

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

#### Usage guidelines

Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

We also ask that you:

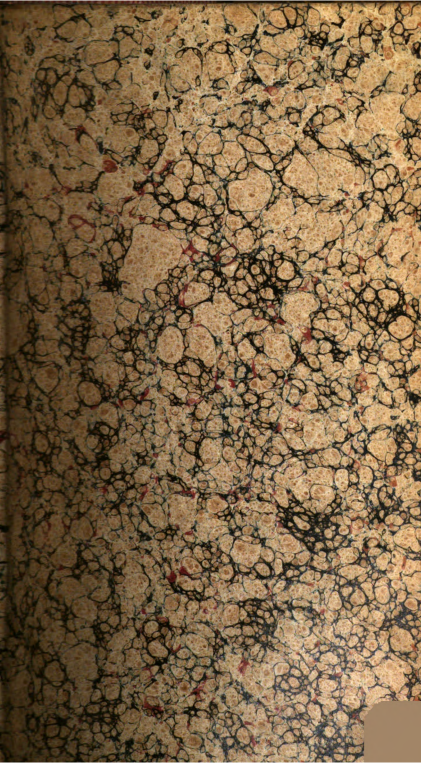
- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + Refrain from automated querying Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + *Keep it legal* Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

#### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/







Thit. 566

Ohil. 566

# Grundrifs

der

# Seelenheilkunde

YOD

# Dr. Karl Wilhelm Ideler,

Privatdocent und Lehrer der psychiatrischen Klinik an der Friedrich Wilhelms-Universität, technischem Mitgliede des Königlichen Curatorii für die Krankenhausangelegenheiten, dirigirendem Arzte der Irrenabtheilung in der Charité, des Vereins für Heilkunde in Preußen und der Gesellschaft für Natur- und Heilkunde in Berlin und Erlangen Mitgliede und Korrespondenten.

ZWEITER THEIL.

Berlin, 1838. Verlag von Theod. Chr. Friedr. Enslin.

# Inhalt.

## Zehnter Abschnitt.

## Pathogenie der Seelenkrankheiten.

|                                                            | Seite |
|------------------------------------------------------------|-------|
| §. 165. Einleitend                                         | 3     |
| 1. 106. Mingel der Medizin in Bezug auf die Seelenheil-    |       |
| kunde                                                      | 10    |
| § 107. Mingel der praktischen Philosophie in Bezug auf die |       |
| Seelenbeilkunde                                            | 36    |
| § 166. Verschiedenheit der pathogenetischen Ansichten in   |       |
| der Seelenheilkunde                                        | 57    |
| § 169. Gegen die materialistische Deutung des Wahnsinns    | 62    |
| 6 110. Ueber Pinel's, Esquirol's und Georget's Lehre       | 96    |
| Ill Ceber Heinroth's Theorie                               | 113   |
| Il Stahl's Lehre                                           | 138   |
| 113. Langermann's Lehre                                    | 159   |
| 114. Pathogenie der idiopathischen Seelenkrankheiten .     | 199   |
| lis Pathogenie der sympathischen Seelenkrankheiten .       | 253   |
|                                                            |       |

Eilfter Abschnitt.

Scite

| Aetiologie der Seelenkrankheiten.                    | •        | •     |
|------------------------------------------------------|----------|-------|
| <ul><li>§. 116. Allgemeines</li></ul>                | <br>Alla | . 273 |
| meinen                                               |          | . 276 |
| §. 118. Erziehung, Familienleben                     | •        | . 289 |
| §. 119. Gesellschestliche Verhältnisse /             |          | . 307 |
| §. 120. Einsamkeit                                   |          | . 318 |
| §. 121. Litteratur, Kunst                            |          | . 327 |
|                                                      |          | . 334 |
| §. 123. Religion                                     |          | . 338 |
| §. 124. Bedingungen, welche den Uebergang der I      | -eide    | n-    |
| schaften in Wahnsinn gewöhnlich verhüthen            |          |       |
| §. 125. Von den Ursachen des Wahnsinns im Allger     |          |       |
| §. 126. Alter                                        |          | . 356 |
| §. 127. Geschlecht                                   | , .      | . 371 |
| §. 128. Affekte                                      |          | . 383 |
| §. 129. Körperliche Ursachen des Wahnsinns           |          | . 386 |
| §. 130. Nervenkrankheiten als entfernte Ursachen des | Wah      | n-    |
| sinns                                                |          |       |
| §. 131. Krankheiten des Vegetationsprozesses als en  | itlern   | ate   |
| Ursachen des Wahnsinns                               |          |       |
| •                                                    |          |       |
|                                                      |          |       |
| •                                                    |          |       |
| Zwölfter Abschnitt.                                  |          |       |
| Formen der Seelenkrankheiten.                        |          |       |
| \$. 132. Nothwendigkeit praciser Formenbestimmunge   | n .      | . 49  |
| 6. 133. Ueber die Monomanie im Allgemeinen           |          | ائا.  |
| §. 134. Religiöser Wahnsinn                          |          | . 4   |
| 6. 135. Kann der Wissenstrieb in Wahnsinn ausarte    |          |       |
| §. 136. Egoistischer Wahnsinn                        |          |       |
| §. 137. Wahn des Lebenstriebes                       |          | . 51  |
| § 138. Wahn des Nachahmungstriebes                   | • •      | . 51  |
| §. 139. Liebeswahn                                   | • •      | . 5   |
| A. 100. Tichesmann                                   | • •      | • •   |
|                                                      |          | -     |

| ,                                                        |       |
|----------------------------------------------------------|-------|
|                                                          | Seite |
| § 14t. Tebencht, Mania                                   | 554   |
| § 14. Melancholie                                        | 601   |
| § 142 Yerwirrtheit (Dementia), Blödsinn (Amentia, Fa-    |       |
| trilas)                                                  | 624   |
|                                                          |       |
|                                                          |       |
| Dreizehnter Abschnitt.                                   | •     |
| Verlauf und Prognose der Seelenkrankheiten.              |       |
| § 143. Verschiedene Beziehung des geistigen und körper-  |       |
| lichen Lebens zu den Zeitverhältnissen                   | 637   |
| § 144. Stadium der Vorläuser des Wahnsinus               | 642   |
| 145. Stadium des ausgebildeten Wahnsinns                 | 649   |
| § 146. Stadium des abnehmenden Wahnsinns                 | 658   |
| § 147. Stadium der Reconvalescenz                        | 667   |
| 148. Regelwidriger Verlauf der Seelenkrankheiten         | 679   |
| § 149. Ueber die Prognose des Wahnsinns im Allgemeinen   | 688   |
| § 150. Specielle prognostische Bestimmungen              | 704   |
|                                                          |       |
| **************************************                   |       |
| Vierzehnter Abschnitt.                                   |       |
| Die Seelenheilkunde.                                     |       |
| 5 151 Jede Wiedergenesung setzt ein allgemeines Element  |       |
| eder Prinzip der Heilung voraus                          | 732   |
| § 152 Die Irrenheilanstalt                               | 737   |
| 9. 153 Der Seelenarzt und seine Gehülsen                 | 746   |
| § 154. Allgemeine Bestimmung des psychischen Heilversah- |       |
| rens                                                     | 775   |
| § 155. Disciplin                                         | 794   |
| 156. Hindernisse, welche sich der Disciplin entgegen-    |       |
| stellen                                                  | 831   |
| § 157. Mittel zur Hendhabung der Disciplin               | 841   |
| § 158. Arbeit                                            | 854   |
| § 159. Erweckung und Bethätigung der den Leidenschaften  |       |
| widerstrebenden Gemüthstriebe ,                          | 885   |

|            |      |                                               |    | Seite         |
|------------|------|-----------------------------------------------|----|---------------|
| §.         | 160. | Erregung der Gestühle                         |    | . <b>8</b> 87 |
| <b>§</b> . | 161. | Erregung der Gemüthstriebe durch Aufklärung   | de | 3             |
|            |      | Verstandes über ihre Interessen               |    | . 913         |
| §.         | 162. | Selbsterkenntnis und Selbstheherrschung       |    | . 940         |
| §.         | 163. | Körperliche Heilpflege beim Wahnsinn          |    | . 949         |
| Ś.         | 164. | Therapeutisches Versahren bei der Tobsucht.   |    | . 954         |
| Š.         | 165. | Therapeutisches Versahren bei der Melancholie |    | . 968         |

Bei Th. Chr. Fr. Enslin in Berlin find fole unde neue Bucher erschienen, und in allen Buchs bandlungen zu haben:

Slafins, Ernft (Dr. und Prof. in Salle), Sandwörterbuch ber ge-femmten Chirurgie und Augenheilfunde, jum Gebrauch für an-gende Merite und Bunbarte, 4 Bbe., jeder in 2 Abtheil. E. 8. Subscriptionspreis 12 Rthlr.

Rager, Dr. B. (in Paris), theoret. prakt. Darfiellung ber haut-transbeiten; nach ber zweiten burchaus verb. Ausgabe bes Ori-ginals in beutscher Uebertragung herausg. von Dr. H. Stan-nius; in 3 Bben. Ifter Bb. gr. 8. 2 Athlr. 12 Gr. Die beiben folgenden Bande werben auch balbigft er-

fcheinen.

Auer, Bib. (Dr. und Dir.), Irrenfatistit ber Proving Wefiphalen, mit hinweisung auf die medicinische topographischen Ber-Mittife fammtlicher einzelnen Rreise berfelben. gr. 8. 21 Gr.

Auf, Joh Rep. (Königl. Preuß. Präfibent ze. in Berlin), Selfo-logu, neue Bearbeitung. Iftes, 2tes, 3tes Heft, jedes von 12 Bogen Tert und 2 ausgemalten Kupfertafeln, Folio, bas Heft

1 3thte. 16 Gr.

Diefes Werk ift zwar nicht eigentlich zum Ausgeben in befren ober fogenannten Lieferungen bestimmt, um aber wielfachem besfallfigem Berlangen ju genügen, follen es biejenigen, welche fich fest jur Abnahme bes Bangen verbindlich machen, ausnahmsweise in hef-tem erhalten, so oft eine Angahl Bogen bes Terres und eine ober einige Aupfertafeln ferrig find. Das Gange mirb son zwölf auf bas Sorgfältigfte ausgemalten Rupfertafeln begleitet fein, fie merben aber nur in ber Folge geliefert, in welcher fie aus den Sanden der Künftler tommen, und tonnen erft nach Beendigung bes Bertes geordnet und eingebunden merben.

Exabelin, Carl (weil. Dr. u. Prof. in Berlin), Taschenbuch der artlichen Recepeirfunft und ber Armeiformeln, nach ben Methoden der berühmtesten Aerste, 2 Bochen in Taschenformat, Oritte, van Or. J. E. Albers, Königl. Preuß. Med-Rath, verb. und verm. Auslage. geb. 1 Athle. 18 Gr.

Erofchel, M. (Dr.), Recepttafchenbuch, eine Sammlung bemahrter Argneiformeln jur Erleichterung bes Stubiumis, befonbers für angebende Chirurgen. Taschenformat. geb. 21 Gr. Medicinische Zeitung, herausgegeben von dem Verein für Heilfunde in Preußen (unter Ruft's Prafidio); 6ter Jahrgang, 1838. Folio. Wöchentlich 1 bis 14 Bogen. 3 Athlr. 16 Gr.

Die ersten 5 Jahrgange biefer Zeitung, 1832 bis 1836., find ju bem ermäßigten Preis von 5 Rible. (fatt 15 Rible. 22 Gr.) ju haben, einzeln koftet ber Jahrgang 1832. 1 Rible. 6 Gr., die folgenden, 1833 bis 1836, 1 Rible.

8 Gr. Lorinfer, E. 3., bie Peft bes Orients, wie fie entfteht und verhfie

tet wird; brei Bucher. gr. 8. 2 Rthlr. 12 Gr. Brigham, Am., Bemerkungen über den Einfluß der Berstandesbilbung und geistigen Aufregung auf die Gesundheit; mit Anmertungen von Rob. Macnish; and dem Englischen übersest von A. Silbebrand. gr. 8. br. 18 Gr.

Burmeifter, S., Sandbuch ber Naturgefchichte, jum Gebrauch bei

Borlefungen. gr. 8. 3 Rthlr. 12 Gr.

Aroriep, R., Bemerkungen über ben Ginfluß ber Schulen auf bie Befundheit; mit einem Steinftich. gr. 8. br. 6 Gr.

Ruft, Joh. Rep., Auffage und Abhandlungen aus bem Gebiete ber Medicin, Chirurgie und Staatsarzneikunde, Ister, 2ter Band, mit lithogr. Tafeln. gr. 8. 6 Athlr.

# Grundris

der Seelenheilkunde.

Zweiter Theil.

. II.

1

Digitized by Google

#### Schnier Abschnitt.

# Pathogenie der Seelenkrankheiten.

## §. 105. Einleitend.

O die Bearbeitung der Erkenntnisse, die zum Vernunftgeschäft gehören, den sicheren Weg einer Wissenschaft sehe eder nicht, das lässt sich bald aus dem Erfolge beur-Wenn sie mit vielen gemachten Anstalten und Latingen, sobald es zum Zweck kommt, in Stocken gerith, eder um diesen zu erreichen, öfters wieder zurückgener und einen andern Weg einschlagen muß; imgleichen wenn es nicht möglich ist, die verschiedenen Mitarbeiter in der Art, wie die gemeinschaftliche Arbeit verfolgt werden soll, einhällig zu machen: so kann man immer überzeigt sein, daß ein solches Studium bei weitem noch nicht den sicheren Gang einer Wissenschaft eingeschlagen, sonden ein bloßes Herumtappen sei, und es ist schon ein poises Verdienst um die Vernunft, diesen Weg wo mögassfindig zu machen, sollte auch Manches als vergeb-Li sufgegeben werden müssen, was in dem ohne Uebervorhergenommenen Zweck enthalten war.«

Unstreitig sind diese Bemerkungen Kant's \*) für jede Erfahrungswissenschaft eben so gültig, welche, wenn in ihr ein unausgleichbarer Widerspruch der Grundbegriffe herrscht, und wenn jeder neue Versuch scheitert, von einem andern Ausgangspunkte zu befriedigenderen Ergebnissen zu gelangen, dadurch deutlich verräth, daß sie ihre Forschung nicht auf bewährte Erkenntnisse, sondern auf Scheinsätze stützt, welche nur durch eine die natürlichen Erscheinungen mißdeutende Dialektik geltend gemacht werden können, und daß das ganze wissenschaftliche Unternehmen, anstatt gleich dem organischen Leben aus einem gesunden Keim sich folgerecht zu entwickeln, durch inneren Widerstreit früher oder später nothwendig zu Grunde gehen muß.

Wenn wir mit Betrachtungen solcher Art die Lehre von den Seelenkrankheiten einleiten müssen, um das Bewußtsein festzuhalten, dass wir nicht die Darstellung von Erfahrungsbegriffen geben können, welche durch das volle Einverständnis ihrer bisherigen Bearbeiter einen hohen Grad von Zuverlässigkeit erlangt haben, sondern daß wir zuvörderst nach kritischen Regeln uns umsehen müssen, um nur erst einen sicheren Zugang zu finden zu den wesentlichen Thatsachen, welche in einem fast unentwirrbaren Labyrinth von gegenseitig sich durchkreuzenden Meinungen niedergelegt sind; so geziemt es sich vor allem wohl, die Frage aufzuwerfen, warum eine so hochwichtige Wissenschaft, wie die Seelenheilkunde, ein Feld darstellt, welches von dem Unkraut falscher Begrisse überwuchert ist. Je weniger sich hierbei eine scharfe, ja herbe Polemik vermeiden läst, um nur erst den Boden von Dornen und Diesteln zu reinigen, und für die Aufnahme besserer Saat empfänglich zu machen; um so fühlbarer wird die Pflicht, jeden Anschein von Schmähsucht, litterärischer Eitelkeit, Rechthaberei und anderen gehässigen Gesinnungen durch

<sup>\*)</sup> Vorrede zur zweiten Auflage der Kritik der zeinen Vernunft.

er leberzeugung zu beseitigen, dass die ernste Erwägung der heiligsten Angelegenheiten, mit denen wir es hier iberall zu thum haben, die Nothwendigkeit wissenschaftlicher Strenge und rücksichtsloser Verfolgung des Irrthums in ihrer ganzen Stärke erkennen lässt\*). Wer sich der-

<sup>&#</sup>x27;) Ueberhaupt dürste es an der Zeit sein, sich einmal über in Ton zu verständigen, auf den die wissenschaftliche Kritik gestimut sein soll, worüber, wie in allen anderen Dingen, die Meiseges geradezu entgegengesetzt sind. So viel versteht sich freilch von selbst, dass sie niemals das Bewusstsein sittlicher Haltung and geistiger Würde verleugnen soll, und dass sie sich durch se gewis um alles Ansehen und deuerhaften Erfolg bringt, in der Ausbrüche niedriger Denkart und leidenschaftlicher Gemene, welche zumal in den politischen Tagesblättern der Engbeler, Franzosen und Nordamerikaner, aber auch nicht selten in Extrischen Zeitschriften geradezu ihre Sprache vom Pöbel entkist, oder was poch schlimmer ist, mit mephistophelischer Kälte al grimmiger Ironie jeder guten Sitte Hohn spricht. Wie kann men des geringste Vertrauen zu einem Denker fassen, wenn er seine Waffen zu den verwerflichsten Zwecken missbraucht, und ween ibn die Wahrheit nur dann willkommen ist, sobald sie seimen Hochmath einen Triumph über seine Gegner verschafft? Eine siche Estartung der Litteratur ist der kürzeste Weg in die Anardie des Fanstrechts, welches den Krieg aller gegen alle entzün de, ud der gemeinsamen Forschung nur durch höchste gegenseinge Echitterung den Untergang bringen kann. Aber andrerseits ist such nichts gewisser, als dass eine schläfrige, schlaffe Lritik, welche den verderblichsten Irrlehren den Eingang und die ezestörte Ausbreitung in dem Gebiete der Wissenschaft (die ches so gut ihre wachsame und strenge Polizei haben muss, wie jeles andere gesellschaftliche Verhältniss) gestattet, einen großen Theil der Schuld an der Zügellosigkeit und Frechheit trägt, welde sich in ihren Angriffen auf alle geistig sittlichen Interessen mit jedem Jahre zu übertreffen, und die blindeste Willkühr im Denken an die Stelle strenger Methode zu setzen strebt. des Uebel von mehreren Wahrheitsfreuuden in der neuesten Zeit prigt, und darauf bingewiesen worden, dass die Höherbegabten 🖮 litterärische Aristokratie bilden sollten, um dem gedachten ling zu steuern; aber man hat darauf erwiedert, dass die Wissenchaften nicht ohne die unbeschränkteste Denkfreiheit gedeihen

gestalt mit seinen Meinungen identificirt hat, dass er einen Angriff auf diese für eine persönliche Beleidigung hält, der

Indels fragen wir uns doch, ob die größten Genien, ein Luther, Melanchthon, Kopernikus, Keppler, Newton, Stahl, Leibnitz, Kant, Shakspeare, Gothe durch die unbeschränkte Pressfreiheit ins Leben gerusen sind, ob unter ihrem Schutze die wahrhafte Volksbildung besordert, oder die Herrschaft der wildesten Leidenschasten weiter verbreitet ist? Oder erwartet man, dass aus der chaotischen Verwirrung des Partheienkamps von selbst die Wahrheit entspringen werde, etwa wie die trübe Gährung des Mostes den edlen Wein erzeugt? Zur Erfüllung dieser Hoffnung würde ein stärkerer Antheil an sittlichen Elementen, ein größeres Ucbergewicht derselben über die Leidenschaften erforderlich sein, als die unbefangene Betrachtung in der Tageslitteratur nachweisen kann. Oder meint man, es sei die Pflicht des Wahrheitssreundes, einen jeden reden zu lassen. weil irgend ein nützlicher Gedanke aus jedem Munde kommen konne? VVas mich betrifft, so sehe ich keinen Vortheil davon. wenn sich unter den Gelehrten die ärgerlichen Austritte der polnischen Reichstage, der Parlamente und Deputirtenkammern wiederholen, wo die lautesten Schreier nur zu oft Recht behalten, und jede freie Berathung durch wilden Tumult unmöglich machen. Wer den Leidenschaften einen freien Wirkungskreis einraumt, kann mit Sicherheit darauf rechnen, dass sie in grenzenloser Anmaalsung ein Zugeständnils nach dem andern erzwingen, und zuletzt eine, wenn auch nur vergängliche, Oberherrschaft an sich reißen. Vergebens kämpft man gegen den, oft absichtlichen, Irrthum an, wenn man nicht seine Wurzel, die Leidenschaft, aufdeckt und vertilgt. Oder kann man erwarten, dass eine unter die Streiter tretende milde Gesinnung sie durch das Muster der Friedensliebe beschämen und zur Eintracht versöhnen werde? Gewiss nicht, denn es lassen sich viele wackere Manner nennen, welche ein Opfer ihres Glaubens an die Vereinbarkeit widerstreitender Meinungen, zuletzt den Lohn davon trugen, dass sie von den Partheiführern als Wettersahnen und Mantelträger der Charakterlosigkeit bezüchtigt, ihren Schmähungen wehrlos preis gegeben waren. Dies wußten auch alle Resormatoren sehr wohl, daher sie um ihrer guten Sache Bahn zu brechen, ihre Widersacher achonungalos angriffen. Ist es überdies etwas Geringfügiges, wenn man seine kostbare Zeit, welche ausschließlich der Erforschung der Wahrheit gewidmet sein soll, dazu verschwenden muß, die wwechselt unstreitig sein kleines individuelles Interesse mit dem großen der Wissenschaft, welche ihm nur als littel zur Befriedigung seines Egoismus dienen soll; er versist, daß die Wahrheit mit Selbstverleugnung errungen werten nuß, und hat sich daher selbst die Schuld beisumens, wenn im unausweichbaren Streit seine Empfindlichet schmerzlich verletzt wird. Letztere zu schonen weicht weder ein sittliches Gebot, noch überhaupt das geschschaftliche Interesse, welches durch die zahllosen Irritiner stets nur allzusehr geschredet worden ist. Diese wieder rücksichtslos anzugreisen, gebietet die höhere Picht der Wahrheit, welche die Grundlage aller Sittlichkeit und menschlichen Wohlfahrt ist.

Indess müssen wir zur Ehrenrettung unserer Fachgeseien die Erklärung voranstellen, dass sie bei weitem den
geingsten Theil der Schuld an der gehemmten Entwickeling der Seelenheilkunde tragen, welche von den Mängeln
aller Erkenntnisse, die nur in irgend eine Beziehung zu
ihr treten können, zu leiden gehabt hat. Der Wahnsinn
ist das Erzengniss eines in seinen Grundsesten erschütterten Lebens, und trägt alle Gebrechen der Seele, wie des
Leiben, offen zur Schau; seine Heilung ist also nur durch ein
Wissen zu erreichen, welches die geistigen und leiblichen
Bernste des Lebens in ihrer Wechselwirkung zu einer
isrichend lebendigen Erkenntniss erhoben hat. Eine solde Erkenntniss setzt also nothwendig voraus, das die

wetrickten Knäuel der Wirrköpfe aufzuwickeln, um zu zeigen, ihr inneres Gewebe überall durchlöchert und zusammenhangsleist? Wie anders kann der Fluth der Tagealitteratur ein Damm eitgen gestellt werden, damit sie nicht alle Pflanzungen der Vonkt und Gegenwart überschwemme und zerstöre, als wenn der inhel hart dafür bestraft wird, dass er Angelegenheiten in Ventrang brachte, zu deren Pflege er keinen Beruf hatte? Also im rechten Streit für die Wahrheit muß jeder sich rüsten, im mit fibrer Verbreitung Ernst ist, und daber nicht zagen, man wich dadurch einige Ungewitter auf den Habs beschwört.

praktische Philosophie und die physio-pathologischen Wissenschaften sich innig verschwistert haben, um in gemeinsamer Durchdringung die Begriffe hervorzubringen, welche allererst die Grundlage bilden müssen, auf welcher hinterdrein die Seelenheilkunde ihr Gebäude aufführen soll. 'Wie darf man daher von ihr fordern, was jene nach zweitausendjährigen Bemühungen noch nicht zu Stande bringen konnten, so daß nirgends in der Deutung der einfacheren und verständlicheren Zustände der Seele und des Leibes so weit vorgearbeitet worden ist, um den Schlüssel zur Erklärung von chaotischen Traumbildern und von wildesten Zerrüttungen des gesammten Menschenlebens ohne Mühe finden zu können? Wollen wir billig und gerecht sein, so müssen wir bekennen, dass die Irrenärzte im Allgemeinen ein eben so großes Maass von Gelehrsamkeit, Beobachtungstalent, wissenschaftlichem Eifer und redlichem Streben für das Gemeinwohl an den Tag gelegt haben, als die übrigen Aerzte; dass sie beharrlich sich den Mühen einer Forschung und eines praktischen Berufs unterzogen haben, die noch von allen für die schwierigsten und abschreckendsten gehalten worden sind; dass viele unter ihnen durch Ankämpfen gegen persönliche Gefahren, gegen hemmende Volksvorurtheile und andere ungünstige, ja feindselige Außenverhältnisse die vollgültigsten Ansprüche auf ehrende Anerkennung sich erworben, und oft Undank. Schmähungen, ja Verfolgung als Lohn für treue Pflichter füllung mit Selbstverleugnung ertragen haben. Zeigen sic in ihren Schriften Verstöße gegen die Logik und Ethil gegen die Regeln der Erfahrungskritik, ein Schwanken zwschen oberstächlichen Anschauungen und irrthümlichen Igriffen; so lassen sich allemal anderswo die Ursachen a-Und wenn sie mitunter abentheuerliee, von auffinden. bizarre Lehren vorgetragen haben; so spricht sich him nur die Verlegenheit aus, wie sie einen so durchaus fimlosen, schlüpfrigen und widerspenstigen Stoff ergren und gestalten sollten, nachdem sie sich hinreichendon

er Unulänglichkeit früherer Erklärungsweisen überzeugt

Ewigen wir endlich noch, dass im Allgemeinen bis i de lette Hälfte des vorigen Jahrhunderts, und leider må jut an manchen Orten die unglücklichen Geistestrain ater Verhältnissen lebten, wo jede Betrachtung is latindes, jede Erfahrung über die ihnen zu wid-Heilpflege geradezu unmöglich wurde; so begreift s zich kicht, dass die Seelenheilkunde selbst den Jahren ad ach ein Kind sein muß. Wer weiß es nicht aus is mit Blut und Flammen geschriebenen Geschichte der Samprozesse, dass der Fanatismus der Priester eine kanmiche Verfolgung der Wahnsinnigen betrieb, und sie Letter, Zauberer und Satansverbündete dem Feuertode watwortete? Selbst als diese Grenel der zunehmenden beiting der Völker gewichen waren, erbten sich doch m jenen die feindseligsten Vorurtheile gegen die Irren in, welche von allem Erbarmen ausgeschlossen, als Hülf-🗷 🚾 Verlorne aufgegeben, kein rettendes Asyl fanden, men in Kerkern und Zuchthäusern eingesperrt,' der Rohbil mid den Misshandlungen gefühlloser Büttel preis gesta waren. Denn da sie im Kreise ihrer Familien nicht konten, und man damals keine Ahnung von der tie eines ihnen zu widmenden Heilverfahrens hatte; & resid man sie geradezu aus der menschlichen Gesellmin and behandelte sie wie wilde Thiere, als solche sie and oft genug dem Pobel zum Angassen und zur luing jeder Bosheit an ihnen vorgezeigt wurden. Mit lette belastet, auf faulem Stroh oder auf dem Steinpflain fastern, dumpfen, unterirdischen Zellen gebettet, A seschmiedet, mit Schmutz, Ungeziefer und Lumpen beekt, oft bis zum Verhungern verschmachtend, für jea Ausbruch von Heftigkeit mit Peitschenhieben gezüchden finstern Hinbrüten, der wilden Verirrung ihrer halaie, der Verzweiflung überlassen, geriethen sie alshid in einen Zustand, welcher jedes Gepräge der

:

Vernunft und Gesittung völlig an ihnen verwischte, indem sie entweder in den tiefsten Blödsinn versanken, oder in steter Raserei, unter Brüllen, Flächen und Verwünschungen ihre Kräfte aufrieben, bis der Tod ihrem Jammer ein Ziel setzte. Da die Geisteskranken selten die Aufmerksamkeit auf ihre Umgebungen gänzlich einbülsen; so mulste die Vorstellung, wie Missethäter eingesperrt und gezüchtigt zu werden, sie entweder mit Erbitterung und Rache gegen ihre Peiniger erfüllen, daher sie jede Gelegenheit erlauerten, ihnen die erlittene Tyrannei durch Mord zu vergelten; oder zu ihrem Wahn gesellte sich noch die Vorstellung, dass sie wirklich Verbrecher seien, und sie exwarteten dann in steter Angst ihre Hinrichtung. Unter diesen Bedingungen war fast jede Möglichkeit zu ihrer Heilung vereitelt, und nur selten wurden einige unter ihnen eben durch das erduldete grenzenlose Elend aus ihrem Taumel zur Besinnung gebracht, so daß sie die Nothwendigkeit begriffen, sieh zu beherrschen, wodnrch sie den freien Gebrauch ihrer Seelenkräfte wiedererlangten.

Doch wenden wir uns von diesem Brandmal der Gesittung, welches nur noch von dem Verrath an der Menschheit in manchen englischen Privatanstalten, wo Geistesgesunde von ihren habsüchtigen Verwandten und Vormündern lebenslänglich eingesperrt werden, übertroffen werden kann, zu der näheren Betrachtung der Hindernisse, welche die Medizin und die praktische Philosophie bisher der wissenschaftlichen Ausbildung der Seelenheilkunde entgegengestellt haben.

### §. 106.

Mängel der Medizin in Bezug auf die Seelenheilkunde.

Alles Naturwirken erfolgt nach strengster Gesetzlichkeit, daher es zur Erkenntnis erhoben ein Wissen mit derm Charakter der Nothwendigkeit, nämlich die Ueberzeugung

hytadet, daß.es sich unter gleichen Außenhedingungen stets ster gleicher Form wiederholen musa, und dass es unter wiekten Ausenverhältnissen nur zum Theil seine Ersteingweise, nicht aber seine innere Wesenheit mit can mien vertauschen wird. Dies Axiom, ohne dessen Gradie alle Naturwissenschaften auf eine bloße Täusing himansliefen, weil im entgegengesetzten Falle das Fina jedes stetigen Objekts ermangeln würde, geht aus beinstimmenden Wirkung aller Erkenntnisskräfte herw. Weder die Sinne vermögen den von ihnen dargebo-Anchauungen den Charakter der Nothwendigkeit zu weile, weil sie nur die veränderlichen, äußeren Bezie-Impa der Dinge zu einander auffassen, welche zu ihrer westlichen Beschaffenheit meist in einem sehr entfernta at scheinbar widersprechenden Verhältniss stehen; noch gwilrt der Verstand eine hinzeichende Bürgschaft gegen et mjektive Täuschung, da seine Operationen nur allzud isch auf die Sinnesanschauungen angewandt werden. Mer dam, wenn Naturanschauung und Logik, die objekin ud subjektive Nöthigung des Denkens sich gegenseiis in reinen Auflösung in einander durchdrungen habn, chagt der Begriff einen objektiven Werth, daher die Init mblissig darüber wachen muß, daß die Forschung treichung dieses Ziels fortgeführt werde.

Die Istronomie und mathematische Physik geben uns meritetige Beispiele streng objektiver Naturerkenntien, und auch die unorganische Chemie ist auf dem Wege meine ehen so zweifellosen Gewisheit begriffen. Denn die grammten Wissenschaften behandeln einfache Verhältiese des Naturwirkens, welche sich in hinreichendem Uming übenehen, in den konkretesten Anschauungen erfassen, auf in die völligste Uebereinstimmung mit den Denkreten bringen lassen, so daß ihre Darstellung einer ächt innschaftlichen Konstruktion fähig, und durch sie der hijf des objektiven Charakters unserer Erkenntnisse, nämlige Kongraenz mit den ihnen zum Grunde liegenden

Gegenständen verwirklicht ist. Umgekehrt muß es sich dagegen mit allen wissenschaftlichen Forschungen verhalten, deren Objekte aus einer Gliederung unendlich zahlreicher und verschiedenartiger Theile bestehen, welche sowohl unter sich, als zur Außenwelt in eine unübersehbare Menge von Verhältnissen treten, und deshalb der Betrachtung eine Fülle von Erscheinungen darlegen, welche die Fassungsgabe des größten Denkers überbieten. Vor allem gilt dies vom Menschenleben, dem kunstvollsten Erzengniss der Natur, welche in dasselbe einen Inbegriff aller ihrer zerstreuten Kräfte niedergelegt zu haben scheint, und dem man daher seit Jahrhunderten den Namen Mikrokosmus gegeben hat. Dass auch in ihm eine strenge Gesetzlichkeit herrschen müsse, unterliegt keinem Zweisel, weil aus der entgegengesetzten Meinung folgen würde, daß das Leben als ein Spiel des Zufalls längst zerstoben, wenigstens von seiner ursprünglichen Beschaffenheit völlig ausgeartet sein müßte. Aber von dem inneren Zusammenhange desselben ist uns bis jetzt so wenig klar geworden, dass unser sogenanntes ärztliches Wissen ein unentwirrbares Chaos von subjektiven Meinungen mit einem verhältnissmässig geringen Antheil an objektiven Begriffen genannt werden muß.

Unstreitig würde es um die Medizin unendlich besser bestellt sein, wenn die Aerzte in dem Bewußtscin, daß ihren Anschauungen ein objektiver Gehalt zum Grunde liegt, nicht ihre bloßen Wahrnehmungen als den rohen Erfahrungsstoff, der das reine Bild der erkennbaren Gegenstände durch eine Menge von Nebenbedingungen oft bis zum Unkenntlichen und Widersinnigen entstellt, sogleich zu Thatsachen, in denen ein Naturverhältniß objektiv ausgedrückt sein soll, erheben wollten. Aber da sie immerfort eine Verwechselung ihrer durch die Subjektivität bedingten Anschauungen mit den ächten Formen des Naturwirkens sich zu Schulden kommen lassen; so wissen sie den objektiven Kern jener nicht herauszufinden, und tra-

ps smit das Material einer Empirie zusammen, welche zu indviduell verschiedener Auffassung entsprungen, nothweig in endlosen Widersprüchen sich selbst verneinen zus. Da nun die Theorie der Erfahrung nichts anderes zu kan als der auf induktivem Wege gefundene allgemen indruck verwandter Naturverhältnisse; so muß es den riele Theorieen als verschiedene Arten der subjitum Naturanschauung geben, daher wir auf diesem Wege nie aus dem Widerstreit der Subjektivität heraustumm werden.

Der wegen der fast unübersehbaren Mannigfaltigkeit in verschiedenartigen Erscheinungen ausgedrückten Zusink des Lebens und seiner dynamischen und materiella l'ahiltnisse, zumal im Gebiete der Pathologie, heftea de Aerzte jedesmal den Blick auf die ihnen vorzugswie in die Augen fallenden Punkte, weil doch die Beindiang irgendovo ihren Anfang nehmen muste, Intiade wirkten aber zusammen, dass bald diese, bald Seite des Lebens ihre Ausmerksamkeit sesselte. rident ist die Medizin als Ausfluss der Naturwissenschafte me der Entwickelung derselben abhängig, daher in in Make, als entweder die Mechanik, die Chemie, oder 🌬 🖮 den Imponderabilien sich beschäftigende dynamithe Marlehre in ihrer Ausbildung fortgeschritten, und imende Ergebnisse ausgezeichnet, der Mittelpunkt de l'anchangen geworden war, der in ihr waltende Geist, ie inch sie bedingte Anschauungsweise auch zur Herrin der Medizin gelangte, welche solchergestalt aller fignitualichkeit beraubt, nicht einmal die Selbstständigleit cases Pfropfreises hatte, welches auf den verschiedenda Simmen stets dieselben Früchte trägt. Ferner wechider Zeit, den Sitten und den allgemeinen Lebenswiknissen auch die körperlichen Konstitutionen und die imen abhängigen Krankheitsdiathesen, so dass bald intable, bald das sensitive oder vegetative System impreise in Anspruch genommen, den Charakter der

Krankheiten, und durch diese den Genius des Heilverfahrens bestimmt, welches, wenn es den Winken und Forderungen der Natur getreu bleiben soll, dem Wechsel der Krankheitskonstitutionen sich anschmiegen muß. Wären die Aerzte stets dieses Wechsels eingedenk geblieben, den vor allen Hippokrates und Sydenham an die Spitze der medizinischen Beobachtung stellten; so hätten sie nimmermehr einzelne pathologische Zustände, entzündliche oder typhöse, gastrische oder nervöse zum bleibenden Mittelpunkt der Pathologie gemacht, nicht in ihnen den Schlüssel der allgemeinen Heilmethode gesucht. Da die nach ewigen Gesetzen wirkende Natur durch keine Macht zur Erfüllung von Zwecken bewogen werden kann, welche mit jenen in Widerspruch stehen; da also jedes Kurverfahren absolut nachtheilig, ja verderblich eingreifen muß, wenn es mit dem nach meist unerforschlichen Bedingungen eintretenden Wechsel der Krankheitskonstitutionen nicht mehr in Uebereinstimmung ist; so verschlang das Grab zahlloser Opfer der herrschenden Heilmethoden zuletzt auch diese, und die Beispiele sind weder selten, noch unberühmt, dass ergraute Aerzte mehrmals ihr praktisches Glaubensbekenntnis mit einem entgegengesetzten vertauscht hatten; ja mehrere schienen sich sogar ein Verdienst daraus zu machen, in der Versabilität ihrer Ansichten dem politischen, Chamäleon Talleyrand zu gleichen, welcher bekanntlich 13 Eide ablegte.

Man pflegt zur Rechtfertigung dieses Wechsels der medizinischen Lehren geltend zu machen, daß jedes neue System die von den früheren vernachlässigten Erscheinungsreihen habe hervorheben, und bis zur weitesten Ausdehnung verfolgen müssen, daß deshalb jeder seinen Vorgängern polemisch entgegen getreten sei, wo er dann in der Hitze des Streits weiter als billig gehe, und eben durch die Eigenthümlichkeit seiner Auffassungsweise verhindert werde, sich in die Denkart anderer zu versetzen. Dieser Streit erlösche aber am Ende von selbst, und sein letztes

ligebais schlage nach gegenseitiger Vernichtung der Wiimpriche sum baaren Gewinn für die Wissenschaft aus. So habe der Brownianismus die materielle Beschränktheit ex Humeralpathologie, die automatisch starren Ansichten der Sehlerpathologen verdrängen, und eine freiere Lebensmicht begründen müssen; die Einseitigkeit seines dynaside Schematismus sei wieder einer sorgfältigeren Erisching des vegetativen Prozesses gewichen, welche jetzt de Hillmittel der organischen Chemie und pathologischen Automie amsbiete, um den abstrakten und schwankenden legrifen rein dynamischer Verhältnisse konkrete Anschauunga untersulegen, und sie dadurch zu berichtigen. Es lasse sich icher hoffen, dass, nachdem man alle Eigenthümlichbin des Lebens genau durchmustert, und somit ein voll-Maiges Material gesammelt habe, auch die wissenschaftiche Form nicht ausbleiben werde.

Was hieran Wahres ist, verlange ich keinesweges au bestreiten, und fern sei von mir das Verkennen wahrer Verdienste, welche jedem Widerstreit der Meinungen eisige fest begründete Sätze abgewonnen haben. Nur sollte and de nicht vergessen, dass der medizinische Partheienbampf nicht in einer geraden Linie, sondern in einer Spithe sich fortbewegt, welche immerfort nach entgegengesetzten Richtungen wie im Kreise sich dreht, weil schon seit den Reesten Zeiten die nämlichen materiellen und dy-Gegensätze, nur unter verschiedenen Benennungen and Graden der Ausbildung wiedergekehrt sind. Hätte des unwiderlegbare Ergebniss der Geschichte besser beharigt, und anstatt jene Gegensätze immer von neuem is schroffer Abgeschiedenheit einander gegenüber treten zu besen, sich darüber verständigt, daß das Leben seinen vol-Andruck nicht in einzelnen grell hervorstechenden Zutinden und Verhältnissen, sondern in einem sie zur hö-Einheit verknäpfenden Begriffe finden müsse; so wäre allen Richtungen hin auseinander strebende Forschon längst in eine gemeinsame Bahn übergeleitet,

und durch diese Eintracht aller denkenden Köpfe jeder blinden Empirie oder Routine ein Damm gesetzt worden, welche gerade jetzt die Medizin am verheerendsten zu überfluthen droht, so dass wir über die von allen Seiten angepriesenen glücklichen Kuren kaum mehr zur Besinnung über das Wesen des Heilgeschäfts kommen können. abgenutzten Modetheorie muß nothwendig der gedankenlose Schlendrian auf die Fersen treten, weil mit dem Verfall jener die Praktiker triumphirend ausrufen, die Erfahrung habe abermals den Sieg über die Spekulation davon getragen, immer habe man aus den luftigen Höhen der Phantasie auf den sichern, wenn auch nicht mit einem Blicke zu übersehenden Boden der Wirklichkeit zurückkehren müssen. Es gebe nur einen Leitstern in der Medizin, die Beobachtung dessen, was in Krankheiten schade und nütze, von welcher Beobachtung sich mit Hülfe der Analogie in ähnlichen Fällen Gebrauch machen lasse.

Allerdings würden die Praktiker im großen Vortheil sein, wenn sie, wie sie behaupten, das Recht, hätten, ihre Kurversuche mit dem naturwissenschaftlichen Experiment zu vergleichen. Denn letzteres hat deshalb einen so entscheidenden Werth, weil es synthetisch die Richtigkeit der Analyse bestätigt. Gleichwie dem Chemiker nur dann die Zerlegung eines Körpers in seine Elemente gelungen ist, wenn er ihn durch Zusammenbringung derselben wiederherstellen kann, oder wie der Mechaniker ein Getriebe erst kennt, wenn er es zerlegen und wieder zusammensetzen kann; so würde auch der Arzt darthun, daß er die organischen Verhältnisse richtig zergliedert habe, wenn er die fehlenden Elemente ergänzt, die überflüssigen beschränkt, die fremdartigen entfernt und dadurch den naturgemäßen Zustand hergestellt hätte. Indess vergessen die Aerzte über ihre glücklichen Kuren es nur allzuleicht, die wesentlichste und ursprüngliche Bedingung derselben, die Naturbeilkraft, bei der Rechnung in Ansatz zu bringen, daher sie auf leicht begreiflicher naiver Täuschung die Erfolge der letz

in der Wirkung ihrer Maafsregeln beimessen, und somit ihr Verdienste anrechnen. Könnte man genau bestanen, wie oft die Natur im Widerspruch mit der ihr afgebragenen Kunsthülfe die Heilung zu Stande bringen mitt, we oft sie derselben unterlag; so würde man nicht we ein Maafsstab für den Unwerth der sich so häufig winnechenden Heilvorschriften, für die unverschämten häbeien und Lügen der Materia medica, für die Täuringen durch unreife Erfahrung und einseitige Beobachteg höen, sondern auch genöthigt sein, viele glänzende latim mit einem breiten Trauerrande drucken zu lassen.

ich verfallen die der Theorie so abholden Praktiin, wan sie nicht einem ganz gedankenlosen Schlendrian in sofern in eine große Inkonsequenz, als sie id de mahweisbare Nöthigung der Denkgesetze bemi, ihr Versahren auf allgemeine Regeln bringen, welde derchaus voraussetzt, daß sie gewisse Lebenszustände, daen jene Regeln anggemessen sein sollen, als die vorherrwhere geltend zu machen suchen. Sie befinden sich the strong genommen auf gleicher Linie mit den Stiftern in makiedenen pathologischen Schulen, stehen gleich in mier dem Einstus der chemischen, dynamischen, miniden Tendenzen, der verschiedenen Krankheitskonand lassen sich durch das, was ihre Denkweise megsweise in Anspruch nimmt, zu einer herrdesicht bestimmen. Dies ist der Ursprung des arienten Sektengeistes, der seiner Natur nach nothwas muchliefsend, trotz aller Prätensionen, nüchteruer, Anschauungen dennoch in der Beobachtung with then objektiven Hintergrund sieht, sondern in sie was at Vorliebe gefasten, leidenschaftlich vertheidigten wichngen überträgt. Denn der Veretand muss nothu allgemeinen Ergebnissen kommen, in welchen time Forschungen abschliefst, wenn er nicht aller Retaft über sein Thun ausvzeicht; folglich muß er, um legebuisse als die ihn leitenden Begriffe zu rechtfer-School II. 2

tigen, sie mit der Anschauung in Einklang zu bringen su chen, weil sich hierauf allein das praktische Urtheil stützen kann. Folglich muß er die einzelnen Thatsachen nach je nen allgemeinen Begriffen deuten, wenn er nicht letztere zu verwerfen genöthigt sein soll. Hat sich nun irgend eine pathologische Ansicht bei ihm festgestellt, so muß er die durch sie ausgedrückten Zustände in der Erfahrung überal antressen: dass man aber allemal finden kann, was mai sucht, weiß jeder. Hieraus entspringt nun jene verderb liche Dialektik, die mit einem Aufwande von alles ver känsteludem Scharssinn das Vorhandensein von Kongestie nen, Entzündungen, Neurosen, Dyskrasieen n. dergl., über all nachzuweisen strebt, selbst da, wo der nüchterne Sin keine Spur davon auslinden kann. Hierdurch wird die Pa thologie mit einer Unzahl von Erdichtungen angefüllt, un die ächte Erfahrung im innersten Grunde zerstört. 8. 109. muss ich hierauf nochmals zurückkommen, dahe ich jetzt mich mit der Bemerkung begnüge, dass durch dies Willkühr im hypothetischen Postuliren von Kranklacite verleitet die Aerzte aller objektiven Beobachtung entsage Denn sie sehen am Krankenbette nicht mehr den wirk chen Feind, sondern nur ein Gedankending, das Gespen ihrer luxuriirenden Phantasie, und führen auf dasselbe ihr Gewaltstreithe, denen nur zu oft der Kranke unterlies wenn die schützende Natur ihn nicht errettet. Dafa i mit dieser Rüge über die Grenzen der Wahrheit himes gegangen sei, wird mir wehl derjenige nicht aufritche welcher hinreichend mit dem endlosen Streit der anedi mischen Sekten vertraut ist, um den Ursprung desselb aus der angegebenen Quelle einzuselten.

Doch bitte ich das Gesagte nicht in dem Simmer verstehen, als wollte ich spöttelnd die Geltung bevescher medizinischer Brishrungssätze in Zweifelt ziehen, und durch dem Anschen der wahrhaft verdienten Meister ( Kunst zu nahe treten. Es giebt im Gebiete der Fastlaggie eine sehr große Eshi von Lebenszuständen, verh win ihnen die materiellen Verhältnisse vorwalten, der indesung nahe genug gerückt sind, um in ihren wesentlichen Bedingungen deutlich erkannt zu werden, welches mettich von allen Zuständen gilt, die der Betrachtung me inrichende Menge von Erscheinungen darbieten, um sich neum großen Umfange übersehen zu lassen. Wem kinter ierner entgehen, wie das Genie, durch scharfing Analogieen geleitet, in das Dunkel räthselhafter inside einzudringen vermag? Nur den falschen wissentlichen Schein mußte ich aufdecken, welcher aus eine Uberschätzung jener vereinzelten Erfahrungssätze erzeit, ihnen eine viel zu große Ausdehnung und Anwentigebt, durch diese Wahrheit und Irrthum in widerwärig Vebindung bringt, und das Blendwerk erschlichener beste m die Stelle der Erfahrung setzt.

imbesondere musste das Bestreben, vereinzelte pathoanzer Theorieen zu Mittelpunkt ganzer Theorieen zu sichen, gegen die höchste Anschauung des organischen lamikens verstoßen, welches sich uns danach in einer intercineden Entwickelung darstellt, weil wir nirgends is des Erscheinungsreihen auf einen ursprünglichen Punkt, id in absoluten Anfang treffen, sondern weil Alles im weden begriffen auf frühere Bedingungen zurückwir in Vergleichung mit denselben gedacht und residid werden kann. Das Leben mit allen seinen Zataden kann folglich nur als eine Erscheinung nach Entvickelmergereitzen begriffen werden, welches die neuere Physicage auch sowold eingesehen hat, das ihre Rich-Fistentheils durch diese Wahrheit bedingt ist. Wenn is jeder Lebenszustand nur durch alle ihm vorangeganniglich wird, und seine Abweichungen von dem midden Entwickelungsgange keinesweges aus den stö-Linwirkungen allein verständlich sind, sondern aus Zummentressen "mit dem Ergebnis aller früheren milinde begriffen werden müssen; pyenn, ferner das lein in allen seinen Abweichungen von der rechten Bahn

doch nie der ursprünglichen Richtung auf das von der Na tur ihm gesteckte Endziel seiner Entfaltung verlustig geht sondern durch alle Hindernisse sich wieder in dieselb hineinarbeitet: so erhellt daraus, dass hierin der Grundge danke der gesammten Pathologie enthalten sein müsse, wel cher unter dem Begriff der Naturheilkraft ausgedrückt, da einzig mögliche Prinzip ihrer wissenschaftlichen Einhei abgeben, und ihren Schwankungen zwischen untergeordne ten und entgegengesetzten Zuständen ein Ende mache kann. Denn jede andere Betrachtungsweise muß sich notl wendig nach den einzelnen Erscheinungsreihen zersplitter weil, wenn die Symptome nicht als Heilbestrebungen, so dern als krankhafte Reaktionen auf schädliche Einflüs angesehen werden, es eben so viele wesentlich verschi dene Arten solcher Reaktionen als verschiedene organisch Systeme und bestimmte Eigenthümlichkeiten ihrer Leber thätigkeit geben wird. Dann ist man genöthigt, einzel Gruppen von Krankheiten des irritabeln, sensitiven ut reproduktiven Systems nicht nur zu trennen, was Beht einer übersichtlichen Ordnung noch zu rechtfertigen se dürste, sondern sie auch in einer selbstständigen Unabhä gigkeit von einander zu betrachten, welche sie niemals h ben können. Ja man wird, in dieser Richtung fortschre tend, es nicht vermeiden können, jene Gruppen noch me zu specialisiren, und sie nach den einzelnen Organen. nach den Elementen ihrer Struktur, dem serosen, Schlei und Fasergewebe zu zerfällen. Wie hätte auch ein s ches Zersplittern ausbleiben können, da die allgemeir Schemen von blosen Vitalitätskrankheiten, von hyperst nischen und asthenischen Zuständen, viel zu abstrakt. den einzelnen Thatsachen in Widerspruch, den grafs Missverständnissen ausgesetzt, und deshath völlig unver gend waren, der organologischen Tendenz Widerstaff d' leisten, da letztere wenigstens den großen Vorzug der schaulichkeit und der ins Einzelne eindringenden Forsen voraus hat? Folglich fist auf diesem Wege die Aussi

n algemeinen Krankheitsgesolzen versperrt, welche auch is sich einen sich selbst widersprechenden Begriff aus sich wil, wenn Krankheit nur Verwirrung der Natur in ihren Gesetz sein soll, allen diesen Abweichungen unsätzt der allgemeine Regel als Einheit zum Grunde liegen im, welche nur die Bedingung übereinstimmender Veildine, also der Gesundheit ist. Daher stellt jede, is kinheilkraft als Urprinzip ausschließende Pathologie in gene Gerüst der Heilkunde auf einen Boden außerten der Natur, und eben hieraus können wir in letzter beining den Verfall aller bisherigen medizinischen Theorien erlären, weil jedes Gebäude zusammenstürzen muß, wirds nicht auf fester Grundlage ruht.

hen wir nun danach, in wiefern sich die Aerzte hit laben, alle pathologischen Begriffe in dem augeden Grundgedanken aufzulösen; so können wir uns ich renehlen, dass sie großentheils denselben fast nur Tradition kennen, und ihn, um nicht ganz gegen das Britanen zu verstoßen, in irgend einem Winkel der Philips, etwa in der Krisenlehre kurz abfertigen, ohne igned ein Eingreifen in das Gauze bis zur völligen Dediagna und organischen Belebung zu gestatteu. kidigen Kommentatoren des Hippokrates with when griechischen Aerzte nicht durch ihre phi-Peinterei den Geist erstickt, mit welchem die letztere redete, ihr ticsstes Geheimniss der Heii snavollen Sprüchen verkündigend; so wäre die Italië der Alten nicht in Verfall gekommen, sondern nd & wire längst eine sichere Grundlage der patholo-Forchung gewonnen, der Schlüssel zur allein mög-History aller krankhaften Zustände gefunden. Aber stank über den Werth der Lesarten in den ver-Codices eignete sich nicht dazu, den Aerzten Kensprüche einzuprägen, deren sie vor allem mn darf es ihnen daher nicht allzu übel deuie es verschmähten, aus dem philologischen

Schutte die zerstreuten Edelsteine herauszulesen, über de ren eigentliche Bedeutung sie niemand gründlich belehrt Hieraus allein lässt es sich erklären, dass ein ganzes Jah hundert den tiefsten Denker der gesammten medizinische Litteratur, unsern Stahl, verleugnete, dessen schaffend Geist die zerstreuten Aphorismen der Alten von der N turheilkrast zu einer vollständigen Theorie ergänzte u gestaltete. Denn außerdem würde es durchaus unbegre lich sein, dass man bei Stahl den eigentlichen Kern s ner Lehre so gänzlich übersah, und statt desselben n Theoreme fand, welche die Identität der Seele und d Lebensprinzips bezeichnend, ihm nur als Mittel dienen so ten, zu einer von allen materialistischen Verkehrtheit geläuterten Naturanschauung zu gelangen, und welche, v leidenschaftlich auch von seinen erbitterten Gegnern an fochten, in der Physiologie eines Burdach ihre Aufers hung feiern, um hoffentlich niemals wieder in Vergess heit zu gerathen.

So war also die Lehre von der Naturheilkraft, ungea tet ihres ehrwürdigen Alters und ihrer streng wissenschlichen Entwickelung, eine verschollene Sage geworden, i die meisten Aerzte waren in Bezug auf sie verblende als es Hahnemann bei der Begründung seines verruse Systems gewesen zu sein scheint \*). Nur mit großer

<sup>\*)</sup> Es ist mir sehr wahrscheinlich, dass Habnemann, jeden Preis nach Ehre und Gold trachtend, die er auf gewöchem Wege nicht erlangen konnte, auf den Einfall kam, die tur ungehindert walten zu lassen, sich aber den Ruhm ihrer lungen anzumaassen, indem er das Possenspiel mit den Dect theilchen trieb, und den Leuten einredete, dass die Arzneien is Maasse an geistiger Kraft gewönnen, als er sie auf ein physik Nichts verdünnte. Wenn er auch jetzt, wie jeder ergraute is fest von der Wahrheit seiner Faseleien überzeugt sein mag: ihn doch die Wahrnehmung vermuthlich zu Ansang sehr geli dass man mit imponirender Frechheit der Natur und Verhohn sprechen, und auf den größten Anhang rechnen darf, man es nur versteht, die Menschen auf ihrer schwachen Se

rengung kann daher der Heilkunde ihr ursprüngliches hinzip wiedererobert werden, und man muß in dieser Beschung das Verdienst einiger Neueren, von denen ich nar Jaha'). Som mé \*\*) und Dubois \*\*\*) beispielsweise neuem will sehr hoch schätzen. Ihre merkwürdige Uebereinstimung unter sich und mit Stahl in einer überaus husischen Kritik beurkundet es, wie sehr die Wahrnehmeg sie mit tiefem Unwillen erfüllt habe, daß das Westliche der eigentliche Keim, aus welchem die Heilkunde sich entwickeln sollte, so gänzlich übersehen, und dadarch jese blinde Empirie erzeugt worden ist, welche die heillingenden Erscheinungen in Krankheiten mit ihren Hintensien verwechselnd, auf jene die verwegensten Angriffe ichtet, anstatt letztere aus dem Wege zu räumen.

Durch den Irrthum den Weg zur Wahrheit aufzusuden, ist die Bestimmung des Menschen, und die früheren Geschlechter für ihre Täuschungen verantwortlich machen, wire ein oben so arger Mißbrauch, als wenn man Gesetze mit rückwirkender Kraft geben wollte. Ich schreibe da-

issen. Damit sein Betrug noch einen pathologischen Anstrich habe, brachte er den homöopathischen Hokuspokus auf die Bahn, womit ur meleich die Bequemlichkeit gewahn, sich aller Naturwissen-wahre und medizinischen Kenntnisse überheben zu können; denn un afseichen zu können, dass der Finger juckt, das Haupt beduckt ist, und Gepolter in den Därmen sich hören läst, braucht um nicht studirt zu haben, sondern jeder Schwätzer kann nach Berzenlast solche Geschichten improvisiren. Die Homöopathie ist über wie ein Pilz aus dem saulen Fleck der Medizin hervorgewachert; denn nimmer hätte sie an einem gesunden Erkenntnis-basse auskommen können.

<sup>\*)</sup> Die Naturheilkraft in ihren Aeusserungen und Wirkungen dergestellt. Eisenach 1831.

<sup>\*\*)</sup> Etudes sur l'inflammation. Vergl. meine Recension in Secker's Annalen der Heilkunde, Bd. XXI S. 444.

<sup>&</sup>quot;) Histoire philosophique de l'Hypochondrie et de l'Hysterie. Poir 1833. Vergl. meine Recension in Recker's Annales, M. XXXII. S. 831.

her keine Satyre auf die Medizin, sondern habe die vorstehenden Bemerkungen nur gemacht, um das Verfahren derer in das rechte Licht zu stellen, welche die bisherige, Pathologie, ungeachtet sie in endlosem Widerstreit mit sich begriffen, durch ihre stete Wandelbarkeit den ewigen und unveränderlichen Naturgesetzen gegenüber ihre völlige Unangemessenheit zu denselben auffallend an den Tag legt, für eine streng objektive Wissenschaft erklären, deren Aus-, sprüche durch keine Erkenntnisse anderer Art widerlegt, nicht einmal beschränkt werden könnten. Wenn aber das, was jeder anders deutet und zu einem System verknäpft, durchaus nicht objektiv gedacht sein, und daher keine Nöthigung eines Ancrkenntnisses für andere geltend machen kann; so sind wir in unserm vollen Rechte, wenn wir dasselbe beim Eingange unsrer Forschung als gänzlich ungenügend von uns weisen. Wie soll man es also beurtheilen, wenn immerfort die Aerzte sich einer Erkenntnis rühmen, durch welche sie nicht blos einzelne Irrthümer der Theologen, Juristen und Philosophen berichtigen, sondern auch die Grundlage, auf welcher die anderen Fakultäten sich aufgebaut haben, zerstören könnten?

Dass der medizinische Materialismus einen solchen Angriss zu seiner eigenen Rechtsertigung wagen musste, liegt in der Natur der Sache; denn alle Begrisse der Religion, der Sittlichkeit und des Rechts entspringen aus Ideen, deren Quelle ganz außerhalb des Kreises der organischen Erscheinungen außgesucht werden mus, und die daher jeder ableugnet, der nur von einer durch die äußeren Sinne anzuschauenden Natur etwas wissen, und alles Uebrige für mystische Selbsttäuschung erklären will. Leider lehrt die Erfahrung, das alle bisherigen Anstrengungen, die Erkennt nis der geistig sittlichen Verhältnisse auf einer selbststän digen Grundlage sestzustellen, vergeblich gewesen sind, die Anhänger des alten Satzes: nihil est in intellectu, quod non prius fuerit in sensu (den Leibnitz durch den Zusatz niet intellectus ipse, so glücklich verbesserte) zu widerkt

sm; je dass sie selbst den inneren Sinn nicht gelten lieien, dessen Thatsachen auf induktivem Wege zur Erfahmeseslenlehre führen. Denn alles Psychologische ist ihm ine baare Metaphysik, welche in gar keine Beziehung n en handgreiflichen Erfahrungen der Aerzte gebracht wede könne; ja der Unfug solcher platten Behanptungen is bech gestiegen, daß selbst in Frankreich, welches mehr vorzugsweise die physikalischen Wissenschaften millete, die Stimmen der nachdrücklichsten Missbilligag hat geworden sind. So heisst es in der Gazette midicale (T. III. No. 79.): "Il y a des esprits courts, esrile à grandes prétentions philosophiques, qui s' imagiw, qu'il suffit de savoir qu'on ne peut penser sans cerm pour n'avoir plus rien à apprendre sur la nature hu-🖦 et que l'anatomis du cerveau donne l'explication dersin et complète de la metaphysique, des religions, de la wale, de la paychologie, et de la politique. Ceux-ci sont in pidons présomptueux, qui ignorent les premiers mots à loutes les questions, et qui tranchent du professeur dans u matières ou ils pourraient recevoir des leçons du plus nice écolier en philosophie." Duhois, welcher diese Sulle mittheilt, fügt hinzu: "'A des esprits ainsi tournés, il garien à repondre, si non qu'ils auraient du mieux u maitre, et ne pas aborder des sujets évidenment aude leur portée." \*). In gleichem Sinne sagt Georgei, die der Mangel an moralischen Ideen zum Atheism Materialismus und zur Lebensverachtung führt. Mi mier den deutschen Physiologen und Authropologen mehr entschiedene Gegner des Materialismus aufgebrien sind, weiss jeder; ich will nur die tresslichen Worte Burdach mittheilen: "Je mehr an einem Gegendade die Endlichkeit und die sinnliche Natur vorherrscht, no bestimmter ist er zu ermessen, und um so unumwishicher lassen sich seine Verhältnisse erweisen; je mehr

<sup>1)</sup> a. a. O. S. 423.

er hangegen an das Geistige streift, um so mehr verlieren die Beweisgründe an zwingender Kvaft, und um so mehr ist dabei der Empfänglichkeit des Gemüths überlassen. Bei den vielseitigen Ansichten der Metaphysik z. B. hat noch kein Selbstdenker von der Irrigkeit seines Systems und von der Wahrheit eines andern sich überfähren lassen; ja wer nicht dahin gebracht worden kann, dafs er das Dasein Gottes oder das Sittengesetz in seinem Innern fühlt, bei dem sind auch alle Beweise dafür unzureichend. (Anthropologie S. 618.)

Es kann mir daher eben so wenig einfallen, eine durchgeführte Polemik gegen den Materialismus an dieser beschränkten Stelle beginnen zu wollen, als mich sum Advokaten der von den Aerzten angegriffenen Fakultäten aufzuwersen, welche die Vertheidigung ihres guten Rechts gegen jene schon selbst führen werden, dies aber bisher noch nicht einmal für nöthig erachtet haben, weil sie recht gut wissen, daß der, aller wissenschaftlichen Grundlage ermangelnde Sturm der Aerzte auf sie niemals einen bleibenden Erfolg haben, niemals die in dem innersten Volksleben gewurzelten Institutionen der Religion, Moral und des Rechts stürzen, und an deren Stelle ein sensualistisches Phantom missverstandener Naturbegrisse setzen wird. Wicklich erinnern auch die Bestrebungen einiger Aerzte, das Christenthum durch den Pantheismus zu verdrängen, die sittliche Freiheit durch erschlichene materialistische Postulate hinwegzuvernünfteln, den Glauben an UnsterMichkeit der Seele als ein hyperphysisches Wahngebilde lächerlich zu machen, und ihn als Ausdruck einer eigennützigen und feigen, nach dem Lohn guter Thaten in der Ewigkeit begierigen Gesinnung der Unsittlichkeit su zeihen, stark genug an den Nationalconvent, welcher durch seine Dekrete mit gleicher Leichtigkeit Gott wie den unglücklichen Ludwig XVI. vom Thron stoßen, und die mit unauslöschlichen Zügen in jede Menschenbrust gegrabene Ueberzeugung von einer übersinnlichen Weltordnung vertilgen zu können glaubte, wobei denn doch jene Himmelsstürmer, wie Voltaire auf dem Todtenbette, zuletzt ein unheimliches Grauen anwandelte, welches Robespierre durch die Harlekmade der Fefer des höelisten Wesers vergebens zu beschwichtigen suchte. Wollten jese starken Geister doch bedehken, dass ihre Machtsprüde ungeachtet sie dieselben in geharnischten Phrasen vermammen, ohnmächtig an jeder festgegründeten Gesinnung abprallen, weil Ueberzeugungen, welche, wenn auch unter den verschiedenartigsten, zum Theil unbehühllichsten Formen, sich den Völkern afler Zeiten und Himmelsstriche aufgedrungen haben, und mit jedem Geschiechte neu geboren werden, aus innerer Nothwendigkeit stammen, und eshalb dem Bereich aller sophistischen Grübeleien völlig Nur das. was in allen Menschen lebt, in eatrückt sind. ibrem Denken und Handeln zur Erscheinung kommt, kann das allgemein und rein Menschliche sein, durch dessen Ableugnung eine irre geleitete Forschung es am besten zu erkennen giebt, dass sie ihren eigentlichen Gegenstand vollig aus dem Auge verloren, und mit einem Trugbilde vertasscht hat. Ich habe hierbei nur noch zu bemerken, daß nicht der Medizin selbst, sondern blos der Anmassung, Bre Lehren auf völlig fremdartige Gegenstände in Anwendang zu bringen, diese harten Anklagen zur Last fallen, and daß es höchst lächerlich und abgeschmackt sein würde, zu einer Zeit, wo die wildesten Leidenschaften unter der Larve der skeptischen Kritik alle sittlichen und religiösen, p selbst die wissenschaftlichen Grundlagen zu' zerstören trachten, die wohlbegründeten Zweisel an der Untrüglichkeit der medizinischen Erklärungsweisen ein Sakrilegium Wenn die französischen Philosophen, Voltaire an der Spitze, sich zu einem Angriff auf das Heilige verbündeten; so kam ihnen wenigstens die Entschuldigung zu Gute, dass letzteres durch Priestersatzungen und Feudalrecht zur Sanktion geistig sittlicher Sklaverei gemisbraucht wurde, daher ihre Frivolität im innigen Zusammenhange mit dem empörten Freiheitsgefühl und dem Zorn über zertretene Menschenrechte stand. Aber welche bedrehte Interessen können unsre jetzigen Materialisten vorschützen, welche ungehindert die Grundlagen der Civilisation untergraben dürsen, und sich über den verderblichen Charakter ihrer Irrlehren durch ein gewissenhaftes Studium der Weltgeschichte bald entfäuschen könnten?

Hier kann natürlich nur die Rede sein von dem nachtheiligen Einfluss, den die materialistische Tendenz der Medizin auf die Seelenheilkunde haben muste. Denn es begreift sich leicht, dass das gänzliche Verleugnen der Psychologie für die Thatsachen des Bewußtseins keinen anderen Erklärungsgrund aufkommen lassen konnte, als die spitzfindigen Grübeleien über die hypothetische Bedeutung der einzelnen Gehirnorgane, über die speciell psychische Beziehung der verschiedenen Leibeseingeweide, über die materielle Verschiedenheit der Temperamente, über die individuellen Beziehungen der einzelnen Systeme des Körpers zu einander, des Bluts oder der Muskeln zu den Nerven, des vegetativen Lebens zu dem animalischen u. s. w. Denn man musste doch irgend etwas haben, woraus sich innerhalb der allgemeinen Organisationsverhältnisse die Ursache der mannichfachen Seelenerscheinungen und ihrer individuellen Verschiedenheit erklären ließ, wenn man nicht auf alles Erkennen Verzicht leisten, und sich auf einige magere Allgemeinheiten beschränken wollte. Aber eben weil bei dieser nach allen Richtungen aus einander strebenden Betrachtung das eigentliche Psychologische durchaus als Nebensache, wenn nicht als Zufälliges, doch stets nur als Bedingtes und Untergeordnetes angesehen wurde, unterschied dieselbe sich, wie dies Bird \*) sehr gut dargethan hat, in nichts Wesentlichem von der berüchtigten Lehre de la Mettrie's, die sich durch ihren Titel:

<sup>\*)</sup> Das Scelenleben in seinen Beziehungen zum Körperleben. Berlin 1837.

Florene machine deutlich genug ankändigt. Einigen Aersten war dies Treiben denn doch allzubedenklich, da sie de Albernheit des Maupertuis einsahen, welcher an eisen Riesen eine Vivisektion auzustellen wünschte, um in desen Hirnventrikeln die verkörperten Gedanken herumsezien zu sehen; jedoch schien ihnen das Gemüth, weil eine Regungen von stärker in die Sinne fallenden körperkien Bewegungen begleitet werden, ein Amphibium, weldes halb in der Seele, halb im Körper lebend, die Natur beider in sich vereinige und daher ein Ding sei, wie etwa ieser Prinz, halb aus Fleisch halb aus Marmor, den die norgenländische Fabel so genau beschreibt, oder wobei man sich der interessanten Disputationen der Concilien über & swei Willen und Naturen in Christus erinnert. Und sich hat die logische Seite der Seele durchaus keinen Verzag höherer Vergeistigung vor der gemüthlichen voras, sondern steht in eben so innigem Zusammenhange mit organischen Regnugen, wie diese. Indess weil das Gemath durch die Macht der Leidenschaften häufiger und gewaltiger in das organische Triebwerk eingreift; so treten die pathologischen Wirkungen jener in einer selchen Sticke unter der Form von mannigfachen Krankheiten auf. the ein nicht an psychologische Betrachtungen gewöhntes Auge leicht getänscht und verleitet werden kann, nur des simich Hervorstechende der Erscheinungen aufzufassen. and ihr geheimes geistiges Band su übersehen. Dadurch wird dann der Verstand verleitet, alle jene Vorgänge aus rein physischen Quellen abzuleiten, zumal da sie in nosolegischer Beziehung sich als Fieber, Entzändungen, Krämpfe, Lähmungen, Profluvien, Retentionen u. dgl. derstellen. De nam der Mensch immerfort von pathologischen Einfüssen der fallseren Natur umgeben ist; so machte sich die Erklärung von selbst auf eine so handgreifliche Weise, dass man der von der Philosophie höchst stiefmütterlich chandelten Lehre vom Gemüthigar micht au bedürfen, ad der Wissenschaft einen großen Dienst zu erweisen

glaubie, weun man alle sogenannte Metaphysik ausschlofs. Also das ganze mächtige Triebwerk der Leidenschaften blich in Dunkelheit verhüllt, zumal da es sich von selbst der Reflexion zu entziehen strebt, um seine Zwecke desto sicherer zu erreichen, und schon ein durchdringender Verstand erfordert wird, in der Brust die versteckten Interessen aufzuspüren, deren sich der handelnde Mensch meistentheils selbst : nicht deutlich bewusst, ist, oder die er geradezu ableugnet, um sie desto ungestörter hegen und pflegen zu können. Bei einer solchen Ansicht war daher nichts natürlicher, als dass bei den plötzlich ausbrechenden leidenschaftlichen Stürmen gar nicht danach gefragt wurde, wie die Seele auf ihre Hervorbringung schon seit langer Zeit vorbereitet gewesen, wie z. B. der körperliche Aufruhr zu Anfang des Wahusinns nur das letzte Ergebniss einer verhehlten, seit Jahren die Organisation heimlich aus den Fugen rückenden Leidenschaft sei. Hatten sich diese inneren Umgestaltungen der Lebensbedingungen durch allmählig hervortretende Blutwallungen, Ugberreizungen der Sensibilität, durch Störung der Verdauung, der Ab- und Aussenderungen zu erkennen gegeben; so lag nach der Meinung jener Aerate die physische Entstehung dieser vorbereitenden Erscheinungen außer allem Zweifel, und konnte man nicht äußere ätiologische Momente ausfinden; so musste eine Diathese, gleichviel ob entzündlicher oder nervöser Art herhalten, womit dann jede weitere Forschung abgeschnitten wurde. Es galt für unschicklich, ja für inhuman, nach den verborgenen Vorgängen im Gemüth zu fragen, worüber weder der Kranke, noch dessen Angehörigen Aufschlus zu geben vermöchten, und aus den Aeusserungen des ersteren auf seine frühere Gesinnung zurückzuschliesen, hies sich der größten Ungerechtigkeit gegen ihn schuldig, machen ... Doch darüber künflig, mehr, da hier mur gezeigt werden sollten das dies nicht anders kommen konnte, wenn men den Thatsachen des Bewufsteeine alle Selbetständigknit ahaprach, und die Forschung

ut ihre eigenthümlichen Gesetzen für eine Verirrung is Verstandes, wie viel mehr also eine psychologische Iteme des Wahnsinns für eine Ungereimtheit hielt.

Hille die Lehre von den Seelenkrankheiten in der Cetalisch behaupten können, welche nach Boerhaave militioffmann die Aerzte des vorigen Jahrhunderts in prien hatten; so würden jene Leiden blos als eine im mereden, folglich als Begleiter mannigfacher Körprirakheiten zu betrachten sein, und jede psychologisch thick Abschweifung müßte als ein hore d'oeuvre abgewien werden. Aber da bei weiterer Entwickelung jener ministischen Ansicht sich süberzeugend herausgestellt is ihre folgerechte Daratellung in schneidenden Wibennch zu den geistig sittlichen Bestrebungen treten so bleibt nur das Dilemma ührig, jene oder diese e Begiffe nach zu verheinen. Wäre nun der Materiawirklich in ungrschütterlieber wissenschaftlicher fradhse sewurzekt; so würde freilich jedes Bemühen, sch seinem Einflusse au entrichen, auf Thorheit und Täusang hinauslaufen, da gegen die Wahrheit der Selbstbeing sich wenn er sich hanter noch so schimmernder Larve redigt nicht Stand halten kann. Aber damit hat es nicht Mil wei die Argemente der Materialisten einem in völbegriffenen Kriegsheere gleichen, welches Ferne betrachtet, durch seine scheinbare Masse en inprime American gewienen kann, aber durch inare Instruction delians the cinem festen und genegelten Anmil weichen mens. Mögen daher jene auch noch 40 trisplind out thre Stimmenmehrheit sich berufen; piemit wird der kertham zur Wahrheit, wenn mun ihn auch imendmal druektin läset, so wenig als mon durch sine sch so weite Reise and dem Kontinent Jemals nach Engad kommen wird. Die sittlichen Begriffe haben ihre. madelbere Gültigkeit zu allen Zeiten und auter allen chlechtern bewährt, und sich immer als das göttlicher es der Westerdstuff zu erkennen gegeben, ::daher übsHeil und die Wohlfahrt der Völker stets im geraden Verhältnis zur Lauterkeit ihrer Erkenntnis derselben und zu ihrem Gehorsam gegen dieselben stand. Es kann daher niemals eine Erkenntnis geben, welche, wenn sie mit der Ethik in Widerspruch träte, auf einen solchen Grad von Gewisheit Anspruch machen dürfte, das sie über letztere den Sieg davon trüge. Eben so ist es eine Thorheit zu glauben, das die ethischen und die physio-pathologischen Begriffe gar nichts mit einander gemein hätten, und das sie jede für sich auf ihrem Gebiete wahr sein könnten, wenn sie auch sich gegenseitig widersprächen. Da sie so häusig in Widerstrait treten; so muß es auch Gegenstände geben, welche ihnen gemeinsam zukommen, und nie darf man konträre Wahrheiten gelten lassen, wenn man mit den Erkenntnissen nicht ein frivoles Spiel treiben will.

Es ergiebt sich leicht, dass bei dem Verkennen der eigentlichen psychischen Triebfedern der Seelenkrankheiten, wegen ausschließlicher Richtung der Aufmerksamkeit auf die begleitenden körperlichen Erscheinungen, das Heilverfahren nicht die Wurzel jener zu vertilgen strebt, deher die Leidenschaften, so lange sie nicht im tiefsten Grunde des Gemüths erstickt sind, bei jeder ihnen günstigen Veranlassung wiederholt die Seelenverfassung zerrütten. Diese traurige Wahrheit würde sich in einem noch weit grellerem Lichte herausstellen, wenn nicht glücklicherweise die Einrichtung der Irrenhäuser und die in ihnen waltende Polizei das vornehmste Element der Psychiatrie abgäben, durch welches, auch wenn der Arzt nur die körperliche Seite der Seelenkrankheiten ins Auge fast, doch letztere in gresser Zahl geheilt worden, wie sich dies später ergeben wird. Aber eben so wenig lässt es sich bestreiten, dass der direkte Augriff auf die Leidenschaften noch günstigere Erfolge herbeiführen kann. Beispielsweise will ich nur der Trunksucht erwähnen, welche von den meisten Aerzten für ein Leiden der Ganglien, für eine Reisung der Magenschleimhaut, anderer somatischer Affektionen nicht zu ge-

den-

takes, erklärt wurde, deren Heilung sich nur durch thementische Hülfsmittel bewirken ließe. So hat sich denn, va falschen Begriffen begünstigt, jenes Laster ungestört bis zu den greuelvollsten Verheerungen ausgebreitet, weil size Quelle nicht im Gemüth aufgesucht und verstopft wurde, bi endlich durch die preiswürdigen Anstrengungen de Nedmerikanischen Mäßigkeitsgesellschaften Ergebnisse grammen sind, welche die kühnsten Hoffnungen weit überligen, und für Mährchen gehalten werden würden, wenn nicht die anthentischen Berichte jener Mäßigkeitsgesellstaften jeden Zweifel daran niederschlügen '). Verstum-22 müssen daher die Sophistereien der Aerzte von einem widerstehlichen physischen Drange zur Berauschung, nachden viele Tausende von Säufern durch die Macht des Beirick angeregt, aus freiem Entschlusse dem Laster entsagt einmuthig bekannt haben, dass sie nicht nur keine Hen Polgen von dem plötzlichen Abbrechen ihrer verdarblichen Gewohnheit, sondern unmittelbar darauf eine safallende Zunahme ihres Wohlseins, ja eine schnelle Wiederkehr ihrer geistigen und physischen Gesundheit nach der tiehten Zerrüttung an Seele und Leib verspürt haben. Genen eben so verhält es sich mit den Dienerinnen der Venns volgioege, welche von den Magdalenengesellschaften in Lenden und von den der Anstalt du bon Pasteur in Paris verstehenden Fragen \*\*) durch strenge Enthaltsamkeit zu cinem sittlichen Lebenswandel zurückgeführt werden, welchem wenigstens sehr viele nach ihrer Entlassung treu Meiben. Also gerade die beiden Leidenschaften, deren esterielle Warzel den Aerzten über allen Zweisel erho-

<sup>\*)</sup> R. Baird, Geschichte der Missigkeitsgesellschaft in den minigten Staaten Nord Amerika's. Berlin 1837.

<sup>&</sup>quot;) Parent Duchatelet, die Sittenverderbais des weiblichen wirden im Paris. Aus dem Französischen von Becker.

Line 1837. 2 Th. VVir werden auf dies unvergleichliche Werk

Sedenbeilk. II.

ben schien, erweisen sich als rein psychisch bedingt, und nur auf sittlichem Wege heilbar. Wie viel mehr sind wir daher berechtigt, letzteres vor allen übrigen Leiden schaften ohne Ausnahme vorauszusetzen, da ihr Ursprung aus körperlichen Bedingungen sich durch Nichts erweiser läßt, sondern da sie unmittelbar aus der Verwilderung sittlicher Triebe hervorgehen, so daß es absurd sein würde sie mit Arzneistoffen auf das rechte Maaß der Gemüths thätigkeit herabstimmen zu wollen.

Noch habe ich des Streits der Aerzte mit den Rechts gelehrten, zumal in Bezug auf die peinliche Gesetzgebern zu gedenken. Eigentlich gehört derselbe in das Gebic der gerichtlichen Medizin, und es kann uns hier gan gleichgültig sein, welchen Einflus die Seelenheilkunde is Zukunft auf die Anwendung des Kriminalrechts, ja auf de Geist der Gesetzgebung ausüben wird. Indess sind di hierüber geführten Debatten nicht ohne rückwirkende Kral auf die Seelenheilkunde geblieben, in sofern die Aerzt durch einen missverstandenen philanthropischen Eifer sic bei dem Angriff auf die geltenden strafrechtlichen Lehre in eine Denkweise hinein argumentirten, welche dem psych iatrischen Verfahren jeden folgerechten Nachdruck raube musste. Anfangs begnügte man sich damit, das Recht de Gesetzgebung, Todesstrafen zu verhängen, in Zweisel z ziehen; jedoch als die Köpfe im Streit warm wurden, e streckte sich derselbe auf den Begriff der Strafe überhaup den man gänzlich vertilgen wollte. Es fällt dabei nich mehr auf, als dass dieselben Aerzte, welche eifersächti über die Unverletzlichkeit ihres Gebietes wachten, kei Bedenken trugen, die anderen Fakultäten nach Herzenslu anzugreifen. Neuere medizinische Schriften wimmeln vo Stellen, wie folgende: "Zurechnungsfähigkeit, diese Bas der Legalmedizin und des Kriminalrechts, ist, in Bezug au gesetzliche Todesstrafe, in Bezug auf gesetzliche Rache un Marter, als Vergeltung der Missethat, ein unphilosophische ein unmenschlicher, ein in Gottes Richteramt frevelnd ein widen Völkerleben und aus der Tiese der Rachsucht des waschlichen Herzens emporsteigender, in die Theologie, in die Jurisprudenz, in die Legalmedizin eingeschlichener, und dam endlich auf den Thron erhobener Begriff, der um wie eine falsche Gottheit sich verehren, und wie ein Mich Menschenopser zu Tausenden sieh zusühren löst"). Liegt mir als Laien keinesweges ob, diese Behauptungs vom juristischen Standpunkte aus, vor welchen sie einem"), zu widerlegen, wiewohl jeden Unbesangenen de Leichtsertigkeit höchlich besremden muß, mit welcher hier die Elemente der gesellschaftlichen Ordnung in Frage unter der gesellschaftlichen Grung in Frage unter der gesellschaftlichen Gesetze überall lösen, und den Leidenschaf-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Groos Untersuchungen über die moralischen und orgaüchen Bedingungen des Irreseins und der Lasterhaftigkeit. Heielberg 1826. S. 73.

<sup>\*\*)</sup> Zur Vergleichung mögen hier nur die Aeusserungen Jarcke's (in Hitzig's Zeitschrift für die Kriminalrechtspflege im Presinchen Staate Bd. 2. S. 374.) einen Platz finden. "Alle, with the Mesten Volker, haben, so weit die Geschichte reicht, de Strafe gehannt, und dieses läfet, will man nicht andere andie Menschheit mit der Begtinlität ansangend, all-Stat, Sprache und Strafe, ja die Reflexion selbst mit der Relexion estuden haben, allerdings auf eine tiefer liegende Abang, oder af ein unmittelbares Bewulstsein der alten Völker 🕶 der ethischen Nothwendigkeit der Strafen schließen, wie es sich such jetzt noch im kindlichen Gemüthe, dem es nicht durch Reference geraubt wurde, vorfindet. Die Strafe aber ist ihrem Begriffe nach im Zusammenhange der Weltordnung gegründet, \*cuschen von ihrer außeren Erscheinung im Staate, und indem der Staat straft, vollzieht und verwirklicht er nur ein höheres, wiges Gesetz, welches die gerechte Wiedervergeltung des Unwith dereit die Strafe fordert; diese hat also ihre Nothwendigin aich, and wird nicht um eines Ausseren, irdischen Zwecks verhängt. Durch sie widerfährt dem Verbrecher sein Recht. hat aber als äußere Erscheinung der Idee des Sittlichen, La Aufgabe, auch durch sein Strafrecht die Weltordnung in der Encheimung zu vorwirklichen."

ten, welche sich außer ihrem Bereich zu stellen trachter jeden Vorschub leisten will. Ohne auf eine Prüfung de strafrechtlichen Prinzipien einzugehen, kann man die en pirische Nothwendigkeit der Strafen sehr leicht psychologisch aus dem Wesen der Leidenschaften erweisen, we che eben wegen ihrer Herrschaft über den Verstand nich durch Leitung desselben, sondern nur durch Bekämpfunder ihnen zum Grunde liegenden Interessen gezügelt we den können, daher die Verbannung der Strafmittel ein vollständige Entfesselung der Leidenschaften, und durch diese eine unmittelbare Zerstörung aller gesellschaftlich Verhältnisse zur Folge haben müßte, wie dies auch allen anarchischen Zuständen der Völker der Fall war.

## §. , 107.

Mängel der praktischen Philosophie in Bezu auf die Seelenheilkunde.

Behufs übersichtlicher Kürze der Darstellung begre ich hier unter praktischer Philosophie alle Lehren, w che unmittelbar die Entwickelung der geistig sittlich Kräfte des Menschen betreffen, und daher nicht nur allgemeinen psychologischen Erkenntnisse, sondern au die Betrachtung der einzelnen menschlichen Angelegenh ten in den gesellschaftlichen Verhältnissen umfassen. dem ich mich daher auf den Inhalt des vorigen Theils siehe, in welchem ich mich bemüht habe, jene Lehr als Einleitung der Seelenheilkunde zu entwickeln, so w dies bei dem gänzlichen Mangel an allgemein anerkann Prinzipien mir möglich war, habe ich hier nur darauf h zudeuten, wie eben der endlose Widerstreit unter den he schenden Meinungen und ihre Unangemessenheit zu ihr Gegenstande eine psychologische Begründung der Seel heilkunde bisher unmöglich machte.

Als die auffallendste Erscheinung der Geisteskramk ten lässt sich unstreitig diejenige Verkehrtheit des Bevvu

sins bezeichnen, wodurch dasselbe aus der objektiven Anshoung der Welt in ein Reich der Träume versetzt wird, we die Naturgesetze entweder gar nicht mehr gelten, und the durch chimarische Begriffe ersetzt werden, welche geralezu das Unmögliche und Widersinnige in sich esthaltes, oder wo jene wenigstens dergestalt in den Hintormed treten, und mit jenen Wahnbegriffen vermengt werden, dass die natürliche Ordnung der Dinge dadurch ges verzerrt erscheint. Gleichviel ob diese Verrückung des Bewußstseins noch mit einer gewissen Folgerichtigkeit des Verstandes besteht, und durch diese geradezu in ein System gebracht wird, oder ob aller Zusammenhang unter in Vorstellungen unterbrochen, und die Weltvorstellung daturch in ein Chaos aufgelöset wird, selteint in beiden Men das eigentliche Gesets der Seelenthätigkeit aufgeleben zu sein, weil Logik und Anschauung die beiden brempenkte sind, um welche alles Denken und die von denselben abhängigen Handlungen sich bewegen sollen. Ein Zustand folglich, welcher beiden, oder wenigstens einer von ikmen schlechthin zuwiderläuft, wie soll man ihn aus pychologischen Grundsätzen erklären, da alles, was mit dem Verstande und der Anschauung in Widerspruch steht, chen deshalb nicht aus finnen erklärt werden kann? Desbeb beben es auch die Philosophen von jeher abgelehnt, äber des Wahnsinn Rechenschaft abzulegen; denn was hier und dort von ihnen daranf hingedeutet worden ist, bietet durchaus keinen Anknüpfungspunkt für tiefer eindingende Forschung dar, sondern beschränkt sich auf einseine Bemerkungen, durch die wir nicht wesentlich ge-Sirdert werden. Wirklich würden wir uns in nicht geringer Verlegenheit befinden, wenn es durchaus keine vermittelnden Zustände gabe, an denen die Forschung im un-Merbrochenen Zusammenhange aus dem Gebiet der Seelegesundheit in das der Seelenstörung übergeführt werkaunte; denn sobald wir beide im schneidenden Gegemitze einender gegenüberstellen, können die Bedingun-

gen der einen nicht auf die andere angewandt werden, weil alles Gegensätzliche nach dem Satz des Widerspruchs sich gegenseitig aufhebt oder im Begriff vernichtet. dem wir aber als jene vermittelnden Zustände alle Affekte und Leidenschaften bezeichnen, stellen wir die Forschung auf einen ganz anderen Standpunkt; denn da die Erklärung jener nur durch die Herrschaft des Gemüths über den Verstand möglich ist, welche sich sogar im ganz naturgemäßen Zustande, an der Richtung und Bestimmung der gesammten Verstandesthätigkeit durch die hervorstechenden Gemüthsinteressen erkennen lässte so solgt daraus ohne Weiteres, dass nicht aus der Logik, sondern aus der Lehre von den Gemüthstrieben die psychische Pathogenie des Wahnsinns abgeleitet werden muß. Wir überzeugen uns dann leicht, dass durch Affekte und Leidenschaften eben so sehr die Folgerichtigkeit des Verstandes, als die obiektive Treue, des Anschauungsvermögens mehr oder weniger, ja bis zu einem ummittelbar an die Erscheinungen des Wahnsinns grenzenden Grade aufgehoben werden können, und dass diese Verrückung des Bevynstseins nicht eher aufhört, als bis das Gemüth wieder in das Gleichgewicht der Kräfte zurückgekehrt ist, wofür, wie ich hoffe, der vorige Theil den vollständigen Beweis geführt hat. brauchen uns daher gar nicht nach einem neuen Element der Pathogenie des Wahnsinns umzusehen, welche in der Lehre von den Affekten und Leidenschaften nach ihren wesentlichen Bedingungen enthalten ist. Nämlich der einzige Unterschied zwischen Leidenschaften und Wahnsinn besteht darin, das jene sich noch mit einem hinreichenden Grade von äußerer Besonnenheit paaren, so dass der Mensch den Zusammenhang zwischen Ursache und Wirkung, zwischen seinen Handlungen und ihren nethwendigen physischen und moralischen Folgen im Auge behalten. sich dadurch in seinen Handlungen bestimmen, folglich für sie verantwortlich gemacht werden kann; dagegen hebt der Wahnsinn jene äußere Besonnenheit größtentheils eder

gischen auf, und vernichtet somit die Bedingung der Zuadamgafahigkeit. Dieser Unterschied kann aber nur in mergeerdneten Momenten begründet sein, da die Untererichung der äußeren Besonnenheit schon in dem höchden Conte der Affekte, wenigstens für kurze Zeit eintritt, idein in dem Wesen derselben dergestalt begründet ist, is me sagen muß: Jede Gemüthaufregung, so-Misieeinen gewissen Grad-überschreitet, raubt sen Verstande seine Haltung, durch welche er die Folgerichtigkeit seiner Vorstellungen beheepten soll, und trübt die Klarheit der Anschwang, der die Phantasie ihre Dichtungen statt der konkretens Objekte aufdringt. Wenn die Leidenschaften die höchste Gewalt über den Vestand erlangen, ihn zu folgerechten Irrthümern verleian, and letzteren die Herrschaft über ganze Generationen and Jahrhunderte verschaffen; so bringen sie alle Erscheisongen des VVahnsinns hervor, welcher sich dann über gane Völker amsbreitet, selbst die hellsten Köpfe verdunkelt, die lautersten Gesinnungen irre leitet, in die widersimigsten Handlungen ausbricht, die ihrer wesentlichen Bedestung nach in einem aufgeklärteren Zeitalter für Wirbungen der Geisteszerrüttung erklärt werden müssen, wie Les von alten Formen des religiösen Wahns im ganzen Umfange gilt.

Diese Sätze, deren weitere Entwickelung die Grundlige unser künftigen Betracktungen bilden wird, sind sehen im vorigen Theile vielfältig angedeutet worden. In men die Psychologie bisher vorzugsweise im logischen Sinne bearbeitet wurde, konnte sie durchaus keinen Leitfaden zur pathogenetischen Entwickelung des Wahnsins geben, daher denn die meisten Versuche einer psychologischen Erklärung desselben scheitern mußten. Wie die hat man sich vergeblich abgemüht, den Grund seiner wichiedenen Erscheinungen in einem sehlerbasten Gehunch der Ausmerksamkeit zu suchen, welche entweder

auf einen Gegenstand sich koncentriren, oder sich nach allen Richtungen hin unstet ausbreiten, gleichsam verflattern sollte, ohne zu bedenken, dass diese verschiedenen Zustände der Aufmerksamkeit als Wirkungen tiefer liegender Bedingungen kein ursächliches Moment abgeben können, bei welchem die Betrachtung stehen bleiben dürfte, daß häufig jene Zustände der Vertiefung und Zerstreuung mit einander wechseln, und daher nicht einmal eine feste Regel für die Auffastung der äußeren Erscheinungen abgeben können. Eben so wenig befriedigt die Theorie Arnolds, welcher den ideellen Wahnsinn, oder die Störung des Anschauungsvermögens von dem Wahnsinn nach Begriffern, oder der Störung der eigentlichen Denkkräfte, unterschied; denn auch der ideelle Wahnsinn ist nothwendig mit einem verkehrten Verstandesgebrauch verbunden, weil er als blose Sinnestänschung bei ungestörter Reflexion gar nicht im das Gebiet der eigentlichen Seelenkrankheiten gehört. Ucberhaupt mögen diese beiden Beispiele auf das Verfehlte aller blos logischen Erörterungen über jene aufmerksam machen, da ihr Triebwerk nur im Gemüth enthalten ist, wo alle ihre wesentlichen Erscheinungen, charakteristischen Unterschiede, mit einem Worte alle Elemente ihrer wissenschaftlich praktischen Darstellung aufgefunden werden können, während die Beziehungen dieser wesentlichen Momente zum Verstande sehr veränderlich, oft rein individuell, und deshalb so unendlich zahlreich sind, dass man mit Recht es für unmöglich gehalten hat, die Wahnvorstellungen ihrer Form nach auf eine bestimmte Klassifikation oder auch nur Terminologie zuräckzuführen, wie denn auch alle Versuche der Art zu keinem Ergebniss geführt Wahrscheinlich würde man hierauf nicht einen so vergeblichen Fleiss gewandt haben, wenn nicht die logische Seite des Wahnsinns so deutlich ins Auge fiele. und daher am sichersten zum objektiven Beweise über sein Vorhandensein und zu seiner bestimmten Unterscheidung von den Leidenschaften, worauf in praktischer Hinicht so viel ankommt, bemutzt werden müßte; dagegen is Gentihregungen sich weit mehr der unmittelbaren inchmung entziehen, und oft nur durch eine sehr zusammeneute Reflexion aufgefunden werden können. Densich ist die Pathogenie es vorzugsweise nur mit letzteren und und erst nachdem sie festgestellt sind, läßt sich wire Beschaffenheit ihre jedesmalige Wirkung auf den Fostand deutlich darlegen, woraus die verschiedenen Forme in Monomanie, Tobsucht, Melancholie und Verwirztbit hevorgehen.

Da die Philosophen die Lehre vom Gemüth in einem » been Grade vernachlässigt hatten; so gereicht es den Amten allerdings zur Entschuldigung, daß sie der empiida Psychologie keine durchdringende Einwirkung auf & Bestellung der Seelenkrankheiten zugestanden, und in Imagelung eines sicheren Leitfadens das Axiom aufstellin, die Erscheinungen jener müßten ihren zureichenden Grad in körperlichen Krankheitszuständen finden, was um n kichter zugestanden werden könne, je ähnlicher der Walmin dem Irrereden sei. Die hieraus sich ergebenin leigerungen können erst weiter unten näher beleuchte warden, daher ich hier nur darauf hindeuten will, daß in in musikaliche Schwierigkeiten sich verwickeln musin, wil die Besbachtung überall im Widerstreit steht ai des allgemeinen Satze, die Seele befinde sich beim Walnum jedesmal in einem passiven, schlechthin durch in Koper bedingten Zustande, da doch oft ihre einzel-Matte in einem außerordentlichen Grade gesteigert ind Diese vom ihnen selbst eingestandene Thatsache hätte is inter Zuversicht wankend machen sollen; indeß, wer ich einnal auf einem falschen Standpunkte behaupten will, 🖦 sich dann durch allen Widerspruch der Erfahrung with mehr in seiner vorgefasten Meinung irre machen, denn einige aus Bequemlichkeit die Selbstständigder Seele leugneten, und sie für eine bloße Funktion · Gdurns erklärten, wo dann jede weitere Forschung

abgeschnitten ist, während andere sich dabei bezuhigten, des die Dankelheit des Gegenstandes seine wissenschaftliche Ergründung unmöglich mache. Zu den aus dieser falschen Stellung nothwendig sich ergebenden Irrungen rechne ich vornämlich auch die Behauptung dass die Vernichtung der Freiheit das: wesentliche Merkmal des Wahnsinns sei. Man ließ sieh kierbei eine Verwechselung des Begriffs der sittlichen Freiheit mit der änstenen Besonnenheit zu Schulden kommen. 'Jone: kann nur das Ergebnifs der Disciplin des Gemüths, des durch sie begrändeten Gleichgewichts seiner Triebs und ihrer richtigen Leitung durch den Verstand sein; sie steht daher dem Wesen nach im geraden Witherstreit mit jeder Leidenschaft. Letztere ist aber mit äußerer Besonnenheit gepaart, für ihre Handlungen verantwortlich, und unterscheidet sieh dadurch wesentlich wom Wahnsinn. Hätte man dies wohl bedacht, se würde nicht über den Freiheitsbegriff ein so gewaltiger Federkrieg ausgebrochen sein, den viele nur durch Ablengnung des ersteren beendigen zu könnennglanbten. Ja die Verwirrung wurde noch größer, weil einige die transcendente Freiheit mit der psychologischen verwechselten. und den Begriff der ersteren mit den Thatsachen der Erfahrung in Vergleichung brachten, was ihnen von vorn herein misslingen muste, weil transcendente und empirische Sätze niemals einen inneren Zusammenhang haben können. Hieraus folgten unentwirrbare Widersprüche, die man nur durch den Determinismus (einen neuen Ausdruck für die alte Prädestinationslehre) schlichten zu können glaubte. Doch es kommt uns eigentlich hier nicht darauf an, alles dies näher zu zergliedern; es sollte nur gezeigt werden, wie aus einem ursprünglichen Irrthum sich zahllose andere ergeben müssen.

Auch dadurch übte die vorherrschend logische Tendenz der Psychologie einen nachtheiligen Einsluß auf die Scelenheilkunde aus, daß sie der Ethik eine falsche Richtung gab. Da nämlich die praktische Philosophie durch eine streng wissenschaftliche Entwickelung der Pflichtbeziffe die allgemeine Gültigkeit derselben zu erweisen strebt, um durch absolute Nöthigung des Willens die Triebsedern der Leidenschaften zu entkräften, und die Trugschlüsse zu zerstören, mit welchen letztere sich im Bewastein geltend machen; so wurde hierdurch die Aufmerkankeit von den empirischen Bedingungen der Sittlichkeit im Gemüth abgelenkt, und die große Wahrheit verkannt, dass zur sittlichen Bildung weit mehr die Disciplin des Gemüths als die ethische Aufkläsung des Verstandes nothing ist, Nicht nur, misslang die wissenschaft. liche Kanstruktion, der Ethik, so daß jeder Philosoph derselben ein anderes Prinzip gab, und aus ihm andere Pflichtbegriffe ableitete; sondern die mangelhafte Erkenntnis des Genüthe ließ der größten Willkühr in der Anwendung der Pflichtbegriffe freien Spielraum. Denn je nachdem im Geiste des Zeitaltens dies oder jenes praktische Interesse vorhermehte, wurden nach ihm die sittliehen Forderungen bestimmt, so dass bald eine streng religiöse Ascetik, bald ein Heroismus der Ehre und Freiheit zur obersten Vorschrift erhoben, bald das Heil in einer bis zum blinden Gehorsam strengen Befolgung der positiven Gesetze, bald in einer ungehemmten Entwickelung der gewerblichen lateressen gesucht wurde. Hierauf gründet sich insbesondere der Streit der Fakultäten, deren Versöhnung bisher ein eben so frommer Wunsch geblieben ist, wie der ewige Friede, ungeachtet ihr gemeinsames Ziel, die Entwickelung der menschlichen Angelegenheiten, sie über die Thorheit batte aufklären sollen, einseitige Interessen auf Kosten des Gausen zu pflegen. Ja es ist auf diesem Wege dahin gekommen, dass man das eigentlich Menschliche, die sittliche Kultur, oft ganz auf die Seite geschoben hat, und noch beute muß man die alte Klage erneuern, dass die Wissenschaft alles andere, nur nicht die praktische Ausfährung der Pflichtbegriffe sich zur Aufgabe macht. Wie oft haben die Theologen es bestritten, dass der Mensch selbst-

thatig an seiner sittlichen Ausbildung arbeiten solle, weiche, weil er durch die Erbsünde verderbt sei, nur durch die Wirkung der göttlichen Gnade ohne sein geringstes Zuthun erreicht werden könne, wodurch denn der Schwärmerei Thor und Thür geöffnet, und der Fanatismus gegen alle Einsprüche der Vernunft sicher gestellt ist. große Zahl von Pädagogen hielt die Philologie für das vornehmste Bildungsmittel der Seele; ihre Sprachgelehrsamkeit klimmerte sich daher nicht um den Geist der klassischen Urkunden, welcher die Gemüther der strebenden Jugend zur Begeisterung entflammen sollte, vielmehr malten sie dieselben, oft bis zur völligen Verödung, mit grammatikalisehen, Thetorischen und prosodischen Spitzfindigkeiten ab, ohne ihnen irgend eine tüchtige Lehre für das Leben einzuüben, und sie dadurch zum Kampf gegen die Leidenschaften auszurüsten. Wer von den Poeten verlangte, dass sie die Idee des Guten mit dem Schonen paaren sollten, würde in ihren Augen als ein abgeschmackter Pedant erscheinen, der die Aesthetik aus dem Katechismus ableiten wollte: mögen immerhin ihre in die glühendsten Farben der Phantasie getauchten, alle sittlichen Begriffe dialektisch zersetzenden, witzig verhöhnenden Dichtungen der vergnägungssüchtigen Menge die verderblichsten Leidenschaften einimpfen, und somit an der Zerstörung der Grundlagen des Volksthums arbeiten; der Wucher mit dem Beifall der Bethörten vertilgt in ihnen jedes Bedenken. Die Aerzte - doch ich schweige, um nicht als ein Apostat von ihnen verschrieen zu werden. So sind die Meisten nur allsu geneigt, über ihr untergeordnetes, durch Stand, Beruf und gesellschaftliche Verhältnisse beschränktes Interesse das allgemeine Menschliche in der Sittlichkeit zu vergessen, anstatt daß sie letzteres überall voranstellen, aus ihm als dem obersten Prinzip erst die leitenden Begriffe für ihr persönliches Wirken folgern, und somit unter sich im Einklange sein sollten.

Die Ursache dieses Widerstreits unter den prakti-

schen Begriffen ist nicht nur im Egoismus überhaupt zu nchen, welcher die Menschen verleitet, ihre individuelle Denkweise als die vorzüglichste zu betrachten, sondern insbesondere auch darin, dass eine strenge und solgerechte Entwickelung der Pslichtbegriffe unsehlbar die persönlichen Interesen eines jeden verletzt, indem sie mit seinen Leidendasten unvereinbar sind. Jeder deutelt daher an den Plichtbegriffen, bis sie mit seinen Neigungen im Einklange and, and ist genothigt, ihre ursprüngliche Bedeutung auf namigfaltige Weise zu verfälschen. Doher kann der Denker, welcher aus der Ethik alle subjektiven Täuschungen zu verbannen strebt, mit Sicherheit darauf rechnen, daß er es mit allen Partheien verderben wird, weil er an eiper jeden Sophismen, Vorurtheile, Widersprüche, Paralogimen rügen muß. Ja man muß aus dieser Quelle insbesendere die vielen versteckten und ossenen Angrisse auf das Christenthum herleiten, weil dasselbe mehr wie jede andere Lehre auf sittliche Läuterung der praktischen Grundsitze, auf Selbstbeherrschung und Verleugnung der egoistischen Interessen dringt, und daher denen lästig wird, welche, wenn sie auch die Nothwendigkeit der Religion anerkemen, doch durch sie nicht in ihren sinnlich-weltlichen Neismeen gestört sein wollen, und daher nicht ermüden, die waktischen Forderungen des Christenthums in seinen mystischen und fanatischen Ausartungen als verderblich, eder als unvereinbar mit der sinnlichen Natur des Menschen darzustellen.

Diese Anarchie in der praktischen Philosophie muß in seiem den nachtheiligsten Einfluß auf die Seelenheilkunde susähen, als sie eine gründliche Verständigung über die wahre Bedeutung der Leidenschaften bisher unmöglich gemacht hat. Schon im Alterthum herrschte der Streit daräber, ob man letztere für naturgemäße oder krankhafte Zustände zu halten habe; ob man sie daher rechtfertigen und begünstigen dürfe, oder verwerfen und bekämpfen nässe. Doch der verherrschend pgaktische Sinn der Alten

täuschte sich im Allgemeinen hierüber weniger, als dies in neuerer Zeit geschieht, weil der um sich greifende falsche Liberalismus, welcher das summum bonum in die Schrankenlosigkeit des persönlichen Willens setzt, und jede Hemmung verabscheut, deshalb auch jede Lehre anseindet, welche im Handeln ein sittliches Maafs vorschreibt. allen Seiten werden die spitzfindigsten Sophismen vernommen, welche die Leidenschaften als das alleinige Triebwerk des thätigen Lebens, als die wesentliche Bedingung jedes großen Charakters, jeder welthistorischen That bezeichnen, und jedes von ihnen nicht durchdrungene Streben für hohl und nichtig erklären. Gegen sie ankämpfen heiße daher die treibende Feder lähmen, die Seele tödten. der Natur den Krieg ankündigen; ja es fehlt nicht an Spott über durchgreifende Polizei und Rechtspflege, durch welche jedem der freie Spielraum immer mehr beengt, und die Entwickelung jedes urkräftigen Charakters verhindert werde. Nach dieser Denkart würde nur dann Heil fürdie Völker zu hoffen sein, wenn sie alle beschränkenden Formen der fortschreitenden Civilisation von sich abstreiften, und so schnell als möglich den Geist des Mittelalters, und mit ihm die gigantischen Leidenschaften des Faustrechts, der gesetzlosen Willkühr und des Fanatismus aus dem Grabe heraufbeschwören.

Erwägt man aber, dass streng genommen alle Gebrechen der Menschen und das aus ihnen stammende Unheil jeglicher Art ihre alleinige Quelle in den Leidenschaften sinden, wogegen die von zerstörenden Naturwirkungen abstammenden Uebel kaum in Betracht kommen; so kann man die Gleißnerei und Tergiversation derer micht streng genug rügen, welche alle Künste der Dialektik ausbieten, um den verderblichen Charakter der Leidenschaften zu bemänteln, ins Schöne zu malen, ja aus natürlichen Anlagen zu erklären. Jedesmal muß ein solches Versahren die heillesesten Folgen nach sich ziehen, weil dadurch der Verstand in steter Selbsttäuschung erhalten, und zu Maaßere-

gin verleitet wird, welche die Quelle des Uebels entweder gar nicht verstopfen, oder ihr gar einen freieren Ausfas bahnen. Gegen diesen Unfag nachdrücklich aufzutreten, ist heilige Pflicht der Humanität, deren edle Bedeutrag so oft mit feiger Nachgiebigkeit gegen das Böse in in der Welt verwechselt worden ist \*).

Diese Verblendung über die Bedeutung der Leidenschefen entspringt zu einem großen Theil daraus, dass man die Methode der durch ihre anschauliche Evidens ausgeseichneten Naturforschung auch auf die psychologische Untersuchung übertragen wollte, ungeachtet beide sich eben so wesentlich von einander unterscheiden, wie der äußere von dem inneren Sinne. Der Naturforscher unterwirft nämich die Thatsachen des ersteren einer streng logischen Amlyse, um das Gemeinsame einer Gruppe von Erscheisugen herauszufinden, und dergestalt zu den allgemeinsten Regriffen des Naturwirkens aufzusteigen. Dies logische Verfahren kann nur von der Oberfläche der Erscheinungen assengen, und ist daher im Wesentlichen sensualistisch: niemals darf es ein Wirken postuliren, welches sich nicht in essenkundigen Thatsachen ausgesprochen hat; höchstens darf es, was sur Vollständigkeit eines Begriffs noch fehlt.

<sup>&</sup>quot;) Das ist die ausbündige Narrheit dieser Welt, das wenn wir zu Glick krank sind (oft durch die Uebersättigung unsres Wesens) wir die Schuld unsrer Unstille auf Sonne, Mond und Sterne schieben, als wenn wir Schurken wären durch Nothwendigteit; Narren durch himmlische Einwirkung; Schelme, Diebe und Verräther durch die Uebermacht der Sphären; Trunkenbolde, Lägner und Ehebrecher durch erzwungene Abhängigkeit von planetzischem Einslus; und alles, worin wir schlecht sind, durch göttlichen Anstos. Eine herrliche Ausslucht für den Lüderlichen, seine hitzige Natur den Sternen zur Last zu legen! — Mein Vater war mit meiner Mutter einig unter dem Drachenschwanz, und seine Nativität fiel unter ursa major; und so solgt denn, ich aei nah und verbuhlt. Ei was, ich wäre geworden, was ich bin, wan anch der mädchenhasteste Stern am Firmament auf meine Betardinirung geblinkt hätte. « König Lear, Akt 1, Sc. 2.

hypothetisch voranssetzen, um zur Außuchung desselben ansuspornen. Ganz anderer Natur ist die Zergliederung der Thatsachen des inneren Sinnes, oder die psychologische Forschung, welche neben dem logischen zugleich das ethische Element in sich begreifen muß, nämlich das Bewußtsein der Nöthigung zu Handlungen nach Gesetzen, welche mit den wirkenden Interessen der Menschen nur allznost in Widerstreit stehen. Jede sittliche Forderung ist ihrer Natur nach streng; d. h. sie schließt jede Willkühr aus, auf welche der Mensch durch missverstandene Freiheitsbegriffe irre geleitet, Anspruch macht. Denn das Sittengesetz gestattet an sich keine Ausnahme, sondern ist für alle Fälle verbindlich, wo sich der Mensch in der Lage befindet, ihm Folge leisten zu können. Die Wahrheit dieses Satzes würde allgemein anerkannt sein, wenn die Anwendung der Sittengesetze auf einzelne Fälle nicht grosen Schwierigkeiten unterläge, so dass sie oft in einen praktischen Widerstreit gerathen, der in der Theorie nicht enthalten sein kann. So geschieht es, dass in das Urtheil der Menschen über ihre Handlungen sich viele individuelle Entscheidungsgründe einmischen, und die Sittengesetze mit den Zeiten und Völkern ihre Gestalt verändern.

Ueberdies entziehen sich die Menschen der sittlichen Verantwortung dadurch, dass diese nur von dem innern Richter, dem Gewissen ausgeht, vor welchem niemand den auderen zur Rechenschaft ziehen kann, nicht aber von dem positiven Rechte, welches nie die innere Gesinnung, sondern nur die äußere That richtet, und dass das Gewissen von den Leidenschaften zum Schweigen gebracht wird. Eben nun wegen dieses Streits der Leidenschaften unter sich und mit dem Gewissen gelangt das geistige Leben nicht von selbst zu einer harmonischen Entwickelung, sondern stellt sich in der Erscheinung unter den mannigsachsten Widersprüchen dar, welche die gegenseitige Hemmung, ja Unterdrückung der Kräfte durch einander kund geben — ganz im Gegensatze zu den übrigen Naturwirkun-

laga, welche nach mivvandelbaren Gesetzen zur reinen briefing kommen, oder wenn sie durch äußere Gegenwitness daran verhindert werden, wenigstens nie durch man Widerstreit sich selbst zerstören. Sie können dahe is Incheinungen von der Anschauung erfalst, und den Versiede zur objektiven Reflexion dangeboten werin miner daher das brganische Leben als eine stetige Number von nothwendig sich voraussetzenden Entwikbingustinden erkennt. Aber da die Entwickelung des miga Lebens, selbst nach einer guten Erniehung, nie in relistindiges Games zur Erscheinung kommt; so militant die sensualistische Betrachtung nur allzuleicht de Gests derselben, eben weil die Natur es ihr nicht weitber eingepflanzt, sondern um den Menschen zur hen Selbstbestimmung gelangen zu lassen es ihm anheim publit hat, dasselbe mit seinem reslektirenden Verstande winnchen und sieh eigenmächtig vorzuschreiben. beh encheint dem Sensualisten die streng sittliche Vorwhile als eine Willkühr, welche die Seelenregungen unte in frendes Joch zweingen wolle, welches stets eine staming and thorigte Anmasisung sein wurde. ie Gewalt der sinnlichen Begierden und Leidenschafia ich is die ummittelbarste Aeuserung der menschiliden Natur azukündigen scheint; so müssem die Sensuaiste, much konsequent zu bleiben, die Bestimmung des Menchenkens in dem zerstörenden Spiele jener als abgachiosea betrachten, und es scheint dies Schicksal auch viden unter ihnen weit annehmlicher zu sein, als ein Antimples gegen dasselbe, welches nach ihrer Ueberzeugung dit einer harmonischen Ausbildung der Seele nur ein Midden des urkräftigen Lebens zur Folge haben könnte.

Seit Jahrtausenden hat sich dieser Widerstreit der salisten gegen die ethische Philosophie unter stets erter Gestalt fortgesetzt. Es ist auch gar kein Ende des Kampfes abzusehen, wenn man die Sensualisten nicht ihren Verschanzungen hinter angeblichen Naturbegrifstellen.

fon vertreiben, zer Anerkennung objektiv begründeter Pflichtbegriffe nothigen, und ihnen die Auslincht, dass letztere anf sphiektiver Tänschung durch Metaphysicismus und Mysticismus beruhen, abschneiden kann. Lässt sich also in der Weltgeschichte kein aberstes Entwickelungsgesetz nachweisen, in welchem sich alle Widersprüche des Lebens lösen; läset sich nicht darthim, dass jenes Entwickelungsgesets immer tiefer in die Zustände und Verhältnisse der Völker eingreift, und sie aus den Verirrungen auf allem möglichen Abwegen ihrer endlichen Bestimmung entgegenführt: so müssen wir freilich, ohne die Gegner widerlegen zu können, an. der abjektiven Gültigkeit des Sittengesetzes Zweifel hegen. Dass ein solches oberstes Entwickelungs gesetz nur in der Liebe enthalten sein könne, und daß das klassische Alterthum eben deshalb, weil es über dasselbe nicht zum Bewustsein gekommen, zu Grunde gehen mußte. habe ich schon im vorigen Theile anszuführen mich bestrebt; es möge hier nur so viel zur Ergänzung noch hinzugefügt werden, dass Menschengeschlecht eine Reihe von Phasen durchlaufen mußte, deren jede durch das Vorherrschen Eines Interesses bezeichnet war, um dasselbe seiner ganzen Bedeutung nach bis zu dem höchsten Gipfel der Leidenschaften zu erschöpfen, ja sich letzterer zu diesem Zweck zu bedienen. Erst nach der praktischen Ausbildung der einzelnen Angelegenheiten ist ihre gemeinsame Verbindung möglich. Das Alterthum hatte die Bestimmung, die Freiheit des Denkens und Handelns auf die höchste Spitze zu treiben, damit der Mensch zum Bewusst sein der Selbstständigkeit gelange, welches die erste Be dingung aller fortschreitenden Geistesthätigkeit ist. Uebertreibung dieses Strebens bis zum Uebermaals führte jene Völker ins Verderben; aber die Geschichte hat die Ergebnisse desselben zu Nutzen und Frommen aller späte ren Völker in der klassischen Litteratur niedergelegt. Die durch Selbstsucht zerrissenen Völker zur Anerkennung de göttlichen Gesetzes zu führen, war die Aufgabe des Chri

testhess, dessen Lehren die Hierarchie den Völkern nur and des Fanatismus aufdringen konnte. Als sie diesen breck estillt hatte, und die Sanktion ihrer Bestimmung un Lestirung der heiligsten Menschenrechte missbrauchte, wate ach sie zu Grabe getragen; aber die sittlich geisize Probeit unter göttlichem Gesetz ist als die gereifte Indides Evangeliums von nun an das unveräußerliche Littel des Menschengeschlechts. Somit sind durch unomeniche geschichtliche Ereignisse die Grundbedingungen is liberen Seelenlebens für jeden, der offenen Sinn für Egebuisse der Geschichte hat, thatsächlich bewiesen, ■ it kein schweres Problem, ihre ewigen Lehren aus de reginglichen Erscheinungen der Zeit abzusondern. In bleibt noch, nachdem der Mensch sum Bewußtsein ier sich selbst gelkommen ist, ihm die Aufgabe zu lösen ing, sein Verhältniß zur Natur im ganzen Umfange zu chance, und sich ihrer Kräfte zur Erweiterung seines Puris zu bemächtigen, daher auch jetzt die Naturforthe sich auf den Thron erhebt, und sich der Erwerbsbligkeit als Mittel zur Erreichung ihrer höheren Zwecke belient, indem sie dieselbe durch tiefere Erkenntnisse leitt. Anch diese Richtung wird allem Anschein nach eine w Jahrhunderten sich behaupten, bis sie endlich and a unvermeddlich aus ihr entspringenden Leidensche sich ein Ziel setzt; aber ihre Früchte werden den Tilen Geschiechtern unverloren bleiben. So schreitet der Miderstreit der Leidenschaften dennoch eine issentite Entwickelung des Menschengeschlechts fort; dem das Sittliche kann nicht zerstört werden, weil es das Unregingliche und Göttliche in ihm ist.

Betrachtet man dagegen die Geschichte ohne ethische Geimung, so bietet sie einen wüsten Kampfplatz zerstörder Kräfte dar, aus deren Gährung und Moder mit je-Geschlecht nur ein widersinniges und innerlich zerstels Leben entstehen kann. Wer sollte sich nicht mit Genen, ja Entsetsen von einer Trauerbühne abwenden,

auf welcher jeder das Schicksal aller theilen müßte, gestellt zu sein zwischen ein unerforschliches Verhängniss. und den Aufruhr der empörten Leidenschaften in ihm. Denn wo ist eine Bürgschaft gegen die Greuel und Verheerung der letzteren zu finden, wenn sie aus Naturnothwendigkeit stammen, und nur wie ruhende Vulkane in der Brust zu schlummern scheinen, um desto furchtbarer auszubrechen? Wo ist Schutz zu finden gegen diese entsetzliche innere Bedrängnis, da aus der Tiese des Gemüths, aus dem eigentlichen Kern und Herzen des Menschen der Sturm der Leidenschaften sich erhebt, und sein Zerstörungswerk von innen heraus fortsetzt, wenn er nicht Glied einer höheren sittlichen Weltordnung ist, welche die emporte Fluth immer wieder in ihre Ufer surückdrängt? . Wer über seine wahren Lebensinteressen vom Sensualismus aus zum Bewußtsein kommen wollte, müßte nothwendig im Verzweiflung gerathen, welches gelegentlich auch wohl Einem begegnet ist; jedoch da es in der Regel nicht geschieht, so sieht man leicht, dass diese ganze Lehre ein leichtfertiges Spiel mit Begriffen ist, welche nicmand in folgerechte Anwendung bringt, sondern deren man sich nur gelegentlich bedient, um einige individuelle Gelüste mit einem philosophischen Anstrich zu beschönigen. Eben weil es immer wieder besser in der Welt-geworden ist, und die zeitweiligen Umwälzungen und Zerstörungen nur dazu dienten, abgestorbene Lebensformen aus dem Wege zu räumen, wo die Todten ihre Todten begruben, und die Lebendigen ein neues Dasein begründeten; so geht daraus unwiderleglich hervor, dass der Sensualismus ein hohles Gespenst ist, welches sich vergebens in das sehöne Gewand lebensfrischer Naturbegriffe zu vermummen strebt.

Aber eben weil die Geschichte das Buch des Lebens, des immer neu sich gestaltenden Ringens nach Entwickelung angestammter Kräfte ist, dient sie uns auch als unerschöpfliche Quelle der Forschung, und erweitert sie unsern Blick zu umfassenden Anschauungen. Die Weltge-

zhichte ist das Weltgericht, vor welchem jede Gesinnung, jede That ihre gerechte Würdigung findet, und das Loos, welches der Mensch sich durch Weisheit oder Thorheit. durch Sittlichkeit oder Leidenschaft nothwendig bereitet, ans den Schicksalen der Völker und Jahrhunderte mit ewige Warheit verkündigt wird. Immer hat mich die kümmetiche Mühe befremdet, in dem engen Raum des Irrenkass, wo selbst die Leidenschaften zu Zerrbildern verkrippeln, ihre Deutung aufsuchen, die Erscheinungen des religiösen, ehr- und herrschsüchtigen, des Liebes- und Freibeitswahns, in welchem die Bethörten über ihre glühenden Triebe in dunkler und verworrener Rede faseln, und iren Zweck durch müssige Träumerei zu erreichen glauben, ans Anomalieen des Pulsschlages, der Nervenschwinmgen, der Säftemischung erklären zu wollen. Herrschte etwa in dem Zeitalter der religiösen Schwärmerei des dämuschen Wahnes eine epidemisch kontagiöse Meningitis, welche von Geschlecht zu Geschlecht sich fortpflanzend, die Gemüther mit Visionen und Orakelstimmen verzauberte? Waren etwa ganze Jahrhunderte mit Stockungen im Pfortedersysteme oder kongestiven Zuständen geplagt, und dadurch der Besinnung dergestalt beraubt, dass ihre Bürger, wem sie mit ihrer ganzen Denk- und Handlungsweise in den genwartigen aufgeklärten Zeitaltern wieder auflebten, ohne Widerrede unter polizeiliche Aussicht gestellt, und von jedem Gerichtsarzte ohne Bedenken für wahnsinnig erklärt werden würden? Wie kleinlich, wie nichtssagend sind die behlen Worterklärungen der Materialisten jenen ungehenren Ereignissen der Geschichte gegenüber, in denen sich eine Welt von Erscheinungen in gesetzlicher Entwickelung dem staumenden Blick so offen darlegt, dass man das Wirben der Leidenschaften in ihren gigantischen, welthistorithen Gestalten nur begriffen, und sich mit seinem inner-Gefühl in sie hineingelebt zu haben braucht, um ihre mit sieh fortreißende Macht zu ahnen, und ihre Miantirbilder im Irrenhause leicht wieder zu erkennen. So-

bald eine Leidenschaft ein ganzes Volk ergriffen hat, treten ihre wahnwitzigen Verirrungen nicht in schneidenden Kontrast zu den Thorheiten der Menge, welche selbst die hirntollen Fanatiker als gottbegeisterte Propheten, und erleuchtete Freiheitsapostel verehrt, ja an die Spitze ihrer Angelegenheiten stellt, um ihr eigenes Verderben desto schneller herbeizuführen. Nur aus weiter Ferne betrachtet, erscheinen jene Aberwitzigen, in welchen die Raserei ihrer Zeit den Kulminationspunkt erreicht, unter ihrer wahren Gestalt, wie man den höchsten Gipfel einer Bergkette nur im weiten Abstande, aber nicht in der Nähe unter den übrigen Bergspitzen erkennt; aber die den religiösem oder politischen Tollhäusler umringenden Schaaren warem selbst seiner Raserei in einem allzuhohen Grade theilhaftig, als dass sie am Einzelnen hätten verdammen können, was ihnen selbst zum Lebenselement geworden war. Erst wenn der Wahnsinn als vereinzelte Erscheinung in grellen und abstoßenden Widerstreit mit der herrschenden Denkund Handlungsweise tritt, wenn er die Interessen anderer zerstört; erst dann wird er als solcher erkannt. Ueberhaupt strebt die neuere Zeit alles auszugleichen, auf ein Niveau zurückzuführen, so daß schroffe Gegensätze sich weniger hervorthun können; daher bevölkern sich die Irrenhäuser mit zahlreichen Insassen, welche sich über die durch die Sitten enggesogenen Grenzen hinauswagten; dagegen solche excentrische Köpfe in früheren Jahrhunderten entweder die Handhabe der Macht ergriffen, oder in den endlosen Fehden ihr Ziel fanden, oder dem Fanatismus sum Raube wurden, der sie mit Feuer und Schwert Jetzt klassificirt die Statistik die Staatsbürger unter allen denkbaren Rubriken, und mittelt daher leicht die Zahl der Wahnsinnigen aus; aber wer hat in Tabellen die Summen derer berechnet, welche in den Wirren und Zerwürsnissen des Mittelalters ihrer Besinnung verlustig gingen?

Aber nicht blos zur Erkenntniss des Wahnsinns und

seines Ursprungs aus den Leidenschaften soll die Weltgeschichte uns die Hand bieten, sondern auch über seine Heiing vermag sie uns die wichtigsten Außehlüsse zu geben. Wer getraut sich wohl, aus dem engen Kreise seiner Erfahrung die Einsicht zu schöpfen, wie die Leidenschaften m bekingsen seien, welche die furchtbare Eigenschaft der Lemischen Schlange geerht haben, den abgeschlagenen Kasi durch mehrsache neue zu ersetzen? Zuvörderst scheint & Weltgeschichte zu einem trostlosen Ergebnis zu fühm, indem sie an zahllosen Beispielen die alles bezwingende Macht der Leidenschaften beweiset, welche kein Opier scheuen, um ihren Zweck su erreichen. Die grausamten Martern su erdulden, ja das Leben wegzuwerfen, alle Güter desselben preis su geben, die öffentliche Meimeg des Volks zum Kampf herauszufordern, kurz von Allem sich loszureißen, schien den von irgend einem Interesse Famatisirten leichter zu sein, als den ungeheuren Drang zu äberwältigen, in welchem sie gegen sich selbst witheten. Wie kann man hoffen, solche Gemüther zu zügela und zu lenken, welche durch die That es beweisen, de sie taub gegen die Vorstellung ihres besser verstandesen Vortheits, unempfindlich gegen die eigene Noth, durchkein anderes Gesetz außer dem ihres eisernen Willens werkemen? Dürfen wir uns viel von den Maaisregeln verprechen, welche die aufgeklärte Weisheit ergriff, um' de Leidenschaften zu bändigen, wenn selbst ein Sokrates so oft seinen Zweck nicht erreichte, welcher die Tieken der Menschenbrust durchschaute, und mit hinreißender Beredtsamkeit die Gemüther nach seinem Gefallen lenkte? So viel geht allerdings aus diesen Betrachtungen hervor, die wir uns über die Schwierigkeiten unsrer Aufgabe nicht täuschen dürsen, sondern von vorn herein es anerkennen müssen, dass ihre Erfüllung oft außer den Grenzen er Möglichkeit liegt; shaie dass man nöthig hätte, das Schlagen der Heilplane aus organischen Fehlern des Chirns abzuleiten. En ist hier noch nicht der Ort, darsuthun, dass für den Irrenarzt die Bedingungen nur deshalb sich günstiger stellen, weil er es häufig mit nicht tief eingewurzelten Leidenschaften, sondern mit den plötzlichen Aufwallungen eines empörten Gemüths zu thun hat, dem sinnerer Friede noch ein tief, wenn auch nur dunkel empfundenes Bedürfnifs ist, welches sieh daher gern beschwichtigen läßt, wenn man ihm nur den Weg zeigt, wieder mit sich in Uebereinstimmung zu kommen. Aber so viel läßt sich schon jetzt derch aufmerksame Betrachtung der Weltgeschichte herausstellen, dass die Menschen, wenn sie sich nur nicht ganz mit ihren Leidenschaften identificirt haben, wo ihnen jede Rückkehr zur Besinnung und zum Lebensglück abgeschnitten ist, und sie an aller Rettung verzweifelnd sich in den Abgrund stürzen, durch Motive, welche mit hinreichender Kraft auf ihr Gemüth wirken, wieder zu sich kommen. Wie mancher Aufruhr ist durch die Furcht gedämpft, wie mancher Schwärmer durch Spott, der seine ehrsüchtigen Anmaafsungen aufdeckte, abgekühlt worden, wie viele Verbrecher haben unter Strafen ihre Frevel abgebüst, wie viele sind durch den Ruin ihrer Ehre, ihres Familienglücks aus dem wahnsinnigen Schwindel ihrer Leidenschaften herausgerissen und wesentlich gebessert worden! Und suchen wir diese Erfahrungen auf dem höheren welthistorischen Standpunkte auf; so sehen wir, wie ganze Völker endlich über ihre tollhäuslerischen Unternehmungen enttäuscht wurden, wie sie früher oder später den Ruin ihrer wahren Wohlfahrt schmerzlich empfanden, und dadurch mit Abscheu gegen das Blendwerk ihrer Leidenschaften erfüllt wurden. Freilich gelangen die sittlichen Probleme in der Weltgeschichte nie zur reinen Auflöeung; aber so viel läßt sich doch aus ihr folgern, daß eben in dem Widerstreit der Interessen der Schlüssel der Psychagogik liegt, dass man also, um eine Leidenschaft zu dämpfen, ihr ein mächtigeres Inderesse gegenüber stellen, und diesen Kampf so lange fortsetzen muß, bis er sum glücklichen Ausgange zutschieden ist.

Haben wir auf diese Weise einen reichlichen Stoff aus mer historischen Anschauung des Lebens gewonnen; so kinnen wir aus den erkannten einzelnen Bedingungen der Psychagogik eine Methode des psychologischen Experiments isigern, un une den Weg sur Theorie der Seelenheilkunde m behen. Freilich betreten wir ein Gebiet, wo uns die bisherigen Versuche noch über Vieles nicht aufgeklärt habu; jedoch lassen sich die Gründe, warum jene so oft feischlagen, bei einigem Nachdenken herausfinden. Dass den Sokrates z. B. vieles misslang, ist aus seiner persielichen Stellung leicht erklärlich. Er konnte den Leidenschaften einzelner nicht durch gebietende Autorität eisea Damm setzen; ja er muste sich sogar des streng dogmischen Tons enthalten, durch welchen er die meisten w zarnick geschreckt haben würde. Dies nöthigte ihn, se honie seine Zuflucht zu nehmen, indem er seine Zubirer ansange in ihren Vorurtheilen und anmaasslichen Meinungen zu bestärken schien, aber sie unvermerkt in Widersprüche verwickelte, und zu ihrer Beschämung dem Spott und Gelächter preis gab. Bei den Bessergesinnten schlag dies Mittel vortrefflich an; dass er sich aber daderch den Hass vieler zuzog, deren Verfolgung sein Todesarbeil bewirkte, sprach er selbst in seiner Apologie bei Plate aus.

## §. 108.

Verschiedenheit der pathogenetischen Ansichten in der Seelenheilkunde.

Das die Pathogenie den pathologischen und therapeutischen Lehren zur Grundlage dienen müsse, ist von allen deskenden Aerzten so einstimmig auerkannt worden, dass der jede Bemerkung darüber überflüssig sein würde. Wäre ihr Gegenstand nicht so überaus dunkel, und in seinimeren und äußeren Verhältnissen so unendlich mangaltig und verwickelt, dass man ihn ohne Bedenken zu

den schwierigsten Gegenständen der Forschung zählen muß. Denn indem der Verstand darauf ausgeht, die Krankheitserscheinungen in eine ursachliche Verknüpfung zu bringen, und dadurch den natürlichen Entwickelungsgang der Krankheiten anschaulich darzustellen, dringt sich ihm eine unübersehbare Fülle von mechanisch-chemischen und dynamischen Verhältnissen auf, deren inneres Band er nicht kennt, die er nur für einselne Fälle in eine bestimmte ursachliche Beziehung setzt, ja vom denen es zuletzt ungewiß ist, ob sie nicht vielmehr subjektive Formen seiner Anschauungsweise, als objektive Ausdrücke des Naturwirkens sind.

Doch wir können diese Betrachtungen nicht weiter verfolgen, weil es hier nur darum zu thun ist, eine allgemeine Uebersicht der Versuche zu gewinnen, welche auf eine pathogenetische Deutung der Störungen des Bewusstseins ausgingen. Da letztere häufig als Begleiter körperlicher Krankheiten auftreten, und zu ihnen oft in einem ganz untergeordneten oder abhängigen Verhältnis stehen; so lag die Voraussetzung nahe genug, daß die eigentlichen Seelenkrankheiten rein symptomatische Zustände seien, dergestalt dass die Analyse ihrer Erscheinungen nur auf einen in körperlichen Bedingungen enthaltenen zureichenden Grund zurückschließen lasse, und daß auf sie bei Entwerfung des Heilplans geringe Rücksicht zu nehmen sei. Dass zu dieser seit der ältesten Zeit vorherrschenden Ansicht noch jetzt die überwiegende Mehrzahl der Aerzte sich bekennt, ist aus der fast ausschließlichen Richtung ihres Denkens auf die leibliche Seite des Lebens, so wie aus den bisher verunglückten Versuchen, eine psychische Theorie der Seelenkrankheiten aufzustellen, erklärlich genug. Ihre so beträchtliehe Majorität würde unstreitig ein großes Gewicht haben, wenn unter ihnen eine Uebereinstimmung der leitenden Grundsätze herrschte; aber indem sie alle Zerwarfnisse der somatischen Pathologie in das Gebiet der Seelenkrankheiten übertrugen, konnten sie nur in dem beharrli-

den Verwerfen psychologischer Deutungen derselben eisen Vereinigungspunkt finden, der als eine reine Negation micht geeignet ist, eine dauerhafte Verbindung unter ihnen sa Stande zu bringen. Hieraus folgt, dass dem Inbegriff ihrer Lehren ein wesentlicher oder positiver Charakter ginslich fehlt, welches sich insbesondere daraus ergiebt, das sie für die eigentliche Erklärung der Störungen des Revasteins nichts leisten. Da diese Schrift zu einer durchgeführten litterär-historischen Kritik keinen Raum derbielet; so kann es meine Aufgabe nicht sein, ihre Widesprüche unter sich auszugleichen; sondern ich muß mich deraf beschränken, ihre gemeineamen Mängel durch die Angebe der umausweichlichen Forderungen der empirischen Puschung aufzudecken. Ueberhaupt läßt sich diese Kontweese weniger durch die dialektischen Waffen der Poleat, als dadurch schlichten, dass an die Stelle der bisheden fruchtlosen Erklärungsweisen eine mit den Ergebnisen unbefangener Erfahrung besser in Einklang gebrachte Theorie gesetzt wird. Sollte es mir nicht gelingen, einige Grundzüge einer solchen aus der Naturanschanung zu entwerfen; so will ich gern den Tadel über mich ergehen basen, daß ich nicht den Beruf gehabt habe, die Meinunga aderer anzugreifen.

Anch haben die materialistichen Beweise, durch welche jede psychologische Deutung des Wahnsinns \*) ausge-

<sup>\*)</sup> Es wird in der Folge nachgewiesen werden, dass das Wert Seelenkrankheit die vollgültigste Bezeichnung der in Rede stehenden pathologischen Zustände giebt. Indes da dasselbe etwas schwerstillig, und im Sprachgebrauch noch nicht einheimisch geworden ist, des gegen seinen Begriff erhobenen Streits nicht zu grechken; so werde ich statt seiner mich der Kürze wegen stets des Ausdrucks Wahnsinn im Allgemeinen bedienen. Zwar ist auch dieser Name als allgemeine Bezeichnung gleichfalls vieha Angriffen ausgesetzt; jedoch dürste dies von allen übrigen vorpachlegenen Benennungen gelten, und überdies drückt das Wort Wahn am tressendsten die irrthümliche Weltanschauung aus, welche eins der wesentlichsten Merkmale der kranken Soele abgiebt.

schlossen werden soll, so wenig eine objektiv überzeugend Kraft, daß gegen sie die gewichtigsten Stimmen sich er heben haben. Es wiederholt sich hier die auf dem Ge biet aller Wissenschaften gemachte Erfahrung, dass der Verstand sich in alle mögliche Beziehungen zu den Gegenständen des Denkens zu setzen sucht, und daß somit die Entwickelung der Wissenschaften im steten Hervortreten von Gegensätzen fortschreitet, auf deren Vergleichung und Zusammenstellung im Grunde alle Kritik beruht. spricht schon Pinel eine starke Abneigung gegen die herkömmlichen materialistischen Erklärungsweisen aus; er dringt daher vorzugsweise auf nüchterne Beobachtung, um die Erscheinungen auf induktivem Wege zu allgemeinen Erfahrungsbegriffen zusammenzusassen, und wendet seine Aufmerksamkeit so vorherrschend auf die Störungen des Bewußtseins, dass die sie begleitenden körperlichen Erscheinungen vergleichungsweise ganz in den Hintergrund tre-Zwar spricht er die Ansicht aus, dass ein verstecktes körperliches Leiden den zureichenden Grund aller hier zu betrachtenden Erscheinungen abgiebt, weshalb er auch von der Psychologie als einer bloßen Ideologie keine Aufklärung hosst; indess enthält er sich gewissenhaft aller hypothetischen Voraussetzung bestimmter nosologischer Zustände, und bewahrt sich dadurch eine ungetrübte Anschauung, welche ihn auch in den Stand gesetzt hat, eine Menge von Verhältnissen richtig zu durchschauen. Seinem auf diesem Wege fortschreitenden Nachfolger, dem verdienstvollen Esquirol, wurde es daher auch möglich, die tiefsten Blicke in die wahre Genesis des Wahnsinns zu werfen, und es hätte nur eines mehr systematischen Denkens. und einer freien Auffassung des Seeleulebens bedurft, die man freilich jenseits des Rheins vergeblich sucht, um ihm zu einer vollständigen psychologischen Theorie des Wahnsinns zu geleiten.

Als der entschiedenste Gegner aller materialistischen Lehren trat indes Heinroth auf, dessen kühne Angrisse at die in jenen enthaltenen deinoralisieenden; aldes: wissuchstlichen Gepräges beraubten Sätze einen weit günsigen Erolg gehabt haben würden, wenn er nicht durch
sine Eier forigeriseen, die körperlichen Bedingungen des
Walmins zu gering geschätzt, und ein Prinzip aufgestellt
hitt, wides wegen seines transcendenten und mystischen
lingung zur keine Anwendung auf die Erfahrung finden
hant, met anstatt irgend einem befriedigenden Aufschlafs
zu gen, zu den abschreckendsten Folgerungen leitete.
Lingundere, blos psychologisch gehaltene Darstellungen
to Walmins maß ich der Kürzie wegen übergehen; sie
hien, ohne irgend etwas aufzuklären, dadurch positiven
Schale gebracht, daß sie den üblen Ruf, in welchem die
hydisgische Forschung fast immer bei den Aerzten stand,
much vermehrten.

ladich blieb nur noch der vermittelnde Ausweg übrig, de is schroffen Gegensätzen aus einander weichenden Bepik in einer höheren wissenschaftlichen Einheit zu verwinden, welche aus der tiefsten Anschauung des Lebes guchipft, dasselbe nach allen Richtungen seiner geiii ittichen und organischen Natur durchdringt, und ohne Principe Vorliebe für eine Seite derselben, einen freien Smith darbietet, auf welchem sich mit Leichtigkeit de Littickelungsgang der geistigen und körperlichen Erschange des Wahnsinns bis, auf ihre Quelle surückverhigh list dergestalt, dass man diese, ohne mit sich in Widesprach zu gerathen, bald im Körper, bald in der Stele minchen kann. Stahl und Langermann haben diese Balm bis zum Gipfel der Psychiatrie gebrechen, und id warde die Bestimmung meines Lebens zum größten hel efallt zu haben glauben, wenn es mir gelingt, ihre lehra bis dahin zu entwickeln, wo sie der Ausgangspunkt i kinstige Forschung, und das Band der Versöhnung unden streitenden Partheien werden können.

Indem ich mich nun anschicke, diese übersichtlich zuengestellten Ansichten näher zu betrachten, bin ich zu der ausdrücklichen Erklärung genöthigt, daß meine Bemerkungen über sie nur zur Rechtfertigung meines Verfahrens dienen sollen, in sefern ich dem Vorwurf begegnen muß, daß ich aus Unkenntaß der bisherigen Leistungen ein Wagniß auß Gerathewohl unternommen hätte.
Denn meine Befugniß, von der großen Heerstraße abzuweichen, kann sich nur auf die kritisch begründete Ueberzengung stützen, daß jene nicht an das vorgesteckte Ziel
geführt hat. Eine ausfährliche Darstellung des Entwickelungsganges der Seelenheitkunde behalte ich mir auf eine
künftig heraussugehende Litteraturgeschichte desselben vor-

## §. 100.

Gegen die materialistische Deutung des Wahnsinns.

In dem vorigen §. ist: bereits die Andeutung enthalten, dass ich keinesweges eine systematische Opposition gegen die materialistischen Erklärungen des Wahnsinns beabsiehtige, weil diese mich nöthigen würde, im Widerspruch mit der Erfahrung jedesmal den zureichenden Grund der Störungen des Bewulstseins in der Seele aufzusuchen, obgleich in zahlreichen Fällen ihr Ursprung aus pathologischen Zuständen des Körpers von unbefangener Beobachtung außer allem Zweifel gesetzt wird. Mein Bestreben kann nur dahin gerichtet sein, die Unzulänglichkeit der materialistischen Erkkärungen darzuthun, in sofern sie alle Fälle von Störungen des Bewußtseins umfassen, jede psychologische Deutung ausschließen, also die Seelenheilkunde ganz in das Gebiet der somatischen Pathologie und Therapie hinabziehen, und ihr den Weg zu einer selbstständigen Entwickelung abschneiden sollen. Damit man mich nicht beschuldige, der Gegenparthei falsche Vorstellungen zu insinuiren, wie man dies oft gethan hat, um sich die Widerlegung eines fingirten Irrthums leicht zu machen, will ich die Bestimmung des Streitpunkts von einem ihrer entschiedensen Vertheidiger entlehnen. Friedreich seit: erdie semtische Theorie stellt folgende Grundsttze auf. Alle
pychischen Krankheiten sind ein Resultat von somati
schen Abnormitäten; nur das Körpenliche kann erkranken,
und nicht die Seele als solche. Diese erscheint mur in den
Austeragen ihrer einzelnen Funktionen alienht, weil das
Samtiche, am welches ihre Thätiglieit gebunden ist, oder
drub welches sich dieselbe äußert, erkrankt, oder so pafulgisch umgeändert ist, daß es zur normalen Vermittelung der psychischen Thätigkeitsäußerungen nicht mehr
tanglich ister?).

Wenn indess auch diese Sätze den wesentlichen Verenigungspunkt der Materialisten aussprechen; so wird doch he Widerlegung dadurch erichwert, dass ihre Beweisgisde wesentlich von einander abweichen. Einige unter men sind entschiedene Dustisten, welche den Begriff von Seelenkrankheit deshalb verwerfen, weil sie die Seele für cinciaches, immaterialles Wesen halten, dessen Natur de Mäglichkeit krankhafter Zustände ausschließe, welche mr in einem zusammengesetzten, stoffartigen Organismus wielich seien; weil Krankheit als Widerstreit der Kräfte et deren Zerstörung hinarbeite, und als Vorbote des Todes den Glauben an Unsterblichkeit vernichten würde, wan de Seele ihr unterliegen könne. Andere hegen über diese religiisen Bedenklichkeiten keine Skrupel, streiten der Seele frischweg alle Selbeständigkeit ab, und glauben der Wissenschaft einen großen Dienst zu erzeigen, wenn sie alles, was hinter der sinnlichen Oberstäche liegt, für ein wesenloses Gespenst erklären, mit welchem sich kein durch Naturwissenschaften erleuchteter Kopf zu schaffen mache. Einige wollen es nicht geradesu mit den Philosophen brechen, und bemühen sich daher auf materieller

<sup>\*)</sup> Friedreich, historisch-kritische Darstellung der Theozen über das Wesen und den Sitz der psychischen Krankeiten. Leipzig 1836. S. 86.

Grundlage ein erkünsteltes psychologisches Genüst zufzuführen, öhne getwähr sie werden, daß ihr Spiel init unvereinbaren Begriffen sie selbst mystificirt, und ihren Gegnern die besten Waffen in die Hand giebt, ein se lockeres
Gebäude niederzureißen, durch welches der Wind an allen Ecken hläset. Es kann meine Absieht nicht sein, diese
aus gänzlichem Mangel an wissenschaftlichen Grundsätzen
entspringende Verwirrung der Begriffe aufzuklären, sondern ich werde hier nur einige allgemeine Mensente ins
Auge fassen.

Mit einem positiven Satze muß ich freilich anfangen, weil ohne einen solchen die Kritik sich in ein umfruchtbares Spiel mit dialektischen Gegensätzen auflöset.: Wenn ich also die Selbstständigkeit der Seele von vom herein als zugestanden voraussetze; so habe ich wenigetens einen großen Theil der Materialisten auf meiner Seite, welche es noch nicht über sich gewinnen konnten, die starke Nöthigung des Sittengesetzes in ihrem Bewußstsein für einen blosen Reflex der Thätigkeit körperlicher Organe, also für schlochthin abhängig von einem veränderlichen Spiel physischer Lebenszustände zu halten. Da nun das Bewußtsein der subjektive Ausdruck der Zustände der selbstständigen Seele ist, und die Gesetze derselben offenbart; so müssen seine Störungen in Vergleich gebracht werden mit seinen naturgemäßen Aeußerungen. Denn es wird seinem Begriffe nach sogleich vernichtet, wenn man seine Thatsachen nicht mehr auf die Seele bezieht, sondern in ihm, wie in einem Spiegel, ganz andere Dinge als Seelenzastände sehen will. Störungen des Bewußtseins lassen folglich mit Recht auf gestörte Seelenzustände zurückschliesen, denn außerdem würde man die Lehre aufstellen, dass eine Erscheinung nicht auf ihre Ursache bezogen werden müsse, sondern willkührlich auf alles andere reflektirt werden könne. Hat man aber das Denkgesetz der Kausalität, welches die Identität einer Erscheinungsreihe mit ihrem innern Grunde postulirt, aufgehoben, dann sind wir mit

uner Forschung am Ende. Denn nur in sofern giebt es eine wissenschaftliche Untersuchung, als man eine jede Escheinungsreihe, so weit dieselbe sinnlich anschaubar ist, verfolgt, alle ihre Modifikationen ihrem inneren Grunde beimist, und die Bedingungen der letzteren in der Betimmherkeit ihres Grundes durch anderweitige Momente zeinelt. Nur dadurch kommt Zusammenhang in unsre Foschung, nur dadurch zerlegen wir ein Gewebe von Ersteinungen in ihre ursprünglichen Elemente, und ihre wesentlichen Beziehungen zu einander, und lernen die Geste kennen, nach denen jene aus diesen entspringen; daggen außerdem der Faden folgerechter Betrachtung reifen unss.

Die aus diesen Schlussfolgen sich ergebende Nothweneiner psychologischen Erforschung der Störungen des Bewusstseins wird nun von den Materialisten geradezu batritten, indem sie die Zerrüttung des Denkens als widentreitend dem logischen Gesetz, und die krankhaften Cenitheinserungen in Gefühlen und Handlungen als unvereinbar mit dem früheren sittlichen Charakter geltend mechen, und sich daher in der Behauptung vereinigen, dass durch einen somatisch pathologischen Angriff die Seele in ciaca passiven, schlechthin abhängigen Zustand versetzt werde, welcher sie außer Stand setze, ihren Gesetzen gemiken, daher in allen Aeußerungen ihrer Krankbeiten fremdartige, ihr aufgedrungene, nicht in ihr selbst creegte Motive wirksam seien. Dass jene scheinbaren Widersprüche sich auf eine befriedigende Weise lösen lasen, wird in der Folge gezeigt werden; hier nur im Allgemeinen so viel, dass jene Behauptung bei schärferer Zergliederung sowohl mit sich selbet, als auch mit der Erfahmeg in Widerspruch steht. Soll man sich die Seele als nasiv bei den Störungen des Bewußtseins denken, so sich nicht begreifen, wie die Wahnsinnigen oft die Ligsten Schlussfolgen aus falschen Vordersätzen abzuleita, durch die scharfsinnigsten Scheingründe ihre Irrthü-Seelenheilk, II.

mer zu rechtfertigen, ja die letzteren zu einem System der Lebensphilosophie auszuspinnen, die kunstvollsten Plane zur Ausführung ihrer Absichten zu entwerfen, die tiefsten Gefühle für Religion, Liebe, Ehre, kurz für alle sittlichen Interessen, die gerade durch ihren Wahn nicht unterdrückt worden sind, in Wort und That auszudrücken, und nicht selten sich so durchaus besonnen zu benehmen vermögen, daß sie jeden vollständig über sich täuschen, der nicht genau mit ihren geheimen Motiven bekannt ist. Eine unthätige Seele würde kein Bewußtsein erzeugen, und noch viel weniger Ordnung und Zusammenhang in seine Erscheinungen bringen können. Oder wenn man, durch das Gewicht jener, in allen Irrenanstalten täglich sich wiederholenden Thatsachen genöthigt, einräumen muß, dass bei vielen Wahnsinnigen das Triebwerk der Seele nur an einzelnen Stellen aus seinen Fugen gewichen ist, außerden aber in dem geregelten Gange fortwirkt, wie darf man ihren Zustand einen passiven nennen, so lange man die Ableitung der logischen und ethischen Gesetze aus der Physiologie als ungereimt verwirft?

Auch würde man mit größerem Ernst nach den psychologischen Bedingungen des Wahnsinns geforscht haben, wenn dieser jederzeit, wie bei der Monomanie, eine deutliche Folgerichtigkeit und engere Verknüpfung der Vorstellungen zu erkennen gäbe, dergestalt, dass man nich Bedenken getragen hat, den Begriff des raisonmirender Wahnsinns aufzustellen, dem man mit Recht die Attribut des Witzes, der Klugheit, der Gabe zu beobachten, sich zu verstellen beigelegt hat, wodurch die Kranken ihre Arst zu täuschen, in Verlegenheit zu setzen, und gegen des sen Einwendungen sich gewandt und sinnreich zu verthe digen wissen. Dass ein solches Betragen in der vollkom mensten Uebereinstimmung mit den Aeußerungen der Le denschaften steht, welche zur Förderung und Verwirkt chung ihrer Interessen gleichfalls den Verstand in die gestrengteste Thätigkeit versetzen, und ihm nur eine ein

zinge Richtung geben, ist auch der Bemerkung Esquirel's so wenig entgangen, dass er geradesu den Ursprung der Monomanie im Gemäth außucht. Nur dadurch wurde a wieder vom richtigen Wege abgelenkt, dass in anderen Permen des Wahnsinns, namentlich in der Tobsucht, das Beed mier den Vorstellungen zerrissen, und somit die Ordmg mi der Zusammenhang des Bewußtseins mehr oder waiger enterbrochen ist. Dieser Zustand desselben, den an treffendsten als Verstandeszerrüttung bezeichnen m kienen glaubte, um damit eine völlige Aufhebung aller wychologischen Gesetze auszudrücken, scheint deshalb unbestreitbar in die Kategorie derjenigen pathologischen Prowe zu gehören, welche, indem sie das Sensorium comergreifen, der Seele ein Gewirr von Traumbildern respiegeln, deren körperlicher Ursprung ein für allemal den Begriff des Deliriums festgestellt war. Aber signification, dass, wie sich späterhin ergeben wird, schet das körperlich bedingte Delirium einer psychologischen Deutung nicht ganz unzugänglich ist, ergiebt die aufmerksame Beobachtung, dass in der Tobsycht nicht jede Spur von Verknüpfung der Vorstellungen verwischt ist, sollte diese anch nur in bloßen Associationen des Gedächtvince bestehen, deren allgemeine Gesetze aus der Intelligent stamen. Denn die Einheit der Zeit, des Raums, die Achalichkeit und der Kontrast, wonach sich die Vorstellungen zu mannigfachen Reihen verbinden, sind Schemen des Vorstellungsvermögens, die noch kein Psychologe, der seine Aufgabe kennt, aus dem Nervenäther erklärt hat. Selbst wenn in den wildesten Absprüngen des tobsüchti-Em Irreredens jede Regel der Association aufgehoben zu scheint, können wir diese gänzliche Unordnung des Sewasstseins sehr leicht aus dem Aufruhr des empörten ths psychologisch erklären, weil jeder auf den höch-← Grad gesteigerte Affekt schon in gesunden Tagen uns dieselben Erscheinungen darbietet. Wie sollte auch, wen die Phantasie im Delirium eine Reihe der zusammengesetztesten Ereignisse fingirt, und ihre Dichtungen un auslöschlich dem Gedächtniss eingräbt, so dass letztere nach erfolgter Genesung Zug vor Zug wieder hervorgerusen werden können, welches ich nun schon zweimal an mir selbsi in schweren Nervensiebern erfahren habe; wie sollte alles dies auf einer blos passiven Empfänglichkeit des Bewusst seins beruhen, welche als solche nirgends, nicht einmal be den durch höhere Denkgesetze geleiteten Anschauunger zugestanden werden kann? Wie ist überhaupt auch nu eine Passivität der immersort thätigen Seele denkbar, se lange durch das sortwährende Erzeugen von Vorstellunger die mit ihr zunächst verbundene organische Erregbarkei ihre Wirksamkeit ossenbart?

Allerdings bieten die meisten Störungen des Bevvusst seins auf den ersten Anblick das Bild einer so gänzlicher Umwandlung und Umkehrung desselben dar, so dass es aus sieht, als sei von der früheren Seele nichts übrig geblieben sie habe sich mit allen ihren Kräften in die Verborgen heit, wie eine Schnecke in ihr Haus zurückgezogen, uns statt ihrer walte nun im Bewusstsein ein wüster Drang automatischer Regungen, welche gleichsam als die Gespen ster früherer Gedanken und Gefühle nur die hoble Form derselben ohne ihren Gehalt im wesenlosen Spiele nachäst. ten. Alles dies wird grell genug bezeichnet, und stark ge nug betont, um so recht das Zugeständniss zu erzwingen das Gesetz der Seelenthätigkeit könne an solchem Unfu unmöglich einen Theil haben, der nur Ausdruck eines kon perlichen Aufruhrs sei. Man hat diese Art der Deutun auf die äußerste Spitze getrieben, was sich nicht verme den lässt, wenn man folgerecht bleiben will. Der ein bemüht sich, uns zu beweisen, der Melancholische, desse schweres Seelenleiden aus Auge, Gebärde, Rede, Haltun und Handlungsweise die ausdrucksvollste Sprache rede und der nach erfolgter Heilung nicht Worte genug finde kann, seine überstandenen Qualen zu schildern, er en pfinde gar nichts; ein anderer postulirt eine psychisch

Negation, und meint num, eben weil aus Nichts auch nichts werden kann, daß der Körper den positiven pathologischen lätter darbiete, und daß aus dieser Kombination von Plus und Minns ein Alischmasch hervorgehe, welches eben der Wahnsin sei. Doch ist man, wie bereits bemerkt, genöthigt, die mannigfachsten psychologischen Prädikate zuzugeben, welche num, nachdem man sie an der Vorderthüre algewissen hatte, sich durch die Hinterthüre wieder einschleichen, wie dies allen Erklärern begegnet, welche, ansitt sich in die Mitte der Erscheinungen zu versetzen, um ist in ihrem natürlichen Zusammenhange zu übersehen, au einen Ende ansangen, und daher immer genöthigt sind, ist nachzuholen, was sie eben abgeleuguet haben.

Wenn die Aerzte fast einhällig behaupten, die psydelegische Deutung der Wahnvorstellungen und der mit ine vergesellschafteten Gefühls- und Willensäußerungen zi zamēglich; so beweiset dies nur so viel, dass sie sich ine solche Forschung noch niemals ernstlich bemüht ben. Freilich sind die dürren legischen Abstraktionen wie leeren metaphysischen Spekulationen über die Einbeit und Untheilbarkeit der Seele u. dgl., auf welche man sich dabei berief, dazu ganz untauglich. Aber eine durchgreiende Vergleichung der Leidenschaften mit den ihnen esteprechenden Formen des Wahnsinns anzustellen, aus welcher allein eine ganz befriedigende Theorie der letzteren abgeleitet werden kann, ist um so weniger versucht werden, als es bisher an einer nur erträglichen Darstellang der Leidenschaften gänzlich fehlte. Man kam dahersirgends zu der Anschauung, dass die bis zum Wahnsinn verzerte Leidenschaft als der Mittelpunkt, die Wurzel der treibende Feder des gesammten Krankheitsprozesses de psychischen und somatischen Erscheinungen in eine bem Zweck und Typus entspreehende Form und Richzu zwängen, ja durch ihre Gewalt die Grundfesten. Lebens zu erschüttern, und mit gleicher Energie ihre zentörende Wirkung bis zum Tode fortzusetzen vermöge.

Es war so bequem, sich die Psychologie gänzlich vorm Leibe zu halten, und den Wahn für den Ausdruck eines gesetzlosen, also unerklärlichen Zustandes auszugeben; ja Burrows \*) war so dreist, sich auf Baco's Autorität zu berusen, welcher an einer Stelle im Novum Organon allerdings das meiste Gewicht auf die Erforschung der körperlichen Bedingungen des Wahnsinns legt, jedoch im Widerspruch mit sich selbst an vielen Orten seiner Schriften, welche später zur Sprache kommen werden, ganz im Geiste seiner erleuchteten Erfahrungskritik auf die psychologische Forschung dringt. Keinesweges ist letztere abetruse, metaphysich und im Widerspruch mit einer empirischen Anschauungsweise, wie man gewöhnlich behaupten hört; vielmehr ergab sie sich großen Menschenkennern aus ummittelbarer Naturbetrachtung so nothwendig, dass sie, ohne vielleicht jemals Irre genauer beobachtet zu haben, durch ihren Genius von selbst darauf geführt wurden. Ich erinnere außer den vollendeten Seelengemälden, welche Shakspeare und Göthe von Wahnsinnigen entworfen haben, vorzüglich an den Don Quixote. In diesem unvergänglichen Meisterwerke sind alle Formen der Gemüthskrankheiten, fixer Wahn, Tobeucht und Melancholie mit ihren Zerrbildern, Ungereimtheiten, verdrehten Konsequenzen, Spitzfindigkeiten und praktischen Folgen, ja in Begleitung ihrer körperlichen Erscheinungen als Phasen einer nothwendigen Entwickelung aus brennender, erotisch ritterlicher Leidenschaft, erzeugt durch den sinnbethörenden und verstandverwirrenden Einfluss der Lektüre von Ritterromanen, mit einer solchen Naturwahrheit dargestellt worden, dass sich daraus eine vollständige Theorie des Wahns ableiten und anschaulich erläutern lässt. In gleicher Bezie-

<sup>\*)</sup> Commentaries on the causes, forms, symptoms and treatment, moral and medical, of insanity. S. 3. Vergl. meine Recension in Heckers Annalen der Heilkunde. Bd. 14. S. 451.

bug nense ich die höchst geistvolle Schrift von Görres \*), welche durch ihre tiefgeschöpften Bemerkungen einen ehzuvollen Rang in der psychiatrischen Litteratur verdient.

Anch hätten die Materialisten darthun müssen, daß de Wahavorstellungen niemals einen Seelenzustand anzeigen, zu welchem sich weit befriedigender die begleitenden kirperlichen Symptome deuten lassen. Die Beobaching lehrt nichts weiter, als das Beisammensein der psydichen und physischen Erscheinungen, und es kommt aleis dem Verstande zu, sie in ein ursachliches Verhältnis zu bringen; denn über letzteres kann die Anschauung kmen Außschluss geben, weil die Sinne nicht denken, sonden nur den Stoff dazu hergeben. Womit will man nun bewisen, dass in diesem Verhältnis stets dem Körper die Pringative gebührt? Etwa weil die körperlichen Erscheisagen mehr in die Augen fallen? Schlimm genug, wenn bei den Aerzten der innere Sinn so wenig entwickelt ist, dis seine Thatsachen nicht eben so bestimmt in ihrem Bewastsein sich abspiegeln, als die leiblichen Erscheinungen, so das nur diese, nicht jene ihnen deutlich und lebendig gesag zur Feststellung präciser Begriffe sind; wenn sie zicht die geheimen Vorgänge einer schweigenden Seele cataifera können, und daher ableugnen. Oder weil das vibble Leben die Haupt-, das geistige aber Nebensache ist? Das sie zum Theil wenigstens so denken, sprechen sie menwanden genug aus, da ihnen der Leib immer das Substantivum, die Seele blos ein Adjektivum, ein Zustand, eine Eigenschaft, ein Accidens, eine Erscheinung der Materie, die abgeleitete Funktion eines selbstständigen Orst, welches beharrt, während jene da sein und nicht de sein, nie aber ohne letzteres gedacht werden kann,

<sup>\*)</sup> Das Narrenhaus von Wilhelm Kaulbach gestochen im H. Marz, erläutert von Guido Görres. Besonders abgeincht aus dem Morgenblatt. Regensburg ohne Jahreszahl.

etwa wie es absurd sein würde, von einer Galie ohne präexistirende Leber zu sprechen. Wie man, um diese Ansicht zu rechtfertigen, eine Menge von erschlichenen Grundsätzen einmischte, welche aller gesunden Philosophie, allen sittlichen Begriffen Hohn sprechen, ist unnöthig, hier zu wiederholen; doch muß man sich billig darüber verwundern, wie gebildete Männer, bekannt mit allem Großen und Herrlichen, was Menschen geleistet haben, die wahre Bedeutung desselben verleugnen, die erhebende Vorstellung von der Vortrefflichkeit ihrer eigenen Natur wegwerfen konnten, um sich die Erklärung der Wahnvorstellungen aus physischen Impulsen leicht zu machen. Hat man die materialistische Deutung derselben deshalb vorgezogen, weil die körperlichen Erscheinungen konkrete, unveränderliche Gruppen von Erscheinungen, und dadurch kompakte Größen bilden sollen, im Gegensatz zu den flüchtigen und veränderlichen Formen des Irreseins, denen man viel zu voreilig jeden inneren Zusammenhang folgerechter Entwickelung absprach; so wird sich bald herausstellen, dass diese Meinung auf einer vollständigen Selbsttäuschung beruht.

Indess das Bedürsnis einer Theorie d. h. eines logischen Zusammenhanges zerstreuter Erfahrungen, ist dem Menschen angeboren; ja selbst die hitzigsten Empiriker, welche aus ungestümen Eiser für die nackte Beobachtung dagegen, wie die Orthodoxen wider die Erbsünde predigen, würden sich schämen, wenn man ihre Lehren als ein Gewebe von Widersprüchen ausdeckte. Also einen Zusammenhang unter den Erscheinungen des Wahnsinns mußte man aussuchen, wenn man sich nicht wie Loch er auf bloße Recepte gegen denselben beschränken wollte; da man aber einen psychologischen Faden verschmähte, so mußte man den zureichenden Grund jener Erscheinungen in körperlichen Bedingungen aussuchen. Dies hat man denn auch redlich gethan, und kaum wüßte ich eine pathologische Sekte neuerer Zeit zu nennen, welche nicht

mit der Erklärung des Wahnsims ihr Meisterstück hätte siegen wollen, um dadurch zünftig zu werden. Denn stärlich hätte sie damit die strengste Probe ihrer Unfahlerkeit bestanden, weil, wenn es ihr gelänge, die dunkelsten Vergänge aufzuhellen, die mehr in die Sinne fallenden Symptome ihr keine Schwierigkeit machen könnten. Nur die Homöopathen und einige andere Aerzte von gleichen Schlage haben stets eine instinktmäßige Furcht wurden Wahnsinn gehegt, wobei es unentschieden bleiben mag, ob sie es fühlten, daß sie nicht das Recht hätien, Nærren klüger zu machen, oder ob sie es nicht deutsich bewußt waren, daß sie sich mit ihrem Hokaspokus licherlich machen würden, weil keine Naturheilkraft dem sehn ein Relief gäbe.

Aber schon in dem Widerstreit der medizinischen Schein liegt der Beweis, das keine von ihnen bis suden eigentlichen Triebwerk des Wahnsinns vorgedrungen ist. Theils erklärte jede gleich wenig die genetischen Verbiltaisse desselben, weil es durchaus gleichgültig ist, ob wir die Störung der Nervenerregung, die man gewöhnlich ab die eigentliche Substanz des Wahnsinne bezeichnete, von Kongestionen, Entzündungen, von idiopathischen oder ymsthischen Angriffen auf das Gehirn ableitete, von dema die eine nicht mehr Wahrscheinlichkeit hat, nicht mehr Licht giebt, als die andere; theils sind sie mit der größten Einseitigkeit behaftet, daher man sich billig wunden mos, wie außerdem scharsinnige Diagnostiker die mit aller gesunden Anschauung in Widerspruch stehende Behauptung aufstellen komnten, dass der Tobsucht, wie der Melancholie, der Monomanie wie der Verwirrtheit wesentlich derselbe Zustand zum Grunde liege, der nur einizaferwesentlicher Modifikationen fähig sei. Ich werde serauf später zurückkommen, und will zuvörderst nur eiallgemeinen Gesichtspunkt bezeichnen. Ueberhaupt silten eich die Somatiker in drei große Sekten: ihre Julinger fühlten entweder das Missliche einer konkreten

Pathogenie, weil sich durchaus kein bestimmter pathologischer Begriff durch das ganze Gebiet der Seelenstörungen durchführen läßt, und sie begnügten sich daher mit allgemeinen abstrakten Bezeichnungen; oder sie suchten eine anschauliche Einheit in das Ganze zu bringen, indem sie überall einen bestimmten Krankheitszustand annahmen, und ihn hypothetisch voraussetzten, wenn sie ihn nicht sinnlich nachweisen konnten; oder sie banden sich, um jeder willkührlichen Deutung auszuweichen, an gar keine bestimmte Vorstellungsweise, sondern betrachteten die Seelenstörungen als bloße Symptome, welche zu jeder Körperkrankheit hinzutreten könnten, und daher nur in gewissen untergeordneten Beziehungen einer abgesonderten Darstellung fähig seien.

Die Lehren der erstgenannten Aerzte scheinen auf den ersten Anblick mannigfache Vorzüge darzubieten, da sie die Erfahrung eigentlich nicht verfälschen, indem sie keine Erscheinungsreihe postuliren, für welche die Beobachtung keine Bestätigung giebt, welches sich die Anhänger der zweiten Sekte so häufig zu Schulden kommen lassen. Sie erhalten sich daher eine größere Unbefangenheit des Blicks, würdigen die psychischen Verhältnisse einer genaueren Aufmerksamkeit, gerathen nicht in die einseitigen Konsequenzen einer befangenen Betrachtung, welche alle Erscheinungen bei den Haaren herbeizieht, um sie in das Dogma einer Entzündung, Reisung u. dgl. einzuklemmen, und bewegen sich mit größerer Freiheit in der Praxis, weil sie an keinen krassen Materialismus gebunden, die Wechselwirkung zwischen Seele und Körper deutlicher einsehen und besser benutzen. Diese Vorzüge treffen wir namentlich bei Georget beisammen, so dass der Begriff cines idiopathischen, unbekannten Gehirnleidens bei ihm ein leeres Wort ist, welches ihm die Stelle wirklicher psychologischer Betrachtung ersetzen soll, die sich ihm unbewusst stets in seine Darstellung einmischt, daher von ihm noch weiter unten die Rede sein wird.

Deunoch paralysirt eine solche Ansicht den eigentliden Nerven der Wissenschaft, weil sie die verderbliche Gewohnheit erzeugt, für anschauliche Begriffe leere Worte and boble Abstraktionen einzutauschen, und mit ihnen ein Gankelspiel zu treiben, wodurch der Verstand weidlich geich wird, indem er nach Schatten hascht, wo er thätig wed besennen ins Leben eingreifen soll. Es ist dies leide Kolge der scholastischen Philosophie und ihrer Matter und unzertrennlichen Gefährtin, der einseitigen phisisgischen Bildung, deren Gespenst noch immer nicht arch die Naturwissenschaften aus der Medizin vertrieben werden konnte, und welches so lange in den Köpfen spube wird, als man anschauliche Erkenntniß nicht von bloin Phrasen zu unterscheiden weiß. Darin besteht ia de der Werth der Erfahrung, dass sie die Sinne zur Entsteidung aufrusen kann, wenn der Verstand zwischen zeich möglichen, aber sich widersprechenden Vorstellungen zweiselnd hin und wieder schwankt, und daß sie jeden Begriff verwirft, mit welchem sich keine Anschauung vereinigen lässt. Da folglich das Wesen der Erfahrungswissenschaften darin besteht, deutlich angeschaute Erscheimegen in ihren ursachlichen Verhältnissen aufzusassen, wie diese in einen logischen Zusammenhang zu bringen; na na sie so viele Lücken haben, als sich leere Namen Fr Thatschen einschleichen. Nun wimmelt leider unsre Pathologie von solchen hypothetischen, durch keine Erfahrung beglaubigten, jeder wahren Anschauung unzugänglichen Vorstellungen, welche man mit vornehm klingenden Namen von umgekehrten Polaritäten, Intemperaturen und del herausputzt, um gewisse physikalische Bilder einzuschwärzen, welche als Bezeichnung allgemeiner Naturwirbengen der Phantasie überslüssigen Stoff zu beliebigen Dichtungen darbieten, welche durch die Erfahrung weder kwiesen noch widerlegt werden können, und welche daber dem Unkundigen den Mangel an objektiven Begriffen villig verdecken.

Schüler.

Doch ein Begriff muss bei dem Worte sein. Mephistopheles.

Schon gut! Nur muß man sich nicht allzu ängstlich quälen;
Denn eben wo Begriffe fehlen,
Da stellt ein Wort zur rechten Zeit sich ein.
Mit Worten läßet sich trefflich streiten,
Mit Worten ein System bereiten,
An Worte läßet trefflich glauben,
Von einem Wort läßet sich kein Jota rauben.

Dergleichen Wortspiele sind daher jederzeit ein Beweis von Trägheit des Verstandes, der sich nie über die eigentliche Aufgabe des Denkens Rechenschaft abgelegt hat, und mit dankler Rede andere mystificirt, um ihnen zu imponiren. Wenn wir aber nach dem Denkgesetz der Kausalität aus den bekannten Eigenschaften eines Dinges seine Erscheinungen ableiten müssen; so folgt daraus auch umgekehrt, dass wir für bekannte Erscheinungen nur solche ursachliche Elemente aufsuchen dürfen, deren Eigenschaften auch auf anderem Wege unsrer Forschung zugänglich sind, widrigenfalls wir statt ihrer ein bloßes x substituiren, und die scholastische Lehre von den verborgenen Qualitäten der Dinge nachahmen, nach welcher das Gold gelb ist, weil es die Eigenschaft der gelben Farbe hat. Sind nun aber jene Polaritäten etwas anderes, als ein bloßes x, wenn sie uns erklären sollen, warum die Seele im Wahn bald zu Boden gedrückt wird, bald mit den Schwingen der Phantasie beflügelt zu den kühnstem Dichtungen sich begeistert, die Verstandeskräfte steigert und schärft, und in den mächtigsten Gemüthsregungen wirksam hervortritt? Da hätten wir ja eine ächte Taschenspielerei, welche mit einer blossen Formel uns alle Dinge in die Hand und wieder herauszaubern kann! Und alle diese Magie soll an den Nerven haften, von denen wir so wenig wissen, dass wir ihre Thätigkeit immer in das Gewand einer Hypothese hüllen müssen, um doch irgend eine Vorstellung von ihnen zu haben? Aber je är-

ner an Wahrheit, um so reicher an Fabeln ist der Verstand. Wie, jene Nerven, welche erst dann einer lebenigen Regung theilhaftig werden, wenn die Seele mit ihrem Hanch sie durchweht, sie, welche ohne diese gar nicht empinden, keine Bewegung anregen können, zu welcher die Seele nicht den Antrieb, den Zweck, die Richtung, de Mass, die Dauer, den Zusammenhang, mit einem Wate, das Gesetz gegeben hat; sie sollen nun mit einemnele ein Abgrund von Wundern, von feenhaften Kräften sein, die wir nur durch das Medium des Bewußtseins wahrnehmen können? Also wenn wir nicht auf den ersten Schlag die Verbindung zweier Vorstellungen und Gefible treffen; so müssen die Nerven dies Spiel getrieben ben nicht das Gemüth, dessen Triebe schon in gesunde Tagen so versteckt sind, dass sie sich dem Auge des Bestachters entziehen. und nur durch eine lange Kette von Schlössen an das Licht der Erkenntnis gebracht werden komen? Bieten uns denn nicht die Leidenschaften, deren vollständige Darstellung eins ist mit der Weltgeschichte, alle jene Erscheinungen des Wahns dar, die Vereinigung widersprechender Begriffe durch die Konsequenz des herrschenden Interesses, die Blendung des Verstandes durch de Phantasie, die Bethörung der Sinne durch die Gewalt der Begierden, die Verdrängung der Besonnenheit durch de Illusieren der Gefühle, die einseitige Richtung, die Verworenheit und Verschrobenheit des Bewußtseins, in welchem sich der Widerspruch des Gemüths ausdrückt? Seben wir nicht, wie die Leidenschaft dasselbe seltsame Spiel mit dem Verstande treibt, indem sie denselben mit Zigel und Sporn dergestalt lenkt und stachelt, dass er die wunderlichsten Labyrinthe von schiefen Begriffen, erschlidenen Grundsätzen, gewagten Folgerungen erschaffen, und af diesen dädalischen Krümmungen ganz von der gesunen Vernunft abweichen muss, auch wenn er durch seine spitzsindigkeit, Gewandtheit, bedingte Klugheit und Gecakenfulle in Erstaunen setzt? - Da ferner alle pathologischen Begriffe, wenn sie nicht eine müßige Grübelei bleiben sollen, sich als praktische Regel gestalten und durch deren Anwendbarkeit ihre Gültigkeit rechtfertigen müssen; so frage ich, welchen Gebrauch man wohl von jenen Intemperaturen machen könne? Es fehlt uns zwar nicht an pharmakodynamischen Träumereien, welche gezade in solchen Mystifikationen ihren Triumph suchen; aber gewöhnlich vergist man bei ihnen, wann und unter welchen Bedingungen man Aderlässe, Brechmittel, Opium und Chinarinde verordnen soll.

Von dieser Seite betrachtet, scheint sich daher die Ansicht zu empfehlen, welche einen bestimmten pathologischen Begriff an die Spitze der Seelenheilkunde stellt, weil sie auf anschauliche Darstellung konkreter Zustände hinarbeitet, welche, wenn sie objektiv erkannt sind, unmittelbar den Weg zum Heilverfahren bahnen. nicht zu leugnen, dass diese Methode der Pathologie überhaupt große Dienste geleistet hat, indem sie der vagen, gleichsam zerflossenen Beobachtung eine bestimmte Richtung gab, und dadurch die Aufmerksamkeit für die feinsten Erscheinungen schärfte, deren Erforschung zu den wichtigsten Ergebnissen führte. Ich will nur der Entzündungstheorie gedenken, welche unstreitig eine Menge von pathologischen Zuständen in ein helleres Licht gestellt, und sie diagnostisch scharf umgrenzt hat, nachdem man sie früher mit einer Menge von anderen Erscheinungen durch einander geworfen hatte. Leider ist diese Methode nur immer mit dem Gebrechen behaftet, dass sie den Scharfsinn so lange zuspitzt, bis er in eitler Grübelei überall das herauswittert und klügelt, was er einigemal mit Sicherheit zu treffen wußte, oder mit andern Worten, daß die Wahrheit durch Uebertreibung verfälscht, und die Einseitigkeit der herrschenden Ansicht bis zum krassesten Irrthum überboten wird. Die Beläge dafür giebt die medizinische Geschichte in solcher Ueberzahl, dass ich dabei nicht zu verweilen branche.

Zwei Uebel sind es, welche, abgesehen von allen unverneidlichen praktischen Missgriffen, sich nothwendig hieras ergeben, und gegenseitig hervorrufen müssen: die höchste Beschränktheit und Einseitigkeit aller Beobachtung überhaspt, und das Postuliren von hypothetischen Krankheitsmstinden im schneidenden Widerspruch mit der Erfahrung. la lieurali des erraten Punktes versteht es sich, dass der Pathologe, welcher auf irgend ein einseitiges Dogma geschweren hat, den Sinn für alle Erscheinungen verlieren mis, welche nicht geradezu in dasselbe passen, weil er se für untergeordnet, zufällig, also gleichgültig hält. Ist er z. R. ein Antiphlogistiker, so kümmert er sich gar nicht m die kranken Nerven, in deren Symptomen er nur Retez eines Entzündungsprozesses sieht, und eben so macht er s mit allen übrigen Zufällen. So muß er nothwendig is Widerstreit mit allen Begriffen einer geläuterten Physelegie treten, welche durchaus keinem einzelnen System de Suprematie über alle anderen einräumt, sondern sie als koordinirt unter einer Allgemeinheit betrachtet; ja er geht in seiner Verkehrtheit oft so weit, daß er aus dem engen Winkel, in welchem er sich eingebannt hat, das gesammte Leben überschauen, also rückwärts aus seinem pathologischen Bruchstück die gesammte Physiologie konstruiren will, wie dies bekanntlich Broussais gethan hat, der aus äbermethiger Selbstbethörung seine Lehre im antiphrastischen Sinne eine physiologische nannte. All' die unendliche Fille und Mannigfaltigkeit des Lebens, von welchem die reichste Anschauung nur einzelne Verhältnisse im übersichtlichen Zusammenhange sich klar machen kann, wird derch anmaafsliche Machtsprüche in ein Paar Formeln gebeant, und die Verblendung geht so weit, diese Gaukelei die höchste Simplificirung der zu ihrem Prinzip zurückge-Streen Wissenschaft zu nennen, welche sich jeder Schüin wenigen Monaten aneignen kann, um sodann in hochwithiger Ignoranz auf alle Andersdenkende herabzusehen. Wird nun der Versuch gemacht, die verschiedenartigsten

Zustände über einen Leisten zu schlagen; so muß die Darstellung im höchsten Grade kümmerlich und erzwun gen ausfallen, und mit sich überall in Widerspruch gera-Es ist uns aber nicht um steife Formeln zu thun die jeder sich nach Belieben ausdenken kann, wenn er nicht im Stande ist, auf induktivem Wege aus einer Fülle von Erscheinungen su einer sie umfassenden theoretischen Ansicht zu gelangen, sondern wir fordern, dass vor allem die wesentlich verschiedenen Zustände in ihrer Eigenthürnlichkeit aufgefaßt, und in scharfer Absonderung einander gegenüber gestellt werden, damit wir es mit wirklichen Heilobjekten, nicht mit Bildern unsrer Phantasie zu thun haben, sobald wir die thätige Hand anlegen. Es bedar gar keiner tief eindringenden Untersuchung, um sich zu überzeugen, dass die Tobsucht und Melancholie, wenn sie auch häufig in einander übergehen, durch und durch, geistig wie körperlich, schroff einander entgegengesetzte Zustände sind; denn jene zeichnet sich eben so sehr durch die gewaltsame Aufregung und Erschütterung, durch die stärkste Intension des nach außen dringenden Lebens, als diese durch den entgegengesetzten Charakter des Insichgekehrt - und Versunkenseins, des zähen Zusammenziehens aller Lebensregungen in den engsten Raum aus; folglich muss, wenn wir nicht alle Anschauungen für hohle Scheinbilder, sondern ihren Inhalt für Thatsachen halten wollen, deren Betrachtung uns zur Erkenntniß und Heilung führen soll, der Begriff der Tobsucht das gerade Widerspiel von dem der Melanchelie sein. Eben so müssen die begleitenden körperlichen Erscheinungen ihrem wesentlichen Charakter nach unterschieden werden, wo es uns dann nicht einfallen kann, die höchste Steigerung der gesammten Lebensthätigkeit bei der Tobsucht mit der auffallenden Hemmung, ja Lähmung aller Lebensregungen in der Melancholie zusammenzuwersen. Dessen ungeachtet ist die Ueberzeugung weit unter den Aerzten verbreitet, daß alle Formen von Seelenstörungen aus einem wesentlich identischen GrandCondeiden abstammen, welches nur durch Individualität musifach modificirt sein soll; folglich wird in diesem fall das alte Axiom: qui bene distinguit bene modebitur gendem verleugnet.

Der sweite aus jener Einseitigkeit sich ergebende Vebelstad ist das hypothetische Postuliren, oder richtiger geproden, das Erdichten von Krankheitszuständen im scheienden Widerspruch mit der Beobachtung, wodurch & Erahrung geradezu verfälscht wird. Ich weiß es recht z, de die Analogie, mit deren Hülfe wir uns oft den Weg ser Erklärung dunkler Erscheinungen bahnen müssen. is Quelle der Hypothesen ist, mit denen jede Forschung aingt. Denn um nicht aufs Gerathewohl auf die Entdecing neuer Wahrheiten auszugehen, muß man eine Vorstelling von den Dingen haben, welche man sucht. mé aber nach angestellter Untersuchung sich nicht durch Ingrinde überreden, dass man wirklich gefunden habe, wa men erwartete, sondern ehrlich genug gegen sich selbst sin, sich seine fehlgeschlagene Hoffnung einzugestehen, und sich die vergebliche Mühe nicht verdrießen lassen, widrigenfalls die Selbsttäuschung nicht nur den Irrthum, sonden was noch weit schlimmer ist, die Unfähigkeit zum richtigen Beobachten erzeugt. Nun müssen wir ohne Umschweil eingestehen, dass eigentlich alle Sektenstifter in der Medizin, verblendet durch irgend eine Erscheinungsreihe, sich diesen argen Verstoß gegen die oberste Regel der Erfahrungskritik zu Schulden kommen ließen, weil sie den Hypothesen, mit welchen sie die Lücken ihres Systems ausfüllten, durch die spitzfindigsten Kunstgriffe den Werth von wirklichen Erfahrungen vindicirten. Wie hat an den Erscheinungen mit willkührlichen Deutungen powackt, ja sie geradezu fingirt; wie sind die einfachsten Betrechen in den schneidendsten Widersprüchen interproworden, um sie in gewisse Formeln hineinzuzerren! Die ist um so leichter möglich, als jedem Lebenszustande in sehr verwickelter Komplex von ursachlichen Bedingun-Seelenheilk, IL

gen, von dynamischen und materiellen Verhältnissen, der jedes sich in eigenthümlichen Erscheinungen ausspricl zum Grunde liegt; jeder wählt davon nach Belieben au giebt dem einen vor dem andern den Vorzug, so daß d Verfechter der widersprechendsten Ansichten sich mit gle chem Rechte auf Thatsachen berufen.

Wo sollte ich anfangen, wo aufhören, wenn ich al erschlichenen Postulate nur auf dem Gebiete der Seele heilkunde in ihrer Nichtigkeit darthun wollte. Um n ein Beispiel auszuwählen, will ich der Hypothese gede ken, nach welcher allen Gemüthsstörungen Kongestion des Blutes nach dem Kopfe zum Grunde liegen sollen. ( dies gegründet sei, müste sich doch leicht herausbring lassen, da die Zeichen jener Kongestionen deutlich gem in die Augen fallen, so dass jeder nur einigermaalsen g übte Beobachter in concreto mit Sicherheit über ihr Vo handensein oder Nichtvorhandensein entscheiden kann. Nu lehrt aber die Erfahrung, dass jene Kongestionen, wenn s auch oft vorhanden sind, noch häufiger gänzlich fehle Indess man weiss sich zu helsen. Kann man sie im L ben nicht wahrnehmen, so heisst es, das Blut dringe vo zugsweise durch die Carotis interna in die Schädelhöhk daher die Carotis externa nur wenig Blut führe, mith das Gesicht blass, eingefallen und kühl sein müsse. Ve misst man bei der Leichenöffnung jede Spur eines stärt ren Blutandranges nach dem Gehirn; so war die Hype mie desselben im Tode verschwanden. Hierbei falt immer die Anekdote von einem Maler ein, dem man 4 getragen hatte, eine biblische Geschichte al fresco zu len. Er strich deshalb eine Wand roth an, und sagte, stelle den Durchgang der Israeliten durch das rothe N vor. Denn die Israeliten, setzte er hinzu, sind schen durch gezogen, und die nachsetzenden Aegypter sind soffen, mithin sieht man von beiden nichts. Auslegungskunst kann man den Sinnen völlig Hohn chen, und die deutlichsten Erscheinungen als die und

wesichsten Zeugnisse bestimmter Naturwirkungen durch inter Gebilde der Phantasie verdrängen. Bei einer solchen rein subjektiven Willkühr hört alle Erfahrung auf, und die wenigen bewährten Erkenntaisse verlieren in dem unvermeidlichen Schulgerank jeden Werth.

Riche gehört auch der berühmte Streit, ob jeder Wahning leiblich krank sei, oder nicht, wobei man sich vor est über den Begriff von Gesundheit und Krankheit litte verständigen sollen. Denn bekanntlich ist oft der Satz aufgestellt worden, daß das Ideal der Gesundheit von tenen erreicht werde, mithin jeder im weiteren Sinne für in Kranker zu erachten sei. In diesem Sinne können wir aladines jeden Wahnsinnigen für körperlich krank ausgo, so wie jeder Mensch mit einer gewissen Monomaie behaftet ist, wenn wir den Begriff der Seelengesundbeit im absoluten Sinne nehmen. Soll aber jener Satz so grafet werden, dass bei jedem Wahnsinnigen sich eine Stö rug der körperlichen Funktionen nachweisen lasse, aus welcher sein Seelenleiden als eine Wirkung derselben erklirt werden könne, so muß ich ihm geradezu widersproden. Nach dem Denkgesetz der Kausalität muß die Ursiche der Wirkung durchaus in quantitativer und qualitativer Ensicht angemessen sein, weil wir außerdem gar keinen Mussetab zur Beurtheilung des ursachlichen Ver-Litrises Laben. Mit andern Worten: soll der Wahn die Wirkung irgend eines körperlichen Leidens sein; so muß letteres einen Grad erreicht und eine Beschaffenheit angenommen haben, welche nach einer hinreichenden Summe von korrespondirenden Erfahrungen völlig geeignet ist, die Eregberkeit des Gehirns und Norvensystems beträchtlich wastimmen. Freilich können wir keine genate Skale stellen, um nach der Zahl der Pulsschläge, nach dem Imperaturgrade der Haut und nach anderen quantitativen latimmungen einzelner Krankheitesymptome die Höhe des pthologischen Zustandes numerisch un bestimmen, mit welcher die Trübung des Bewußstseins ihren Anfang nimmt: indels geringfügige Störungen einzelner Funktionen, gleichsam mikroskopische Symptome, leichte Fieberwallungen. einige schlaslose Nächte, geringe gastrische Beschwerden oder Nervenunruhen u. s. w. reichen keinesweges aus, eine so bedeutende Erscheinung hervorzurufen, wie es der Wahnsinn jedesmal ist. Wäre die Besonnenheit durch unbedeutende organische Anomalieen in Verwirrung zu setzen so wurde niemand seines Verstandes nur auf einen Tas sicher sein, und wir könnten keinen Schritt auf der Straße thun, ohne Narren zu begegnen. Groß und schwer müs sen die Verletzungen des organischen Lebens sein, went sie die Seele in den Kreis des Leidens hineinziehen sol len; ja die heftigsten Erschütterungen aller Art der gesammten Lebensthätigkeit führen in unzähligen Fällen zum Tode, ohne bis zum letzten Hauch das Bewußtsein zu verdunkeln. Um die Seele mit sich in Widerstreit zu versetzen, müssen folglich noch ganz andere Bedingungen hinzutreten, über welche die Symptome der Fieber, Entzündungen, Neurosen, an und für sich gar keinen Außehluß geben. In den meisten Fällen tritt der Wahnsinn nur zu Anfang mit körperlichen Krankheitssymptomen auf; nach einiger Zeit verschwinden diese, aber jener dauert fort. Die Behauptung, dass die Wirkung ohne ihre Ursache sortbestehen könne, würde abermals das Denkgesetz der Kausalität umstoßen. Wollte man einen Habitus, eine Ge wohnheit postuliren, so müste dieser erschlichene Sati doch angeben, an welchem Theil jene mysteriöse Bedin gung hafte. Etwa an den Nerven? Aber sie sind ja of in Beziehung auf ihre körperlichen Verhältnisse zur Norn zurückgekehrt; der Geisteskranke macht von seinen Sin nen und von der willkührlichen Bewegung ungestörten Ge brauch, er empfindet und schläft wie ein Gesunder, un kann es nicht begreifen, warum man ihn für krank hält Oder will man uns jene Intemperaturen wieder einschwär zen, und einen Zustand der Nerven postuliren, wo sie au

der einen Seite, nach dem Leibe zu, gesund, und auf der miera Seite, nach der Seele zu, krank sind? Ich kann mir nichts Erkünstelteres und ängstlicher Befangenes denkm, als wenn man einem rüstigen, gehörig verdauenden, briffig einherschreitenden Wahnsinnigen mit aller Gewalt eine Krakheit auf den Hals demonstriren will, und triumphired ein armseliges Symptom erhascht, welches aus dem Zemmeshange gerissen gar nichts bedeutet. Dies erinsest mich an den Spass Hogarth's, mit drei Strichen, wei geraden und einem krummen, eine ganze Scene zu zichen, wo ein Grenadier mit seinem Hunde aus einem There geht. Hier muste natürlich die Phantasie wieder bestes thun, und alles Fehlende hinzudichten; denn salte von dem Thore nur den äußersten Rand, von ien Seldaten bloss die Spitze des Bajonnets, und von dem Hade nur den gekrümmten Schwanz sehen. Ich glaube mit diesen Scherzen noch auf die höflichste Weise einen Strit absertigen zu können, der unsern tiessten Unwillen rege machen müßte, wenn wir es gebührend bezeichnen wellten, welch ein leichtsertiges Spiel mit Naturbegriffen gebieben worden ist. Was soll man wohl darüber urtheilen, wenn der Satz aufgestellt wird, dass unsre Sinne albring oft keine körperliche Krankheit bei Wahnsinnigen winden kinnten, dass aber unsre Kenntnisse viel zu be schränkt seien, um über das wirkliche Vorhandensein derselben zu entscheiden? Immer werden wir auf die Sinne als Zeugen der wirkenden Natur hingewiesen, und zwar mit Recht, denn ohne jene wissen wir von dieser gar nichts. Sobald aber die Sinne einer Hypothese widersprechen, sollen sie inkompetente Zengen, wenn nicht gar Lügsein!! \*). Auf welchem Wege sollen wir denn zur

<sup>\*)</sup> Wenn eine solche Wilkühr im Verwerson der Sinnesandanagen erlaubt ist, so soll es mir gar nicht schwer fallen, die Lintenz von Gespenstern zu beweisen. Denn der Begriff der Realität der Dinge beruht ja blos auf dem Zeugniss der Sinne;

Erfahrung gelangen, wenn wir die einzigen Wegweiser verabschieden? Ueberhaupt kann ich mir gar keinen Begriff davon machen, welche psychische Ausschlüsse man noch von den körperlichen Symptomen hofft. Der Magen verdaut, um dem Blute neuen Chylus zuzusenden, das Herz treibt das Blut mit seinen Schlägen durch den Körper, die Ab- und Aussonderungsorgane reinigen es von seinen zersetzten Mischungstheilen. Das alles weiß jeder, der die Elemente der Physiologie inne hat. Wenn aber der Ma gen phantasiren, das Herz rasen und morden, Leber une Nieren die Quellen überschwenglicher Begierden sein sol len; so mus ich, um dies zu begreifen, zuvor alle meine physiologischen Kenntnisse verleugnen. Nein, die Natu macht es nicht, wie die Menschen, welche Zweck und Mittel mit einander verwechseln, und sich darüber wun dern, daß bei ihren verkehrten Handlungen das Gegenthei von ihren Absichten herauskommt'; sie, die ewige, wirk nach unwandelbaren Gesetzen, und wirft in ihrem Haus halt nicht alles durch einander, wie es in den pathologi schen Lehrbüchern geschieht.

Dies ängstliche Haschen nach körperlichen Krankheits erscheinungen, welche so oft nur den Schatten darstellen den die Leidenschaften auf das körperliche Leben werfen hat zur nothwendigen Folge, dass man letztere, als di

sobald dies folglich nicht mehr gelten soll, muss es mir auch se stehen, das negative Zeugniss der Erfahrung, dass niemals Geiste gesehen worden, zu verwersen, und den Einwurf, dass man nic übersinnliche Potenzen in die Erklärung der Naturerscheinunge einmischen dürse, als völlig unstatthast zu beseitigen. Dann kal ich nach Belieben die Welt mit allen Ausgeburten der Phantasi mit Nymphen, Dryaden, Kobolden und Gnomen bevölkern, widies auch wirklich während der Unmündigkeit der Naturkungeschah, als man noch keinen Begriff von einer Ersahrungskrithatte, und nur das Interesse des Gemüths bestragte, welches si schwer von dem kindlichen Glauben entwöhnt, dass seine motlischen Triebsedern in allen Naturwirkungen mit deutlichem F wusstsein rege seien.

Emptsache, gewöhnlich übersicht, oder ihrer höchstens als der entfernten Ursache gedenkt, ohne sie ihrer weseutichen Bedeutung nach zu erforschen. Wäre aber die Wirtang der Leidenschaften zur Erzeugung des Wahnsinns les eine mittelbare, indem sie eine Erschütterung des Nezversystens, und durch diese die Verstandeszerrättung herverheichte; so müßte nach erfolgter Heilung jede Leidenschaf, gleichviel welche, Rückfälle zur Folge haben. Dies ist aber nicht der Fall, sondern in der Regel werden letziere durch den Wiederausbruch der früheren Leidenschaft bolingt, welche nicht gründlich vertilgt, im Stillen eich wieder entwickelte. Daher ertragen Genesene oft die härtesten Schläge des Schicksals, ohne ihren Verstand zu verlicen; ja ihre geistige Gesundheit wird dadurch nicht selto soch mehr befestigt, indem ihre Gemüthsthätigkeit cine ganz andere Richtung erhält, und ihre Besonnenheit sticker in Anspruch genommen wird. Schon des alte Sprichwort: vexatio dat intelleptum bezeichnet es, daß nichts mehr geeignet sei, den Hochmuth, die religiöse Schwärmerei, die phantastische Liebe zu dämpfen, als mandezlei Noth und Bedrängniss, durch welche der Genesene geswengen wird, ganz andere Kräfte der Seele ins Spiel m setzen.

La ist ein nothwendiges Erforderniß jeder pathe-noselegischen Darstellung, daß jeder Krankheitszustand als
ein bestimmtes Verhältniß der zusammenwirkenden orgasischen Faktoren in der Eigenthümlichkeit seines Gesammtcharakters erfaßt, und dieser in dem genetischen Zusammenhange seiner einzelnen Symptome deutlich bezeichnet
wird, um begreiflich zu machen, wie eine Erscheinung die
undere nothwendig voraussetzt, oder hervorruft, damit in
dieser sich gegenseitig erklärenden Verbindung ihrer Folgreihen der Arzt vor- und rückwärts schließen kann.
Daß dies möglich sei, lehrt jede Krankheit, welche, wie
twa die Lungenentzündung, die sieberhaften Exantheme,
eine scharf umgrenzte Gruppe von nothwendig zu einan-

der gehörenden Erscheinungen darstellt, deren Vereinigung sich aus physiologischen Begriffen erklären läst. Vergieichen wir damit die zusammengewürselten Symptomenmassen, we nicht eine Erscheinung zu der andern passt, und sich aus für entwickelt, sondern die Symptome als zerstreute Glieder aus den mannigfachsten pathologischen Verbindungen losgerissen, und gleichsam zusammengeleinnt sind; so müssen wir unstreitig solche willkührliche Gemengsel für bloße Machwerke erklären, in denen auch nicht ein Zug vom Naturleben enthalten ist. So sind alle Krankheitsbilder der Homoopathen beschaffen, und nicht viel besser nehmen sich die Beschreibungen der Hypochondrie, Hysterie und anderer Neurosen in den gewöhnlichen Kompendien aus. Dubois hat mit kaustischer Kritik diesen diagnostischen Schlendrian gerügt, welcher eine Menge heterogener Symptome zu Krankheitsformen verbindet, deren Charakter darin bestehen soll, dass sie gar keinen Charakter haben. So wird z. B. gegenwärtig der Meningitis und Dothienenteritis das Merkmal der Ataxie beigelegt, dessen man sich bedient, um alle regelwidrig verlaufenden Fieber zu jenen beiden Krankheitsformen zu rechnen. zeigt, daß man bei jeder Krankheit einen bestimmten Ausgangspunkt aufsuchen muß, um von ihm aus in methodischem Zusammenhange die Krankheitserscheinungen nach ihrem natürlichen Entwickelungsgange zu erfassen, und giebt uns in seiner Darstellung der Hypochondrie das herrlichste Muster eines solchen streng wissenschaftlichen Verfahrens, auf welches wir in der Folge zurückkommen werden.

Nicht leicht ist der Pathogenie ein Satz hinderlicher gewesen, als das Axiom, daß jede Krankheit, sobald sie einen nervösen Charakter annehme, von ihrem geregelten Gange abweiche, und die Lebensthätigkeit in ein wüstes Zerwürfniß auflöse, wie dies namentlich von dem Nervenfieber gelte. Wären solche Krankheiten immer tödtlich; so möchte dies Verzichtleisten auf Erklärung allenfalls ver-

schlich sein, weil mit der Amaherung des Todes alle Bande des Lebens sich lösen. Aber da häufig Genesung efolgt, und die Hypochondrie Decennien hindurch ohne Lebensgefahr fortdauern kann; so muss die innere Ordnung. des Gesetz eles Lebens, nicht ausgehoben gewesen sein, wen men nicht etwa glauben will, dass durch einen Zaubeschig die Zerrüttung sich zu einer wohlgeregelten Veranng umgestaltet hat, oder wenn man nicht der falschen Anicht buldigt, dass Krankheit überhaupt eine Uebertreting der Gesetze des gesunden Lebens sei. Im letsteren Falle würde man nothwendig zu der Folgerung kommen, es entweder eigenthümliche Krankheitsgesetze gebe, was aller gesunden Lebensansicht widerstreitet, da die Nain stetiger Uebereinstimmung mit sich in der Entwikbelang fortschreitet, und nicht gleich dem französischen National convent täglich neue Gesetze improvisirt, durch welche alle früheren aufgehoben werden; oder dass überhaspt jeder krankhafte Zustand ein gesetzloser sei - eine den so große Ungereimtheit, da in allen Krankheiten eine gewisse Ordnung und Verbindung der Erscheinungen sich effenbert, auf deren Erkenntniss sich alle therapeutischen Regela stützen. Prüft man nun die materialistischen Er-Wirungen des Wahnsinns, so ergiebt sich, dass die meiand einer inneren Verbindung der Symptome gar sicht fragen, sondern sie willkührlich hinter einander aufsibles, and deshalb in einen endlosen Widerstreit gerathen. Bald soll der Puls beschleuwigt, bald ruhig, bald lengsem sein; hier soll eine große Unempfindlichkeit für intere Einwirkungen, Wärme, Kälte, Krankheitsstoffe sein, dort micht; dieser Wahnsinnige soll an Verstopfung, jener an Durchfall leiden, der eine starken Appetit haben, ein anderer nicht. So durchläuft man die ganze Semiotik, um bald dies, bald jenes Zeichen herauszugreifen, und daraus butscheckige Krankheitsbilder zu entwerfen, an denen jede mivtische Betrachtung irre werden muß. Nun wird noch sin allgemeiner Name, Kongestion, Entzündung, Neuropathie, Stockung im Pfortadersystem u. s. w. davor gesetzt, und der Begriff ist fertig.

Fragen wir nun, welche Anwendung von solchen Begriffen gemacht worden ist, und welche Ergebnisse daraus hervorgegengen sind; so finden wir auch hierin einen gresen Widerstreit. Einige entlehnen von solchen Hypothesen geradezu ihre Indikationen, und führen diese mit einer Konsequenz, ja mit einem Startsinn durch, welche Erstaunen erregen müssen. Rush z. B. welcher die Kongestions- und Entzündungstheorie im Kopfe hatte, liess das Blut in Strömen fließen, so lange noch irgend eine peychische oder körperliehte Aufregung zu bemerken war. Gegen einen solchen Vampyrismus, der auch außerdam oft in Anwendung gekommen ist, haben sich andere, verzägtich Pinel und Neumann, mit Recht in den stärksten Ausdrücken erklärt. Andere, welche überall von schwarzer Galle und Stockungen im Pfortadersystem träumten, tießen so lange brechen und purgiren, bis der Kranke gesund geworden, oder gestorben war. Da nun die Erfahrung lehrt, dass auch unter den widersinnigsten Kuren oft Heilungen erfolgen, welche, zumal beim Wahnsinn, von ganz anderen Bedingungen abhängig sind; so verfielen jene Aerzte in die gewöhnliche Täuschung, dass sie jene Heilungen sich zum Verdienst anrechneten, und das Fehlschlagen ihrer Kuren mit der Unheilbarkeit der Fälle entschaldigten. Eine solche rohe und plumpe Selbsttäuschung was denn doch den neueren Aersten zu auffallend; mehrere der selben, z. B. Prichard, leiten daher die Thorapeutik mit der Erklärung ein, man dürfe die aufgestellten pathologi schen Begriffe nicht in dem gewöhnlichen Sinne nehmen also nicht glauben, dass man z. B. die beim Wahnsinn von ausgesetzten Kongestionen blos mit Blutentziehungen z bekämpfen habe, sondern die Erfahrung lehre, daß die auf eine noch andere und eigenthümliche Weise geschehe müsse. So gerathen wir nun wieder in eine neue Myst fikation, weil wir belehrt werden, dass im Wahnsinn

les, segar die pathologischen Begriffe ihre Bedeutung verikren. Denn eine Kongestion oder Entzündung, welche ich
nicht als solche beurtheilen und heilen soll, ist keine mehr.
Wie vell von Widersprüchen außerdem die praktischen
Vorschriften der Materialisten sowohl in Bezug auf allgemeine beikationen als auf einzelne Arzneistoffe sind, welch
ein Streit sich über die sogenannten Specifika erhöben hat,
dem braucht hier blos erinnert zu werden.

Wollen nun die Materialisten von der Pathogenie der Geisteskrankheiten jede thätige Theilnahme der Seele ausschließen, so müssen sie auch bei der praktischen Anwendang ihrer Lehre konsequent sein, d. h. sie dürsen nicht verstehlen psychische Motive in die Heilung einmischen. laden man die Wahnvorstellungen gleich dem Traume der Delirium für ein gesetzloses, unberechenbares Spiel der Vorstellungs- und Gemüthskräfte ausgiebt, setzt man sich einen Seelenzustand voraus, der, wenn nicht in absoluter Passivität befangen, doch jede Möglichkeit ausschließt, tis die Eindrücke auf das kranke Gemüth nach den bekanten Erfahrungen in gesunden Tagen wirken, und demsach durch sie die Absicht einer bestimmten Umgestaltung desselben erreicht werden könne. Dennoch reden alle eintimmig von einem psychischen Heilversahren, von der Anregung der Ehre, Liebe, Furcht und Hoffnung, folglich sieben sie die nach ihren ursprünglichen Gesetzen thätige Seele ins Spiel; sie eifern gegen jede Beleidigung und Rechtsverletzung, wodurch das Gemüth empört werde; sie verlangen, dass man das Vertrauen der Kranken gewinnen selle. Wollen sich die Materialisten damit aushelfen, daß sie behaupten, durch jene psychischen Motive würden im kranken Körper wohlthätige Veränderungen bewirkt, welche den Wahnsinn heilten; so widerlegen sie theils damit zicht den eben aufgestellten Einwurf, theils stellen sie eine merweisliche, ja irrthümliche Behauptung auf. Denn wäre Are Voraussetzung richtig, so müßte das psychische Heilverfahren durch lauter Gemüthserschütterungen zu Stande kommen, weil nur durch heftige Affekte bedeutende Umstimmungen der Lebensthätigkeit hervorgebracht werden können, und selbst dann bliebe es noch immer zweiselhaft, ob das, was im Körper vorgeht, ungleich wichtiger sei, als die unmittelbare Umgestaltung des Gemüths. Im letzten Abschnitt wird gezeigt werden, das jene Gemüthserschütterungen nur unter großen Einschränkungen zulässig sind, und bei weitem den kleinsten und unwesentlichsten Theil des psychischen Heilversahrens ausmachen. Wollte man noch bemerken, das ja auch für die Heilung von körperlichen Krankheiten psychische Maassregeln nöthig seien; so beweiset dies nur so viel, das allerdings die Seelenheilkunde das Gebiet der gesammten Therapie durchdringen mus, worüber ich mich künftig einmal ausführlicher auszusprechen gedenke.

Endlich haben wir noch die letzte der oben aufgestellten materialistischen Lehren zu betrachten, als deren Repräsentant Jacobi aufgetreten ist. Nach reichlicher Präfung seiner Grundsätze, wie er sie in seinen Beobachtungen über die Pathologie und Therapie der mit Irresein verbundenen Krankheiten am vollständigsten entwickelt und durch zahlreiche Krankheitsgeschichten erläutert hat, bege ich die Ueberzeugung, dass sie vor allen anderen somatischen Ansichten sich durch wesentliche Vorzüge auszeichnet. Denn wir werden durch seine Darstellung weder mit leeren Worterklärungen mystificirt, noch in die kümmerliche Enge einer einseitigen Hypothese getrieben, sondern zur freien und allseitigen Beobachtung aller körperlichen Erscheimungen angeleitet. Kein Arzt hat mehr, als er, darauf gedrungen, das ganze vergangene Leben eines Kranken zu durchforschen, um alle Momente vollständig aufzufinden, welche irgend einen Einfluss auf seinen dermaligen Zustand gehabt haben können; keiner schärft es nachdrücklicher ein, das Gemüthsleiden als das letzte Ergebniss einer folgerechten pathologischen Entwickelung zu betrachten, welche oft schon in der Kindheit sich entsponnen

lat; keiner ist also mehr gegen die Uebereilung geschützt, arch abgerissene Momente zu einseitigen Ansichten verkitet zu werden. Eine solche Treue und Gewissenhaftigbeit der Beobachtung zeugt am deutlichsten für einen rähned anzaerkennenden Ernst und Eifer, wie ihn die grohe Anglegenheit nur bei denen findet, welche sich für sie begeistet haben. Von welchen wissenschaftlichen Grundsites such ein solcher Fleiss geleitet werden möge, immer wird seine Ausbeute reich sein, da der nach allen Seiten hingewandten Aufmerksamkeit sich stets eine Fülle wa Thatsachen darbieten muß, die das praktische Urtheil, zist im Widerspruch mit vorgefaßten Meinungen bestimnen. Denn das ist eben der Vorzug der tüchtigen Anscheening, dass aus ihr stets ein deutliches Bewusstsein deswas noth thut, aufgeht, daß sie sich also nie weit wa der Natur entfernen kann, während jede praktische Sypothese nothwendig optische Täuschungen zur Folge hat, welche Wahrheit und Irrthum gar nicht mehr von einanter unterscheiden lassen. Wer Jacobi's Krankengeschiehter mit Bedacht gelesen hat, wird im Wesentlichen meimen Urtheil wohl beipflichten. Auch die Konsequenz seiser Grundsätze muß ich achtend hervorheben, zumal da e durch bereitwilliges Anerkennen der sittlichen Prinzipien ich machdrücklich gegen demoralisirende Lehren er-Hirt. Ist man einmal durch seine Denkweise zum Sensessistes bestimmt, so sei man es von ganzem Herzen, und versische nicht die Grundsätze des Denkens durch ein Amalgamiren ganz disparater Begriffe, so dass Psychologie and Physiologie eine Mummerei treiben, wo man jedem Setz erst die Larve abziehen muß, um nachzusehen, was hinter dieser eigentlich verborgen ist. Dies Versteckpiel ist ein schlechter Humor, der durchaus keine Kritik \*Kommen läßt, und eine gar nicht auszutilgende Sprachwirrung hervorgebracht hat, in welcher zuletzt niemand weiß, was er selbst denkt und will, und noch weiger, was andere mit ihren Worten gemeint haben.

Ohne zu wiederholen, was ich über die Nothwendigkeit einer psychologischen Deutung des Wahnsinns vielfältig ausgesprochen habe, welche von Jacobi entschieden zurückgewiesen wird, erlaube ich mir nur ein Paar Ausstellungen an seiner Lehre zu machen. Sie betreffen vornämlich den Uebelstand, dass man derselben folgend nie zu einem wissenschaftlichen Ueberblick der Seelenstörungen gelangen kann, welche durch das ganze Gebiet der Nosologie zerstreut, nicht einmal nach den Abtheilungen derselben klassificirt werden können. Denn da jede Krankheitsform mit und ohne Irresein auftreten kann; so muß die Darstellung des; letzteren jedesmal rein individuell sein, und so hat Jacobi sie auch stets gehalten, indem er jeden Fall in seiner konkreten Eigenthümlichkeit auftreten läßt. Nur räume ich ihm gern ein, dass unsere nosologischen Eintheilungen nur Nothbehelfe sind, um die Fülle des Erfahrungsstoffs in einer erträglichen Ordnung aufzustellen, aber keinesweges die Hauptschemen des pathologischen Naturwirkens zur Anschauung bringen; daß also jede Akkomodation der Arten des Irreseins an ein beliebiges nosologisches System eigentlich nur ein subjektives Verfahren sein, und neuen Streit herbeiführen würde. Indess wir müssen uns doch zu irgend einer Gruppirung der Thatsachen bequemen, wenn wir nicht jeden leitenden Faden verlieren wollen. Wie nothwendig auch für die Praxis das streng ste Individualisiren ist; so muss doch die Wissenschaf gerade den entgegengesetzten Weg einschlagen, weil sons jeder einzelne Fall isolirt dasteht, keinen Schluß auf kun tige Fälle gestattet, mithin keine allgemeinen Ergebniss gewonnen werden können, und die reichste Erfahrung ni zur Uebereinstimmung mit sich gelangt, da sie die unen liche Zahl möglicher Fälle nur zum kleinsten Theil e schöpfen kann. Wenn daher Jacobi allgemeine Forme z. B. Tobsucht, Melancholie, durchaus nicht gelten lase will, sondern sich darauf beruft, daß jede derselben dur die mannigfachsten ursachlichen Verhältnisse bedingt se

inn, und daher unter keinen allgemeinen Begriff zu bringen ei; so pflichte ich ihm darin keinesweges bei. Es gest allerdings gewisse Grundbedingungen deutlich herwirtender Formen, bei denen man nur die zahllosen intwicklur Variationen von allgemeinen Gesetzen untersteile nuß, welche sich nie verleugnen, und allein den kante zu einer tiefer eindringenden Beurtheilung gehaltmen. Nur in sofern ist Naturforschung möglich, is wir von einzelnen Erscheinungen zu allgemeinen Gescha aufsteigen, und wenn Jacobi diese im Bereich der matischen Verhältnisse des Wahnsinns nicht finden konnte, wil sie dort auch wirklich nicht existiren, so folgt darm meh keinesweges, daß man sie nicht an einem ganz wen Orie zu entdecken vermöchte.

Asch muß das Verfahren, alle früheren Lebenszustände n ina pathogenetischen Entwickelung des Wahnsinns zu besten, zu mannigfachen Täuschungen Veranlassung geka, wenn es nicht den Korrektionen der psychologischen Duting unterworfen wird. Aus Jacobi's Ansicht folgt whenig, dass jeder körperliche Zustand im ursachliden Verbaltniss zum vorhandenen Wahnsinn stehe, weil ther dech seinen Ursprung haben will, vorher aber gewiede, dass er der Begleiter jeder körperlichen Krank-Ausnahme sein könne. Der Arzt darf mithin 🚰 nicht lagen, ob irgend ein vorhandenes Körperleiden vielleicht nicht als ein zufülliges außer aller eigentlichen Besiehug zum Wahnsinn sei; er muß ersteres als ein gegines Faktum annehmen, und letzteren von ihm ableita da dieser als ein blosses Symptom niemals Ausdruck ins zibstständigen Zustandes sein soll. Wir werden der in der Folge sehen, dass wirklich in sehr vielen Fälla ein rein zusälliges Verhältniss zwischen Wahn und perkiden statt findet, welche dann ganz unabhängig einander verlaufen. Und wie dann, wenn die schärfbiagnose gar kein organisches Krankheitsbild ausmitkann, sondern höchstens einige unbedeutende, zusammenhangslose Funktionsstörungen sich darbieten, die man nicht einmal von dem Begriff der relativen Gesundheit ausschließen, oder etwa nur eine Aegritudo nennen darf, welche als solche gar keine bestimmte pathologische Bedeutung hat, und am wenigsten die Seele aus ihren Angelaheben kann?

## §. 110.

Ueber Pinel's, Esquirol's und Georget's Lehre.

Pin el vereinigte in sich so ausgezeichnete Eigenschaften des Geistes und Herzens, und arbeitete mit so großem Eifer an der wissenschaftlichen Begründung der Seelenheilkunde, bekämpfte mit so edlem Muthe die schreienden Missbräuche, welche sich unter dem Schutze barbarischer Vorurtheile in den Irrenanstalten behaupteten, dass er für immer einen höchst ehrenvollen Rang in der psychiatrischen Litteratur einnehmen wird. Wenn sein Werk \*) auch nicht ganz seinem Titel entspricht, weil es eine streng wissenschaftliche Methode vermissen läßt, ohne welche das Beiwort philosophisch seine wesentliche Bedeutung verliert; so mus man ihm doch das Zeugniss geben, dass er durch einen sehr freien und sicheren Takt der Beobachtung geleitet, zahlreiche Wahrheiten entdeckte, und dadurch der Wissenschaft ganz neue Bahnen brach.

Vor allem sind wir ihm den Zoll warmer Verehrung für seine wahrhaft menschenfreundliche und hochherzige Gesinnung schuldig, mit welcher er die Ketten der unglücklichen Geisteskranken brach, sie gegen die Mishandlungen roher Büttel schützte, und aus tief sittlichem Bewußtsein die Ueberzeugung schöpfte, das noch in der Brust sinnloser Kranken die unvertilgbaren Gefühle der Ehre

<sup>\*)</sup> Traité médico-philosophique sur l'aliénation mentale, sec édit. Parls 1809.

be und des Rechts sich regen, welche gegen jeden emstuden Zwang in Wath ausbrechen, aber richtig geleitet den Kranken wieder mit sich und ihren Verhältnissen szeiken, und sie dem Erwachen der Vernunft entgegen fibren. Hinreichend bekannt ist es, mit welcher Ent. schlossenheit er alle mittelalterlichen Vorurtheile besiegte, de Wahnsinnigen, rettungslos verloren, gleich den Amittigen aus aller menschlichen Gesellschaft verstoßen. mi mr Verhüthung jedes Schadens in Bande geschlagen waden mülsten, und welche fast wunderbare Erfolge seine rimlichen Anstrengungen krönte. Er hat in seiner Schrift sin genaue Rechenschaft von den durch ihn bewirkten Reimme in Bicetre gegeben; jedoch erscheint sein Verdienst in time nech glänsendern Lichte in einer Abhandlung, welche uter seinem Nachlasse vorgefunden, in den Memoires à l'Académie de Médecine mitgetheilt, und in Berend's Jernelistik des Auslandes (Novemberheft des Jahres 1835) Besetzt abgedruckt worden ist. Jene günstigen Erfolge warea für sein ganzes Leben entscheidend, und bestimmten unbänderlich die Richtung seines Denkens. Denn verbent werden nun insgesammt alle Maassregeln, welche uch von einer nur allzu verwerslichen Seite gezeigt hatten, megeschlossen wurde nicht minder der roh empirische Gebeuch von Aderlässen, Purgirmitteln und Sturzbädern, welche their die Kräfte der Kranken erschöpften, und dadurch hing einen unheilbaren Blödsinn hervorbrachten, theils, namentlich die Bäder, an und für sich als Misshandlangen erschienen, die ein blinder Schlendriun anwundte, w jeden Widerstand der Kranken zu vertilgen. Hieraus legie auch nothwendig, dass Pinel alle medizinischen Lehraitze, ans denen man die Anwendbarkeit eines sol-Verfahrens rechtfertigte, verwerfen musste, und sich wich genothigt sah, das Studium der Geisteskrankheila scradezu von vorne anzufangen.

Ham brancht nur den kurzen historischen Ueberblick zu lesen, welchen er seinem Werke vorangeschickt hat, Sodenheilk II.

um sich zu überzeugen, dass er die Werthlosigkeit der v ihm erschienenen Schriften hinreichend durchschaut hat um jede Anleitung durch sie völlig zu verschmähen. We er mit wenig Worten auch Stahl's gedenkt; so begre man leicht aus seiner ganzen Stellung, das ihm dies große Denker viel zu fern stand, als daß er in den Ge desselben hätte eindringen können. Denn welche Berü rungspunkte hätte wohl ein Franzose aus der letzten Z. des vorigen Jahrhunderts, wo sein Vaterland ganz von de Lehren der Encyklopädisten, durchdrungen war, mit de sinnschweren Deutschen gehabt, der sein tiefstes Denkaus einer religiös-sittlichen Weihe schöpfte, und dem d Wissenschaft nur in sofern etwas galt, als sie das gött che Gesetz der Naturordnung zur Erkenntnis zu bring yermag? Pinel hätte seine ganze Zeit und deren Ric tung verleugnen müssen, um sich su einer solchen Ansic zn erheben, welches von ihm zu fordern eine auffallent Abgeschmacktheit sein würde. Vielmehr muß man es en schuldigen, wenn er von den liberalen Ideen, wie sie d mals selbst in den besten Köpfen herrschten, oft über di Grenzen der sittlich strengen Forderungen hinausgestihr eine gewisse Nachsichtigkeit überall aus seinen ethische Urtheilen hervorblicken lässt, welche sich aus der damali gen Stimmung des französischen Volkes leicht erklärt. Den was ist natürlicher, als daß eine Nation, welche Jahrhu derte hindurch unter der Geissel des ärgsten Despotiern schmachtend, sich nur su oft das Bewußtsein menschlich Würde und Selbstständigkeit versagen mußte, nach exra gener Freiheit sich in ihrem Selbstgefühl übernimmt, selbst da für Verierungen Schonung und Duldung forder wo eine praktische Philosophie, welche ihre Aufgabe steht, sie verweigern muss? Eben deshelb verrückte P nel sich nur zu oft den Gesichtspunkt, und hielt für tomatische Ausbrüche einer zerrütteten Lebensthätigke was seinem inneren Wesen nach nichts weiter ist, als gellose Leidenschaft, und deshall in einem ganz anden

ime behandelt werden muß. Dies führte ihn zu prakisten Widersprüchen, indem er die Vorschriften von Milde mi Stenge durch einander warf, über deren Anwendung ma ur dann richtig urtheilen kann, wenn man aus dem immus Selbstbewußstsein der Kranken die Nothwendigbit terisen oder anderen zu entwickeln weiß.

finel faste daher den Entschluss, durch Beobachby ox die bei einer großen Anzahl von Geisteskranin agenein vorkommenden Erscheinungen zu ermitteln. es den wesentlichen Thatsachen durch Induktion zu in kiterden wissenschaftlichen und praktischen Begrifh a gelangen. Mit lobenswerther Aufrichtigkeit bein a, dass er dem Directeur de police interieure, Pusin, sehr viel verdankte, und aus allen seinen Urthe diesen erhellt, dass derselbe ein ungemein bistoller und sittlich höchst achtbarer Mann gewesen nie, der nicht befangen durch medizinische Schulbuik, gleichsam durch natürlichen Instinkt getrieben, mbre Sachverhältniss deutlich zu ahnen, ja oft bemet u erkennen vermochte, und sich dadurch einen word glicklichen Takt in der psychischen Behandte hen erwarb, für welche ihn der lebendigste Merkwürdig genug war Pussin's com eben so ausgezeichnete Frau, welche oft derd inche Impromptü's, deren Pinel mehrere an-Mr., Cesteskranke ihrer Absicht gemäß zu leiten, ja what gestriche Rasende geschickt zu entwassnen wußte.

Das Verhältniss Pinel's zu Pussin muß überhaupt ein einschamliches gewesen sein, weil letzterer die eigentliche bei hudhabte, folglich den wesentlichen Theil des psychillarischens besorgte. Pinel erscheint dabei fast nur als kinder Zuschauer, und er bemerkt es ausdrücklich, daß is Reklamationen gegen Pussin's Anordnungen gelten ließ. Werhältnis, welches sich so leicht nicht wiederholen ist, von Reil gemeint worden ist, als er dem Irrenarzte einen beiserene wollte?

Ohne irgend ein Räsonnement wurde in Bicêtre, und sp ter in der Salpetrière eine für die damalige Zeit sehr va treffliche Praxis durch die Ueberzeugung begründet, da jede unnöthige Härte und Strenge aus der Behandlung d Geisteskranken verbannt, durch herzgewinnende Theilnahr ihr Vertrauen angeregt, ihre Hoffnung geweckt, und son die ûnterdrückten besseren Gefühle in ihnen neu bele werden müßten. Zahlreiche günstige Erfolge hatten e Richtigkeit dieser Ansicht den geisttödtenden Wirkung einer barbarischen Routine gegenüber allzu nachdrückli bekräftigt, und sie stand mit der edlen Gesinnung der a nannten Personen zu sehr im innigsten Einklange, als d nicht hierdurch unwiderruflich der Gesichtspunkt här bezeichnet werden sollen, auf welchen Pinel sich i seinen Beobachtungen stellte.

Zunächst ergab sich hieraus die Nothwendigkeit, al Geisteskranken in mehrere große Abtheilungen zu bringe um die Tobsüchtigen, welche Unruhe, Störung, ja Gesal um sich verbreiten, gänzlich von den ruhigern Krank abzusondern, welche ihrerseits wieder in verschiedene Kla sen getheilt, und in getrennten Räumen untergebracht wu den, je nachdem sie entweder nach überstandener Rascri in einen harmlosen, ruhigen Zustand übergegangen, nu moch mit einzelnen Wahnvorstellungen behaftet, oder a Reconvalescenten der Beschäftigung und genau geregelt Lebensweise fähig, oder als Melancholische der schonen sten Behandlung bedürftig, oder als Blödsinnige und a serdem Unheilbare nur noch der allgemeinsten Pflege t nöthigt waren. Dieser seitdem als die vornehmste Maa regel in der Oekonomie der Irrenheilanstalten allgeme anerkannten Einrichtung verdankte Pinel den Vortheil, den Geisteskranken in der seinem Zustande entsprecher sten und natürlichsten Lage zu beobachten, und sie leite ihn auf die Feststellung der dem sinnlichen Ansche nach verschiedenartigsten Formen der Seelenleiden, die als Tobsucht, Melancholie, Verwinstheit und Blödeinn

nidnete. Unstreitig ist diese Eintheilung, wenn sie als & mechliefsliche und oberste gelten soll, mit großen Mangin behaftet, weil die Betrachtung dadurch nicht auf den eigentlichen psychologischen Grund, auf die unmittelbare Abstancing des Wahnsinns aus der ihm entsprechenden Leidenschaft geleitet wird; auch ist der Begriff des fixen Wahn as Melancholie viel zu eng gefaßt, weil die Gemilisteression in den meisten Fällen der von Esquirol statin bestimmten Monomanie fehlt. Indess hatte Pisel doch so viel damit gewonnen, daß seine Beobachtung ciam therwiegend psychologischen Charakter annahm, so er die jeder der genannten Formen eigenthümlichen Vuhältnisse der Seelenverfassung am stärksten hervor-, die is begleitenden Körperzustände aber wirklich zu sehr in den Himtergrund treten läßt. Er stellt daher mit großer Intimutheit den bei der Tobsucht obwaltenden Aufruhr alex Geistes - und Gemüthskräfte, die Koncentration derwhen auf eine herrschende Vorstellung bei der Melancho-Le, die völlige Aushebung der Ordnung und des Zusammehanges der Seelenthätigkeit in der Verwirrtheit, ihre nehr oder weniger vollständige Unterdrückung im Blödsan beraus, und man muss ihm das Zeugniss geben, dass whe uhlreichen Bemerkungen hierüher meistentheils aus citer schafeinnigen Zergliederung naturgetreuer Beobachtungen geschöpst sind, und daher für immer ihren Werth behaupten werden. Nur lässt er sich doch auch oft wieder von der in Frankreich vorherrschenden sensualistischen Philosophie zu falschen Bestimmungen verleiten, z. B. wenn er sagt, dass das Urtheil von dem Vorrath an sinnlichen Vesstellungen abhängig sei, als ob dabei nur der sinnliche Steff in Betracht käme, und nicht auch die intellektuelle Left, welche demselben erst die Form giebt. Ueherhaupt wit ihm der Sensualismus oft arg genug mit, vernäm-🖦 wenn er nach Sitte der Franzosen jede selbetständige pehologische Forschung als Ideologie verschmähte, mit wichem Namen er ochwerlich einen bestimmten Begriff

verband, und wodurch er sich jeden Weg zu einer tiel ren Analyse des eigentlichen, dem Wahnsinn zum Grune liegenden Triebwerks abschnitt. Er hielt dasselbe für u erreichbar jeder Forschung, nachdem Locke, über desei Standpunkt er nicht hinausging, sich vergeblich mit ein logischen Erklärung bemüht hatte, welche auch bei d Pathogenie des Wahnsinns völlig unbranchbar ist. Inde war Pinel unbefangen und scharfsinnig genug, um die Le denschaften als die vornehmste Quelle derselben zu erke nen, daher er auch die größte Ausmerksamkeit auf a richtete, und die meisten Krankheitsfälle in einer so deu lichen genetischen Reihefolge der Seelenzustände und ihr Erscheinungen schilderte, dass man sich darüber verwun dern möchte, wie es ihm fehlschlagen konnte, den psychlogischen Faden aufzufinden. Ueberhaupt wird man durc das Lesen seiner Schrift stets zur lebendigsten Anschaum eines Irrenhauses geführt; man fühlt sich immerfort vo der Ueberzeugung durchdrungen, dass er keinen Satz nie dergeschrieben hat, der nicht aus zahlreich wiederholte Beobachtungen geslossen ist, denen nur eine tiesere wie senschaftliche Durchdringung fehlt, um ihren Inhalt z präcisen Begriffen auszuprägen.

Da also Pinel den inneren Zusammenhang der Er scheinungen des Wahnsinns nicht fand, so blieb ihm nicht weiter übrig, als eine Zusammenstellung aller in ihrer är seren Form ähnlichen Fälle. Die Analogie des Wahnsins mit den Leidenschaften leuchtete ihm nicht ein, obgleie aus den inneren Verhältnissen derselben ersterer in seine meisten Erscheinungen erklärt werden kann; eben so winig bekannte er sich zu irgend einer einseitigen somatisei pathologischen Ansicht. Es blieb ihm also nichts weiß übrig, als die innere Ursache, den sureichenden Grund die Wahnsinns für einen völlig unerklärbaren Lebenszustauzu halten, dessen Bestimmung er mit Ausschluß jeder gwagten Hypothese kaum in einigen verstohlenen Aeußerungen anzudeuten wagt. Nur gelegentlich, und ohne d

guies Gewicht darauf zu legen, spricht er von der Mais is dem Erzeugniss einer pathologischen Ausstrahlung. welche, von den Unterleibsorganen ausgehend, den Kopf ageit, and su ihm das Blut reichlicher hinauftreibt; so wie and sein Hintiberneigen zu einer somatischen Theorie ach dach verräth, dass er die Tobsüchtigen mit delirimin Reberkranken vergleicht, die durch blinde Impulse statich su ihren gewaltsamen Handlungen angetrieben rada. Indem er somit das fortwirkende leidenschaftide Meiv bei der Tobsucht ganzlich übersieht, und darzi zine Forderung einer möglichst schonenden Behandgiadet, widerspricht er sich auffallend, indem er anbeneits eben so nachdrücklich die Nothwendigkeit gelim meht, die Tobeüchtigen durch die Autorität eines werichlichen Gesetzes in die Schranken des Gehoren der Furcht zurückzuweisen, und dadurch ihren Aufn dimpfen. So musste der Mangel an wissenschaftiche Einheit der Begriffe nothwendig ein Schwanken in mica praktischen Vorschriften zuwege bringen, ein Uebeland, der nur durch seinen sicheren Takt und sein richigs sittliches Gestihl aufgewogen werden konnte. Denn te bezichnet an mehreren Stellen in den stärksten Austhin gewisse Laster und moralische Entartungen mander Wansinnigen, unbegrenzten Hochmuth, Frechheit, Bulei, md urtheilt über die dagegen zu ergreifenden Malagea mit aller Strenge eines erfahrenen praktischen Philosphen. Diese theoretischen und praktischen Wider-Piche deuten unverkennbar darauf hin, dass jeder, der wie Pinel geläuterte sittliche Grundsätze mit dem Sensalimas verbinden will, weder im Denken, noch im Handela mit sich in Uebereinstimmung kommen kann, und immerfort seine logischen Verirrungen durch die sogenannte dersensagacität wieder gut machen muß, welches ihm der aus Mangel an durchgreifender Reflexion nur zu oft aiklingt.

So wurde der Gesichtspunkt, den Pinel bei der Beob-

achtung festzuhalten suchte, ummerklich aus einer vorvvaltend psychologischen Ansicht in das Gebiet der somatischen Pathologie hinübergespielt, wodurch er sich in die Nothwendigkeit versetzt sah, sich Rechenschaft über die Methode der ärztlichen Forschung abzulegen. Hier erscheint er abermals in dem Lichte, eines aufgeklärten Denkers, der durch die griechischen Meister der ärztlichen Beobachtungskunst, vornämlich durch Hippekrates und Aretäus geleitet, vor Allem nach einer reinen Naturanschauung strebte, um durch Betrachtung des ungestörsen Verlaufs der Krankheiten die wahre Heilmethode zu erspähen. Mit strengem Eifer, wie ihn mur ein edler Sinn fär objektive Wahrheit einslößen kann, erklärt Pinel sich nachdrücklich gegen den Schlendrian einer blinden Empirie, welche, ohne irgend einen leitenden Begriff, nach unzähligen Mitteln hascht, sie gedankenlos in Anwendung bringt, dann leichtsinnig verwirft, und ihre verderbliche Manier besonders durch die Vorliebe für heftig, ia erschütternd wirkende Arzneien verräth, also mit einem Worte die Ordnung umkehrt, indem sie erst handeln und dann beobachten will; da doch die Technik, wenn nicht der Erkenntniß, die nur allzuoft versagt ist, doch der verständigen Betrachtung und umsichtigen Erwägung aller Umstände erst nachfolgen soll. Er ging vielmehr von der die griechischen Aerzte leitenden Ueberzeugung aus, dass die Natur selbst die Krankheiten um so sicherer heilt, je weniger sie durch Gewaltstreiche in ihrem Wirken gestört, je mehr letzteres durch Entfernung aller zufälligen Schädlichkeiten geschützt und vorsichtig unterstützt wird. selbst spricht diesen Grundsatz wiederholt als Methode expectante aus, die bei seiner vorkerrschenden Neigung zur Milde und Schonung um so mehr Anklang und Gewicht fand, und ihn daher in dem Entschlus bestärkte, die Kranken so viel als möglich in Verhältnisse zu versetzen, wo man sie ruhig gewähren, namentlich die Tobsüchtigen ihre Aufregung austoben lassen kann, nachdem sie außer Stand

sesetzt waren, sich und anderen zu schaden. Diese Anscht würde des höchsten Lobes würdig sein, wenn Pinel nicht übersehen hätte, dass die Grundbedingung der Geisteskrankheiten sich wesentlich von der der somatischen Krankheiten unterscheidet, ja derselben geradesu entgegen gesetzt ist. Jene nämlich schließen als leidenschaftliche Zustände eigentlich jede Selbsthülfe der Natur m, cher bei ihnen das Heilmotiv in der Regel ein äußeas ist, werüber künftig das Nähere; dagegen sind die Körperkrankheiten nach Stahl's Lehre Renktionen der Naterheilkraft, und tragen den Grund der Genesung in sich, welche als eine stetig fortschreitende Entwickelung der mithlichen Heilvorgänge zu Stande kommt. Pinel gesteht selbst, daß Geisteskranke im Schoofse ihrer Familie ist nie genesen, sondern nur durch den Inbegriff aller die Organisation einer zweckmäßigen Irrenheilanstalt konstiwirenden Maaßregeln zur Besinnung gebracht werden könsen; er erläutert die meisten der hier in Betracht kommeaden Bedingungen so vollständig, und bestimmt ihre Anwendbarkeit größtentheils mit so richtiger Einsicht, daß er das wahre Sachverhältnis lebhaft geahnt hat, wenn er sich zicht zum deutlichen Bewußtsein darüber gekommen 🖦 Ja er spricht sich an zahlreichen Stellen so unzweidertig ther die Nothwendigkeit aus, die Wahnvorstellungen der Kranken beharrlich zu bekämpfen, er macht dies Verfahren am einzelnen Beispielen so anschaulich, und bezeichnet die Hindernisse desselben, z. B. eine unbeugsame Hartnickigkeit des Charakters, eingewurzelten und unmäsigen Stolz, verjährte Vorurtheile, fanatische und schwärmerische Religionsbegriffe so deutlich, dass er geradezu im Widerspruch mit seiner Theorie, wenn man die abstrakte Verstellung eines somatischen Leidens so nennen will, den Weg einer nur durch psychologische Grundsätze zu rechtertigenden Praxis eingeschlagen hat.

Diese hier nur in den allgemeinsten Zügen entwikkelte Amicht Pinel's hätte die schönsten Früchte tragen müssen, da sie eine völlig anbefangene Anschauung der Thatsachen begünstigte, ja geradesu forderte, wenn die Mehrzahl der Aerzte nicht durch die entschieden somstische Richtung ihres Denkens wieder von ihr abgeleitet worden wäre. Eben deshalb ist in der neueren psychiatrischen Litteratur viel zu wenig auf ihn Rücksicht genommen worden, denn die unpartheiische Würdigung seiner Lehre hatte zur Ueberzeugung führen müssen, dass es zur Heilung des Wahnsinns, welche ihm bekanntlich im vorzüglichen Grade gelang, durchaus keines komplicirten therapeutischen Apparates bedarf, daß mithin alle materialistischen Deutungen, durch welche ein solcher gerechtfertigt werden soll, völlig unstatthaft sind. Wir aber wollen seine reiche Erfahrung als vollgültiges Zeugniss aufstellen, dass wir uns nicht in praktische Verlegenheit setzen, wenn wir dem alleinseeligmachenden Glauben an die absolute Nothwendigkeit schulgerechter Arzneiformeln entsagen, und das blinde Vertrauen auf ihre Kraft, den wahnhethörten Geist zu entzaubern, einen Aberglauben nennen. Außerdem ist aber Pinel noch dadurch eine namhaste Autorität in der Psychiatrie geworden, dass er die Bahn brach, auf welcher Esquirol, und sam Theil auch Georget fortgeschritten sind.

Gleich Pinel hat Esquirol einen Europäischen Ruf erlangt, und zwar mit Recht, weil seine Schrift. auf genügende Weise darthut, daß seine gepriesene Geschicklichkeit aus einer tiefen Anschauung des wahren Sachverhältnisses und einer tüchtigen Reflexion über dasselbe hervorgegangen ist. Unstreitig ist er als der Schüler Pinel's der Richtung desselben im Wesentlichen treu geblieben,

<sup>\*)</sup> Bekanntlich hat Esquirol bis jetzt seine Ansichten noch nicht im Zusammenhange, sondern nur bruchstücksweise im Die tionnaire des sciences médicales und in anderen Abhandlunges vorgetragen. Aber die Zusammenstellung seiner zerstreuten Auf sätze durch Hille lässt die ihn leitenden Begriffe deutlich genus erkennen

ud hat sich von demselben den Sinn für reine Naturlebechtung, die entschiedene Vorliebe für höchste Einficheit der pathologischen und therapeutischen Methode,
die Erfercht vor dem Naturwirken in der ungestörten
Latwickung des Krankheitsverlaufs, die Schonung und
hilte is der Behandlung der Kranken angesignet. Indess
dad die Vorarbeiten seines Lehrers wurde er in den Stand
gunt, ungleich weiter fortzuschreiten; denn wenn bei
jum die psychologische Ansicht schom wesentlich verlemente, und nur aus Mangel an tiefer wissenschaftlieber
lepindung mehr angedeutet als bestimmt ausgesprochen
wurde, so kam sie dagegen bei Esquirol theilweise zur
wählnigen Entwickelung. Es offenhart sich dies zutächt in seinen ethischen Urtheilen über die Leidenschafin als Ursachen des Wahnskuns"), wordber sich swar

<sup>\*)</sup> Zum Belege nur ein Paar Stellen: "Die in Frankreich ni dreißig Jahren erfolgten Veränderungen der Sitten haben selenstörungen berbeigeführt, als die politischen Stürme. De ster Gewohnheiten und Ansichten hat man gegen spekulain lice and Neuerungen vertrascht. Die Religion tritt nur and bei den wichtigsten Handlungen des Lebens auf, und spenid in Ungläcklichen nicht mehr Trost und Hoffmung; die reli-Fin land führt das Herz nicht mehr durch die engen und thinings Pfade des Lebens, der Egoismus hat alle Wärme des Ames vanichtet, und die Quellen des Gefühls ausgetrocknet; Miles Glick hat mit der gegenseitigen Zuneigung, Werthsidning und Liebe, kurz mit der wechselseitigen Anhänglichkeit wirkit; jeder lebt für sich, und der Zweck menschlicher Verright, das kommende Geschlecht mit dem gegenwärtigen zu behinden, geht verloren. Die Bande der Ehe sind nichts wei-47, 🖦 ein Spielwerk, das sich die Reichen aus Spekulation oder Estaliebe bereiten, und die das Volk theils aus Geringschätzung Ar de Diener der Kirche, theils aus Gleichgültigkeit und Lüderlehleit verachtet. Die Erziehung wird, je fehlerhafter sie ist, ach die Verladerungen der Sitten um so länger bemerkber machen. Im giebt sich Mübe, den Geist zu bilden, und acheint su vorfracen, date das Herz so gut wie der Geist der Bildung und Verclims bedarf. Die oft lächerliche und traurige Affenliebe der

Pinel eben so deutlich erklärt, ohne jedoch die innere Uebereinstimmung und die durchgreifende Analogie der Leidenschaften mit dem Wahnsinn zu ahnen. Esquirol faßt dagegen mit deutlichem Bewußtsein diesen Zusammenhang in bestimmt ausgesprochenen Begriffen auf, und hätte dieselben nur in allgemeine Anwendung zu bringen gebraucht, um eine vollständige psychologische Theorie des Wahnsinns aufzustellen. Wie wahr dies sei, ergiebt sieh nicht blos aus seinen im vorigen Theile (S. 226) bereits mitgetheilten Bemerkungen, sondern auch aus den unten eingerückten Sätzen\*). Es entging seinem Scharf-

Aeltern unterwirft den Verstand des reiseren Alters den Launen der Kindheit. Jeder giebt seinen Kindern eine höhere Erziehung, als es don Aeltesa und Kindern ihren bürgerlichen und populiren Verhältnissen nach gut ist, und die Folge ist, dass die Kinder das Wissen ihrer Aeltern, wie die Beurtheilung ihrer Erfahrung verschien. Das Kind, eben so gewöhnt, allen seinen Neigungen zu folgen, wie aller Widerwärtigkeiten entwöhnt, wird schnell zum Manne, und unterliegt den Wechseln und Unfallen, die das menschliche Leben bewegen. Bei dem geringsten Widerstand und Unglück tritt die Zerrüttung auf: der schwache Funken der Vernunft ist ohne Stütze, während die Leidenschaften ungezügelt und unbändig den schwachen Keim derselben versichtes. Rechnet man zu diesen Ursachen noch die Lebensweise des weiblichen Geschlechts in Frankreich, den Milsbranch, den sie mit den Vergungskunsten treiben, ihren übertriebenen Hang zur Remancalektüre, zur Putzeucht, zu allem Eitlen und Unnätzen u. s. w., dann überraschen die Unordnungen der öffeutlichen Sitten und des Privatlebens eben so wenig als die Menge der Seelenstörengen, denn es ist unbestreitbar, dass des Menschen physisches Wohlsein und seine ganze Gesundheit von seinem moralischen Gute, der Tugend, abhängig ist." Pathologie und Therapie der Seelenstörungen. S. 51 ff.

\*) "Es giebt Fälle der Seelenstörungen, in denen der Wille allein gestört, und das Individuum der Herrschaft desselben entsogen zu sein scheint; es ist seiner Entschlüsse nicht mehr mächtig, wird unwillkührlich zu regelwidrigen Handlungen getrieben, die es selbst nicht billigte. Einige, wie verurtheilt zur Rube, zum Stillschweigen und zur Unthätigkeit, können durchaus nicht

blick nicht, dass die Leidenschaften in die ihnen entprechenden Formen des Wahnsinns unmittelbar sich fortseizen, und deren fortwirkende Grundbedingung ausmachen,
deher er geradezu den religiösen Wahn, die Dämonomanie, Erstomanie als höchste Entwickelungsstusen der gleichnaugn Leidenschaften bezeichnet, und die Bedingung
ihm Tebergangs in jene, namentlich als solche ihr Vorlanden in gewissen Zeitaltern bezeichnet, welche, inden bald dieses, bald jenes Gemüthsinteresse ihnen eine
entschiedene Richtung gab, auch die derselhen entsprechende Form des Wahnsinns begünstigen, und sie in größter Zahl hervorbringen mußten \*). Hierdurch setzt er sich

de Macht, die sie sesselt, bezwingen; andere gehen, aprechen, ingen, tanzen, ohne dass sie sich dessen enthalten können, sie ntwischen der Anstalt, oder ihren Verwandten, ohne einen anderen Beweggrund, als eben wegen des Bedürfnisses zu gehen; sie laufen einige Tage, und vergönnen sich kaum Zeit, einige Nahrung zu sich zu nehmen; andere werden zu Thaten der Wuth fortgeriesen, die sie nachher beseufzen. Diese unaufhaltsamen Richtsagen und Entschließungen scheinen von dem Willen unabbineig, und von blinden Antrieben beherrscht zu sein; man darf sie aber nicht, wie einige Schriftsteller gethan baben, als automatische betrachten. Der Mensch ist tene Maschine, er empfindet und entschliefst sich, wenn such falsch und gebunden; die Gestörten, sagt Locke, sied denen zu vergleichen, die falsche Grund- und Vordersätze seitellen, nach denen sie richtig urtheilen, obgleich die Schlüsse nothwendig irre werden müssen. - Fügt man noch hinzu, daß Gestörte durch starke und hestige Leidenschaften beherrscht, und durch diese die Empfindungen, Gedanken, Urtheile und Entschlielangen verändert werden, so begreift man, was von den automatischen, maschinenartigen Bestimmungen zu halten ist. Alle Seelenstörungen, haben ihr ursprüngliches Muster in einigen Leidenschaften, sie haben daher, wie ihre sie charakterisirenden Symptome, alle Züge der Leidenschaft, die ihnen gleicheem aufgedrückt sind." A. a. 0. 8. 13.

<sup>\*) &</sup>quot;So wie die anhaltende Reflexion auf einzelne Individuen, so wirken herrschende Ideen auf die ganze Bevölkerung, die hers-

in den unberechenbaren Vortheil der historischen Forschung, über deren Bedeutung ich mich schon früher (§. 197.) æklärt habe.

Aus dieser richtigen Erkenntniss folgerte Esquirol den Begriff der Monomanie, deren psychologischer Ursprung am leichtesten zu erkennen ist, weil bei ihr die Seelenkräfte noch mit hinreichender Stetigkeit und Folgerichtigkeit zusammenwirken, um die herrschende Leidenschaft unter dem Ausdruck einer sixen Idee als die Bezeichnung ihres gegenseitigen Verhältnisses, als den gemeinsamen Zweck ihrer Thätigkeit, als leitenden Faden durch alle Verstandesoperationen und Willensbestrebungen, folglich als den Mittelpunkt hervortreten zu lassen, von welchem alle Erscheinungen im Zusammenhange und in ihrem verschobenen Verhältnis zum objektiv richtigen Bewuststein übersehen werden können. Wäre Esquirol zu einer schematischen Uebersicht aller Leidenschaften gekommen, so würde es ihm ein Leichtes gewesen sein, eine

schenden Ideen jedes Jahrhunderts haben ihre Einwirkung sowohl auf die Häufigkeit, als den Charakter der Seelenstörungen ausgenbt, und es scheint, wenn die Köpfe sich neuer Ansichten bemächtigt haben, als ob sie solche nicht wieder los werden könnten. Mit dem Christenthum trat die religiöse Melancholie suf; der ritterliche Geist, der auf die Kreuzzüge folgte, vermehrte die erotische Melancholie; mit den bürgerlichen Religionsunruhen erschienen die religiösen Melancholieen wieder, und brachten zugleich die Magie und Hexerei in Gang. Die Freiheits- und Umwälzungeideen haben in Frankreich, wie in andern Ländern viele Köpse verwirrt, und es ist bemerkenswerth, dass die Seelenstörungen, die seit dreißig Jahren in Frankreich ausgebrochen sind, immer den Charakter der Stürme, die Frankreich seit dieser Zeit in Bewegung setzten, annahmen. So giebt es keine Entdeckung, keine nege Einrichtung, die nicht bei einzelnen Individuen das erregende Moment zur Seelenstörung, oder die Ursache des Charakters derselben gewesen wäre. - Sobald der Papst nach Frankreich kam, wurden die religiösen Melancholieen häufiger; als Napoleon Könige ernannte, gab es auch viele Könige und Königinnen in den Irrenanstalten." A. a. O. S. 49 u. 54.

wistindige Tafel aller wesentlichen Formen des Wahnans aufzustellen, welche man indess bei ihm vermisst. Arch ist er in sofern in einem wesentlichen Irrthum bemen als er die Leidenschaften in natürliche, für welche ie leuch auch im wilden Zustande empfänglich bleibt, min skänstelte, welche erst Erzeugnisse der Civilisain m sollen, eintheilt. Dies ist nicht nur an und für with, weil jede Leidenschaft, auch wenn Afterkulis in noch so krauses Ansehen gibt, doch stets aus metanten Grundtrieben hervorgeht, und daher mehr der weniger bei jedem wilden Volke angetroffen wird, rem deselbe nur die ihr entsprechende Gemütheregung icht in sich erstickt hat; sondern es wird dadurch der briff der Civilisation, auf den es hier so wesentlicht ment, in ein falsches Licht gestellt. Welch eine sphistophelische Ironie des Schicksals würde es sein, was der Mensch seine Seelenkräfte nicht entwickeln, ndt zu diesem Zweck die gesellschaftlichen Verhältnisse publica könnte, ohne sich Leidenschaften einzuimpfen, ei dehalb in Gefahr des Wahnsinns zu schweben; wenn de geistige Leben mit seinem wesentlichen Gedeihand den Keim des Verderbens sur Reise brächte, und Rousseau's bekannte Paradoxieen gerechtfertigt Dass endlich Esquirol sieh in der Deutung der I and Verwirrtheit vergriffen hat, ist theils früher sim agedeutet worden, theils wird es noch künftig zur Indes erscheinen doch diese Ausstelbega als unbedeutend bei Erwägung der wahrhaft freiiniga und tief in die Geheimnisse der kranken Seele insingenden Forschung, durch welche Esquirol sich als in greker Meister seiner Kunst bewährt hat.

Auf eine würdige Weise schließt sich Georget an hiel und Esquirol an, mit denen er in den wesent-bisten Punkten übereinstimmt. Als ancien Interne de la division des Altenées de l'hospice de la Sal-parière, wie er sich selbst auf dem Titel seiner Schrift

( de la Felie, übersetzt von Heinroth, 1831 ) nennt, muste er nothwendig mit den Ansichten jener Männer innig vertraut werden; auch spricht er es bestimmt aus, dass Esquirol ihm seine Beobachtungen mitgetheilt habe. Auf den ersten Blick könnte es freilich scheinen, als ob er ein entschiedener Materialist sei, da er nicht nur jede eigentliche psychologische Deutung ablehnt, sondern auch seine Lehre in folgenden Sätzen zusammenfaßt: Die Verrücktheit (wie Heinroth das Wort Folie übersetat) ist ein Gehirnleiden; sie ist idiopathisch; das Wesen der hier obwaltenden organischen Störung ist unbekannt. Indess wenn man seine weitere Entwickelung dieser Sätze näher praft, überzeugt man sich bald, daß jenes idiopathische Gehirnleiden fast ein bloßer Name ist, der ihm nur dazu dient, die Aufmerksamkeit für die Werkstätte der Seelenthätigkeit und die in ihr vorgehenden krankhaften Veränderungen festzuhalten, und somit alle Vorstellungen abzuweisen, in denen die Krankheitserscheinungen der Seele nur eine Nebenrolle spielen. Man kann daher, ohne den Sinn seiner Lehre völlig zu verändern, sehr füglich jenen Begriff eines idiopathischen Gehirnleidens mit dem einer primitiven Seelenstörung vertauschen, und sich leicht überzeugen, daß er überall sich nahe genug an das wahre Sachverhältnis gehalten, und namentlich die wesentliche Bedeutung der Leidenschaften zum Theil sehr deutlich erkannt hat. Besonders setzt er sich durch seine Ansicht in den großen Vortheil, daß er die Selbstständigkeit und Abgeschlossenheit des auf die Seelenstörungen sich beziehenden pathologischen Prozesses in dem Sinne aufzufassen vermag, dass derselbe bei vielen Verrückten ohne irgend eine Störung anderer Funktionen bestehen kanns ja er geht sogar in seinem Eifer zu weit, indem er behauptet, daß die Symptome, die sich in anderen Organen offenbaren, immer nachfolgende, sympathische sind, daß also die Verrücktheit keine schon vorhandenen Krankheitszustände als Ursachen erkennt, da doch die unbefangene Boobachtung gans unstreitig sympathische Seelenstörungen nachweiset. Is neht zwar die hiermit ausgesprochene Uebertreibung in den eine schematische Vergleichung der Verrückheit mit im auten Delirium, dessen symptomatischen Ursprung unswimmen genöthigt ist, wieder gut zu machen; jethe hiel die aufgestellten Unterschiede viel zu sehr von im Unsiche abgeschöpft, und geben über die wesentlich Därenz der eigentlichen Seelenstörungen vom blom hweden keinen Aufschluss\*).

## §. 111.

## Ueber Heinroth's Theorie.

Heiaroth hat sich unter den neueren psychiatrischen britistellern vorzugsweise das Verdienst erworben, die lar von den Geisteskrankheiten einer ethischen Kritik natuwerfen. Jeder Denker, welcher irgend einer Angespheit eine sittliche Bedeutung abzugewinnen strebt, weist eine ehrende Anerkennung, weil er dadurch die beingwerthe Gesinnung an den Tag legt, die Wohlfahrt is leschen auf allein dauerhafter Grundlage zu befestign mit der Frivolität zu steuern, welche dieselbe von allen Sein muntergraben trachtet. Zugleich ist ein solches Sein mit wissenschaftliche Einheit gerichtet, welche die mit prinzipien allein in sittlichen Prinzipien

Georget verordnete in seinem Testamente, nach seinem let eine Erklärung von ihm bekannt zu machen, kraft welcher, tract das, wenn er auch in seinem Werke: Sur la physiologie in spième nerveux, dem Materialismus gehuldigt hahe, dagem weitere Bebbachtungen und Untersuchungen ihm eine auf lanchen gegründete, tiese Ueberzeugung von der Existenz einem den materiellem Gegenständen ganz verschiedenen intellem Prinzips in uns, und ausser uns — was also, wenn man de Seele und Gott sein werde — gegeben hätten. Frieditich's Magazin für die philosophische, medizinische und gerichtlie Psychologie. Hest 1. S. 135.

finden kann. Denn da es keine objektiv sich aufhebenden Wahrheiten geben kann, so muß, wenn überhaupt die Sittlichkeit ein praktisches Prinzip sein soll, jede sie dem Begriff nach vernichtende angehliche Erfahrung auf Tänschung beruhen.

Dies vorausgesetzt, müssen wir bei Heinroth seine kritischen Leistungen von seinem Bemühen, eine Theorie der Geisteskrankheiten aufzustellen, sorgfältig unterscheiden, denn in Bezug auf erstere wird er für immer einer höchst ausgezeichneten Rang in der psychiatrischen Litte ratur behaupten, da er seinen Grundsatz, die selbstständig sittliche Natur des Menschen geltend zu machen, ihre Würde alle Lebensbeziehungen unterzuordnen, niemals ver lengnet. Vergebens hat man seine achtunggebietende Ge sinnung durch spöttische und gehässige Insinuationen zu verdächtigen gesucht, welche durch seinen unbescholtener Ruf siegreich widerlegt werden. Wenn er an den Menschen ein zu großes sittliches Maass legt, und das Konnen desselben nach einer zu strengen Forderung des Sol. lens beurtheilt; so wollen wir nur aufrichtig bekennen. daß sich hierüber nach dem gegenwärtigen Standpunkte der Anthropologie noch gar keine allgemein gültige Entscheidung fällen lässt. Es fehlt uns noch durchaus an einer praktischen Methode, durch das Experiment das richtige Maass der intellektuellen und sittlichen Kräfte über haupt, und in konkreten Fällen individuell richtig zu be stimmen; ja wir dürfen dreist voraussetzen, dass in jeden Menschen eine Fülle schlammernder Kräfte verborgen liegt welche noch keine angemessene Erziehungskunst geweckt und zur Tüchtigkeit herangebildet hat. Wie manches Ge nie verwildert in regelloser Thätigkeit, und zerstört sie dadurch selbst; wie oft arten die herrlichsten sittl chen Anlagen in verderbliche Leidenschaften aus, we ihnen der Zügel eines aufgeklärten Führers fehlt. Ar nehmen wollen, dass man an unsere Zeit noch nicht di Forderung richten dürfe, die Versäumnisse des bisherize

hichneswesens einzuholen, weil in dem wissenschaftiden Partheienkampse keine Uebereinstimmung der Grundsite ze hoffen sei, hieße eine auffallende Abgeschmacktheit bingten, denn mit der gleichen Entschuldigung könnte ich kommende Zeitalter dem nachfolgenden die Mühe belein, aus dem Schlendrian verjährter Vorurtheile id w Wahrheit hindurchzuringen, da doch unbeschränkte Destrikit und der historische Stoff von mehr als drei Liseden schon jetzt den philosophischen Forscher in stad setzen, sich über die wichtigste aller menschida Angelegenheiten aufzuklären. Je mehr Hindernisse Latte einer gründlichen Verständigung über die Ethik wirzen gestellt haben, um so aufrichtigern Dank erwirbt Heinroth bei allen Unbefangenen dadurch, dass er piene mit rastlosem Eifer in kraftvoller Rede angehat. Ich habe mein Urtheil über den litterärischen Smit swischen dem Materialismus und der Ethik an so view Stellen dieser Schrift ausgesprochen, dass ich mich pett nicht weiter dabei aufzuhalten brauche.

hden ich mich jetzt zur psychiatrischen Theorie Beimoth's wende, welche ich als hinlänglich bekannt werde ich mich nicht dazu verstehen, dieten Widerreden aufzuwärmen, die er sich durch schrosse Sätze zugezogen hat. Der durch ihn Partheienkampf scheint aus Erschöpfung schon a haben, nur noch der Geschichte anzugehören, w daher um so weniger hier eine ausführliche Derfinden, je weniger durch denselben wahre Aufgewonnen ist. Heinroth hatts die wissenschaftden und sittlichen Mängel seiner Gegner scharf genug beidnet, und indem er ihre hypothetischen Kartenhäusterbrach, sie allzusehr gegen sich erbittert, als daß eicht begierig die Blößen, welche seine Theorie ihnen Aber wohin führen die undidich wiederholten Phrasen, dass er die Stimme der hern Aerzte aller Zeiten und Völker und deren Erfah-

rung gegen sich habe, welche, aus einem Schatz von That sachen hervorgegangen, jede metaphysische Abschweifung und mystische Deutung verschmähe, und dass er, der zu verlässigen empirischen Methode Hohn sprechend, sich je des Mittels beraubt habe, mit Erfolg in die psychiatrisch Litteratur einzugreifen? Durch solche vage Gemeinplätz wird nie etwas entschieden, denn jede neue Lehre, ja jed ungeahnte Entdeckung regt unfehlbar Widersacher auf welche ihren Vortheil darin finden, gegen jene die Auto rîtăt der ganzen Vergangenheit und Gegenwart geltend z machen. Unsere Aufgabe kann nur sein, das böse Prin zip, mit welchem Heinroth's Theorie steht und fall einer ruhigen Kritik zu unterwerfen; denn gelingt es um dasselbe zu widerlegen, so brauchen wir uns nicht nach träglich nochmals über alle rigoristischen Folgerungen au demselben zu ereisern; müssen wir aber dasselbe als wah erkennen, so können wir den letzteren nicht ausweichen wie hart und streng sie uns auch in die Ohren klinger mögen.

Die Lehre vom bösen Prinzip, so wie Heinroth sie zur Grundlage seines Systems gemacht hat, enthält un streitig zwei wesentlich verschiedene Elemente, ein ethisches und ein mystisches. Das erstere ist mehr oder weniger Bestandtheil jeder transcendenten Moral gewesen welche, von den empirischen Bedingungen der Leidenschaf ten abstrahirend, im Menschen deu Gegensatz eines gute und bösen Willens postulirte, um sich darüber Rechei schaft zu geben, wie er im Bewusstsein der Verpflichtung seiner Würde als Vernunftwesen gemäß zu handeln, de noch derselben zuwiderleben könne. Eben deshalb he auch, wie wir sogleich sehen werden, Kant den Begr des bösen Prinzips unumwunden ausgesprochen, ja es fol derselbe nothwendig aus dem Geiste seiner Kritik der pra tischen Vernunft. Ehe wir darauf eingehen, müssen jedoch die Frage aufwerfen, was die Philosophen dazu 🛓 thigte, von den ethischen Begriffen jede empirische B

nichung auszuschließen, und ihre Betrachtung bis zur schroffen Höhe abstrakter Gegensätze hinaufzutreiben? Unstreitig wird ihr Verfahren dadurch gerechtfertigt, daß die Lithrang viel zu wenig in das eigentliche Entwickelungsguets der Seele und in die Bedingungen desselben eingedruges war, und anstatt leitender Begriffe zu einer wisseachstichen Konstruktion nur ein endloses Gewirr von Widnsrüchen darbot, durch welche die Gültigkeit der attichen Forderungen sehr geschmälert, und von der subjätiven Willkühr eines jeden abhängig gemacht wurde. Auf diesen weiterwendischen Charakter der sittlichen Begife, welche durch ihre Gleissnerei nicht selten die verwesichten Vorschriften ins Leben eingeschwärzt haben, gåt die strenge Rüge Kant's: "Konsequent zu sein, ist de gresste Obliegenheit eines Philosophen, und wird doch an seitensten angetroffen. Die alten griechischen Schulen green uns davon mehr Beispiele, als wir in unserem synbetistischen Zeitalter autreffen, wo ein gewisses Koalitionssystem widersprechender Grundsätze voll Unredlichkeit und Seichtigkeit erkünstelt wird, weil es sich einem Publikum beser empfiehlt, das zufrieden ist, von Allem Etwas, und in Ganzen nichts zu wissen, und dabei in allen Sätteln grecht za sein \*)." Dieser tiefe Unwille über ein solches Verstecken der heiligsten Angelegenheit lässt sich nur aus der reinsten Begeisterung für dieselbe erklären, welche in de Worte ausbricht: "Pflicht, du erhabener, großer Name, der du nichts Beliebtes, was Einschmeichelung bei sich fant, in dir fassest, sondern Unterwerfung verlangst, doch ach nichts drohest, was natürliche Abneigung im Gemüthe enegte und schreckte, um den Willen zu bewegen, sonden blos ein Gesetz aufstellst, welches von selbst im Gewithe Eingang findet, und doch sich selbst wider Willen

<sup>\*)</sup> Kritik der praktischen Vernunst. Ste. Auss. St. 44. Lesring sagt von einer solchen Philosophie, dass sie mit allen 32 Winden im besten Vernehmen stehe.

Verehrung (wenn gleich nicht immer Befolgung) erwirbt vor der alle Neigungen verstummen, wenn sie gleich i Geheim ihm entgegen wirken, welches ist der deiner wü dige Ursprung, und wo findet man die Wurzel deiner edle Abkunft, welche alle Verwandtschaft mit Neigungen stol ausschlägt, und von welcher Wurzel abzustammen die un nachlässliche Bedingung desjenigen Werthes ist, den sic Menschen allein selbst geben können \*)?" Eine solche Eh furcht gebietende Gesinnung als unmittelbares Bewußtsei des göttlichen Gesetzes im Menschen schlägt vorweg jede Zweifel an seiner absoluten Gültigkeit nieder, und nöthig uns, jeden sogenannten Erfahrungssatz, der sich mit ih nicht in Uebereinstimmung bringen läßt, abzuweisen. Den da das ewige Gesetz der physischen Weltordnung unsre Erkenntniss mit jedem Fortschritt sich tiefer und tiefe enthüllt, so liegt darin eine zwingende Nöthigung für uns Vernunft, auch eine sittliche Weltordnung anzuerkenne wenn mit der ersteren nicht das Menschenleben im schne denden Widerspruch stehen, und unsre Hoffnung nicl scheitern soll, das Naturgesetz auch in der Seclenthätig keit aufzufinden. Woraus, beiläufig bemerkt, sich die au der sel samsten Selbsttäuschung entstandene Inkonsequen derer einsehen lässt, welche die Leidenschaften zur Natueinrichtung des Menschen rechnen, als ob die Natur irgen einem ihrer Wesen den Keim der Selbstzerstörung, d Widerstreben gegen das ihm vorgeschriebene Gesetz, al einen absoluten Widerspruch eingepflanzt hätte.

Indess hat Kant das böse Prinzip, wiewohl es a seiner ethischen Konstruktion sich solgerecht ergab, in a ner Kritik der praktischen Vernunst nicht ausdrücklich wähnt, sondern nur beiläusig in seiner Schrift: die Region innerhalb der Grenzen der blossen Vernunst, dar hingedeutet. Weiter entwickelt ist dieser Begriff v Mellin in seinem vortresslichen Wörterbuch der kritisch

<sup>\*)</sup> Kr. d. pr. Vern. S. 150.

Philosophie (Bd. 4. Abth. 1. S. 657.), woselbet er ihn folgendermaaßen zu begründen sucht: "Das böse Prinzip ist designige Nichtgute, welches die Folge eines positiven Grandes des Widerspiels des Guten ist, und es steht den Guten in dem mathematischen Verhältniss von -a:+a entgegen, wo nämlich das Minus nicht eine blose Negation des Guten = 0, sondern ein Konträres, den Guten positiv Widerstrebendes bezeichnet. Zur Er-Misterang dieser Vorstellungsweise dient ein ähnlicher Gegeneris in den Gefühlen, wo nämlich, wenn die Lust mit +a beseichnet ist, der Schmerz = - a nicht als eine blosse Negation oder Abwesenheit der Lust, als ein neuteler Zustand des Gestihls, sondern als wirkliches Gegentheil desselben erscheint. Wäre nun das moralische Gute is uns keine Triebfeder der Willkühr, so würde Moralisch git (Zusemmenstimmung der Willkühr mit dem Gesetz) = a. Nicht gut aber = o, dies aber die bloise Folge vom Mangel einer moralischen Triebseder sein = a X o. Nun ist aber das moralische Gesetz in uns eine Triebfeder der Wilkühr; es wirkt wirklich auf die Willkühr, oder bestimmt sie, und kann folglich mit a bezeichnet werden. Wenn folglich die Willkühr nicht mit dem Gesetz übercontinuent (die Wirkung des Gesetzes == 0 ist), so muß de l'olge von einer der Triebfeder des Gesetzes realiter entregengesetzten Bestimmung der Willkühr sein, d h es muss eine böse Willkülur vorhanden sein, welche als ein positiver Grund der Triebfeder des Gesetzes entgeges wirkt, und weil sie stärker ist, als diese, das Widerspiel des Guten hervorbringt. Es giebt also zwischen einer gutea and bösen Gesinnung (dem innern Prinzip der Maxime) kein Mittleres, denn eine gleichgültige Gesinnung ist auch etwas Böses. Die Gesinnung ist aber das Prinzip, nach welchem die Moralität der Handlungen beurtheilt werden rufs. Eine moralisch gleichgültige Handlung (adiaphoron morale) würde also eine blos aus Naturgesetzen erfotgende Handlung sein, die aufs sittliche Gesetz als Gesetz der

Freiheit in gar keiner Beziehung steht. Diese Handlur ist aber gar keine Thatsache (factum), in sofern sie vo Menschen herrühren soll, die vermöge ihrer moralische Natur eine freie Willkühr haben, also bei jeder Handlur nach einem Gebot oder Verbot, oder doch nach einer E laubnifs aus gesetzlicher Befugnifs handeln sollen." u. s. w.

Absichtlich habe ich diesen abstrakten Schematismi hier eingerückt, um die nothwendigen Schlussfolgen zu b zeichnen, welche sich aus den Vordersätzen einer ration len Ethik ergeben. In sofern Heinroth, der an viele Stellen seine Vorliebe für Kant unumwunden ausspricht einen ähnlichen Gang bei seiner Begriffsentwickelung ein geschlagen, und auf gleiche Weise das Böse als absolute Widerspiel dem Guten gegenüber gestellt hat, fußt er we nigstens auf einer durch hohe wissenschaftliche Autoritä gestützten Lehre, und kann zu seiner Rechtfertigung alle das geltend machen, womit Kant den moralischen Empirismus in seiner ganzen Blöße darstellt. Da man immer vom Standpunkte des letzteren, ja von dem des demoraliairenden Materialismus aus die Angrisse auf Heinroth gerichtet hat; so waren diese in ihrem innersten Grunde hohl und nichtig, und haben nur den erfolglosen Lärm eines Scheingesechts hervorgebracht. Wir würden um in großer Verlegenheit besinden, wenn nicht eine durch sittliche Prinzipien zur wissenschaftlichen Einheit erhobene Anthropologie uns wirksamere Mittel darböte, uns über die Scheingründe aufzuklären, mit welchen Kant das Postulat eines bösen Prinzips (denn als Erfahrungssatz kann dasselbe nimmermehr gelten) rechtfertigt. Indem ich die nachfolgenden Betrachtungen an den Inhalt des §. 6. und an die in §. 87. aus ihm abgeleiteten Folgerungen anknüpse, bemerke ich zuvörderst, dass meines Erachtens ein Hauptfehler der Lehre Kant's in der schroffen Gegenüberstellung des oberen, allein durch Pslichtbegriffe geleiteten und des niederen oder sinnlichen Begehrungsvermögens liegt-

Dem in sofern Kant die Regungen aller Gemüthstriehe n den similichen Neigungen rechnete, musste er ihnen ach eine sittliche Bedeutung absprechen, die man ihnen in Betrecht des durch sie begründeten praktischen Lebens mesten mus, wenn man nicht mit Worten spielen will Der bloßen Form des sittlichen Gesetzes opfert er ligit alle Gemüthsinteressen auf, und fordert vom Mensia das er deren Stimme gar nicht beachten solle, um set sus dem Bewußstsein jenes Gesetzes zu handeln. Er keiner den Begriff der Selbstverleugnung auf die höchste Spite getrieben, indem er nichts Geringeres verlangt, als de Menseh aus seiner ihm von Gott anerschassenen Mir heraustreten, und sein reges, urkräftiges Leben in in blosen Begriffsformalismus umwandeln soll. ad itt aber seine Lehre in den vollständigsten Rigorism, minlich in eine Forderung ausgeartet, welche, indem ts Mass menschlicher Kräste unendlich überbietet, ni der menschlichen Natur unvereinbar ist; folglich stellt ich derselben noch schroffer gegenüber, als die stoische Philosophie, obgleich sie diese an sittlicher Würde weit ibatrift, und nicht gleich dieser in einen abstrakten Egoismschlagen kann. Immer appellirt Kant an die William, welche, wie ich früher gezeigt zu haben glaube, Middlogischer Erklärungsgrund ganz untauglich ist. Den se etzt bei allen Menschen schon das als wirklich verhades voraus, was kaum durch die gelungenste Kulte eneicht werden kann, nämlich jene freie, unbeschränkte Hernchaft der Begriffe über die Regungen des Gemütlis, \* de der Mensch mit Leichtigkeit sich durch jene zu Hadingen bestimmen kann. Allerdings soll diese Herrschaft der Vernunft über die Gemüthstriebe das Ziel aller lideng sein, weil letztere außerdem nur allzuleicht von rem wahren Zweck abirren; auch räume ich es gerue a, dass der Mensch sich der Lösung dieser Aufgabe anthen könne, und dass er in der sittlichen Schätzung in

dem Maasse steigt, als er das Gute um des Gesetzes willen übt, weil er dadurch zu erkennen giebt, daß er eingedenk der häufigen Verirrungen der Gemüthstriebe rastlos nach ihrer Uebereinstimmung unter Vernunftgeboten strebt. Aber die Anweisung, wie der Mensch seiner Sittlichkeit die höchste Vollendung geben könne, welches unstreitig die Hauptabsicht der Lehre Kant's ist, giebt noch keine Anleitung zur sittlichen Kultur überhaupt, welche erst mit der Bändigung der Leidenschaften den Anfang machen muss, und daran eine lange und mühsame Arbeit findet, die nicht durch bloße Hinweisung auf das Sittengesetz zu Stande gebracht werden kann. Anstatt transcendenter Formeln bedürsen wir praktischer, aus der Erfahrung, aus dem psychologischen Experiment, aus der Weltgeschichte geschöpfter Regeln, wie wir das Gemüth für die Aufnahme sittlicher Begriffe urbar machen sollen. Denn das Denken, dessen Aufklärung doch die ethische Philosophie bezweckt, vermag als solches so wenig jene schwierige Aufgabe zu erfüllen, dass selbst erleuchtete Genien. denen es hätte leicht werden müssen, durch die Kraft ihrer Intelligenz die Leidenschaften zu besiegen, deren Beute geworden sind. Diese traurige Wahrheit findet wohl an niemandem eine größere Bestätigung, als an Bakon. Da nicht jedem die Thatsachen bekannt sein dürften, auf welche sich dies strenge Urtheil über ihn gründet; so erlaube ich mir, das hierher Gehörige aus Friedr. von Raumer's Geschichte Europa's seit dem Ende des funfzehnten Jahrhunderts (Bd. 4. S. 258.) zu entlehnen.

"Selbst ein Mann von den größten Gaben des Geistes, Franz Bakon, ward überführt, er habe allen Gesetzen zuwider von den Partheien Geld genommen. Die, welche ihn entschuldigen, sprechen, daß schlechte Wirthschaft und Nachgiebigkeit gegen seine Diener ihn ins Verderben gelockt, und er um des Geldes willen wohl eigentlich keinen ganz ungerechten Ausspruch gethan habe; indeß gestand er selbst, daß er sich habe bestechen las-

ses, und entsagte aller Vertheidigung"). Deshalb verlor er seine Stelle, ward aller anderen Aemter unwürdig erklärt, in 40,000 Pfund Strafe genommen, und zu Gefängnis auf unbestimmte Zeit verurtheilt. Strafe und Gefängnis etzels ihm der König, aber Bakon's Ehre war verlores, niedrige Schmeichelei verschaffte ihm keinen Ein
his wieder "), und das Missverhältnis seines von der Natur er reich begabten Geistes und seines feigen und unwirdigen Charakters hätte ihm bei ernster Selbstprüfung meh größer und verdammlicher erscheinen sollen, als späteren Beurtheilern, die um sonstiger Verdienste willen gern seine sittliche Nichtigkeit übersehen oder entschuldigen michten."

Da das sittliche Streben auf das Gute um seiner selbst willen gerichtet ist, so müste sein direkter Gegensatz, wenn ein solcher in der Natur des Menschen begründet wire, das Böse um des Bösen willen, also aus Feindschaft gegen das Sittengesetz anstreben. Es würde diese Gesinung sich noch am besten durch die Worte Richard's III. bezeichnen lassen.

Dock ich, sum Possenspiel nicht gemacht, Nock um zu buhlen mit verliebten Spiegeln;

<sup>\*)</sup> Parliam. history I. 1210, 1244, 1249. — Pecuniam sine med, sine judicio dissipavit. Non potest dici satis, quantum in Monanitatis, quantum iniquitatis fuerit. John ston 580, Wilson James 158. Er sagte selbut: I find matter sufficient and full both to move me to desert my defense and to move your Lordship to condemm and censure me. Rushworth I. 29, 8a-lonon 77, Annals of James 53, Aikin II. 203, 214 — 220. Bakon starb den 9. April 1626, sechs Jahre nach seinem Falle, 66 Jahre alt und in Dürftigkeit.

<sup>\*\*)</sup> The King, the favourite and all who possessed the power of aiding his return to public life, were besieged with letters, characterised to an almost incredible extent by abject entreaty and unprincipled adulation. Vaughan Memoirs of the Stuarts I. Achalich Lingard IX. 252.

Ich, roh geprägt, entblößt von Liebes Majestät Vor leicht zu drehn'den Nymphen mich zu brüsten; Ich, um dies schone Ebenmaals verkurzt, Von der Natur um Bildung falsch betrogen, Entstellt, verwahrlest, vor der Zeit gesandt In diese Welt des Athems, halb kaum fertig Gemacht, und zwar so lahm und ungeziemend, Dass Hunde bellen, hink' ich wo vorbei; Ich nun in dieser schlaffen Friedenszeit Weiss keine Lust, die Zeit mir zu vertreiben, Als meinen Schatten in der Sonne spähen, Und meine eigne Missgestalt erörtern. Und darum, weil ich nicht als ein Verliebter Kann kürzen diese sein beredten Tage, Bin ich gewillt, ein Bösewicht zu werden Und feind den eitlen Freuden dieser Tage. Anschläge macht ich, schlimme Einleitungen Darch trunkne Weissagungen, Schriften, Träume, Um meinen Bruder Clarence und den König In Todtseindschast einander zu verhetzen. Act 1. Sz. 1.

So etwa lauten die geheimen Selbstbekenntnisse eines jeden Frevlers, der mit deutlichem Bewusstsein das Sittengesetz übertritt, und dadurch seinem Gewissen Hohn spricht. Aber stammt die moralische Verworfenheit Richard's aus dem Antriebe eines abstrakten bösen Prinzips, oder aus der Erbitterung darüber, dass er sich in seinem Interesse überall verkürzt sah? Mögen Hersch- und Ehrsucht, Neid, tückische Schadenfreude, Grausamkeit auch seinen Charakter in das schwärzeste Licht stellen; jene im Uebermaafs verwilderten Leidenschaften waren urspränglich nichts anderes, als kräftige Gemüthstriebe, die unter angemessener sittlicher Kultur ihn zu einem ausgezeichneten Menschen gemacht haben würden. Rechnen wir dazn, dass die stetig fortschreitende Entwickelung der Leidenschaften zum größten Theil in der Tiefe des Gemüths verborgen bleibt, und sich dadurch der Reflexion entzieht; daß also selbst eine bessere Gesinnung unmerklich in eine lasterhafte hinübergespielt werden kann, so können wir mehlose Thaten zwar nach ihrer äußeren Beziehung zum paitiven Gesetz als zurechnungsfähig und strafwürdig bestimmen: aber unsre Unkenntnis der leisen Vorgänge im Gemäth, unser Unvermögen, das Spiel der einzelnen Motive von ihrem ersten Erwachen in der Kindheit durch alle zahlesen Anregungen und Hemmungen von außen bis zu ihre höchsten leidenschaftlichen Steigerung zu berechzen, setzt uns völlig außer Stand, die innere Moralität, des Verdienst oder die Schuld der Handlungen zu bestimmen.)

Gesetzt, wir wollen den Menschen in das Dilemma des Gegensatzes vom guten und bösen Prinzip, vom oberen und niederen Begehrungsvermögen einklemmen; so bleibt dech immer die Frage unbeantwortet, was den Ausschlag gibe, wodurch die eine oder die andere Macht die siegende wirde? Soll die Willkühr das Gleichgewicht der Wage ein, deren Schalen von dem vernünftigen und sinnlichen Willen gezogen werden; so haben wir noch einen dritten Willen nöthig, welcher das Uebergewicht in die eine oder undere Schale wirft. Dem Dichter mag es allenfalls erlicht sein, den Kampf des Guten mit dem Bösen durch das Bild des Herkules am Scheidewege zu symbolisiren, dem Philosophen ist damit nicht geholfen. Denn

<sup>\*)</sup> Im hört oft den Ausruf der Verwunderung darüber, wie dieser oder jener Frevel möglich gewesen sei; ja es wird nicht selten behauptet, daß gewisse Handlongen genz im Widerspruch mit der menschlichen Natur ständen, daher man z. B. lange Zeit. den Aelternmord für ganz unmöglich gehalten, oder ihn für die Wirkung einer blinden Raserei erklärt hat. Diese Aeuserungen verrathen wenig Menschenkenntnis. Rohe und wilde Leidenschaften brauchen durch ihre anbaltende Wirkung nur die Motive der Främmigkeit, Ehre und Liebe erstickt zu haben, um unmittelbar in die scheusslichsten Handlungen auszubrechen. Denn Mord und Greuel aller Art sind ganz nothwendige und unmittelbare Folgen epistischer Interessen, wenn diese keinen Widerstand im Gesatth mehr finden; ja selbst Bessergesinnte sind ihrer fähig, wenn der bestigste Affekt die Besinnung augenblicklich vernichtete.

wohin sollen wir alle Antriebe zum Guten und Bösen rechnen, die aus dem Irrthum entspringen, da der Mensch, welcher eine gute Handlung begeht, ohne ihren Werth zu kennen, sie sich eben so wenig zum Verdienst anrechnen darf, als er die Schuld einer schlechten Handlung trägt, deren Bedentung er nicht verstehen konnte. Nun sind ja aber die meisten Begriffe von Gut und Böse nichts weiter als herrschende Irrthümer, die sich von Geschlecht zu Geschlecht fortpflausen, durch Erziehung und Beispiel unmerklich eingeimpst, eine sast unwiderstehliche Macht der Gewohnkeit ausüben, so dass nur eine seltene Verstandesreife, die man von den allermeisten Menschen nicht fordern darf, sich über jene Irrthümer enttäuschen kazm. Wie verabscheuungswürdig auch die infernalischen Ausbrüche des Fanatismus sein mögen, so daß in ihnen alles nur denkbare Böse zusammenzutreffen scheint; so dürfen wir doch schon deshalb gegen ihn keine ungerechte Anklage absichtlicher Bosheit richten. Denn würden wohl ein Torquemada und die anderen Großmeister der Inquisition solche Barbaren geworden sein, wenn ihre ehrgeizige Herrschsucht von Jugend auf gedämpft, und ihnen zugleich durch Aufklärung über den wahren Zweck der Religion ächte Demuth eingeprägt worden wäre? Dass dies in ihrem finstern Zeitalter, welches ihre Leidenschaften auf alle Weise beförderte, nicht geschah; dafür kann man sie eben so wenig verantwortlich machen, als sie, wenn es geschehen wäre, die empfangene humane Bildung sieh sum Verdienst hätten anrechnen können. kennt doch unser Luther, der Herold und Apostel der geistig sittlichen Freiheit, dass er ein blutdürstiger Fanatiker geworden wäre '), wenn nicht das waltende Schick-

<sup>\*)</sup> Ante omnia oro pium lectorem et oro propter ipsum Dominum noetrum Jesum Christum, ut ista legat cum judicio imo cum multa miseratione. Et sciat me aliquando fuisse Monachum et Papistam insanissimum, cum istam causam agressua

al, welches ihn auserkohr, Vernunft und Menschlichkeit nat dem Evangelium auf die durch Priesterherrschaft verwittete und verfinsterte Erde zurückzurusen, ihn nicht im Klester hätte eine Bibel sinden lassen, welche ihn über wine Bestimmung erleuchtete. Fand er jene Bibel nicht, wir häte ein eisriger Papist sie ihm aus den Händen geschwatt, welch eine andere Gestalt würde seitdem das Kandingeschlecht angenommen haben, und wie viel mehr mit sigmes Leben.

Wollen wir ferner alles das, was der Vernunft widerstrikt, an und für sich böse nennen, so müssen wir dain meh alle Verirrungen edlerer Triebe, die Ausbrüche biknschaftlicher Frömmigkeit und Liebe rechnen. Dies ist aber noch niemand gethan, denn böse nennen wir nur in, welcher den Liebestrieb gänzlich unterdrückt hat, nd die leibliche und geistige Wohlfahrt anderer seinen evistischen Interessen zum Opfer bringt. Und da selbst de letzteren ursprünglich auf das Sittliche berechnet sind, and near durch ihr Uebermaals verderblich werden; so ervhent das bose Prinzip als ein leeres Gedaukending, als in westelloses Abstraktum, durch welches die Forschung m gristen praktischen Nachtheil von den objektiven Beingengen der Leidenschaften abgeleitet wird. Würde ple Inft der Seele ihre angemessene Entwickelung im Estime mit den übrigen zu Theil, so befände sich das

son, its chrium, imo submersum in dogmatibus Papae, ut paratininus fuerim, omnes, si potuerim, occidere aut occidentibus represi et consentire, qui Papae vel una syllaba obedientiam invecturent. Tantus eram Saulus ut sunt adhuc multi; non rum its glacies et frigus in defendendo Papatu, ut fuit Eckius, a mi similes qui mihi verius propter suum ventrem Papatum Indere videbantur, quam quod serio rem agerent; imo ridere il Papam adhuc hodie videntur, velut Epicuraei. Ego serio agebam, ut qui diem extremum horribiliter timui, et tamen thus fieri ex intimis medullis cupiebam. Luther in praestime, Tom. I. oper. latin. Wittenb.

Menschengeschlecht am Ziel der Vollendung; es ergiebt sich also, daß das Böse nicht der positive Gegensatz des Guten, sondern nur das Missverhältnis sittlicher Anlagen ist.

Außer diesem ethischen Elemente enthält das böse Prinzip als Grundlage der Heinroth'schen Theorie auch noch ein mystisches, zu dessen Anerkennung er seiner eigenen Versicherung zufolge sich durch seine religiöse Ueberzeugung gedrungen fühlte. Ueber diesen mystischen Antheil habe ich mieh bereits früher (§. 5.) erklärt, und werde bei der Dämonomanie darauf zurückkommen, daher ich, um hierbei nicht zu lange zu verweilen, nur noch einige Bemerkungen über den Einfluss der Heinroth'schen Theorie auf die Seelenheilkunde hinzuzufügen mir erlaube.

1) Das böse Prinzip als die Wurzel der gesammten psychischen Pathogenie führt unvermeidlich zu einer Verwechselung der moralischen Entartungen mit dem Wahnsinn; ja um konsequent zu bleiben, mus man über letzteren noch ein strengeres ethisches Urtheil fällen, als über jene. Denn der Sünder soll sich nur von der Vernunft abgewandt haben, aber noch fähig sein, auf ihre Stimme zu hören, und dadurch zur Sittlichkeit zurückgeführt zu werden; der Wahnsinnige soll aber durch die unbeschränkte Herrschaft des bösen Prinzips die Vernunft in sich ganz erstickt oder ertödtet haben, und dadurch zur gründlichen Heilung, zur restitutio in integrum völlig unfähig geworden sein. Also muss die Schuld des Wahnsinnigen gröser sein, als die des Verbrechers. Obgleich Heinroth diese Sätze selbst folgert, so glaubt er doch nicht im vollen Ernste daran, weil er zur Heilung des Wahnainne ausführlich Anleitung giebt. Indess ist ihm mit Recht das Empörende, allen Sinn für Gerechtigkeit und Billigkeit Verletzende dieser Behauptungen vorgeworfen worden, und man hätte wohl erwarten dürfen, dass er über sie zur Be sinnung gekommen wäre. Denn sobald die folgerechte Entwickelung aus einem Prinzip mit aller natürlichen An

Auchstrang in solchen Widerstreit geräth, dass man entweler jenes oder diese verleugnen muß, dann ist es wohl ble Zeit, das Prinzip nochmals einer strengen Prüfung n mterwerfen. Heinroth hat dies aber unterlassen. and ist deshalb durch seine starre Konsequenz zu neuen gewagtes Behauptungen geführt worden. Er räumt zwar cia, das mecheinend gut geartete Gemüther zerrüttet werder kinnen; aber um seinen Ausspruch fest zu halten, daß E Cachold nicht wahnsinnig werde, bürdet er jenen sien versteckten Egoismus auf, der um so tiefer in der Sede werzele, je mehr er sich der äußeren Schaustellung estsiehe. Also die gutmüthigen Frömmler, welche sich m sehr in seelige Kontemplationen versenkten; die zarten Carinen, welche aus leidenschaftlicher Ehrfurcht vor dem gillichen Gesetz durch das Bewußtsein geringfügiger Verstangen, wie sie jedem Menschen zur Last fallen, in die faite Melancholie gestürzt werden; die liebende Jungfrau, welche alleufest an die Wahrheit ihres Ideals glaubte, und delah die Zerstörung desselben mit dem Verluste ihres Ventandes büßen mußte; die alles für ihr Kind aufopfernde Matter, welche sich den Tod desselben zum Verbrechen mechet, und deshalb an der Gnade Gottes verzweifelt: ie ind ärgere Egoisten und verruchtere Frevler, als Brandstifter, Giftmischer, Meineidige, Vater-Inducation, und alle jene, welche das Glück ganzer Cachicitez der Vergötterung ihres Ichs zum Opfer bringm? Eine solche Paradoxie raubt uns jeden Maasstab the ethische Urtheil, und erklärt aller gesunden Naternichenung den Krieg. Erwägen wir nur, dass über beinlich sich einschleichende Macht der Leidenschaftie wenigsten Menschen hinreichend aufgeklärt sind; schllose unsittliche Vorurtheile, die nothwendigen Fol-Afterkultur, selbst schärfere Denker nicht immer dentlichen Selbstbewußtsein kommen lassen; daß die missbliche Macht des Nachahmungstriebes und der Gewinheit jedem die mannigfachsten Irrthümer und Feh-Seclembeilk. II.

ler einimpsen: so überzeugen wir uns leicht, dass die Ge steskranken gleichsam im Namen aller übrigen mit de Verluste ihres edelsten Gutes, der Vernunft, es büss mässen, daß den Sitten so viele Gebrechen ankleben, de die herrschenden Leidenschaften noch durch keine gese schaftlichen Einrichtungen gebändigt werden, und um leichter schwach besestigte Gemüther ins Verderben r sen, in welches sie als Sühnopser der allgemein verbr teten Thorheiten gestürzt werden. Denn nicht der Geiste kranke hat es verschuldet, dass sein Verstand durch viele leidenschaftliche Begriffe irre geleitet wurde, so dern er ist zum größten Theil an den Gebrechen sein Zeit und seiner Nation erkrankt. Es möchte noch hans hen, dass Heinroth, indem er eine solche Blösse gs sich selbst in der öffentlichen Meinung schadete; aber d Schlimmste ist, dass er den Materialisten Waffen zur B kämpfung aller psychologischen Deutung in die Hand ge "Da seht ihr nun, rufen sie einstimmig aus, welche he losen Folgen es bringt, wenn man den sichern Weg d empirischen Forschung verläßt, und die Metaphysik samt der Theologie und Moral in die Medizin einmischt, welch jenen für immer den Zugang versperren muß. Wir uns rerseits haben stets das Sittliche geachtet, und eben us ihm nie zu nahe zu treten, stellen wir den Grundsatz at dass der Wahnsinn eine Körperkrankheit ist, in welc der Beste eben so gut verfallen kann, wie der Schlec teste, wenn wir auch zugeben, dass brutale Leidensch ten und sinnliche Ausschweifungen am leichtesten Se und Körper zerrütten können." Aber es ist ein blos Nothbehelf der steifen Lehre vom bösen Prinzip, den Wal sinn für identisch mit der Sünde zu erklären. Wir wol uns nicht gegenseitig über den Begriff der Sünde chi niren, welchen jeder Moralphilosoph anders definirt, welcher daher so wenig eine konsistente Bedeutung dass wir, um ihm eine solche zu verschaffen, eine Kr aller Moralsysteme voranschicken müßten, welche sich

zi eine Kritik des Erkenntnisvermögens stützen könnte. Die hieße nun wirklich ein wenig weit ausholen, etwa wie Baiardi, welcher, um ein Werk über Herculanum m schreiben, eine Vorrede dazu in 7 Quartbänden herausph. Doch wir finden einen kärzeren und sicherern Ausweg, was wir das vieldeutige und daher nichtssagende West Sinde mit dem präcisen Begriff der Leidenschaft winchen, wodurch wir uns sogleich aus dem Gewirr phisephischer Kontroversen auf den festen Boden der Manuschauumg versetzen, und zugleich den gehässigen himsienen ausweichen, welche dem über die Wahnsinzigza zusgesprochenen Verdammungsurtheil auf den Fuß bign, weil dem Begriff der Sünde stets die Nebenvorstiling der Gewissenlosigkeit, der moralischen Verderb-= aklebt. Somit zerfällt das Axiom: die Unschuld wird wahnwitzig, in sich selbst, denn eine solche Unschuld, Liene solche Läuterung und Beherrschung des Gemith durch die Vernunft, dass dasselbe nie der Besonnenbeit verlustig gehen könne, ist ein dem besten Menschen wereichbares Ideal, dessen Verwirklichung nur der Rigwist fordert. Also muss man allerdings die Möglichkeit watchen, dass jeder ohne Ausnahme wahnsinnig werden ben wer dagegen durch seine Erhebung über jede meschide Schwäche und Kurzsichtigkeit sicher gestellt wire, der dürfte sich auch erdreisten, in Christi Gegenwart einen Stein auf die von den Pharisäern ihm zugeite Sünderin zu werfen.

2) Ein großer Fehler der Heinroth'schen Theorie beteht darin, daß sie, um konsequent zu sein, den Betekt darin, daß sie, um konsequent zu sein, den Betekt der sympathischen Seelenkrankheiten ausschließen wete, und deshalb die Delirien, deren körperlicher Urzes sich nicht bestreiten läßt, für bloße organische sich nicht bestreiten läßt, für bloße organische des Bewußtseins erklärte, an denen die Seele keitenschied habe. Wir werden in den nächsten §§ den berschied der idiopathischen und sympathischen Seelenkheiten kennen lernen, und bei weiterer Entwicke-

lung dieser Begriffe uns überzeugen, dass durch sie jed willkührlichen Deutung, jeder ungerechten Imputation ve schuldeter Leidenschaften vorgebeugt werden kann. Mü sen wir also einräumen, dass in vielen Fällen der de Wahnsinn zum Grunde liegende pathogenetische Proze in rein körperlichen Bedingungen anhebt, und erst in d Folge sich auf die Seele fortpflanzt; so folgt daraus, da derselbe als ein rein physischer Vorgang sich dem B wußtsein des Kranken entzog, und daß derselbe ihm u so weniger vorbeugen konnte, da selbst die Aerzte sie nur allzuhäufig über die Entstehung ihrer eigenen Kran heiten täuschen. Heinroth wendet zwar ein, dass Kran heiten aller Art oft durch ein den Leidenschaften w Ausschweifungen fröhnendes Leben erzeugt werden, u dafa der aus ihnen sich entwickelnde Wahnsinn als g rechte Strafe nachfolge; jedoch gilt dies nur für einzel Fälle, während andere körperlich bedingte Geisteszerri tungen ohne alles Verschulden der Leidenden sich aus ve derblichen Einflüssen entwickeln, denen sie sich entw der nicht entziehen konnten, oder denen sie sich sog zur Erfüllung ihrer Pslichten aussetzen mussten. Dies al alltäglicher Erfahrung einzuräumen, muß jedem leicht we den, welcher sich nicht anheischig gemacht hat, übera das böse Prinzip voranzustellen.

3) Das böse Prinzip als Postulat einer rationalen Eth oder einer mystischen Glaubensansicht kann seiner Natinach niemals ein empirischer Erklärungsgrund werden, mein bestimmtes ursachliches Verhältniss zur Anschaus bringen. Denn soll ein Kausalnexus durch die Erfahru objektiv bewiesen werden, so müssen alle Glieder dess ben, sowohl die bedingenden als die bedingten, die sprünglichen und abgeleiteten an und für sich in bestim ten Erscheinungsreihen ausgesast, oder wenigstens anstisch aus anderen Erscheinungen abgeleitet werden kinen, widrigensalls eine blosse Hypothese, eine abstral Worterklärung anstatt einer thatsachlichen Erkenntniss i

tspechoben wird. Dass ein böses Prinzip weder Gegenand einer unmittelbaren Anschauung durch den inneren Sin ein, noch ethisch streng bewiesen werden könne, it m den vorstehenden Bemerkungen wohl mit hinlängiche Destlichkeit zu ersehen. Wirklich hat auch Hein-19th mi demselben gar keine eigentliche Erklärung der Sulatingen zu Stande gebracht, sondern statt ihrer walgemeine Bild einer Verfinsterung des Bewußtme geben, welche man sich wie eine Sonnenfinsteri desken kann, da Heinroth selbst die Vernunst als & Some des geistigen Lebens bezeichnet. Aber abgesela dave, dass dies Bild, streng genommen, auch für alle leitschaften gültig wäre, die als solche ohne Ausnahme wastwidrige Zustände darstellen, und somit den chankristischen Unterschied zwischen jenen und dem wirkida Wahnsinn nicht ausdrücken würde; so werden wir in der Folge hinreichend von der Mannigfaltigkeit der pringenetischen Verhältnisse beim Wahnsinn überzeugen, wide, wenn sie auch in dem allgemeinen Ergebniss eiradaernden Unterdrückung der äußeren Besonnenheit ibenstimmen, doch hierin keine Bezeichnung ihrer Eiminichkeit finden. Wenn überdies der letzte Zweck Alim Drstellung der dem Krankheitsprozess vorausgead ihn bedingenden ursachlichen Verhältnisse das wastiche Heilobjekt bestimmen soll; so erhellt leicht, ts bise Prinzip nimmermehr ein solches sein kann. k minich letzteres nach den Lehren der rationalen Ethik in Menschen wesentlich immanentes Prädikat, so alle Macht der Welt es nicht aus demselben vertil-A: neht man aber seine Wirklichkeit aus religiösen Grünha beweisen, so muss man zum Exorcismus seine Zuslucht Wollen wir aber pathologische Zustände der Seele Nem zurückführen, so müssen unsre Maalsregeln ihrer enthunlichkeit entsprechen; wir müssen also die weerlichen Bedingungen erforscht haben, von denen die

Grundformen des religiösen, ehrgeizigen, verliebten Wahns der Tobsucht und Melancholie abhangen, wenn wir nich ihre Behandlung über einen Leisten schlagen wollen. Nu hat Heinroth zwar, was mit gebührender Anerkennun hervorgehoben werden muss, es deutlich und wiederhol ausgesprochen, dass die eigentliche Triebseder der Seelen störung jedesmal im Gemüth aufgesucht werden muß; ur so mehr fällt es jedoch auf, dass er die Formen derselbe nach dem Vorwalten dieser oder jener Seelenthätigkei im Augenblick der Entstehung des Wahnsinns zu bestim men sucht, und deshalb Krankheiten des Verstandes, de Gefühls und des Willens als die Hauptgruppen unterschei det. Wenn er dabei auch bemerkt, dass in jedem Fall die ganze Seele leide, und ihre Störung nur in dieser ode jener Richtung am stärksten hervortrete; so wird doc durch diese Ansicht immer die wesentlichste Bedingung nämlich die konkrete Leidenschaft verdeckt, welche jedes mal die eigentliche Wurzel aller Erscheinungen ist, un sie im innersten ursachlichen Zusammenhange mit den früheren Leben auftreten läßt. Diesen eigentlichen Nervel der Erklärung vermist man daher immer bei Heinroth welcher nirgends auf die Uebereinstimmung der einzelner Leidenschaften und der ihnen entsprechenden Formen de Seelenstörungen in ihrem charakteristischen Habitus be stimmt hindeutet, und daher durch seine abstrakten Be griffe häufig den natürlichen Zusammenhang trennt, un andrerseits völlig verschiedenartige Zustände unter einen Begriff zusammenstellt. Auf diese Weise bildet er ei künstliches System, welches ungeachtet der scharfen B stimmung der einzelnen Eintheilungsglieder doch die w sentlichen Merkmale der oben genannten Grundformen de Wahnsinns nicht erkennen lässt, die Aufmerksamkeit a untergeordnete Momente richtet, und die Heilmaassregel zu spitzfindigen Subtilitäten zersplittert, welche in de Praxis keine Anwendung finden können, und eine verwi rende Komplikation des Heilplans zur Folge haben würden

4) Indess wenn ich auch aus innigster Ueberzeugung zich gedrungen fühle, die obigen Ausstellungen an der Live Heinroth's zu machen; so erfülle ich doch mit fraden die Pflicht, es unumwunden anzuerkennen, daß er uit seitem Scharfsinn in das Dunkel der Seelenstörunga eigebungen ist, und viele wesentliche Verhältnisse ende mgemein sicher und richtig erfaßt und zur Darstag gebracht hat. Dies müssen selbst seine entschie-Gegner einräumen, und ich bedaure es aufrichtig, de mvermeidliche Kontroverse über das böse Prini nir keinen Raum für die Bezeichnung einer Menge freitbringender Wahrheiten in seinen Schriften übrig gehat. Wenn bei ihm die oft gemachte Erfahrung wiederholt, dass selbst die eminentesten Denker durch i beeilt aufgestelltes Prinzip zu folgerechten Irrungen restitt wurden, welche sie durch den größten Aufwand e Gelehrsamkeit und dialektischer Geschicklichkeit nicht rahillen konnten; so hätten die ausgezeichneten Eigenrhaften seines Geistes und Herzens, welche auf allen Seita seiner Schriften hervorleuchten, seinen Gegnern Aching shothigen, und ihn gegen virulente Schmähsucht schitten sollen , welche zuletzt immer auf sie selbst zumitt. Alle Wahrheiten, welcher sein tief moralischer migiser Sinn, seine wissenschaftliche Geistesschärfe \* of cheift, als ihn das Blendwerk des bösen Prinzips aicht dem verhindert, wird die unpartheiische Nachwelt 880 seine Widersacher geltend machen, auf welchen the der Vorwurf haften wird, die eigentliche Bedeutung sines Strebens gar nicht eingesehen, und ihn mit Behaupbekämpst zu haben, welche durch Zerstörung aller thischen Prinzipien der wesentlichen Wohlfahrt der Menwhen noch zehnfach verderblicher sein müssen, als Hein-18th's Theorie im schlimmsten Fall es könnte.

Ich war es mir selbst schuldig, mich über letztere ausärlicher zu erklären, um endlich einmal allen boshaften minationen nachdrücklich entgegenzutreten, durch welche man im schneidenden Widerspruch mit meinen öffentlich bekannten Grundsätzen mir wiederholt einen mystischen Obscurantismus aufgebürdet hat. Ich habe es mig seitdem ich mit meinen ersten psychiatrischen Aussätzen hervortrat, nie verhehlt, dass mir ein gleiches Loos, wie Heinroth, bevorstand; denn wie hätte ich ungestraft die leidenschaftlichen Interessen so vieler angreisen, und namentlich der dünkelvoll aufgeblasenen Selbstgefälligkeit einiger zu nahe treten dürfen? Auch war ich von vorn herein entschlossen, jeder Verunglimpfung die freie Stirne zu bieten, fest überzeugt, dass Hohn und Spott auf ihre Urheber zurückfallen müssen. Neu war es mir indess doch. dass giftsprühende Verleumdung sogar meine im Jahre 1836 überstandene schwere Krankheit, welche jeden menschlich gesinnten Gegner genöthigt haben würde, die Wassen gegen mich niederzulegen, zum Vorwande nahm, um meinen Namen in der Litteratur zu brandmarken\*). Ich kann

<sup>\*)</sup> In der allgemeinen Kirchenzeitung von Brettschneider und Zimmermann (Jahrgang 1836. Heft 6. S. 759.) heisst es wortlich - Berlin. Februar. "Auf hiesiger Universität erregte ein sonderbarer Vorfall Theilnahme und Aussehen. Der bekannte Dr. Ideler, dessen Vorlesungen über Geisteskrankheiten durch eine gewisse Dosis von Schwärmerei für viele ein besonderes Interesse erregten, sei plötzlich selbst geisteskrank geworden, und lasse sich jetzt gewissenhaft nach seiner eigenen früher vorgetragenen Methode in seinem eigenen Institute behandeln. Diese Behandlung nun soll das Sonderbare sein, indem Ideler fest der Meinung anhing, dass jede Geisteskrankheit nichts als Zerstörung der moralischen Krast sei, welche Meinung der überspannten Idee von der Erbsünde und ihren Folgen entspricht, nach welcher jeder Mensch eigentlich von Grund auf den Keim alles Bösen, also anch des Wahnsinns in sich trägt, welcher Keim nur durch die Moralität im Gleichgewichte erhalten wird, und nur mit der Verminderung dieser Krast sei es möglich, dass der Wahnsinn ausbreche. Nach dieser Methode hahe man nun auf moralischem Wege eine Heilung zu suchen. Herr Ideler ist demnach jetzt nach seiner eigenen Ueberzeugung, nachdem er mehrere Jahre bindarch für die Aufrechterhaltung der Moralität docirt, noch nicht

drauf nur mit dem Ausdruck der tiefsten Verachtung antworten, denn gegen die Anekdoten, welche aus der Chronique scandaleuse der Zungendrescher in die Zeitungen ibergeben, wird man eben so wenig mit dauerndem Erble etwas ausrichten, als gegen Mäuse, Heuschrecken und adens lästiges Ungeziefer, welches man sich selbst überbeen muss, wo es sich dann gegenseitig auffrist. Auch Friedreich's Schmähungen, welche er mir an mehreren Om seiner Schriften reichlich zuwendet, haben überaus wenig zu bedeuten; denn wenn er mich unter anderem lei Gelegenheit einer Anzeige des ersten Theils dieses Werkes \*) einen Mystiker nennt, den die Zeit und gesunde Versunft widerlegen müssen, so hat er sich durch das similiche Missverstehen meiner Schrift, gleichviel ob dasæbe absichtlich oder unfreiwillig ist, nur selbst lächerich gemacht. Er wird wohl thun, wenn er die wahren Lingel, mit denen meine Schriften, wie jedes Menschenwerk, behaftet sind, aufdeckt, und nicht seinen Ruf als Kritiker zu Grunde richtet, indem er die Grundsätze antere, wie er dies schon bei mehreren Autoren gethan hat, geslissentlich in ihr Widerspiel verdreht. Aber den Gusel der Schändlichkeit erreicht ein Aufsatz, welcher der Aufschrift: das Charité-Irrenhaus in Berlin, abmindt ist, in Friedreich's Magazin für philosophische,

meralisch genug, und er läst sich von seinen Anhängern und Schülern in der Moral stärken, um wieder in das Gleichgewicht zu kommen, und der Erbsünde die Stange halten zu können." — Diese Klätscherei ist zu armselig, um eine Wiederlegung zu verdienen; jedoch glaube ich es meinen Herren Aerzten, deren meisterhafter Kunst und rastloser Sorgsalt ich die Errettung aus mehrsacher Todesgesahr verdanke, schuldig zu sein, durch Nensung ihrer Namen die über sie ausgesprochenen Lügen zu vertigen. Es sind die Herren Geheimer Medizinalrath Dr. Barez, Professor Dr. Hecker und Stabsarzt Dr. Hilsenberg.

<sup>\*)</sup> Blätter für Psychiatrie, herausgegeben von Friedreich und Blumröder. Erstes Host. Erlangen 1837. S. 109.

medizinische und gerichtliche Seelenkunde, Heft 7. S. 150. Ich werde mich nicht so weit herabwürdigen, die niederträchtige Verleumdung des Ungenannten, der nicht den Muth gehabt hat, mir persönlich gegenüberzutreten, sondern aus dem Dunkel der Anonymität mich mit Dolchstichen anfällt, genauer zu zergliedern. Nur so viel sei hierüber bemerkt, daß schon mehrere namhaste Hospitalärzte gerechte Beschwerde über Reisende geführt haben, welche nach dem flüchtigsten Angassen der ihnen bereitwillig geöffneten Anstalten, ohne im Mindesten in den Geist derselben einzudringen, sich um die Hindernisse zu kümmern, welche sich dem redlichen Wirken der meisten Hospitalärzte entgegensetzen, sie in ihren Reisebemerkungen an den Pranger stellen. Sollten dergleichen Flegeleien, die jedesmal von pöbelhaftester Gesinnung zeugen, sich noch häufiger wiederholen; so würden die Hospitalärzte, um den Ruf der ihrer Fürsorge anvertrauten Austalten nicht leichtsinnig zu verscherzen, verpflichtet sein. dieselben allen Durchreisenden zu verschließen! -

## §. 112.

## Stahl's Lehre.

Es muss uns vor allen Dingen darum zu thun sein, die Sätze Stahl's, welche als der ursprüngliche Keim der psychischen Pathogenie durch Langermann zur wissenschaftlichen Entwickelung gelangten, in ihrem nothwendigen Zusammenhange mit seiner gesammten Theorie darzustellen, um zu zeigen, daß letztere allein eine unerschütterliche Grundlage für die Seelenheilkunde darbieten kann. Denn außerdem würden seine sinnschweren Aphorismen uns als bloße Einfälle erscheinen, dergleichen gelegentlich aus jedem Denken austauchen können, und mit denen nichts gewonnen ist, so lange sie sich nicht als Ergebnisse einer tiesen Naturanschauung folgern lassen. Indem ich zur Vermeidung von Wiederholungen aus

meine früheren Aeusserungen über Stahl mich beziehe, bebe ich als Ausgangspunkt für die nachfolgenden Betrachtungen vorzugsweise seine teleologische Deutungsweise herver, weil sie den eigentlichen Kern seiner Lehre ausmacht.

Es dürfte hierbei zu bemerken sein, dass das gänziche Verschmähen dieser Erklärungsart, der man besondes im vorigen Jahrhunderte die sogenannte kausale Ansicht gegenüberzustellen pflegte, einen großen Theil der Schald an dem kümmerlichen Gedeihen unsrer Wissenschaft trägt. Nicht bestreiten will ich zwar den Misbranch, welchen frühere Physiologen mit den teleologischen Betrachtungen trieben, über welche sie die Ersorschung der physischen Bedingungen der Lebensthätigkeit größtentheils vernachlässigten, und dass die Schule Haller's, welcher das physiologische Experiment in seine vellen Rechte einsetzte, und dadurch den Antrieb gab, die ursachlichen Bedingungen jeder konkreten Funktion aufzusuchen, sich ihrer unleugbaren Verdienste rühmen darf, indem sie durch anschauliche Thatsachen die bloßen Hypothesen verdrängte. Indess in ihrem zu weit getriebenen Eder zog sie das Leben wieder ganz in das Gebiet der physikalischen Forschung hinab, welche es blos mit medenischen und chemischen Verhältnissen ohne ein verbaissendes inneres Band zu thun hat, sie nicht einem schissenden Prinzip unterordnet, und über den Begriff eises Organes nicht hinausgeht, dessen materielle Beschafsenheit das Urelement ihrer Erklärung ist. Ohne mich dabei aufzuhalten, dass diese Ansicht, welche die optische Tinschung einer sinnlich beweisbaren Evidenz, also einer Demonstration hervorbrachte, jeder psychologischen Deutung einen Vertilgungskrieg erklären, und alle Irrlehren des Materialismus erzeugen musste, begnüge ich mich, mit wenigen Worten ihre Unangemessenheit zur Lösung ihrer physio-pathologischen Aufgabe zu bezeichnen.

Gerade ihr ängstliches Bemühen, den angeblich mysteriösen Begriff des Lebens zu vermeiden, hat sie genö-

3

1

7

;

thigt, zu lauter Wundern ihre Zuslucht zu nehmen, in sofern sie durch einen Zauberschlag der Materie Erscheinungen entlocken musste, welche derselben ewig fremd, ja im Widerspruch mit ihrem Wesen bleiben werden. Nicht die Mannigfaltigkeit dieser Erscheinungen meine ich, in deren Inbegriff das Leben zur objektiven Darstellung kommt, denn sie lässt sich allerdings aus einem Komplex elektrochemischer Verhältnisse wenigstens analogisch erklären; wohl aber ihren Zusammenhang unter einer höheren Einheit, ihre Entwickelung nach einer prästabilirten Harmonie, welche schon im Embryo die Zustände des Jünglings-, Mannes-, ja Greisenalters dergestalt vorbereitet, dass sie in nothwendiger und wohlgeregelter Ordnung auf einander folgen müssen, also ihre Abhängigkeit von einem Begriff, der die reiche Fülle der in ihm enthaltenen Bestimmungen nur im Verlaufe einer langen Lebensdauer verwirklichen kann, und so durchaus dem Ganzen als unverbrüchliches Gesetz vorangestellt ist, dass alle Thätigkeit, auch wenn sie durch störende Einflüsse auf Abwege getrieben ist, immer nach der vorgezeichneten Bahn zurückstrebt, und wenn ihr diese durchaus versperrt ist, sich selbst zerstört, um nicht im Widerspruch mit jenem Gesetz in Zustände zu treten, welche mit ihrer ursprünglichen Richtung und Bedeutung nichts mehr gemein hätten. Lässt man diese Sätze nicht als bloße Abstraktionen stehen, sondern umkleidet sie mit dem blühenden Bilde des aus unerschöpflicher Fülle hervorquellenden Lebens; schränkt man seinen Blick ferner nicht auf die in linearer Reihefolge nach einander eintretenden Epochen ein, sondern erwägt man, daß jeder einzelne Zeitmoment eine fast unübersehbare Mannigfaltigkeit zusammenstimmender, nach den verschiedensten Richtungen ausgebreiteter Verhältnisse einzelner Organe und Kräfte bis in die feinste Gliederung ihrer einzelnen Fasern und Regungen hinab darbietet, daß also die Gesammtheit dessen, was in der Länge, Breite und Tiefe des Lebens sich nach einer höchsten Idee übereinstimmend gestaltet und gegenseitig antreibt, das größte Fassungsvermögen unendlich überbietet: so muß eine solche Anschauung, sobald sie nur zur gehörigen Deutlichkeit, Lebendigkeit und Vollständigkeit entwickelt ist, es als die bickte Absurdität erscheinen lassen, ihren ganzen Gehalt als die Erzeugniß physikalischer Verhältnisse bezeichnen wollen, an denen die schärfste Betrachtung nie auch weine Spur jenes eigentlichen organischen Charakters des Lebens hat wahrnehmen können. Diese Absurdität wird geradezu unermeßlich, wenn wir erwägen, daß auf der Grundlage des organischen Lebens der Geist eine neue Welt von Erscheinungen zur Entfaltung bringt, und daßs swischen jenem und diesem eine Uebereinstimmung herrscht, welche nur aus sittlichen Begriffen verstanden werden kann.

Weit entfernt also, dass die kausale Forschung von dem innersten Zusammenhange des Lebens, um den es hier vorzugsweise zu thun ist, Rechenschaft geben könnte, verschließt sie den Sinn so vollständig gegen die Auffassung desselben, dass nur die aus ihr sich ergebenden praktisch verderblichen Folgen endlich die Nichtigkeit ihrer Anmaaßung aufdecken konnten. Es fällt mir gewiss nicht ein, ihr die Befugniss abzusprechen, die äusseren Bedingagen zu bestimmen, an welche das Leben dergestalt gebanden ist, dass es durch sie eben so in seiner Entwickeing gefördert, als gehemmt oder gar zerstört werden kann; aber sobald sie sich unterfängt, aus physikalischen Grö-Sea, d. h. also aus Zahlen, das innerste Triebwerk des Lebens zu erklären, muß ich sie mit der Kabbala auf zleiche Linie bringen, welche ein gleiches Spiel mit Zahien und Buchstaben trieb, um das Unerforschliche durch sinnliche Zeichen zu ergründen

Wie mancher Wortstreit ist über den Begriff des Zwecks geführt worden, in sofern man seine angebliche Bedeutung für den Geist, welcher mit Bewußtsein seine Thätigkeit auf ein zu erreichendes Ziel richten soll, auf das organische Leben übertragen wollte. Denn das Prin-

zip des letzteren, hiess es, ist sich seiner nicht bewußt, kann sich folglich keine willkührliche Bestimmung geben, sondern ist an ein Gesetz gebunden. Das fatale Wort Willkühr, welches namentlich die Freiheitslehre in eine kaum auszutilgende Verwirrung brachte, schlich sich auch hier sur bösen Stunde ein. Wer darf aber behaupten, dass die Vernunft, in sofern sie der Inbegriff aller intellektuellen und moralischen Zwecke ist, ein willkührliches, d. h. doch von Gesetzen unabhängiges Vermögen sei? Ferner wer getraut sich wohl zu sagen, dass die Vernunft sich aller ihrer Zwecke deutlich bewusst sei? In ihrer Tiese waltet ein ewiges Gesetz, davon sie einiges ahnt, um doch irgend einen Leitfaden durch das Leben zu haben, welches sie aber so wenig in seiner ganzen Vollständigkeit begriffen hat, dass wir noch nach mehrtausendjährigen vergeblichen Bemühungen mit ihrer Kritik nicht zu Stande gekommen sind. Was wir Zweck im gemeinen Sprachgebrauch nennen, ist ja nur ein Versuch, den höchsten Vernunftbegriff in einzelnen Gedanken und Thaten theilweis auszuprägen. Gelingt es uns, mehrere solche Versuche in Uebereinstimmung zu setzen, so freuen wir uns, dass das Göttliche im Menschen zu einer theilweisen Offenbarung gelangt ist. Aber den eigentlichen Zweck des Lebens, der durch jene Versuche, wie durch einzelne Symbole, um nicht zu sagen Hieroglyphen, nur angedeutet wird, in seiner objektiven Vollständigkeit, nicht blos in einer abstrakten Idee darzustellen, ihm alle Lebensverhältnisse methodisch unterzuordnen, dies wird wohl stets ein unerreichbares Ziel bleiben.

Halten wir diese Bemerkungen im Zusammenhange fest, so gestaltet sich der Begriff des Zwecks als die Einheit zusammenstimmender Verhältnisse, welche durch ihre Gesammtheit die Idee derselben dergestalt verwirklichen, daß jedes Einzelne seine Bedeutung nur in seiner Stellung zum Ganzen findet, und losgerissen davon sie gänzlich verliert, daß eins das andere stützt und bedingt, und alle

Theile der Gliederung den unauslöschlichen Charakter des Ganzen an sich tragen. In diesem Sinne nannte Kant organische Körper solche, deren Theile sich als Zweck and Mittel zu einander verhalten, wobei er eben so wenig an ein Bewußstsein dachte, von welchem diese Verhältnisse ausgehen sollten, als Stahl, der die Idee des Zwecks zum Grundbegriff des Lebens machte. Es mußs den geneigten Leser überlassen bleiben, die großsartige Estwickelung dieses Gedankens, durch welche Stahl seiner Zeit um mehr als ein Jahrhundert zuvoreilte, weil wir jetzt nur eben dahin gelangen können, von wo er anging, bei ihm selbst aufzusuchen, da der Raum hier viel zu sehr beengt ist, um nur die wesentlichen Sätze mitzutheilen.

In sofern also das Leben mit der Gesammtheit seiner Encheinungen nach einem allgemeinen Zweck gestaltet sein soll, welcher sich hinwiederum als Mittel dem höchsten Vernunftzweck unterordnet, kraft dessen der Mensch me geistig sittlichen Selbstbewußtsein kommen kann, ersich hieraus ein den physischen Verhältnissen durchs widersprechendes Gesetz des Lebens, durch dessen Estdeckung Stahl sich in gleiche Linie mit Newton gewacht hat. Letzterer erkannte in der physischen Welt Gesetz, nach welchem Wirkung und Gegenwirkung cinnder gleich sind; wäre die nämliche Bedingung auch ma Reiche des Lebens gültig, so würde dasselbe sogleich vernichtet sein. Ständen nämlich die Gegenwirkungen des Lebens mit den äußeren Einwirkungen, auf dasselbe im geraden Verhältniss; so müsten jene Reaktionen eben so veränderlich, zufällig und außer Ordnung und Verbindung sein, wie die sie hervorrusenden Impulse. Bald würde es aus seiner ursprünglichen Bahn völlig vertrieben sein, nie in dieselbe zurückzukehren, mithin wäre seine iertschreitende Entwickelung schlechthin unmöglich. Nehmen wir irgend einen Mineralkörper, er besteht nur, so lange sein innerer Zusammenhang nicht durch eine über-

wiegende Kraft aufgehoben ist; wird er aber von dieser getroffen, so zerstreuen sich alle seine Elemente, um vielleicht nie wieder zusammenzukommen. So lange er besteht, verharrt er in wechselloser Einförmigkeit, in todter Ruhe, und jede Veränderung seiner Erscheinung ist eine nothwendige Bedingung seiner Zerstörung. Der lebende Körper ist aber in steter Selbstzerstörung begriffen, um sich immerfort zu erneuern, und eben durch diesen Fluss seiner physischen Elemente sein Dasein zu behaupten; folglich muß er sich das von der Außenwelt aueignen, was zu seiner Erhaltung nöthig ist, alles andere aber abund ausstoßen. In ihm waltet daher ein thätiges Gesetz, durch welches diese stets erneuerte Selbsterzeugung in der vorgeschriebenen Ordnung erhalten wird, und in sofern das nach demselben wirkende Prinzip sich als Bewegung, als motus tonico vitalis kund giebt, muss es in steter Uebereinstimmung mit dem Zweck der Seele bleiben. Mithin sind alle Lebensbewegungen weit mehr durch ihren gemeinsamen Zweck, als durch ihren äußeren Reiz bedingt; folglich müssen sie, um ihrem Zweck getreu zu bleiben, in ein sehr mannigfaltiges und verschiedenes Verhältnis zu den Reizen treten. Entsprechen nämlich letztere dem geregelten Entwickelungsgange des Lebens, so erfolgen die Bewegungen ruhig, gleichförmig und im geregelten Ebenmaasse; stehen die Reize aber in irgend einem Missverhältniss zum Leben, so muss dasselbe Behuss der Selbsterhaltung seine Bewegungen dergestalt modificiren, dass sie jenen krankmachenden Reizen entweder Widerstand leisten, oder sie aus dem Bereich der organischen Reaktionen entfernen. Ueberall spricht sich also ihre Angemessenheit zu einem obersten Zweck und ihre sehr relative Bestimmbarkeit durch äußere Reize als das höchste Gesetz des Lebens im völligen Gegensatz zu jenem Newton'schen Gesetz der unorganischen Natur aus. Stahl nennt daher auch diese Zwecksbeziehung geradezu eine moralische, in sofern nämlich die Handlungen des Menschen auf gleiche Weise Weise in einer gleichen Angemessenheit zu dem obersten ittlichen Zweck stehen sollen, welches ebenfalls voransent, daß jene Handlungen nicht durch die absolute Stärke der sie veranlassenden äußeren Motive, sondern durch ihre Bedesting für das Vernunftgesetz bestimmt werden sollen. So ist abo der wesentliche Bestimmungsgrund des organisches Lebens wie der Seelenthätigkeit ein innerer \*).

Da nun diese Sätze auf gleiche Weise für die Gesundkeit md Krankheit gültig sind, dergestalt, dass letztere sicht ein widernatürlicher, auf Selbstzerstörung ausgehender Zustand, sondern offenkundiger Beweis der nach Selbstchaltung ringenden Lebenskraft ist, und da die organische Noter ihren letzten Bestimmungsgrund in den geistig sitt-Echen Zwecken findet; so war Stahl durch diesen engen Zummenhang der Begriffe allerdings bewogen, die Iden-Eit der Seele und des Lebensprinzips auszusprechen. weldes er auch im ersten Theil seiner Theorie und in den derselben vorangehenden Abhandlungen, wo er die allgescinsten Prinzipien der Biologie entwickelte, unumwun-In jener Einleitung legt er daher dem dea gethan hat. Lebensprinzip geradezu die Attribute des Gemüths bei, und verdeicht das geregelte Wirken der Heilkraft mit der Besomeheit, welche die Kraft des Willens nach den zu creicheden Zwecken abmisst, alle dazu erforderlichen Bedingungen berücksichtigt und in Wirksamkeit treten läßt. Andreseits leitet er die Abweichungen des Heilgeschäfts von der rechten Bahn aus Irrthümern ab, gleichwie die Seele durch Affekte zu praktischen Fehlgrissen verleitet wird, und daher bezeichnet er jene Anomalieen der Krank-

10

<sup>\*)</sup> Eben hierin liegt aber auch die Schwierigkeit der Erforting der Lebenserscheinungen, weil wir die organischen Reaktion auf willkührlich angebrachte äußere Reize nie nach diesen
diesen, also in der Quantität dieser nie eine Skale für jene
dieden können, wie wir die durch Wärme, Elektrizität und
Lettruck hervorgebrachten Einwirkungen auf unorganische Körper durch Thermo-, Elektro- und Basomoter messen.

heiten geradezu als Wirkungen einer durch die Größe der Gefahr erschreckten, sich übereilenden, zwiespältigen, wan kelmüthigen, ungestümen oder zaghaften Seele, welche hier als anima vegetativa gedacht, aller Affekte der Hoff nung, Furcht und Verzweiflung wie die anima sensition theilhaftig sein soll. Auf diese Weise rücken die Begriff der organischen Selbsterhaltung und der Gemüthsthätigkei immer näher zasammen, so dass der der ersteren beige legte Charakter des automatischen Wirkens ganz verschwin det, und beide in die engste Analogie treten, aus welche der gemeinsame Typus ihres Wirkens, den sie sich gegen seitig mittheilen, erklärlich wird. In den Störungen, welch die heilende Thätigkeit durch die Leidenschaften erfähr geht endlich jene Analogie zur völligen Einheit des Be griffs auf, und welch einen großen Werth Stahl hierat legte, wird sogleich aus seiner Darstellung der Leider schaften als der vornehmsten Quelle der Krankheiten, ei hellen.

Ehe ich weiter gehe, muß ich auf meine Darstellur der Lehre Stahl's von den Geisteskrankheiten\*) mie beziehen, wo ich seinen siftlichen Charakter gegen d gehässigen Anschuldigungen des bis zum Menschenhafs g triebenen Stolzes, der Streitsucht, der Verachtung all Erfahrungswissenschaften und des Mystizismus gerechts tigt habe. Es muss unsern tiefsten Unwillen rege mache daß Sprengel seine Autorität als Geschichtsforscher sehr gemisbraucht, und durch ganz oberslächliche Betra tung und werthlose Anekdoten verleitet jenes Zerri von einem der edelsten Denker entworfen hat, zum weise, daß er den Geist und die Stellung desselben seiner Zeit auch nicht im Entserntesten begriff. Wer mit dem Studium der Werke Stahl's vertraut ist. auch seiner hohen Begeisterung für ächte Wissensch welche er durch schärfste Vernunftkritik aus der ger

<sup>\*)</sup> Hecker's Annalen, Bd. 26. S. 261.

sten Naturanschauung entwickelte und auf das göttliche Gesetz zurückführte, seinem strengen Wahrheitseinn, womit er die seichte Beobachtung, die Selbsttäuschung durch willkührliche Erdichtungen, die Verfälschung der Erfahrong derch eitle Wortkrämerei, und die aus dieser ersengte leere Streitsucht geisselte, seinem Eiser für die sittliche Veredlung des ärztlichen Berufs, der durch Eigennutz, Dinkel und andere gehässige Leidenschaften so oft ent weikt und herabgewürdigt wird, hohe Bewunderung zolen, und sich überzeugen, daß seine derbe, harte Sprache grade am lautesten für seine Gesinnung zesgt. Alle seine Utheile über religiöse Angelegenheiten, über sittliche Ver-Minisse und über die verderblichen Wirkungen der Leiteschaften sind im Geiste einer erleuchteten Philosophie scheht, welche ihm einen ehrenvollen Raug unter den Dakern aller Zeiten erwirbt, und ihn hoch über die orthelexen Rigoristen, Frömmler und steifen Pedanten seier Leit erhebt. Er ist so durchweg eine großartige Erscheinung, dass sich an ihm die Wahrheit bestätigt, womeh jeder wirklich große Mann nicht blos in den Grenen seines Berufs, sondern in allen Beziehungen zur volbe Reise gediehen ist. Wollte ich dies Urtheil über ihn white erhärten, so müste ich eine große Menge von Beweintellen aus seinen Schriften sammeln \*); dazu ist

Beatus ille, qui procul negotiis,
Et otiosis curiositatibus,
Et vanitate propriae scientiae,
Et irritae artis gloria et jactantia,
Et aucupanda sordide pecunia,
Prudenter induxit lubens mentem suam
Summae sapientiae sacras leges sequi:
Quas si vereri discet, in tacito sinu,
Ejus benignitate gaudebit frui,
Scientia atque conscientia atur,
Et serviendi proximo vere potens
Aut gratitudinem feret, aut merebitur.
Quisquis secus faxit, Deus vindex erit.

Ars sanandi cum expectatione.

<sup>&#</sup>x27;) Nur falgende Worte von ihm mögen hier Platz finden;

aber hier um so weniger der Ort, als es überhaupt nur meine Absicht sein kann, seinen Geist mit einzelnen Sätzen anzudeuten. Er will durchaus selbst gekannt sein, und würde bei jeder Schilderung, die doch nur eine Skizze bleibt, sehr verlieren.

Am stärksten tritt seine ethische Ansicht in der Einleitung zu der Diss. de animi morbis hervor. Er knüpft sie, wie auch den Anfang der Pathologie in der theor. med. ver. an die Widerlegung des pseudohippokratischen Satzes: totue homo a nativitate morbue existit, dem er die universale Erfahrung gegenüberstellt, dass alle dem Naturzustande treu gebliebenen Völker, welche sich nicht durch zahllose erkünstelte Bedürfnisse Leidenschaften einimpfen ihr Leben ohne bemerkenswerthe Störungen der Gesund heit vollenden. Seiner Lehre von der Naturheilkraft würde die Basis gefehlt haben, wenn der Naturanlage des Men schen schon die Keime der Krankheiten ursprünglich ein verleibt wären, und im Verlaufe des Lebens auf mannig fache Weise zur Entwickelung kommen müßten. sich dies günstige Verhältniss für die Europäer umgestal tet, welche ihre Maasslosigkeit (intemperies) in geistige: und leiblicher Beziehung für Kultur der Sitten ausgeben dafür aber schwelgerisch, weichlich und gebrechlich ge worden sind, und fällt namentlich die Vergleichung ihre Gesundheitszustandes mit dem der Thiere so sehr zu ih rem Nachtheil aus; so müssen wir den Grund davon is den überaus schnellen und gewaltigen Störungen suchen welche die Gesundheit durch die Leidenschaften erleide Aus ihren in größter Allgemeinheit vorkommenden Wirk nu gen, und namentlich aus Angewöhnungen, müssen wir d her eine Menge der schwersten, hartnäckigsten und rüc fälligen Krankheiten nach ihrer Entstehung, ihrem 🔻 lauf und nach dem Wechsel ihrer Erscheinungen erklärer

Ueber das Wesen der Geisteskrankheiten spricht Stasich bestimmt dahin aus, daß man unter ihrem Beginicht, wie bei den Fehlern körperlicher Organe, eine V.

letzung der Substanz der Seele verstehen dürfe, welche zi Verderbniss und Zerstörung derselben ausgehe, sondern bis damit nur im Allgemeinen ein widernatürliches Verkiltnifs der, in der regelrechten Ordnung ihres Wirkens ghemmten Seele bezeichnet werde, in sofern derselben en frendartiges Motiv (idea) sich aufdringe, welches ihrer Thibdeit eine falsche Richtung gebe. Man habe es daher nicht mit dem inhaltleeren Begriff von dem, was & Seele ihrem Wesen nach sei, zu thun, sondern man misse untersuchen, in wiesern die Seele von den Sinnen s, and überhaupt durch körperliche Hindernisse in dem Gesets (methodus) ihres Wirkens Störungen erleide; wie sie selbst, durch Wahnvorstellungen aufgeregt, über die malich wahrgenommenen oder wahrzunehmenden Dinge ische Urtheile fälle, und danach die Bewegungen verkehrt einleite und lenke. Fasst man nun alles dies im Zesammenhange auf, so ergeben sich daraus unmittelbar eine Kardinalsätze über den Begriff der Seelenstörungen, de ich, ihrer Wichtigkeit wegen, in der Ursprache folgen lasse.

Quanto longius a corporali habitu alque usu res recedat, so inanior certe de illis est omnis speculatio, et impitior conceptus. Luculentum ejus rei testimonium offerei mis variue perturbationes mentis, de quibus prolixe Exteri quidem datur, argumentari autem, et conceptum stiden formare, irritus semper est conatus. Quicquid de dici potest, quod rerum verituti aliquanto propius conmitiat est illud, quod deliria alia sint simplicius pathetica, alia sympathetica: illa magis directe et quasi simpliciter mentem afficiant; hasc mediate demum, vitali oeconomiae, ejusque primariis destinationibus et intentionibus magnopere perturbatis accedentia et supervenientia. ero sit saepenumero utriusque hujus constitutionis verus aucureue; ut inquam corporis laboriosis perturbationibus et periculis propius impendentibus, et propter hanc rem

anxiae et sollicitae Naturae etiam morales angores, timores, terrores comites accedant: adeoque unita vi universa
perturbatio tanto utique vehementior eveniat. Sicut etiam
vicissim magis directae mentis perturbationes tales, si simul etiam corporearum administrationum impedimenta et
intricationes ipsis adjiciantur, facile hinc etiam fomitem
aut peculiarem majorem increbescentiam incurrunt. Sumunt autem hujusmodi primi generis deliria occasionem ab
ipsius mentis tam abusivis quam patheticis perturbationibus, v. gr. memoriae atque phantasiae nimia concitatione,
et plus quam ferre possit exagitatione. (Theor. medic.
ver. Tom. III. Sect. II. Memb. VI. de deliriis.)

Wir wollen an den skeptischen Bemerkungen, mit denen Stahl anfängt, keinen Anstofs nehmen; sie erklären sich ganz einfach aus seinem Widerwillen gegen die scholastische Philosophie, welche bis auf seine Zeit nicht einmal den Begriff der empirischen Psychologie aufkommen liess. Obgleich letztere von Christ. Wolf bearbeitet wurde, hat sie doch im Laufe des vorigen Jahrhunderts so wenig eine feste Begründung gewonnen, dass selbst Kant sich noch nicht mit ihr befreunden konnte. Stahl schöpfte seine psychologischen Begriffe aus tiefer Naturanschauung, ohne je an ihre schulgerechte Form, zu welcher sie sich jetzt gestalten müssen, zu denken. Auch lag ihm vor allem der Begriff der Naturheilkraft am Herzen, weshalb er die Leidenschaften vornämlich als die hauptsächlichsten Störungen derselben betrachtete. Immer aber müssen wir die Konsequenz bewundern, mit welcher er, wahrscheinlich ohne den Geisteskranken eine besondere Aufmerksamkeit gewidmet zu haben, ihre Zustände von den Grundbegriffen seiner Theorie aus durchschaute. So bestätigt sich auch hier die erfreuliche Wahrheit, dass wenn man nur irgend ein Naturgesetz zur Erkenntnis erhoben hat, das Wissen von selbst bei dem folgerechten Zusammenhange aller Erscheinungen sich nach allen Seiten hin ausbreitet, und a priori Entdeckungen macht.

wiche kinterdrein von der Erfahrung bestätigt werden. Wir erinnern wieder an Newton, welcher aus der starten Brechung der Lichtstrahlen durch den Diamant auf it Verbreunlichkeit desselben schloß.

Wer Stahl's strenge und unablässige Kritik aller erdichteten Krankheiten kennt, wobei er jeden über de Bekentung der vorhandenen Erscheinungen hinausreidendes Schluss abweiset; dem wird es nicht schwer salla, am jener scharfen Gegenüberstellung einfacher Geisesterungen und körperlich bedingter Delirien su entwinen, dass damit alle neueren Hypothesen über verstette Gehirnkrankheiten u. dgl. beim Wahnsinn ein für steml abgesertigt sind. Stahl erklärt sich hierüber noch wiricklich, indem er zugleich die unmittelbare Entstedes reinen Wahnsinns aus früheren Leidenschaften buichnet. Er sagt: diejenigen Verstandesverwirrungen, wiche nicht sovvohl einen körperlichen, als einen von blosen Vorstellungen ausgehenden Ursprung haben, behalten uweilen die phantastische Vorstellung (phantasma) desjuigen Gegenstandes bei, mit welchem sie anfangs vormoweise beschäftigt waren; sie schweisen indels zu andena iber, besonders beim tobsüchtigen Delirium, doch sind & Wahnvorstellungen dann den anderen Sitten des Indioder auch dem Objekte angemessen, auf welches se sich richten. Diejenigen z. B., die sich in ihrem übel verdules Stolze so weit von der gesunden Vernunft entfenten, dass sie sich mit der Phantasie überredeten und iest einbildeten, das zu sein, was sie wünschlen, namentlich mächtige Herren und Fürsten, sie sind herrschsüchtig, zornig, gewaltthätig. Litteraten, welche durch Anhäufung von Kenntnissen über das Maass ihres Fassungsremogens, besonders ihres Gedächtnisses, verwirrt gewerden, zeigen sich ungeduldig, ungehalten, zornmüthig. Gleichwie solche Delirien mehr von Abweichungen des Denkvermögens, als von körperlichen Fehlern entstehen, chen so fügen sie dem Körper auch keine spezielle, gleichsam direkte Störung zu. Selbst von der Manie gilt es, daß sie überaus häufig mehr von bösen Sitten der Seele auf einfache Weise entsteht und unterhalten wird, als daß sie eine direkte Gelegenheitsursache und fortwirkende Quelle (fomes) in angemesseuen körperlichen Veränderungen fände. Ueberhaupt werden daher Subjekte von einem zornmüthigen und verwegenen Charakter, und welche bei Delirien aus anderen Ursachen durch vielfältigen Hader und Zwist mit ihren Hausgenossen sich häufig und heftig erbittern, vor allen leicht in ein tobsüchtiges Delirium verfallen, während es umgekehrt kaum oder nur höchst selten beobachtet wird, dass ein blosses Zusammentreffen körperlicher Bedingungen eine tobsüchtige Wildheit direkt erzengt. Schon längst bemerkte ein Dichter höchst treffend: tra furor brevis est. Wenn z. B. das tobsüchtige Delirium aus gespenstigen Einbildungen entsteht, welche den Geist zwischen der Furcht und dem verwegenen Bestreben zum Widerstande gleichsam nothwendig mitten inne erhalten; so hat dasselbe einen entsprechenden Typus (schema), in sofern es theils den Kranken mit höchst ängstlicher Furcht durchdringt, theils ihn aber antreibt, sich dem Gegenstande derselben zu nähern, und ihn mit verzweifelnder Kühnheit anzugreifen. Jeder muß einsehen, daß diese verwegene Hestigkeit unmittelbar von der ursprünglichen Verstandesfiktion ausgeht.

Die Abhängigkeit der körperlichen Erscheinungen von der exaltirten Geistesthätigkeit erklärt Stahl sehr gut, indem er des Umstandes bei der heftigen Manie gedenkt, das ungeachtet sie nicht von sieberhaften Wallungen begleitet wird, die Tobsüchtigen dennoch ein so großes Maass von Wärme entwickeln, dass sie selbst einen enormen Kältegrad weder zu empfinden scheinen, noch auch leicht einen wirklichen Schaden dadurch erleiden, der ausserdem so häusig Frostbeulen und selbst den kalten Brand zur Folge hat. Die Ursache der ersten Erseheinung lässt sich leicht aus der angestrengten Richtung des Geistes auf die

herschende Vorstellung und aus seiner Abstraktion von den Sinnesempfindungen herleiten; in Bezug auf den anderen Umstand, dass so leicht kein wirklicher Nachtheil drans entsteht, könnte es scheinen, dass derselbe von dem Zastande des kranken Bewulstseins unabhängig wäre. Da indes des vornehmste Bestreben der Tobsüchtigen im Allgeneisen dahin gerichtet ist, sich gegen jeden Widerstand zihnheit. Ungestüm und Kraft zu sträuben; so muß m deer Anstrengung der willkührlichen Bewegungen eie starke Entwickelung und Vertheilung der Wärme im Kirper hervorgehen. Wenn Stahl bei einer anderen Gelegaheit eines anhaltend beschleunigten und verstärkten Pokes bei der Manie, und der Mitwirkung desselben zur gesteigerten Wärmeerzeugung gedenkt, so steht dies mit den Vorigen nicht in Widerspruch, da die Tobsucht sowell mit als ohne Fieberbewegungen auftritt.

Auch an der Erotomanie erläutert Stahl seinen allgenein ausgesprochenen Satz, daß die mannigfachen Leidenschaften, vornämlich wenn sie sich mit starken Eindrücken der Phantasie vergesellschaften, pathetische Ursichen des Wahnsinns werden. Er macht bei ersterer darmit ausmerksam, daß die grüblerisch verliebten Vorstellungen ich immer auf einen bestimmten Gegenstand richten,
mit ich mit Erdichtung günstiger Nachrichten beschäftigen, zum Unterschiede von der Mutterwuth, welche in
mit enter unsittlichen Aeußerungen die lüsterne Begierde ohne Rücksicht auf eine bestimmte Person kund
giebt.

Endlich erhellt aus folgenden Sätzen, welche tiefe Blicke Stahl in die Verfassung der kranken Seele und in die Bedingungen geworfen habe, nach denen ihre Erscheinungen auftreten: Beim chronischen Irrereden muß nam auf das Gesetz der Gewohnheit Rücksicht nehmen, nach welchem das Gedächtniß auch falsche Vorstellungen festhält, so daß dieselben, wenn sie einmal vom Verstande während langer Zeit durcharbeitet worden, und sich in

die Phantasie eingedrängt haben, festwurzeln, und nicht wieder aus dem Gedächtniss vertilgt werden können. Die Beharrlichkeit des letzteren ist dann Ursache der fortdauernden Delirien. Ueberdies ist die Bemerkung keinesweges unstatthaft, welche Valleriola in seinen Observationibus mehrmals macht, nämlich daß kaum irgend jemand sich in einem absoluten Delirium befindet, d. h. in demselben durchaus vernunftwidrig denkt und handelt; sondern dass der Kranke ursprünglich von einer falschen Vorstellung ausgeht, und daraus andere Folgerungen zieht, welche. wenn auch nicht scharfsinnig und durchdacht, doch ganz bequem jener untergeordnet, und mit ihr in Verbindung gebracht werden können. Er fehlt und irrt vornämlich nur darin, dass er bei keiner Sache gehörig verweilt, und den Folgerungen daraus keine Aufmerksamkeit schenkt. Einzelner, aus dem Zusammenhange gerissener Vorstellungen, denen er nur eine kurze Betrachtung widmet, kann er dagegen auf eine der Wahrheit ziemlich entsprechende Weise sich bewußt werden.

Den Begriff der sympathischen Seelenstörungen erläutert Stahl daraus, dass der Typus des organischen Lebens mit dem der Seelenthätigkeit korrespondirt. De nämlich die im Verlauf aller Krankheiten offenkundige Richtung. des Naturwirkens auf den Zweck der Erhaltung des Körpers als Werkzeug der Seele eine unmittelbare Beziehung auf dieselbe ausspricht; so mus das Gemüth an allen wesentlichen Verhältnissen der Lebensthätigkeit Theil nehmen. Denn da jede wichtige Krankheit die Fortdauer der irdischen Bedingungen des geistigen Lebens bedroht, wobei die Seele nicht gleichgültig bleiben kann; so spiegelt jene sich in einem die Gefahr vorahnenden Lebensgefähle ab, welches bei Stahl immer als Barometer der Lebensbewegungen gilt, deren Steigen und Fallen die Seele anzeigt, wenn sie den Typus des körperkichen Erkrankens in entsprechenden Wahnvorstellungen ausdrückt. von den körperlichen Zuständen auf die geistigen überghende Deutung erklärt demnach die symptomatischen Defirien als Symbole, in denen die Seele über ihr dermaliges Verhältnis zum Körper wahnbildert, und damit den labalt und Zweck ihrer, wenn auch verworrenen Verstellangsweise ausspricht\*).

Ein ähnliches Verhältniss weiset Stahl bei den Trünmen meh, deren Habitus häufig Dingen entspricht, die estweler schon im Körper vorhanden sind, oder sich in ihm erzeugen werden. Solche Dinge erscheinen im Traume an anchauliche Weise, jedoch nicht direkt unter ihrer egenthämlichen Gestalt, sondern unter einem allgemeinen Beriff, gleichsam unter einer approximativen Verstellungsim. Bei denen, welche mit einer Ueberfülle floriden mi heißen Blutes behaftet sind, entstehen Träume von reien Dingen, Fenersbrünsten, seltener von Blat. Die an stien Anhäufungen leiden, träumen von beschwerlichem ed gefährlichem Durchgange durch Wasser, selbst mit ageablicklicher Erstiekungsgefahr. Diejenigen, welche aus beiderlei Ursachen zu Schwächezuständen disponirt sind, trimen von sehr beschwerlichen und angstvollen Ermüden, indem sie weite Ebenen überschreiten sollen, wobei ihnen aber die Kräfte dergestalt fehlen, dass sie an de l'ade derselben, ohne sich zu setzen, nicht gelangen kimen; eder es ist ihnen, als ob sie Berge erstiegen, aber som Schwiche nicht den Gipfel erreichen könnten.

In ellen diesen Fällen verarbeitet die Seele den rohen und fermiesen Stoff der physischen Lebensgefühle, welche nicht gleich den aus mannigfachen Elementen zusammengesetzten Anschaumgen zergliedert, verglichen, kombinist, t. b. in Begriffe verwandelt werden können, zu symboli-



<sup>\*)</sup> Es ist sogar wahrscheinlich, dass die Delirien unter gewisen Umständen ein wichtiges Hüllsmittel der Naturheilkraft igeben können, welche sich durch die leidenschaftliche Spanung des Gemüths zu der nöthigen Anstrengung steigert, und aus ierselben neue Kräfte schöpft, wenn die thrigen zu versiegen

schen Dichtungen, und bewährt daher selbst im Irrereden ihr bildnerisches Vermögen, welches man unter solchen Umständen ganz unterdrückt glaubte. Nothwendig müssen jene gesahrdrohenden Zustände um so mehr die Leidenschaften der Furcht und Angst erregen, je weniger das durch physische Störungen getrübte Bewusstsein sich über jene aufklären, und sie mit richtigen Begriffen vergleichen kann. Wenn indess auch in diesem ursachlichen Zusammenhange der Erscheinungen die gefährlichen Körperzustände den ursachlichen Antrieb zum Irrereden geben, indem sie der Seele krankhafte Gefühle mit solcher Stärke aufdringen, dass sie dieselben auf die bezeichnete Weise zu Vorstellungen umgestalten muß; so kommt doch Stahl wiederholt darauf zurück, dass der sittliche Charakter einen wesentlichen Antheil daran hat, in sofern ein leicht bewegliches Gemüth schon bei geringeren Lebensstörungen in Angst und Aufruhr geräth, wo dann die daraus entspringenden Wahnvorstellungen keinen Maasstab für die Größe der Gefahr geben.

Insbesondere hebt er zwei Formen des symptomatischen Irreredens, das fieberhafte und melancholische hervor, um die Bedingungen zu bezeichnen, unter denen dasselbe entspringt. Das sieberhafte, welches außer bei empfindlichen und leicht beweglichen Individuen nur unter gefahrdrohenden Verhältnissen vorzukommen pflegt, tritt unter swei Formen auf, in denen sich eine entgegengesetzte Bedeutung ausspricht. Wenn nämlich das Fieber als ein angestrengtes Bestreben der Natur, die entstandenen Störungen zu einer schnellen Ausgleichung zu bringen, gedacht wird; so muss dieser Kampf die Seele, da es sich um ihre irdische Existeuz handelt, in einen leidenschaftlichen Zustand versetzen, der sie zur Gegenvvehantreibt. In der ideellen Sphäre des Lebens wiederhol sich daher der nämliche Typus, nach welchem die orga nischen Kräfte im Kampfe gegen die Schädlichkeiten be griffen eind, und diesem Typus gemäß bezieht sich da

Delirium auf die Vertreibung lästiger Dinge, z. B. umringader, feindlich gesinnter und drohender Männer oder Gepensier, oder auf das Entfliehen aus großer Hitze, aus beingtigenden Zuständen, aus einer ungerechten Einkerkerne. Hier offenbart also das Gemüth noch thätig widestrebende und abwehrende Leidenschaft in Uebereinstimme mit der heilkräftigen Reaktion der Lebensthäticket auf die Krankheitspotenz. Wenn aber, wie bemees in bösartigen, fauligen, kontagiösen Fiebern, die Organisation durch die Wirkung schädlicher Stoffe der Assisung näher gebracht wurde, wo dann die organische Substanz durch ihre Entartung die heilsamen Anstrengungen der Lebensthätigkeit zu ihrer Bekämpfung vereitelt; dun ist das Leben mit der Seele auf der Flucht begrifin. Bei nahe bevorstehendem Tode pflegt sich daher des Delirium so zu gestalten, dass der Kranke sich in eisen fremden Häuse, Zimmer, Bette zu befinden glaubt, and mit ganzem Gemüth in sein Haus, zu den Seinigen wrickzukehren begehrt, dass ihm alles zu eng, fremd, schmatzig und Ekel erregend vorkömmt. Was bedeutet des anders, fragt Stahl, als das leise Anerkenntniss des Bewalstseins, dass der Körper schon entartet und fremd, zum ferneren Besitz, Bewohnen und Gebrauch mtagich geworden ist, den die Seele nicht blos verlassen sendern dem sie auch entsliehen muß? Ja es ist wahrscheidich, daß sie, wenn sie an ihrer zerstörten Wohnung kein Wohlgefallen mehr finden kann, sich deutlich eiaer anderen, ihrer Natur angemesseneren Stätte erinnert, each welcher, als ihrer Heimath, sie sich umschaut.

Das melancholische Irrereden bringt Stahl in unmittelbaren Zusammenhang mit Stockungen im Pfortadersystem, welche in seiner Pathologie eine große Rolle spicten. Die zahlreichen durch sie veranlaßten Unterleibsleiden sind ihm aber nicht passive Reizzustände, sondern aktive Bestrebungen, jene Stockungen entweder durch gesteigerte Bewegungen zu zertheilen, oder das angehäufte

Blut durch Blut-, Schleim- und andere Bauchflüsse z entleeren, und dadurch mit der Befreiung des beeinträch tigten Kreislauss auch alle an denselben geknüpften Funk tionen wieder herzustellen. Da nun die tonische Bewe gung den Blutlauf in den Gefässen, welche noch unter den unmittelbaren Einflusse des Herzens stehen, befördert, h allen übrigen aber, so wie im Parenchym der Organe al lein bewirkt; so sind jene Krankheiten im Unterleibe nicht anderes, als gesteigerte, und nach Maassgabe der örtlicher Verhältnisse modificirte tonische Bewegungen, durch welch die Natur das gestörte Gleichgewicht im Kreislauf wiede herzustellen trachtet. Die Zwecksbeziehung weiset er über all nach, und erklärt aus ihr die Hypochondrie. Seh beachtenswerth, sagt er, ist der Einsluss des Körpers au die Seele, welcher sich in dem Ermatten, der Beengung dem Erzittern, der Angst zeigt, die häufig wechselnd un vorübergehend, oft aber auch anhaltend in der Hypochon drie vorkommen. Man hat hier zuvörderst die Perception des körperlichen Zustandes ins Auge zu fassen, welch swar nicht auf einfache und direkte Weise in eine all Umstände richtig aussassende Vorstellung übergeht, jedoch eine im Allgemeinen wahre Idee von der Beengung, von Streben nach weiterem Raum, von Furcht vor Einsper rung und selbst Lebensgefahr erzeugt. Zweitens habe wir zu sehen auf die Erregung der durch diese Vorstellun gen beängstigten Seele zu einer solchen Leitung der Le bensbewegungen im Pulse und Tonus, welche zur Abtrei bung jener Beschwerden dienen. Hierher gehört zunäch das Seufzen, und die in ihm ausgesprochene Selbsthülfe um ein freies Athmen zu bewirken, wie denn auch d durch das Seufzen zur Beförderung des Blutlaufs in de Pfortader beiträgt. Aus dieser Ursache entstehen ferner d mannigfachen spastischen Bewegungen, welche in den vo der Pfortader abhängigen Organen sich als hypochondziach Beängstigungen vielfältig äußern. Sie bezeichnen när lich mannigfache Anstrengungen, selbet fluktuirende un konvulsivische Bewegungen, welche zur Beförderung des steckenden Kreislaufs mit einer gewissen Kraft beitragen, und daher wahrscheinlich auch zu diesem Zweck bestimmt, demselben angemessen und höchst nothwendig sind. Auch die bei sehr ängstlichen Hypochondristen vorkommenden Palpitationen des Herzens entfernen sich wohl im Allgemeiner nicht von dieser vernünftigen Bestimmung, weil bei selchen Kranken das Blut stets eine zu geringe Flüssigkeit hat, und daher zu Stockungen sehr geneigt ist. Da sun bei solchen Blutstockungen die Gefahr obwaltet, his wirklich eine vollständige Verhaltung und Incarceration leicht eintreten könne; so prägt sich dem Gemüthe mehr und mehr eine ähnliche Vorstellung ein von einer antlichen Einengung, einer hinterlistig bewirkten Gefangenehmung oder Einkerkerung. Gleichwie endlich anlattende Einsperrungen des Bluts einen unglücklichen Ausgag fast mit Gewisheit vorherverkündigen; ebenso kommt danit die Einbildung einer ähnlichen Idee aus moralischer Purchtsamkeit überein, dass die Kranken nicht nur Einkerkerung und dahin führende Nachstellungen, sondern auch Todesstrafen stets vor Augen haben.

Diese Andeutungen mögen genügen, um zu zeigen, wis eine naturgemäße Anschauung der Seelenkrankheiten bei Stahl freilich nur im embryonenartigen Zustande vorkennt, sher eben wegen ihres organischen Ursprunges aus seiner Theorie zur Entwickelung gelangen muß. Von seinen Heilideen wird noch im letzten Abschnitt die Rede sein.

## §. 113.

## Langermann's Lehre.

Dass die Natur ihr Gesetz in dem menschlichen Geiste wiederhole, und darüber zum Bewusstsein komme, ist besunders an dem Genie ersichtlich, welches durch sich selbst die Ordnung und das ursachliche Verhältnis ihres Wirkens zu erkennen vermag. Denn vergleichen wir mit dem

Schneckengange der gewöhnlichen Geistesentwickelung, welche nur von Stufe zu Stufe höher klimmt, und nicht weiter gelangen kann, als die Leiter vorhandener Erfahrungen reicht, das Schaffen des Genies, aus dessen geheimnisvoller Tiese eine neue Wahrheit austaucht, wie Pallas aus dem Haupte des Zeus hervorging; so würden wir ohne eine urkräftige Regung der Natur in jenem gar keinen Begriff davon haben. Alle Grundbegriffe, durch welche ganze Gebiete der Naturerscheinungen in ihrer ursprünglichen Ordnung erkannt wurden, z. B. das Kopernikanische System, oder im Mikrokosmus die Lehre vom Kreislauf, von der Naturheilkraft, sind jedesmal aus einer Inspiration oder Divination hervorgegangen, und mit Recht nennt man daher einen Kopf, der ihrer theilhaftig wurde, ein Genie, weil man an ihm das Walten eines höheren Genius, eines Dämons im Sokratischen Sinne erkennt. Der platte Empirismus, um seinen alten Satz: nihil est in intellectu etc. aufrecht zu erhalten, und das Handgreisliche als Bedingung wissenschaftlicher Evidenz geltend zu machen, weil ihm der Blick durch die Obersläche der Erscheinungen bis in ihre Tiefe versagt ist, bestreitet zwar hartnäckig dies Vorrecht des Genius, mit welchem sich jeder Altagskopf auf gleiche Linie stellt; aber seine Anmaassung wird sogleich durch die Bemerkung abgefertigt, daß gewöhnlich Jahrhunderte vergehen, während welcher der Fleiss sich vergebens abmüht, verwickelten Erscheinungen eine bestimmte Deutung absugewinnen, und daher immer mehr mit sich in Widerstreit geräth, bis endlich die Natur einem ihrer Günstlinge ihr Räthsel enthüllt. Ist dann endlich die Wahrheit allgemein anerkannt, weil ihre leicht fassliche Evidenz zuletzt nur von paradoxer Streitsucht abgeleugnet werden kann; so traut sich mancher zu, auf einen solchen Gedanken wäre er gewiß auch gerathen; indes die Anekdote vom Ei des Kolumbus ist eine alte Geschichte, die sich immer wiederholt, und jede neue Entdeckung, selbst wenn sie mathematisch demonstrirt werden kann,

bm, muß erst den Widerstreit aller Leidenschaften ausbita, welche ihre Nahrung aus herkömmlichen Irrthünen schöpsen. Wäre die Wahrheit so leicht aus ihrer Vehällung in scheinbar widersprechenden Erscheinungen branzfinden, warum kostete es denn so große Mühe, ie ppa ihre Widersacher zu behaupten, warum sind Tau. mak n ihren Spuren vorübergegangen, ohne sie zu abm, wrum haben andere die Elemente derselben aufgein. und sind über sie selbst nicht zum Bewusstsein mmen? Nur das Genie besitzt eine hinreichende Fasmegabe, um die Erscheinungen, welche in zahllosen Gemeilsen sich zu verneinen scheinen, mit gleicher Treue belechten, und so vollständig in sich aufnehmen zu könm, daß aus ihrer innigsten Durchdringung endlich die ie vermittelnde Wahrheit hervorgeht, dagegen die Inwigens vieler Menschen nur an einseitigen Vorstellungen idet. und durch sie für jede anderweitige Anschauungsweie unempfänglich wird.

Wenn die Dankbarkeit gegen meinen großen Lehrer s mir sur Pflicht macht, ihm das Verdienst zu vindiciren. E Prinzip der Seelenheilkunde für alle Zeiten festgestellt a laben; so bin ich mir andrerseits sehr deutlich bewußt, ich durch eine hyperbolische Darstellung nur seinem der Wissenschaft schaden, und zuletzt mich kicken machen würde. Wenn aber ein großer Mann Leben ganz nach einer durchgreifenden Idee, nicht einem untergeordneten Interesse gestaltet, also das bividuelle ganz in die allgemein menschliche Form umwchnelzen sich bemüht; so findet die treue Schilderung charakters aus leicht begreiflichen Gründen bei viekeinen Glauben. Man hat meine Darstellung des Le-Langermann's einen Panegyrikus genannt, den man belich höslichst aus meiner Pietät gegen die Manen des Piece Denkers entschuldigte, damit aber doch zu einer Kehtung stempelte. Auf meine Gesinnung kommt es hierbe aber gar nicht an, denn den Zoll der Erkenntlichkeit Seclepheik II. 11

gegen meinen verewigten Lehrer habe ich nur vor meinen Gewissen, aber nicht vor der Welt abzutragen, und wi auch meine Gefühle beschaffen sein mögen, nie darf ich als Schriftsteller ihnen die Wahrheit opfern. Selbst ein unfreiwillige Täuschung wäre hier nicht zu verzeihen ge wesen; denn wer sich an die höchste Aufgabe des Der kens wagt, die Regungen des Gemüths bis zu ihren letz ten Triebfedern und Gesetzen zu verfolgen, von dem Kan man mit Recht fordern, daß er sich keine groben Irrthö mer bei der Zeichnung eines Charakters zu Schulden kom men lasse, dessen scharf bestimmte Eigenthümlichkeit ein Reihe von Jahren hindurch von allen Seiten ihm zur An schauung dargeboten wurde. Ich habe es ferner nach drücklich genug ausgesprochen, dass niemand die über schwengliche Idee der Menschheit ganz an sich auszuprä gen vermag, daß jeder, ein Sohn seiner Zeit und seine Volkes, sich nicht völlig von deren Irrthümern loseinger kann. Nur so viel kann der Hochbegabte leisten, daß e jene Idee mit wissenschaftlicher Strenge in sich zu ent wickeln strebt, und sie treu im Bewußtsein festhält; wie weit es ihm dann im Leben gelingt, sie zu verwirklichen das hangt mchr von Außenbedingungen, als von ihm selbs ab. Wie viel Langermann hierin geleistet, was ihr misslungen, dies darzustellen hatte ich weder den Beru noch die schickliche Gelegenheit, daher ich es auch ge wissenhaft vermieden habe, hierüber zu reden; ich wollt nur authentische Aussprüche von ihm durch einige eing flochtene Bemerkungen zu einem Ganzen runden, um bezeichnen, wie in seinem Bewusstsein sich jene große Gedanken entwickelten, die nach meiner innigsten Uebe zeugung die Grundlage der praktischen Philosophie u der Seelenheilkunde bilden müssen.

Dass Langermann das Prinzip alles Denkens un Handelns in die sittliche Idee setzte, also derselben al Uebrige schlechthin unterordnete, habe ich bereits mannigsachen Aeuserungen von ihm früher nachgewiese

vir müssen es jedoch noch genauer bezeichnen, wie er va jener Idee aus den Uebergang zur Seelenheilkunde ind. Dass er als eine höchst entschiedene und selbststänege Natur bald zum deutlichen Selbstbewusstsein kam, and sich deshalb strenge Rechenschaft über seinen Lebenssweck, ther seine Stellung zur Welt ablegte, ist aus seisen eien angeführten Streit mit der Leipziger Universiat destlich genug zu ersehen. Ueberhaupt spricht sich ster jede ungehemmte Entwickelung des Geistes in der hgend durch einen idealen Sinn aus, welcher seiner Nater mach voll Enthusiasmus gegen die Gebrechen des Leben ankämpft, weil sie seinem Streben nach Freiheit Schraken setzen. Denn noch haben engherzige Leidenschein nicht das Gemüth verödet, ihm nicht jene Schellkraft geraubt, welche aus dem Bewusstsein des Edka und Schönen entsprungen jedes Opfers für dasselbe thig ist. Nur weil diese günstige Verfassung des Gemüths sicht durch methodische Kultur auf gediegener Grundlage befestigt, nicht mit ausreichender Intelligenz gepaart ist, welche beim Eintritt ins praktische Leben die gewonnenen höheren Begriffe festhalten, und mit ihnen in den zahlwen Irrungen und Widersprüchen sich zurecht finden senkt sich der Aufschwung der meisten zur gemeiaca Wirklichkeit zurück, und läßt kaum die Erinnerung an jezen schönen Jugendtraum zurück, die sogar geslissentlich vertilgt wird, um jeder Selbstbeschämung auszuweichen. Aber ein urkräftiger Geist, welcher vor allem das Bedürfnis empfindet, mit sich in Uebereinstimmung zu bleiben, und daher den festen Entschluss fasst, sich durch zichts das gewonnene edle Selbstbewusstsein rauben zu besen, welches durch alle Güter der äußeren Welt nicht sigewogen werden kann, gestaltet eben deshalb auch mit Ber sein Leben nach einem großartigen Plan, und schöpft niedem Siege über äußere Hindernisse neue Stärke. In sesem Sinne brachte aber unbezweiselt der oben genannte Streit für Langermann eine unwiderrufliche Entschei-

dung. Er hatte den Muth gehabt, die vielleicht auch von anderen bemerkten Mängel der Universität in einer Schris freisinnig zu rügen, und zur Selbstvertheidigung herausge fordert, musste er über die heiligsten Angelegenheiten, zu deren Pslege die Akademieen berusen sind, die geläutert sten Grundsätze entwickeln, um sein gutes Recht erfolg reich zu behaupten. Die klassische Bildung seines von Kindheit an dem Edlen geöffneten, in strengen Lebensver hältnissen erstarkten Gemüths ließ ihm diese Aufgab vollständig gelingen; und da er als, jugendlicher Sieger au dem Streit mit einer Akademie hervorgegangen war, s konnte wohl ein gesteigertes Selbstgefühl nicht ausbleiben welches ihn auch durch das ganze spätere Leben beglei tete, und ihn seinen höheren Beruf immer deutlicher er kennen ließ. Denn alles Große in der Welt ist aus de Achtung des Menschen vor sich selbst entsprungen, welch als unmittelbarer Ausdruck seiner edleren Natur ihn mi Kraft ausrüstet, in seiner eigenen Angelegenheit einen feste Willen zu haben, und die Bande zu zerreißen, durch welche die meisten an niedere Interessen gesesselt werder Jede hochherzige That ist ein Ruf an das innerste Selbst bewusstsein, sie nicht durch spätere unwürdige Handlon gen zu verleugnen, und indem diese Stimme die Vernunf wach erhält, beginnt durch sie die Entwickelung eine wahren praktischen Erkenntniß.

Sein Leben zu dem höchsten Preise auszubringen, is das natürliche Verlangen eines jeden, dessen ursprünglich Kraft noch nicht durch die zahllosen Hindernisse des Labens gebrochen ist, und daher das Bewußtsein mit ras losem Streben erfüllt. Im Gebiete des Wissens geht dher die Richtung dieses Strebens jedesmal auf das Ides welches als Begriff des Unendlichen und Unbedingten dreinste Element des Freiheitsgefühls ist. Denn hat den Denker seine Aufgabe ganz verstanden, so leuchtet ih auch ein, daß die Intelligenz im Bunde mit der Wah heit unfehlbar den Sieg davon trägt in jedem Kampfe g

ggen Vorurtheil, Lüge, Schwärmerei, und wie die Trugbiller weiter heißen mögen, in denen sieh die Leidenschaften gegen das Licht der Vernunft verschanzen; dass she die Freiheit als das Streben nach unbegrenzter Entwickeng gerade in diesem Kampfe am unmittelbarsten zer ebjektiven Darstellung kommt. Nur aus dieser Zuversicht zu unwiderstehlichen Macht der Wahrheit lässt sich der bile Muth derer erklären, welche gegen die Gebredes ihrer Zeit in die Schranken traten, ohne hoffen zu diese, den glücklichen Ausgang dieses Streits zu erleben. Dem das ist das Vorrecht der ächten Idee, insbesondere der sittlichen, dass sie aus innerer Nothwendigkeit stammed, durch keinen äußeren Widerspruch widerlegt werden kunn, und das Gemüth in eine glücklichere Zukunst hisberträgt, wo sie zur lebendigen Entwickelung kommen wird. Nur in diesem Sinne kann die sittliche Idee des Bewußstsein wahrhaft erfreuen und erheben, weil im ngekehrten Falle ihr unausgleichbarer Widerspruch mit der Wirklichkeit sie als ein wesenloses Gedankending erscheinen ließe, von welchem der Mensch sieh mit dem schnerzliehen Gefühl losreißen müßte, im Traume die Grensea seiner Natur überflogen zu haben, und in alle trostlese Verwirrung des Lebens zurückgebannt, um die wahre Freibeit betrogen zu sein.

Die sittliche Idee ist aber nicht bestimmt, in transcendester Höhe zu schweben, sondern sie soll ins wirkliche
Leben eingreisen, wie sehr ihr auch dasselbe Widerstand
kisten mag. Denn nur, was der Mensch äußerlich darstellen und behaupten kann, sei es in Rede oder That, hat
sich aus den innersten formlosen Regungen der Seele zur
Schstständigkeit herausgestaltet, und dadurch eine besimmte Bedeutung für ihn selbst gewonnen, gleichwie der
spnische Bildungstrieb nothwendig am äußern Stoff sich
lethätigen muß, um zur fortsehreitenden Entwickelung zu
grängen, die er in sich nicht finden kann. Da nun die
sittliche Idee bei ihrer praktischen Verwirklichung unmit-

telbar auf den Widerstand der Leidenschaften trifft; so stellt sie eich denselben nothwendig im Begriff gegenüber, weshalb keine Ethik ohne diesen Gegensatz gedacht werden kann. Die Bezeichnung des letzteren wechselt natürlich nach dem Ausdruck, welchen jeder Philosoph für das sittliche Prinzip wählt, als Tugend und Sünde, Vernunft und Unvernunft, Frömmigkeit und Irreligiosität, Seelenge sundheit und Seelenkrankheit, welcher letzteren Bezeich nung besonders Sokrates und die Stoiker den Vorzug In sofern den letzteren Begriffen die Vorstellung von einer naturgemäßen und naturwidrigen Entwickelung zum Grunde liegt, empfehlen sie sich unstreitig am mei sten für den Anthropologen, weil er sie leicht unter Aus drücke bringen kann, welche den physio-pathologische Kenntnissen korrespondiren. So etwa mögen wir uns di ursprüngliche Gedankenfolge denken, durch welche Lan germann, nachdem er seine reife Lebensphilosophie at das Studium der Medizin übertragen hatte, zu den Grund begriffen der Seelenkrankheiten geführt wurde. Denn a er jenes Studium begann, war er schon ein selbstständ ger, durch die höchste sittliche Idee völlig aufgeklärt Denker, so dass alle materialistischen Lehren der Mediz an seiner festgegründeten Anschauungsweise nichts me ändern konnten, er mit ihr vielmehr von vorn herein i nen entschieden entgegen treten mußte; er hatte sich scho zu tief in ein freies Selbstbevrusstsein hineingelebt, dass dessen Zeugniss von den hohlen Dogmen einer sisch Empirie ihm hätten verdächtigt werden können. U gleichwie der Begriff der Sittlichkeit ihm über alle ganische Determination hinauslag, mit welcher die Ma rialisten stets den Anfang ihrer Darstellung machen, ol zu bedenken, dass ein Gewebe blos relativer Bedingun weder Anfang noch Ende, und noch weniger einen I telpunkt haben kann; so war ihm natürlich auch die ] denschaft nicht ein automatisches Spiel von Muskel-Nervenfasern, sondern die krankhafte Ausartung eines

pleieles Strebens der Seele, welche selbst in ihren Wiimprichen noch dem inneren Sinn fasslich ist. welches epsiche Regungen niemals sein können, da diese ganz misshalb seines Bereichs liegen. Also nicht aus zerstreuten minischen Bruchstücken ging seine freie Anschauung des lem lervor, wie bei den Materialisten, welche, nachdem is dem organischen Zusammenhang durch höchst einseiad oberslächliche Analysen zerstört haben, die membeiecte mit blinder Willkühr wieder zusammenleimen, e die solches elendes Flickwerk den Menschen nenm; sodern aus dem Bewußtsein, daß jede anthropologithe Erkenntnis ihre Bürgschaft und Bedeutung in ihrer beeinstimmung mit dem Gesetz des nach höchster Freiisi der Entwickelung strebenden Gemüths finden müsse. Dem sobald der Mensch dies Gesetz als den vollkommenden Ausdruck seiner Natur verleugnet, hat er den eigentiden Maasstab der Wahrheit unwiderbringlich verloren, wal es für ihn nur in sofern eine praktische Erkenntniss poli, als er durch sie zur Förderung seines Seelenheils beligt wird; und eben weil beim sogenannten Wissen ber oberste Grundsatz der Kritik außer Acht gelassen geht das Denken der Menschen in unermesslichen Matreit aus einander \*).

<sup>&</sup>quot;Es könnte mancher einen Widerspruch darin zu finden sien, das in dieser Schrift einerseits eine streng objektive Erischag der anthropologischen Thatsachen gesordert, und hindrin doch die in ihnen nie zur Verwirklichung kommende sticke idee als ihre gemeinsame Wurzel bezeichnet und behaupti, and somit indirekt zugestanden werde, das jene objektive Inchang doch nicht ans Ziel führe, vielmehr das wesentlichste Inchang doch nicht ans Ziel führe, vielmehr das wesentlichste Inchang doch nicht ans Ziel führe, vielmehr das wesentlichste Inchang doch nicht ans Ziel führe, vielmehr das wesentlichste Inchang doch nicht ans Ziel führe, vielmehr das wesentlichste Inchang doch nicht ans Ziel führe, vielmehr das wesentlichste Inchang doch nicht ans Ziel führe, vielmehr das wesentlichste Inchang doch nicht ans Ziel führe, vielmehr das wesentlichste Inchang doch nicht ans Ziel führe, vielmehr das wesentlichste Inchang doch nicht ans Ziel führe, vielmehr das wesentlichste Inchang doch nicht ans Ziel führe, vielmehr das wesentlichste Inchang doch nicht ans Ziel führe, vielmehr das wesentlichste Inchang doch nicht ans Ziel führe, vielmehr das wesentlichste Inchang doch nicht ans Ziel führe, vielmehr das wesentlichste Inchang doch nicht ans Ziel führe, vielmehr das wesentlichste Inchang doch nicht ans Ziel führe, vielmehr das wesentlichste Inchang doch nicht ans Ziel führe, vielmehr das wesentlichste Inchang doch nicht ans Ziel führe, vielmehr das wesentlichste Inchang doch nicht ans Ziel führe, vielmehr das wesentlichste Inchang doch nicht ans Ziel führe, vielmehr das wesentlichste Inchang doch nicht ans Ziel führe, vielmehr das geweinten der Ziel führe die Ziel führe der Ziel führe die Ziel führe ziel ziel führe ziel ziel

Hat aber ein folgerechter Denker erst das Prinzip bei sich unwiderruflich festgestellt; so ist ihm auch die gesammte Begriffsentwickelung nothwendig gegeben, und nie können ihn einzelne Thatsachen mehr in Verlegenheit setzen, weil, wenn sie mit einander in Widerspruch stehen, dieser nur von der fehlerhaften Auffassungsweise, nie aber von ihrer inneren Bedeutung herstammen kann, da das in ihnen allen sich offenbarende Naturwirken stets in Uebereinstimmung mit sich ist. Dadurch wird jener in den Stand gesetzt, die falschen Beobachtungen zu korrigiren, und auf ihren wahren Werth zurückzuführen, also mit ihnen gerade das Gegentheil von dem Sinne su beweisen, in welchem sie gemacht worden waren. aus der inneren Uebereinstimmung der Begriffe schöpft der Denker seine Zuversicht, und je mehr an sie die Thatsachen in ihrem natürlichen Zusammenhange sich reihen.

essen in dem wesentlichen Begriff ihrer überschwenglichen Natur auffasst, und in wissenschaftliche Uebereinstimmung bringt, unmittelbar die sittliche Idee erzeugt, welche somit als vollendete Induktion aus allen vorhandenen Thatsachen ihnen eret ihre wesentliche Bedeutung anweiset, welche sie ohne jene nie haben können. Denn vergleichen wir die Thatsachen in ihrer konkreten Beschränktheit mit einander, wie sie stets nur höchst mangelhaste Ausdrücke der in ihnen sich regenden Bestrebungen sind: so kommen immer nur sinnverwirrende Widersprüche heraus, daher die Weltgeschichte ohne sittliche Idee die gräulichste Irenie, die Fabel von einem wahnwitzigen Geschlecht ist, welches im Fieber seiner Leidenschaften von einem göttlichen Ursprunge träumt, um nicht wahrzunehmen, dass es blos aus den Antrieben thierischer Begierden bandelt. Betrachten wir aber alles Denken und Handeln als Versuche eines noch unmündigen Geschlechts, welches seine böhere Abkunft ahnt, und nur aus kindlicher Unreise seines Verstandes irrt und sehlgreist, ohne je den treibenden Gott in seiner Brust ganz verleugnen zu können; dann verklärt sich das Bewusstsein zu jener Idee, welche als die Morgenröthe einer besseren Welt in die Nacht des Erdenlebens fällt and, wenn auch nur im Dammerlichte, die wahre Stellung der Menschen im Universum erkennen läset.

m so entschiedener darf er die Ueberzeugung hegen, daß den noch umaufgeklärten Problemen nur die rechte Seite der letrachtung abgewonnen zu werden braucht, um in ihnen cise neue Bestätigung des Prinzips zu finden. Je weniger des Langermann über die Gültigkeit seiner sittliden Begriffe in Zweisel sein konnte, nachdem er sie in der gissten Ausdehnung erkannt hatte, um so sicherer sie ihm daraus das Bewulstsein hervor, dass er mit ihze den Ausgangspunkt für die psychiatrische Forschung gewomen habe. Denn in sofern ihm alle Leidenschaften s Thorheit und Widerspruch mit der menschlichen Bedimming erscheinen mussten, sein freier und heller Blick des Verkehrte und Widersinnige der menschlichen Bestrebugen erkannte; um so bestimmter musten bei ihm Leidenschaft und Wahnsinn als gleichartige Gegensätze der Vernanft dem Begriff nach susammenfallen, und hieraus de Definition der idiopathischen Seelenkrankheiten herwerehen. Was kummerte es ihn, dass andere Aerzte letztere für körperliche Uebel gehalten hatten; er wußte ja, de sie die leitenden Prinzipien sich nicht bis zur wisseaschaftlichen Evidenz klar gemacht hatten, aus denen derest die Bestimmung der abgeleiteten Begriffe sich erkann. Ueberdies hatte sein Quellenstudium ihn mit em Menge von fruchtbaren Ahnungen früherer Aerzte, mentlich Stahl's, bekannt gemacht, so dass er diese Andertungen nur zum deutlichen Bewußtsein zu erheben, and mit seiner innersten Ueberzeugung in Einklang zu bringen brauchte, um endlich die gesuchte Wahrheit zu finden. Andrerseits war er aber auch Arzt im vollen Sinne, um den großen Einfluss des Körpers auf die Seele, den jeder aus täglicher Erfahrung an sich kennen lernen kann, seiner ganzen Wichtigkeit nach zu erkennen; und je ferner er einem absolutistischen Rigorismus stand, welcher gar keine Einschränkung der sittlichen Forderungen durch wesentliche Hindernisse der geistigen Freiheit aus körperlichen Krankheiten zugestehen möchte; je strenger

vielmehr sein objektiver Sinn auf Naturwahrheit der Beobachtungen drang, um so leichter wurde es ihm, die pathologischen Bestimmungen der Seele durch den kranken Körper unter dem Begriff des sympathischen Wahnsinns zusammenzufassen. Somit gestaltete sich seine gesammte psychiatrische Anschauung zu einem binomischen Satze, von welchem er mit gleicher Leichtigkeit und Sicherheit die Forschung nach beiden Richtungen auf die Seele und den Körper verfolgen, und die gegenseitigen Beziehungen ihrer Krankheitserscheinungen in ihren wahren ursachlichen Verhältnissen aussassen, konnte. Doch es wird Zeit, ihn selbst redend einzuführen. Den Anfang möge eine Stelle aus seinen Zusätzen zu Schweigger's Schrift über die Kranken- und Armenanstalten (S. 155.) machen, weil er sie aus einer Fülle gereifter Erfahrungen niederschrieb, und in sie sein tiefstes Urtheil niederlegte.

.. Es ist nicht schwer zu errathen, worauf sich Herrn Pinel's moralische Behandlung beschränke, mit welchem Namen die Franzosen das zu verstehen vorgeben, was ich vor 12 Jahren psychische Heilmethode zu nennen wagte, und wovon in Deutschland seit 5 Jahren wenigstens viel geschrieben wird. Ich würde jene Benennung (traitement moral) ganz angemessen finden, und sogar mit der meinigen zu vertauschen wünschen, wenn die Bedeutung des Wortes "moral" auch nur mit dem deutschen philosophischen Sinne desselben etwas gemein hätte; denn alle psychischen Kräste des Menschen sind in ihrer Harmonie auch leicht als moralische zu erkennen. Diese ihre Beziehung und ihr Vereinigungspunkt ist das Herz der Psyche im Menschen, ihm so nothwendig, als das Pulsiren seiner physischen Lebensquelle, des Herzens in seiner Brust, nur vergänglich mit diesem, und selbst damit vereinigt im Wort. Daher ist auch ein vollkommener Gegensatz der physischen Natur des Menschen (wozu auch die Hälfte seiner Intelligenz, das gefährliche und blendende Licht des Menschenthieres - die seinem Bedürfniss und seinem Geläste so leicht dienstbare Verstandes-Parthie gehört) gegen die Psyche oder moralische Natur des Menschen nicht denkbar, und findet sich auch im tiefsten Wahnsinn obse verletztes Gewissen und moralische Zurechnung nicht; dech trifft man sie oft nur nahe dem Extreme an und ist Asings nur selten und für Augenblicke im Stande, die vewerrenen Dissenanzen harmonisch aufzulösen. Es ist hie nicht der Ort, und überhaupt nicht Zeit, wo man ze Verständnis und wahres Interesse für diesen Gegenstand in der Welt rechnen könnte; das ließe sich eben. se gut im Allgemeinen aus dem Verstandes-Triumphe in den jetzigen Weltbegebenheiten, als aus den speciellen Schriften über Verstandes-Verrücktheit erweisen. Bei mir liegt aber noch ein Hauptgrund für diesen unseligen Glauben in dem Umstande, daß ich durch mein unablässiges Bestreben seit zwölf Jahren noch nicht im Stande war, in meinen nächsten Umgebungen auch nur so viel Einsicht and Interesse für jenen Hauptgegenstand, an dem bisher meine Denk- und Thatkraft sich übte, zu erregen, als dazu gehört, um die bisher unter den traurigsten Hindernissen noch glücklich genug ausgefallenen Versuche der psychischen Heilmethode unter etwas günstigeren und hülfreichera änseren Bedingungen fortsetzen zu können."

In gleichem Geiste sind die Worte in der Einleitung meiner Inanguraldissertation gedacht: Quicquid per vitte meas vicissitudines expertus sim, nihil certe animum meum adeo attigisse fateor, quam desperatam eorum conditionem, qui sanae mentis jacturam fecerant, et quis est, qui sine dolore morbi hujus tristissimi in dies majora incrementa nostris temporibus animadvertat? Frustra quoque eb iis, qui imperium tenent, auxilium expectabimus, quamdiu constat, a medicis malum hoc, medicamentis remeditaque quibusdam (immerito saepe laudatis) non cessans, integrum per aliquod tempus durans, esse insanabile judicatum et inter morbos desperatos repositum. Miserorum, in ques incidi, multitudo et status maxime dolendus me, ut

in hoc morborum genus corumque causas, cliam post tantorum virorum pericula facta iterum inquirerem impulit, remediaque quibus sanarentur et adminicula ipsis hominum animis insita ut investigarem incitavit. His quidem pagellis tota disputatio absolvi non poterit, non enim capiunt angustiae libelli; licebit tamen ideam saltem proponere generalem ejus, quod in posterum copiosius explicandum nobis sumsimus. — — Multi jam medici adeo clarissimi hoc saxum volverunt, pluriumque fuit in votis, ut res tanti momenti de novo examinaretur; ideoque valde dubito, multos fore qui meum hoc institutum culpandum potius quam promovendum judicent. Attamen hominibus, ut de quovis in re difficili conatu, ita quoque de hoc ejusque propter infinitum sic visum laborem successu dubitantibus aurea Baconis verba liceat revocare: "De impossibilitate ita statuo: ea omnia possibilia et praestabilia censenda, quae ab aliquibus perfici possint, licet non a quibuevis; et quae a mullis conjunctim, licet non ab uno; et quae in successione seculorum, licet non eodem aevo; et denique quae publica cura et sumptu, licet non opibus et industria singulorum. Si quis tamen sit, qui malit Salomonis illud usurpare: dicit piger, Leo est in via, quam illud Virgilii: possunt quia posse videntur: satis mihi erit, si labores mei inter vota tantum sive optata melioris notae habeantur. Sicut enim haud omnino rei imperitum esse oportet, qui quaestionem apposite instituat, ila nec sensus inops videbitur, qui haudquaquam absurda optaverit." De augm. ec. Lib. II. praef.

Durch diese sinnschweren Worte hat er es also angekündigt, daß er seinen künftigen Beraf als Seelenarst vollständig begriff, und die Standhaftigkeit und Ausdauer, wemit er ihm treu geblieben ist, beweiset, daß er ihm vom ersten Augenblick mit ganzer Seele angehörte. Eine selche Entschlossenheit ist jederzeit die Mutter großer Erfolge, und sie belohnt sich sogleich dadurch, daß sie den kräftigen Geist, ohne welchen sie gar nicht entstehen kann,

zu einem Außschwunge befähigt, der ihn seine ganze Aufgabe übersehen, und in ihrem Verhältnis zu den bisherigen Leistungen erkennen läßt. Seine Inauguraldissertstion verhält sich daher zu den gewöhnlichen akademischen Probeschriften, wie Herkules, welcher in der Wiege eine Schage erdrückte, zu den gewöhnlichen Säuglingen, wiche weder von sich noch von der Welt ein Bewußtsin haben; sie ist zu einer solchen Reife gediehen, dass de kritischer und dogmatischer Text den Grundstein des Gebindes der Seelenheilkunde legt. Einzelnen Bemerkungen sieht man es freilich an, daß der Gegenstand dem Verfasser noch zu neu war, um ihn ganz bewältigen su kinnen, gleichwie auch dem Künstler nie sein erstes Modell ganz gelingt, obgleich ihm die Idee dazu schon vollstindig vorschwebt; aber die Grundbegriffe stellen sich in ener solchen Abgeschlossenheit heraus, dass sich an ihnen nichts Wesentliches ändern läßt. Wenn ich gedachte Dissertation fast vollständig einrücke, so darf ich dies wohl theils durch die Wichtigkeit ihres Inhalts, theils dadurch rechtsertigen, dass sie schwerlich im Besitz der meisten meiner geehrten Leser ist. Sie zerfällt nach der Einleitag in zwei Kapitel, von welchem das erste überschriela ist: in aliorum scriptorum sententias, simulque in cau-🗷, cur nale hucusque animi morborum medela processerii, inquitio, und beginnt mit den Worten:

Ubi plures patent ad rem quandam aggrediendum viae, quan maxime interest scire, quae ad errorem ducentes evituadae sint; operae itaque pretium erit cognovisse, quid impediverit, quo minus plures animo aegrotantes sanescerent. Quod quidem nemo mirabitur, qui scriptores de hac re fere innumeros evolverit atque confusionem diversitatemque notionum in definienda et explicanda morbi natura, noc non opinionum de adhibendis remediis inter se pugnantium intellexerit multitudinem.

Antiquissimis jam temporibus haec res ab una tantum purte modoque minus recta considerata fuit. Opinio enim veteribus medicis fere omnibus erat communis, sedem et causas hujus morborum generis solum esse in corpore, ejus habitu et temperamento, in cerebro adfecto, acribus, calidisque humoribus, praesertim atra bile, cui expellendue ante omnia Helleborum praescripserunt, easuque ob causam tali modo aegrotantes Anticyram miserumt, adeoque vi hujus remedii fere admirabili confisi sunt, ut Helleborus tanquam cyridotov omnis humanae stultitae in proverbium abiret.). Inde etiam factum est, ut multi recentiorum temporum medici, quoad ego judico, magis fortasse quam par esset, de amisso veterum Helleborismo tanquam remedio specifico doleant, cum tamen tpsi praeter humores corruptos sexcentas alias morbi causas et species repertise se juctant.

Facile insuper est intellectu, quomodo Helleboro liberari hoc morbo poterant plures eo oppressi, cum drastica purgantia totumque corpus commoventia eadem et hodie saepe efficiant, ubi causam morbi materialem apertam, v. c. sordes, obstructiones, humores corruptos in visceribus laesis aut debilibus stagnantes esse videamus. Neminem profecto dubitare arbitror, quin tale remedium numquam amissum foret, si quas laudant, virtutes res ipsa et eventus semper comprobasset. Scripsit jam Seneca fortasse eo quoque consilio: "Insanire omnes stultos diximus, nec lamen omnes curamus Helleboro."

<sup>\*)</sup> Usum quidem animi pathematum adversus mala corporis non ignotum fuisse Hippocrati, jam apparet ex eo, quod
mulierem vehementi genu dolore magnaque crurum debilitate laborantem irasci juberet, animam vero ipsam materialem, nempe
spiritum esse tenuem per corpus diffusum putavit. Galenum
vero licet animam rationalem, vegetativam et organicam bem
dividit, pathematumque animi vim et usum satis ubique celebravit, veros animi morbos nusquam descripsisse videmus. Etenim
libro, quem scripsit de cognoscendis curandisque animi affectibus, nil aliud egit, quam ut mores sui temporis et vitia casti
garet moralibusque doceret praeceptis, quomodo homines affectuum intemperantiam comprimere possent.

Ad nomina deinde morborum quod attinet, quicquid lucusque artis peritis valuerint, veteres tamen ne de corum un quidem inter se conveniunt, nec causas nec sympto unts vocibus acquali modo usurpatis designant. Hinc saepe d uno codemque scriptore, v. c. ab Hippocrate vocem luism, Melancholiam promiscue jam usurpatam, jam unium cumdem vel gradu vel symptomatibus plane divermindicantem legimus.

Philosophi deinde praesertim Stoici, magni alioquin in urbis, verba quoque hac in causa fecerunt, sed medicis param profecto utilitatis attulerunt, quam stultos vel sponte un teles vel insipientes omnes ad mente alienatos referrent.

Quid autem medico cum rebus legi necessitatis exemtis? Ourat enim non qui nolunt, sed qui non possunt esse apientes, quos tamen dignosci et separari saepe vix posse, canino fateor ac statuo.

Sic res fere se habuit apud graecos et romanos, curabut nounulla corporis mala sanabilia cum mentis perverme symptomatibus conjuncta, et talia sunt, quae et nos hotu crebrius forsitan illis sanamus\*).

<sup>\*)</sup> Bit den Stoikern scheint Langermann damals nicht begenug gewesen zu sein, um ihre tiefere Bedeutung für die Lielkunde ganz würdigen zu können. In seinen Gespräde les er ihnen, namentlich dem Seneca, Gerechtigkeit wiediren, obgleich das negative Ergebniss ihrer Lebensweisheit so thatkrästigen und hochstrebenden Denker überall zuwiar sein musste. Manche möchten es ihm vielleicht zum Tadel wethen, dass er auf das sogenannte psychische Versahren, weldes von Asclepiades, Celsus und Caelius Aurelianus medentet wurde, keine Rücksicht nahm; indess die von ihnen wheilten Verschriften haben eigentlich gar keinen Zusammenhang in einem sittlichen Prinzip, und beschränken sich blos darauf, 🏜 Gemüth durch angenehme oder widrige Gefühle umzustim-Sinn und Verstand von dem Wahn auf andere Gegenstände deaken. Allerdings ist ein solches Verfahren unendlich besals die Beschränkung auf blofsen Arzneigebrauch, ja es leitet Ausmerksamkeit auf die Hülsmittel, deren sich die Psycha-

Inter Christianos prioribus temporibus ut omais are medica, curatio hujus generis morborum haud magnos progressus fecit. Quae enim de diaboli obsessionibus ut et de boni daemonis afflatu ad commenta judaica fere omnes somnirent ecclesiae christianae doctores, religione hac puullo latius diffusa etiam ad medicos et populum transibant. Inde factum est, ut haud raro non solum ad obsessos imo etiam ad pios et sanctos miraculorumque auctores nonnumquam referrentur, quos rectius mente captos pronunciares. —

Bonis deinde mortalium ita sensim divisis, ut Clerici animam, medici corpus, ICti fortunam sibi vindicareni, jam nemo de curatione morbi, de quo nobis imprimis sermo est, inter medicos cogitavit; quoniam talis generis morbi viribus solum supernaturalibus aut magicis nec non diaboli adjumento effici credebantur, vulgaris inde fuit opinio, passimque hodie est, curam animorum esse theologorum officium et sacerdotum. Quantum mali ex tali opinione ortum sit, quicunque quaestiones de magis olim institutas evolvens, responsaque theologorum huic rei plerumque se immiscentium legens perspicuum habebit. Itaque a vero aberrare minime mihi videor, si causam et impedimentum, quominus medici in morbis animi cognoscendis magis profecerint, hic quoque reperiisse me pulem. Quam exiguan gutem populus recentioribus adhuc temporibus medicis corumque arti et auxilio fidem habuerit, praeter alia eatis etiem

gogik zu ihren böheren Zwecken bedient: aber sie erschöpfen st wenig den Begriff derselben, das ihre Anpreisung als Muster zu Nachahmung geradezu das Verständniss der letzteren unmöglich macht. Denn nicht im Ausreizen, Spannen und Hemmen des Ge müths ist die große Kunst seiner richtigen Leitung enthalten weil ohne das Bewußtsein eines bestimmten Zwecks die Anwen dung jener Mittel demselben oft gerade zuwider wirkt, Furch sowohl, wie Hoffnung und Freude, zur Unzeit erregt, große Schaden stiften kann. Für Langermann konnten daher jen Anweisungen bei ihrer Einseitigkeit nur geringen Werth haben.

uperet ex eo, quod Platnerus ille necessarium duxerit, lile academico a. 1740 praeceptum, "Medicos de insanis miendos esse" tanquam rem fere inauditam commendare.

Non defuerunt tamen seculo praesertim XVI. et XVII. vii, qui mente captos et alienatos disquisitioni subjicerent un de iis conscriberent observata: verum omnibus fides mat habenda, cum multorum certe narrationes fabulis school inauditis. Attamen mentionem facere hic nos oportt muullorum, praesertim Joan nis Schenckii et Teoph. Ioneti, qui regimen psychicum in animi morbos felici warden successu exercebant, nec non scriptis, quicquid wi ipsi vel alii hac in re experti essent, diligenter et meimi judicio adhibito consignabant. Et quamvis experisents ad morbis hisce correptos sanandos instituta condis saepe certaque methodo semper carerent, castique et futuae commissa exitu ideo raro se comprobarent; hoc tema rectius aliis conjecisse videntur, animi morbis non riis corporis tantum, sed alias etiam in ipsa mente huand latentes subesse causas. Stratagemata ad mentem presen sanandam diu antea interdum adhibita esse legiwepud Greg. Horstium, vid. Opp. III. pag. 34, apud Constitute (in Sylloge memorabil.) Zacut. Lusitanum in Fr. hist. L. I., et ab omni tempore fortasse ad corwhen aegrotantium morositatem et animorum imbecillidhibita sunt. Quo ením alio nisi hoc consilio methe tohan mentiri fuisset a Platone concessum, me plane with falcor. Animi deinde affectium ut et imaginatio-🛎 (tanquam morborum parentis et medicinae) vires in mus humanum medicos ejus aetatis et philosophos, quamsectam sint secuti, comprobatas agnovisse adeo mul-🗫 reperimus, ut singulos nominare et allegare hujus lilimites prorsus prohibeant. Quomodo enim hominum 🖦, ejusque vires, affectus et inclinationes, harumque naturalia, quibus apparerent, certa liberaeque volunsti ecemta, indagari possent et inveniri, studium fuit whorum tunc temporis magnorumque virorum longe gra-Seelembeilk, II.

tissimum \*). Verum proh dolor! quo diutius his problematibus torquerentur, eo magis scopo suo exciderunt, cum plerumque, ubi opus tantum fuisset simplici experientia, in metaphysicen lususque imaginarios inciderent, multaque ideo excogitata, sed pauca tantum observata proferrent. Quae eorum ignorantia eo minus excusari, potest, quod diulius antea animum legesque, ad quas actiones ejus et affectu appareant, examinasse atque expertum esse Baconem vide Vid. Lib. VII. de augment. scient. Caput III. ik inscriptum: Partitio doctrinae de cultura animi is doctrinam de Characteribus animorum, de affectibus et de remediis sive curationibus. Vide porr Silva silvar. s. Histor. nat. Centur. VIII. exp. 713 sq. Centur. VII. exp. 945. et 951. sqq. ubi varia experimenta vim qua animi perturbationes corpus afficiant spectantis occurrent.

Neminem hujus aevi juxta Baconem eodem jure atque de anthropologia meritissimum nominare audeo, nisi Sci pionem Claramontium, cujus egregium opus: De conjectandis cujusque moribus et latitantibus anim affectibus, magni semper propter multa recte ac ben observata fuit aestimatum ").

Quae deinde Cartesius vana quidem et caduca prolu lerit in libello: Passiones animae inscripto, cogilation tamen optimas, causasque animi affectuum physicas len interdum eum explicasse, iisque quomodo imperandum ii docuisse reperimus. Atlamen haec neglecta sunt a medi

<sup>\*)</sup> Locus hic saltem sit nomini clarissimi Montaigne, sculi XVI. ornamenti humanaeque naturae optimi sane interpitis. Nec prorsus fortasse praetereundus est J. B. Porta, quipusit: De humana physiognomia libros VI., in quibus dicitaquemodo animi proprietates naturalibus remediis compesci pisint. Francof. 1592. 8.

<sup>\*\*)</sup> Einen gedrängten Auszug aus diesem vortrefflichen Wei habe ich in Hecker's Annalen der gesammten Heilkunde Bd. i mitgetheilt.

a, qui potius alia ejus principia et opiniones longe inutiires nec sine detrimento interdum arti suae applicaverut. Qui praeteren illius sueculi de psychologia bene memeint philosophi, scil Hobbesius, Locke, Thomasius, Leibnitz, aptius in philosophiae historia enarrute.

In si quis fortasse expectaverit Stahlium, magni profes ingenit virum et alioquin de animo tanquam ommine administratore, nec non de merbis ejus multa ergia dieserentem, corum quoque medelam accuratius quam di mes, tractavisse, magnopere falleretur. Attamen cum vois ejus permultum etiam veritatis inesse conseam, locam indem hic concedendum esse putavi.

Lifelgt jetzt die oben in der Ursprache mitgetheilte Stale aus Stahl's Theorie, worauf Langermann fortsischt:

De his Stahlium bene praecepisse, remque ipsam acu stigius censeo: nam, quae infra locum habebit men animi verberum divisio, eadem nititur hac cognitione. Postea ver, quae adhuc de his disserit Stahlius, explicat et dividi, paucis observationibus exceptis, vel ambigua sunt, vel plane a vero aberrant.). — —

Pures deinceps quidem medicinae doctores, etsi perputi tutum a Stahlii partibus steterint, de viribus et
us ineginationis atque affectuum in medicina scripserus; veruntamen neminem invenisse me fateor, qui quanta
in varbis supra laudatis, totoque Stahlii systemate, in
rus nestram utilis deposita sit veritas, excepisset, hisque,
in mini pathologiam superstrueret fundamentis, fuisset

<sup>\*)</sup> Es würde im höchsten Grade unbillig sein, von Langertun zu fordern, dass er während des akademischen Trienniums
ten ganz den Geist der Stahl'schen Lehre durchdrungen, und
h tieseren Zusammenhang derselben mit den freilich nur ankuteten psychiatrischen Sätzen ausgesafst haben sollte, um die
gerechte Entwickelung der letzteren bis zu einer vollständigen
lessie zu übersehen.

enians. Recte quidem neamm, quo mens ac corpus sociatur, intimum arctissimumque, Gaubium intellexisse, apparex Sermonibus ejus de regimine mentis, quod me dicorum est; qui tamen, cum omnem curationem medica ad corpus salum et proprie spectare contendat, cognitimem animi facultatum viriumque in corpus, medicis eo ta tum consilio commendat, ut rectius de corporis morbis ji dicent atque hoc saltem intelligant, frequentissime in anim causam esse, quam ob rem corpori sano male, aut aegimelius fiat, corpusque vicissim hand raro aegritudinem anim producere et sanare.

Nexum quoque eundem, qui mentem et corpus hum num intercedat, vimque, qua sese mutuo afficere valem Boerhaavium et qui de libris ejus commentati sunt, agn visse, et medicinam stratagematicam nisi exercuisse, la dasse tamen, certum omnino pluribusque exemplis consceum habemus. —

Simili modo etiam viri, quoe maximi existimo et co recentiores de his morbis varia scriptis suis passim a monentes, scil Tissot, Zimmermann, Weickar Kloeckhof, rel. quanquam in pathematum excessu, in pi versitate et abusu imaginationis, causas morborum men bene agnoverint, tamen ipsi morbis hisce medentes ju methodo, therapia nimirum psychica, vel plane non, vel i perfectissima tantum ratione usi sunt.

Diese Probe seiner historischen Kritik, welche er bauf die Schriftsteller zu Ende des vorigen Jahrhunder ausdehnt, möge zur Bezeichnung ihres Geistes genügler schließt dies Kapitel mit folgenden Sätzen: Causas in que, quibus prosperior animi morborum hucusque cura fuerit impedita, jure ponendas esse colligo:

- 1) in difficultate, quae in re ipsa, tota nimirum p chologia empirica et maxime in curatione psychica inhaere
- 2). in superstitione hominum, corumque lentitudine ignorantia, quae, maximo omnium, arti salutari pro ti poribus diversis fuerunt impedimento;

- 3) in iporum medicarum inertia, eorumque odio et westu philosophiae, nequidem ejus, quae scholis plerum-muditatur et homines aut fidentissimos, aliorumque hyptinitus, tanquam principiis firmis ac indubitatis acquies-aum reddit, aut quae, si res prosperius cedit; soltem post imput tempus memoria excidet; sed hujus, quae animum al agiandum instituit, sui ipsius ac rerum naturalium un contemplationi et observationi adsuefacit, nec non al imirendum in fundamenta disciplinae, cui addicti sum, ingenium acuit et excitat;
- in tralatitia opinione, nemini nisi theologis aut mm philosophis competere animi curam et indagationem mis virium et facultatum;
- 5) in philosophorum vanis metaphysicis dogmatibus, imbailus et argutiis, nec non in cornadem nimia animi mim, facultatum, altiorum et inferiorum, proprietatum, limmque divisione et fictione. Etenim per vim quasi mim humanam in partes fere innumeras et minime intymes dissolverunt et dissiparunt; ideoque tantum abest 4, 44 omnem in iis partibus colligendis et comparandis maconsumeres, unicam inde animi actionem explices, 4 pins animum ipse confundas;

A in virorum doctorum neglectu seu abusu eorum, primento esse animi pathologiae et therapiae potuisin thia equidem psychologiam empiricam, physiognoin nimicam artem et paedagogicam, ut et Politicen

Le folgt nun der dogmatische Text mit der Ueber
Le methodo animi mortos cognoscendi, quod sit,

mestare debeat et quomodo sit parienda.

tente mihi cogitanti, quae tandem causa esset, cur tente medici omnem aut spernerent methodum, aut mine adeo abuterentur, ut, si quem medicum temere com remedii alicujus facientem fortuna juverit, statim methodum celebrarent et imitarentur: inprimis courit, quod plerumque medici, quid vera rerum con-

templatio, observatio at que inductio sit, ent pla non curent, aut prorsus ignorent. Hinc evenit, nt tam medicina, quam in chirurgia methodi plures tradantur, qu statim quilibet perspicax rei censor aut tanquam levis mas mentis humanae cogitationes discernat aut opinionib ex mera autorum libidine et morositate ortis admuner Equidem non dubito, quin multi artis nostras periti et vi amantes hoc maxime mecum doleant, quod nostris temp ribus medici, praeclaro saepe ingenio praediti, inductio via, etsi laboriosa, tamen clara et secura, citius quam p est derelicta in regionem illam invisibilem atque obscur confugiant, ubi temere operam viribus organicis et viti bus explorandis et definiendis impendant.

Rideant propterea qui possint, ego lugeo, dun m et immensa superesse video, quae rite explorata hal magni profecto momenti esset et operae pretium.

Methodum vero sequi debere theoriam et eo aptio esse, quo perfectior hacc ipsa est, neminem dubitare a tror. In ipsa igitur medicinae disciplina methodum hil aliad esse persuasum habeo, quam medici rem e gularem dijudicantis et agentis attentionem accommodationem ad regulas et leges, quae turales esse ratio antea conjecit, inductione quantum fieri potest, completa probavit. Co rum in naturam rerum atque mutationum leges mechan nobis eo usque inquirendum est donec omnia alia, qui cum res, de quibus sermo est, relatione forte conjunsint, respexerimus; in rebus autem a sensuum consuctive remotioribus hypothesi, quae tamen sumptionibus um o vatis nitatur, jure locum concedamus.

Sed ut propius accedamus ad rem, quam nobis tandam sumsimus: a methodo in cognitions animi m rum, corundemque curations statuenda, nemo magis estate jure potest, quam:

1) ut en morborum discrimina externa adcurati plorentur ac judicentur, quae ex diversis causis effic in orts sint, quaeque rectam et veram morborum divisioun fornare valeant;

- n ex phaenomenis et symptomatibus ipsae morbi mm efficientes, quae sint, quomodo efficiant, colligantur amjedentur;
- 3) ut, quae dissipata scriptis et usu extent ad propun hace consequenda, nempe ad cognitionem morbi et cutomem adminicula apta; et quaecumque ullo modo ad utiu sanitatem seu aegritudinem conferre possint, collipun aque collecta adhibeantur.

we magis juste hace omnis peragantur, quo clarius mis exponantur, quo tutius exerceantur, quo saepius deune annus probentur, eo certior et perfectior methodus in ambitur et celebrabitur.

Im ad rem nostram tractandam parum profecto atled sibilior de animorum natura inquisitio; sufficit enim
let rolum ponere: esse in nobis imaginandi et senlitali, cogitandi et volendi facultatem utcunque
lipellatam: animi vero instrumentum seu orgalen srctissime ipsi conjunctum esse corpus, cuju opi in externa agere suique ipsius et mundi
leucientiam possit cognitionemque nancisci.

Macc salvis iis quae aliis in re aut verbis placeant willim. Etenim cum aliter sentientibus super hac de morediendi hic non est tempus nec locus. Ultra intermentian me minime progredi velle, quisquis lili. Attamen si qui sint, qui hoc meum disserendi gemann utile dicant, his Leibnitii') verbis respondere

<sup>&</sup>quot;V. Felleri Otium Hanov. s. Miscell. Leibn. p. 189 sqq. di vir succuli summus ait: ",, Principia doctrinae de moilis: sò experientia pendent, at non principia scientiae, quae
definitiones. — Mores autem sunt observationes de eo,
end homo voluntarie facit. Signa medica sunt observationes
de 0, quod homo involuntarie facit. Affectus sunt conatus agendi
sum orti. Habitus sunt conatus agendi orti ab assuefactione.
Chancler est id in moralibus, quod temperamentum in medicis,

liceat, qui, quae ipse de re cogitaverit, observaverit, alque in votis habuerit, satis indicavit ita, ut ejus sontentius,

causa omnium actionum. Character constat ex hominis habitu mentis (notitia), habitu corporis (assuefactione) et habitu corporis naturali (temperamento). Nam ex temperamento pendel sagacitas naturalis, celeritas, tarditas, durabilitas affectuum etc. et quid non? Mentes en im omnium aequales sunt. Quomodo autem ex variis temperamentis varii affectuum gradus sequantur, explicare magni artificii sed el difficultatis est. Constitutio quomodo mores ex temperamento sequantur, de quo consule Galenum, adde elegantissim Feldenum et Hobbium. Reliqua petenda ex medicorum schola additis physiognomicis de arte investigandi temperamenta. Cae terum qui cum hominibus negotiari vult, ei nosse utilissimum erit temperamentum hominis. Id omnibus iis artibus inve niet, quibus medicus tum assuefactionem tum scientiam seu fortiter impressas opiniones. Quae rursum ve naturales sunt, nam quisque opiniones et observationes libentes arripit temperamento suo consentaneas; vel casuales sunt, nan homo pauper aut ab aliis pendens varias ob causas saepe cogi tur assuescere rebus ingratis. — — Arte igitur in inde ganda aliorum assuefactione vel notitia opus est, e varie tentandi sunt, ita tamen plerumque ne sentiant Et artis hic est pauca principia pertentare, und caetera, constituta jam arte, ratione sequantur. Uti nam haec doctrina tradita esset, quae certe incredi bilis momenti est. Hujus enim ope possumus fer cuilibet quidlibet persuadere. Item possumus scire, qui ab alio sperare aut timere debeamus. — —

Nimis forti imaginatione judicio nocetur. Nam qui ineptis imaginationibus valde delectatur, stultus fieri potest. Novi hominem, qui Romancios scriptores saepe legendo stultus factuest, adeo ut postremo crederet, veros esse. — In mechanicis qui pauca principia novit, caetera facile supplet, at medicim maxime experientia pene tota constat, unde tam difficilis est. — Conf. l. c. p. 93. "Hic apparet, esse aliquam is nobis artem affectuum regendorum, a nullo tamet traditam. Nam aliud est dicere, affectus regendos esse, aliu praescribere normas rationi, seu demonstrationes justi atque uti lis dare, aliud regulas quasdam physicas praescribere, quibus is nostros, et quod perinde est, aliorum affectus possimus, quod vo

di pravis interdum mixtus, dignas tamen censeam, quas mimuo enarrentur et subjungantur.

Cum vero de fundamento rei adhuc satis obscurae con jis, trepido, nec moderari mihi possum, quin cum Seneca udamem: Quando tam multa consequar, tam sparsa coligun, tam occulta perspiciam? Sed solamen afferunt aniumque turbatum sedant verba verissima Platneri, inpulis: "non existimandus est, operam suam temere impulore, qui id ipsum experiatur, quod se assequi posse iffint. Meo quidem sensu excusatius peccant, qui verum funta, quam qui prorsus non inquirunt."

Quae vero nostra sit sententia, quibusque nitatur argunutis et rationibus, brevibus tantum moneamus, ulterius inju rei tractationem in aliud tempus differentes.

### I.

Animi seu mentis sanitas consistit in perficta, continua et consentanea inter se omnium
enimi virium et facultatum per organum aptum
efficientia, quae non nisi ab urbitrio et reflezione (Ueberlegung) ad certos rationis fimes
consulte consequendos vel interrupta vel intenta
milur.

# Notatio.

His verbis sanitatis animi idea proponitur, ad quam, but nulli unquam mortalium eam adsequi contigerit, homies tamen magis, minusve accediunt. Quis enim est, qui muis semper ac rationis adeo compotem fuisse se jactet, ut omnia conscientia sui et consilio egisset, nec unquam



mus; uti aliud tradere scientiam musicam, aliud digitos instrumulo assuefacere. Ad hanc igitur artem obtinendam opus erit, munis fortt et parva aut inepta imaginatione judicio noceamus, sed ita nos componamus, ut possimus omittere cogitatioum aliquam, quando volumus."

libidini, imaginationi aut affectibus indulsletet? Attamen nemo propterea, quin mente sanus sit ille, dubitabit, qui maximo adeo incitamento adfectus et ad extrema usque propulsus haesitat tamen atque ad leges humanitatis inviolabiles sensumque communem denuo redit et quasi a laqueis mali daemonis expulire se valet.

Dum autem consideravimus corpus humanum tanquam animi instrumentum, aptum id esse voluimus, quod vero a sano corpore humano tanquam machina organica et animali, longe differre potest. Namque fit saepissime, ut morbus quidam, v. c. phthisis pulmonalis seu febris hectica etc., vitam nostram amimalem miserrime conficiat, tamen ne minimum quidem animi organo vitium adferat; cum contra instrumentum animi prorsus inutile aut laesum in corpore animali sano (exemplo sit faluitas) inveniamus.

### II.

Animi morbus est involuntaria per longius temporis spatium durans aut saepe revertens in homine antea mente sana gaudente perturbatio seu privatio facultatum cogitandi et volendi, vel respectu certi objecti vel respectu universat rerum cognitionis omnisque actionis, conjuncta cum efficacia virium imaginandi et sentiendi vel ultra modum aucta vel diminuta.

# Notatio.

"Perturbatio facultatum cogitandi et volendi" dixi respiciens eum mentis perversae statum ma xime commutabilem, quo per singula fere temporis momenti sana mens delirium interpellit aut saepissime saltem dilucida intervalla accedunt, ita, ut tali modo aegrotantes ra tione insanire videantur.

Cogitatio hic potissimum mihi est ea, quae dicitur re flexio, quam Kantius ita descripsis: Die Ucherlogun

(reflexio) hat es nicht mit den Gegenständen selbst zu than, um geradezu von ihnen Begriffe zu bekommen, sondern ist der Zustand des Gemüths, in welchem wir uns serst dazu anschicken, um die subjektiven Bedingungen deza ausfindig zu machen, unter denen wir zu Begriffen glagen können. Sie ist das Bewußstsein des Verhältniszu gegebener Vorstellungen zu unsern verschiedenen Erkentnissqueilen, durch welches allein ihr Verhältniss unte einander richtig bestimmt werden kann. Hinc sequitw, judicia intellectus, qua talia seu quoad formam, etiam, i mimi morbus adsit, recta esse posse, ideoque falsum esse bouendi usum "Verstandesverwirrung." Rectius vero dizeris "Verstandesverrückung," id quod etiam Maimon phribus affirmavit, dicens. (S. Magazin f. Erf. Seelenk. Bd. VIII. St. 3. p. 4.) "Alle Menschen, ja sogar alle denkenden Wesen haben überall einerlei Verstand und Vernunft; sie können in diesem Betracht nur in Ansehung der Objekte und der Grade dieser Wirkungen verschieden sein. Und selbst dieser Unterschied liegt nicht in den verschiedenen Bestimmungen dieser Kräfte an sich, sondern in der Verschiedenheit des Stoffs, den die Sinne, und der Verbindungsart des Mannigfaltigen, die die Einbildungsbiff dazu darbietet. Diese höheren Seelenkräfte können 📥 von einer Seelenarzneikunde gänzlich wegbleiben, weil it an sich keiner Veränderung unterworfen sind "

Imaginationem actuosam facultatem esse statuo animi principem, qua si homo careret, omnes profecto rationis actiones cessarent, nullaque hominibus nisi bestiarum supertuet conditio.

Facultas sentiendi tam ad corpus quam ad ipsum animum pertinet: etenim haec quidem agit ope et medio corperis, quatenus est animi instrumentum, attamen nisi cum mutatione in sensorio facto simul conscientia nec animi perceptio (Vorstellung mit Bewußtsein) conjuncta esset, cumis profecto sensus et sentiendi facultas cessaret. Atqui recte haec facultas vinculum animum inter et omnes

res sensibus obnoxias adpellatur; nam per sensum rebus externis affectum certae efficientur in unimo mutationes, quibus proxime phantasia (spontanea quidem) impellitur alque dirightur, nisi forte interna, ex ipsius phantasiae intentione orta, sensus affectio fortior sit et validior quan externa. Eodem modo et ipsa imaginatio mutua vice per sensum vel sponte sua vel rationis jussu certos in sensorio mulationes efficere easque figere et tenere potest, ita ut animus de conditione rerum, quotquot sensibus subsunt, notiones sibi formare polleat. Ex interna sensus affectione forlissima ecslasis oritur; sensus vero externe maximopere tum afficitur, si per dolorem atrocissimum vel aliud incitamentum cogitandi vigor (Besinnung) et conscientia sui ipsius, ut in animi deliquio, tollitur. Horror exemplo esse potest sensus affectionis tam interpae, quam externae, qua etiam ratio interpellitur aut cogitatio prorsus tollitur, saltem ad grugedam momenta.

Ejusdem quoque sentiendi facultatis ope tam voluptate quam dolore afficimur atque arctissime tam appetitio quam aversatio cum illa conjuncta est; omnis denique consensus, qui animo est cum corpore, omnisque animae passio hac nititur facultate. Quaecunque igitur in corpore nostro per apta instrumenta, seu ut ratum habemus, per cerebrum et nervos cum animo conjuncto, mutationes contingant, hae simul ab animo tanquam ipsius mutationes participari possunt.

Jam sponte sequitur, nullam, dum homini vis cogitandi et volendi restat integra, mutationem sensus externi seu interni, ejusve oppressionem aut extinctionem, nec imaginationis errores, nullaque phantasmata inde oriunda, nec memoriae vitia aut oblivionem, nullam denique stupiditatem, torporem aut fatuitatem, nec damna, quascunque ex organi animi destructione aut exetinctione proveniant, nec quae insomnio aut ebrietate accidere possint, inter animi merbos esse referenda, omnisque propterea uberiar exponitio superpacanea, esset.

Porro supra dixì, privationem facultatum cogitandi et velendi ad objectum quoddam interdum esse restrictam, quius verbis descripsiese mihi videor homines ita mente cicados, ut eorum animus in ideam quandam falsam defus teneatur aut in certam actionem, violentam aut temerium, tanquam necassorio peragendam intendatur.

Nisus seu conatus animi oppressi ad temerariam et nimiam actionem interdum oriri potest ex idea falsa et ms, in quam animus antea erut defixus, interdum eliam quio tantum firma et temèraria adesse solet; in aliis sola apatitio est actionis violentae, qua perpetrata animi oppresio et anxietas omnis statim removetur. Hosce homim ingeniosos plerumque imo callidos invenimus circa revolis et auxilia, aptissima interibum ad finem propositum ansequendum; verum de ipsius finis alque consilii congrutale, nimirum de justo aut rationis ac prudentiae convenients plane nulla est cogitatio. De triplici hoc statu praecipue legai videtur Platnerus, dicens: "nulla tam gravis est antis alienatae aegritudo, per quam vel finis contingendi talium vel mediorum inveniendorum et comparandorum feedlas et sollertia omnis necessario tollatur. Quin potius wan, qui etiam cum furore desipiunt, admirabilis nonmpuam et judicandi sagacitas et agendi sollertia deprebilur in rebus iis, quarum perpetua cogitatione animus mi defixus tenetur."

Si vero amens neque res neque homines agnoscit, statuque sui tam conscientia quam reminiscentia ob celerrimam idearum successionem plane caret, tum certe omne judicium et cogitatio abest, quod in hallucinationibus et deliriis sive blandis, sive furiosis haud raro accidit.

### III.

Mentis morbus est idiopathicus, cujus fons alque sedes, seu causa et symptomata in animo ipso ejusque organo apto quidem sed male usur-Pato, reperiuntur; vel sympathicus, qui ex cor-

poris morbo, tanquam causa occasionali, per consensum morbosum seu compassionem in animo imbecilli et disposito oritur, seu potius data per corporis malum occasione, modoque non necessario erumpit. Huic quidem vesaniae (Wahnsian) nomen, illo vero amentiae (Wahnwitz) congruere videtur.

Minime ignoro, pathologiae scriptores plerumque mentis morbum idiopathicum eum hucusque nominasse, cujus causam et sedem in cerebro ejusque vitiis organicis seu affectione a materia morbifica, v. c. metastasi, exostosi, scirrho, extravasatione lymphae et seri effusione, duritie aut mollitie cerebri nimia, in meningibus induratis aut incrassatis, adeoque in lapillis glandulas pinealis etc. quasrerent; verum circa hoc medici celeberrimi fere omnes in errore versari mihi videntur. Etenim si constat, naturam animi prorsus diversam esse a natura corporis, morbi etiam corporis longe alii sint oportet, quam animi, cui alienato cum malo corporis nulla per se necessaria est communio, alioquin, si nempe sedes et causa morbi mentalis in corpore aegrolo, cerebrique vitiis reperiretur, nomen adeo ipsum morbi mentalis prorsus inutile et tanguam verbum inane esset tollendum.

Ex priscis autem medicis nemo, quantum nobis quidem investigare licuit, morbum animi idiopathicum, a nobis supra sic nominatum cognovit nec intellexit, nisi forte Empedoclis adsectae, quod testatur Caelius Aurelianus: de diuturn. s. tard. passion. Lib. I. Cap. I. his verbis: "Empedoclem sequentes alium (scil furorem) dicunt ex animi purgamento fieri, alium alienatione mentis, ex corporis causa, sive iniquitate, rel."

Amentia igitur solummodo ex animi virium abusu au neglectu oritur, nec ullo modo a corporis morbo, licet tali coexistat, tanquam a causa pendet, neque in animo ver sano, forti ac bene composito effici potest. Corpus contribumanum multo magis ab animo pendet, quam animus

carpore (hos enim homini animi causa, et tanquam ejus intrumentum datum est); unde sequitur, morbos corporis maino gigni posse tam ex mentis sanae nimia intentione, pun ex perversa mentis alienatae actione, qua vières corpris consumantur, ejus functiones conturbentur, animique pin aggritudo deterior et pertinacior reddatur; ideoque mine cum animi morbo malun corporis, tanquam sympin symptomatis, minime vero cum corporis merbo sympinde mentie alienatas, nexu nimirum causali conjuncta me possunt. Neque praeterea facile cuiquam veniet in nata, hominem vel a prima actale animi virtum usu plue destitutum, vel postea eodem privatum, stupidum nempe d fatman, aut senem imbecillem, aut senous externi v. c. rim seu auditus vitiis laborantem, animo aegrotantem applare, tum quia mens et ratio aut plane abest, aut adest miden, et quoad agit, recte agit, licet minimo gradu effox finibusque angustissimis inclusa sit; tum quia facile willet perspicuum habebit, causam aut in corporis matere, animo intractabili (unde rationis negatio) aut laesione 🖦 organi antea sani et apți ex quavis causa morbifica an quaerendam. Tales quidem status morbosi saepissime ati substari ita resistunt, ut vinci se haud patiantur: atwa ubi animo perverso antea sano lucida interdum inincidunt, rationisque vestigia etsi perpauca et obsupersunt, ope therapiae psychicae vel sola vel, si retio postulat, una cum medicina adhibita morbus propelli plerit. Nam si animi vires admint, licet perperso modo Sinces, recte etiam agentes et integrae rectivi possunt.

Equidem hand intelligere me fateor, quomodo medici tidia (paulo ante commemorata) organica cerebri, post mortem plerumque mente captorum reperta, causam amentias praximam esse judicaverint, cum exempla perplura in prentu sint, quae nos doceant, talibus vitiis laborantes similque mente alienatos non caruisse multis interdum longique bucidis intervallis, aut saltem per dies nonnullos harrance ante mortem, sanam mentem in totum recuperasse.

Negue vero animi morbum sympathicum voiri ex corporis morbo tanquam ex causa efficiente et proxima, sed tanquam ex causa occasionali, supra jam diximus. Cave tamen hanc sympathiam eandem sere pules, scilicet naturalem, quae etatu animi sano corpue et animum intercedit, antea uberius explicatam; animus enim per consensum illum naturalem corporis tam sani quam aegroti affectus dolorificos atque jucundos distinguit et percipit, nec illos quidem tanquam sui ipsius, sed quales re vera sunt. tanquam corporis affectus. Verum aliter res se habet, dum animus perturbatur, corpusque simul aegrotat; nam sicut nonnullas interdum aegroli corporis partes compatiuntur, quas sanae aut plane nullo aut saltim ut apparet levissimo consensu conjunctae sunt, ita etiam animi male compositi, ideoque ad morbum dispositi vel auctus vel plane alius est oum corpore aegrolo consensus. Si igitur corporis morbus, quad amnino requiritur, laboriosus, anxius et acerbus est, nervosque vehementer conturbat, quod accidit e. g. in morbis acutis, in hypochondriasi, asthmate, rel. statim animus plus minusve captus, seu phantasia jam perturbata kos simplices corporis dolores, molestias et angores vertit in animi affectus et pathemata cum similibus sensus affectionibus conjuncta, dum simul causas animi passionum fingii et addit, verumque corporis male se habentis statum obliviscitur. Inde quoque illucescit, quare saepius, si merbis hisce externis statim medela adhibeatur, delirium simul coset, quod symptoma minime essentiale febris aliusve morbi, sed mere accidentale est. Animi itaque morbus symputhicue, si accuratius in eum inquirimus, duplex est, nempe tum animi tum corporis morbus; hic autem, si gravis of atque perioulosus, recte quidem tanquam primarius seu coput morbi, ille tanquam symptoma consideratur, uterque vero methodo alia remediisque plane diversis sanatur. Huic autem sympathico animi morbo, quatenus corpus speciali cognoscendo atque sanando medici adhuc omnem operam adaliburunt; neque inutilem causis ejus investigandis et nuscendis laborem impenderunt.

#### IV.

Unbus animi proprie sic appellandus seu idispelhicus est a) phantasticus, i. e. celerior et im afficiente mora repraesentationum animi, pusigurationum et effictionum consecutio, ex mis phantasiae sensusque affectu et exagitalisse orta, ita ut neque a mente illas teneri, nepe considerari queant; b) patheticus, qui consitit in impressionibus sensorii ex phantasia oriu edeo fortibus, continueve repetitis cum nimis appetitione aut aversatione conjunctis, ut inginatio ipsa in certa idearum associatione signtur at que detineatur. Uterque autem animi tielus voluntariam imaginationis efficaciam, iderumque associationis mutationem tollit. divisione autem morbi animi sympathici corpotis eegroti symptomata, si praevaleant respi-Cittal ar-

### Observatio.

Mate quidem, quoad ego judico, Linnaeus morbos menido is imaginarios et patheticos divisit, quod tamen discima a medicis adhuc neglectum potius, quam refutaim et. Sed in artis exercitio subtilis et accuratissima
imque status morbosi distinctio perfecta hand facilis
i, propter fines in extremis mixtos ideoque obscuros, seu
idem est, propter sensus affectus hand facile intera pathematibus distinguendos. Itaque morbus mentis
intesticus, si cum affectibus, i. e. sensus tantum tacti
intione, sine ulla appetitione aut aversatione, appai a medico adeo exercitatissimo facile commutabitur,
i per longius temporis spatium mente aegrotans obretur.

Digitized by Google

Jam ut singulas morbi species, tum secundum imagi nationis agendi, ideasque associandi modos, tum secunda . diversa pathemata hic addam et explicem, nemo a me es pectabit; artis enim periti certe ex dictis satis intelligen quae mea sit intentio, caeteraque conjicient. Causas que que morborum mentalium ut et carationem eorum specie lem silentio praeterire licebit. Opinionem vero, quam medi complures foverunt, haereditariam saepissime animi morbi rum causam esse, languam noxiam el exiliosam a me con temni, ex iis, quae jam dicta sunt, recte colligitur \*). Non ut in transcursu dicam, multi profecto sunt, qui opinion illa atque continua animi anxietate inde oriunda oppres per solum expectationem demum in mentis morbum incide runt. Caeterum addere et paucis tantum repetere licea verum animi morbum quidem ex mentis depravatione se purgamento oriri; sed mentis corruptionem et neglectione ex liberis hominum actionibus factam multum differre illa, quae a statu multorum mortalium misero nulloque mo ab oppressis ipsis mutando pendet. Huc praecipue refe miserias, ex casibus adversis ortas, itidem quae ex perm ciosa liberorum educatione, statuque hominum civili maxir inaequali proveniunt, quibus efficitur, ut inopia et egesta maxima hominum pars prematur, vitamque miserrimum tr hat, ne spe quidem melioris fortunae relicta. Desunt eni hisce miseris adminicula, quibus superare possint miseries Animum non excolere, hinc neque fortunae suae compoli fieri possunt. Hi nonnumquam inevitabili quadam condii et fato quasi subacti mente alienati censentur. Neque quaelibet animi cultura sapientiam veram et virtulem vat, hominumque animos fortes ac firmos reddit, nam et homines vasta doctrina, magnoque ingenii acumine et gacitate gaudentes, animo tamen imbecilles, omnique volendi vi ac potentia destitutos atque ideo ad mor

<sup>\*)</sup> Langermann änderte jedoch in späterer Zeit seine nung hierüber.

mission maxime dispositos esse videmus. In isto autem buinom culpabili animi neglectu causam latere arbitror, um s miseris animo alienatis caeteri homines plerumque m nim abhorreant, sed etium eos vexent et conturbent. Mis ain humile et plebejum est istorum hominum genus, ut qua manus suppeditare, quorumque miseriam omni mis alivare debeant, eos affligere non dubitent et ludibilia.

Lutt demum, ut breviter enumerata proponam, quac, subdus tandem aliquando cognoscendi hos morbos iisprodui stabiliatur, accuratius antea a medicis philoprici investiganda et definienda esse censeam.

#### V.

fullus kominum status naturae repugnans, <sup>in norbus</sup>, accurate ante dignosci potest, quam ii/frestiae hominum naturales seu intra limila mitatis positae diligentius perscrutatae ksiniantur. Quodsi enim totam consideres sinfulrum hominum naturam (Naturell) manifeilu reperies hasce differentias principales: 1) med constitutionem corporis vivi animalis; 1) mil temperamentum; 3) quoad characterem Michigan, idem fortasse, quod a nonnullis tempermuti animi nomine comprehenditur. Con-<sup>llilulis</sup> diversitatem ex corporis massa convicis cum vita animali ortam spectat; diffe-<sup>talian</sup> vero ex mutua sensus et corporis vivi linalis necessitudine factam temperamentum hignet; diversam denique efficaciam imagina-<sup>hair cum</sup> corpore animali, tam vita quam sensu ludito, sociatas, character psychicus indicat.

# Notatio.

Rem si diligentissime consideremus, totidem temperala, quod homines reperiri, perspicuum est; attamen, 13\* quae cuilibet homini propria sit constitutio, quodve temperamentum a singulis usurpetur, accuratissime et methodiquasi mathematica investigari ac definiri non potest. Hue enim ab omni vitali plane arcetur, quod est res nimis al scondita et fere inexplicabilis.

Satis quidem pervulgatum est, a medicis et philosoph differentias illas kominum naturales plerumque commisci alque confundi; attamen, quanta ex temperamentorum, vocant, accurata explicatione in artem medicam redunda posset utilitas, plures omnino viri acris ingenii recte co jectarunt. — - Mihi quidem persuasum est, complu in medicina errores, signa nimirum morborum' dubia, us que observata de medicaminum effectibus repugnantia, non incertam totius therapiae conditionem nasci ex dif rentiarum commemoratarum neglectu; quae, quanquam tot tantisque artis magistris temperamentorum nomine lineatae videantur, a nemine tamen evidenter exposita, i quomodo ad medendi usum applicandae sint, demonstrat est. Quinimo plurimi hujus rei scriptores non nisi qu dam partium solidarum et fluidarum discrimina vel pk ficta, vel per anatomen aut chemiam demonstrata, nom illo tradiderunt, ita quidem, ut non solum, quae sit dive materiarum complexio in corpore sano, explicarent, etiam status morbosos, v. c. temperamentum melancholia boeoticum, hecticum adnumerarent. Etsi negari non f test, Hallerum propius ad veritatem accessisse, cum 1 vum characterem, nempe sensibilitatem et irritabilia vivi corporis adderet; tamen discrimen constitutionem i et temperamentum frustra ubique quaeritur. -

### VI.

Doctrinam de animi affectibus et passic bus, earumque causis, differentiis et effe bus, pathematologia complectitur. Omnia i pathemata, si, quid in toto corpore effici respicias, in excitantia et deprimentia dis luntur; in singulorum autem pathematum explicatione necesse est, ut non solum hominum
differentias naturales et vitae consuetudines
diverses, sed etiam cujuslibet pathematis effectu speciales, singulisque corporis partibus proprios consideremus, signaque diligentissime colligama

### Notatio.

Falle quidem dubito, an recte sentiant ii, qui impresman sensus perceptarum differentiam solummodo a propu cajusque sensus instrumenti vi vitali et organica (vom
transmus) pendere arbitrantur. Quaestionem potius haud
dudem esse contendo, an non variae sensus mutationes
ind a diversa materiae mutatione secundum leges chemicu et mechanicas efficiantur? Quod spero aliquando ilharutum iri, si quas Reil\*) feliciter coepit, continuata
furint, inprimis autem, si, an fortasse nervorum in variis heminibus, deinde, an in uno eodemque corpore variorum nervorum, quoad eorum substantiam, structuram et
tegndi modum ulla sit diversitas, cuidam aptis adminiculis.
instructo investigare alque evincere contigerit. —

In Pathematologia autem rite eonficienda praecipue plantaine, sine qua nullus animi affectus cogitari potest, at et renediorum, quibus animi passionibus temperetur, ratio est habenda. Etsi vero vix negari possit, doctum illum rei nestrue aestimatorem, Leibnitziam justis finibus excessive, statuentem omnes homines ab iis, qui hanc scientem cullent, explorari et prout libet, duci posse: tamen reninem dubitare arbitror, homines rudes, imbecilles, aegromatime mente captos non nisi artis illius ope bene ladari, regi et coerceri. Optandum igitur est, ut omnes la lac re notationes et observationes, quae non sohum mela et philosophi, sed alii quoque hominum observatores

<sup>\*)</sup> Exercitation. anatom. fasc. I. de structura nervor.

scriptis innumeris tradiderunt, iterum usu probatae alque collectae in doctrinae ordinem redigantur.

#### VII.

Animi pathologia et therapia jam supra di lineata est et definita, quare hoc labore jam si persedemus. Quod vero attinet ad Semiotice morbus mentalis colligitur ex consilii et fin in amentium verbis et actionibus, vanitate, in possibilitate aut prorsus defectu; caetera sigi suppeditat physiognomia, quae ex Lavateri se su simul mimicen omnesque animi quodam mo affecti et mutati characteres externos compi hendit. Therapiam autem psychicam constitue dam juvant praecepta, remedia et artificia, qu bus paedagogi liberorum animos formant, me tis vires excitant, exercent et colunt, animi ( fectus regunt et morositates corrigunt. Deis non negligenda sunt praecepta politica, quil malos et perversos hominum mores et vitia c rigi posse, multi olim ethices, i. e. eudaemonii doctores ostenderuni. Magno quoque usui el cognovisse experimenta et pericula hucus facta, quibus mente alienati aut sanescer aut perirent.

### Notatio.

Omnis itaque therapia psychica in prudentia ve tur: sed quotquot remedia, stratagemata, consilia et f des etiam inveniantur et adhibeantur, tamen nil aliud intendere oportet, quam adjuvare miseros mente capto sanam rationem recuperandam et obtinendam. Porro antea commemoravi, plerumque cum animi aegritudine poris morbum conjungi, et medicina simul sanari; s morbis animi sympathicis pariter ut in omni corporis n tota medicina et therapia, contentis tamen omnibus:

dis specificis, locum occupat saepe priorem. Caeterum etiam al animum ab ideis firmis et phantasmatibus abducendum, es tarpore, catalepsi, aliove statu nervoso per epilepsiae transformationem effecto, suscitandum, furoremque compercubum suluberrima sunt sensus externi seu nervorum incitence (Vid. van Goen's Anmerk. u. Bericht. z. d. Mr. Erl. Seelenk. Bd. VIII.) talia quidem vesicatoria, ulcon etificialia, virgue ictus, ferrum candens esse recte mentur. Ad duriora tormenta, in necessitatis casu configure quidem licet, si antea, quae sit corporis constitutie eut ad morbum mortemve subitam v. c. appoplexiam, dispositio, certior factus sis: sed ab omni periculoso exprimento, quo corporis morbus aut laesio gravior effici puit, plane abstinendum est. Elsi medici negotium finim censeatur, si, corporis morbo sublato, amentia et delima cessaverit; tamen, qui ex ejusmodi morbo convaluerunt, hominibus probis et prudentibus committantur necesse est. Nimirum cum ratione non animi vigor simul rediise putendus est. Remanet potius diu interdum imbecillitas et dispositio ad mentis morbum, eo facilius rediturum, quo minus corporis morbi casusque adversi ab hisce sanatis wertentur. Nam, ut dixit Zeno, sapientis quoque animo, dien cum vulnus sanatum est, cicatrix manet.

# §. 114.

Pathogenie der idiopathischen Seelenkrankheiten.

Der in den beiden vorigen §§. erörterte Begriff des idiopathischen Wahnsinns sindet seine pathogenetische Entwickelung in der Auslösung einer doppelten Ausgabe, in assern wir zunächst die generische Uebereinstimmung der Leidenschaften und der ursprünglichen Seelenkrankheiten durch die ihnen gemeinsamen Erscheinungen und inneren Verhältnisse darthun, und hierauf ihre specisische Verschiedenheit in wesentlichen, jedoch nur untergeordneten Mo-

menten nachzuweisen haben. Indem ich mit der ersten Aufgabe den Anfang mache, muß ich die im vorigen Theile aufgestellte Lehre von den Leidenschaften nach ihrem ganzen Umfange hier voraussetzen, und darf, um in ihr einen bestimmten Anknüpfungspunkt zu bezeichnen, mir nur gestatten, an den allgemeinen Satz zurück zu erinnern: das jeder leidenschaftliche Trieb, welcher eben als solcher sich der Herrschaft über das Gemüth bemächtigt hat, so lange, als er diese behauptet, die bewegende Feder aller Seelenregungen, der gemeinsame Zweck ihrer Bestrebungen, also der Mittelpunkt alles Denkens und Handelns ist, dem er durch sein Interesse die Richtung vorzeichnet, und somit eine praktische Konsequenz verleiht, wenn diese auch oft mit der logischen Folgerichtigkeit in Widerstreit steht. Denn der Leidenschaftliche will seinen Zweck um jeden Preis, und achtet deshalb nicht auf die Widersprüche der Erfahrung, auf das Widerstreben seiner übrigen Gemüthsinteressen, welche er zu unterdrücken, oder durch sophistische Missdeutungen mit seinem herrschenden Verlangen in Einklang zu bringen sucht. Hat man also sein leidenschaftliches Motiv, die bestimmte Form, zu welcher er es ausprägte, und die Stärke, mit welcher es sich geltend machte, erkannt; so ist dadurch der Schlüssel zu seinem Charakter, das vereinigende Band seines Lebens gefunden. Alle Widersprüche, in welche er mit sich geräth, dienen nur zur Bestätigung des auf diese Weise gewonnenen Urtheils, weil sie zeigen, wie alle richtigen Vorstellmgen, alle natürlichen Gefühle dennoch seine Begierde nicht zu hemmen vermochten, welche sich durch den steten Kampf mit subjektiven sowohl als objektiven Hindernissen nur noch zu steigern pflegt, wenn sie auch in den meisten Fällen nicht die vollständige Herrschaft über die Seele erlangt. Eben so wird der Habitus der gesammten Lebensthätigkeit, in soweit nämlich die organischen Kräfte . auf den Typus der Leidenschaft gestimmt werden können aus dieser verständlich, daher man mit Recht sagen kann de Leidenschaft sei die erklärende Einheit des geistigen und körperlichen Lebens des von ihr beherrschten Indiviteums.

Hierdurch wird uns der Gesichtspunkt vorgezeichnet, wa welchem aus wir die psychischen und physischen Ercheiningen des Wahnsinns im Zusammenhange überseben ad zur Einheit eines Begriffs verknüpfen können. lates wir nämlich die in ihnen fortwirkende Leidenschaft hen natürlichen Aeußerungen aufsuchen, müssen wir starüber Rechenschaft geben, wie durch sie die pathobeschen Missverhältnisse hervorgebracht werden, welche im Gemüth, im Vorstellungsvermögen und in den körreichen Funktionen offenbaren. Es versteht sich, dass Deutung hier nur im Allgemeinen gegeben werden und dass sie in der Folge durch Nachweisung des mittelbaren Ueberganges der specifisch verschiedenen Arto von Leidenschaften in die ihnen entsprechenden Forsea des Wahnsinns in ein helleres Licht gesetzt werden wird \*). Ist aber jedesmal eine konkrete Leidenschaft

<sup>\*)</sup> Um indels allen Milsverständnissen vorzubeugen, bemerke in vorläufig, dass in der kranken Seele die Verhältnisse sich oft begestalt verschieben, dass die herrschende Leidenschast sich mehr in den Wahnvorstellungen und den durch sie veranlates Handlungen verräth, sondern durch mannichfache Ideenasseizionen oft ganz andere Täuschungen des Bewusstseins herwebringt. Dies gilt nicht nur von der Tobsucht überhaupt, wo a Aufruhr der Seelenkräste die Phantasie mit den wildesten Figen und Absprüngen unter zahllosen, meist unzusammenhängenden Vorstellungen hin und wieder schweift, sondern oft auch von der Melancholie. Denn indem das ganze Gemüth von Depression ergriffen wird, bildet der Leidende sich ein, in allen seinen Interessen zu Grunde gerichtet zu sein. Daher die so sewöhnlichen Ausbrüche religiöser Verzweiflung bei Schwermüthigen, worüber ich schon früher (Th. I. S. 382.) gesprochen be. Diese scheinbaren Ausnahmen entkräften aber so wenig de allgemeinen pathogenetischen Sätze, dass sie richtig verstanden vielmehr zu ihrer Bestätigung dienen, wie sich dies künstig zeigen wird. Etwas Achuliches begegnet ja selbst Personen von

die erklärende Einheit der geistigen und körperlichen Er scheinungen, welche ein Wahnsinniger darbietet, so kan

beschränktem Verstande, denen Leidenschasten oft das deutlich Bewusstsein dessen rauben, was sie eigentlich wollten. süchtige, Rechthaberische, Herrschsüchtige streiten und verfeir den sich oft mit allen Menschen, ohne zu wissen, warum, um wovon die Rede ist; es begegnet ihnen nicht selten, dass ihrem eigentlichen Zweck schnurstracks zuwider handeln. dürste daran zu erinnern sein, dass alle in wissenschaftlicher Ail gemeinheit ausgedrückten Lehren bei ihrer speciellen Anwendun: manniglachen Modifikationen unterliegen, ohne dass darunter ihr wesentliche Bedeutung leidet. Jedes Individuum zeichnet durch eine stark ausgeprägte Eigenthümlichkeit aus, und sein krankhasten Zustände müssen derselben entsprechend sich arter Bei der Erotomanie z. B. macht es einen großen Unterschies ob das Individuum mit lebhaster Phantasie oder mit dialektischer Verstande begabt ist, oder nicht, ob es einen mehr aktiven ode passiven Charakter besitzt; denn von dieser Verschiedenheit hans es ab, ob die Erotomanie durch Visionen oder durch verfänglich Trugschlüsse in dem Gemüth des Kranken sich festsetzt, ob si mehr in schmelzenden Gefühlen schwelgt, oder zu unbesonnene Handlungen antreibt, ob sie in ein schwärmerisches, träumerische Hinbrüten versinkt, oder einen tobsüchtigen, ungestümen Charak ter annimmt. Eben so muss eine beträchtliche Verschiedenhei daraus erwachsen, ob die Erotomanie sich mit religiöser Schwär merei oder mit ehrgeizigen Ansprüchen paart, also ob ibre Bil der im Himmel oder in einem Palaste schimmern; ob sie in ei nem vertrauensvollen oder argwöhnischen Gemüth wurzelt. deshalb von Eisersucht begleitet wird, oder nicht. Mit einem Worte, alle Verschiedenheiten, welche durch individuelle Versassung und Beschaffenheit des Geistes und Gemüths, durch Kultu und Sitten, durch Moralität oder Immoralität des Charakters durch das Mitwirken von anderen Leidenschaften, durch die man nigfachsten zufälligen Einflüsse von außen, durch körperliche 🏾 🏖 🕻 stände u. s. w. erzengt werden, müssen der Erotomanie jeder mal ein anderes Gepräge geben, ungeachtet sie überall ihrem We sen nach dieselbe, und der oben aufgestellten Ansicht zufolge de ursprüngliche Beweggrund der kranken Seele, die erklärende Eit heit ihrer Erscheinungen ist. Eben so groß muß die Verschie denheit der sie begleitenden körperlichen Erscheinungen sein, nachdem eine sestere Konstitution den leidenschastlichen Eingef

sie nicht, wie die Materialisten behaupten, ein bloßes Accidens von pathologischen, dem inneren Seelenleben ganz frendartigen körperlichen Zuständen sein, folglich wird mere Deutung, wenn sie uns gelingt, zugleich eine streng wiesenschaftliche Widerlegung der zuletzt genannten Annicht sein.

b brätigern Widerstand leistet, oder eine zartere, reizbarere Mercenstimmung durch sie in mannigfache Stürme versetzt wird; je aschdem das Blut- oder Nervenleben vorherrscht, und deshalb den pathologischen Typus der Leidenschaften am stärksten resektirt; je nachdem frühere sittliche Disciplin die Regungen der Genitalien in Schranken hielt, oder diese durch lüsterne Phantaie widernatürlich aufgereizt, in mannigfache Krankheitszustände, 1 B. in Störungen der Menstruation versetzt werden, welche den als wichtiges pathologisches Moment auf die Seele zurücksirken. Indess ungeachtet aller dieser individuellen Verschiedenbeiten werden sich doch die Einwirkungen der kranken Seele in den Körper unter den allgemeinen Begriff bringen lassen, dass letzterer nach Maassgabe seiner konkreten Beschaffenheit den Typas des Seelenzustandes zurückspiegelt. Denn wie auch das körperiche Leben geartet sein mag, immer muß es in dem Maalse, de machtige Leidenschaft waltet, sich dem Dienste derselben fügen; es muss an seinen Krästen zehren, in ruheloser Austengung sich abquälen, wenn die glühende Leidenschaft den Schi verscheucht, den Appetit unterdrückt, die Nerven krampfbet berchtobt, den Kreislauf fieberhaft aufregt, den ganzen Vege-Missprozels in Unordnung bringt, und durch Störung der Se-Exkretionen den Grund zu den mannigfachsten Dyskrasieen andern schleichenden Uebeln legt. Die festeste Organisa. tien würde, wie ja dies auch so oft geschieht, jedesmal unterliegen müssen, wenn nicht die Erschöpfung der körperlichen Kräfte zeletzt den Leidenschaften Schweigen geböte, und dadurch eine börperliche Ruhe erzwänge, in welcher sich das erschütterte Gemath wiederherstellen kenn. Freilich ist ein durch hinreichende Uebung geschärfter Blick erforderlich, um in den scheinbaren Widersprüchen unendlich modificirter Erscheinungen die leitenden Grundsätze festzuhalten, und an dem Gewirr komplicirter Zustande die allgemeinen und charakteristischen Züge herauszufinden. Aber ohne diese Bedingungen ist überall keine Erfahrungswissenschaft möglich.

Indem wir die Uebereinstimmung der Leidenschaften mit dem idiopathischen Wahnsinn zunächst an den Verhältnissen der Gemüthsthätigkeit darzuthun haben, treffen wir auf die Widersprüche, welche durch beide in dem persönlichen Charakter hervorgebracht werden. Aus der unendlichen Mannigfaltigkeit dieser Widersprüche können wir nur einzelne zur näheren Betrachtung hervorheben, und müssen es jedem überlassen, die übrigen Fälle nach den dargebotenen analogisch zu deuteu. Ueberhaupt ergiebt sich die Erklärung leicht aus dem allgemeinen Satze, dass die Leidenschaft alle übrigen Gemüthstriebe zu unterdrücken strebt. Entweder gelingt ihr dies vollständig, und dann muß sie dem Charakter ein Gepräge geben, welches seiner Verfassung vor dem Ausbruch der Leidenschaft geradezu entgegengesetzt ist. Z. B. der Ehrgeizige verräth seinen Freund, verlässt seine Geliebte, verschwendet sein Vermögen, obgleich er für sie alle ein großes Interesse hegte; der Verliebte vergist seine ehrgeizigen Pläne, der religiöse Schwärmer zerstört sein häusliches Glück. Oder die Leidenschaft beherrscht die Seele nicht ganz, und diese geräth in einen endlosen Widerstreit zwischen iener und den durch sie bedrohten Interessen. Dies vorausgesetzt, hat die Erklärung der durch den Wahnsinn im Charakter hervorgerusenen Widersprüche keine Schwierigkeit, und es ist daher eine ganz richtige Bemerkung der meisten Beobachter, dass der Wahnsinn sich durch die Unterdrückung der früheren Neigungen zu erkennen gibt, und daß erst das Widererwachen der letzteren die Hoffnung auf vollständige Heilung begründet, welche man noch nicht als entschieden betrachten kann, so lange der Kranke seinen früheren Verhältnissen entfremdet bleibt. Wir wollen hier nur einzelne Fälle bezeichnen, welche eine besondere Erklärung fordern.

Es wird angegeben, dass keusche Menschen im Wahnsinn oft ein unzüchtiges und schaamloses Betragen annehmen, welches man, da es ihrer früheren Gemüthsart wider-

spricht, aus einer sympathischen Reizung der Genitalien vom kranken Gehirn aus abzuleiten pflegt. Diese durchas nicht zu bestreitende Erscheinung kann einen sehr verschiedenen Ursprung haben, und oft auf einer bloßen Tischung beruhen. Wer kennt nicht die lüsternen Bilder der Phantasie, welche aus Decenz verschwiegen werda weil die Aeußerungen des mächtigen Naturtriebes in Schranken gehalten werden müssen? Je mehr sich der Mesch zu verrathen fürchtet, um so geslissentlicher trägt er eine, der seinigen entgegengesetzte Gesinnung zur Schau, cher die Prüderie oft das sicherste Zeichen verheimlichter Wollust ist. Hier hat also der Wahnsinn, welcher die Hülle der Verstellung abstreift, keine Aenderung der Gesinnung hervor, sondern nur die wahre an den lag gebracht. Aber es ist nicht zu leugnen, dass manche wirklich gesittete Geisteskranke lasciv werden. Dies erklärt sich ganz einfach aus der natürlichen Macht des sinnlichen Instinkts, der in gesunden Tagen durch Pflichtgefehl, und durch die äußere Schicklichkeit im Zügel gehalten wird, aber sich dadurch nicht verhindern läßt, zuweilen in wollüstigen Träumen während des Schlafs in seiver ganzen Stärke hervorzutreten. Wenn dem Wahnsindas deutliche Bewusstsein der Pflicht und der Regeh des Anstandes schwindet, und der zügellose Drang seiner Leidenschaft allen Widerstand der Selbstbeherrschung iberwindet; so werden natürlich auch alle übrigen schlummernden Neigungen und Begierden entfesselt, welche nun schrankenlos hervortreten. Der Wahnsinnige hält sich für emancipirt aus der gesellschaftlichen Ordnung, und findet eben in der Ungebundenheit den höchsten Reiz, der zur Befriedigung mahnt. Erwägen wir ferner, dass alles, was die Thatkraft lähmt, also jede Gefühlsschwärmerei, und vor allem die religiöse, den sinnlichen Kitzel schärft; so konnen wir uns leicht erklären, dass gerade bei den Anachoreten und Frömmlern, in Klöstern und unter allen ähnlichen mystischen Verhältnissen die Wollust oft am schaamlosesten hervortritt, und selbst durch die Geisselungen und Kasteiungen der Ascetik zu noch höherer Gluth angesacht wird. Denn je mehr der Mensch sich peinigt, um so gewaltsamer wird seine wollüstige Begierde, gleichsam um den Schmerz zu kompensiren. weil die Natur das rastlose Ouälen und Dulden nicht erträgt. Religion und Wollust, sie sind dem wesentlichen Begriffe nach einander gerade entgegengesetzt, und doch verschmelzen sich die leidenschaftlichen Gefühle beider auf die widerwärtigste Weise, sobald sie gleichzeitig im Gemüth sich regen, und jede Disciplin fehlt, welche sie von einander scheiden soll. Ist es erst so weit gekommen, dann mag der Nervenkitzel allerdings auch eine Rolle spielen; denn gerathen die Nerven durch Leidenschaften in Aufruhr, so vermögen sie alle schlummernden Begierden zu wecken. Endlich wollen wir diese Sätze nicht übertreiben, weil sehr viele Wahnsinnige durchaus keinen aufgeregten Begattungstrieb zeigen, wenn derselbe bei ihnen an und für sich nicht stark ist, und durch die gewaltige Wirkung anderer Leidenschaften geradezu unterdrückt wird.

Ganz auf die nämliche Weise verhält es sich mit den anderen Trieben und Eigenschaften des Gemüths, welche entweder erst während des Wahnsinns hervortreten, oder wenn sie früher in deutlichen Erscheinungen sich aussprachen, durch ihn unterdrückt werden, so dass in beiden Fällen die Konsequenz des Charakters in einen psychologischen Widerspruch umgewandelt zu sein scheint. Der Geizige wird ein Verschwender, oder das Verhältnis kehrt sich um; der Frivole wird fromm, der Pietist schmäht und verspottet die Religion; der Sanftmüthige wird zänkisch und zornmüthig, der Heftige gelassen; der Rechtlichgesinnte zeigt eine unbezwingliche Neigung zu stehlen, und wie die Gegensätze weiter heißen mögen. Kaum brauche ich zu wiederholen, dass hier oft im Wahnsinn die wahre Gesinnung, welche durch die Besonnenheit verhehlt wurde, an den Tag kommt, oder daß die ernstlich bekämpste

Neigung bei mangelndem Selbstbewußtsein gewaltsam hervatritt; endlich dass die Leidenschaft jede frühere Eigenschaft unterdrückt, mit welcher sie nicht bestehen kann. Aber auch ungewöhnliche Seelenzustände, welche von Kör pekrakheiten, ergreifenden Schicksalen und andern starken Enflüssen auf das Gemüth hervorgebracht werden, brieen die auffallendsten Veränderungen der Gesinnung bow, welche plötzlich in ganz ungewohnte und fremdatice Verhältnisse versetzt, von ungekannten Empfindunan überrascht und bestürmt, sich in ihrem früheren Chankter nicht behaupten kann. So weiß man von Voltaire, dis er nur dann an Gott glaubte, wenn er das Fieber batte, und dass er während seiner letzten Krankheit einen bibolischen Beichtvater bald annahm, bald abwies, zum sesen Aergerniss aller Freigeister, welche oft bei Annäberung des Todes eben so wankelmüthig wurden. Solche Widersprüche des Charakters erlebt man alle Tage, weil die meisten Menschen viel zu schwach in ihrer Denkweise besestigt sind, als dass sie dieselbe unter allen Umständen behaupten könnten; ja die Charakterlosigkeit der jetzigen Leit verräth sich gerade durch einen unaufhörlichen Weched der Grundsätze und Gesinnungen, wie die Moden sich and die Interessen des Eigennutzes, Ehrgeizes und de Berschsucht sich umstimmen. Und nun will man sich wadern, dass der Geisteskranke, der durch seinen Wahnsine verzaubert und in eine ganz fremde Welt entrückt wird, sich nicht zu fassen, nicht in Uebereinstimmung mit seinem früheren Leben zu erhalten weiß?

Ueberhaupt muß man sich vor einem Mißverständniß sorgfältig bewahren, welches durch den zu allgemein ausgesprochenen Satz, daß der Charakter im Wahnsinn sich mwandle, erzeugt werden könnte. Nämlich die wesentlichen und herrschenden Züge bleiben in der Regel diesetben, und eben daran läßt sich ja am deutlichsten erkennen, daß der Wahnsinn nur die höchste Steigerung der früheren Leidenschaften ist, weil der religiöse, hoch-

müthige, erotische Wahn aus den gleichnamigen Leiden schaften unmittelbar entsteht. Jene Veränderung kan also nur die untergeordneten, mehr äußerlichen Züge de Charakters betreffen, welche sich dem Gemüth nicht tie eingegraben haben, und daher leicht durch die domini rende Leidenschaft verwischt werden. Es ist also nur di Schuld oberflächlicher Beobachtung, wenn sie Widersprüch sieht, wo keine sind, wenn sie bestochen durch die affek tirte Aeusserung einer zur Schau getragenen Gesinnung die hinter derselben geslissentlich verborgene, im Stillen un so mächtiger wirkende Leidenschaft verkennt, die erst dan in ihrer ganzen Gewalt deutlich hervortritt, wenn der sei ner Besinnung beraubte Kranke sie nicht länger verheh len will noch kann. Ich mag es nicht leugnen, daß i einzelnen Fällen erschütternde Schicksale, wenn sie der Verstand verwirren, dem Kranken eine Gesinnung and Denkweise aufdringen, die ihm ursprünglich fremd war So kann es wohl geschehen, dass ein sanftmüthiger Charak ter durch grausame Behandlung, durch tiefe und unver schuldete Kränkungen an seiner Ehre in Tobsucht geräth dass ein starkes, thatkräftiges Gemüth durch die Schwen der bittersten Leiden niedergedrückt in Melancholie ver sinkt; aber dies kann eben so wenig auffallen, als wenn der Körper unter dem Einflus heftig wirkender Ursachen in Krankheiten verfällt, deren Charakter mit seiner Kosstitution in gesunden Tagen im Gegensatz steht, s. B. wenn Schwache ein Entzündungssieber bekommen, oder Starke einem Faulsieber von Miasmen unterliegen. Auch ist es nicht gegründet, dass jedesmal der Charakter im Wahnsinn sich umwandle, denn häufig treten alle seine Züge noch stärker hervor. Wer z. B. an religiöser Me lancholie leidet, oder entchrt und seines Vermögens beraubt zu sein glaubt, wird durch die Vorstellung, daß et seine zärtlich geliebten Angehörigen mit sich ins Ungläck hinabzieht, mit noch größerer Verzweiflung erfüllt, die ihn zu Verwünschungen gegen sich und andere, welche s für die Urheber seines Leidens hält, und zu gewaltsanen Handlungen antreibt. Es erhellt hieraus, daß man
hun einen allgemeinen Satz außstellen kann, um die Umhung des Charakters im Wahnsinn näher zu bezeichnen, undern daß jeder Fall in seiner Individualität erhist weden muß, um die scheinbar heterogenen Erscheinengen richtig zu deuten.

M die Konsequenz der Leidenschaften gestützt, kann as ihren Aeußerungen im Wahnsinn auf ihr frühers Verhandensein zurückschließen. Gegen diese anamnesischen Folgerungen haben sich die Aerzte mannigfach in den stärksten Ausdrücken erklärt, und sie als ein irrtimliches und grausames Verfahren bezeichnet, welches du so ungerecht sei, wie etwa das des Königs Dionys w Syrakus, welcher einen Soldaten tödten liess, weil fuer im Traume jenen ermordet zu haben glaubte, und sher des Vorsatzes dazu beschuldigt wurde. Wären die Lierer ein wenig umsichtiger zu Werke gegangen; so litten sie sich leicht überzeugen können, dass der Irrthen lediglich auf ihrer Seite lag. Theils ist die Entgegsing anf ihre Invektiven schon im Vorhergehenden entbelen; theils lassen sich die Fälle, wo ein Kranker ungedat seines unbescholtenen Lebenswandels die größter Vergehungen sich zur Last legt, leicht erklären. Denn gerale dass er eine so hestige Anklage gegen sich erhebt, beweiset, dass das moralische Gefühl oder Gewissen in in sets rege war, wodurch er gewiss in den meisten Palea gegen arge Frevel geschützt war; dagegen die meisee groben Sünder ein verhärtetes, verstocktes Gemüth been, in welchem die Stimme des Gewissens schweigt. Let man ein Gutgearteter auf irgend eine Weise, sei es berch blefee Stockungen im Pfortadersystem, in Melan-Melie versunken, welche ihm die ganze Welt und die Ernerung an die Vergangenheit in düstre Farben einhüllt, in Selbstgefühl in einen namenlosen Schmerz verwanelt, und seine Phantasie zu fratzenhaften Zerrbildern ver-Seelenheilk, II. 14

führt; so läst sich psychologisch leicht die Täuschung ein sehen, welche die bittersten Selbstanklagen auf das B vyustsein unbedeutender oder auf die Vorstellung völl erdichteter Vergehungen gründet. Dies muß um so leicht geschehen, wenn der Kranke in gesunden Tagen überspann religiöse Begriffe hegte, wenn sein Gefühl zu weich m zu leicht verwundbar war, und er eine Neigung zur Selbe qualerei hatte, wodurch selbst vortreffliche Menschen sie oft ihr Leben ohne Noth erschweren. Freilich kann auc der Fall eintreten, dass Gutgeartete sich durch heftige A fekte zu Handlungen fortreißen lassen, welche sie bereue wenn es zu spät ist; anstatt sich durch entschlossene Th wieder mit sich auszusöhnen, fassen sie leicht den Vorsat sich durch die geschärfte Pein einer übertriebenen Bul aus missverstandenen moralischen Begriffen recht absich lich zu martern, und sich ein um so kläglicheres Elend bereiten, je mehr ihre irre geleitete Phantasie durch lee Schreckbilder den Verstand zu richtigen Urtheilen unstb macht. Wer ist nicht Zeuge solcher unseeligen Täuschu gen gewesen? Allerdings wird eine sorgfältige Ferschu erfordert, um den wakren Thatbestand von bloßen Ei bildungen zu unterscheiden; indeß bieten sich gewöhali dem Arste hinreichende Data dar, um wenigstens annäh rungsweise das Wahre zu treffen, da gerade die Uebe treibungen, das Widersinnige und Widersprechende in Selbstanklagen des Kranken, die große Empfindlichkei und Verwundbarkeit seines Gefühls, die gar zu grelles ode allsudüstern Farben seiner Phantasie es deutlich genug se gen, dass alles auf Täuschung beruht. Auch erfährt mi ja meistens so viel vom früheren Leben des Kranken, herauszubringen, ob er sich wirlich grobe Verirrungen Schulden kommen ließe. Hierzu rechne man, daß bese ders der durch Onanie zerrättete Zustand des Körpe welcher oft von der heftigsten Angst begleitet wird, in den furchtbersten Schreckbildern abspiegelt, deren si die Seele um so weniger erwehren kann, je mehr sie

w physischen Ohnmacht Theil nimmt. Ein Gleiches gilt wallen übrigen Körperleiden, wenn sie durch die heftigen Gefühle von Angst und Schmerz, durch Hoffnungsleicht in Begleitung alles physischen und moralischen Lank as Gemüth zerrütten, dessen Aufruhr sich dann mit Mern der Verzweiflung abspiegeln kann, wie dies wante von der Epilepsie gilt, welche so oft die heftigen Merne in der Seele veranlast.

lis führt uns zunächst auf den so oft gegen die psy-Athogenie erhobenen Einwurf, dass die Leidenmin durchaus nicht als wesentliche und nächste Bederelben angesehen werden könnten, weil sie oft bidsten Grad erreichten, ohne die Besinnung aufzuwelches oft umgekehrt durch unbedeutendere Afschehe. Zur Leidenschaft müsse also noch eine he korperliche Disposition, etwa eine mit zu grokizbarkeit gepaarte Schwäche hinzutreten, worin igentliche Wurzel des Wahnsinns enthalten sei, due Disposition reiche schon für sich hin, denselben kikuschaftliche Erschütterung in Folge blos physiinfisse herverzubringen. — Indefs zuvörderst läfst 🛶 zicht bestreiten, daß Laster und Verbrechen häufig arüttungen enden, daß also zwischen jenen und chans kein eigentlicher Gegensatz Statt findet, with gern glauben machte, um gewisse schielende einer missverstandenen Humanität zu retten. Mutliche Irrenanstalt, welche sich zu einem grohal aus dem Pöbel vornehmer und geringer Stände welche in die tiefste dickeit vor dem Ausbruch des Wahnsinns versunwen, wie jeder wissen muß, der solche Institute kennt, und einen Unterschied zwischen verzeihli-Verirungen und groben Vergehungen zu machen Tranksucht, Vällerei, Hurerei, Ehebruch, die rohend wildeten Ausbrüche der Rachencht und Eiferhi, tie in joder Beziehung zügekleses, pflichtvergesse-

nes, sitten- und schaamloses Leben sind nur zu oft die u mittelbaren Ursachen einer eben so vollständigen als unhe baren Geisteszerrüttung, welche dann gleichsam die Trüs mer der früheren Seelenverfassung darstellt. Aber zu standen, daß die ärgsten Frevler ihren Verstand unter d steten Herrschaft der Leidenschaften bewahrten; so ist diese Thatsache psychologisch sehr leicht aus dem Unte schiede zwischen innerer und äußerer Besonnenheit zu e klären. Verbrecher sind meistens thatkräftige Mensche welche der von Seiten der Gesetze ihnen drohenden G fahr eingedenk ihre Sinne wach erhalten, ihren Versta schärfen, ihr Urtheil vor Täuschungen über ihre Lage b wahren müssen, um der Strase zu entrinnen. Je mei Schwierigkeiten sich der Erreichung ihrer Zwecke entg genstellen, um so mehr Verschmitztheit und Gewandthe müssen sie aufbieten, um so mehr ihre Affekte im Zam halten, damit sie nicht zur schlimmen Zeit der Besi nung verlustig gehen; auch stachelt der scharfe Sporn de Leidenschaft ihr Nachdenken ohne Unterlafa. nicht die Träumer, welche in den Illusionen von leer Hoffnungen und Wünschen ihre Thatkraft vertändeln, somit einer Verirrung des Bewußtseins entgegentaumek sie haben von dem Widerstreit edlerer Interessen und si licher Gefühle, welche sie längst in sich erstickten, inneres Zerwürfnis mehr zu befürchten, wie jene Been gearteten, welche durch Leidenschaften von der Bala de Guten abgelenkt, sich mit Grauen und Entsetzen in einer Abgrund gestürzt sehen, wo Furcht, Reue und Versweit lung in ihrem Herzen toben. Ferner kommt unendlich viel auf das Verhältniss der Leidenschaften zum Verstand an. Ist letzterer an sich kräftig, konsequent, umsichti zu kühnen Entschlüssen mit hinreichenden Hälfsmitte ausgestattet; so wird er auch im Dienste der Leidensch die Haltung nicht verlieren, jede That durch die schie lichsten Pläne vorbereiten, und ihren üblen Folgen du die sinnreichsten Schleichwege auszuweichen wissen.

isger er das Handwerk des Betruges, der Arglist und kimticke übt, je mehr er sich gegen Ueberraschungen derd Affekte zu sichern weiß, je geschickter er alle sittiden Mahnungen durch Trugsehlüsse absertigt; um so gewina wird er jene Rohheit, Kälte und Verstocktheit des Genith hervorbringen, welche sodann dem Schicksal mit cione Sirne trotzt. Umgekehrt ein schwacher, inkonspeig, beschränkter, von phantastischen Illusionen behite Verstand wird sich in den durch jede Leidenschaft breiden zahllosen Verlegenheiten nicht zurechtfinden, ≥ no leichter in Verwirrung gerathen, je weniger er des Gemülh seiner Disciplin unterwersen kann. Die Ge-🖦 🖦 dann zu ungestüm, zu sehr unter sich im Wiinhei, da es dem Verblendeten nicht gelingt, die besan legungen zu unterdrücken, durch spitzfindige Sophimin zu ersticken, und so gelangt er nicht zur Einheit Millens, welche allemal der Chander der vollendeten Leidenschaft ist. So lange, als noch Wientreit im Gemüth herrscht, kann auch der Verstand in Uebereinstimmung mit sich kommen; und eben ist der Wahnsinn keinesweges immer die Folge tin mgebildeten, sondern häusig einer im Entstehen be-Leidenschaft, welche durch ihren Kampf mit in interstrebenden Gemüthsinteressen den Verstand zerrittet

Wir müssen diesen inneren Zwiespalt im Gemüth, in Impf der unterdrückten Triebe gegen den vorherrthenden, wodurch Unruhe, oft bis zur quälenden Angst exidert, Missbehagen, Unzufriedenheit mit sich selbst, iewirung und Widerspruch unter den Vorstellungen herrigebracht wird, als ein charakteristisches Merkmal der beställichen Uebereinstimmung zwischen Wahnsinn und leidenschaft, zumal wenn letztere ihre Zwecke nicht erzicht, besonders hervorheben. Nur beim Gleichgewicht der Gemüthskräfte ist Seelenfriede, Stetigkeit des Wilkes, Heiterkeit und wahre Freude, Klarheit und Folge-

zichtigkeit der Vorstellungen möglich. Jeder Leidenschaf liche ist daher wie der Wahnsinnige in einem fieberha gereizten Zustande, der seine Phantasie erhitzt, die B sonnenheit einschränkt und trübt, und den Willen zu u gestümen Ausbrüchen antreibt. Wenn beide auch eit gewisse Kälte und Fassung zeigen, die über ihren wahr Gemüthszustand täuschen kann; so bedarf es doch nur e nes starken Impulses, um sie zur größten Hestigkeit for zureißen. Da jener Widerstreit unter den mannigfachste Verhältnissen sich darstellen kann: so artet sich die Ae serung desselben in Gesühlen und Vorstellungen verschi den. Zuweilen bricht dieser Kampf in den größten U gestüm aus; das Gemüth wird von Anfällen der Wu Verzweiflung und sinnlosen Angst fortgerissen, denn d gewaltsame Aufruhr, die wilde Empörung muß sich den heftigsten Paroxysmen Lust machen. Nicht selt gesellen sich Gewissensbisse, religiöse Schrecken him der Mensch scheint in feindliche Partheien gespalte wüthet gegen sich und andere in Erbitterung und V wünschungen, verfolgt die vermeintlichen Anstister sein Elendes mit dem glühendsten Hasse, und wird dadur zum Morde seiner selbst und andrer angetrieben. Oder ist betäubt, erstarrt in regungsloser Resignation, weil erdrückt von der Last seines qualvollen Zustandes, si nicht zu helfen, vielleicht nicht einmal die Ursache de selben anzugeben weiß. So wenn ihn das Bewußtsein e ner ungeheuren Schuld, eines entsetzlichen Schickuls e greift, und ihn in jene Gemüthslage versetzt, die man in fend die melancholia attonita nennt. Oder er ist in ein steten Unruhe befangen, die ihn nirgende rasten läßt, i zu den widersprechendsten Handlungen, zu einem swei losen Haschen nach diesem oder jenem antreibt, wov er Befriedigung hofft, und oft die Ursache der Genussgi der Aussehweisungen im Trunk und der Wollust wi durch die er sich des Bewusstseins seiner Lage beraul will. Natürlich muß diese schlechte Selbsthülfe se

lage verschlimmern. Oder es bleibt ihm noch so viel beinung und sittliches Gefühl, dass er jeden rohen Sinsentennel, jede wilde Raserei verabscheut; er ergießt sich im in Klagen, härmt sich in fruchtloser Sehnsucht nach be s, nimmt vergebens zur Religion seine Zuslucht, wigit sich mit Vorwürfen. Alle diese Zustände sind in laienschaft und dem Wahnsinn gemein, daher beide, me se auch auf den ersten Anschein noch so sehr das Mies Glücks und der Zufriedenheit in der Vorstellung Winsche und erreichter Zwecke darbieten, doch i ich eine entgegengesetzte Gemüthsstimmung verbergen. Weder lassen sich die unterdrückten Gemüthskräfte ganz milga, die verkannten Interessen völlig in Vergessenbingen; noch wird das Vorstellungsvermögen durch-\* 702 seiner früheren Denk - und Anschauungsweise ab-Figur. Inmitten der lautesten Freude regt sich noch in impfer Schmerz, an den festesten Ueberzeugungen nam kimliche Zweisel, erregt durch den Kontrast des gemirigen Zustandes mit dem früheren, und eben dawird der Leidenschaftliche und Wahnsinnige zur abadlichen Selbsttäuschung durch Spitzfindigkeiten, dreiste bindengen, heftige Erwiederungen auf vorgebrachte Verwinde veranlasst. Fast alle genesene Geisteskranke, Liden glanzendsten Illusionen lebten, sich für Götter, wissenschaftliche Genies, reiche Nabobs hielten, Finden ein, dass sie ihres erträumten Glücks nie recht worden waren, sondern eine qualende Unruhe emhitten. Doch will ich es nicht durchaus leugnen, the meh eine vollständige Täuschung zuweilen vorkommt, no der Bethörte der Freude theilhaftig wird, welche naide sein würde, wenn er wirklich des eingebildeten Glich sich bemächtigt hätte.

Eine unmittelbare Folge des eben bemerkten Widerkreits der Gefühle ist das fast allgemeine Mißtrauen, mit welchem die Leidenschaft, wie der Wahn behaftet ist. In beiden Zuständen fühlt der Mensch es lebhaft, oder erkennt es deutlich, dass er herausgetreten aus der allge meinen gesellschaftlichen Ordnung, entweder sich ihr feine lich gegenübergestellt, oder ihr wenigstens so weit en fremdet hat, dass er nicht auf Beistand, Theilnahme, Uebe einstimmung andrer rechnen kann, sondern sich auf ihre Widerstand, Spott, Verfolgung und Hass um so mehr ge fasst machen muss, je weiter seine und ihre Zwecke au einander gehen. Er fühlt sich isolirt, in seinem mächt gen Geselligkeitstriebe verletzt, erschüttert in den zahlle sen Lebensverhältnissen, in denen so viele Wurzeln seine Daseins haften. Darum flicht er gern in die Einsamkei um ungestört über seinen Plänen brüten zu können; ode er tritt anderen mit Ueberlegung entgegen, sucht ihr Zwecke durch List oder Gewalt zu vereiteln. Insbesor dere gilt dies in Bezug auf seine Angehörigen, von dene er verkannt, verachtet, verschmäht zu sein glaubt, dere liebende Theilnahme er für Arglist hält, mit welcher si ihre veränderte Gesinnung gegen ihn verbergen. Denn d sie seine thörichten Vorsätze bekämpfen, so sieht er dari feindliche Absichten gegen seine Person, mit welcher e seine Leidenschaften identificirt hat, und begreift nich daß sie eben aus wahrer Liebe sich ihm widersetzen mit sen. Argwöhnisch späht er ihre Worte und Handlunge aus, dichtet ihnen falsche Beweggründe an, setzt bei ih nen Kabalen und Intriguen voraus, die ihnen nicht in de Sinn gekommen sind, beschuldigt sie des Anstistens aller Missverhältnisse, die von ihm selbst ausgegangen sind, zerfällt mit ihnen, weil er mit sich selbst nicht in Eintrach leben kann, schilt über ihre Zaghaftigkeit und Beschränkt heit, weil sie seine hochsliegenden Entwürse nicht fassen seine Tollkühnheit fürchten, sein Vergeuden von Geld un andere wilde Streiche nicht dulden wollen, erbittert sic gegen sie, dass sie seine Freiheit auf gesetzlichem Weg beschränken, ihn für einen Thoren halten, da er doch kli ger sei, als sie alle. Sein Argwohn spinnt die nächste Veranlassungen seines Zorns zu einem Gewebe von erdick

teten Verdachtsgründen aus; seine Gattin sei ihm ungetra geworden, darum kränke sie ihn, wolle ihn ins Undick stürzen, wohl gar aus dem Wege räumen; neidische Kolegen wollen ihn aus seinem Wirkungskreise verdränm deidigte Gegner an ihm ihre Rache kühlen, Schaisine sich an seinem Ungläck weiden, Vorgesetzte ihn in in indem sie ihn stürzen 14 w. Ist es erst so weit mit ihm gekommen, dann itter seinen irre geleiteten Scharfsinn auf, um alle Erarmen an seine früheren Verhältnisse zu den gedachla Personen seiner Ucberzeugung gemäß zu deuten; jeis Licheln, jeder harmlose Scherz, jede unschuldige laserung, kurz alles wird in das Gewebe seiner Sophitrai verslochten, nm seine Behauptungen zu beweisen. The meereint und sich widersprechend auch seine Gründe nigen, für ihn sind sie vollgültige Zeugnisse, die er ach logischer Uebereinstimmung, nach richtigen Erblangen, sondern nach seinem missverstandenen Interesse anigi; und je mehr kombinirenden Verstand, je scharfimigere Urtheilskraft er besitzt, um so verführerischer ist 🕯 im das Ergebniss seiner in allen Prämissen und Folregen irrigen Schlüsse.

leder Trieb verleiht während seines vorherrschenden wies dem Gemüth eine seinem Zweck entsprechende leistenheit, ohne welche er jenen nicht erreichen könnte. In Allgemeinen bedingen die egoistischen Triebe eine gewie lärte des Gemüths, weil sie das eigene Interesse warch die Abgeschlossenheit und Entgegensetzung der eigene Person gegen andere behaupten können. Die gewilschaftlichen Triebe theilen dagegen dem Gemüth eine werkembare Weichheit und Nachgiebigkeit mit, weil sie nach inniger Vereinigung mit anderen Personen hinteben, welche ohne theilweise Aufopferung eigener Rechte nicht möglich sein würde. Am stärksten tritt dies Verleugen der scharf abgegrenzten Persönlichkeit und des an sie geknüpsten Eigenwillens in der Aeuserung des reli-

giösen Triebes hervor, der ja eben die völlige Ergebung in den Willen Gottes bewirken soll. Dieser Gegensatz der Gemüths, wodurch die egoistischen Triebe sich so wesentlich von den übrigen unterscheiden, und ihnen so häufig widerstreben, ist auch allgemein anerkannt worden, und er durchdringt so vollständig den ganzen Menschen, daß er sich in der Haltung und Bewegung des Körpers, in der Physiognomie, der Sprache nach Laut, Accent und Rede form, in dem Rhythmus und Charakter der Vorstellungen Gefühle und Willensäußerungen, kurz in jedem Zeichen wodurch die Seele ihre bewußte Thätigkeit offenbart, zu erkennen giebt. Eben darin besteht ja die Meisterschaf der bildenden Künste, jene verschiedenartigen Gemäthszu stände bis in die feinsten Nüancen ihrer äußeren Erschei nungen treu aufzufassen, und objektiv darzustellen. Na türlich treten alle jene Züge ungleich schärfer ausgepräg und stärker entwickelt in den verschiedenen Leidenschaf ten hervor, wie jeder weiß, der die ausdrucksvolle See lensprache in der Uebereinstimmung der Züge zu eines charakteristischen, jeder Leidenschaft eigenthümlichen Ha Wollen wir nun nicht die Paradoxie auf stellen, dass die ganze äussere Erscheinung des Menscher zu einer vollständigen Lüge werden, daß der ganze palhe tische Ausdruck der Physiognomie, Haltung, Bewegung Sprache sich in einen bedeutungslosen Schein verwandeln könne; so müssen wir daran, dass bei den meisten Wahnsinnigen sich die ausdruckvollsten Bilder der Leidenschaft ausprägen, es erkennen, dass sie wirklich von der Leiden schaft durchdrungen sind, die sich in ihrem Aeussern ab spiegelt.

Aus dem bisher Vorgetragenen folgt natürlich, dal die Gefühle als subjektive Erscheinungen der Gemüthszu stände in genauer Uebereinstimmung mit den Leidenschaten und den ihnen verwandten Formen des Wahneins stehen müssen. Hat man sich erst den Gemüthszustan bei beiden objektiv klar gemacht; so lässt sich das der

selben begleitende Gefühl leicht folgern, wenn der von ihnen Befangene sich auch noch so viel Mühe giebt, dasseibe zu verbergen. Umgekehrt können wir aus den Aeuserungen des Gefühls auf den Gemüthszustand zurückschießen, aus welchem es sich so nothwendig ergiebt, daß wir den Grad der Verstandestäuschung an dem Widerwad erkennen können, in welchem die Affekte der hade, Hoffnung, des Zorns, Muths, der Furcht mit den wiklichen Verhältnissen stehen. Wir können uns hier sicht auf eine nähere Physiognomik der Gefühle, welche ein so wesentliches Element der Semiotik leidenschaftlicher und wahnsinniger Zustände ist, einlassen, sondern nur den Wunsch aussprechen, dass aus den Werken der darstellenden Kunst die Zeichensprache der Seele, zu welcher Claramontius einen so schätzbaren Beitrag gegeben hat, zesammengestellt werden möge. Es wäre dies um so nöthiger, da die Gefühle als rein subjektive Erscheinungen sich nicht unmittelbar objektiv kund geben; indess kommt dem Arzte hier der Vortheil zu Statten, dass jeder in gewissem Grade die physiognomische Zeichensprache der Gefähle versteht, worin bekanntlich schon die Kinder, ja ethet die intelligenteren Hausthiere eine merkwürdige Fer-Stat besitzen. Bei dieser Gelegenheit zeigt sich der unwhee Vorsug aller anschaulichen Vorstellungen vor künst-Reflexionen; denn während jeder auf den ersten Biek den Ausdruck der Affekte in der Uebereinstimmung der einzelnen Züge erkennt, wird es doch überaus schwer, das Charakteristische derselben für jeden einzelnen Affekt in pracisen Begriffen zu bezeichnen.

Die Seele wird durch die Leidenschaft wie durch den Wahnsinn auf einen ganz anderen Standpunkt entrückt, und zu einem wesentlich so verschiedenen Selbstgefühl veranlaßt, daß sie mehr oder weniger deutlich dieser vollständigen Umgestaltung ihres Seins und Wirkens, ihrer durchaus veränderten Verhältnisse inne wird. Dieser Umtausch ihrer ganzen Persönlichkeit erfüllt sie

entweder mit Freude (so weit diese beim innern Zwiespalt des Gemüths möglich ist), wenn sie in einen besseren Zustand übergetreten zu sein glaubt, und sie sieht dann ihr früheres Leben als abgeschlossen an, so dass sie in der Erinnerung kaum dadurch noch berührt wird, s. B. wenn jemand aus Ehrgeiz von beschränkten Verhältnissen zu hoher Würde sich emporgearbeitet hat, oder zu haben träumt, und dann seiner jetzigen Würde durch die Vorstellung früherer Niedrigkeit nicht Abbruch thun will. Oder umgekehrt die Seele empfindet bittern Schmerz über wesentliche oder eingebildete Verluste an Ehre, Glück, Gewissensruhe, von geliebten Personen, und natürlich muß dann die Erinnerung an frühere, bessere Zustände das Gefühl der gegenwärtigen Leiden schärfen, und den Blick in die Zukunst mit Wehmuth, Reue und Verzweillung füllen. Auch kann es leicht geschehen, dass diese Extreme des Selbstgefühls mehrmals mit einander tauschen, und überhaupt eine solche Umwandlung des Selbstbewußtseins so oft erfolgt, dass der Mensch, auch wenn er die Erinnerung seiner verschiedenen Zustände in ihrer Reihefolge festhält, doch den Zusammenhang derselben in der Einheit seiner Person kaum begreift, dergestalt dass sein früheres Leben ihm fast nicht sein eigenes zu sein scheint.

Ueberhaupt können Gemüthszustände wegen ihrer beweglichen, stets nach neuer Gestaltung des Lebens ringenden Natur der Seele niemals in starrer Einförmigkeit und Abgeschlossenheit beharren; daher bringen auch die Motive der Leidenschaft und des Wahnsinns eine fortschreitende Reihe von Veränderungen im Gemüth hervor, durch welche dasselbe von jenen oft nach einer ganz anderen Richtung hin abgeleitet werden kann. Eine leidenschaftliche Neigung weckt eine andere, und wird von dieser zuweilen zurückgedrängt; im aufgeregten Bewußtsein treten die Ideenassociationen mit großem Ungestüm auf, und verschieben dem Menschen den Standpunkt, von welchem aus

er sein Verhältnis zur Welt beurtheilte. Hieraus geht eine große Komplikation der Erscheinungen hervor, deren innerer Zusammenhang sich indes bei aufmerksamer Betrachtung oft leicht finden läst.

Da die Leidenschaften ihre Herrschaft über die ganze See nicht blos durch Unterdrückung der ihnen hinderlides Triebe, sondern auch dadurch zu erkennen geben, is dem Verstande die Richtung für alle praktischen Regiffe vorschreiben; so mus sich auch in letzterer Besichung ihre Uebereinstimmung mit dem Wahn darthun been. Diese ergiebt sich auch so vollständig, dass die weseatliche Verschiedenheit der leidenschaftlichen Zustände, au denen ihr Einfluss auf das Vorstellungsvermögen er-Mirlich wird, ohne Mühe im Wahnsinn nachgewiesen werkann, und somit einen wichtigen Eintheilungsgrund Er denselben abgiebt. Jede Leidenschaft wirkt nämlich cstweder im affektlosen Zustande, welcher eine geregelte Thatigkeit der vorstellenden Kräfte gestattet, ja fordert, m mit deren Hälfe ihren Zweck erreichen zu können: eder sie steigert sich zum höchsten Ungestüm in erregenden Affekten, und versetzt dadurch das Bewußstsein dergestalt in Aufruhr, dass alle Ordnung, jeder Zusammenim demselben aufgehoben wird; oder endlich die Leidendeften werden in ihren freien Aeußerungen durch milesteigliche Hindernisse aufgehalten, und dadurch in den Zustand der Depression versetzt, deren lähmender Einhas auf die vorstellenden Kräfte schon hinreichend zur Sprache gebracht worden ist. Diesen drei Zuständen der Leidenschaften entsprechen vollkommen die wesentlich verschiedenen Formen des Wahnsinns, welche wir als Mosomanie, Tobsucht und Melanchoke kennen lernen werden, bei deren Darstellung die eigenthümlichen Verhältsisse, in welche durch sie die Denkkräfte versetzt werden, zu erörtern sind. Wir müssen uns hier auf einige altgemeine Bemerkungen über das Missverhältnis der vorstellenden Kräfte beschränken, von denen die Phantasie mit der Leidenschaft in innige Verbindung tritt, and dadurch die Sinne und den Verstand beherrscht.

Denn die Phantasie, als die treue Verbündete der Gemüthsinteressen, leiht ihnen bereitwillig ihren Zauberstab, um die Gegenstände aller Hoffnungen und Wünsche, aller Sorgen und Befürchtungen in anschaulicher Gestalt dem Bewusstsein vorzuspiegeln, und dem Streben des Willens eine bestimmte Richtung zu geben. Soll das Gemüth seine Zwecke erreichen, so muss es diese zu bestimmten Vorstellungen ausprägen, weil außerdem der Stoff zur Reflexion dem Verstande fehlen, und das Streben des Willens sich in ein bewußtleses Drängen und Sehnen außösen würde, wie es jedesmal beim Erwachen eines Gemüthsinteresses zu geschehen pflegt. Aber die Phantasie fragt nicht danach, ob ihre Bilder wahr, möglich, natürlich, ob sie heilsam und sittlich sind; ja als ob sie die Lockerheit ihrer Gewebe fühlte, welche wie Wolken ohne Haltpunkt weit über dem Boden der Wirklichkeit im leeren Ranme herumflattern, sich in jedem Augenblick umgestalten, und jedes Kolorit von der hellen oder düstern, reinen oder trüben Färbung des Bewußtseins annehmen, taucht sie dieselben in die glänzendsten und glühendsten Farben, um durch sie das geistige Auge zu blenden. So übt sie jene wunderbare Magie aus, durch welche der Verstand wie versubert von den strengen Forderungen der Reflexion, von dem Prüsen und Vergleichen der Vorstellungen mach ihrer Konsequenz und objektiven Bedeutung absteht. Die scharfen Umrisse der Anschauungen und Begriffe werden verwischt, alle feste Ordnung unter ihnen hört auf, so daß sie im regellosen Spiel sich umwandeln, vertauschen, verschmelzen, trennen, und somit die Gesammtheit des Bewulstseins, den Inbegriff der Weltanschauung und Selbstbetrachtung in einem Traum, diese Fala morgana des Wirklichkeit auflösen. Wirklich gehört sittliche Disciplin des Gemüths oder das Genie eines ächten Dichters und

Känstlers dazu, diesen Nebelbildern innere Konsistenz und saturgemäße Gestaltung zu verleihen, um sie zu einer idea. ka Weltanschauung zu veredeln, an welcher der geistige Sin sich erfreuen und erfrischen soll. Aber werden sie sicht von der zusammengehaltenen Kraft der Intelligenz bewähigt; so erfüllen sie das Bewusstsein dergestalt, dass sie im die klare Aussicht in die Wirklichkeit versperm. md jeden Fortschritt des sich entwickelnden Lebens du Unbesonnenheit irre leiten. Wenn auch die Leidensinft nach objektiver Reslexion strebt, um ihre Zwecke creichen zu können; so gelingt ihr dies doch nur zum Theil, weil alle Lebensbeziehungen, welche nicht in der Richtung ihres Interesses liegen, ihr wie durch einen Schleier verhüllt werden; ja es muß ihr gänzlich fehlschlagen, wenn ihre Gluth die Phantasie zu den üppigsten Dichtungen erhitzt. Dass der Wahnsinn eine vollständige Bethörung des Verstandes durch die leidenschaftlich aufgeregte Phantasie in sich schließe, bedarf keiner weiteren Litterung \*).

<sup>\*)</sup> Maass hat dies Verhältnis der Leidenschaften zur Phanwie als pathogenetische Bedingung des Wahnsinns sehr gut auf-File. Er sagt: "Jede Seelenkrankheit, welche in einem Milezwischen den Kräften der Seele besteht, kann Ver-Miles heisen, weil dadurch die natörliche Ordnung in der Son verrückt oder verkehrt wird. Es giebt folglich mehrere Atten der Verrücktheit. Die eine kann durch die Einwirkung der Leidenschaften auf die Einbildungskraft bervorgebracht werden. Wenn eine sehr starke Leidenschaft das Gemüth bewegt, so leakt sie die Ausmerksamkeit mit großer Gewalt aus ihr Objett, und auf die zusammenstimmenden Bilder der Einbildungsbak. Dadurch erhalten diese Vorstellungen einen ungewöhnlichen Grad von Klarheit und Lebendigkeit, und dieser Grad wird bei jedem wiederholten Ausbruch der Leidenschaft noch erhähet. Denn einestheile malt die Phantasie diese Vorstellungen immer writer ans, und anderntheils associiren sich immer mehr Nebenvorstellungen damit, die, weil eine jede doch irgend eine Krast Let, die Stärke derselben immer mehr erhöhen. Da nun überdies jede, auch noch so entsernte Veranlassung hinreichen kann,

Insbesondere aber, und hierin liegt der Nerve diese Darstellung, verräth sich die unmittelbare Uebereinstim mung der Leidenschaft und des Wahnsinns darin, dass beid als der Ausdruck eines unendlichen Strebens dem geisti gen Auge eine unermessliche Perspektive eröffnen, und de her eine ihrem schrankenlosen Interesse völlig angemes sene Sprache in den riesenhasten, ja überschwengliche Bildern der Phantasie finden, welche, aller Fesseln de Reflexion erledigt, nie eher ruht, als bis sie an die äußerst Grenze des Vorstellbaren gelangt ist. Wenn daher auch be beiden die Phantasie alle plastischen Elemente der Poesie is sich begreift; so entarten ihre Gestalten doch stets ins Frat zenhaste, Ungeheuere, Widersinnige, und verleugnen deshall das Ebenmaass der Schönheit. Natürlich zeigt sich die Leidenschaft in dieser Beziehung zurückhaltender, weil si das Lächerliche und Ungereimte ihrer Uebertreibunger fühlt; aber könnten wir ihren Sklaven in die Brust, dies Werkstätte ungezügelter Begierden, überschwenglicher Win sche und Träume schauen, welche alle Zeiten, Räume und Verhältnisse übersliegen; so würden wir bald gewahr wer den, wie der Mensch auch in der Thorheit nach den Un

diese Vorstellungen ins Gemüth zurückzurusen und wieder zu er wecken, und also durch häusige Wiederholungen die Verstärlung derselben beschleunigt werden muß; so ist nicht zu verwunden, wenn sie endlich einen solchen Grad von Lebhastigkeit und Stärke bekommen, dass sie alle übrigen Vorstellungen, und insonderheit die Gedanken des Verstandes, die schon ihrer Natur nach schwicher sind, als die Bilder der Phantasie, verdunkeln und gänzlich unterdrücken. Dieser Zustand aber, wenn er sortdauernd ist macht eine Art von Verrücktheit aus. Denn er enthält eine Um kehrung der natürlichen Ordnung in der Seele, nach welche nicht die Phantasie den Verstand, sondern der Verstand vielmeh die Phantasie beherrschen und seiner Oberaussicht unterordnet soll. Es ist also möglich, dass die Leidenschaften durch ihre Ein wirkung auf die Einbildungskrast Verrücktheit erzeugen." Versud über die Leidenschaften, Th. 1. S. 178.

mendlichen strebt\*). Sobald aber die Leidenschaft sich zuz dem Gefühl ihrer Unersättlichkeit hingiebt, um das Leben mit immerdurstigen Zügen zu schlürsen, und durch iche Befriedigung zu neuer Begierde sich zu reizen, weil en volles Gentigen ihr Stillstand und Tod zu sein scheint; dans ist es ja deutlich aus allen ihren Aeußerungen und Hadagen zu ersehen, dass sie nach dem Verstande nichts mir fragt, jede Warnung der Erfahrung verspottet, und made so in die Welt hineinraset, als ob die Träume ihre Phantasie volle Wirklichkeit seien, als ob ihre in die Lifte gehenden Pfade auf ebener Erde hinltefen, und ihr Riesenbau niemals zusammenstürzen könne. Dass dies im cestlichsten Sinne wahr sei, lehrt die Weltgeschichte in Schicksalen bethörter Völker, lehrt die tägliche Erstrang mit so gewaltiger Stimme, dass man wirklich über de Tanbheit der Menschen, welche nichts davon vernehmen, erstaunen muss, und sie nicht beklagen kann, wenn mit verwegenem Leichtsinn hineinstürmen in die Wirklichkeit, deren zahllose Klippen und Abstürze nur vom Besonnenen vermieden werden können.

Wenn man sich überzeugt, dass die Leidenschaft alle Seegl ansspannt, um sich von dem Sturm der Phantasie wat in unbekannte Meere hineintreiben zu lassen, und der Ventand kaum das Steuer auf dieser Irrsahrt führen

15

<sup>\*)</sup> Wer ist so durchaus kaltblütig und nüchtern, dass ihn die Schwingen der Phantasie nicht zuweilen auf die äussersten Gipfel und Höhen des Lebens getragen hätten, und wer wollte nicht erhausen, dass eben diese mächtige Federkrast in die Seele gepslanzt und zu eine niemals in Trägheit erschlassen zu lassen, sondern sie emperzuheben über den Boden gemeiner, slacher Wirklichkeit? Itam jenes Streben nach unendlicher Entwickelung, dies höchste in idealer Auschauung verkörpern, damit er gemeiner werde, dass die reinsten Begriffe nicht zu vergeistigt sind, und jede sinnliche Hülle zu verschmähen, und dadurch dem Erdenberenen völlig unbegreislich und überschwenglich zu werden.

kann; so braucht man diese Vorstellung nur auf den Wahr sinn zu übertragen, um ihn seiner innerlichen Bedeutun nach zu erkennen. Auch in ihm entslammt die Leider schaft die Phantasie zu den kolossalsten und überschwen lichsten Dichtungen, nur daß diese wegen der Verstande zerrüttung noch ungleich wilder, zerrissener und gewalt ger sind. Denn kein Zügel wird ihr durch die Reslexie mehr angelegt, und alle Kraft des Vorstellens in sich z sammenfassend, spiegelt sie das Interesse des Gemüths Bildern ab, welche durch optische Täuschung ganz in d Reich der Fabelwelt zurückgeworfen werden, wo Giga ten und Titanen ihr wüstes Spiel mit den entsesselt Kräften des Chaos treiben. Alles ist unermeßlich, schra kenlos, ungeheuer, bizarr; und nach welcher Richtung h auch der Wahnsinnige verschlagen sein mag, nie ruht eher, als bis er sich und seine Verhältnisse in dem w testen Umfange, den sein Bewußtsein zu fassen vermi zur Vorstellung gebracht hat. Ist er ein Hochmüthig so erhebt er sich auf den Thron des Universums, Welt entstehen und vergehen auf seinen Wink, Sonne, Mo und Sterne gehorchen seinem Blick, er hält Gericht ül die Geschlechter der Menschen, um seine Feinde auf en zu verdammen. Trägt ihn der Fittig seiner Phantasie nie bis zu dieser schwindelnden Höhe, so ist er wenigste König, Beherrscher der Lüfte, Erderschütterer, Donnere er dekorirt sich mit Szepter, Orden und Kronen, trä einen Zauberstab in Händen. Richtet sich sein Stolzme auf die Vorstellung geistiger Vorzüge, dann durchschaut alle Geheimnisse der Natur, umfasst die Weisheit al Völker; dann hat er Entdeckungen gemacht, welche Menschengeschlecht auf die höchste Staffel der Vollko menheit führen; er ersindet das perpetuum mobile, die Q dratur des Zirkels, bebauet den Meeresgrund mit Stad in denen sich die Völker ansiedeln sollen, welche auf Erde keinen Platz mehr finden können; er schlägt Brüc über den Ozean, bereiset das Sonnensystem mit Wur

mitten, rust Todte ins Leben zurück, indem er ihnen in anderes Herz einsetzt; kurz seine Einsichten und Entdeclargen lassen alles weit hinter sich, was jemals Menschen dachten und fanden. Als religiös Wahnwitziger the a in mmittelbarer Gemeinschaft mit Gott, empfängt va im Offenbarungen, erhaben über das ganze Menschengudicit, an welches er als göttlicher Prophet abgesandt is, a demselben die Seeligkeit und den Frieden einer Imatie zu bringen. Hat dagegen religiöse Ehrfurcht mi Gemüth verdüstert, dann ist er der Inbegriff aller later, als oberster Teufel der ewige Widersacher Gottes, de Amfinis alles Verderbens der Menschen, verdammt zu welche alle Vorstellungen übersteigen. Die wahn-Liebende sieht ihr Ideal in himmlischer Verklärung, Thron der Welt, um an seiner Seite über alle men verherrlicht zu werden; der Geliebte fährt in Donand Blitz zu ihr herab, und umstrahlt sie mit seiner Grie. Dass dies alles in schwülstiger und überladener Sprache zum Vorschein kommt, ja dass der seurige, pathewebe Redestrom nicht alles herausbringen kann, wovon beschwellende Gemüth bewegt wird, sondern letzbra ich vergebens abquält, um dem gewaltsamen Drange deußerung zu genügen; alles das kann man leicht \* Masinnigen erfahren, welche auf der Höhe ihrer Monate lang vergebens sich abdie Wunder ihrer Herrlichkeit, oder ihre unerresiche Quaal, ihren unversöhnlichen Hass und Zorn zu denbaren. Mit einem Worte, der Wahnsinnige ist die Promificirte Leidenschaft, welche ihn bis in die letzten hen durchdringt, und sich seines ganzen geistigen und Mischen Lebens zu ihrer Darstellung bedient; dagegen nit Besonnenheit gepaart sich in die verborgene Tiefe Gemäths zurückzieht, und hinter den Kulissen unsichtla das Drama des Lebens lenkt.

Es ist wahr, diese Züge treten häufig nicht so grell dieberaschend hervor, denn es gebricht vielen die dazu

nöthige Regsamkeit der Phantasie, wo dann der Leidenschaft das Organ fehlt, ihren überschwenglichen Drang in bilderreicher Sprache zu verkündigen. Der Wahnsinn trägt dann nicht ein so auffallendes Gepräge, giebt sich weniger durch wirkliche Phantasmagorieen, als durch verkehrte Urtheile und Begriffe zu erkennen, ist daher nicht so ausschweifend in Aeusserungen und Handlungen, und scheint sich mehr der gewöhnlichen Temperatur des Lebens anzunähern. Umgekehrt aber, wenn die Phantasie mit vorzüglicher plastischer Kraft begabt ist, dann treten ihre Bilder in konkreter, leibhaftiger Gestalt in die Anschauung über, und bestärken dadurch den Wahnsinnigen, welchen man dann einen Visionär zu nennen pflegt, dergestalt in der Ueberzeugung von der Realität seiner Vorstellungen, dass er nur sehr schwer, und in vielen Fällen gar niemals darüber enttäuscht werden kann. Denn er sieht und hört ja nun deutlich die Gegenstände, auf welche seine Leidenschaft sich bezieht, und macht daher das Zeugniss der Sinne als unwiderlegbar gegen jede Argumentation geltend weil das Vorstellungsvermögen der meisten Menschen viel zu sinnlich, und in abstrakte Reflexionen zu wenig ein geübt ist, als dass sie nicht das vornehmste Kriterium de Wahrheit in der Anschauung finden sollten, zumal went dieselbe ihrem Interesse entspricht.

Eben wegen ihrer Ueberschwenglichkeit stehen die Interessen der Leidenschaft und des Wahns jedesmal im Widerspruch mit den objektiven Bedingungen des Lebens mit den wirklichen Verhältnissen, welche jeder Kraft nu einen beschränkten Wirkungskreis gestatten. Bliebe de Verstand stets dieser Wahrheit eingedenk; so könnte egentlich niemals eine Leidenschaft, vielweniger noch e Wahn entstehen, mithin ist Täuschung über jenen Widespruch eine nothwendige Wirkung der Leidenschaft a den Verstand. Folglich entrückt sie ihn aus dem Mittpunkte der Besonnenheit, von wo aus er sich und eumgebende Welt in objektiven und naturgemäßen Verhä

nisen erblicken sollte, in eine derselben entfremdete und uwiderlausende Anschauungsweise, so dass der seste Boden, auf welchem er im Denken und Handeln fußen sollte. un atweicht, und er in eine Lage geräth, wo er mit wine füheren Erfahrungen in Widerspruch und somit in Verkehtheiten gerathen muß. Erinnern wir uns, daß die Commtheit des Bewußstseins, nämlich der Inbegriff der Intellungen, welche der Mensch von sich und der umminden Welt hat, ein Erzeugniss seines Anschauungsverpigns ist, und als solches den subjektiven Charakter desmeles an sich trägt; so ergiebt sieh schon hieraus die objektive Mangelhaftigkeit jener Vorstellungen. Denn weder immere Sinn, noch der äußere fasst sein Objekt real, min nur im Widerschein auf; folglich modificiren sich Elder beider Sinne nach ihrer höchst veränderlichen infinglichkeit, woraus sich der allgemeine Satz ergiebt. sicht zwei Menschen in ihren objectiven Anschauunm von sich und der Welt übereinstimmen. Noch gröin it die Verschiedenheit der Art, wie der Verstand ina jeden den sinnlichen Stoff der Anschauung bearbeik je nachdem Phantasie oder Reflexion, empirischer Verdel oder abstrakte Vernumft, kombinirender Witz oder wiche Urtheilskraft bei ihm vorherrschen; je nachdem ter jenes Gemüthsinteresse die gesammte Verstandeskingkeit auf sich bezieht, und ihm dadurch die Rieking giebt. Indess ungeachtet dieser zahllosen Verschiedenheiten, wodurch jedes Individuum seine persönliche Eistabindichkeit erlangt, findet doch in sofern eine Ueberdistinung unter den Menschen statt, als sie nothwendig algemeine Grundsätze der Erfahrung, des Rechts und der Micht mit einander gemein haben müssen, widrigenfalls ie in sur keiner gegenseitigen Beziehung stehen könnten, undern sich mit jeder thätigen Aeuserung der Seele ab. stolsen wärden. Aber eben weil das Subjektive im Be-Wulstein vorwaltet, und die nothwendigen Bedingungen <sup>tine</sup>r objektiven Uebereinstimmung sich ihm gleichsam

aufdringen müssen, werden letztere nur allzuleicht von einem leidenschaftlichen Interesse völlig unterdrückt. Ic habe im ersten Theil (S. 389.) schon darauf hingedeute dass diese Unterdrückung der Besonnenheit oft das Wer eines Augenblicks ist, zum Beweise, dass keine Vorste lung dem Bewußtsein unauslöschlich eingegraben ist, un daher jede durch plötzliche Impulse aus demselben ve drängt werden könne. Indem der subjektive Charakte des Bewußtseins hierdurch in den stärksten Zügen e scheint, und somit klar ist, dass gar kein unmittelbares Bar zwischen ihm und den Objekten der Anschauung besteh sondern deren Bilder sogleich verwischt, und durch frem artige Vorstellungen verdrängt werden können; so erhel daraus, dass jeder bewegte Gemüthszustand das Bewus sein ganz seinem Interesse gemäß gestaltet, als wenn nie eine andere Form gehabt hätte, dass also alle früh ren Vorstellungen, da sie nur unter völliger Veränderu ihrer Gestalt und ihrer gegenseitigen Beziehung in d neue Verfassung des Bewußstseins eingehen können, a eine unendlich mannigfache Art bildsam sind, und jede gegebenen Verhältniss sich anschmiegen. Denn um in je neue Anschauungsweise, welche dem Menschen durch d Wechsel seiner Interessen aufgedrungen wird, seine früh ren Vorstellungen mit hinüber nehmen zu können, mi er ihren Sinn verändern. Es würde schon im gewöhnl chen Leben hieraus eine grenzenlose Verwirrung entste hen, wenn nicht das Gemüth bei aller Veränderlichke seiner Interessen dennoch eine gewisse Stetigkeit behau tete, welche durch ein bleibendes Grundverhältnis sein Triebe bedingt ist; dagegen wo ein solches in einem leid sinnigen, flatterhaften, von widersprechenden Leidensch ten zerrissenen Gemüthe fehlt, wirklich auch das Bewul sein niemals mit sich in Uebereinstimmung, sondern gleic sam in steter Selbstzerstörung begriffen ist, zumal we der Andrang lebhafter, ungestümer Vorstellungen der l sexion nicht Zeit lässt, sie in logischen Zusammenhang zu bringen.

Vorausgesetzt also, dass jede Leidenschaft eine ihrem, literesse angemessene Weltanschauung und Selbstbewußtsein bedingt; so folgt daraus nothwendig, dass sie sich in denselben zu behaupten strebt, weil sie sonst nicht das Bewastein ihrer Nichtigkeit unterdrücken, nicht das Widensteben des Verstandes besiegen, ihn nicht für die Relesion über die Mittel zur Erreichung ihrer Zwecke gewimen könnte. Zwar tritt ein solcher Widerstreit zwischen Verstand und Gemüth oft wirklich ein, der Mensch ist sich der Thorheit und Verwerslichkeit seiner Zwecke eatlich bewust; aber dann ist auch die eigentliche Kraft wines Willens gebrochen, welche nur aus der Uebereinsimmung zwischen Gedanken und That hervorgeht. list sich dann entweder willenlos, ja widerstrebend von ziner Leidenschaft fortreißen, oder letztere wird unterdrückt, wenn der Verstand den durch sie gefährdeten Interessen zu Hülfe kommen, und die innere Disciplin des Gemüths durch Besonnenheit wiederherstellen kann. Wenn aber der Mensch dem Zuge seiner Begierden nicht widerstehen kann, dann sucht er wenigstens dadurch wieder nit sich in Uebereinstimmung zu kommen, dass er sich bech Scheingründe, erschlichene Konsequenzen, durch gefiscatliche Verdrehung aller gesunden Erfahrungsbegriffe, durch Hinwegvernünfteln aller Forderungen der Pslicht und störender Interessen vollständig zu täuschen, und den Vorwurf der Thorheit, welchen er von andern zu befürehten hat, auf diese zurückzuwälzen strebt. Je höher also eine Leidenschaft steigt, um so tiefer begründet sie im Gemüth die Ueberzeugung ihrer Rechtmäßigkeit. Denn eben um ihr Interesse zum höchsten Preise auszubringen, muß sie es zum obersten Zweck, zur Einheit der persönlichen Weltansicht erheben, folglich jede abweichende Meinung mit Spott, Erbitterung, Verachtung anseinden. Wenn der Thor

auch einräumt, dass seine Maxime nicht allgemein gültig sein könne, weil sie alsdann den Untergang der gesellschaftlichen Ordnung nothwendig zur Folge haben müßte: so hält er sich doch für befugt, sie zur Richtschnur seiner Handlungen zu machen; ja er legt ihr einen um ø größeren Werth bei, je mehr er sie als ein persönliche Privilegium geltend machen kann. Denn darin liegt das Unnatürliche und absolut Unsittliche der Leidenschaften, dass ihnen nicht der Genuss wirklicher Vortheile, sondern nur die Vorstellung, durch ihren ausschließlichen Besitz als Wesen höherer Art alle andern zu überragen, Befriedigung gewährt. Nehmen wir, welche Leidenschaft wir wollen, so können wir uns leicht überzeugen, dass sie ein volles Maass des innern Widerspruchs und der Verkehrtheit in sich enthält, und nur in sofern Sinne und Verstand schärft und steigert, als dies zur Erreichung ihrer Zwecke nothwendig ist. Eben weil der Leidenschaftliche die Nothwendigkeit fühlt, sich über seine, den Interessen anderer widerstrebenden Zwecke zu rechtfertigen, um sie nicht selbst als verwerslich anerkennen zu müssen, wird er nothwendig streitsüchtig, halsstarrig, sophistisch, trotzig, ungestüm, lauernd; er muss Radotage sür Vernunstschlüsse, leere Machtsprüche für Erfahrungssätze, Spitzfindigkeit und Wortklauberei für Scharfsinn ausgeben, kurz er muß alles verdrehen und auf den Kopf stellen, damit er um jeden Preis Recht behalte. Um Wahrheit ist es ihm natürlich nicht zu thun, daher trägt er kein Bedenken zu ligen, oder auch, wenn sein Kopf stecken bleibt, mit der Faust zu argumentiren, und im Nothfall das Aergste zu wagen, damit er sich kein Dementi gebe. Je mehr er mit seinen Trugschlüssen der Logik Gewalt anthut, um so mehr muß er den Nachdruck seiner Vorstellungen aus dem Antriebe der Leidenschaft entnehmen; ja er steigert letztere um so höher, je mehr er sich beim Streit mit anderen erhitzt, und in ihrem Widerstande eine Herausforderung sieht, um so fester bei seinem kund gegebenen Willen zu verharren.

Mer die für den Irrenarzt so wichtige Erfahrung, daß lebendungsgründe, weit entfernt, die Leidenschaft zur Mehrebigkeit zu bewegen, sie nur noch mehr bestärken.

Suz eben so verhält es sich mit dem Wahnsinnigen, widen, von der Richtigkeit seiner Lebensansicht überund ich darüber so sehr entrüstet, dass man durch seine Votteg in eine Irrenheilanstalt das Verwerfungsurtheil in ausspricht. Deshalb ist er auf seine Angehörigen stillert, welche in eine solche Maassregel willigen imia; auf die öffentliche Behörde, welche sie, als eine me Meinung nach schreiende Ungerechtigkeit gestattete, bewiderte; auf den Arzt; der sie ausführt. Mit dem bint der Selbsterhaltung kämpft er dagegen an, weil did dergestalt mit seiner Leidenschaft identificirt hat, in Angriff auf diese die tiefste Wurzel, die innerste seines Lebens verletzt. Von ihm unter solchen <sup>[astinden</sup> Vertrauen verlangen, hieße ihm Hohn sprechen, man gewinnt es in der Regel erst dann, wenn er anich über seine Irrthümer zu enttäuschen. Aber eben & Anstrengung seiner gesammten Geistes- und Gemüthstitle, um sein Interesse zu vertheidigen, zeigt deutlich, we er mit ganzer Seele bei seinem Wahn betheiligt, dass ihm also nicht aufgedrungen, sondern aus dem tiefsta Grunde des Gemüths hervorgewachsen ist; ja die Entides Kranken, sein Bemühen, durch Intriguen aller At sich einen Ausweg zu verschaffen, verräth, daß er Bewusstsein, überall in diesem Anstoss seiner Interes-🗖 gegen die ihnen gezogenen Schranken den kürzeren zu when, nicht ertragen kann. Alle diese Erscheinungen ind dem Wahne ursprünglich fremd, nämlich nicht in sei-Er unmittelbaren Entstehung begründet; sie werden erst urch den von außen erfahrenen Widerspruch erzeugt, ad es erklärt sich hieraus, warum der Wahn oft wähend der ersten Zeit im Irrenhause an Heftigkeit zunimmt, bis sich der Sturm an den unbezwinglichen Hindernissen bricht, und einer ruhigern Besinnung Platz macht. Wahnsinnige verhehlen oft überaus geschickt ihre irrigen Votsellungen, und erheucheln eine, ihrer wahren Gesinnungeradezu entgegengesetzte, um dahinter Plane zur Fluci zur Rache zu verbergen, oder durch Täuschung des Arzt ihre Entlassung zu bewirken, gerade wie es Leidenschaliche machen, wenn sie ihren Zweck nur auf Umwegen ereichen können. Beide besitzen also hinreichende Reflexio um den Widerspruch ihrer Weltansicht mit den allgeme geltenden Begriffen einzusehen, und sich in allen Aeufrungen vollständig zu bewachen und zu beherrschen.

Indess alle diese Analogieen zwischen Leidenscha und Wahnsinn sind nur im Allgemeinen gehalten, u würden immer noch Zweifel an ihrer wesentlichen Ueb einstimmung übrig lassen, wenn wir sie nicht bis in d einzelnen Erscheinungsreihen verfolgen könnten, wie di in der Formenlehre geschehen soll. Fände kein unmitt barer Uebergang aus den einzelnen Leidenschaften in d ihnen entsprechenden Arten des Wahnsinns statt, dere stalt dass das Motiv oder Interesse jener in diese sich so setzt, und somit eine lange Reihe von Jahren inmitt aller Verstandesverwirrung sich behauptet, sondern folg etwa der Liebeswahn auf die Ehrsucht, oder die Dän nomanie auf die Habsucht; so würde unsre Darstellung Nichts zerfallen. Also das unveränderte und vorherrschei gebliebene Interesse muss der Faden sein, an welchem d Forschung den Uebergang der Leidenschaft in Wahnsin verfolgt, und somit herausbringt, dass die Seelenthätigke ihrer ursprünglichen Richtung getreu geblieben ist. De halb musste die bisherige psychologische Deutung des Wah sinns höchst unbefriedigend ausfallen, weil sie jenen alle sicher leitenden Faden sich entschlüpfen ließ. Fassen v daher jedes leidenschaftliche Interesse in seiner Besond heit auf; so erhellt, dass es überall seinem Wesen ns sich gleich bleibt, wenn es auch unter den verschied artigsten Vorstellungen ins Bewußtsein tritt, und sich den widerstreitendsten Handlungen zu verwirklichen stre Wie mendlich mannigfach z. B. das religiöse Interesse sich gestalte, erhellt schon aus den zahllosen Sekten des christlichen Glaubensbekenntnisses. Rechnen wir dazu noch alle Arten der mosaischen, mohamedanischen und heidnischen Gottesverehrung, deren Dogmen sich nach den verschieden Sitten, Kulturgraden und gesellschaftlichen Verbilinien aller Völker und Zeiten umgestalten; erwägen wir endlich, dass alle übrigen Interessen sich mit dem rekeisen identificiren, und dessen Gepräge dadurch bis zum Lakeantlichen entstellen; ja dass jeder Mensch seine Individmlität in dasselbe hineinträgt: so eröffnet sich uns eine welche aus der mannigichen Entwickelung eines einzigen Grundtriebes hervorghen, und ungeachtet ihres unendlichen Widerstreits denmed in ihm ihren Zusammenhang, ihren gemeinsamen Schlüssel der Erklärung haben. Das Gleiche lässt sich natirlich auf jeden andern Trieb anwenden, und wenn eireseits dadurch die psychologische Deutung sehr schwankend, ja unbefriedigend zu werden scheint, daß sie eine ist mübersehbare Menge von Erscheinungen zusammenwasen genöthigt ist; so erhellt andrerseits, dass die Forschung, um dies Chaos zu lichten, die Grundzüge oder weentlichen Bedingungen der Gemüthsthätigkeit herausstellen müsse, ohne deren Erkenntnis eigentlich nichts vertanden werden kann. Denn was wäre die Geschichte, wenn sie eine bloße Sammlung von Erzählungen gäbe, die in ihrer Vereinzelung keinen Sinn haben, wenn sie nicht das verschlungene Gewebe in seine Elemente auflösen konnte, um zu zeigen, welche Motive der Entwickelung des Menschengeschlechts zum Grunde liegen, wie durch sie seine Schicksale in Zusammenhang gebracht werden, wie sie also gleichsam die organischen Systeme seines großen Ganzen sind, dessen Leben durch ihre Entfaltung bedingt wurde? Die Gemüthstriebe sind daher gleichsam die Hauptstämme der Nerven, welche das ganze Menschengeschlecht in Bewegung setzen, von denen jede Regung, jede Gestaltung ausgeht, auf die wir also bei jeder Be trachtung zurückkommen müssen, wenn wir diese an ei nen allgemeinen Zusammenhang anknüpfen wollen.

Wenn cs auf diese Weise klar geworden ist, daß die Gemüthsinteressen die Elemente aller psychologischen Forschung sind, und wenn wir uns geübt haben, diese Elemente in ihren zahllosen Verhältnissen zu einander und zum Verstande zu verfolgen, um jeden Seelenzustand da nach analysiren zu können; so wird es uns auch nich schwer fallen, durch sie die einzelnen Leidenschaften, mit die entsprechenden Formen des Wahnsinns in ihrer we sentlichen Einheit und Uebereinstimmung darzustellen. In dem wir also dies psychologische Moment eines konkre ten Falls von Wahnsinn aufgefunden haben, welches ge wöhnlich nicht schwer fällt, weil der Kranke es meisten theils mit Worten und Handlungen ausspricht; so muß sich zeigen lassen, dass das in diesem Motiv enthaltene In teresse schon vorher als Leidenschaft die Seele beherrschte und daher so weit ins frühere Leben zurück verfolgt wer den kann, bis wir an den Ursprung der Leidenschaft ge langen. Verräth der Kranke z. B. seinen Ehrgeiz durch hochmüthige Vorstellungen, durch thätige Aeusserungen seiner Selbstüberschätzung und der damit gepaarten Gering schätzung anderer; so ist es nun die Aufgabe des Arztes das frühere Leben desselben nach allen Richtungen zu durchforschen, bis sich die Wurzel seines Ehrgeizes finden läset, sei es, dass in ihm der Ehrtrieb ursprünglich vorwaltete, oder durch äußere Anregung vorzugsweise ge weckt wurde. Somit ist der Gesichtspunkt gegeben, von welchem aus sich alle früheren Zustände und Schicksale de Kranken in einen sich gegenseitig erklärenden Zusammen hang bringen lassen, und es verstanden werden kann, wi das überwiegende Interesse um so tiefer in der Seele wu zelte, und mit allen übrigen Regungen verschmolz, je meh Nahrung es in äußeren Verhältnissen fand, oder im Kampf mit Hindernissen sich noch mehr befestigte: Dann entwik

iel sich vor den Augen eine deutliche Genesis des Gemithleidens, welches folgerecht und stetig sich immer tieir begrindete und weiter verbreitete, bis es alle Seelenngagen sich unterordnete. Hat der Arzt auf diese Weise in lick von Fällen befriedigend gedeutet, seinen Blick Ekisen Zeichen der versteckten Leidenschaften gewith thre Intentionen aus allen scheinbaren Widersprüde leransgefunden, und den unmittelbaren Zusammenhang addigen Fortgang der auf einander folgenden Seelenatisde erkannt; so gelangt er ohne Sprung über irgend me Kluft, ohne Voraussetzung irgend einer Nebenbedinmnittelbar aus dem Gebiet der Leidenschaften in des Wahnsinns. Auf diese Uebung kommt es hauptsichlich an, um den abstrakten Satz der Identität ihrer lackeinungsreihen in der objektiven und naturgemäßen beleutung und in anschaulicher Evidenz zu begreifen.

Wenn überhaupt alle Naturforschung darauf ausgeht, ale aus einem gemeinsamen Grunde stammenden Erscheiingreihen in ihrer Vollständigkeit und in ihrer Entwikidag aus einander nach bestimmten Gesetzen aufzufasn, and nach dieser Methode alle Erkenntnisse in eine withiv richtige, nicht künstlich ihnen angedichtete Ordn stellen; wenn alles dies insbesondere vom Leben sen Einheit unter seinen verschiedenen Zuständen wach die gemeinsamen Gesetze seiner dem Anschein ach sehr von einander abweichenden Erscheinungen mittelt werden kann; endlich wenn das tiefe Eingreiin der Seelenthätigkeit in die organischen Vorgänge nur a den ihnen gemeinsamen Zügen zu erweisen ist, deren Abstammung aus dem psychologischen Typus der Geistesmd Gemüthszustände sich nicht bestreiten lässt: so folgt tarans wohl, dass die bisher gegebene Pathogenie des Wahnsinns sich auf dem allein zum Ziele führenden Pfade der objektiven Naturforschung befindet. Zur Vervollständigung derselben würde noch die Nachweisung erforderlich sein, de die mit dem Wahnsinn wesentlich zusammenhangenden körperlichen Krankheitserscheinungen (denn von der zufälligen Krankheiten, denen der Wahnsinnige eben a wie der Geistesgesunde unterworfen ist, kann hier natür lich nicht die Rede sein) sich folgerecht aus den Wirkmgen der Leidenschaften erklären lassen. Indess findet die ser Gegenstand seine natürliche Stellung in der Formenlehm auf welche ich daher zur Vermeidung von Wiederholungen mich beziehe.

Der zweite Theil der hier zu lösenden Aufgabe hat die Aufstellung des wesentlichen Unterschiedes zwischer Leidenschaft und Wahnsinn zum Gegenstande, dem wir eine um so sorgfältigere Aufmerksamkeit widmen müssen ie mehr man der schon früher ausgesprochenen Analogie beider Seelenzustände den Vorwurf machte, dass sie zu einer heillosen Verwechselung der praktischen Begriffe und endlich dahin führe, die ganze Erde für ein Narrenhaus au erklären, wie dies schon Boileau und Voltaire in dem Erguss ihrer satyrischen Laune gethan haben. Hierdurch zerfalle jede einer solchen Ansicht sich annähernde Meinung als offenbare Ungereimtheit in sich selbst, und schiebe die Frage weiter hinaus, anstatt sie zu lösen. Es komme hier nicht auf die entfernten Analogieen, sondern darauf an, bestimmte Unterscheidungsmerkmale für beide Seelenzustände in praktischen Begriffen präcis aufzufassen, um nach ihnen entscheiden zu können, ob ein Individuum als wirklich geisteskrank unter Vormundschaft gestellt, von der Verantwortlichkeit für seine Handlungen vor den positiven Gesetzen freigesprochen und der Heilpslege in einer Irrenanstalt unterworfen werden müsse; oder ob wenn auch mit Leidenschaften und Thorheiten aller Art behaftet, auf das Recht der Selbstbestimmung oder der bürgerlichen Freiheit Anspruch machen könne, und daher wor dem Gesetze für seine Handlungen zurechnungsfähig sei. Dies sei der Hauptpunkt aller psychiatrischen Forschung, dessen Nichtbeachtung eine grenzenlose Verwirrung in der Rechtspflege, Polizei und medizinischen Praxis

ur Folge haben müsse. — Keinesweges bin ich gesonnen, die Richtigkeit und hohe Bedeutung der letzten Sätze zu betreiten; sie sind an sich so einleuchtend, daß sie nicht einmal einer weiteren Erläuterung bedürfen. Ja ich beteme selbst, daß die im Allgemeinen richtige Desinition, welche Maass von den Seelenkrankheiten giebt\*), uns bir sicht einmal aus der Verlegenheit helsen würde, da is die eigentliche Bezeichnung des Wahnsinns zum Untschiede von den Leidenschaften nicht enthält.

Le ist schon mehrmals bemerkt worden, dass die Leidenschaft als solche sich nothwendig mit inserer Besonnenheit paart, ohne welche sie ihren Zweck nicht erreichen kann, dagegen letztere dem Wahnsinn geradezu fehlt, und dadurch minen charakteristischen Unterschied von jener wesentlich begründet. Mit dieser Bestimmung haben wir in abstracto ein sicheres Kennzeichen gewonnen, aus welchem sich alle Folgerungen ableiten lassen, um die es us zur Abfertigung der so eben gemachten Ausstellungen u than sein muss. Denn es begreift sich leicht, dass der Insch, so lange er sich bei der stärksten Leidenschaft & insere Besonnenheit bewahrt, noch ein Bürger der witichen Welt bleibt, deren Verhältnisse der Verstand in hireichenden Umfange folgerecht zu ergreifen vermag. sie mit seinem herrschenden Interesse in Uebereinsimmung zu bringen. Wir haben freilich im Vorhergeberden die Irrthümer und Widersprüche bezeichnet, welche in dem Maasse stärker hervortreten, je mehr die Leidenschaft den Verstand blendet, um hierin den Ursprung des dem Wahnsinn zum Grunde liegenden pathogenetischen Prozesses, die denselben konstituirenden psychologischen



Verhältnisse im ersten Keim nachzuweisen; jedoch sind jene Abweichungen des Verstandes von der richtigen Bahn noch nicht beträchtlich genug, um den Menschen aus seiner Stellung zur Gesellschaft und zur Natur gänzlich zu verdrängen. Er kennt noch die wesentlichen Bedingungen beider hinreichend, um dadurch sein Verhältniss zu ihnes bestimmen zu können; er übersieht Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft im Zusammenhange, und unterwirst im Bewusstsein desselben seinen Plan; er weiss es, dass er noch auf dem Boden der Wirklichkeit fusst, und daher auf demselben zur Erreichung seiner Zwecke fortschreiten kann. Deshalb ist auch eine, wenn gleich nur einseitige Entwickelung seiner strebenden Thätigkeit möglich, weil er bei Fortsetzung derselben Gewinn und Verlust berechnet, und danach seine Vorsätze modificirt; ja wenn seine Entwürfe scheitern, so kann er, reicher an Erfahrung geworden, sie mit größerer Klugheit erneuern, oder es über sich gewinnen, ihnen für immer zu entsagen, weil er zuletzt gegen ein vergeblich angestrebtes Interesse gleichgültig wird, wenn er es nicht mit zu großer Inbrunst umfaste. Seine Bethörung bezieht sich daher meistentheils nur auf die innere, durch die praktische Vernunft gebotenen sittlichen Gesetze, deren er freilich eingedenk sein sollte, um nicht einem einzelnen Interesse alle übrigen aufzuopfern; nicht aber auf die durch den empirischen Verstand zu ergreifenden äußeren Weltverhältnisse, welche sich ihm im täglichen Verkehr allzu nachdrücklich in Erinnerung bringen, als dass er sie aus dem Bewusstsein fallen lassen könnte. Selbst wenn er gegen diese in dem Ungestüm seiner Leidenschaften verstößt, kann er den ursachlichen Zusammenhang seiner Handlungen mit ihren nothwendigen Folgen sehr gut einsehen, also durch Schaden klüger werden. Er kennt daher die positiven Gesetze, die durch sie gegen ihre Uebertreter verhängten Strafen; und wenn er sich dennoch der Gefahr derselben aussetzt, so geschieht es mit deutlichem Bewußtsein, weshalb er anch

sch seine Handlungen so einsurichten sucht, dass er ihnen sight. Wenn auch im Augenblick einer frevelhaften bet die Besinnung durch den Kampf der streitenden Inmens mierdrückt wird, so gereicht dies doch nicht zur landsligung, weil der vorhergehende Entschluß eine billige Ueberlegung nothig machte, welche ohne äußere lemakit nicht gedacht werden kann. Selbst ein ohne Reflexion verübtes Verbrechen hebt die beingsfihigkeit nicht auf, weil der Mensch in so widerch das positive Gesetz zur Disciplin seines Gewith restanden ist, dass er durch sie frevelhaften Antion Einkalt thum kann, und daher im Unterlassungsthe tach die Strafe zur Abschreckung anderer gewitzigt wie mus. Denn eine Aushebung dieser strengen Forirms wirde eine unmittelbare Zerstörung der gesellschaftide Ordnung zur Folge haben, weil, wenn jemand sich ik Unüberwindlichkeit seiner leidenschaftlichen Anbie entschuldigen könnte, hierin für alle das Zugeständiegen würde, jeden Zügel der Willkühr abwersen zu in - Ich mache nicht auf eine vollständige Entwikdeser Begriffe Anspruch, weil sie die Prinzipien is lechts zum Grunde legen, und somit zu einem Um-🕶 ach ausdehnen müßte, der mit den Grenzen dieser bilig unvereinbar sein würde.

Mangel an äußerer Besonnenheit, als das dem Mangel an äußerer Besonnenheit, als das dem Mangel an äußerer Besonnenheit, als das dem Mangel anzukommende Merkmal, entrückt dagegen den Mangel ganz aus dem Bereich der Wirklichkeit in eine Verfassung, mide jede fortschreitende Thätigkeit des Geistes gerammöglich macht. Denn letztere ist im Wahnsinn Mosen dialektischen Schein berechnet, und so vollänig durch inneren Widerstreit zersetzt, daß der Wahnsige, wenn er sich bis zur völligen Selbsttäuschung hinsperhandt hat, wie festgebannt dasteht, und deshalb leure Spiel seiner Illusionen beharrt. Wie sehr er ich sich bestreben mag, seine Traumgebilde zu objektivischschl, II

Digitized by Google

ren, um sie mit leidenschaftlicher Begierde zu ergreifen so zerfließen sie doch wie Nebel in seinen Händen, ebe weil er sie nicht durch Vergleichung mit den realen Wel verhältnissen berichtigen, und ihnen nicht durch folgerecht Reflexion eine innere Konsistenz geben kann. Bei der Ueber schwenzlichkeit seiner Wahngebilde fehlt ihm jeder Mass stab, nach welchem er mit ihnen seine Handlunges i Uebereinstimmung bringen, die Mittel zur Erreichung se ner Zwecke abwägen sollte; ja weil die Phantasie sein Leidenschaft in ein leeres Drängen und Schnen außese und der Verstand nicht den Willen mehr seiner Discipli unterwerfen kann, ist das Bewußtsein so ganz in eine passiven Anschauen der Wahngebilde verloren, daß schon dadurch Befriedigung zu erlangen glaubt, und gi nicht ihres unausgleichbaren Widerspruchs mit der Wirl lichkeit inne werden kann. Die Leidenschaft verschmäl dagegen jede leere Gaukelei der Phantasie, und dringt at Realisirung ihrer Zwecke, um sich ein Genüge su leiste Jene stete Selbsttäuschung des Wahnsinnigen, welche chen weil er seine unerreichbaren Zwecke erfüllt zu habe glaubt, deshalb keinen Antrieb zur Thätigkeit fühlt, i vornämlich die Quelle seiner großen Verworrenheit, we er nicht einsieht, dass seine leere Träumerei den Stacht der ungestillten Begierde noch mehr schärfen muß. Sei Gedächtnis könnte ihm freilich oft noch die Zustände de vergangenen Lebens zurückrufen, seine Anfmerksakei sum Theil wenigstens die Verhältnisse der Gegenwart auf fassen, und beide in ihm Verstellungsreihen bilden, denen seine Reflexion sich aufklären und in die Zukun hinausreichen könnte; aber alle objektiven Vorstellunge welche keine Beziehung auf sein Interesse haben, sind ihr gleichgültig, und bleiben daher unbeachtet, während di jenigen, welche mit seinem Wahn in Widerspruch trete von ihm verleugnet und zurückgestoßen werden. So i sein Selbstbewußtsein in den wesentlichsten Beziehunge umnebelt, der Zusammenhang desselben mit den frühert Intinden anterbrochen, er selbst also ein Fremder in seime eigenen Leben geworden, welcher, gleich wie ein pitalich Erblindeter in der gewohnten Behausung sich micht zurecht zu finden weiß, von seinen früheren Erfahraga keinen Gebrauch machen kann, und so unbeholfen wiegen sich benimmt, als wenn er eben erst in die We gtreten ware. Denn wirklich ist er ja in eine imit Welt verschlagen, deren Verkältnisse, wie deut-He sie auch sich zu machen sucht, vor seinem Auge in meder fließen, weil eie als ein veränderliches Spiel der Amtrie nicht gleich den konkreten und stetigen Anschaumrom Verstande in bleibender Gestalt fixirt und auf in komistente Bedeutung gebracht werden können. Zwar Most das Motiv der Leidenschaft jenen Gaukeleien der futuie einen allgemeinen Ausdruck zu geben, indem 1 L der hochmitthige Narr sich für einen König, der minchelische Hypochondrist sich für eine Leiche hält. s gelingt dann dem Verstande nicht selten, diesen m einer folgerechten Verbindung entsprechender Vertellungen auszuspinnen, also sich methodisch in eine wittere Welt hineinzudenken; aber weil letztere teten Widerspruch mit der Wirklichkeit nicht auskann, so ist er genöthigt, sein Geschäft immer warm wieder anzufangen. Daher kommt der Wahnmit allem Sinnen und Grübeln nicht weiter, täg-🖦 🖦 er den Streit mit der verhaßten Wirklichkeit men, der zu keinem weiteren Ergebniss führt, als dass halsstarriger in seinen Behauptungen, einseitiger in Ansichten wird, da er von keiner aus Gründen gewipsten Einsicht zu weiterer Entwickelung seiner Bekenimen, durch keine neue Erfahrung den Kreis Denkens erweitern kann. Je unfähiger er wird, ojektiven Weltverhältnisse zu begreisen, um so wetann er durch die Forderungen derselben bestimmt rden. Für ihn giebt es im Bereich seiner Täuschungen hae Naturnothwendigkeit, keine bindende Kraft des positiven Gesetzes mehr; alle darauf sich beziehenden Ve stellungen sind durch den Wahn zurückgedrängt worde welchen sie nicht hätten aufkommen lassen, wenn sie de Bewußstein tief eingeprägt geblieben wären \*). Drie sich ihm ja eine der äußeren Besonnenheit angehörige R flexion auf; so rubt seine Leidenschaft nicht eher, als h sie dieselbe ausgestoßen hat. Wie sollte z. B. die eit Närrin, welche sich aus einer Dienstmagd in eine Pri sessin metamorphosirt hat, ihrer wirklichen Verhältnis eingedenk bleiben können, da das Bewussteein derselbe ihr die hestig begehrte Täuschung entreißen würde? W im Fanatismus sich anschiekt, einen Mord zu begehe kann nicht durch die Vorstellung der Strafgesetze dave surückgehalten werden, weil er als Göttgesandter von i nen eximint zu sein glaubt. - Die Bedingungen, ve denen dieser Unterschied der Leidenschaften vom Wahr sinn abhangt, können erst in der Actiologie entwicke werden.

Wenn indess auch dieser, durch die Gegenwart oden Mangel der äuseren Besonnenheit scharf genug beseichnete Gegenbatz zwischen Leidenschaft und Wahnen in der Theorie vollkommen zur Erklärung ihrer unmitte baren Wirkungen und zur Bestimmung der durch die nothwendig gemachten Maasregeln ausreicht; und wes daher das Urtheil über Individuen, bei denen sich der en oder andere jener Seelenzustände nach seinem vollstädigen Charakter susspricht, durchaus keinen Schwierigkeite unterliegen kann: so häufen sich dagegen letztere um semehr in den Fällen, welche auf den zahllosen, oft fas

<sup>\*)</sup> Neumann erwähnt, dass Haller sich eingsbildet babs
seine Füsse seien in Glas verwandelt worden. Die Wahle
dieser Angabe vorausgesetzt, kann es wohl kein auffallender
Beispiel von der Gewalt des den Verstand umnebelnden Wahl
geben, als wenn der größte Anatom seines Jahrhunderts sein
ganze Naturanschauung verleuguen musste, um sich einer so hij
lichen Tänschung gesungen zu geben.

mmtencheidberen Uebergangsetufen zwischen Leidenschaft ad Wahnsinn begriffen, unter der Bezeichnung zweifelinter Genüthszustände von jeher einen Streit unter den harsten erregten, und dem Auschein nach für alle kommeden Zeiten dazu Veranlassung geben werden. Gerade historia wird aber unsre bisherige Darstellung noch mehr gereddetigt, denn da der Scharfsinn so vieler erfahrenen Aeste keine schneidende Grenzlinie zwischen den genannin latinden aufzusinden wuiste; so erhellt daraus wenigindirekt, dass es überhaupt keine solche giebt, und a Bedürfnis derselben für den praktischen Gebrauch ince nur durch erkünstelte Nothhülfe wird entsprochen weden können. Erinnern wir uns doch nur, dass die Nawaichts nach unsern Systemen und Kategorieen fragt, wait unser diskursiver Verstand sich die Theile eines Gues deutlich zu machen sucht, da alle ihr Wirken nur is stetigen Uebergängen verschmolsen ist, welche jener gwalten in Gegensätze von a und non a auseinander wit. Unsere Aufgabe ist es aber gerade, jene in sich menchängenden Naturwirkungen in ihrem stetigen latgage, also den unmittelharen Uebergang der Leidenin Wahnsinn zu betrachten, und dadurch die Ueber-Te zu gewinnen, daß der Gesetzgebung noch große him nothig sind, um sie in innigeren Einklang mit de dektiven Naturbetrachtung zu bringen, weil letztere tid nie in willkührliche Setzungen einklemmen, nie ohne mentliche Beeinträchtigung wichtiger Interessen der erich aufopfern lässt. Die eigentliche Entscheidung Streitpunkts, nämlich die genauere Bestimmung der semilinien zwischen den genannten Scelenzuständen, gein die Medicina forensis; wir müssen uns hier auf Bemerkungen einschränken, aus denen sich einige h den psychiatrischen Zweck wichtige Folgerungen abbites lassen. .... 3

Ver allem müssen wir une daran erinnern, daß der Begriff in inseren Besonnenheit zu allen Zeiten und unter allen Völkern anders aufgefasst worden, und daher so schw kend ist, daß hier gewisse Seelenzustände als krankh gelten, welche dort für naturgemäß, ja für Veredlung menschlichen Daseins erklärt werden. Ja die herrsch den Meinungen liegen so sehr im Argen, dass sie nicht mal durch eine wissenschaftliche Bestimmung der äuße Besonnenheit aufgeklärt werden kömmen. Unter letzte müssen wir nämlich die Fähigkeit des Menschen ver hen, den Zusammenhang awischen Ursache und Wirku zwischen seinen Handlungen und ihren nothwendigen pi sischen und moralischen Folgen aufzufassen, und sich durch im thätigen Leben zu bestimmen. Aber ebeu h durch wird eine praktische Welt- und Menschenkennt vorausgesetzt, welche den meisten zu einem großen Il mangelt, ja welche sich zu erwerben sie durch ihre g# Lebensstellung verhindert werden. Wie wenige verme die physischen und moralischen Verhältnisse in derjesie objektiven Deutlichkeit und Vollständigkeit zu überseh um sich über die Möglichkeit ihrer Zwecke und über Tauglichkeit der zur Erreichung derselben erforderlie Mittel hinreichend ins Klare zu setsen! De nun die I gereimtheit der Zwecke und Mittel oder ihre Unmgen senheit zu den objektiven Verhältnissen der physischen moralischen Welt, mit dem Grade der Leidenschaften nehmen muss, in sofern ihr wachsendes Bestreben ns unendlicher Entwickelung ihre Zwecke immer und cher, und die Mittel zu deren Erreichung immer wet widriger macht; so muss ihre Ausbreitung über ein gant Volk eine an Wahnsim streifende Verwirrung der Begri erzeugen, welche jede objektive Besonnenheit unmögli macht.

Der falsche Liberalismus z. B. kämpft fär eine schrikenlese Willkühr, um den unersättlichen Begierden von Befriedigung gewähren zu können; er muß daher nowendig alle Pflichtbegriffe zerstören, jede Mahnung selbstbeherrschung verhöhnen, die heiligsten Verhältnis

regiften, alle von der Natur geschlungenen Bande auflösen, ste ersete Forschung verspotten. Aber indem der Anhänge dieser neuen Lehre sich mit Schlauheit und Frechheit aristet, um jedes Hinderniss hinwegzuräumen, und den behe der Lust mit vollen Zügen leeren zu können, wie wrechnet er sich. Er will frei sein, und ist ein Sim iller Leidenschaften; er brüstet sich mit Aufkläng nd ist in den kläglichsten Irrthümern befangen; er mich Ruhm, und indem er die Ehre anderer antastet, at a sie zur Gegenwehr, so dass sie ihm jede Verleummichlich zurückerstatten; er rühmt sich der Verfei. seines Geschmacks, seiner Sitten, seines esprits, whillt sich nur ein Grab voll sittlicher Verwesung it theatralischen Dekorationen; die Dichtung soll ihm Stringen leihen, um ihn über den Boden der Gemeinki me eine höhere Stufe der Weltanschauung und des Mubewastseins zu heben, und sie verwandelt sich in in Dimon, der ihn hohnlachend in den Abgrund stürzt; Liebe soll in stets erneuerter Gestalt ihm einen unerminfichen Lebensquell eröffnen, aber nachdem er aus ihr Eteschheit und Treue verbannt hat, wirst er sich Buhin die Arme, welche ihn bald physisch und moa Grunde richten; die Religion ist ihm hinderlich, verabschiedet er mit ihr jeden Gedanken, durch der Mensch zum Bewußtsein seiner göttlichen mung, seiner im Streben nach Vernunftswecken ge-Pidelen Würde gelangen soll. So beschließt er seine wenn sie nicht mit Wahnwitz oder Selbstmord enth mit einem Gefühle, welches die Selbstverachtung nur at Kihe unter dem Betruge des aufgeblähten Dünkels renteckt, und sieh über das Bewusstsein eigener Nichtigbeit nur mit der Vorstellung der allgemeinen Verderbtheit <sup>ad Verichtlichkeit</sup> des Menschengeschlechts zu trösten TOTAL

Alles dies spricht sich in den aus Koth, Gift und Blut wungten, von Raserei und Verzweiflung erfüllten Schriften einer entarteten Litteratur in so schreienden Misstönen au dass den Deutschen die heilige Pslicht obliegt, die Gren zen ihres Vaterlandes zu bewachen, um jene moralisch Pest, der gegenüber die orientalische und die Cholera al geringfügige Uebel erscheinen, von demselben abzuwehrer Ist dies etwa nicht auch Wahnsinn, nämlich ein gänzli cher Mangel an Besonnenheit über die objektiven Lebens verhältnisse? Sollte jemand diese Worte für eine para doxe Uebertreibung halten, so würde ich an ihn die Frag richten, ob etwa die Schriftsteller des Mittelalters, welch sich unter das Joeh des Dämonenglaubens beugten, un die Naturordnung dem Teufel überantworteten, nicht and überzeugt gewesen sind, dass damit eine richtige Lebem erkenntnis ausgesprochen sei? Eben so wenig Mähe e uns jetzt kostet, die ganze Dämonenlehre, den Hexenpro zeß, und alle Beweise, worauf sie gestützt waren, für ein offenbare und folgerechte Verrücktheit zu erklären, welch uns deutlich macht, dass die herrschenden Leidenschafte allemal mit dem Wahnsinn Hand in Hand gehen; eben s wenig wird den besseren Geschlechtern künftiger Jahrhun derte der Beweis schwer fallen, dass die in allen Nerven und Adern der jetzigen Weltstürmer tobende Emporung gegen Religion und Sittlichkeit eine handgreifliche Verstandeszerrüttung beurkundet, welche allemal eingetreten ist, wenn ein gesellschaftlicher Zustand den Keim des Verderbens in sich hegt und pflegt, und alle Heilmittel der Vernunft, wie ein Aberwitziger die Arznei zurückstöst. Denn alles, was den Wahnsinn charakterisirt, erschlichene Grundsätze, erzwungene Konsequenzen voll Verdrehtheit und Widerspruch, Verhöhnung aller Erfahrung, Haschen nach jeder Täuschung, Unfähigkeit, das Natürliche und Richtige einzusehen, aufgeblähter Dünkel, welcher den herausgeputzten Irrthum triumphirend zur Schau trägt, mit einem Worte, ein unverhohlenes Streben, alle Ordnung und Zusammenhang der Verhältnisse zu zerstören; alles dies tritt in jener Litteratur unter den grellsten Zägen

al. Nur den wesentlichen Unterschied weiß ich aufsuinten, das der Wahnsinnige sich von der Welt absonint, für sich auf eigene Rechnung ein Narr ist, und es
stichtig mit seiner Verblendung meint; dagegen der Litint un jeden Preis sich in der Welt emporbringen will,
ter berschenden Zügellosigkeit schmeichelt, seine bessemateungen absichtlich erstickt, um sich ungehindert in
im fivele Virtuosität einäben zu können, im Grunde aber
tei den Betrug seines Gaukelspiels kennt, und Weltklugist geang besitzt, um zu wissen, wie er sich mit den
Geeten und den Bedürfnissen des Lebens absinden soll.

Wie groß auch eine Tollbeit, wie ungereimt sie in im Vontellungen sein mag; sie wird nicht dafür erkannt, » lage sie eine allgemeine Verbreitung erlangt hat. Zahluind die fratzenhaften Mißgestalten der religiösen Schwärmei, des politischen Fanatismus und anderer herrschenle leidenschaften; aber nur in der fernsten Perspektive encleinen sie unter ihrer wahren Gestalt, nämlich als Zeritting der Naturordnung, während sie den im Gewirre id Gedringe Befangenen ganz nothwendig und folgerecht a sein dünken. Nur wenigen ist es gegeben, über die Meiten der Zeit zum deutlichen Bewusstsein zu komwofur sie zur Vergeltung gleichfalls für Narren gewerden; dagegen erst im Lause der Zeit die nach-Geschlechter die Thorheiten der vorhergegangen cissehen, und sieh über die ihrigen täuschen. Wahnit also nur jede den herrschenden Begriffen wider-Wechende Ungereimtheit, welche den Kampf mit jenen acht bestehen kann, und deshalb dem Gemüth alle Hal-🛰 raubt, so wie sie auch im Kontraste mit ersteren um \* Steller hervortritt. Daraus folgt aber noch keinesweta, dak jenen Begriffen nicht gleichfalls eine große Do-Aberwitz beigemischt sein könne '). Indess mit fort-

<sup>&</sup>quot;) "Kustliche Dummheit ist, wenn Menschen von Kindheit " mit Aberaheiten, Tenfalsfurcht, Knechtegesinnung vollgestopft,

schreitender Ausklärung der praktischen Begriffe werde sich die eigentlichen Missgestalten des Wahnsinns imme mehr von den Thorheiten absondern, von denen auch der ei sichtsvollste Measch nicht ganz frei bleiben kann \*); dags

und ihnen Lügen wohl gar als heilig dargestellt werden, wer sie in Gewohnheiten einrosten, und meinen, ohne sie sei das Leben unmöglich. Sie ist schwerer auszurotten, als die natürlicht und läst den Menschen Handlungen des Blödsinns begeben. Di Geschichte stellt mehr als ein Beispiel auf, wo ganze Nationelhandelten als ein Haufen Blödsinniger. Das beweist, dass de Mensch im Ganzen in der That viel schlechter und thierische ist, als man ihn gewöhnlich nimmt, aber niemand wird ihn der wegen krank nennen. Die Menschbeit im Ganzen erscheis freilich krank, wenn wir ihren wirklichen Zustammit dem Ideale vergleichen, das als Idea der Gattanjuns vorschwebt." Neumann, von den Krankh d. Mensch. Th. 4. S. 474.

\*) Es scheint, dass eine gesunde praktische Philosophie welche das Krankhafte der Leidenschaften einsehen muls, mit der Zeit mehr Eingang bei den Völkern finden, und Veraulassung ge ben werde, verderblichen Thorbeiten dadurch am sichersten # steuern, dass man sie als Ausbrüche des Wahnsinns behandelt So hat man in Nordamerika angefangen, Duellanten ins Irrenhan zu bringen, und gewiss eignet sich nichts besser dezu, die mit telelterlichen Vorurtheile über den Zweikampf auszurotten. Wa kann wahnwitziger sein, als die Richtigkeit seiner Grundstitze di durch zu beweisen, dass man dem Zweifler den Hals bricht, m ihn für immer zum Schweigen zu bringen, und sich dadurch als einen Eisenfresser zu erkennen giebt, den man nicht ungestraß antasten dari? Aber ist denn damit der wahre Ehrbegriff gerei tet, dass die Wahrheit einer gerechten Anklage der Dummheit Lüderlichkeit, Wortbrüchigkeit und jeglicher anderen schlechte Sitte, wedurch häufig die Herausforderung zum Zweikampf ver anlasst wird, durch diesen unterdrückt, und statt ihrer die Lig behauptet wird? Brüsten sich doch gar Raufbolde von Profes sion mit der Zahl ihrer sogenannten Ehrenkämpse, wie Hurones mit der Menge von Kopshäuten erschlagener Feinde. Durch die gesetzlichen Strafen wird die Leidenschaft, welche aus dem Ehr begriff einen monströßen Popanz macht, nur zur Gegenwehr her ausgefordert; aber wenn man sie derch die Geissel des Lächers

gan je sinsterer und verworrener die Zeit war, um so weniger eine scharse Grenzlinie zwischen wirklichem Wahnwitz und allgemein verbreiteten Thorheiten gezogen werten kann. Ja es braucht nicht einmal in einem Volke
tet Leidenschaft vorzuherrschen, sondern der falsche Libesienus sordert sogar für jeden das Privilegium, für sich
mid und aberwitzig zu sein, wie er Lust hat, ohne dass
jund sich hineinzumischen besugt sei, und John Bull
mide jeden Zweisser bald mit Argumenten eines Boxers
tehren, dass er das absolute Recht zu Streichen hat, die
im iberall außer Altengland unsehlbar ins Irrenhaus fühm müsten.

Wenn also jene Volksrasereien und allgemein durch & Leidenschaften verbreiteten Irrthümer auch nicht in setzlicher Bedeutung für Wahnsinn erklärt werden konm, weil sich die Folgen nicht berechnen ließen, wennwir einen großen Theil des Volks unter Kuratel stellen, enem gezwungenen Heilverfahren unterwerfen, und durch Berubung der Selbstständigkeit in der Entwickelung ider lewerbsthätigkeit aufhalten wollten, wo dann die meisten ingelegenheiten von der Ausführung der gerichtlich-poliwhichen Maassregeln gegen den Wahnsinn absorbirt, und 🖦 🛮 große Hemmung des Volkslebens bewirkt werden the, als werm eine Stadt oder Provinz in Belagerungsand erklärt, oder unter die Diktatur der Sanitätspoli-<sup>1d</sup> bei herrschenden Seuchen gestellt wird; so erhellt doch andem Vorhergehenden, dass selbst das reifste, aus umbeender Menschenkenntnis und sachkundiger Erfahrung

den durch das Brandmal der Imbecillität dem Spotte der öffentlichen Meinung preis giebt, und sie dadurch im ihrem innersten
hiemese lähnet, wird sich der Geschmack daran bald verlieren:
Das Nämliche gilt von jeder anderen Schwärmerei, die ang dess
Dinkel ihre Nahrung zieht. Ueberhaupt wird man gegen Thorleiten selten durch Gesetze, sondern am meisten dadurch mit
Erfolg untsupsien, dass man durch wahre Aufklärung die Sittra mit ihnen in Widerspruch bringt.

geschöpfte Urtheil nicht in allen konkreten Fällen zwei felhafter Gemüthszustände zu einer auf objektiven Grit den beruhenden Entscheidung ausreicht, sondern die eigen liche Substanz oder Grundlage derselben oft nur durch die Subjektivität des Beurtheilers bedingt sein kann, wo den der Widerspruch Andersgesinnter nicht ausbleiben wiel Wenn sogar die Naturforscher die größte Mühe habes die einzelnen Species der Pflanzen und Thiere zu bestim men, welche, ungeachtet sie abgesonderte, selbstständigt Wesen sind, doch unter dem veränderten Einslus äußeret Bedingungen sich dergestalt modificiren, dass man ihre wesentlichen Unterschiede nicht mehr scharf bestimmen kann; wie ungleich schwieriger muß die Abgreazung menschlicher Zustände sein, welche niemals isolirt dastehen, sondern zahllose Verhältuisse mannigfacher Kräfte in den unmerklichsten Uebergüngen darstellen. Jedes Individuum will durchaus in dem besonderen Kreise seines Lebens, nicht blos nach allgemeinen Begriffen der praktischen Philosophie beurtheilt sein, wenn es sich um seine Zurechnungsfähigkeit handelt; denn Zeit, Ort und personliche Verhältnisse modificiren unendlich die Forderungen, denen jeder zu genügen hat, um auf das Recht der Selbstständigkeit Anspruch zu machen. Wenn daher das Urtheil in den vorliegenden Fällen nur durch einzelne allgemeine Regeln geleitet werden kann, welche nur den kleissten Theil der ins Auge zu fassenden Bedingungen erschöpsen; wenn ferner aus den bisherigen Betrachtungen erhellt, daß zwischen Leidenschaften und Wahnsinn durchaus kein qualitativer oder specifischer Unterschied wesentlich entgegengesetzter Seelenzustände, sondern blos eine quantitative Differenz besteht, welche jedes Bemühen, eine scharfe Grenzlinie durch den Gegensatz von Gesundheit und Krankheit. Freiheit und Unfreiheit des Gemüths für alle Fälle zu ziehen, völlig vereitelt: so bestätigt sich auch hier im vollen Maasse die nicht genug zu beherzigende Wahrheit, dass jedes Urtheil zwar durch mancherlei Kautien erleichtert, aber nie durch ein allgemeines regulatius Prinzip gegen jeden Irrthum geschützt werden kann; wil die richtige Anwendung desselben schon ein gesunin Urtheilsvermögen voraussetzen würde.

le mehr endlich der Wahn in unmittelbarem Zusamminge steht mit allgemein herrschenden Leidenschafmines ganzen Volks, um so hartnäckiger pflegt er in in sgriffenen Individuen zu wurzeln, weil er dann fast & Riglichkeit der Entstehung einer entgegengesetzten Idemensicht ausschließt, welche zu seiner gründlichen ling nothwendig erfordert wird. Denn der Irrthum ich nur dann leicht aufklären, wenn er nicht Ausbuk einer Leidenschaft ist, und nicht in die praktischen bleresen des Lebens entschieden eingreift. Bezieht er iii überdies auf ganz abstrakte Gegenstände, welche gar bine Anwendung im Lebensgebrauch finden; so gehört er pricht in den Wirkungskreis des Arztes; denn welche mamefaliche Aufgabe würde dieser zu lösen haben, wenn walle leeren Träumereien metaphysischer Köpfe und müiger Grübler berichtigen sollte.

## §. 115.

hthogenie der sympathischen Seelenkrankheiten.

Der oben gegebenen Erklärung zufolge verstehen wir wier sympathischem Wahnsinn jede Störung des Bewußstwa, deren vollständiger Ursprung nicht aus einer Leidenschaft nachgewiesen werden kann, sondern auf ein Mißswältniß zwischen den geistigen und körperlichen Kräften hinweiset, in welchem letztere das bestimmende Moment abgeben. Es fehlt hier daher der verknüpfende psychologische Faden, durch welchen wir aus der Betrachtung des krankhaften Seelensustandes folgerecht auf die frühere Gemüthsverfassung zurückgeleitet werden könnten; vielnehr giebt sich meistentheils kund, daß die fortschrei-

tende Entwickelung der früheren Seelenzustände aufgehalten, und das dermalige Bewulstsein von dem früheren durch eine Spaltung, ja durch einen vollständigen Gegensatz abgetrennt ist. Hier scheint mithin der meteriali stische Grundsatz Anwendung zu finden, dass die Seek sich im Wahnsinn passiv verhalte, wenigstens daß ihr das Motiv ihrer krankhaften Vorstellungen, Gefühle und Begehrungen von außenher aufgedrungen werde, und daß eben diese Entzweiung des Bewußtseins mit dem früheren Leben, diese Lostrennung seiner Erscheinungen vom paychologischen Gesetz wesentlich identisch sei mit dem Seelenzustande im Irrereden, welches als blosses Symptom so oft die Körperkrankheiten begleitet. Indess wir werden uns bald überzeugen, daß auch der sympathische Wahnsinn keinesweges eine psychologische Deutung ganz ansachließt.

Zuvörderst ist klar, dass der Begriff des letzteren nothwendig das Vorhandensein eines selbstständigen, in deutlichen Symptomen ausgesprochenen Körperleidens voraussetzt, welches einen hinreichenden Einfluss auf die Seele auszuüben vermag, um den gewohnten Gang ihrer Thätigkeit zu unterbrechen. Hypothetische Krankheitszustände, welche nur in der Phantasie der Schriftsteller existiren, ohne ihr Dasein auf irgend eine objektive Weise zu verrathen, dürsen nicht zugestanden werden. Eben so wenig können Krankheiten, welche unzähligemal ohne irgend eine Störung des Verstandes beobachtet wurden, den zureichenden Grund derselben abgeben, wenn sie mit ihr gemeinschaftlich auftreten; höchstens dürsen sie als eine der sammenwirkenden Ursachen angesehen werden, durch de ren Vereinigung, das Bewußtsein der festen Haltung beraubt wurde. Auch leuchtet ein, dass die Kärperkrankheit der Saelenstörung vorangehen muß, mag die Zeitselge auch noch so kurz sein, und sich der Beobashtung entziehen; denn auserdem würden wir mit dem Denkgesetz der Kausalität in Widerspruch gerathen. Endlich müssen

wir ms vergewissern, daß der vorhandene Wahn keine meswungene Erklärung in vorhandenen Leidenschaften inte Alle diese Forderungen bedürfen keiner weiteren bistamg; doch wollen wir es gern bekennen, daß es diehwer fällt, ihnen in der Praxis zu genügen.

hmer lehrt die Erfahrung, dass unter gewissen Beingen jedes nur einigermaassen tief in die Lebensthäit eingreifende körperliche Leiden eine anhaltende Sing des Bewußtseins hervorbringen könne, in sofern s sinlich den ersten Anstols zu pathologischen Verhältin ziebt, welche in letzter Entwickelung auch die Seesthligkeit umstimmen. Es genügt, das Zeugniss der gua Bestachter aller Zeiten aufzurufen, welche in ihren Siniten eine unübersehbare Mannigfaltigkeit von Krankbibillen als Ursachen des Wahnsinns aufgezeichnet hala Weil diese nosologischen Formen ihren inneren Beingen nach sehr von einander abweichen, ja zum hel sich geradesu entgegen gesetzt sind, so wird die Inlation dadurch ungemein erschwert. Diese Schwierigbit wird dadurch noch vermehrt, dass wir das ursach-Werhältniss der meisten Krankheitserscheinungen entwder gar nicht, oder nur sehr mangelhaft kennen, und wie keine Rechenschaft darüber ablegen können, wie bele durch jene so sehr in ihrem freien Wirken beein-Wigt werde. Gerade die materialistischen Aerzte ge in ms hierüber am wenigsten Aufschlufe, den man von mit Recht fordern sollte; denn sie begnügen sieh middlich mit der Ausflucht; daß die Entstehung des Walniams in ein undurchdringliches Dunkel gehüllt sei, wide Forschung ihr Ziel erreicht habe, sobald sie den Mhologischen Zustand, welcher demselben sum Grunde ing, diagnostisch feststelle. Mit dieser mageren Entschultiong können wir aber keinesweges zufrieden sein, weil ie eine ganz oberflächliche Untersuchung zur Folge hat, wicher immerfort der Faden einer fortlaufenden Vergleithang ans den Händen schlüpft. Denn augestanden, daß

der sympathische Walmainn seinen Ausgangspunkt im Käper findet; so muß dech der verschiedene Grad der th
tigen Theilnahme der Seele klar gemacht werden, wide
genfalls beim Heilplan das psychologische Moment unbeach
tet, und der Arzt in Rathlosigkeit befangen bleibt, soba
mit Entfernung der körperlichen Krankheit nicht auch d
geistige weicht, wie dies oft begegnet, oder es sich nich
su erklären weiß, warum umgekehrt das Seelenleiden b
fortdauernder Körperkrankheit oft schwindet. Hierüb
muß man sich doch Auskunft verschaffen können, wen
man nicht ein verlegener Zuschauer bei einem zufällige
Spiel bleiben will, als solches sich die Erscheinungen da
stellen, wenn man ihren ursachlichen Zusammenhang nich
kenat. Ke gilt daher, einzelne allgemeine Sätze auszum
teln, welche einiges Licht in das bisherige Dunkel werfen.

Ueberhaupt dürsen wir uns durch den oben aufge stellten Begriff des sympathischen Wahnsiams nicht der übereilten Annahme verleiten lassen, dass die Seel bei ihm in einem ganz passiven Zustande befangen se Einen solchen voranszusetzen, wo noch ein Bewußtseit vorhanden ist, welches nur als Erscheinung thätiger See lenkräfte gedacht werden kann, und außerdem keinen Sim haben warde, hieße den psychologischen Elementarbegrif sen widersprechen. Geleitet durch diesen Grundsetz nah men daher, wie wir gesehen haben, Stahl und Langer mann in den sympathischen Wahnsinn ausdrücklich die Bedingung auf, daß zur Erregung desselben ein schwaches Gemüth erforderlich sei. Hierunter kann nur das Vorhandensein einer Leidenschaft, welche jedesmal das Gleichge wicht der Seelenkräfte, die Einheit des Willens aufhebt, oder eine mangelhafte Entwickelung der Gemüthstricht verstanden werden, welche aus Mangel an Selbstständigkeit durch pathologische Reize leicht in hestige Aufregung versetzt werden, gegen die ein gesundes Gemüth unter gleicher Bedingung gewöhnlich gesichert ist. Jede Krankheit seindet die Interessen die Leidenden oft his zur Zerstö-

sing an, and ruft dadurch in schwach befestigten Gemitten leicht die heftigsten Leidenschaften hervor; oder z gebt ihnen eine falsche Richtung, z. B. wenn die Vorteling des nahen Todes das religiose Gefühl in einen wimerischen Zustand versetzt. Es wird daher immer a misser Grad von Charakterfestigkeit erfordert, um ingen diese Angriffe siegreich zu behaupten; ja das Gemüth kann zuletzt erliegen, wenn eine Krankanhaltend und nachdrücklich auf eine Vernich-≒ aller Lebensverhältnisse hinarbeitet. Je größer daher kisverhältnis zwischen der Körperkrankheit und der Gaäthsstärke ist, um so früher muß sich ein leidenschaftha Zustand der Seele bemächtigen; ja ein schwacher Cankter wird schon von geringfügigen Krankheitsangrifh iberwältigt. Allerdings sind diese leidenschaftlichen latinde zunächst durch körperliche Ursachen erzeugt worin, ohne welche sie entweder gar nicht, oder doch in ma weit geringeren Grade vorhanden gewesen wären; te sie selbst müssen stets als psychologische Verhältim betrachtet werden, welche sich nach Maassgabe der inhimlichen Seelenverfassung verschieden gestalten, sich ihrer besonderen Natur weiter entwickeln, das Vorwermögen nach sich bestimmen, und hierdurch erst whn hervorbringen, daher die im vorigen §. aufge-Sätze größtentheils ihre Anwendung auch hier

In sehr vielen Fällen bleibt der Kranke seinem Chankler in gesunden Tagen getreu, nur treten einige Züge lauben stärker hervor, andere mehr zurück. Der Jährenge brauset noch leichter auf; der Frömmler vertieft ich sech mehr in mystische Andachtsübungen; der Herrschfeitige zittert vor den Gefahren, welche seiner Macht leben, wenn er ihre Zügel nicht mehr in Händen hat; in Geizigen foltert die Vorstellung unvermeidlicher Verlate; der in Schwelgereien erschlaffte Genussgierige verlag die Quaalen körperlicher Schmerzen nicht zu ertra-Schaheilt. II.

gen, und überläßt sich der Verzweiflung, wenn er für ten muß, daß jene erst mit dem Leben enden werden. J ächte Leidenschaft wächst mit dem Grade des erfahre Hindernisses, wenn dasselbe nicht ein gewisses Maass ül steigt, und noch einige Hoffnung zu seiner Beseitig übrig lässt; was vermag daher wohl ihren Stachel m zu schärfen, als jede schwere und hartnäckige Krankh so lange diese noch hinreichende Besinnung übrig !! um dem Leidenden den Blick in die Zukunft zu ges ten? Er würde nicht leidenschaftlich sein, wenn er ni mit aller ihm zu Gebote stehenden Kraft die Trüm seines Gutes aus dem Schiffbruch zu retten suchte; mehr Gefahr ihm droht, mit um so größerer Angst kl mert er sich an das, was ihm noch übrig geblieben weil mit dem Verlust desselben ihm aller Werth des bens geraubt ist. Entrissen dem Kreise seiner gewohn Thätigkeit, welche ihn zur Besonnenheit aufforderte, dadurch seine Begierde mässigte, qualt er sich in ein men Tagen und schlaflosen Nächten in dem Widerst seiner Hoffnung und Furcht ab, und jemehr die freie T tigkeit des Verstandes durch die Gewalt der Krankl gehemmt wird, um so mehr bemächtigt sich die Phat sie, die treue Verbündete jeder Leidenschaft, seines Bewu seins, um ihm ganz den Gesichtspunkt zu verrücken, ihn mit Chimären zu äffen. Ist es dann wohl ein Wi der, wenn ihm zuletzt die Besinnung völlig schwind und seine Leidenschaft in steter Progression jenen Gi von Ungestüm oder Hartnäckigkeit erreicht, wodurch jedes andere Interesse zum Schweigen bringt, zumal die ununterbrochenen körperlichen Leiden ohnehin e gleichmüthige Stimmung so sehr erschweren? Alle di Vorgänge finden unstreitig in der Seele selbst statt, eben hieraus wird es erklärlich, warum Krankheiten Körpers, wenn sie auch in unzähligen Fällen keinen Wa hervorrusen, dies doch vermögen, wenn sie den glimm den Funken irgend einer Leidenschaft zu hellen Flamm anfachen.

Soll ich nochmals die Rüge wiederholen, dass die Aerste in so oft durch das Blendwerk einer vorgespiegelten laiweise täuschen ließen, welches in der schweren Prüin derch Körperkrankheiten sich nicht behaupten konnte, inim dem Ausbruch der wirklichen Gesinnung Platz min muste? War das wohl ein wahrhaft Frommer, mik in Krankheiten seinen Pietismus verleugnet? kich der einer humanen Gesinnung rühmen, welin körperlichen Krankheiten ein wahrer Tyrann seihagehörigen wird, und engherzig nur mit seinem nde sich beschäftigt? Warum rühmt man es den Aerzmch, daß sie sich die meiste Menschenkenntnis erwenn nicht aus dem Grunde, weil sie alle Menim Schlafrock erblicken, und in die verborgenen des Herzens schauen, dessen Gebrechen in gesun-Tagen unter den mannigfachsten Dekorationen verkit werden? Warum soll diese allgemein anerkannte heit nicht mehr gelten, sobald es sich um die psy-Aber ich räume es ein, oft steht der Charakter des

Mer ich räume es ein, oft steht der Charakter des ich Menschen mit dem in seinen gesunden Tagen in mpruch, und fern sei von mir die lieblose Ungerecht, den Leidenden um die ihm gebührende Achtung ein falsches Urtheil betrügen zu wollen. Wer ist inmal so krank gewesen, um nicht aus eigener Erzu wissen, mit welcher Gewalt jedes schwerere eliche Leiden in die gesammte Seelenverfassung eind? Erreicht dasselbe einen so hohen Grad, daß der gelie Gang der Geistes- und Gemüthsthätigkeit in den gerathen muß, ja daß die Anstrengung derselben, sich der drückenden Last zu entziehen, das Uebel nur schlimmer macht; so sieht sich der Kranke aus alseinen Verhältnissen herausgeschleudert, und in eine Versetzt, welche auf die mannigfachste Weise in ihm gekannte Leidenschaften hervorrufen muß. Ich will sicht einmal von denjenigen Krankheiten reden, welche

geradezu den Verstand umnebeln, und das Bewußtsein sieberhaften Traumbildern erfüllen, sondern nur von sehen Leiden, welche noch einen hinreichenden Grad Besinnung übrig lassen. Hier kann ein doppelter Fall etreten, entweder der leidenschaftliche Seelenzustand gans den durch die Krankheit gesetzten psychologischen dingungen hervor, oder er artet sich nach dem Typus körperlichen Leidens.

Was den ersten Fall betrifft, so bedarf es nur ei Blicks auf die zahllosen Leiden, welche jede schwere Kra heit dem Dulder bereitet, um sich über ihren Einflus das Gemüth sogleich ins Klare zu setzen. Man brau nicht ein Sklave von Leidenschaften zu sein, um du die Verletzung, ja Zerstörung der edelsten Interessen Krankheiten auf das Tiesste erschüttert zu werden. sonders wird durch jede wichtige Krankheit der Lebe , trieb in einen leidenschaftlichen Zustand versetzt, welch im grellen Kontraste mit dem leisen, ruhigen Gesundhe gefühl, die stärksten Affekte im Wechsel und Widerst von Hoffnung und Furcht hervorruft. Sobald der Men sein Leben ernstlich bedroht sieht, dringt sich ihm mächtige Instinkt der Selbsterhaltung mit so großem Na druck auf, dass alle übrigen Interessen mehr oder we ger in den Hintergrund treten. Je weniger er dieser denschaft Schweigen gebieten kann, um so mächtig herrscht sie über seinen ohnehin durch die Krankheit se beeinträchtigten Verstand, und steigt der Aufruhr der Se bis zu einem hohen Grade, so ist sie zum Ausbruch Wahnsinns reif. Letzterer würde unter solchen <sup>Umst</sup> den ungleich häufiger auftreten, wenn nicht die gesteh chen Krankheiten großentheils zu schnell vorüberging als dass sie eine gesunde Versassung des Gemüths zer ten könnten; mit der Gefahr weichen aber alsbeld schreckenden Bilder, welche sie hervorruft, und die kritist Ruhe bei glücklicher Entscheidung der Krankheit ste durch ihren beseeligenden Kontrast mit dem voranges

per Leiden den Seelenfrieden bald wieder her. Andere dwere Krankheiten zeichnen sich durch ihre noch nicht mitte Eigenthümlichkeit aus, dass sie den Lebenstrieb du chechlafern, als leidenschaftlich aufregen, und dadurch distribigkeit gegen die Gefahr, selbst frohe Hoffnung den schlimmsten Umständen hervorbringen. Erstempilekanntlich vom Typhus, letzteres von der Lunpadmindsucht und anderen abzehrenden Krankheiten. Leidenden ruhig dem Grabe zuführen. a Allen übt der Kranke auf langwierigem Siechbette in Geduld und Resignation ein; der ärgste Schmerz sight sich durch Gewohnheit ab, oft überstandene Tohindt läßt zuletzt das Ende der Quaal sehnsüchtig erwie. Viele Gemüther besitzen hinreichende Stärke. n i jeder Krankheit unerschüttert auszudauern, andere il iberhaupt nicht zu Leidenschaften geneigt, und komm in größter Bedrängniss nicht aus ihrer Ruhe. Vormarcise sind aber diejenigen in Körperkrankheiten den fraithetörungen durch leidenschaftliche Steigerung des destriches ausgesetzt, bei denen derselbe in gesunden liga schon vorherrschte, und sie zur sinnlichen Genussi remanlasste. Es geht hieraus eine eigene Gattung des winns hervor, in welcher sich die krankhaften Zuin den Wahnbildern symbolisch darstellen, wie in \*Immelehre gezeigt werden wird. Aber auch abgesean dieser eigenthämlichen Entartung des Lebenstrie bie leidenschaftliche Verwilderung desselben auf righthe andere Weise die Entstehung der Seelenstöbegünstigen. Bei dem innigen Zusammenhange unten Gemüthstrieben pflanzt sich die Erschütterung, welche einer unter ihmen erfährt, auch auf die anderen hierdurch wird der Mensch aus dem Gleichgewicht Kräfte, der Grundbedingung der Besonnenheit, in allgemeinen Aufruhr des Gemüths versetzt, wo sich alle Interessen in verzerrter Gestalt darstellon, gleich ha Bildern auf einer bewegten Wasserstäche. Je weniger dann der Mensch, durch die Krankheit halb betind sich sammeln und fassen kann, um so heftiger wird von irgend einem zufälligen Ereignis, von einer Erinn rung ergriffen, werm diese ein natürlich lebhaftes Interes bei ihm erregen, und so ist dann der Wahn das Erzen niss des Zusammentreffens einer Menge von Umstände welche vereinzelt eine solche Wirkung nicht kätten be vorgebracht \*). Es kann sich der Seele in Krankheit

<sup>\*)</sup> S. H., 23 Jahre alt, Tochter eines Arbeitsmannes, w in der Jugend stets gesund und heiteren Gemüths gewesen. 16ten Jahre trat die Menstruation alle 4 Wochen ohne alle I schwerden ein, und flos jedesmal 4 Tage ziemlich reichlich. Herbste 1830 erkältete sie sich beim Schöpfen des Regerm sers, als thre Menstruation gerade im Flusse war, die sus gleich unterdrückt wurde. Alle 4 Wochen traten Molimins oh Erfolg ein, Kopfschmerz, Beklommenheit und Angst auf der Bru Verdunkelung des Gesichts, Schwindel, große Mattigkeit u Schwere in den Gliedern, große Hitze, im Schlase schrecklic Träume von Ermordungen. In der Zwischenzeit kehrte völlig Wohlbesinden zurück; Aderlässe und Arzneien halsen nichts. Jahre 1831 badete sie gegen den Rath des Arates im Meere; sange fühlte sie danach Erleichterung, weil der erschütternde W lenschlag sie ermunterte, später traten große. Angst und Bekle mung, Hitze, Betäubung, Zerschlagenheit in allen Gliedern der Appetit verlor sich, die Nachte wurden sehr uuruhig, b schlaflos, die Kranke hörte Geräusch und glaubte, man we sie todtschlagen. Diese Zustille nahmen immer mehr an, nur bei Tage trat einige Erleichterung ein. Nach zehnwäches lichem Ausenthalt in Swinemunde sollte die Kranke auf dem Dang schiffe ihrer vorangereiseten Dienstherrschaft folgen; sie versinn aber dessen Absahrt, ängstigte sich sehr über die zu erwartend Vorwürfe, und sah sich genöthigt, noch an demselben Tage einem kleinen Schiffe bei hestigem Sturme unter wirklicher Lebe gofahr nach Stettin zu fahren, woselhat sie erst Ahends um 11 U anlangte. Sie blieb in der Kajüte, wo sie einen Anfall von Se krankheit, Erbrechen, Schwindel, Betäubung zu überstehen hall indem sie zugleich an großer Angst und Todesfurcht litt. Le tere dauerte auch nach der Landung ununterbrochen fort, " hatte eine völlige Schlaflosigkeit zur Folge, welche 10 Wech dauerte. Ihre Angst stieg auf den höchsten Grad, so dals sie si

in leidenschaftliches Motiv aufdringen, welches sie in geunden Tagen gar nicht berührt hätte, und durch einen ließen Zufall herbeigeführt wird. Dies ereignet sich nametlich sehr häufig bei Säufern, welche stets in einer kieschaftlichen Stimmung begriffen, oft durch die geingigigsten Veranlassungen zu den seltsamsten Wahnvorwerleitet werden. Ein dem Trunke ergebener sah beim Erwachen eine sehr feurige Morgen-🖦 die er bestürzt für den Ausbruch des jüngsten Tap hielt. Sein Gewissen sagte ihm, dass er auf denselicht vorbereitet sei, und um auch seine Mitmenschen ≈ ihrem Sündenschlafe zu wecken, stürzte er auf die and mit dem Rufe: thut Busse ihr Christen, damit ihr nicht in die Flammen der Hölle gerathet. Ein Arbeiter, welcher sich in einer Schenke zu berauschen pflegte, wurde 🕶 einem der anwesenden Gäste aufgezogen, welcher ihm agte, die herannahende Cholera (es war im Jahre 1831) wirde sich von .der Hauptstadt entfernt halten lassen, wenn in rechtschaffener Mann des Nachts auf den Straßen ein

🏲 wicht fassen konnte, soudern stets weinen und schreien musste, es ihr vorkam, ale wenn sie erschlagen werden sollte. wei Aderlässe und Arzneien ibren Zustand gar nicht vermin, die fortwährende Hitze nicht dämpsten; so muste die zu ihren Aeltern zurückkehren. Jetzt hatte sie die Furcht, gen zu werden, selbst bei Tage, so dass sie nicht allein Mich Stube einzutreten wagte. Sie machte sich Vorwürfe, nicht 🖦 in die Kirche gegangen zu sein, und gebetet zu haben; nun 🛰 es ihr unmöglich, denn es kem ihr vor, als wenn ihr jemand igsten Beschimpfungen Gottes zurief, daher sie als Gottesstrik verdammt zu sein glaubte und hierüber in das fürchter-Edste Eatsetzen gerieth. Am 2. Januar 1832 wurde sie in die Carité aufgenommen, wosélbst sie nach dem Gebrauch von Halblalers, Aderlässen am Fuls und angemessenen Arzneien im Härz m enten Male monstruirt wurde, und später ihre Reinigung regelmäßig wiederbekam. Allmählich achwanden ihre Wahnvorstellungen, unter steter Verminderung der Anget, und im Juli demelhen Jahres wurde sie als völlig geheilt entlassen.

magisches Pulver ausschüttete, welches sogar die Kra besitze, die Sterne vom Himmel herabzuziehen und s stärker erglänzen zu machen. Als der Spassvogel merkt daß der Trunkenbold diese Fabel für Wahrheit nahm, händigte er ihm ein Pulver ein, welches dieser nun al nächtig in der Stadt ausstreute, bis er von der Polize aufgegriffen wurde. Es dauerte bei ihm, wie bei dem vi rigen Kranken, längere Zeit, ehe sich ihr Wahn verscher chen liess. In meinem früheren Wohnorte, Genthin, wurd ein Trunkenbold von einigen Betrügern beredet, eine Schatz zu heben, welcher des Nachts in einem Garte brenne, wozu er bei seinem zerrütteten Vermögen sch bereitwillig war. Der erhaltenen Weisung gemäß sollt er um Mitternacht schweigend den brennenden Topf, wel chen man schon hingestellt hatte, mehrmals umkreisen ohne sich durch irgend etwas irre machen zu lassen; dem man hatte ihm gesagt, der Teufel werde ihm dabei an mitspielen. Aus Bosheit deckten ihn seine Begleiter tüch tig mit Prügeln zu, und ließen ihn ohnmächtig liegen. Ungeachtet dieser derben Lektion kam er doch nicht zur Besinnung, sondern blieb dabei, es sei an der bezeichneten Stelle ein Schatz begraben, den der Teufel bewache Ein Tapezier, welcher sich durch Onanie eine bedeutende Verstandesschwäche zugezogen hatte, wurde von seinen Mitarbeitern darüber geneckt, dass er, wie ein um jene Zeit signalisirter Mörder, eine Warze auf der linken Backe trage, und deher Ursache habe, sich vor der Politei in Acht zu nehmen. Er hielt dies für Ernst, und gerieh nun in die größte Angst, denn die Leute liesen seiner Meinung nach auf der Strasse zusammen, um ihn, den Mörder zu fangen, die Glocken läuteten seinetwegen Sturm, jedes Geräusch verkündete ihm die Ankunft der Häscher. Er schien schon geheilt, und wurde daher auf dringendes Ersuchen seines Lehrherrn beurlaubt; indeß da seine Mitarbeiter eine nicht unbeträchtliche Summe Geldes zusammenschossen, um ihn für die üblen Folgen ihres Scherzes

scholles su halten, so sah er darin einen neuen Fallstrick, wade wieder unruhig, und musste nach der Charité zurickgebracht werden, wo indels seine vollständige Genemy mich einiger Zeit erfolgte. Ein Seidenwirker litt in Mg seiner sitzenden Lebensweise an sehr hartnäckigen Manhoidalbeschwerden, welche bei fortwirkender Urschrergebens von einem sehr einsichtsvollen Arzte be-Zu der aus dieser Quelle entspringenden wurden. Mirdialangst gesellten sich noch Nahrungssorgen, so daß Lanke während mehrerer Jahre sich in einem höchst trimirten Gemüthszustande befand. Eines Tages schlug blitz in sehr geringer Entfernung vor ihm in die Erde, der Donner betäubte ihn, so dass er ganz entsetzt, und duch den Schreck tief erschüttert in eine namenlose Angst mich, welche ihn auf lange Zeit des Schlass gänzlich branbte, und ihm zuletzt den Wahn vorspiegelte, daß thwarze, drohende Gestalten ihn stets umschwebten, vor ten er sich in die Winkel zu verkriechen suchte. Der Ausdruck seines Wesens war scheue Bangigkeit, de ihn nirgends rasten liess, und die er in ängstlichem Immeln unverständlicher Worte aussprach. Ungeachtet beharrlichen Anwendung von Arzneien gegen das Eingewurzelte Hämorrhoidalleiden, dessen Beseitigung uletzt gelang, blieb er doch lange Zeit in dem beten Seelenzustande, welcher seine Geistes- und Gekräste zu lähmen drohte, bis er endlich die Ruhe vielerfand, und durch anhaltende körperliche Arheit die Geandheit des Leibes und der Scele wieder erlangte.

In allen diesen Fällen ist die Seele zwar durch ein kirperleiden in ein Missverhältnis ihrer Kräfte versetzt worden, welches die Erzeugung des Wahusinns zur Folge latte; jedoch die Gestaltung des letzteren zu bestimmter form ist von psychologischen Bedingungen abhängig, ohne welche ersteres allein das Bewusstsein nicht gestört hätte. Anders verhält es sich jedoch, wenn sogar die Form des Seelenleidens durch den Typus der Körperkrankheit be-

stimmt wird. Stahl hat sich dadurch, daß er dies m sachliche Verhältnis zuerst ins Klare setzte, ein unve gängliches Verdienst erworben. Indem ich mich auf d im §. 112. hierüber Gesagte beziehe, bemerke ich noch daß der natürliche Zusammenhang der Erscheinungen sie hier deutlich genug herausstellt, um von den Aerzten alle Schulen aufgefalst zu werden. Wie sehr sie es auch ve meiden, die Wahnvorstellungen einer bestimmten Deutun zu unterwerfen, denen sie so gern, wie den flüchtigen un veränderlichen Traumbildern, einen inneren Zusammenhan abgesprochen hatten; so mussten sie doch die Ueberein stimmung ihres Typus mit dem der physischen Lebensu stände anerkennen, ja einige unter ihnen gingen so wei dals sie jedesmal aus dem Charakter der Wahnvorstellun gen auf den des Lebenszustandes zurückschlossen. Be kanntlich setzte Bayle bei hochmüthigen Wahnbilden jedesmal eine Arachnoitis voraus. Wirklich ist auch eit solcher Schluss nicht so ungereimt, als er auf den erstei Anblick scheinen könnte. Denn der Wahnsinnige ist keit Clairvoyant, welcher in seinem durchleuchteten Körpe jede Anomalie soll objektiv wahrnehmen können, ja be welchem die Lebensthätigkeit der einzelnen Organe an geblich in einen solchen psychologischen Verklärungszu stand geräth, dass der Magen zum Propheten wird, und das Sonnengeflecht zu raisonniren anfängt, anderer magischer Erscheinungen nicht zu gedenken. Vielmehr bleibt der als dunkles Gefühl ins Bewusstsein des Wahnsinnigen restektirte Lebenszustand ein roher Stoff, den die Phantasie unter einem analogen Bilde symbolisirt. So spinut sie ein blos physisches Motiv zu einem Wahne aus, der bei oberstächlicher Betrachtung auf eine frühere Leidenschaft bezogen werden könnte. Dass dies namentlich vom fieberhaften Irrereden und von den die Stockungen im Pfortadersystem begleitenden düsteren Wahnvorstellungen gelte, erkannte schon Stahl, und ich habe schon im ersten Theil zur näheren Erklärung auf das innige Wechselverhältniß zwischen Seele und Leib aufmerksam gemacht. Nämlich

da jeder Affekt, jede Leidenschaft mit Lebenszuständen verbunden ist, welche in ihrem Typus, also in dem durch ihn angezeigten inneren Verhältniß der Kräfte jenen geum entsprechen; so können diese Lebenszustände, wenn sie me rein erganischen Ursachen entsprungen sind, ihrerwie Seele in eine Stimmung versetzen, wie sie jenen Africa eigenthumlich ist, Dann wird die Phantasie es mit mterlassen, die Täuschung zu vollenden, indem sie Leidenschasten angemessene Bilder hinzudichtet, zumi bei leicht beweglichem und verstimmbaren Gemüth, welches nicht einer strengen Disciplin des Verstandes unteworfen war. So kann daher die Tobsucht aus allen tirmischen Erschütterungen der Lebensthätigkeit hervorghen, welche, gleichviel aus welcher Ursache entsprunp, mit der sieberhaften Aufregung beim Zorn Achulichbit haben, wo es dann im Aufruhr des Bewußtseins der Plantasie leicht wird, irgend eine Dichtung von erlittem Beleidigungen, Angriffen und anderen Verhältnissen einzuschieben, welche das Gemüth zum Streit und zur Gegewehr herausfordern. Eben so müssen die zahllosen deprimirten Zustände der Erregung in chronischen Krankbeiten die Entstehung der Melancholie begünstigen. & Seele kann dorch die Hestigkeit und Hartnäckigkeit 🖦 sie bestürmenden Körperleidens dergestalt in dem durch welbe erzengten Wahn festgebannt werden, dals dieser fatdauert, nachdem ersteres schon längst beseitigt ist. Indes bei genauer anamnestischer Forschung pslegt es sich doch meistens leicht ausmitteln zu lassen, ob man es mit einem physisch oder psychisch bedingten Wahn zu thun hat.

Wenn also auch in diesen Fällen der Seele das Motiv des Wahns durch den Körper aufgedrungen wird; so erhellt doch leicht, daß sie nicht ein müßiger Zuschauer desselben bleibe, sondern daß sie ihn nach dem ihr inwohnenden Gesetz erst gestaltet, und mit allen Kräften sich in eine ihm entsprechende Verfassung bringt. So wird der Kranke in der Tobsucht aus körperlichen Ursachen ganz eben so rasen, sich gegen jedes Hinderniß

emporen, seine vermeintlichen Feinde angreisen, und die Rechtmäßigkeit seiner Entrüstung behaupten, wie wenn er durch erlittene Beleidigung in Wuth versetzt ist. Der Melancholische wird eben so die ganze Welt, seine Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft in fratzenhalten, Purcht und Entsetzen erregender Gestalt erblicken, und darüber in allen Lebenstiefen erzittern und zagen, wenn sein Gemüth unter dem Druck einer physischen Hemmung erliegt, als wenn das Bewußtsein eines schweren Verludes öder einer Schuld auf ihm lastet. Doch ist es Erfshruigs satz, dals beim sympathischen Wahn der Geisteskranke sich häufig seines krankhaften Zustandes als eines solchen bewusst ist, und daher Hülse gegen ihn sucht, den arztlichen Anforderungen bereitwillig entgegenkommt, wenn nämlich die Macht der Körperkrankheit die Selbstthätigkeit des Gemüths nicht ganz überwältigen kann. idiopathischen Wahn ist dies eigentlich niemals der Fall, weil er aus Leidenschaft entstanden, jedesmal in den falschen Urtheilen und verkehrten Lebensansichten derselben seine Rechtfertigung findet, und sich deshalb gegen jeden Angriff sträubt. Diese wesentliche, leicht erklärliche Verschiedenheit hat sich mir oft genug bewährt, so daß ich aus dem Verlangen der Wahnsinnigen nach ärztlicher Hülfe auf den körperlichen Ursprung ihres Leidens zurückzeschließen gewohnt bin.

Nur dann ist jede Spur eines psychologischen Zusanmenhanges der Wahnvorstellungen bei den sympathischen
Seelenkrankheiten verwischt, wenn das ihnen zum Grunde
liegende physische Leiden allzusehr eine Zerrüttung der
Lebensthätigkeit darstellt, als daß die Seele noch irgend
eine Regel und Ordnung des Bewußstseins in dem körperlichen Aufruhr aufrecht erhalten könnte, oder wenn die
Erregbarkeit, namentlich des Nervensystems, in Lähmungen ganz darniederliegt. Sind zugleich die Gemüthstriebe
durch wilde Begierden gelähmt, so daß sie dem Bewußstsein keine bestimmte Richtung mehr geben können; so
spielt die Phantasie wie in einem wüsten Traume mit

allerhand Bildern zufälliger Ideenassociationen, die dann weder einen festen Zusammenhang unter sich, noch eine psychologische Geltung haben, noch auf bestimmte ursachliche Momente zurückschließen lassen. Am deutlichsten zugeprägt tritt dieser Zustand bei alten Säufern, und im wieren Verlauf aller unheilbaren Seelenstörungen auf, deren lange Dauer die Vitalität des Gehirns, welche in Energie nur bei einem vollkräftigen Denken behaupkann, in Ermangelung eines solchen zu schwinden bezient. Bei diesem Zustande, den wir als Verwirrtheit kennen lernen werden, zeigt eben die Charakterlosigkeit des Wahns, dass der Bund der Seelenkräfte wenigstens für die Erscheinung aus einander fällt, und dass das Bewaßtsein nur noch einem Haufen von Trümmern gleicht, denen keine folgerechte Geistesthätigkeit einen neuen Aufbau zu Stande bringen kann. Ein Weinhändler, der sich täglich berauschte, um seine Gäste zur Nachfolge einzuladen, und sich daher physisch und geistig eben so zerrattet, wie sein Vermögen zu Grunde gerichtet hatte, und in der Charité an gänzlicher Erschöpfung und einem weit verbreiteten Brande der Weichtheile des Rückens starb, seifte eines Tages seinen Schimmel über den ganzen Leib rasirte ihn sorgfältig, sattelte und zäumte ihn sodann, mi ritt auf die Strasse, wobei er ausries: jetzt geht es gendesweges nach dem Nordpol, wer hat Lust, die Reise mitzumachen. Später wußte er nicht mehr, was er gethen hatte. Hier bleibt uns freilich kein psychologischer Anknupfungspunkt mehr, wenn wir auch im Allgemeinen amerkennen müssen, daß, so lange überhaupt noch ein Bewußstsein stattfindet, wenigstens kein absolut unthätiger Seelenzustand eingetreten sein könne. Indess ist in solchen Fällen, wo die extensive und intensive Größe des physischen Leidens unsre ganze Aufmerksamkeit in Anspruch nimmt, an einer Anwendung psychologischer Begriffe nichts mehr gelegen, da wir entweder nur hülflose Zuschauer bei rettungslos verlornen Zuständen sein, oder wenn diese noch eine Heilung auf therapeutischem Wege

zulassen, ruhig den Zeitpunkt abwarten können, wo die Seele aus grenzenloser Verwirrung im körperlichen Aufruhr wieder zu einiger Besinnung auftaucht.

Es ist hier der Ort, den Faden der Vergleichung zwischen Traum - und Wahnbildern wieder aufzunehmen, den ich in der Betrachtung des Schlafs fallen ließ. Wie sehr bei beiden psychologische und organische Momente durch einander spielen, braucht nach dem Vorgetragenen nicht weiter erörtert zu werden. Wichtig aber ist es jedenfalls für uns, dass ein durchaus physiologischer Zustand, den jeder aus fast alltäglicher Erfahrung an sich selbst ohne Mühe sich anschaulich machen kann, eine so überraschende Uebereinstimmung in seinen Erscheinungen mit dem Wahnsinn, zumal dem sympathischen zeigt. Ohne das, was ich dort hierüber schon bemerkt habe, zu wiederholen, will ich nur darauf hindeuten, dass der typische Charakter der Lebensthätigkeit im Traume sowohl, wie im Wahnsinn, das eigentliche Element der ihnen beiden gemeinsamen Phantasmagorieen ist. Sobald also verschiedenartige pathologische Zustände von einer und derselben Form der Nervenerregung begleitet werden, ist auch ihr Einsluss auf das Gemüth ganz gleich. Denn da alle Arten von Nervenerregung auch im gesunden Schlafe vorkommen, so sind es nicht jene pathologischen Zustände an sich, welche unmittelbar der Seele gewisse Wahnvorstellungen aufdringen. Dies herauszustellen ist nothwendig weil man in neuerer Zeit so spitzfindige Untersuchungen über die psychische Bedeutung der einzelnen Organe in der Absicht angestellt hat, um aus ihren pathologischen Zuständen direkt die Entstehung von Wahnvorstellungen abzuleiten. Dass aber eine solche unmittelbare Beziehung derselben auf die Seele keinesweges stattfindet, erhellt besonders aus dem, was ich in §. 90. unter No. 22. bemerkt habe. Jedes Organ kann alle Stufen und Arten von Anomalieen seiner Funktionen durchlaufen, ja zum größten Theil zerstört werden, ohne die Seelenthätigkeit zu beeinträchtigen, so lange nur das Gehirn als die Werkstätte

ter vorstellenden Krafte jenen eine hinreichende Energie aigegen zu setzen vermag. Denn außerdem würde der Waln ein Erzeugniss fast aller bedeutenden Krankheiten min müssen. Da nun mit der Stärke der Seelenthätigkeit ie Selbstständigkeit des Gehirns gleichen Schritt hält; so edit sich hieraus leicht, daß geistesstarke Menschen milinger und nachdrücklicher den pathologischen Einanderer Organe auf das Gehirn zu widerstehen versign, als moralische Schwächlinge, deren Seele an jedem larahr in ihrem Körper Theil nimmt, weil bei ihnen die waig kultivirte oder durch Leidenschaften zerrüttete Erestateit des Gehirns in einem hohen Grade von der Finlität des übrigen Körpers abhängig ist. Und auch der bitte Satz erleidet noch mannigfache Einschränkung, da wir viele nervenschwache Menschen, welche durch jede hysische und geistige Anstrengung bald erschöpft werden. a den mannigfachsten Nervenzufällen, Krämpfen, Schmer ta, ja sogar Sinnestäuschungen leiden, und dennoch bei leinung bleiben, so lange nur ihr Gemüth nicht durch kilenschaften aus dem Gleichgewicht seiner Triebe gedett ist. Wohin wir uns also auch wenden mögen, überall wien wir auf die Leidenschaften als das Urelement des hinsinns hingewiesen.

Is folgt ferner aus dem Ebengesagten, dass man bei der allgemeinen pathogenetischen Betrachtung des symptomischen Wahnsinns gar keine Heerschau über die unabsehbere Zahl der nosologischen Formen zu halten, sondern sich nur die bisher entwickelten Bedingungen klar zu nachen braucht, um in jedem gegebenen Falle den verhalpsenden Faden der Erscheinungen aufzusinden. Nie kam irgend eine Körperkrankheit als solche eine unmittelbare Ursache des Wahnsinns sein, wobei die pathogenetische Forschung stehen bleiben dürste; sondern es müsten jederzeit die individuellen Bedingungen, namentlich in dem Charakter der Geistes- und Gemüthsthätigkeit aufgesacht werden, unter deren Mitwirken jenes körperliche leiden erst den Wahn hervorzubringen vermochte. Nun

lässt es sich freilich nicht bestreiten, dass jede, zumal d Gehirn und Nervensystem hestig erschütternde Krankhe für sich selbst hinreiche, die Seelenthätigkeit im Bewuß sein zu entzweien, denn im Nerven- und Faulsieber, der Gehirnentzündung delirirt der stärkste Geist eben wild. wie der Geistesschwache. Jedoch solche absol physisch bedingte Scelenzustände gehören eigentlich g nicht hierher, wie sie denn auch nach stillschweigend Uebereinkunft von der Psychiatric ausgeschlossen werde welche nicht die gesammte Nosologie umfassen kann. Frei lich dürste sich hier eine Grenzlinie kaum ziehen lasse weil ja auch, wie wir gesehen haben, das fieberhafte D lirium von der bildenden Seele nach mannigfaltigen Mot ven gestaltet wird. Es kommt daher mehr auf eine richtigen Takt an, zu bestimmen, ob ein gegebener Fal im weitesten Sinne noch in das Gebiet der Geisteskrank heiten gehöre, oder nicht. Keinesweges kann aber des halb, weil alle diese Zustände mit unmerklichen Abstr fungen in einander übergehen, das Verfahren einiger ge billigt werden, welche, um eine erkunstelte Einheit jene wenigstens in ihren deutlicher ausgeprägten Formen s verschiedenartigen Zustände zu erzwingen, schlechthin je den Wahn mit dem Delirium identificiren, wodurch jede psychologische Grundbegriff zerstört werden müßte, wel ches sie auch eingeständlich beabsichtigen. Hierbei mus ich jedoch darauf zurückkommen, dass die Unterscheidungsmerkmale, welche Georget und nach ihm Burrows aufgestellt haben, um das blosse Delirium von dem Wahnsins zu trennen, viel zu sehr von der Obersläche abgeschöps sind, als dass sie bei gänzlichem Mangel an leitenden psy chologischen Sätzen zur Feststellung der Begriffe des idiopathischen und sympathischen Wahnsinns beitragen könnten, daher ich die von anderen gegen sie aufgestellten Einwürfe gern gelten lassen will.

adding the sage

Eilf.

## Bilfter Abschnitt.

letiologie der Seelenkrankheiten.

§. 116.

## Allgemeines.

Gewöhnlich pflegt man die entfernten Ursachen des Walnsinns in solche, welche unmittelbar die Seele, und solche einzutheilen, welche sunächst auf den Körper viten, wobei jedoch meistentheils die Bemerkung eingewhitet wird, dass zwischen beiden Klassen sich keine where Grenzlinie ziehen lasse, weil manche psychische Urwhen mehr das organische Leben, manche physische Einim vorzugsweise die Seelenthätigkeit umzustimmen schein. Daher meinen auch einige, es komme auf eine ge-Unterscheidung gar nicht an, weil alle ursachlichen Lyungen des Wahnsinns zu dem gemeinsamen Ergeb-Ahrten, eine bestimmte Anomalie der Lebensthätigerzeugen, welche els der zweichende Grund der Stagen des Bewußtseins betrachtet werden müsse. Wäre behaupung richtig, und bliebe sonach die Seele, von 🖦 stetigen Theilnahme an den Erscheinungen des Wahnausgeschlossen; , so gähe die Psychologie allerdings \*Astiologie desselben nur geringe Beiträge, welche sich traf heschränkten, daß, die Leidenschaften die zahlreichde Unachen ausmachten. Ja nicht sinnel dieser Satz hist, with strong beyweisen, und winklich ist.er; oft, genug agsochten mit, der Behauptung, dass gerade den physiwhen Usuchen der Vorrang gebühren in kehi brauche nur <sup>u</sup> den shen widerlegten Trugschluß, gu erippegr, daß die Socienheilk. II.

Leidenschaften deshalb nicht als entscheidende Moment angesehen werden könnten, weil im entgegengesetzten Fall bei der allgemeinen Verbreitung derselben der Wahnsin eine ungleich häufigere Brocheinung sein müßte. Da mai ihnen folglich keinen besonderen Werth beilegte, aus Nichts aber such Nichts werden und entstehen kann; so sah mar sich genöthigt, zu den gewöhnlichen ätiologischen Sätzer der allgemeinen Pathologie seine Zuflucht zu nehmen, wie dann Sonne und Mond, kosmische und tellurische Einflüsse die Atmosphäre mit ihren mechanischen, chemischen und dynamischen Verhältnissen, und die tausend Dinge, derei Einwirkung jeder Mensch täglich ausgesetzt ist, in Betrach kamen. Natürlich geben wir die Frage zurück, warun denn das, was alle trifft, nur se selten die Seele kranl macht? Und wonn man uns mit geheimnisevoller Mien darauf erwiedert, dass alterdings wie bei jeder Krankheit so auch beim Wahnsinn eine eigenthümliche Diathese oder Disposition obwalten müsse, ohne welche die stärkster Rinflüsse jenen nicht hervorzahringen vermöchten; so sol eine so leere Ausslucht uns eben beweisen, daß der be queme Schlendrian, jede Enklärung mit einem gehaltlese Worte abzufertigen, und dadurch eine tiefere Forschung abzuschneiden. Schuld ist au den zahllosen Widersprüchen denen wir lier begegnen. Die meisten behaupten, dal angestrengtes Denken den Verstand verrütte; einige bestreiten dies; und zwar mit Recht. Die handgreiflichen Verwüstungen, welche wollüstige Ausschweffungen in der Seele wie im Körper ahrichten, lieben gar nicht darm zweiseln, dals jene eine fruchtbare Quetle der Verstandes zerrüttung abgeben; dennoch fellit es nicht an solchen, welche von der Nichtbefriedigung des Begattungstriebes weit ärgere Polgen ableiten. Wie waren diese Wider sprüche, deren ieh hunderte anfähren konnte, auch nur moglith, wenn man sich die pathogenetische Entwickelung der Seelenkrankheiten in lebendiger Anschaufing der Erscheinungsreihen und der durch vie bezeichneten ureichi' Hinday .

ichen Verhältnisse klar gemacht hätte? Aber eben weil mm nicht in den inneren Zasammenhang der wesentlichen Erscheinungen eindrang, sondern nur ihr grelles Herwerteten ins Auge faßte, welches von dem mannigfachsten Wechsel der äußeren Verhältnisse abhängig sein kann, übersch man gerade das Wesentliche, die im Gemüthe verlagmen Vorgänge, und huldigte willkührlichen Hypothan, nach denen man von dieser oder jener Gruppe der liperlichen Erscheinungen auf die ihnen entsprechenden prinschen Ursachen surückschleß.

Diese nur zu gegründeten Bemerkungen können für m nichts Einladendes haben, die bisherige Bahn gleichills zu betreten; sendern wir müssen uns nach einem von daselben völlig abweichenden Verfahren umsehen, wenn wir der Hesseung Raum geben wollen, etwas tiefer in das Dakel der Actiologie des Wahnsinns einzudringen. Nach der im vorigen Abschnitt dargelegten wesentlichen Uebercistimmung zwischen den Leidenschaften und dem idiopathischen Wahnsinn können wir darüber nicht zweifelhaft sein, wie wir den vornehmsten Theil unster Aufgabe n lösen haben: wir müssen uns zuvörderst den Ursprung Leidenschaften selbst klar machen, weil sie die Stammward des idiopathischen Wahnsinns bilden, welcher ohne regiege Leidenschaft nicht einmal als möglich gedacht wanis kann; hierauf missen wir die eigenthümlichen Bedie leidenschaftliche Seele der anseren Besonnenheit in einem solchen Grade brandt wird, dass ihr Zustand nach den herrschenden Begillen als wirkliche Gemäthsstörung betrachtet werden Nach dem in der Pathologie üblichen Sprachgebanch sind deher die beidenschaften die prädisponirendes, die zuletzt genannten Bedingungen aber die Gelegenleftersachen des Wahnsinns; jedoch wollen wir auf diese Terminologie hier keinen besonderen Werth legen, weil se uns leicht zu störenden Nebenbegriffen verleiten könnte. lishen wir diese beiden Hauptabschnitte der Aetiologie

Digitized by Google

erörtert; so werden wir noch einige nachträgliche Bedigungen über die den sympathischen Wahnsinn veraus senden Ursachen hinzuzufügen haben.

#### §. 117.

Ueber den Ursprung der Leidenschaften im Algemeinen.

Durch die im vorigen Theite gegebene Entwickelm des Begriffs der Leidenschaften werden wir auf die let ten uns erkennbaren Grundbedingungen der Seelenthitikeit zurückgeführt, welches uns den Vortheil verschaf die Pathogenie des Wahnsinns bis zu den Urelementen & Psychologie hinauf verfolgen, und seine Ausbildung in danzen Stufenreihe auf einanderfolgender Seelenzustant uns zur Anschauung bringen zu können. Dies ist am snothwendiger, da nur zu häufig die ersten Keine de Wahnsinns schon in der frühesten Kindheit gelegt, und ihrer Entfaltung mit der ganzen Lebensentwickelung ins verchmolzen waren, so daß sie letzterer schon von vorherein eine falsche Richtung gaben, und die früheren Zustände als eine folgerechte Vorbereitung des Seelenleider angesehen werden können \*).

<sup>\*)</sup> N. brachte seine ersten Lebensjahre bei seiner Grüsmutter zu, deren frömmelnder Sian sich dem erwachender se wustsein des Kindes so lebhaft mittheilte, dass er schon in sien Jahre die Spiele vermied, und häufig einen Stuhl erkletterte, mauf ihm Gebete herzusagen. Ins väterliche Haus zurückgekehr wurde er in den Elementarkenntnissen unterrichtet, verrieh die bei aber sinen grüblerischen Sinn, der sich am liebsten in rei giösen Gefühlen erging. Spater hesuchte er ein Gymnasium, abe mit geringem Erfolge, da seine Aufmerksamkeit nicht an die Lehr gegenstände gesesselt werden konnte, vielmehr sich mit religiöse Bildern vorzugsweise beschältigte, so dass er häufig in den Schulatunden Köpfe auf das Papler zeichnete, welche Luthern und an dere Glaubenshelden vorstellem sollten. Er wurde hiersuf einer Privatlehrer übergeben, welcher durch eines sorgsättigere Kalin

Un nun die Betrachtung mit einem allgemeinen Satze muingen, müssen wir darauf zurückkommen, daß das

den Verstandes in ihm die mystischen Gemüthsregungen zägelm mi ufliren sollte; hier lernte er aber einen katholischen Geistiden innen, der ihm eine Vorliebe für den katholischen Glauba cassossen wasste, welche ihn veranlasste, nach seinem Wiedeninit in das Gymnasium sich mit Lehrern und Schülern in Angleiten über religiöse Gegenstände zu verwickeln, wobei "da Ausspruch Christi: ich bin bei euch bis an aller Tage late, als einem Beweis der Wahrheit des katholischen Glaubens phal m machen suchte. Hieraus ergaben sich so mannigfache Everhiltnisse, dass sein Vater sich genötligt sah, ihn auf ein aleres Gymnasiam zu bringen. Er machte dort zwar in den Wimenschaften nicht unbedeutende Fortschritte, weil eine schnelle lamagegabe ihm das Lernen sehr erleichterte; aber seine vorbanchende, durch Gefühlsachwärmerei begünstigte Sinnlichkeit wieckte ihn zu mannigfachen Ausschweifungen; er vernachläs-🚧 🌬 Schulbesuch, ergab eich dem Trunke, und verwickelte in bedeutendo Schulden. Ueberdies hatte er um diese Zeit, 🖦 anch noch früher, der Onanie gefröhnt, und da er sittlich wildert nicht ohne strenge Aussicht gelassen werden konnte, er einem Prediger übergeben, welcher ihn endlich so weit lachte, dass er bei einer Schulprüsung das Zeugniss der beding-Edle erhielt. Er bezog hierauf die Berliner Universität, um Imagie zu studiren, versäumte aber den Besuch der Vorlesunparlich, und verschwendete Zeit, Geld und Kräfte in Ausingen aller Art, um, wie er sieh ausdrückte, das Burschenblanf zu genießen. Mehrmale wurde er ganz berauscht Wehnung zurückgebracht, und wahrscheinlich würde er Abgrand des Lasters versunken sein, wenn er nicht mit behaltet nach der Charité gebracht worden wäre. Hier mentate er sich den angeordneten Heilvorschriften, und wurde bedeutet, dase er bei beharrlicher Weigerung der Poliwichorde überwiesen werden würde, um von dieser durch dis-Pinsieche Maassregeln zum Gehorsam gegen ärztliche Verord-🤜 gezwungen zu werden. Unmittelbar darauf aprang er aus Fenster seines im dritten Stockwerke belegenen Zimmere; he warde die Krast seines Falles durch ausgespannte Marquisen w den Fenstern der unteren Zimmer gebrochen. Er erreichte der unverletzt die Erde, taumelte noch einige Schritte, fiel aber an Beden, and verwandete sich den Kopf durch Stolsen an

Gleichgewicht der Gemüthetriche dem Menschen nicht z geboren, sondern jederzeit ein Erzengnis der Kultur i

einen Stein. Auf die chirurgische Abtheilung gebracht, wur er von dieser Verletzung bald wieder geheilt. Er gab nun s dass er von dem erwähnten katholischen Geistlichen auf d Schwankende der unter den Evangelischen herrschenden theel gischen Begriffe aufmerksam gemacht worden sei, welche eine ernsten, nach untrüglicher Wahrheit strebenden Gemüthe m möglich Besriedigung verschaffen könnten. Diese werde er zur k Schoolse der allein seeligmachenden Kirche finden, welche da aus göttlicher Offenbarung stammende religiöse Dogma als ein unwandelbare Glaubeneregel geltend mache, deren Heiligkeit je des Vernünsteln über dieselbe als den Frevel eines durch Din kel und Selbstsucht verblendeten Verstandes untersage. Durch drungen von der Wahrheit dieser Lehre, und tief bekümmert abe das Heil seiner Seele habe er sich schon damals entschlessen zur katholischen Religion überzutreten, und nur durch böchst ta delhaste Menschenfurcht sei er verhindert worden, seine Absich sogleich kund zu geben. Vielmehr habe er etwas Verdienstliche zu unternehmen geglaubt, wenn er einen Kursus der evangelische Theologie in der Absicht vollende, um sie in ihren Blößen un Trugschlüssen genau kennen zu lernen, und die besten Wasse zu ihrer Bekämpfung aufzufinden. Während der ganzen Zeit sei nes Ausenthalts in der Charité babe er sich nicht von dem Ge danken losmachen können, dass seine Gesundheit unheilbar zerrüttet sei, und dass sein herannahender Tod ihm das Werk seiner Bekehrung unmöglich machen werde. Ueberzeugt, die man ihm den Beistand eines katholischen Geistlichen verweigen werde, habe er sich ganz der Verzweiftung, in jener Welt der owigen Seeligkeit verlustig zu gehen, überlassen, und auf Bild gesonnen, aus der Charité zu entsliehen, um wenigstens das Heil seiner Seele durch einen schnellen Uebertritt zur kathelischen Kirche zu retten. Ein Sprung aus dem Fenster sei ihm weges der ausgespannten Marquisen nicht als lebenageschriich erschienen, und der Erfolg habe bewiesen, dass seine Rechnung nicht ganz falsch gewesen sei. Die Abeicht eines Selbstmordes lengnete er mit dem Bezeugen seines tiefsten Abscheues, beklagte es nur, dass ihm sein Vorhaben nicht gelangen sei, und bet instindig, aus seinen dermaligen Verhältnissen befreit zu werden. nige Monste später stellte sich sein Zustand folgendergesielt dar: er war in hochster Niedergeschlagenheit und Rathlosigkeit beimweitesten Sinne des Wortes ist. : Denn nur dadurch kann im Hensch zur eigenmächtigen und freien Selbstbestim-

m apb sich einer gänzlichen Unthätigkeit, und zeigte abwechand lathie und Angst. Bald safe er ganz in sich versunken mande auf einem Stuld, bald kniete er nieder, um unter alla laserungen großer Quaal von Christus Erlösung zu erflelief er hastig hin und wieder, ohne einen andern Grund, #me namenlose innere Anget angeben zu können. Einige Zeit weignte er bartnäckig, Speisen zu genießen, um, wie er angte, in angelobtes Fasten der Fleischeslust die sinnliche Nah-📭 n entziehen, und er magerte dabei merklich ab. Er hielt mie ohnebin aparaamen Darmausleerungen mit Gewalt zurück, weil a farchtete, dass sie den Tod zur Folge haben würden; als er år die Wirkungen einer Abführung nicht länger hemmen konnte, lendelte er sich, und setzte diese Ungezogenheit noch lange fort, n lals er einen höchst ekelerregenden Anblick gewährte, ohne wiedr betroffen zu sein. Er wurde som Holzsägen aufgeforindels kaum hatte er damit angefangen, als er schon davon k, m, wie er sagte, Herrn Christus nicht zu zersägen. Zuwar er mit Visionen behaftet, er sprang häufig vom Stubl and stampfte mit dem Fusse hestig auf den Boden, um, wie wich entrüstet anserte, den Teusel vor ihm auf den Kops zu biles. Desgleichen pflegte er das Bette nicht anders zu verlasn de indem er mit großer Unbequemlichkeit das Fussbrett desthe überstieg, um seinen Weg über den Nacken des ihm ent-Mittetenden Teufels zu nehmen. Fortwährend beschäftigte ihn telematz, zar katholischen Religion überzutreten, und vergebidentete ihn ein derselben angehöriger würdiger Geistlida dels seine gegenwärtige Gemüthsverfassung ihn durchaus unmache, einen so wichtigen Schritt mit Besonnenheit und Urberlegung zu thun, und dass er sich erst durch geregelte Thuthe als einen verständigen Menschen zu erkeumen geben musse, de af sein Begehren Rücksicht genommen werden könne. Er bachte nichts desto weniger seine Tage in völligem Müseiggange a Dem machte man ihn auf die unfruchtbare Reue seiner Bussibangen, in denen er nicht weit genug gehen zu können glaubte, admerksam; so erwiederte er, dass er nur durch unmittelbare föttliche Gnadenwirkung aus seinem Elende errettet werden könne, wollt die Beispiel vieler Heiligen zeuge, welche eben nur durch waderbare Fügung früheren Ausschweifungen entrissen und auf den Weg der Gottseeligkeit geleitet worden seien. - Das Wei-

mung, zu seiner unendlich mannigfachen Entwickelung ge langen, dass er sich selbst das Gesetz seines Handelns voi schreibt. Aber eben weil das Gleichgewicht der Kräfte welches in der ganzen übrigen Natur durch Gesetze in wusstlos erhalten wird, beim Menschen erst durch ein selbstbewußte Reflexion hervorgebracht werden kann; ist es nur der äußere Zügel des Verstandes, welcher di Gemüthstriebe in den Schranken übereinstimmender Wir kung zu erhalten vermag, dagegen sie, über ihr Interese nicht aufgeklärt, unfehlbar verwildern, und mit blinder Kraft jeder Disciplin spotten. Zwar ist den meisten Menschen ein gewisses Ebenmaass der Gemüthskräfte angeboren, welche sich daher in der Kindheit und Jugend siemlich gleichförmig regen, zumal da sie vom Leben nach allen Seiten in Anspruch genommen werden. Denn wire dies nicht, sondern brächten die Kinder ein Missverhilt-. niss der Triebe auf die Welt, so dass ihre Anlagen keine Angemessenheit zu den nothwendigen Lebensverhältnissen zeigten; so würde schon mit der ersten Entwickelung der Seele der Sturm der Leidenschaften losbrechen, welcher dann sogar die Möglichkeit jeder sittlichen Kultur ausschlösse. Indess ungeachtet die Natur den Menschen, ihren Liebling, mit den herrlichsten Gaben ausgestattet, und ihm das Gewissen als Wächter ins Leben mitgegeben hat, welches ihn über jeden Missbrauch desselben zur Rechesschaft zieht; obgleich sie ihm unvertilgbar das Bedürhiß nach Uebereinstimmung mit sich selbst eingepflanzt hat, weil ihn in Ermangelung derselben eine rastlos qualende Unruhe antreibt, die verlorne Zufriedenheit aufzusuches: so überzeugen wir uns doch leicht, dass alle diese Naturanstalten dem Verstande nur das Mittel darbieten sollen, die folgerechte Entwickelung des Seelenlebens zu bewir-

tere gehört nicht hierher, da ich ihn nicht ärztlich behandelt habe, sondern nur veranlaßet wurde, seinen Gemüthesustand wiederholt zu untersuchen.

im, and dafs, well er nur au oft seine Aufgabe vernachlaugt, deshalb die Leitenschaften das ganze Gebiet der Maschkeit durch alle Zeiten und Räume mit Verheerung ihmen haben.

Den eben weil die Gemüthsregungen in der Kindhei wit früher erwuchen, als der Verstand sich von der landeit der Sinne losgerungen, und über die unendliche Lightigkeit der Dinge und seines Verhältnisses zu ihmin besonnener Reflexion sich aufgeklärt hat; weil die Mentille der Jugend jene Triebe mit dem Geffihl eines drakenlosen Strebens durchgläht, und diesem mit den libatea Bildern der Phantasie einen Zauber leiht, durch rdden es das rubige Denken bald überslügelt: so erhellt irus, daß schon im gewöhnlichen Lebensgange das Gewith dem Verstande einen weiten Vorsprung abgewinnt; daher seine Triebe um so leichter in Leidenschaften merten können, je vollständiger ihr stetiges Anwachsen ich dem Beweistsein entzieht, und fast dann erst bemerkt wird, wenn es schon zu einer bedeutenden Höhe gestiegen is; und dass der Verstand das Gemüth erst in späteren lien wieder einholen, und ihm den Zügel anlegen kann, regereifte Erfahrung seinen Lehren den gehörigen Nachsiebt. Verstehen wir nämlich unter Erfahrung hier bjektive Erkenutnis dessen, was nutzt und schadet; \* klar, daß sie sich zuletzt jedem aufdringt, weil er is all all autheuer sich mit den Opfern erkaufen muß, wiche seine unbesonnenen Handlungen in früheren Jahha ihm auferlegten. Leider kommt nur diese heilsame lebre oft viel zu spät, wenn unersetzliche Verluste an den tieleien Gütern den eigentlichen Lebenswerth schon größteatheils zerstört, und Leidenschaften die Organisation der Seele dergestalt verwüstet haben, daß nur noch an Trümnem ihre frühere Herrlichkeit sich erkennen lässt. Ja im betwihrenden Zwiespalt mit sich gehen viele der Besonpenheit dergestalt verlustig, dass sie nicht einmal durch alle selbstverschuldeten Leiden klüger, durch keine Schläge des Schickeals über ihre Therheit aufgeklärt wurden, das keine Warnung der Erfahrung bei ihnen Eingang findes sondern sie verblendet immer tiefer ins Elend himeinge rathen.

Behauptet nun gar in der ursprünglichen Gemüthe anlage irgend ein Trieb den Vorrang, und wird er durch äusere Anregung, besonders durch den Geist der herrschenden Meinungen und Sitten vorzugsweise begünstigt, findet er in den persönlichen Verhältnissen einen weiten Spielranm freier Entwickelung; so muss er nach den Gesetzen der Gemüthsthätigkeit sich nothwendig auf Kosten der übrigen Interessen hervorthun, und bei folgerechter Ausbildung immer mehr die Gesammtheit der Seelenkräfte in seine Gewalt bekommen, folglich zur höchsten Macht der Leidenschaft anwachsen. Unter solchen Bedingungen kann daher der Mensch nie zu einer durchgreifenden Re-Aexien und einer durch sie begründeten Selbstbeherrschung gelangen, weil er sich an den unterdrückten Gemüthsinteressen, welche seiner Leidenschaft entgegenwirken sollten. nicht aufzuklären vermag. Denn nie stellen sich die objektiven Lebensverhältnisse in numittelbarer und einfacher Anschauung dem Verstande dar, sondern er findet sie erst nach mühsamen Suchen, wenn ihn keine vorwaltende Neigung verblendet. Hat aber der Mensch erst sein herrschendes Interesse als ein unveräußerliches Recht zu betrachten gelerat, welches in der Leidenschaft jedesmal geschicht: so scheut er sich nicht, dasselbe im Widerspruch mit der gamsen Welt zu behaupten, und wenn er es recht ernst damit meint, so geht er lieber im Kampf mit derselben zu Grunde, als daß er seinen Ansprüchen entsagte, ohne welche das Leben keinen Werth mehr für ihn hat. Dass auf ihn alle sittlichen und religiösen Beweggründe, ja zuletzt die gemeinsten Klugheitsregeln nicht den geringsten Eindruck mehr machen, sondern sein Schicksal nothwendig in Erfüllung gehen muss, versteht sich ganz von selbst.

Fasce wir alle diese Betrachtungen susammen, so therseugen wir une leicht, dass das Menschengeschlocht nicht anders werden konnte, als es sich in der Geschichte dergestellt hat, ohne dass wir deshalb bösen Dämonen die Schuld an allem Unheid aufbürden dürften, welches die Messchen in unseliger Verblendung sich selbst bereitet haben Doch immitten alter Greuel der verwüstenden Leiduciaften enthüllt sich uns die trostreiche Wahrheit, der Gesammtheit des Menschengeschlechts die sittlides Triebe unvertilgber eingepflanst sind, und nur der lichte Grad egoistischer Begierden bei einzelnen die Goside für Recht, Ehre, Pflicht, Liebe, Religion und menschiche Sitte gänzlich vernichten, und jene Ruchlesigkeit erragen kann, in welcher Hochmuth und Schaamlosigkeit, impotische und knechtisch feige Gesinnung im seltsamen Widerspruch sich mit einander vereinigen. Da immerfort de eigenmützigsten, alle Sittlichkeit von Grund aus zerstrenden Maximen verkündigt, und diese durch verderbiche Beispiele bekräftigt werden, und sogar die durch banchende Vorurtheile entstellten Pflichtbegriffe häufig sekr verwirren, als aufklären; so müste, wenn die Leiienchaften nicht im Gemüth der Mehrzahl ein Gegengewit fänden, das Menschengeschlecht längst in einen Hauwilder Bestien verwandelt worden sein. Die franzöich Revolution hatte dazu einen guten Anfang gemacht, gern hätte man ihre satanischen Frevel in der letzta Zeit wiederholen mögen, um auf den Trämmern der Guittung eine Republik von Kannibalen einzuführen; aber de Folge hat in beiden Fällen gelehrt, dass die sittliche Natur des Menschen nicht zerstört werden kann, sondern aller Zerrüttung durch die ungeheuersten Zeitwirren wieder zur nothwendigen Entwickelung gelangt, und daß die Mentliche Sittlichkeit seit den letzten 40 Jahren bedeutende Fortschritte gemacht hat, weil außerdem in der letzten Zeit sieh die Austritte der Robespierre'schen Schreckenszeit kätten wiederholen müssen. Böttiger i merkt daher ganz richtig, daß die Zeit stets zwei Schri voran, und nur einen zurück that.

Fragen wir nun nach den Bedingungen, welche e geregeltes. Verhältniss der Menschen zu einander, und dur dasselbe eine im Allgemeinen fortschreitende Entwick lung der einzelnen Individuen möglich machen, ungeac tet das ganze Geschlecht sich in den steten Zerwürfnisse der Leidenschaften gegenseitig aufzureihen scheint; so lies die Antwort darauf in der Natur des gesellschaftlichen Zu standes selbst. Denn de alle mit und durch einander wi ken und leiden, folglich jeder gezwungen ist, sieh um di Betragen anderer zu bekümmern, ihm zu helfen oder z widerstreben, je nachdem dies sein eigenes Interesse ge bietet; so können nur die auf das gemeinsame Gute ge richteten Kräfte in dauernder Eintracht bestehen, dageget die Leidenschaften der einzelnen sich unanfhörlich aufein den, und der Bund ihres gemeinschaftlichen Vortheils sich bald auflöset. Alle folglich, welche nicht in unsinnige Verblendung, ja in blindwüthender Leidenschaft die ganz Welt zum Kampf herauszufordern wagen, sind von der Noth wendigkeit eines herrschenden Gesetzes durchdrungen, und wirklich sehen wir, so weit die Geschichte reicht, ein positives Gesetz walten, welches die Leidenschaften der meisten im Zaum zu balten vermochte, wenn nicht unter verübergehenden ungünstigen Verhältnissen die Elemente der Unsittlichkeit allzu mächtig geworden waren. Früher oler später bricht sich die Brandung der Leidenschaft an dem Felsen der Nothwendigkeit, welche die Völker wieder zur Besinnung bringt und ihnen den Gehorsem aufzwingt, weil die Mehrzahl nicht zu Grunde gehen, sondern um jeden Preis, unter jeder Bedingung leben will, und daher mit den Waffen in der Hand die Gebote des Machthahera zur Wiederherstellung der Ordnung und des Gesetses gegen die unbezähmbaren Empörer "vollnicht. So mus dann selbst der Despotismus im Dienste der Menschheit

istig sein, welche viel weniger von den tyramitischen lauen einzelner, als von der rasenden Grausamkeit zügelber Völker zu leiden hat. Denn sobald der Mensch erst im femden Gebot geherchen gelernt hat, ist er dadurch un Schstbeherrschung vorbereitet. Daher treffen wir gegn isteicht zehm vorzügliche Münner in despotischen Sam kaum einen einsigen wahrhaft hochherzigen und mitigen Charakter unter empörten Volksmassen, welche im Abscheu aus Instinkt gegen jedes hervorragende Verlaut empfinden.

le mehr also die Leidenschaften aller sich gegenseiig im Schaeh halten, so dass sich jeder mehr zu verthei iges hat, als er andere angreifen kann; um so mehr biekt sich dem Verstande die Möglichkeit dar, ihren blinden Gwalten einen Damm zu setzen, und im Bunde mit den attichen Kraften eine höhere Ordnung des Lebens zu beginden. Daher hat auch das Bewulstsein der Nothwentkeit der Strafgesetze allen Völkern sich eingeprägt, weil de einsachste Reslexion zu der Ueberzeugung hinreicht. war durch jene den Leidenschaften Einhalt gethau weden kann. Mit Befriedigung sieht jeder die Vollstrekderselben am Frevler, weit er dabei seines Schutzes ine wird. Welin Liberalismus durch eine ganzliche Verwirrung legrisse em entgegengesetztes Gefühl hervorzurusen thek, um undere durch damagogische Künste zur Befordams seiner ehr- und herrschsächtigen Zwecke zu verbeken; so konnen seine gieissnerischen Lehren nur bet ciner, aller wahren Aufklärung ermangelnden, durch bei!" bancheften bethörten Menge Eingang finden, welche im Mitischen Blodsinn micht Wahrnimmt, wie sie ihrem eismen Interesse zuwiderhandelt. Jeder schlechte Kerl full Beistind der Gesetze an; Wenn er beleidigt, bestofi an seinem Leben gefährdet worden ist, und verlangt de nekarackliche Bestrafang des Uebelthäters; wie wurde e also gegen die Aufwiegler ergrimmen, wenn er so viel

Verstand besäße, um einzusehen, daß dieser unter sein Hause eine Mine gräbt, um ihn mit allen Seinigen in Luft au sprengen. Also nur der baare Unversiand ka es verkennen, dass die folgerechte Herrschaft des positis Gesetzes die nothwendige Bedingung der Freiheit ist, u dass die Nachtheile, welche aus der Mangelhaftigkeit d selben für einzelne erwachsen, gar nichts; gelten gegen di durch dasselbe begründeten Frieden bürgerlicher Eintrack Denn derjenige muß durch eigene Schuld in hohem Grad an allen Lebensinteressen verarmt sein, welcher, wenn de fehlerhafte oder falsch ausgelegte Gesetz ihm ein unge rechtes Opfer abfordert, diesen Verlust nicht durch di zahllosen Vortheile der öffentlichen Ordnung reichlich et setzen könnte; dagegen wo diese zu Grande gegangea ist gerade die Weisesten und Besten rettungelos verloren sind und höchstens im heldenmüthigen Ertragen des hittersten Elendes sich eine schmeraliche Selbetbefriedigung erzwingen können. So lange also noch das positive Gesetz die Rechtfertigung seiner Nothwendigkeit in dem tiefsten Gefühl der Mehrzahl findet, welche seinem Schutze ihre leiligsten Interessen anvertraut, können die Leidenschaften nur bei einzelnen einen wahrhaft zerstörenden Charakter annehmen. Bei den meisten werden sie dagegen blos jese gemäßigte Gewalt erreichen, welche zwar mannigfschen Widerstreit im Gemitth hervorbringt, und dedurch die alseitige Entwickelung seiner Kräste hemmt, jedoch die sithige objektive Besinning nicht gänzlich vertilgt, und der halb ein Einlenken auf die Bahn des Besseren nicht mmöglich macht.

Daher werden swar die meisten von des mannigseksten Leidenschaften bewegt; aber diese verstummen dech, wenn der Abend des Lebens herannaht, und die Gluth der Triebe sich abkühlt; ja letztere tauschen selbst mehrmals im Leben ihre Rollen gegen einander aus, sum Boweise, daß sie zwar für einige Zeit sich der gausen Seele hemächtigt haben, aber deunoch die ihnen widerstrebenks Gemöthskräfte nicht vertilgen ::losmaten, welche vielzehr zu einer anderen Zeit den Vorrang behaupten. Das Centil ist au bevveglich, als dass es in oinem einscitigen biense für immer festgebanut werden könnte; immer we legungen dringen sich ihm auf, welche ihm die Ein-Smight desselben verleiden, und ihm durch erfrischendu Wehsel der Gefühle eine wohlthuende Erholung von waren und peinlichen Anstrengung in rastlosen Lei-Anwachsen eine täuschende Befriedigung; aber sobil sie ihren Kulminationspunkt erreicht haben, lassen a Gleichgältigkeit, Widerwillen und Ekel gegen ihr Inbese untick, da sie das Bewußtsein der Opfer, welche in ferderten, nicht unterdrücken können. Wirklich hat ad tine das ganze Leben bis un seinem Ende durchdrinpale, and dadurch zur höchsten Ausbildung gelangende laienschaft eine selche Rohheit und Verödung des Gewith sur nothwendigen Folge, dass sie sogar denen, welche him gemäßeigten Grade ergeben sind, in der abschreckendsa Gestalt erscheint; wie viel mehr also Andersgesinnin en Gegenstand des Abscheues werden muß. Denn whi die arsprünglich besseren Leidenschaften, namentlich migissen, nehmen, sobald ste einen gewissen Grad er rika, ciaan: abachreckenden Charakter an, und wertilgen misblich the menschlichen Gefühle, so dass selbet die Schwärmerei nur zu oft die grellsten Zäge der lidesigkeit, ja der Grausamkeit zur Schau trägt. Hierzu what win, dass sie Leidenschaften oft in dem Maasse, tis durch ein lärmendes, vorlautes Betragen Ausschen tregen, gerade an sich weniger zu bedeuten haben; sie id ich ihrer Schwäche bewust, können durch Peltronwie bles den Unerfahrenen famchen, und ihre Relle nur hinge fortspielen, bis ikmen eine nachdrückliche Autotin entgegentritt. Daher wird der lauteste Tumult eines Minhe oft durch eine bloße Demonstration der bewastwas Macht migenblicklich gedämpet, daher sind die Ergsten Schreier in einem Arrenhause oft am leichtesten an Ruhe zu bringen; dagegen die nachhaltige Leidenscha gerade im Bewußstein eines entschiedenen Vorsatzet häuf mit äußerer Kälte und Ruhe auftritt, um sich mit Besonenheit gegen äußere Angnisse zu wassen. Wie geräuse woll also auch das Drama sein mag, welches die Leidenschaften im täglichen Leben ausschnen; die Bedeutung de sellien ist nicht gans so schlämm, als sie dem Unkundige zu seinmascheint. Denn diejenigen, welche öffentlich miden grüßten Prätensienen austreten, und sich auch woh in hestige Assekte versetzen, um jenen mehr Nachdruck geben, kommen in der Ruhe des Zimmers, zumal is stiller Nacht, wieder zum Besinnung, und Jenken dahe gern zur rechten Zeit ein.

So : lässt sich also durch die Geschichte ides games Menschengeschlechts der Kampf entgegengesetzter Bedin gungen verfelgen, durch welche jeder einzelne theils ut Leidenschaften angeregt, theils sie und sich zu beherrschen bestimmt wird. Von den Ursachen den Leidenschaften können wir nur einige besonders in die Augen fallende näher andeuten; denn vver getvautenes sich wohl, durch ebjektive Kritik der geschichtlichen Urkunden alle die ver borgenen Fäden aufzufinden, durch welche die Schickale des ganzen Menschengeschlechts in Bewegungugesetzi. 1907den sind? Nur dem Ange des Allwissenden enthült sie das ganze Gewebe derselben, von welchem ider griffe Theil für immer dem beschränkten Blick der Sterblinen verborgen, bleihen wird. Auch hier mula ich deren ein nern, dass der Verstand durch Zerlegung des ellesitis verschlungenen Wenhältnisse zagsmenreinkender Kräfte in ihre Elemente nur allanleicht au einer einseitigen, Betraching varleitet wird; walche dem Vereinzelten, die Aufmerkann keit zuwendet, und deshalb gerade das Wichfigste anser Acht. lifet, nämlich die innigh (Verkettung elieb zusammen wirkenden Momente.;. Nie ist die Leide schaft .Ausfluß: einer einzigen: Quelle, sendern ides geme Loleben in allen äufseren und inneren Verhältnissen ist ihre lintter; es überträgt daher in sie seinen ganzen Charakter, und giebt ihr ein so durchaus eigenthümlich individuelles Gepräge, daß niemals die gleichnamige Leidenschaft in und konkreten Fällen sich unter derselben Gestalt oftenet.

# §. 118.

## Erziehung, Familienleben.

Warum muß gerade das schönste Lebensverhältniß & Keine der Leidenschaften erzeugen, und durch die risten, edelsten Gefühle ihnen die erste Nahrung reichen? Wer kann wohl bezweifeln, dass die Mehrzahl der Aeltern de Liebe zu ihren Kindern die größten Opfer zu bringen besit ist, und nur der geringere Theil von ihnen durch wite Leidenschaften die stärksten Gefühle unterdrückt, wiche die Natur in ihre Brust legte? Gewiss werden im welche die größten Anstrengungen nicht scheuen, und mieder Art von Selbstverleugnung entschlossen sind, soes das Gedeihen ihrer Kinder gilt, jede ihnen heilsam wheinende Anordnung zu deren Erziehung treffen, von. Erfolge ihre eigene Wohlfahrt in einem so hohen the abhängig ist. Wenn leider ihre Hoffnungen so oft like etäuscht werden, so sollte wenigstens das Bewußtthe innigsten Ueberzeugung gemäß gehandelt zu ihnen den Trost einflösen, dass in der sittlichen. Walterdnung der Werth des Menschen allein nach seiner Ginning und seinem redlichen Bestreben, nicht aber nach Gelingen desselben gilt, welches durch unfreiwillige Bechung und durch upbesiegbare äußere Hindernisse nur at vereitelt wird. Ueberhaupt kann ja der Mensch ses dieser höheren Betrachtung Befriedigung schöpfen. er niemals; der schmerzlichen Erfahrung ausweicht, de sein besserer Sinn stets im schneidenden Missverhältnik mit der Wirklichkeit steht, und nur im geläuterten Seelenheilk, II.

Selbstbewußstsein der Widerspruch des Lebens seine A lösung findet. Ja es würde selbst die Anklage der in Pädagogik herrschenden Irrthümer so lange eitel sein, als praktische Philosophie, welche die wesentlichen Lebe interessen in wissenschaftliche Uebereinstimmung bring soll, sowohl nach ihren Grundsätzen als nach ihrer Methe noch völlig im Argen liegt, so daß sich aus ihr die jektive Erkenntniß keiner einzigen Angelegenheit mit Sich heit herausgestalten läßt, vielmehr der individuellen Sinesart eines jeden es überlassen bleiben muß, unter de schlechthin sich widersprechenden praktischen Lehren ei Auswahl zu treffen.

Ich glaube diese Erklärung dem Herzen aller Aelte schuldig zu sein, deren reine Liebe sich in den Mitte zur Erziehung ihrer Kinder vergreift, und welche, anstatt vi ihrem Gedeihen den gerechten Lohn zu ernten, so oft d harte Loos des Verdienstes erfahren, alle Anstrengunge mit Undank vergolten zu sehen. Dies vorausgesetzt, di fen wir unbedenklich die vornehmsten Mängel der Ersi hung zur Sprache bringen, welche weniger die meth dische Verstandeskultur, als die ethische Disciplin des 6 müths betreffen. Eine sehr wesentliche Ursache derselbt ist das allgemein verbreitete Vorurtheil, daß Verstande aufklärung auch die sittliche Kultur nothwendig zur Poh Die hierdurch ausgedrückte Täuschung über d wesentliche Verhältniss der Verstandes- und Gemäthskris zu einander erklärt sich leicht aus den herrschenden in thümern der logischen Psychologie, welche nicht blos di philosophischen Werke, sondern auch die gewöhnlicht Lebensansichten durchdrungen haben. Durch Begriffe al den Verstand, und durch diesen auf das Herz zu wirkei scheint ein so natürlicher Weg zu sein, dagegen die 6 müthstriebe sich so sehr dem Bewaßtsein entziehen, un ihre Leitung, wenn sie nicht in Gefühlsschwärmerei au arten soll, eine tiefere Menschenkenntniss voraussetzt, da ntan sich nicht wundern darf, wenn die sittliche Discipli

is Gemüths eine den meisten unbekannte Aufgabe ist. Is kommt dieser Gegenstand in dieser Schrift so oft zur Sprache, dass ich hier nicht dabei zu verweilen brauche.

Eine besondere Rüge verdient jedoch die Thorheit. den Vertand der Kinder durch eine Ueberfüllung des Gedichtines mit Kenntnissen zu erdrücken, oder gar durch m filizitige Anstrengung in abstrakten Denkübungen auf Ester zu spannen und auf beide Weise ihn durch de Treibhauskultur zu einer unnatürlichen Entwickelung wwingen. Hierdurch müssen die an ein bestimmtes Maass ad Verhältniss gebundenen Seelenkräfte die Energie eines steigen Wirkens einbüßen, deren Mangel sich hinter dem Schinner einer oberstächlichen Vielwisserei, eines spielen-Mitses und sophistischen Scharfsinns nur eine Zeit lag verbergen kann, aber sich nur allzufühlbar macht, sodas thätige Leben einen folgerechten Gebrauch des Bakens, ein gediegenes und gesundes Urtheil erfordert. likts ist gewöhnlicher, als daß ein an scholastische Absaktionen und erkünstelte Kombinationen gewöhntes Denich in den einfachsten und anschaulichsten Verhälticht zurechtfindet; dass es verleitet durch die Will-🖦 sbjektiver Meinungen sich gar nicht in den Begriff httmothwendigkeit fügen kann, sondern mit der ern-\* Siklichkeit dasselbe leichtfertige Spiel treiben will, mides allen dialektischen Wortgesechten zum Grunde Die nothwendigen Folgen davon sind die gröbsten Teathe im praktischen Leben, dessen Sinn und Bedeu-≒ 👉 von leidigen Hypothesen umstrickte Verstand richt su fassen vermag\*). Das gewöhnliche Attribut

Digitized by Google

<sup>&</sup>quot;) "Unsere gewöhnliche Schulerziehung ist trefflich geeigtie Ausmerksamkeit abzustumpsen. Man gewöhnt den Mentien von Jugend an, in einer ganz anderen Welt zu leben, als
der wirklichen, und dadurch verliert er am Ende die Fähigtie, suf die wirkliche Welt zu achten und sie zu verstehen, was
mastärlich oft lächerlich machen, und zu Missgriffen verleiten
tie, die den Ungebildeten sehr aussallen, und nicht geeignet sind,

des hohlen Scheinwissens ist die Eitelkeit, weil es d Menschen niemals zum Bewußstsein der Mangelhaftigk menschlicher Erkenntnisse, und am wenigsten der ein nen gelangen läßt; höchstens versteht sich der geleh Thor mit Wagner im Faust zu dem Bekenntniß:

Zwar weis ich viel, doch möcht' ich alles wissen.

Bei einer solchen hochmüthigen Selbstbethörung, weld jede Selbsterkenntniss eben so unmöglich macht, wie e nen gediegenen praktischen Verstandesgebrauch, müsse die Leidenschaften einen freien Spielraum finden, und n zu oft können die bittersten Erfahrungen eine solche Selbs verblendung nicht zerstören. Nur aus einer solchen b harrlichen Tänschung lässt es sich erklären, dass der oft zur Sprache gebrachte verderbliche Einflus einer übe schraubten Verstandesbildung auf die Entwickelung des je gendlichen Körpers immer noch unbeachtet bleibt, u geachtet derselbe eben so grell in die Augen fällt, als sich leicht begreifen läßt. Hier bedarf es wohl keint ausführlichen Beweises, daß die unmäßige Anstrengen der Nerven die Energie des Vegetationsprozesses erschöpf der noch durch so viele andere Mängel der Schuleinrichten beeinträchtigt, nie zur Reife gelangen kann; daß die Leben kraft der Jugend um ein bedeutendes verkürzt, niemals in späteren Alter den unersetzlichen Verlust vergüten kam dass sogar die Organe nicht zum vollen räumlichen zur durchgebildeten Struktur auswachsen können, wei der einmal misslungene Bildungstrieb sich nie wiederhole kann; dass folglich in dem gebrechlichen Körper ein reis bar schwaches Nervensystem nicht die feste Harmonis aller Funktionen vermitteln kann, und in seinem inner

ihnen Achtung für die höhere Geistessishigkeit der Studiren ein zuslösen. Ein höchst wesentlicher Theil der Erziehung des Men schen beruht darauf, dass man seine Ausmerksamkeit schäft! Neumann, von den Krankheiten des Menschen, Bd. 4. S. 463.

ten Leben zahllosen Missverhältnissen anheim fallen muss, welche sich unmittelbar auf die Thätigkeit des Verstanis und Gemüths fortpflanzen. Denn nur ein kräftig orsmirter und tüchtig durchgebildeter Geist vermag sich sereich in den stürmischen Anfällen kranker Nerven zu banta; und dennoch, wie viel büst er an Zeit, Kräfta m Heiterkeit ein! Aber der Widerspruch, den Loriser auf so vielen Seiten gegen seine nachdräcklichen wielgedachten Rögen jener Missbräuche gesunden hat, with es nur allzudeutlich, dass unser Zeitalter noch viel u sehr in scholastischer Afterweisheit befangen ist, als dis es seine wichtigsten Angelegenheiten mit reiner Nabraschauung auffassen könnte. Ohne mich auf eine weitre Polemik einzulassen, will ich nur des einen drollim Linwurfs gedenken, dass der Unterricht in früherer Lit eben so anstrengend gewesen sei. Als ob den Misskinchen ein Verjährungsrecht zustände, kraft dessen sie piter nicht mehr angetastet werden dürften, auch wenn dre Nachtheile sich mit jedem Geschlecht auf das Emfadichste fühlbar machen. Dann müssen wir freilich jele Hoffmung, dass es jemals durch unsre Bemühungen beer in der Welt werden könne, als wahnwitzig verabwhieden!

Wir können uns hier nicht auf aussührliche Exkurse is de Geschichte der Pädagogik einlassen, deren Geist stärlich jedesmal im Einklange mit den herrschenden religiören Begriffen, Sitten und anderen Lebensverhältnissen sind. Denn jedes Geschlecht will das Hüchste, was es den Leben abgewonnen zu haben glaubt, als Lehrbegriff den nachfolgenden einprägen, in ihm zur freieren Entwickelung bringen, und so seinem Werke eine unvergängliche Dauer sichern. Aber die fortgepflanzten Irrthümer greifen mit der Zeit immer zerstörender ins Leben ein, daher man alsdam das Heil im entgegengesetzten Extrem aufsucht, welches nur die früheren Mißsgriffe durch neue verdrängt. Dies gieht sich in der Pädagogik hauptsächlich durch den

Wechsel der Strenge und Milde zu erkennen, nach de allgemeinem Charakter jedesmal der Zuschnitt der ein nen Maaßregeln genommen wurde. Jetzt wissen wir fast nur noch aus Ueberlieferung, dass die Erzieher frü über die Gemüther der Kinder eine eiserne Ruthe schw gen, weil man an härtere Verhältnisse unter strenge Regierungsformen gewöhnt, einen leidenden Gehorsam die nothwendigste Tugend hielt, und aus missverstanden religiösen Eifer dem Menschen das Recht des freien W lens absprach, den er in blinder Unterwerfung unter d göttliche Gesetz beugen sollte. Die große Einfachheit u Gleichförmigkeit des damaligen gesellschaftlichen Zust des ließ das Bedürfniß einer allseitigen liberalen Erziehu nicht empfinden, und die abgemessenern, schärfer begrei ten Formen und Abstufungen des Lebens gestatteten kei originelle Selbstständigkeit des Charakters? Aber nie lä die Natur den ihr auferlegten allzuharten Zwang unbestra sie bricht sich durch alle Hindernisse Bahn, und rächt si an dem steifen Pedantismus der Erziehung durch Leide schaften, welche um so ungestümer hervorbrechen, je gr ser der auf dem kindlichen Gemüth lastende Druck wi wenn dasselbe nicht unterlag. Härte erzeugt Trotz, u macht die Maxime: nitimur in vetitum, zum Grundsatz de Emporung, daher der entfesselte Sklavensinn unmittelbi in Grausamkeit überschlägt, und die Bösartigkeit viele Gemüther allein aus einer tyrannischen Erziehung he stammt, welche ihnen einen folgerechten Hass gegen Mei schen und gesellschaftliche Einrichtungen einflößt. Unt gleicher Bedingung müssen schwächere Gemüther eine neidischen, furchtsamen, heimtückischen, hinterlistigen Chi rakter annehmen, weil ihr durch die ersten Lebensersah rungen geweckter und genährter Argwohn für immer da Vertrauen zum Wohlwollen anderer aus ihrer Brust ver tilgt hat. Dass alle diese Uebel in einem noch ungleich höheren Grade eintreten, wenn in die harten Erziehungs grundsätze der Aeltern und Lehrer sich noch gehässig Motive, Herrschsucht, Geiz und andere Leidenschaften einnichen, welche der natürliche Sinn der Kinder bald ernichen, welche der natürliche Sinn der Kinder bald erniche, begreift sich eben so leicht, als daß ein Gemüth,
imm Triebe im ersten Aufkeimen niedergetrelen wurden,
im ne einer freudigen, harmonischen Entwickelung, nie
mödstständigkeit des Charakters gelangen kann, und
den inwegen zu niedrig sinnlichen Begierden geneigt,
min für deprimirende Einflüsse, welche Furcht, Traunicht, Neid und andere Schwächezustände der Seele hernicht, empfänglich bleiben wird. Hierauf hat besonin Pinel hingedeutet.

Wir wollen es nicht übersehen, daß eine Menge unjustiger Bedingungen zusammenwirkte, um eine so fin-Lebensansicht, welche nirgends die freie Entwicke-👆 der angestammten Kräfte gestattete, den Völkern aufmringen, und sie dem natürlichen Gefühl zu entfrema, welches der Kindheit und Jugend so gern die in Pileren Jahren versagte, harmlose Freiheit im frischen Lebeschange gestattet. Erwägen wir alle Noth, welche in Rige der mit grenzenloser Erbitterung geführten Religionsbiege, namentlich durch den unsecligen dreißigjährigen de Europa hereinbrach, in welchem eigentlich der mitbeliebiehe Geist mit seinen finstern Schrecken von der Lik verbannt wurde: so erklärt es sich leicht, dass ein Jahrhundert hindurch alle Völker in eine geistige Interiorg versetzt waren, der nur die edelsten Geister 🛍 🗪 entreißen vermochten, um zu einem freien Selbstteruktsein zu gelangen. Um dies mit einem Zuge zu breichnen, braucht man nur an die Anstrengungen zu erinnern, welche es ihnen kostete, eine ureigene Litteratur id die Bahn zu bringen, und durch sie ihre Zeitgenossen and dumpfer Betäubung zu dem Bewusstsein eines freisinagen Strebens zu erwecken. Das ganze 18te Jahrhundert stellt was das Schauspiel dieses Losringens von dem Druck rerjährter Vorurtheile, von dem Zwange geisttödtander Salungen, von Aberglauben, Priesterherrschaft, Feudalrecht

dar, und gewiss würde das allgemeine Streben nach Au klärung zu heilsameren Ergebnissen geführt haben, wer nicht zu viele Elemente der Unsittlichkeit, zu viele natu widrige Entartungen der gesellschaftlichen Verhältnisse vo handen gewesen wären, und wenn nicht das plötzlich e wachende Freiheitsgefähl die Völker zu einem jugendlich unbesonnenen Ungestüm fortgeriesen hätte, welcher i neuerungsstichtigen Eifer noch niemals Maafs gehalten ha Selbst die Schrecken der französischen Revolution und all aus ihr hervorgegangenen Staatsdmwälzungen und Umge staltungen der geselligen Verhältnisse haben die Gesimun gen der Völker nicht wieder in ihre demüthig gelässen resignirte Stimmung zurückbannen können, sondera rat los schreitet die Bewegung der entfesselten Kräfte von warts, denen die freie Entwickelung zum unvertilgbrei Bedürfnis geworden ist. Diese Gesinnung, welche man so lange sie nicht in selbstzerstörende Heftigkeit ausrtet den Liberalismus in edelster Bedeutung nennen, und ver welcher man hoffen darf, daß sie den Begriff einer neuen schöneren Weltordnung ausspricht, hat jetzt das Bewulst sein der meisten in jeder Beziehung dergestalt durchdrun gen, dass aus ihr nothwendig ein freisinniger Geist de praktischen Philosophie hervorgehen muls. In sofern sich In diesem Umschwung der allgemeinen Denkweise eine Naturnothwendigkeit, ein unaufhaltsamer Fortschritt höherer und edlerer Gestaltung aller Lebensverhältnisse zu erkennen giebt, kann nur selbstverblendete Thorheit sich dagegen mit den Täuschungen hergebrachter Autorität anstemmen wollen; denn niemand vermag in die Speichen des rollenden Rades der Zeit hemmend einzugreifen. Wer könnte auch wohl Angesichts der Riesenfortschritte sum Besseren auf allen Gebieten der Wissenschaft, Kunst and des praktischen Lebens, sich eine beschränkte Vergangenheit zurückwünschen, welche in Jahrhunderten nicht zu Stande bringen konnte, was jetzt das Erzeugnis eines oder doch weniger Jahre ist? Wer möchte also die pi

dagogischen Fesseln loben, unter deren Zwange früher nur die edelsten Geister zum Selbstbewußtsein gelangten? Dem die geistigen Kräfte können gleich jeder Lebensrezus zur aus angestammten, selbstständigen Trieben zur Entwickelung gelangen; jede Hemmung derselben beim erenten zurten Entfalten zerknickt ühren aufstrebenden Keim, der dem in verkrüppelter Gestalt am Boden bleibt. Daß insich auch das Ersiehungswesen von einem ächt freinigen Geiste durchdrungen sein müsse, können nur diejenigen bestreiten, welche taub für die Lehren aller Zeiten auch den Bedürfnissen der jetzigen fremd geblieben, sich der Täuschung hingeben, dem mündig gewordenen, selbstdenkenden Geschlechte noch die Schulmaximen aus der Knabenzeit einprägen zu können.

Diese Bemerkungen mögen mich rechtfertigen, wenn ich, einverstanden mit der Grundbedeutung des freisinnigen Strebens und mit der Nothwendigkeit seines Einflusses auf die Grundsätze der Erziehung, dennoch die verderblichen Erfolge herausstelle, welche aus einer Ueberteibung dieses Geistes hervorgehen. Gleichwie früher in der Beschränkung, so geht man jetzt in der Entfesselung der Seelenkräfte bei ihrem ersten Erwachen zu weit, in der voreiligen, durch den Erfolg leider nur zu oft getäusch-Erwartung, dass es blos ihrer Anregung bedürfe, weil se sus angestammter Uebereinstimmung zur harmonischen Latwickelung sich ausbilden würden. Ich habe es schon wiederholt angemerkt, dass die Seelenkräfte bei jedem Individuum unter eigenthümlichen Verhältnissen, welche seisen persönlichen Charakter bedingen, zusammentreten, und daß die unter ihnen von Anfang an vorwaltende durch susere Anregung sich vorzugsweise hervorthut, bis sie die Herrschaft über die Seele sich angemaasst hat. Dies gilt nicht nur von den vorstellenden Kräften, deren mannigfaltiges Verhältniss zu einander die so wesentlich verschiedenen Talente für Poesie und Kunst, für empirische und spekulative Wissenschaft begründet, welche niemals durch alle Kunstmittel der Ersichung mit einander vertaust werden können; sondern in einem noch viel höheren Gra von den Gemüthstrieben. Denn aus tief verhüllter Anla tritt bei jedem Menschen ein durch die individuelle Ve fassung seines Gemüths bedingtes eigenthümliches Leber interesse hervor; und ist er über dasselbe zum deutliche Bewusstsein gekommen, so entscheidet es unwiderrussis über seine Bestimmung und durch diese sein Schicker Gegen jenes Lebensinteresse ankämpfen, um es in eis as deres umzugestalten, würde so viel bedeuten, als die Na turnothwendigkeit aufheben wollen. Eben also diese m vertilgbare Macht der angeborenen eigenthümlichen Ge müthsenlage, welche bei jedem Kinde einen individuelle Erziehungsplan erfordert, damit es seine Krafte vollstän dig zur Reise bringe, erheischt eine deste größere Vor sicht, um die Entwickelung jener Anlage in den nöthigen Schranken zn halten, weil letztere außerdem ihrer Natur nach in Leidenschaft ausarten muss, zumal je größer ihrt ursprüngliche Energie ist, welche sich selbst durch die mächtigsten Hindernisse Bahn bricht.

Indess wie leicht sich auch diese Sätze im Allgemeinen aus den Grundbegriffen über die Gemüthsthätigkeit einsehen lassen; so ist doch ihre praktische Anwendung mit großen Schwierigkeiten verknüpft, welche die mannigfachen Fehlgriffe bei der Esziehung zum Theil entschuldigen. Noch fehlt es uns ganz an einem obiektiven Maaisstabe, um die Intensität der Gemüthstriebe, auf die es hier hauptsächlich ankommt, auch nur annäherungsweise zu bestimmen. Manche Kinder sind sehr lebhaft, aber nach ibrer Pubertätsentwickelung, in welcher der Charakter sich eigentlich erst gestaltet, nicht besonders zu hervorsiechenden Leidenschaften geneigt; andere tragen schlummernde mächtige Kräfte in sich, und täuschen durch den Anschein einer gemäßigten Gesinnung, bis jene im reiferen Leben mit unerwarteter Energie hervortreten. Daher möchte ich keinesweges einer studirten, übermethodischen Künstlichkeit der Erziehung das Wort reden, welche schon in der Kindheit jeder Seelenregung einen bestimmten Zuschnitt geben, Gefühle und Willensbestrebungen nach einem Zollstebe abmessen, und so die urkräftige Naturentwickelung in ein abstraktes Schema von Sittlichkeit einzwängen will. Das Beste muß einem guten Genius überlassen bleiben, des jedes Kind mit der angeborenen lauteren Gesinnung zum auf die Welt bringt; diese erhalte man daher nur zwerdorben, um des günstigen Erfolges so gewiß zu sein, als das nicht zu berechnende Schicksal eines jeden dies lasse.

Diese Herzensreinheit gründet sich auf die dem Kinde tief eingepflanste Ehrfurcht vor dem Gesetz, also auf den Gehorsam. Denn da es sich der Zwecke seines Willens nicht bewußt ist, sondern diesen nur äußert, um den regen Drang seiner Kräfte nach Thätigkeit zu befriedigen; w lässt es sich ohne Weigerung und Murren von seinem Verhaben abbringen, sobald ihm nur eine andere Beschäfigung gestattet wird, welche seiner Sinnesweise zusagt. Le fahlt zu tief seine Unselbetständigkeit, als dass es irgod etwas mit Nachdruck und Beharrlichkeit durchsetzen limite, und empfindet die Macht derer, die ihm zu gewen haben, zu innig, als dass es ihnen ernstlich widerthe. Nie ist ihm daher der Gehorsam für die Dauer by is es fühlt sich behaglich und ganz in seinem Elemate, wenn es mit seiner Folgsamkeit das Wohlwollen merer gewinnen kann, und verschmerzt um diesen Preis sen einen versagten Wansch. Zufriedenheit oder stille Frende eines beruhigten Sinnes ist seinem unverdorbenen Gemüth noch so sehr Bedürfniss, dass es für Ungezogenbeit und Widerspenstigkeit bestraft, durch herzliches Vertranen den Aeltern dafür dankt, dass sie seinen Ungestüm beschwichtigten. Es ist daher eine ganz verkehrte Maxime, die Liebe der Kinder durch Nachgiebigkeit gegen ihre Lausen gewinnen zu wollen; denn je mehr sie dadurch zu einem herrscheüchtigen Egoismus verwöhnt werden, also

je mehr sie die unverschämtesten Anmaaßungen mit Trotz und Frechheit durchzusetzen sich üben, um so vollständiger wird jede liebende Gesinnung in ihnen erstiekt, welche nur aus der Selbstverleugnung entspringt. Empfangene Wohlthaten nehmen sie dann nicht mit Dankbarkeit auf. weil sie darin nur einen ihrem Eigennutz dargebrachten Tribut sehen; und die Verweigerung ihrer ungestümen Forderungen versetzt sie in den Zorn eines Despoten, der kein höheres Gesetz kennt, als seinen absoluten Eigenwillen, daher auch der Sprachgebrauch solche sittlich verwilderte Kinder längst als Haustyrannen bezeichnet hat. Der Erzieher halte es daher für die heiligste Pflicht, jeden wirklichen Ungehorsam des Kindes nachdrücklich zu bestrafen; dann wird es sich ohne Arg und inneren Fehler seinen Vorschriften anschmiegen, und Vertrauen zu seiner Güte fassen, wenn es auch deren Absicht nicht ernth. Doch muß er das feine Gefühl für Recht und Ehre schonen, weiches schon in dem frühesten kindlichen Bewußtsein sich regt, und durch jede harte und kränkende Behandlung zu Trotz, Hass und Bosheit empört wird.

Ist aber Gehorsam nicht das Element geworden, in welchem die Gemüthstriebe des Kindes sich ungestört und ruhig entwickeln können; so muss ihr regelloses Spiel bald in Unordnung, ja in Widerstreit gerathen, und bis zur Verwilderung entarten. Denn der Verstand ist noch viel zu sehr mit dem Empfangen neuer Vorstellungen und ihrem Aufbewahren im Gedächtnis, mit den flüchtigen Gaukeleien der erwachenden Phantasie beschäftigt, als daß er in objektiver Reslexion der Besonnenheit theilhastig werden, und durch diese den drängenden Neigungen Einhalt thun, sie gegenseitig durch sich beschränken könnte. Mit andern Worten, das Kind ist zu sehr ein Geschöpf der augenblicklichen Lust und des Schmerzes, und durch sie zu sehr an die unmittelbare Gegenwart gesesselt, als daß es an die Folgen seiner Handlungen denken könnte, wenn es sie auch hinterdrein einsicht und berent. Daher folgt

es stets dem rastlosen Wechsel der verschiedenartigsten Antriebe, unbekümmert, wie es dadurch seinen eigenen Interessen schade, wenn nicht die warnende Stimme des Ersiehers mit hinreichendem Nachdruck sich bei ihm in Erimerung bringt. Ist es aber sich selbst überlassen im Kreise unterer Genossen, so findet es gerade an waghalsigen Strichen Gefallen, welche seiner Eitelkeit schmeicheln, in das Gefühl erhöhter Kräfte geben, und das Gefühl der Herrschsucht bei ihm rege machen. Natürlich geräth es dadurch mit den Ansprüchen anderer in Streit, und den swischen ihnen ausbrechenden Krieg kann nur das Recht des Stärkeren zu Ende bringen, dessen Sieg den Neid anderer weckt, welche es nicht an schadenfrohen Neckereien und anderen Mitteln zur Befriedigung ihrer Rachsucht fehlen lassen. Solche und tausend ähnliche, täglich wiederkehrende Ausbrüche zügelloser Gesinnung müssen daher, wenn ihnen nicht zur rechten Zeit Einhalt gethan wird, in völlige Verwilderung des Gemüths ausarten, welches den Gehorsam zuletzt nicht mehr kennt, den verdienten Strafen mit List ausweicht, sein missverstandenes Recht mit Halsstarrigkeit behauptet, sich frühzeitig in alle schlechten Künste der Verschmitztheit, Lüge, Prahlerei, Anmaasung und Rechthaberei einübt, durch welche die Leidenschaft im späteren Leben sich geltend macht. Da der höchste Zweck des kindlichen Sinnes das Vergnügen ist, so muss das unbeschränkte Verlangen danach in Genufsgier ausarten, welche den allgemeinen Ausdruck der unersättlichen Leidenschaften darstellt. Ist dem Gemüth erst dieser innere Zwiespalt, die ungestüme Aufregung, die unbändige Eigenwilligkeit zur bleibenden Gesimung geworden, so dass es gar den Gehorsam für Feigheit, die Liebe zu den Aeltern für Schwäche, das Aufopfern eigener Vortheile zum Besten anderer für Dummheit hält, im bethörten Bewußtsein sieh mit der Vorstellung sehmeichelt, keine Autorität über sich zu haben, und sich daher ein unnafürliehes Freiheitsgefühl aneignet, welches in der Kindheit nur den Charakter der Zügellosigkeit haben kann; dann bedarf es keiner weiteren Erklärung, daß auf einem solchen Boden dereinst die Leidenschaften unzerstörbare Wurzeln treiben werden. Denn wie soll ein Gemüth, welches nie den Zügel heilsamer Disciplin fühlte, nie seinem hestigen Verlangen Einhalt thun, seine vermeintlichen Rechte der Ehrsurcht vor dem Gesetz aufopfern lernte, sich in diese Grundbedingungen der Sittlichkeit fügen, wenn es von der gewaltigen Schwungkraft der erwachenden Leidenschaften ergriffen, von ihnen eine Besriedigung schrankenloser Wünsche host, und sich durch die Täuschung bethört, daß mit jeder Steigerung der Begierde auch die Lust, sie zu stillen, anwachsen müsse? Hat der Mensch nicht in der Kindheit Selbstbeherrschung gelernt, so wird es ihm unendlich schwer, sich diese später zu erwerben.

Diese Bemerkungen geben uns wohl hinreichenden Grund zur Erklärung des leidenschaftlichen Charakters, den die jetzige Zeit in allen ihren Erscheinungen verräth, und welcher so viele Gemüther durch unersättliche Begierden in steter Unruhe, ja gewaltsamer Aufregung erhält, so dass sie aller Stetigkeit und inneren Befriedigung verlustig, ihre Kräfte in krampfhafter Spannung erschöpfen, im rastlosen Widerstreit unvereinbarer Interessen aufreiben, und durch ein Leben voll selbstzerstörender Anstrengung kein dauerhaftes Gut errungen haben, sondern mäde, ja mit Ekel und Ueberdruss an allem erfüllt, mit sich und der Welt zerfallen ihre Rolle beschließen. Nicht daß es den früheren Zeiten an Leidenschaften gesehlt hätte; sie waren vielleicht damals noch wilder und unbändiger, weil die roheren Gemüthskräste, durch keine künstlichen Begriffe verfeinert, nicht durch verwickeltere gesellschaftliche Verhältnisse in ihren Interessen getheilt, massenhafter und darum gewaltiger wirkten, so dass nur einzelne Leidenschaften, religiöser Fanatismus, Herrschsucht oder Liebesschwärmerei das Gemüth ganz erfüllten. Aber dem Leben der einzelnen waren damals weit engere Schranken

gesogen, und oben weil sie in Ermangelung des ihnen versagten Begriffs der bürgerlichen Freiheit auch nicht durch die aus Missverständniss derselben erzeugten Trugbilder verlockt werden konnten; so musste sich ihr leidenshallicher Drang mehr koncentriren. Jetzt dagegen durchbessen sich in dem Menschen die mannigsachsten Leidenscha, welche durch künstliche Reize aller Art gestachelt, and größere Verstandeskultur begünstigt, kaum mehr se Schranke finden würden, wenn nicht zum Gläck eine reiere und folgerechter durchgreisende Gesetzgebung die sieren Verhältnisse mehr regelte, und wenn nicht der Vogestüm der Begierden durch den Einstus ausgeklärter Begriffe und sanfterer Sitten gemildert würde. Jedoch een hierin liegt die Ursache, warum gerade jetzt die Leideuschaften, welche einen Theil ihrer thatkräftigen Energe verloren haben, weil letstere stets im umgekehrten Verhältnis zur Zersplitterung der Gemüthsinteressen steht, kichter und schneller in Wahnsinn übergehen.

Wenn also eine zu schlaffe Disciplin bei der Jugendeziehung zur nothwendigen Folge haben muss, dass das kiedliche Gemath zum Dünkel, Trotz, Flattersinn, zur Rechthaberei, Eigenwilligkeit, Anmaasslichkeit und Launenhaftigkeit verzogen wird, und somit zur Selbstbeherrschung unfähig keinen Tadel und Widerspruch erträgt. keinem Antriebe Einhalt thun kann; so erhellt daraus leicht, dass es schon frühzeitig aller Bildsamkeit verlustig geht, auf welcher alle sittliche Kultur heruht. Denn letztere ist nur dann möglich, wenn der Mensch der Nothwendigkeit eingedenk bleibt, aus seiner persönlichen Beschränktheit herauszugehen, um sich dem anerkannten Vorbilde in irgend einer rühmlichen Gesinnung und That anuschmiegen, sich dasselbe mit Selbstverleugnung, nämlich mit dem entschlossenen Aufgeben seiner bisherigen Sinnesweise anzueignen, nie in herkömmlichen Gewohnheiten su entaren, sondern sich mit ganzer Seele zu neueren, besteen Formen umzugestalten. Nur wenn diese Bildsamkeit

bleibender Charakter des Gemüths geworden ist, und die Abneigung gegen unpartheiische Selbsterkenntnis überwunden hat, erlangt der Mensch volle Sicherheit gegen Leidenschaften, welche außerdem beim ersten Entstehen sich der Reslexion entziehen, und bei weiterem Fortschreiten Verstand und Gemüth dergestalt umstimmen, dass er aus eigenem Antriche ihnen nicht mehr Widerstand leisten kann und mag. Nur bei dieser Bildsamkeit kann die Religion als das Urelement der Sittlichkeit den vollen praktischen Emflus auf das Gemüth gewinnen, welches, wenn es schon in Selbstsucht erstarrt ist, nur allzuleicht die religiösen Dogmen zu Formeln gestaltet, welche zu allen Zeiten mit allen Leidenschaften und Begierden dergestalt identisieirt worden sind, dass sie sogar deren Schutzwehr abgeben mussten, und welche in ihrer ursprünglichen Lauterkeit nur von wahrhaft Gesitteten verstanden werden.

Wegen der überaus großen Wichtigkeit der hier berührten Gegenstände erlaube ich mir noch die mit meinen Bemerkungen im Wesentlichen übereinstimmenden Ansichten einiger achtungswerthen Schrifsteller mitzutheilen.

Of the causes (of insanity) termed moral, the greatest number may, perhaps, be traced to the errors of education, which often plant in the youthfull mind those seeds of madness which the slightest circumstances readily awaken into growth. It should be as much the object of the teachers of youth, to subjugate the passions; as to discipline the intellect. The tender mind should be prepared to expect the natural and certain effects of causes: its propensity to indulge an avaricious thirst for that which is unattainable, should be quenched: nor should it be suffered to acquire a fixed and invincible attachment to that which is fleeting and perishable ').

Julius hat in seinen vortrefflichen Vorlesungen über

<sup>\*)</sup> John Haslam, observations on mainess and melancholy II. eds. pag. 236.

Gestagniskunde (Berlin 1828.) mehrere hierher gehörende wichtige Bemerkungen von anderen entlehnt, und eigene schitzbare Zusätze hinzugefügt. In dem London Medical Repuitory; new series, Bd. 3. S. 337. heisst es: "Keine Eimuttenlichkeit der jetzigen Zeit ist bemerkenswerther, ah die Geneigtheit, alle sittliche Erziehung zu unterschätzen. Die Winder, welche durch die mechanischen Ersindungen besitt wurden, scheinen den Menschenverstand der Zeitsomen fast über den Haufen geworfen zu haben, und kraft wird auf das äußerste angespannt, um das herawachsende Geschlecht nicht zu einem sittlichen, sondern n einem gewerbtreibenden zu machen. Dies ist aber gewis das Gegentheil von dem, was statt finden sollte. Denn de Gläckseeligkeit der Menschen hangt weit mehr von car Zügelung ihrer inneren Gefühle, als von ihren äußem Umständen ab, weit mehr von einem Warnungszeiden vor Aergerniss, als von den höchsten Geistesvorzä-En. Schwerlich kann es einen größeren Irrthum gehen, k die Meinung, Wissen sei immer schon an und für sich wohlthätig. Freilich ist es ein gewaltiges Triebrad zum Gsten oder zum Bösen. Bei demjenigen, dessen Geist die ghinge Richtung hat, wird dessen Besitz ein für ihn und Welt gleich vortheilhaftes Werkzeug: aber es verleiht. wiederum denen, deren sittliche Gefühle nicht entwich togendhaft sind, eine neue und furchtbare Waffe m Bosen." Sehr kräftig drückt sich Rau aus: "Der lauch darf eben so wenig zu einer, höherer Begriffe empfänglichen, den Thieren in der Rossmühle vergleichbren Spinn-, Webe- oder anderen Maschine, als zu eim, die Erde, auf welche ihn Gott gesetzt hat, yergesunden, gebeteplärrenden Automaten oder Säulenheiligen semacht werden." Julius fügt hinzu: "Die Schule hat sich lange einem weichlichen, lauen und flauen, mit der Enchlassung der Familienbande gleichen Schritt haltenden Philanthropismus, oder einer nur auf Erwerb sehenden Unterrichtsweise in die Arme geworfen. " Und: "Eine. Seelenheilk, II.

Lehrart, welche den Grundsatz der Nacheiserung, um kümmert um die aus der systematischen Ausregung d Selbstsucht und Eitelkeit entspringende Gesahr, durch d Erziehung hindurchsussihren, und zum herrschenden zu d heben strebt, erzeugt durch diesen Grundsatz jenen Ge der Unruhe, der in den meisten Herzen Unsufriedenke zurücklässt, so lange man Höhere über sich sieht. I landere partout, le calme nulle part." A. a. O. S. CIX.

Nach diesen Erörterungen bedarf es keiner weitere Auseinandersetzung, wie der mächtig bestimmende Geit der Familie, welche für das Kind beim Erwachen seine Bewußstseins den Inbegriff der Welt ausmacht, ihm d ersten Begriffe, Neigungen und Gefühle einflößt, auf da selbe einwirken muß. Bildsam und empfänglich für al Einflüsse, gestaltet sich die weiche und zarte Seele gas nach den sie umgebenden gesellschaftlichen Verhältnissen nimmt deren Eintracht und Zwiespalt, verständige ode widersinnige Einrichtung, Liebe oder Hass, Gesittung ode leidenschaftliche Ausartung, die in ihnen herrschende G sinnung und Denkweise in sich auf, und prägt sie sich s tief ein, dass die ersten Eindrücke meistentheils durch kei späteres Schicksal ganz verwischt werden können. Den der vorherrschende Trieb des Kindes ist die Nachahmung weil es zur Selbstbestimmung unfähig, nach fremdem Bei spiel und Vorbilde sich richten muß, um doch in irgend eine Art und Weise mit seinen fermlosen Regungen thätig sei zu können. Nur in seltenen Fällen kommt das Genill schon frühzeitig zum entschiedenen Selbstbewußtsein, mi bildet sich mehr aus eigenem Antriebe als auf fremde An leftung, ja selbet im Widerspruch mit derselben in ein bestimmte Richtung hinein. Die Leidenschaften der Acl tern pflanzen sich also gewöhnlich auf die Kinder fort und wenn sie bei diesen auch erst im späteren Lebendent lich hervortreten; so mus doch die Gesinnung and Denk art, welche sie im älterlichen Hause durch die That dar gestells sthen, thre Lebensanschaufing bestimmen, und entregengesetzte Begriffe und Interessen ganz ihrem Gesichtsbreise entrücken, so daß sie über dieselben schwer oder siemals sum Bewufstsein kommen können.

#### 6. 119.

### Gesellschaftliche Verhältnisse.

Zhllose Interessen knüpfen den Menschen an den Lei der ihn umgebenden geselligen Verhältnisse, und nötigen ihn, seine Denk- und Handlungsweise wenigstens is ze einem gewissen Grade mit ihnen in Uebereinstimsong zu bringen. Nicht blos die mannigfachen dringende Bedürfnisse, welche der Mensch nur im Austausch gepresitiger Hülfe mit anderen befriedigen kann, sind es. welche, ihm an andere fesseln, auch nicht allein die Fortemgen egoistischer Triebe, sondern vielmehr noch das mpathetische Band, welches ihn an das ganze Menschensuchlecht knüpft. Wie mächtig dasselbe sei, so dass der Imsch von ihm losgerissen, ungeachtet er im Besitz aller gistigen Kräfte bleiht, dennoch in allen Lebensregungen want, geht besonders aus den Wirkungen der Einsamauf die Anachoreten hervor. Der Mensch fiblt sei-\*Lasammenhang mit dem ganzen Geschlecht so tief und dafa er ohne weitere Reflexion demselben eine Menge view Vortheile opfert; das er, wie oft auch mit der Geshelaft entzweit, doch immer mit ihr sich wieder aussint, an allen ihren Zuständen in Freuden mid Leiden Theil ment, und nur durch die mächtigsten Motive bestimmt werden kann, sich von ihr hoszureißen. Eben hierin liegt der die Nöthigung für ihn, sich den herrechenden Sitten niglichst anzuschließen, die allgemein geltende Denkweise nch, so viel dies der persönliche Charakter gestattet, anmeignen, die gemeinsamen Angelegenheiten zu den seinigen zu machen, also imi eigentlichen Sinne ein: Mitbürger im geselligen Kreisen nur sein; denun einerlent gegengesetzte Sinnesart führt mayermeidlich einen Bruch mit ihm berbei, und nur wenige besitzen eine hinreichende Stärke de Geistes und des Gemüths, um sich in einer solchen isolten Stellung selbstständig zu behaupten. Auch ist der Zug des Nachahmungstriebes, die Macht der Gewohnle die Wirkung der von Kindheit an eingeprägten Sitt Begriffe und Vorurtheile bei den meisten so stark, daß nicht einmal auf den Einfall kommen, anderen Sinnes sein, als ihre Mitmenschen, vielmehr das Meiste von im Eigenthümlichkeit aufopfern, um nur in Uebereinstimmu mit anderen zu leben.

Da nun die in einem geselligen Zustande vorhe schenden Interessen aller sich in einer ihnen gemeinsam praktischen Lebensansicht ausdrücken; so bestimmt die zum größten Theil den Charakter eines jeden, der son alle leidenschaftlichen Neigungen und deren Widerstr von seinen Mitbürgern in sich aufnimmt. Auch beind er sich in dieser Uebereinstimmung mit allen gewöhnlich behaglicher, weil er mit ihnen gemeinschaftlich die übl Folgen verkehrter Sitten und Gebräuche leichter trigt, wenn er sieh durch den Widerspruch mit ihnen hindure kämpfen muss, dessen störende Rückwirkung er allein dulden hat. Je mehr also in ihm ein Interesse ursprüs lich schon vorherrscht, um so leichter kann dasselbe, we es durch den Geist der Gesellschaft unaufhörlich anger und gesteigert wird, bis zum höchsten Grade der Leide schaft in ihm anwachsen. Dies muss um so leichte g schehen, da jede allgemein verbreitete Gesinnung den Ve stand der meisten dergestalt durchdringt, dass er zur Rech fertigung derselben jede entgegengesetzte Denkweise f Thorheit erkärt, und sie auf alle Art ins Lächerliche, 6 hässige, Verächtliche deutet, also jeden, der sie durch Wo und That ausspricht, mit Spott, Hohn und Schimpf bras markt, um sich durch ein inregeleitetes Ehrgefühl siegreit zu behaupten. Wie weit hierin die Verblendung gehe, 1 daß nur die aufgeklärtesten und entschlossensten Denk sick von den Voruitheilen ihrer Zeit losreißen könne

der den deshalb die unversöhnliche, tödtliche Feindschaft ir Menge auf sich laden, welche die Augen über ihre abtverschuldeten : Uebel nicht öffnen will, hat die Gewhichte seit Anbeginn gelehrt. Die einfachsten und naükichten Schlussfolgen, die unumstößlichsten Beweise der king sind gewöhnlich zu schwach, und werden durch in dadesten Sophistereien widerlegt. Hieraus folgt von dis jede rein sittliche Haltung jedesmal im Widerand steht mit den Verkehrtheiten der Menge, welche ach allzusehr die mannigfachsten leidenschaftlichen Neime begt und pflegt, als dass sie nicht ein denselin entiremdetes Streben für Bizarrerie, Affektation, Anmisung und Stolz erklären sollte. Die Stellung, in welder sich Sokrates den Atheniensern, Demokrit den Meriten gegenüber sieh befand, kann sich noch jetzt für iden wahrhaft Freisinnigen und Aufgeklärten in manchen pelischaftlichen Kreisen wiederholen. Wer darf es ungetaft wagen, dem läppischen Geschmack, den albernen Ersidngen der Vergnügungsucht, den elenden Vorschriften es geistlosen Ceremoniells den offenen Krieg zu erklän, m den Zweck des geselligen Vereins, gegenseitige trung zu einem gesteigerten Selbstbewußtsein, auf seine Fingliche Bedeutung zurückzuführen? Denn nicht die Freude der selbstthätigen Erhebung verlangt man, wie nur von einem im rastlosen Streben nach dem tan erstarkten Gemüth empfunden werden kann; sonie träge, schlaffe Lust passiver Ergötzlichkeit, in Sinn und Phantasie ein leeres Spiel treiben, weldes alle ernsten Mahaungen am sichersten einschläfert.

Die praktischen Nachtheile dieser geselligen Uebel sind weit größer, als sie auf den ersten Blick zu sein scheinen. Die wenigsten Menschen gelangen zur Einsicht, daß die Arbeit ihren Zweck in sich selbst findet, weil sie das eintige Mittel zur geistigen Vervollkommung darbietet, und den Gemüth zum Bedürfnis werden soll. Den meisten ist die Arbeit nur harte Nothwendigkeit eines ge-

plagten Lebens, welches blos in seltenen Mußestunden sich frei in seinen Neigungen ergehen könnes daher entzichen sich ihr die Günstlinge des Glücks, um in allen Nerven zu erlahmen. Da aber die Seele vermöge ihres unvertilgbaren Strebens nach Steigerung jund Erweiterung des Daseins nicht blos in passiver Lust schwelgen kann; so fordert es das Interesse der Genussmenschen, dass ihren sinslich egoistischen Begierden ein überschwengliches Mass von Befriedigung zu Theil werde. Denn eben ihr leidenschaftlicher Drang erzeugt in ihnen jene Unersättlichkeit, der um so weniger Genüge geleistet werden kann, je einfacher und natürlicher die Lebensverhältnisse sind. Der auf die Folter geschraubte Verstand ergrübelt daher eine Menge erkünstelter Bedürfnisse, damit durch Befriedigung derselben die Lust zur höchsten Summe anschwellen könne, gerade wie die Schlemmer sich unnatürlicher Mittel bedienen, um den Appetit und die Verdauungskraft weit über die physische Forderung hinauszutreiben. Verkünstelung des Lebens ist aber nothwendig Ueberseinerung, nämlich eine mit Schwäche gepaarte unmäßige Stelgerung der Empfänglichkeit, damit innerhalb einer gegebenen Zeit eine möglichst große Summe und Mannigfaltigkeit der Reize empfunden werde, und somit das Lebensgefähl dem äußern Anschein nach zum höchsten Reichthum anwachse. Jene vermehrte Empfänglichkeit ist zugleich Empfindelei, welche die leisesten Anregungen fordert, und durch jeden derben, natürlichen Reiz krankhaft afficirt wird. Denn es ist der Triumph aller Raffinements des Luxus, den Sinnen jene mikroskopische Schärfe zu verleihen, um im Geschmack der Speisen, in den Düften und allen übrigen Genußmitteln die feinsten Nüancen wahrzunehmen, durch diese sich im Geschmacksurtheil leiten und zur Lust bestimmen su lassen, wovon der natürliche Sinn auch nicht die entferateste Ahnung hat. Je mehr dies Raffinement auf die Insserste Spitze getrieben, und auf eine möglichst große Zehl von Gegenständen des gewöhnlichen Gebrauche ausgedelmt

ist; je mehr also der Mensch in jedem einzelnen Norven gkitzelt, und so dem Zustande nahe gebracht ist, den die Rehamedaner in den Armen der Houris zu erlangen hoffen; adich je mehr die Leidenschaft alle Seegel aufspannt, m so weit als möglich in das Meer der Lust hineinzutäls: um so gewisser werden sich folgende psychologisch Wirkungen ergeben.

1) Faulheit aus unvermeidlicher Erschlaffung jedes in man Marke siechen Lebens, welches nicht in angemesmer Thätigkeit erstarkt, seine Kräfte im flüchtigen Spiel amplittert, durch Ueberreizung aufreibt, in schmelzenden Gefühlen auflöset. Geistige und körperliche Kräfte stehen ber in der innigsten Analogie, ja im engsten Zusammeninge, so dass jene reizbare Schwäche, welche zur ausbeernden Thätigkeit unfähig, nur in flüchtigen Wallungen wch ein leidliches Wohlsein zuläst, durch jede Anstrenseg erschöpft, durch jeden starken Reiz in konvulsivische Reaktionen versetzt wird, eben so gut vom Gemüth sich arch das Nervensystem dem Körper, als umgekehrt von diesem durch dasselbe Medium dem ersteren mittheilt. Also ren geistig sittlicher Kultur, in sofern dazu Stetigkeit, Nachdruck, beharrliche Anstrengung, Selbstverleugnung, Ertragong von Beschwerden erforderlich sind, kann keine Rede ein, denn jeder flüchtigen Aufregung, in welcher ein täuschendes Verlangen nach einem veredelten Dasein erwacht, bigen nur zu bald Ohnmacht und Ekel nach, welche von ihnlichen Versuchen abschrecken. Entweder verweichlicht das Gemäth ganz im steten Hinschmelzen, und wird dans durch jedes bedeutende Ereigniss ausser Fassung geseizi, zerrüttet; oder es stumpft sich in entnervenden Ueberreisungen ab, und versinkt in jene Apathie, welche die Verwirrtheit und den Blödsinn einleitet; oder es läst sich 100 dem Instinkte, welcher zur Kraftäußerung antreibt, u Leidenschaften fortreißen, welche durch die beliebte Tageslitteratur noch mehr gestachelt und angeseuert, in die wildeste Raserei ausbrechen. Wie sollten auch wohl die

Genußmenschen, wenn nicht eine unvertilgbare bessere Natur sie beschützt, den von zügelloser Phantasie ausgeschmückten Begierden irgend einen Widerstand entgegensetzen, da sie von ihren gepriesenen Autoren belehrt werden, dass alle Laster und Frevel, Ehebruch, Mord, Verrath, rohe Schwelgerei mit Naturnothwendigkeit den Menschen fortreißen, welcher nur in wüsten Orgien und Bachanalien zum vollen Selbstbewußtsein zu gelangen vermöge, und dass Sittlichkeit und Religiosität nur in den hohltönenden Phrasen und pedantischen Sophismen beschränkter Köpfe gefunden werden, welche nie den Drang eines glühenden Lebens empfanden haben? solche Leidenschaften nur durch die Mode aufgedrungen; der Genussmensch giebt sich ihnen hin, weil er nichts Besseres zu thun weiß, um der Leere seines schaalen Daseins zu entsliehen. Denn er hat bei aller Genaßgier außer dem unbestimmten Drange nach Lust, gleichviel, auf welche Weise ihm diese zu Theil wird, so wenig einen bestimmten Zweck, dass er mit seinen Begierden unaufhörlich wechselt, eben deshalb aber mit sich so ins Gedränge kommt, dass er von Glück sagen kann, wenn er nicht in völlige Verstandeszerrüttung geräth.

2) Gänzliche Verödung des Gemüths. Es war mir früher sehr auffallend, daß der Wahn aus Hochmuth und Eitelkeit eine der hartnäckigsten Formen ist, obgleich er doch nur ein aufgeblähtes Nichts darstellt; indeß bieten sich zur Erklärung dieser Erscheinung mehrfache Gründe dar. Zuvörderst liegt es im Wesen des vollendeten Egoismus, seine vermeinten Rechte weit höher als alle Pflichten zu schätzen, und deshalb gegen die Forderung derselben taub zu sein, und die Mahnungen zur Selbstverleugnung, Demuth und Gehorsam mit Verachtung abzuweisen. Diese sittliche Verödung des Gemüths gestattet den egoistischen Leidenschaften eine maßlose Entwickelung, daher die Affektation der Hochmüthigen sich stets mit einer gewissen Majestät ankündigt. Man betrachte nur seine

eisern strengen, gravitätischen Mienen, seine abgemessene, zierliche Haltung, seinen imponirenden Prunk; man höre eine grandiosen Ausdrücke, seine hochfahrende, jede Vertradichkeit zurückscheuchende, ein starres und eisiges Gemit verrathende Sprache, um sich zu überzeugen, welch wadiches Gewicht er auf sein kleines Ich legt. In dem les wie alles, was wir Geist und Gemüth nennen, aus wiem Verblendeten entweicht, muß die Ostentation eim leeren außeren Scheins sein höchster Zweck sein, wesb, wie Claramontius bemerkt, der Kaiser Constantius, das Vorbild aller spanischen Granden und venezianischen Nobili, ein würdevolles Aeussere in einem solchen Grade affektirte, dass er regungslos wie eine Bildsäule dadand \*). Keine menschliche Regung findet Eingang bei ihnen; Liebe, Freude, Vertrauen, kurz alles, was den Menthen gemeinsam sein soll, um das ganze Geschlecht mit familienbanden zu umschlingen, wird von ihnen als unvereinbar mit ihrer ausschließenden Hoheit abgewiesen. Dean da der Hochmüthige über alle hinausragen will, um ein Gegenstand der Bewunderung und der vergeblichen Schnsucht zu sein; so kann es für ihn nichts Gemeinsames

<sup>\*) &</sup>quot;Was das für Menschen sind, deren ganze Seele auf dem Ceremoniel ruht, deren Dichten und Trachten Jahre lang dahin geht, wie sie um einen Stuhl weiter hinauf bei Tische sich einschieben wollen! Und nicht, dass sie sonst keine Angelegenheiten hätten; nein, vielmehr häusen sich die Arbeiten, eben weil man über den kleinen Verdriesslichkeiten von Besorderung der wichtigen Sachen abgehalten wird. - Und das glänzende Elend, die Langeweile unter dem garstigen Volke! Die Rangsucht unter ihnen, wie sie nur wachen und auspassen, einauder ein Schrittchen abzugewinnen; die elendesten, erbärmlichsten Leidenschaften, ganz ohne Röckchen. — Ich stelle vor einem Raritätenkasten and sehe die Männchen und Gäulchen vor mir herumrücken, und frage mich oft, ob es nicht ein optischer Betrug ist. Ich spiele mit, vielmehr ich werde gespielt, wie eine Marionette, und fasse manchmal meinen Nachbarn an der hölzernen Hand, und schaudere zuräck." Werther

geben, welches er mit anderen theilen möchte. Dies sicht man z. B. bei denen, welche im Besitz seltener Bücher und Kunstwerke niemandem den Gebrauch derselben gestatten, ja dieselben wohl gar vernichten, um doch etwas vor anderen voraus zu haben. Je schrankenloser folglich ihre durch keine gesunde Vorstellung gezügelte Leidenschaft hervorbricht, um so mehr erhitzt sich ihre Phantasie zu den ungemessensten Dichtungen eigener Herrlichkeit, daher der Dümmste gerade der Aufgeblasenste ist. So erkläre ich es mir, warum ein solcher, wenn er ein Paar Reime geschmiedet hat, sich für den größten Dichter hält, warum er durch einige übel verdaute Begriffe, ja durch ein bloßes Wortgeklingel mit metaphysischen Sätzen verleitet, ein großer Philosoph zu sein wähnt, warum andere sich damit brüsten, aus dem Konkubinat vornehmer Personen abzustammen. Die Eitelkeit der Weiber bleibt dem Hochmuth der Männer nichts schuldig. Es möchte noch hingehen, dass sie die natürliche Grazie des Gliederbaues, dessen plastische Schönheit wir ohne die Meisterwerke der griechischen Kunst vielleicht nicht einmal alnen würden, in die widrigsten Kleiderformen einzwängen, und dadurch die freie Anmuth der Bewegungen, den holden Zauber der frischen Gesundheit einbüssen; aber arg ist es denn doch, dass sie nicht selten ihren schönsten Schmuck, die Sittsamkeit, verleugnen, und die Lüsternheit offen zur Schau stellen. Wenn die Pariserinnen nach der Schrekkenszeit der Revolution sich insgesammt das Ansehen schwangerer Weiber gaben; so entschuldigt die sittliche Verwilderung der damaligen Zeit dies zum Theil\*); aber

<sup>\*) &</sup>quot;Weil die Hand des Henkers die Generationen in Frankreich decimirt hatte, so trugen die Damen große Sorge, die Nation über ihre Zukunst zufrieden zu stellen, indem sie sich den
Anschein gaben, in gesegneten Umständen zu sein. Diese Zeichen der Fruchtbarkeit nannte man demi termes, und keine elegante Frau aus dem Jahre 1796 würde haben öffentlich erscheinen wollen, ohne ihre Toilette durch einen solchen Zusats su

ins sogar nach Bulwer's Bericht die Londoner Jungfrum sich dazu verstehen konnten, einen Wulst unter den Kleidern zu tragen, um ihre käuftige Bestimmung semällig zu machen, beweiset deutlich genag, dass dem Sitte so heilig ist, welche nicht gelegentlich der bie aufgeopfert würde. Eine so gänzliche Verödung des Geniths sehliefst daher im Wahnsinn jede der Eitelkeit wiestrebende Regung aus, durch deren Bethätigung die bing beweikt werden sollte.

3) Alle primitiven Leidenschaften, nämlich solche, zu de Seele eine angeborene Anlage in starken Gesithstrieben mitbringt, müssen gleichfalls unter den geschilderten Verhältnissen die mächtigste Anregung und Nährag finden. Denn je mehr der Egoismus die allgemeine gestige Atmosphäre ist, welche der Mensch mit jedem Athemsuge einsaugt, um sich in allen Nerven und Aderu dmit zu durchdringen; um so vollständiger wird dadurch eles Hindernifs der Leidenschaft hinweggeräumt. In jeder Regung des Bewußtseins findet dann der Mensch den ihn beherrschenden Grundgedanken wieder, dass sein Ich, egethan mit unveräußerlichen, heiligen Rechten, sein oberstes Gesetz in seinem souveränen Willen findet, den er Maximen einer durch Erfahrung gebotenen Klugheit war außerlich zu verleugnen sich genöthigt sieht, jedoch nicht ohne seine Ansprüche durch eine reservatio mentalis für günstige Angelegenheiten aufzusparen. Erst komme lch, dann komme Ich noch einmal, dann kommt lange noch niemand, und endlich erst Gott und die andere Welt. Jede sitlich religiöse Nöthigung hält der Egoist für eine List, darch welche Schwachköpfe sich ihren Vortheil abschwatzen besen, oder für eine heilsame Erfindung, um die dienenden und arbeitenden Klassen in blindem Gehorsam zu erhalten; aber wer sie ihm vorschreiben wollte, würde ihm

verschönern." Souvenirs de la Marquise de Créqui, Tom. VII. Vgl. Magazin für die ausländische Litteratur. Jahrg. 1837. No. 22.

zu abgeschmackt vorkommen, als daß er sich die Mühe nehmen sollte, sich dagegen zu rechtfertigen. Hat er dem nicht seine Privilegien, seinen Besitz, wodurch ihm seine Unabhängigkeit gesichert ist, und wurde nicht die Staatsverfassung geschaffen, um durch den Arm des Gesetzes aein Recht zu schützen? Ist also nicht der ein Empörer gegen die durch eine Reihe glücklicher Jahrhunderte befestigte, durch lange Erfahrungen in ihrer Weisheit bestätigte Ordnung, der viele jener Privilegien verjährte Misbräuche nennt, und auf eine Umgestaltung der Gesetze dringt, damit dem Fleisse, dem Genie, dem Verdienste die gebührende Stellung zu Theil werde? Wer darf überhaupt von ihm fordern, dass er sich seines Rechts entäusere, dass er freiwillig andere mit dem Raube an seinem Eigenthum ausstatte, und zwar im Namen der Menschheit und Pflicht, von denen er voraussetzt, dass sie anderen eben so nichtssagende Worte sind, wie ihm selbst? - Wer die Tagesblätter mit Aufmerksamkeit lieset, und sich den wahren Sinn vieler Parlaments- und Kammerreden klar macht, welche durch und durch von dem schnödesten Eigennutz und anderen egoistischen Interessen strotzen, dem muß besonders die Naivetät auffallen, welche ihre Bekenntnisse so unumwunden ausspricht, und daher gar keinen Begriff davon hat, wie gröblich sie sich prostituirt. Dem Egoisten ist sein Vortheil deshalb das oberste und ausschließliche Gesetz, weil er sich bewusst ist, dass sehr bald ein Misverhältnis zwischen seinen unersättlichen Begierden und den Mitteln zu ihrer Befriedigung eintreten würde, wenn er nicht zu seinem Besitz immer reichlicheren Gewinn hinzufügte. Dürfen aber die Leidenschaften sich sogar der Gesetzgebung bemächtigen, und sich dadurch ein rechiskräftiges Ansehen geben; so reissen sie alle schwach befestigten Gemüther durch die Macht des Nachahmungstriebes an sich, und nur der entschlossenste Charakter wird ihnen daun aus sittlicher Ueberzeugung mit Gefahr seiner Freiheit und seines Lebens entgegentreten. Wenn der Pöhel in Nordamerika das Lynch-Gesetz an allen Menschenfreunden vollstreckt, die ihre Stimme für die Emancipation der Sklaven erheben; so rechtfertigt er dadurch blos das Urtheil, welches man von jeher über seine Verworfenheit gefällt hat. Jetzt aber erläfst sogar die gesetzgebende Gewalt des States Missouri eine Verfügung, derzufolge alle, welche sich gegen die Sklaverei äußern, selbst als Sklaven verlach, und im Wiederholungsfalle zur lebenslänglichen Gesagnisstrafe verurtheilt werden sollen\*).

4) So ist also die im Schoosse der Ueppigkeit erschlafte, den mannigsachsten Leidenschaften widerstandsles preisgegebene Seele in dem vollständigsten Selbstbetrage über den Zweck ihres Daseins und über die Bedingungen desselben befangen, und in einen Widerstreit der Begriffe, Gefühle und Bestrebungen versetzt, wodurch ihr die Besonnenheit, das folgerechte Wirken der Gemüthstriebe unmöglich gemacht wird. Dem Wahnsinn anheim in fallen, mit dessen wesentlichen Bedingungen ihr Zustand so nahe verwandt ist, schwebt sie verhältnismäßig in weit größerer Gefahr, als wenn sie außerdem in die befügsten Leidenschaften geräth. Denn nichts zerstört die Bargie des Willens, welche im geraden Verhältnis zur Baracht der Gemüthstriebe steht, so unmittelbar, als der masse Widerstreit entgegengesetzter Leidenschaften, da-

<sup>\*)</sup> Vossi'sche Berliner Zeitung, 1837. No. 42. Vielleicht wird alles, was man bisher von dem scheusslichen Wucher der Nordamerikaner und ihrer schändlichen Grausamkeit gegen die Stlaven wußte, von dem Berichte der Miss. Harriet Martineau in ihrem Werke: Society in North America übertroffen. Vol. Magazin für die Litteratur des Auslandes, 1837. No. 79. Dasselbe Zeitblatt giebt in No. 103. des nämlichen Jahrganges unter der Außschrift: das Sklaventhum und die Frauen in Boston, die Schilderung einer Scene, mit welcher verglichen die Christenversolgungen unter den römischen Kaisern, die Greuel der Inquisition in einem imenschlicheren Lichte erscheinen, weil denselben wenigstens eine höhere, wenn gleich missverstandene Idee zum Grande lag.

her im steten Zerwürfnis der Interessen der Mensch von einem wahren Schwindel befallen wird, im walchem ihm der Boden unter den Füssen entweicht, und er entweder rathlos sich dem Schicksal überlässt, oder zu verzweiselter Selbsthülse greift, welche nur seinen Untergang beschleunigen kann.

### §. 120.

### Einsamkeit.

Da der gesellige Verein das nothwendige Element der Entwickelung aller Seelenkräfte ist; so müssen diese durch eine fortwährende Einsamkeit in einen unnatürlichen Zustand versetzt werden, welcher sie in die mannigfachsten Missverhältnisse zu einander bringt. Auf den ersten Blick könnte es scheinen, als ob die theilweise oder ganzliche Absonderung eines Menschen von seinem Geschlecht eine vollständige Hemmung seiner Seelenkräfte in Ermangelung aller äußeren Anregung zur Folge haben müßte, welches von schwachen Gemüthern gilt, da sie ohne fremden Antrieb in stumpfsinnige Trägheit versinken. Jedoch ein lebendiger, thatkräftiger Mann fühlt auch in der Einsamkeit einen allzustarken Drang zu einer, seiner Sinnesweise entsprechenden Thätigkeit, als daß er sich ihrer entäußern könnte, auch wenn ihm die Gelegenheit zur Verwirklichung praktischer Zwecke völlig abgeschnitten ist. Eine nothwendige Folge hiervon ist, dass seine Gemüthstriebe, deren Interessen niemals Befriedigung finden konnen, in eine rastlose und peinliche Spannung gerathen, und das hieraus sich ergebende Gefühl des Missbehagens, der Unzufriedenheit zuletzt bis zum höchsten Ungestüm steigern, wo es dann leicht zu gewaltsamen leidenschaftlichen Ausbrüchen kommt. Denn jedes nicht gestillte Bedürfniß meldet sich immer lauter an, und bleiben dem Menschen alle Wünsche versagt, so artet jeder in Begierde aus. Hierin liegt ferner der Grund, dass das ungeduldige

Dringen des Gemüths der Phantasie ein Uebergewicht iber den Verstand giebt; denn jene erdichtet tausend mögiche und unmögliche Fälle, welche ihm Genüge leisten kinnen, während die besonnene Reslexion seinem Inter-In leeren Träumereien ese nur allzuoft widerspricht. velore, von rastloser Unruhe gefoltert, an dem Widerstell einer Neigungen irre geworden, verliert dann der Mand jede feste Haltung, und unvermögend, sein leidenchaffiches Begehren durch innere Disciplin zu zügeln, wid er durch dasselbe zu den widersinnigsten Chimären releitet, welche nur zu oft in das Gebiet des Wahnsinns müberstreisen. Denn da er sich niemals durch die Erihrmg über die Ausführbarkeit seiner Zwecke, über dera Angemessenheit zu den objektiven Verhältnissen auftiren kann; so giebt er nur allzugern einem hochmüthin Selbstgefühl Raum, welches in der Einsamkeit, wo s durch keine Vergleichung mit anderen eingeschränkt wird, sich am stärksten aufbläht, und sich zur Erreichung les Unmöglichen die Kraft zutraut. Unter solchen Bedagengen sind die wahnwitzigen Plane zur schnellen Weltverbesserung, zur Vereinigung aller Religionspartheien primiedet, über das Perpetuum mobile, die Quadratur Zirkels, das Lebenselixir, den Stein der Weisen, die bestung der Apokalypse, und wie die Thorheiten einer binchaftlichen Phantasie sonst noch heißen mögen, ge-Felt worden.

Eine vollständige Bestätigung des Gesagten geben ums de lahllosen Schwärmer, welche, indem sie das Geräusch der Welt flohen, um sich ganz mit Andachtsübungen zu beschäftigen, es in ihrer Verblendung für möglich hielten, ihre menschliche Natur völlig abzustreifen, die ihnen angestammten Triebe bis in die Wurzel durch die bloße Kraft des Willens zu vertilgen. Indeß ungeachtet sie alles außboten, um durch die abstumpfenden Quaalen einer lebensieindlichen Ascetik jedes sie störende Interesse zu ertödten, ja sich jede Neigung zu demselben durch die

verzerrtesten Sophismen zu verleiden; so war doch die Natur stets mächtiger in ihnen, und machte sich in der wildesten Leidenschaften Luft, durch welche den Einsied lern der schlimmste Streich gespielt wurde. Nichts hal ihnen ihr Wüthen gegen ihre angeborenen Gefühle, derer Regungen sie vergebens als Anfechtungen des Satans verdammten, um sich dagegen mit religiösem Abscheu sicher zu stellen: entweder sie unterlagen im ungleichen Kampfe, in welchen sie ohne völlige Selbsttäuschung sich nicht eingelassen hätten, und holten in Befriedigung der Begierden das Versäumte nach; oder sie verzerrten die Organisation des Gemüths zu wahren Monstrositäten, in welchen die edelsten Interessen durch die wildesten Leidenschaften des Hochmuths, der Herrschsucht und Wollust auf die widerwärtigste Weise verunstaltet waren. Zimmermann hat der Ergründung dieser betrübenden Wahrheiten sein unsterbliches Werk über die Einsamkeit gewidmet, und sie in zahlreichen Thatsachen anschaulich dargestellt. "Wer ganz aus sich leben will, sagt er unter anderem, hat das beste Mittel gefunden, bald zu verhungern, denn er nährt sich, wie ein alter Weiser bemerkte, von seinem Hirn und frist sein Herz." Nach Cassianus waren die Wirkungen der Einsamkeit auf die Anachoreten folgende: Abschen vor der Mönchswohnung, Verachtung aller Brüder, Trägheit zu aller Arbeit, Herumschweisen außer den Zellen, Seufzen Sehnsucht nach entfernten Gegenden, Müdigkeit, starker Hunger, ängstliches Betragen, unnützes Besuchen, Schlafen zur Mittagszeit. Alle diese Züge verrathen die Krämpse einer aus ihren Fugen gewichenen Natur, kein Wunder daher, wenn sie dem unabweisbaren Bedürfniß nach Thätigkeit durch rohe Leidenschaften Befriedigung verschasste. Letztere giugen so nothwendig aus der Lebensweise der Mönche hervor, dass man ihre Laster geradezu klassificiren konnte. Es wurden zu ihnen gerechnet: Lebensäberdruss, Fressucht, Trieb zur Unzucht, Neigung zum Zorn, eingewurzelte Traurigkeit, eitle Ruhmsucht und Stolz

Stelz. Insbesondere weiset Zimmermann die Zügellosigkeit der glühendsten Einbildungskraft in der Einsamkeit in zahlreichen Beispielen nach, von denen ich jetzt nur eins mittheilen will. "Macarius der jüngere von Alexandrien soll einst versucht haben, fünf Tage hindurch an gar nicht, als an Gott zu denken. Er schloß sich ein, damit er derch niemand beunruhigt werden könnte, und dann and er zu seiner Seele: hüthe dich, daß du nicht vom Emel herabsteigest; du hast Engel und Erzengel, Chemin und Seraphim, alle himmlischen Mächte, deinen 6ett, lass dich nicht herab zu irdischen Dingen. Er blieb wei Tage und zwei Nächte in dieser Gemüthsverfassung, ser der Teufel wurde darüber so wüthend, dass er ihm eingab, er sei in eine Feuerslamme verwandelt, alles um im her entzündete sich. Hierüber erschrak Macarius so schr, dass er am dritten Tage seinen Vorsatz aufgab, und wieder an irdische Dinge dachte." Endlich erwähne ich sch, dass Schaaren von Mönchen, welche durch beschauiche Einsamkeit zu den hestigsten Leidenschaften erhitzt waren, alle blutigen Fehden ausfochten; welche auf den Concilien um theologische Hirngespinnste ausbrachen.

Wenn nun auch bei fortschreitender Entwickelung des Christenthums seine Bekenner die Einsamkeit nicht mehr nchen, und daher ihrem verderblichen Einflusse nicht mehr ssgesetzt sind, den man nur noch bei den Orientalen. amentlich den Hindostanern beobachten kann; so giebt es doch Verhältnisse genug unter civilisirten Völkern, welche tine Menge von Menschen in hinreichender Abgeschiedenbeit vom öffentlichen und gemeinsamen Leben erhalten, n sie als Einsiedler betrachten zu können. Ich rechne lierher alle diejenigen, deren vorherrschende Neigungen in einem unausgleichbaren Widerspruche mit ihrer politiwhen Lage stehen, denen es aber an Gemüthskraft fehlt, thörigten Hoffnungen zu entsagen. Sie geben sich dann einem leeren Spiel mit den Bildern ihrer Sehnsucht hin, welche die Phantasie im Kontrast mit der zur Entsagung 21 Seelenheilk, II.

and Selbstverleugnung auffordernden Wirklichkeit mit schimmerndsten Bildern aufputzt.

Und wär' es nur ein Traum, der schmeichelnd mich betroger So war er doch so himmlisch schön.

Wer hat nicht wenigstens einmal im Leben di Sprache des innigsten Verlangens in seinem Herzen v nommen, und sich von dem Idol desselben losreißen m sen, um verstehen zu können, daß diese Sehnsucht, we sie immer tiefer das Gemüth durchdringt, alle Band welche dasselbe an die Wirklichkeit knüpfen, außes muß? Wer es weiß, daß irgend eine Liebe, sei es z Wissenschaft oder Kunst, zum Vaterlande oder zur 6 liebten, die einzige Quelle ist, aus welcher ein frisch Leben in unversieglicher Fülle bildend und erzeugend be vorströmt, dem fällt es nicht schwer, zu begreifen, da die Nichtbefriedigung eines tief empfundenen Liebe bedürfnisses ein Verschmachten des Gemüths, ein Hinwe ken aller Geistesblüthen zur nothwendigen Folge hat.

Wie konnte man doch bei dem tageshellen Zusan menhange dieser Erscheinungen ihren wahren Ursprung gänzlich verkennen, dass man sie von rein physischen U sachen ableitete. Beispielsweise will ich nur des Heis weh's gedenken, welches man auf die verkehrteste Wei aus blos klimatischen Veränderungen erklären wollte. ob die Seele sich von der atmosphärischen Lust näh und einer geistigen Atrophie unterliegen müsste, soll diese eine unreine Beschaffenheit annimmt, gerade der Körper in einem nasskalten Klima skorbutisch wie oder eine erbliche Anlage zur Rhachitis hervorbrin Doch man war mit solchen Deutungen einmal im Is und bürdete daher den verschiedenen Temperaturen, grometrischen Zuständen der Luft, ihren epidemisch Konstitutionen die Tobsucht und Melancholie, den Selin mord ausschließlich auf, zu denen sie höchstens, nach alles schon in der Seele zum Ausbruch vorbereitet w

in einzelnen Fällen einen geringen Beitrag geben konnten. Wahrlich, wenn man dergleichen lieset; so sollte man glauben, die Keime aller Tugenden und Laster, aller geistigen Talente, Irrthümer und Wahnvorstellungen flögen wie unsichtbare Eier der Infusionsthierchen in der Atmoshire umher, und wurzelten in jedem, der ihnen in seien Eingeweiden einen empfänglichen Boden darböte. Erissan wir uns indess nur, dass an dem Heimweh vorzüg-Le die Schweizer (wenigstens die ehemaligen, da es von den jetzigen zweiselhast wird), die Bergschotten, Grönlinder, Islander und Lappen leiden; so haben wir lauter Menschen vor uns, welche den Sitten ihrer Vorfahren treu geblieben, sich mit ganzer Seele so in diese hineingelebt. sich von der Berührung und Vermischung mit Fremden e fern gehalten haben, dass jede von der ihrigen abweichende Lebensweise sie anekelt, verletzt, ja anseindet. Ueberall fühlen sie sich zurückgestoßen, erbittert über Spott, beleidigt durch jedes Verkennen ihrer Sinnesweise, entmuthigt durch den gänzlichen Mangel an Theilnahme. So erscheint ihnen ihr Vaterland in wahrer Verklärung. wodurch die Sehnsucht nach den Ihrigen, nach den Freuden ihrer Jugend zur höchsten Leidenschaft anwächst, zumal da sie diese in ihre Brust zurückdrücken müssen. Wer es nicht begreift, wie sie sich nach ihrer rauhen Heimath, wo Entbehrungen, Beschwerden aller Art, peinlicher Kampf mit einer strengen Natur ihrer warten, zurückwünschen können; der vergisst, dass gerade dasjenige dem Menschen am theuersten ist, was er sich mit Anstrengung, ja mit Gefahr zu eigen gemacht hat.

Eben so verhält es sich mit der Geschlechtsliebe, deren Gefühle durch den Austausch zwischen gleichgestimmten Herzen ihre Kraft vervielfältigen, gleichwie einzelne Plammen durch ihre Vereinigung höher auflodern. Die Natur legte darum die stärkste Seite des Mitgefühls in die Geschlechtsliebe, um durch sie die Anlagen des Menschen zu einer freieren und reicheren Entwickelung in einem

Digitized by Google

veredelten Selbstbewußtsein zu steigern, und dadurch den Ursprung des werdenden Geschlechts zu weihen. Wenn sie ihm dazu den Antrieb in der mächtigen Neigung nach liebevoller Vereinigung gab, und die Nichtbefriedigung derselben ihm den bittersten Kampf seiner tiefsten Gemüthsregungen bereitet; so muss uns die Erklärung desselben aus der blossen Wirkung einer retentio spermatis oder eines heißhungrigen Uterus als eine wahre Lästerung erschei-Gewiss verdienen die zahlreichen Unglücklichen das innigste Mitleid, welche durch kein Mittel der Erziehung in den Stand gesetzt sind, den Forderungen der Natur Widerstand zu leisten, wenn die Verhältnisse deren Befriedigung nicht gestatten. Ihre Schuld ist es nicht, wenn sie zu Grunde gehen in dem Widerstreit eines lebenswarmen Herzens mit einer feindseeligen Außenwelt, an welchem selbst großartige Naturen gescheitert sind. Wollt Ihr Entsagung fordern; so übt auch vorher die Gemütter in Selbstbeherrschung ein, lasst sie im thatkräftigen Handeln zur Pflichterfüllung erstarken, und gebt ihnen irgend einen Ersatz für den Raub der schönsten, innigsten Gefühle, denn aus eigenem Antriebe bequemt sich niemand zum geistigen Verarmen, am wenigsten die liebende Jungfrau. Oder meint Ihr, dass die frivolen Güter und frostigen Vergnügungen der Welt die Nöthigung des Naturgefühls aufwiegen werden, welches sich mit der Zuversicht ankündigt, dass aus ihm ein urkräftiges Leben stammt, und daher den Wahnsinn und den Tod nicht scheut, wenn es sich nur um diesen Preis im Bewusstsein behaupten kann? So muss die ganze Gewalt des Gefühls sich der Phantasie bemächtigen, und ihren gefälligen Dichtangen eine überzeugende Kraft verleihen, wo dann ein Schleier die ganze Außenwelt verdeckt, d. h. durch Verhüllung aller objektiven Anschauungen und Begriffe den Wahnsinn erzeugt. Wer wollte hier wohl einen bestimmten Anfang desselben, etwa in unterdrückter Menstruation oder in bysterischen Anfällen (welche eigentlich nur den Kampf der

Seele mit sich selbst in der Empörung der Nerven aussprechen) als den Wendepunkt bezeichnen, an welchem der Verstand aus dem Geleise der Besonnenheit wich? Nein, das ganze vergangene Leben bis in alle weichen und zarten Zustände der Kindheit zurück, wo das zu schmelwaten Gefühlen verwöhnte Gemüth keine Selbstbeherrschag lernte, ist die Einleitung des herben Geschicks, den nur geprüfte und bewährte Seelenstärke hätte widerschen können.

Aber auch erkünstelte Bedürfnisse, in denen ein mächtiger Trieb sur Unnatur entstellt wird, können eine solche Gewalt über das Gemüth erlangen, dass ihre Nichtbesriedigung alle Thatkraft hemmt, und die Seele in einen träumerischen Zustand versetzt, dessen ununterbrochene Fortdauer schon nahe genug an den Wahnsinn grenzt. Was die Thoren wirklich besitzen, werfen sie mit Widerwillen weg, ja sie vernachlässigen ihre dringendsten Lebensbedürfnisse, um in der Leere phantastischer Möglichkeiten nach dem Unerreichbaren zu haschen. Insbesondere gilt dies von den Individuen niederer Stände, denen die Sehnsucht meh den ihnen versagten Ehren und Reichthümern einen Abscheu gegen ihr beschränktes Loos einflößt, so daß sie Luftschlösser bauen, anstatt sich und den Ihrigen das Glück bescheidener Zufriedenheit zu begründen. Die erwachende Leidenschaft läßt sie gar nicht zur Besinnung über ihre Ungereimtheit kommen; ja sie wächst gerade durch die ihr entgegenstehenden Hindernisse zur äußersten Höhe. So erzeugt sie einen fieberhaften Drang, der sich beim Pöbel in allen Revolutionen bis zur Raserei erhitzt, und ihu u den empörendsten Freveln fortreißt. Unter einer weisen und festen Regierung kann sie freilich nicht zum Ausbruch kommen; sie zieht sich aber dann in die Tiefe der Brust zurück, vertilgt den Seelensrieden, hrütet über sinnlosen Plänen, und sucht sich durch lächerliche Eitelkeit, Vornehmthuerei, mürrische und trotzige Anmaassung einige Befriedigung zu verschaffen, oder in roher Genussgier zu betäuben\*). Sie plündert das Haus, um es mit dem blinden Zufall des Lottospiels zu versuchen, und wagt wohl noch verwegenere Streiche, selbst Verbrechen, um der Begierde fröhnen zu können. Wie eine solche Gesinnung beschaffen sei, läßt sich am besten erkennen, wenn sie vom Glück begünstigt wird, welches Claudian so treffend ausdrückt:

Asperius nihil est humili, cum surgit in altum.

Für unsern Zweck sind diese Betrachtungen deshalb ungemein wichtig, weil sie uns den Schlüssel zur Erklärung des hochmüthigen und eitlen Wahns geben, welcher jetzt so häufig unter den niederen Volksklassen angetroffen wird. Gerade an dem Widerspruch ihrer hochsliegenden Leidenschaften mit der Wirklichkeit läßt sich deren heimliches Brüten erkennen, und weiss man dasselbe nur aus leisen Aeußerungen, aus mürrischer Unzufriedenheit, aus einem scheuen, trotzigen, zurückstoßenden, verschlossenen Beiragen, dem nur verstohlen einige deutliche Ausbrüche der wahren Gesinnung entschlüpfen, gehörig zu enträthseln, so braucht man nicht zu pathologischen Hirngespinnsten seine Zuslucht zu nehmen, um über die Entstehung des Wahnsinns ins Reine zu kommen. Gleiche Bedingungen gelten indess auch für alle vornehmeren Stände, deren keiner so hoch gestellt und mit Vorzügen ausgestattet ist, dass er den Leidenschaften volle Befriedigung gewähren, und jeden überschwenglichen Wunsch verhindern könnte, den die menschenscheue Einsamkeit dann leicht bis zom vollständigen Wahn ausbildet, da auf ihrer Schwelle die

<sup>\*)</sup> Aller bürgerliche Zwist, sagt Zimmermann, entspringt mehrentheils im Schoosse des Friedens aus der Geschästslosigkeit hitziger Köpse, die mit einwärts gekehrtem, aus einen einzigen Punkt eingeschränktem Ungestüm durch demokratische Vergrößerungsgläser jede Laus für einen Berg ansehen, und jeden aristokratischen Zwerg für einen König.

thatkräftige Besonnenheit verabschiedet wird. Dies sind die Krebsschäden eines gesellschaftlichen Zustandes, welcher zahllose Leidenschaften anregt, ohne ihnen Befriedigung verschaffen zu können, und ihnen durch höhere sittliche Kultur bisher noch keine sichere Schutzwehr entgegestellt hat.

#### 6. 121.

#### Litteratur, Kunst.

Seitdem der Mensch die große Erfindung machte. derch Schriftzeichen den flüchtigen Gedanken an eine bleibende Hülle für alle kommende Zeiten zu fesseln, und de Regungen der frühesten Jahrhunderte in Gefühl und That auf die spätesten Geschlechter zu vererben, empfand er das Bedürfniss, die wichtigsten Ereignisse seines Daseins afzuzeichnen, und dadurch seinem geistigen Leben schon auf Erden eine unvergängliche Dauer zu sichern. Daher haben Weisheit und Thorheit, Sittlichkeit und Leidenschaft sich bleibende Denkmale gestiftet; doch aus diesen wirkt nur das Wahre und Gute mit fortzeugender Kraft, während dem Verwerslichen vor dem Richterstuhl der Zeit das Urtheil des strengen Rechts gesprochen wird. Diese trostreiche Wahrheit söhnt mit den Gebrechen der Litteratur aus. welche aus den herrschenden Leidenschaften einer Zeit hervorgegangen, nur so lange zur weiteren Verbreitung derselben beitragen, bis eine veränderte Gesinnung der Völker sie in ihrer Verwerslichkeit erkennt, und sie mit Abscheu zurückstößt. Ja von einem höheren Standpunkte betrachtet, sind jene Irrthümer die Hülle, unter welcher die tiefer liegende Wahrheit zur Entwickelung kommt, weil der Geist nach allen Seiten hin schwanken and fehlen muss, ehe er die rechte Bahn trifft.

Wohl thut es noth, sieh durch diese welthistorische Ansicht zu ermuthigen, um nicht in die herben Klagen auszubrechen, welche Rousseau in seinem discours sur l'inegalité parmi les hommes über das von den Wisser schaften ausgehende Unheil anstimmt. Denn wirklich der Sansculotismus in der Litteratur jetzt eine Höhe reicht, welche Entsetzen einslößen müßte, wenn nicht des Uebel sich durch den Pessimismus selbst zerstörte, w dann nothwendig eine heilsame Gegenwirkung eintrete muß. Ich habe mich hierüber schon so vielfältig erklär dass ich hier nur eine Nachlese von Bemerkungen halte kann. Besonders muss ich es als eine charakterische Es scheinung bezeichnen, dass die Mehrzahl der Litteratore gar keine Ahnung von dem sittlichen Verderben zu haben scheint, welches täglich durch die Presse weiter verbreitet wird. Denn immerfort hört man von ihnen die Behauptung, die schöne Litteratur habe gar nichts mit der Moral zu schaffen, sondern solle den Menschen aus den Fesseln der Wirklichkeit befreien, und ihm auf dem Parnaß ein Fest mit den Freuden der homerischen Götter bereiten. Wer etwas lernen wolle, müsse in die Schale gehen, aber sich nicht zu den Musen verirren, welche man nicht in den Beichstuhl schicken könne, um ihre liebenswürdige Frivolität abzubüßen. Wer an dieser ein Aergernis nehme, sinde zur andächtigen Erbauung überall hinreichende Gelegenheit.

Zur Widerlegung dieser Gemeinplätze können wir uns freilich nicht auf die armseeligen Mißsgeburten verkrüppelter Geister beziehen, obgleich auch sie ihren Lesekreis finden, den sie mit giftigem Nebel erfüllen\*); sondern nur auf die Werke solcher Köpfe höheren Ranges,

<sup>\*)</sup> Après l'esprit de discernement, dit la Bruyère, ce qu'il y a au monde de plus rare, ce sont les diamans et les perles. Cette triste verité dont on trouve chaque jour des applications dans le événements de la vie civile, n'est pas moins remarquable dans l'empire des sciences et des lettres, puisque leur source pure est si souvent infectée par un alliage plus ou moins bisarre de factions, de saillies pueriles d'imagination, de jactance, de faus-ses idées, ou de prétentions les plus exagerées. Pinel, p. 91.

welche ihre Kräfte zur Zerstörung der sittlichen Ordnung missbrauchen. Lässt sich nicht bestreiten, dass die Wirkung einer Kraft fast immer im geraden Verhältniss zu ihrer Energie steht; so muss unstreitig der verderbliche Einstufs solcher Werke in dem Maasse steigen, als das Talent ihrer Verfasser größer ist. Wer hat nicht schon die Efficieng an sich gemacht von dem mächtigen Eindruck, da eine durch hinreissende Sprache tiefer Gefühle, durch den Zauber einer blühenden Phantasie, durch die bündigen Schlussfolgen eines kraftvollen Verstandes ausgezeichnete Schrift unsehlbar auf jedes empfängliche Gemüth herverbringen muss, so dass es oft nicht geringe Mühe kostet, sich einem so gewaltigen Antriebe zu entreißen, wenn eine strengere Prüfung seine schädliche Richtung erweiset? Denn darin besteht ja das Vorrecht geistiger Stärke, den Sinn und Willen anderer zu ergreifen und umzugestalten. Wie wenige sind aber selbstständige Denker, welche sich nicht durch glänzend angekündigte Maximen, Geschmacksurtheile, Ansichten blind leiten lassen, sondern sich Rechenschaft von der wahren Bedeutung philosophischer, geschichtlicher, poetischer Werke ablegen, in ihnen das Gute von dem Schlimmen, das Wahre von dem Falschen, das Natürliche von dem Ungereimten und Uebertriebenen absondern, um das Bessere sich anzueignen, das Schlechtere aber entschieden von sich abweisen! Wie viele Gährungsund Austeckungsstoffe werden durch die Litteratur den Gemüthern einverleibt, weil sie gar keine Ahnung von der verderblichen Wirkung des Giftes haben, welches dem Geschmack durch alle Süßigkeiten und Reize einer künstlichen Verfeinerung annehmlich gemacht wird. Jeder Mensch bringt die Anlage zu den meisten Leidenschaften auf die Welt, die er nur in ihren rohen Ausbrüchen verabscheut, die sich aber unter der gleißnerischen Hülle einer verschönernden Phantasie und einer bestechenden Dialektik desto sicherer in ihn einschleichen. Wie sollte es ihn also nicht reizen, ja unaufhalteam fortreißen, wenn er seine drängenden Neigungen durch eine erhebende Dichtung gleichsan zum Ideal verklärt, durch listige Missdeutung der prakti schen Grundsätze gerechtsertigt sieht, da die tiesere Wahr heit und Schönheit der ächten Philosophie und Kunst nu dem durch reisere Kultur geläuterten Gemüth verständ lich ist?

Es ist ein oft gemissbrauchter Grundsatz, dass die Dar stellung menschlicher Zustände sie ganz und unverschleiert zur Anschauung bringen müsse; dass die Verstümmelung derselben in ihren kräftigsten Zügen aus äußeren Gründen der Schicklichkeit und einer konventionellen Moral das urkrästige Leben in ihnen zerstöre, und die menschliche Natur zur Zwerggestalt verkrüppele, um die Prüderie, die sittliche Affektation, die zimpe, schwächliche Sentimentalität nicht zu verletzen, und die Heuchelei nicht zu entlarven, welche streng auf äußeren Anstand hält, um dahinter ihre Begierden zu verbergen. Gewiss ist dieser Grundsatz auch der meinige, und ich verschmähe so sehr, wie irgend jemand, die kindische Spielerei, deren geleckte Miniaturbilder der Leidenschaften sich zu ihren Originalen verhalten, wie ein Theatersturm zu einem Orkan. Wer es aber unternimmt, Leidenschaften zu schildern, ohne das vom Anblick wüster Zerstörung mit Grausen und Entsetzen erfüllte Gemüth durch die Anschauung einer höheren Weltordnung zu versöhnen und aufzuklären, in welcher jede That ihren vollen Lohn findet; der wühlt mit frevelhaftem Leichtsinn zu wilder Empörung die Tiefen des Gemüths auf, in denen das Heilige einen unerschütterlichen Frieden bewahren soll. Nicht dadurch allein ist Shakspeare der Heros der Dichtkunst, dass in seinen Seelengemälden der Mensch mit allen anerschaffenen und von ihm gemissbrauchten Kräften in plastischer Wahrheit und Selbstständigkeit, also mit seinem ganzen urkräftigen Leben hervortritt; sondern darin beurkundet sich des Meisters Vollendung, dass in allen seinen Dramen sich die That zum Begriff des göttlichen Gesetzes verklärt, also

stets dem Auge der Himmel sichtbar bleibt, in dessen ewiger Heiterkeit zuletzt alle Sturmwolken der Leidenschaft zersließen.

Prüfen wir nach diesem Maasstabe die Schaar derer. welche uns die Geheimnisse der menschlichen Brust enthillen, das Gesetz ihrer Kräfte bezeichnen wollen; wie wesige bleiben alsdann, welche sich als wahre Herzenskmdze, als die Erzieher kommender Geschlechter bewähma! Auch ist an so hohem Beruse den meisten nichts gelegen; nicht für die Nachwelt und deren dankbare Verchrung haben sie gearbeitet, sondern nur um den Beiall der umringenden Menge gebuhlt, welche der Eitelkeit md Habgier ihrer Götzen mit Wucher für den ihr bereiteten Sinnenkitzel zahlt\*). Die Menge will gepackt, gerittelt und geschüttelt, und dann wieder in susse Träumerei eingelullt werden, um ohne eigene Anstrengung der wechselnden Zustände geistiger Bewegung und Ruhe theilhaftig zu werden, welche nur dann das Gefühl eines gesteigerten Daseins gewähren, wenn eigenmächtige Kraft

<sup>\*)</sup> Nie hat wohl das Volk glänzendere Triumphe den Advolaten seiner Leidenschaften bereitet, als bei dem Empfange, den Voltaire bei seiner letzten Anwesenheit in Paris fand. Die Schilderung, welche Segur der altere in seinen Memoires, Souvenirs et Anecdotes davon entwirft, lasst ihn in dem Lichte eines Besreiers des Menschengeschlechts erscheinen, für dessen Verdienst jede Huldigung der begeistertsten Dankbarkeit zu schwach ist. Fern sei es von mir, die rühmlichen Anstrengungen des Färsten der französischen Litteratur im vorigen Jahrhunderte für Ausklärung und Volksfreiheit aus engherziger Kleinmeisterei bekritteln, und ihm seine welthistorische Bedeutung streitig machen m wollen; aber bei jedem, über seine wahren Interessen zur Besimung gekommenen Volke hätte die grenzenlose Verehrung jebes Mannes unstreitig durch die ernste Erwägung sehr gemäßigt and eingeschränkt werden müssen, dass gerade er die heiligsten Gefühle mit seiner Ironie schonungslos dem Gespotte preis gab. und dass er nur zerstören, aber kein dauerndes Werk schaffen tonnte.

sich in ihmen spannt und erholt, und in veredelter Gestalt ihre höhere Abkunft offenbart. Was kann aber das erdgeborene Geschlecht der neueren Litteratur anders darstellen, als rohe Titanenkämpfe, welche mit frechem Uebermuth den Himmel erstürmen wollen; nirgends erscheint is diesem wüsten Streit der Allvater Zeus mit seiner olympischen Schaar, um die Empörer in den Tartarus hinabzuschleudern.

Ja nicht einmal die zügellose Kraft einer verwilderten Menschennatur genügt den Koryphäen der neueren romantischen Schule; sie haben noch drastischere Mittel nöthig, um Effekt hervorzubringen, weil die durch gewaltsame Reize abgestumpfte Empfänglichkeit zuletzt nur durch zerstörende Gifte aufgeregt werden kann. Daher spannen sie das Gemüth, nachdem es in allen Lastern und Freveln ausgeraset hat, auf die Folter der unnatürlichsten Situationen, um ihm das Angstgeschrei tödtlicher Verzweiflung auszupressen, und durch seine konvulsivischen Verzerrungen der gaffenden, stumpfsinnigen Menge ein Fest zu bereiten, wie es einst die Römer mit ihren Gladiatorenkämpfen begingen, und noch jetzt die Spanier mit den Stiergefechten feiern\*). Oft hat man diese barbarischen Ver-

<sup>\*)</sup> In einer englischen Kritik über das neuere französische Drama, worin zehn Stücke von Victor Hugo und Alex. Dumas beurtheilt werden, kommt folgende Berechnung vor: "Unter den weiblichen Personen in den durchgegangenen Stücken finden wir acht Ehebrecherinnen, fünf Buhlerinnen verschiedenen Ranges und sechs Opfer der Verführung, von denen zwei beinahe auf der Bühne entbunden werden. Vier Mütter sind in Liebe zu ihren Sühnen, und in drei Fällen kommt es wirklich zur verbrecherischen That. Eilf Personen werden mittelbar oder unmittelbar von ihren Geliebten ermordet, und in sechs von diesen Stücken sind die männlichen Hauptpersonen Bastarde und Findlinge. Diese Masse von Gräueln ist zusammengedrängt in zehn Dramen von zwei Dichtern, die binnen 3 Jahren in Paris geschaffen wurden."—Man muß den englischen Kritikern die Gerechtigkeit wiederfabren lassen, daß sie mit gerechtem Abscheu die fratzenhaften Sches-

gnügungen mit Recht als einen Beweis der äußersten Rohheit und des Verfalls der Sitten bezeichnet; und doch scheinen sie mir, weil sie durch das Schauspiel des Muths ngar ein höheres Interesse wecken können, und weil kriegeische Nationen von Natur grausam sind, weniger verdehlich zu sein als jene Ausbrüche der wildesten Lüsternbei und der schaamlosesten Begierden. Denn diese müssa das sittliche Gefühl bis zur tiefsten Quelle vergiften, set Vorstellung gesellschaftlicher Ordnung und Gerechückeit zerstören, daher man den Geschmack an ihnen blos iei Menschen voraussetzen sollte, welche durch Branntwein und Wollust ihre Nerven für alle feineren Gefühle abgestumpft haben. Wer wagte wohl die Behauptung, as solche Darstellungen nicht in der schaulustigen Menge vielfältigen Anklang gefunden hätten; denn warum drängte se sich mit Vorliebe zu ihnen hin, wenn sie nicht mit den in ihnen ausgesprochenen Gesinnungen sympathisirte? Was von der Schaubühne im Ganzen und Großen gewirkt wirkt, das vollendet im Einzelnen und Stillen die Fluth der Romane, von denen wir nur beispielsweise die der Dudevant (George Sand) nennen wollen, welche aus Ingrimm über ihre unglückliche Ehe sich die Bestimmung gegeben hat, den Begriff derselben als abgeschmackt, naturwidrig und schädlich zu bezeichnen, also den heiligen Familienbund durch die Poesie einer lüderlichen Sentimentalität zu verdrängen. So weit hatte es selbst der Regent Frankreichs während der Minderjährigkeit Ludwigs XV., der berüchtigte Orleans nicht mit seinen Roués gebracht, denn er verbreitete seine Grundsätze wenig-

sale der französischen Litteratur brandmarken. Leider können wir dies vielen deutschen Kunstrichtern nicht nachröhmen, von desen einige nicht nur wer weiß welche poetische Schönheiten zu jenen Kalibanen entdeckt und für ihre Giftbeulen und Krebsgeschwüre ein bedeckendes Pflaster gefunden haben, sondern auch zu ihrer Einbürgerung in unserm Vaterlande bereitwillig die Hand bieten.

stens nicht am hellen Tage. sondern beging seine 0 gien bei verschlossenen Thüren. Besonders widerwärt ist die Anmaassung der Romanschreiber, welche dur die Schilderung einiger Dutzend Lotterbuben und Bul dirnen die Menschennatur zur Anschauung gebracht zu h ben glauben.

## §. 122.

# Staatsverfassung.

Da der Geist jeder positiven Gesetzgebung und de auf sie gegründeten Staatsverfassung der allgemeinste Au druck der zu ihrer Zeit herrschenden Gesinnungen un Sitten sein muss, weil der Widerspruch zwischen der Charakter des Volksthums und der dasselbe leitenden Re gierung gewöhnlich zum Nachtheil der letzteren ausschlägt wenn nicht Tyrannei die Selbstständigkeit der Nation zum Sklavensinn herabwürdigt; so lässt sich vom Einsluß de Gesetze, in wiefern sie die Entstehung der Leidenschafte begünstigen, ungefähr dasselbe sagen, was in §. 119. bi merkt worden ist. Ja indem sie oft Rechte sanktionire welche im Widerstreit mit den Naturgesetzen der geist gen Entwickelung stehen, und dem unvertilgbaren Strebe kräftiger Gemüther, deren Rechte durch sie nicht repri sentirt werden, unübersteigliche Schranken entgegenstelle müssen sie die Leidenschaften oft noch in einem weit bi heren Grade anspornen. Die Hindernisse, welche ein en schlossener Mensch in den herrschenden Meinungen finde räumt er mit entschiedenem Selbstbewusstsein über seins Zweck hinweg, ohne daß er sich mit leidenschaftlich ge steigerter Kraft dagegen anzustemmen brauchte; wenn e aber dem mächtigen Drange seines Gefühls nicht folges kann, ohne gegen positive Gesetze zu verstoßen, und sich den darauf gelegten Strafen auszusetzen, dann rafft er all seine Kraft zum Kampf der Verzweiflung zusammen, des sen glückliche Entscheidung dann seinem Ungestüm nem Nahrung giebt, so dass er, alle Mässigung vergessend, in seinen Ansprüchen unendlich weiter geht, als er ansangs beabsichtigte.

Hierin liegt der Grund des furchtbar zerstörenden Charakters, den von jeher alle Staatsumwälzungen angeronnen haben. Nur die Noth treibt ein Volk an, die Verssung seines Vaterlandes umzustoßen, weil dies nur gudehen kann, wenn durch die Gesetze und deren Vollstrekung die wichtigsten Interessen der Mehrzahl allzuverletzt werden, als dass letztere ihre angeborene und eingendte Ehrfurcht vor jenen bewahren könnte. Da leidender Gehorsam die Anmaassungen einer despotischen Regierung und mit ihnen die Noth der Unterthanen ins Unbegrenzte steigert, und zuletzt zu einer Gesinnung führt, zezen welche alle besseren Gefühle sich empören; so erscheint die Befreiung von diesem Elende als baarer Gewinn, den das erwachende Selbstgefühl mit den schwersten Opfern nicht zu theuer erkauft zu haben glaubt. Wäre aur die Mässigung nach einem Siege nicht die schwerste and seltenste aller Tugenden, deren nur der wahre Held, nie aber die großen Massen fähig sind, weil die Erinnerung an die überstandenen Leiden und die Erbitterung des Kampfes sie zur glühendsten Rache antreibt, welche sie kaum in der Vertilgung des besiegten Feindes abkühlen können, und weil der Ungestüm des aus langer Unterdrückung erwachenden Freiheitsgefühls alle bisher versagten Begierden aufregt, ja ganz neue aufweckt, welche sich trotzig über jedes Gesetz erheben. Gern lasse ich den Schleier über die Gräuel fallen, welche eine nothwendige Folge dayon sind; doch erinnern musste ich an sie, um nicht eine große Lücke in der Actiologie des Wahnsinns zu lassen. In meinem glücksecligen Vaterlande, welches stets die Heimath der Treue, des innigen Vertrauens, des liebenden Gehorsams gegen seine weisen, kraftvollen und väterlich gesinnten Regenten war, welches unter geseierten Helden und Gesetzgebern unaufhaltsam an äußerer Macht und Ausdehnung wuchs, wie es in Aufklärung, Gesittung und Wohlfahrt fortschritt, und daher auf feste Grundlage den tießten Frieden inmitten aller Umwälsungen bewahrte, von denen fast alle Länder ringsum erschüttert wurden; in ihm konnten mir die Stürme politische Leidenschaften, jener Aufruhr aller Elemente des gesell schaftlichen Lebens nicht zur Anschauung kommen, in denen Tausende ihrer Besinnung verlustig gingen. Anstat hierüber eigene Reflexionen anzustellen, ziehe ich es vor, einen achtbaren Schriftsteller redend einzuführen, welcher jene Drangsale selbst erlebt hat. Ich meine Pariset, desen Worte ich jedoch, da sie mir nicht im Original zur Hand sind, in der englischen Uebersetzung von Prichard entlehne.

During the great tumult of revolutions, while all the elements of social life were confounded and agitated, # is probable that a thousand cases of derangement took place without being recognised. Reverses of fortune, subden changes which elevated or depressed individuals, so many-sources of calamity opened at once inundated our country with unexampled calamities, that madness must have been the result in examples without number, but they have been lost sight of in the mass of more general evils. Those who are aware to what a degree the habitudes, the diseases, the infirmities even of the mind, are transmissible, will not deem it rash to conclude that even children born during that period of sorrow and terror must have fell in their mothers wombs the baneful influence. The wars of a subsequent period have added to these afflictions, since nothing is more fitted to extinguish every social feeling, to pervert the understanding and the will, than the disorderly habits which are the result of a state of war.

In general every great and rapid change, whether in the physical or moral order of the things, is pernicious to the health and to the reason. The eight of wealth and power, raised and thrown down by accidents equally unexpatel has excited not only astonishment, but in rude minds he nost dangerous hopes and illusions. Universal reformen, founders of empires and republics, creators of intituions, have arisen on every side, simple artisans or wa operatives have thought themselves destined to over-turn thrones or to mount into them. Such illusions have angulared the most obstinute of all mental aberrations. Indeed ambition produce incurable forms of madness. I may add that they are most widely spread, since the biolic pleasure of ruling over mon is, as it would appure, the most fascinating among the guilty delights to biol the human race abandons itself.

Man kann es nicht kräftiger darstellen, dass die Gemitter in dem häufigen Wechsel und gewaltsamen Umwunge aller gesellschaftlichen Verhältnisse die Stetigkai der Gesinnung verlieren, und in den jähen Ueber-Fingen zu völlig entgegengesetzten Zuständen, in dem reiler Wirbel der heftigsten Affekte von Hoffnung und lucht, bald von den schwellenden Wogen des Glücks heh empergetragen, um nachher in desto tiefere Abgrände schlendert zu werden, die ruhige Besonnenheit völlig willen und in den hestigsten Widerstreit der Leidenwiten versetzt werden müssen. Die Franzosen hätten 🖿 Volkscharakter ganz verleugnen müssen, um das beitern der kühnsten Entwürfe, welche der Glanz und à Macht des Kaiserreichs in jeder Brust erzeugte, mit beliesenheit zu ertragen. Daher haben noch jetzt ihre benhäuser die Trümmer jener kolossalen Leidenschaften. infuncisen, welche auf Thronen oder an der Spitze von Armeen Befriedigung suchten; und ihre dämonische Littentur zeigt deutlich, dass die durch überschwengliche Erinnerangen angefachten Begierden immerfort die Außersten Gremen der Natur überfluthen.

Seclenheilk, IL

Digitized by Google

## **§.** 123.

## Religion.

Religion, die Tochter des Himmels, welche zu der Menschen herabsteigt, um sein Gemüth durch die Sehr snokt nach einem veredelten Dasein in dem Bewußtsei der geistigen Freiheit zu heiligen, ihre Herrlichkeit ihr aber nur in seltenen, verklärten Augenblicken völlig of fenbart; sie findet in ihrer Reinheit keinen Anklang in der sinnlichen Natur der meisten, welche sie mit niedere Interessen verschmelzen, gleichsam in verkärperter Gestal sich zur Anschauung bringen müssen, um ihrer Weile theilhaftig zu werden. Wie sollte auch der Mensch, wel cher sich so sehr mit den gemeinen Antrieben des sinnlichen Begehrens identificirt, und dadurch von den Bedürf nissen einer rohen, ja verwilderten Natur dergestalt abhängig gemacht hat, dass jedes Lesreissen von denselben ikm ein wahrer Tod zu sein scheint: wie sollte er einen Begriff haben von einem geläuterten Dasein, welches sich mit den sinnlichen Bedürfnissen abfindet, um seine Befrie digung im Streben nach unendlicher Entwickelung zu chen, und sich deshalb der Betrachtung der physischen und moralischen Weltordnung zuwendet, deren Vollkonmenheit und Schönheit das Ideal aller Kunst und Wissesschaft ist? Ja giebt es nicht gerade jetzt eine Unzahl von Spöttern und Zweislern, welche es nimmer zu erkennes vermögen, daß Wissenschaft und Kunst als Urkunden der höheren Abkunft des Menschen ihre volle Bestätigung in dem Bewußtsein des Göttlichen finden müssen? Wie viel weniger dürfen wir also von denen, welche gebücktes Hauptes nach den Schätzen der Erde graben, es erwarten dass sie den Blick aufrichten werden nach jenem Himmelslichte, in welchem der Glanz ihres Goldes erbleicht, die Flamme ihrer Begierden verlischt?

Eben also, weil die Religion in ihrer Lauterkeit kei-

m Eingang findet in die Herzen der meisten, muß sie ich dazu herablassen, mit den niederen Interessen einen siemstürlichen Bund einzugehen, gleichsam zu ihrem thate aufzutreten. Denn der sinnliche Mensch wird nur be lebhaft an Gott erinnert, wenn irgend ein Verhängnis den Lauf seines alltäglichen Lebens unterbricht, und w be Nichtigkeit aller dem Untergange geweihten Erinne wird. Dann beugt er zitternd das Knie wimer unsichtbaren Macht, und fleht sie um Abwening des drohenden Verlustes an; ja er entweiht den aufprinagenen Glauben an sie durch anthropopathische Vortellangen, und sucht sie durch Gelübde zu seinen Gunin m stimmen, um letztere zu vergessen, wenigstens zu maca, sobald die Gefahr vorübergegangen ist. Oder es kabi auch wohl ein religiöses Gefühl in ihm anhaltend rege; 🚾 🖢 er demselben keine würdige Gestalt zu geben weiß, "it ihm Gott der Stifter und Lenker einer Weltordnung. welcher sein Eigennutz und alle aus demselben stamraden Leidenschaften die Hauptrolle spielen. Denn wie wales die Kurzsichtigen an ihrem Glauben irre, sobald merforschliches Schicksal Lohn und Strafe nicht nach ha kleinlichen Maasstabe des Rechts an die Menschen weit, namentlich wenn sie in ihrem Dünkel angemaals-Fortrefflichkeit schwere Leiden zu erdulden haben, andere, denen ihr Neid jede Schlechtigkeit auflidet, sich eines schimmernden Glücks erfreuen. keismus schiebt der Weltordnung immer sein wichtiges d unter, unsihig über die Grenzen seines Nutzens hinine Verkettung der Schicksale des ganzen Menschen-Pichlechts zu dessen sittlicher Entwickelung im Ganzen bd Großen zu begreifen, welche oft nur durch den Unlaging ganzer Völker in ihrer Bahn fortschreiten kann.

So identificirt der sinnliche Mensch seinen Glauben mit jeder Leidenschaft, ohne zu ahnen, daß er jenen dadach sam Mittel der verwerslichsten Zwecke herabwürdigt, und somit die heilbringende Kraft desselben ganz

zerstört. Wie könnte ich in diesem beschränkten Raume : die flüchtigste Uebersicht aller Zerrbilder geben, zu des die Thorheit von jeher die höchsten Angelegenheiten v unstaltet, und dadurch eine unermessliche Zahl von M bräuchen, ja von empörendsten Greueln sanktionirt k unter deren fanatischer Ausübung das Menschengeschlet von jeher aus Tausenden von Wunden geblutet hat? De jedem vernunftwidrigen, entsittlichendem Kultus lag not wendig irgend eine Leidenschaft seines Stifters zum Grund welcher ihr durch jenen ein unantastbares Vorrecht i majorem Dei gloriam zusichern wollte, wie denn die B griffe einer heiligen Lüge, eines frommen Betruges, um d Menschen für immer in die Banden der Unwissenheit m der Sklaverei zu schmieden, von allen Hierarchen als noti wendige Stützen der Religion in Anwendung gebrack wurden. Dass unsre Zeit nicht arm an hierher gehörige Thatsachen sei, beweisen die Parlamentsverhandlungen über die Emancipation der irischen Katholiken zur Genüge Der Widerspruch zwischen der Heiligkeit des Glauben und den mit ihm verschmolzenen niedrigsten Interessen so unermesslich, dass man glauben sollte, nur der absicht liche Betrug könne dem Blödsinn den unzertrennlichen Zu sammenhang beider weiß machen. Gewöhnlich ist abd der Betrüger zugleich der Betrogene, dessen durch die un ersättlichsten Leidenschaften verblendeter Verstand im vol len Ernste die Ueberzeugung von der Rechtmäßigkeit sei ner Forderungen im Namen Gottes hegt.

Natürlich ist die Religion selbst in ihrer gröbsten Verunstaltung das festeste Bollwerk für alle hinter ihr verschanzten eigennützigen Interessen, und die Erfahrung ist daher jederzeit gelehrt, daß die Anmaaßungen des religiösen Ehrgeizes und Fanatismus nur durch einen Verheerungskrieg vertilgt, nie aber durch die lichtvollsten Vernunftgründe zum Schweigen gebracht werden konnten, daher die religiösen Fehden als die blutigsten und grausansten unter allen stets bis zur gänzlichen Erschöpfnag der

intheien durchgekämpft wurden. So maß daher die Reisten ihren heiligen Namen zu jedem Frevel, jeder emistenden Gewaltthat hergeben, um sie dem Arme der straisten Gerechtigkeit zu entziehen, und wer nur verschmitzt
der schwärmerisch genug war, um seine Begierden, selbst
ist miesten, in einem frommen Schleier zu verhüllen, fand
punk bierin ein Mittel, seinen wildesten Lüsten zu fröhm Wir werden noch Einiges hiervon beim religiösen
Wissim näher zu betrachten haben, um uns verständist m machen, wie sogar Lüderlichkeit und Schwelgerei
sit mit dem Heiligen zu bemänteln trachten. Es brauchte
ihr nur ein Antrieb gegeben zu sein, durch welchen
littestifter sich von einer herrschenden Kirche losrissen,
m ogleich die schändlichsten Begierden durch biblische
imprüche zu rechtfertigen.

Daß umgekehrt praktische Irreligiosität, oder das Verlinen sittlicher Nöthigung durch ein göttliches Gesetz, den Leidenschaften den letzten Zügel abnimmt, und daderd die entsetzlichsten Zerstörungen im Leben einzelner die ganzer Völker anrichtet, bedarf nach allen früheren beschungen hierüber kaum der Wiederholung.

### §. 124.

Mingungen, welche den Uebergang der Leidenthaften in Wahnsinn gewöhnlich verhüthen.

Der wesentlichen Uebereinstimmung in allen Hauptichtungen der Seeleuthätigkeit, wodurch Leidenschaften auf Wahnsinn ihren unmittelbaren Zusammenhang zu erkanen geben, scheint die Erfahrung zu widersprechen, die letzterer eine verhältnismäßig seltene Erscheinung ist; auch hat man diese Thatsache als einen Grund gegen die psychologische Deutung desselben stets geltend gemacht. Densoch kann man bei aufmerksamer Betrachtung leicht eine Menge von sehr entscheidenden Bedingungen ausmittela, welche der Leidenschaft die Fortdauer der äusseren

Besonnenheit, und den mit ihr Behafteten den Genus i bürgerlichen Freiheit bis ans Ende seines Lebens siche Wir wollen hier nur einige der vornehmsten namk machen.

1) Der aktive Charakter aller ächten Leidenschaft ist ihrer Verirrung in das Gebiet des Wahnsinus ge dezu entgegen, da sie einen so mächtigen Spora für d besonnene Reflexion über die äußeren Lebensbedingung abgeben. Jede Leidenschaft strebt ihrer Natur nach s Realität der durch sie zu erreichenden Zwecke hin, m flösst einen Abscheu gegen alle Illusionen ein; denn keit Begierde kann durch einen bloßen Traum gestillt werde daher sie zu gesteigerter Thatkraft und zur umsichtige Reflexion antreibt, um der endlosen Quaal der Nichtb friedigung, welche uns im Bilde des Tantalus und Ixia versinnbildlicht wird, zu entgehen. Diese Quaal ist a groß, daß sie dem Gemüth das vergeblich angestrebte In teresse gewöhnlich ganz verleidet, daher so viele Leiden schaften durch sich selbst ersticken, und nur wenn sie di äusserste Hestigkeit und Zähigkeit erreicht haben, bis zu Zerrüttung der Seele fortwirken, wenn sie nicht auf is gend eine Weise sich Befriedigung erzwungen haben. And lernen die Menschen im Interesse ihrer Leidenschaft sich beherrschen, und ihre ungestümen Affekte zügeln, welch sie der nöthigen Besinnung berauben könnten. Entwede führen also zum Wahnsinn träumerische, passive Leides schaften, welche ein im Schoosse der Ueppigkeit erschlaft tes Gemüth nicht zu energischen Kraftäußerungen antrei ben, und sich in ein leeres Spiel krankhast gereizter Phas tasie verlieren, deren Bilder um so überschwenglicher sind, je mehr der Mensch in Ermangelung durchgeübter Thatkraft auch das richtige Maass der Begriffe verliert; oder Leidenschaften, welche schon lange der ungehemmten Thitigkeit gewohnt, mit ihren Wurzeln die ganze Seele durch drungen, alles Denken nach sich umgestimmt haben, und dann plötzlich auf unübersteigliche Hindernisse treffes.

Die Seele erleidet dadurch einen Stofe, durch welchen die n allen Regungen erschüttert, zerrüttet, ja ganz aus ihrer Isla geworfen wird, da all ihr Sein und Wirken in der Leiterschaft aufgegangen, mit der Hemmung derselben in Sucken oder wilde Unordnung gerathen muss. Und auch im weiß der Starke sich noch zu fassen, und dem Anwin nach über sich und die Welt zu triumphiren. Eimich brütet er aber nur Plane zur Rache oder zur Wibintellung des Verlorenen aus, und hält eich durch die Mang einer erwänschten Zukunft für die Entbehrungen Gegenwart schadles. Ohne die Kraft, womit der leuch auch das Schwerste zu ertragen, aus den meisten Manungen sich hervorzuarbeiten vermag, würde er die lainung weit häufiger verlieren. Wenn er indess ermütet und übersättigt sich aus dem Weltgefümmel surückici, so überläßt er sieh der Täuschung, daß seine Leitexchaften befriedigt seien. Aber bald erwachen sie wiein der Ruhe, und melden sich durch eine Quaul anwicker der Erschlaffte und Bethörte nicht auszuweichen wik. In unthätiger Muse überläßt er sich dem Spiel e Phantasie, welche nicht mehr vom angestrengten Vertade gezügelt, ihm die Besinnung raubt. Ein nicht selhas Loos derer, welche die Früchte ihres ehrgeizigen seldhungrigen Strebens in Ruhe geniesen wollen, aber atium cum dignitate des wissenschaftlichen und prakichen Verdienstes nicht kennen.

2) Die meisten Leidenschaften streben nach Einheit is Zwecks, da sie den Menechen bald darüber zur Besinung bringen, daß er durch die Vermischung mannigischer Interessen daran verhindert wird, einem unter ihren ein volles Genügen zu verschaffen, und bei dem Wechsel und Schwanken der äußeren Lebensverhältzisse nur is leicht mit sich in unaufhörlichen Widerstreit geräth, wenn er eine Menge von Absichten gleichzeitig durchzuführen strebt. Gewöhnlich läßt eine starke Leidenschaft auch kein ihr widerstrebendes Interesse neben sich auf-

kommen, und so erspart sie dem Menschen das peinlich Gefähl der inneren Selbstentzweiung; ja wenn sie bei e nem Geschlechte durchaus vorherrscht, kommt niemm über die ihr entgegengesetzten Gemäthstriebe zum Bewuß sein, erfährt also durch sie keiner einen Widerstreit m sich selbst. Mag also auch der Mensch durch seine G müthsverfassung noch so sehr in Gegensatz mit der Az senwelt treten; so lange er nur in sich einig seine Ver sätze mit Entschlossenheit behauptet, findet auch der Ver stand immer noch Hülfsmittel genug, sich in seinen Nei gungen sicher zu stellen. Wer kennt nicht die Anstren gungen thatkräftiger Menschen, welche ihr Leben an eine entschiedenen Zweck setzend, allen Hindernissen Tretz bis ten? Aber sobald die Kraft des Gemüthe durch eine Zer splitterung der Interessen gebrochen ist, und nun der Charakter, unfähig seinen Entschlüssen irgend ein großes Opfer zu bringen, zwischen entgegengesetzten Antrieben hin und wieder schwankt, reisst auch dem Verstande der Palen folgerechter Ueberlegung, und indem er durch den Wechsel widersprechender Gesinnungen zu lauter Gegensitzen der praktischen Ansichten überspringt, geräth er nur allzuleicht in Verwirrung, und läßt sich von der Phantasit überlisten, welche mit ihren Gaukeleien für die schwersten Probleme eine Lösung verspricht, und aus der größ ten Verlegenheit mit ihrem Luftschiff flüchten will. Hat der Mensch überhaupt mit kränkelndem Verstande nie den Begriff der Nothwendigkeit deutlich zu fassen vermocht, sondern einen Gefallen gefanden an abentheuerlichen Ideen, mit denen der Mensch jede Schwierigkeit hinwegwitzeln kann; so wird er um so leichter eine Beute der Täuschung.

In diesen beiden Bedingungen liegt sugleich die Erklärung der so oft besprochenen Thatsache, dass der Wahnsinn unter den Wilden sehr selten oder fast niemals beobachtet wird, ungeachtet die heftigsten, glühendsten Leidenschaften unter ihnen toben. Man hat dies gewöhnlich von ihrem rohen Naturzustande abgeleitet, welcher noch durch kine Verweichlichung entnervt, der Lebensthätigkeit eine merschütterliche Energie bewahre. Wir wollen diese Deuing keinesweges ganz von der Hand weisen, und werden piter die mannigfachen Krankheiten, besonders des Nerresysteme, als mitwirkende Ursachen zur Erzeugung des Walmsinns zu betrachten haben; jedoch von größerer Bebeing für die in Rede stehende Thatsache ist unstreitig Minfachheit und Beschränktheit aller Lebensverhältnisse biden Wilden, welche ihre Kraft nur in einzelne Interan zasammendrängen, und daher in Behauptung derselben fast unüberwindlich werden. Ihr ganzes Leben ist of die entschlossene That berechnet, daher sie bei Ausfibrung derselben eine Kraft entwickeln, mit welcher der Europier nur selten sich messen kann. Alle die tausend Rücksichten verfeinerter Verhältnisse, die zahllosen Regunsanfterer Gefühle, die Milde und Humanität des geselligen Umganges sind ihnen völlig fremd; eine That folglich, welcher der Europäer die schmerzlichsten Opfer bringen muss, kostet ihnen gar nichts, daher auch unstreitig der Heldenmuth der Gebildeten weit höher im sittlichen Preise steht, als die barbarische Tapferkeit. Verschlagenbeit und List sind allerdings hervorstechende Züge im Charakter des Wilden, und doch wie einfach und in bloben Naturanschauungen abgeschlossen sind alle seine Resexionen im Vergleich mit den zahllosen abstrakten Be griffen, die der Europäer in sich aufnehmen muss, in derea Mannigfaltigkeit er sich so leicht verirrt, was jenem gar nicht begegnen kann. Der Wilde hat nur einen bestimmten, erreichbaren Zweck vor Augen, er ist also gegen jene Ueberschwenglichkeit der Ideen, Gefühle und Absichten geschützt, welche ihn niemals aus dem Bereich des Natürlichen hinausführen; dem Europäer erschließt sich dagegen ein maassloser Raum des Strebens, die Abstufungen des Lebens sind so zahllos, die Lockungen zu mannigfachem Gewinn so verführerisch, die Wünsche und die ihnen entsprechenden Bilder der Phantasie haben stets

einen so weiten Versprung vor dem Verstande, das Gemüth wird so sehr von allen Seiten angeregt, dass im Bewußstsein durchaus nicht alles in Uebereinstimmung bleiben kann. Der Wilde findet sich mit seinen einfachen Bedürfnissen leicht ab, und seine rohe Kraft erträgt den bittersten Mangel leicht, denn hat er ihn nur überstanden, so ist bald jeder Verlust vergütigt; der Europäer muss dagegen seine Kräfte nach allen Seiten zersplittern und anstrengen, um nur eine Existenz zu behaupten, ohne welche er in gar keinem geselligen Verhältniss leben kann. sahllose Bedürfnisse werden ihm aufgedrungen und dadurch zur Gewohnheit, so dass er immerfort in Besorgnis über seine Zukunft schwebt, da die größten Glücksgüter nicht gegen die Schläge des Schicksals schützen. Seine Natur muss daher im höchsten Grade verwundbar bleiben, und nur eine erhabene Philosophie, welche stets das Vorrecht weniger ausgezeichneter Köpse bleiben wird, erringt ihm zuletzt jene Unabhängigkeit des Charakters, die dem Wilden fast angeboren ist, und die er sich in seinem einfach rohen Leben ohne Mühe erwirbt. Es möge dem geneigten Leser überlassen bleiben, diese Parallele noch weiter auszuführen, welches nicht schwer halten kann, sobald man nur den ganzen Menschen ins Auge faßt, und sich dadurch überzeugt, dass fast kein Zug der Civilisation auf den rohen Naturzustand passt.

3) Die meisten Leidenschaften wachsen allmählich und im steten Fortschreiten aus der Seele empor, und lassen daher dem Verstaude Zeit, sich in die durch sie verschobenen Lebensverhältnisse hineinsudenken. Nur wenn der Mensch durch mächtige und erschütternde Antriebe ganz aus dem Kreise seiner bisherigen Anschauungs- und Denkweise in eine völlig neue Welt der Vorstellungen und Gefühle entrückt wird, wo keiner seiner früheren Begriffe und Erfahrungen mehr gilt, und er sich schnell in Verhältnissen zurecht finden soll, welche denselben überall widersprechen, wird er befangen, bestürzt, ja er geräth so

sehr außer sich, daß ihm in Anfällen von Betäubung der Boden unter den Füssen entweicht. Hat seine Leidenschaft ihn in solche Lagen versetzt; so kann er allerdings such ihre anhaltende Dauer der Besinnung beraubt werden, sumal wenn er seine ungestümen Interessen weniger mi kalter Reflexion in allen ihren Folgen überdacht, als vorschneller Phantasie sich in eine Welt überschwenz-Hoffnungen hineingeträumt bat, deren Zerstörung ich die Nothwendigkeit der realen Lebensverhältnisse sicht ausbleiben kann. Daher gehen so viele im Widerproch ihrer Begierden zur Wirklichkeit zu Grunde; desbeib werden die Leidenschaften der Jugend so leicht dem Wahnsinn zu Raube; deshalb sind sie dieser Gefahr beim ersten Entstehen, wo sie die ihnen widerstrebenden Triebe sich nicht niedergekämpft haben, weit mehr ausgesetzt, als wenn sie letztere durch längere Dauer gelähmt haben. Aber diese Sturm- und Drangseit geht vorüber, und später weiss der Verstand das leidenschaftliche Interesse so geschickt mit den wirklichen Verhältnissen zu verflechten, und diesen immer größere Vortheile abzugewinnen, daß er nicht leicht völlig rathlos wird; ja durch Erfahrang gewitzigt, berechnet er Gewinn und Verlust so scharfsimig, dass er selbst aus unvermeidlichen Unfällen noch Nutzen zu ziehen weiß. Uebermannen ihn zuweilen Afsekte, so lernt er es doch bald wieder sich zu sassen undm sammeln; ja weil der Leidenschaft ein gesteigertes thatbriffiges Interesse inwohnt, so eignet sie sich oft mehr Weltklugheit, richtigen Takt, Schlauheit und Gewandtheit an, als der nüchterne Sinn sich zu erwerben vermag. lange nur noch eine gewisse Uebereinstimmung im Gemüth eine Semmlang der Gedanken, ein besonnenes Umherblicken möglich macht, späht der Verstand gewiss nach cinem Answege umher, auf welchem er seine Interessen nit den äußeren Verhältnissen in Uebereinstimmung bringen kann, daher die Noth ihm eine tüchtigere Logik einübt, als er auf Akademieen hätte lernen können. Hilf dir, se

wird der Himmel dir helfen; dieser Maxime ist noch jede Leidenschaft gefolgt, die sich ihres Zwecks bewußt war, und von den Gaben des Verstandes den richtigen Gebrauch zu machen wußte. In diesem Sinne ist ächte Leidenschaft himmelweit vom Wahnsinn verschieden, denn sie verabscheut jede Täuschung, schärft die Wachsamkeit, steigert die Reflexion. Ja die Fälle sind nicht selten, dass der Mensch mehr Gefallen an dem geistreichen Spiel seines durch Leidenschaften aufgeregten Verstandes, als an ihren Interesse findet, und dass er diesem nur darum so eifrig nachjagt, um sich einer gesteigerten Intelligenz im frohen Selbstgefühl bewußt zu werden, und beim Verlust mehr über seine Dummheit als über seinen wirklichen Schaden erbittert ist. Dies gilt namentlich von den Rankeschmieden, Händelstiftern und Intriguanten aller Art, die oft weniger aus Eigennutz als aus Verstandeseitelkeit ihren Unfug treiben. Nur wer in Schwelgerei und Ueppigkeit verweichlicht lieber in markloser Träumerei schwärmte, oder in rohen Begierden seinen Geist verwüstete, oder im Elende seine Krast verlor; überhaupt wer die Anstrengung des Denkens scheute, und mit der Kapacität seines Verstandes stets hinter den Forderungen der Wirklichkeit zurückblieb: der nur weiß aus stümperhafter Beschränktheit sich nicht in den Verlegenheiten zurecht zu finden. welche die Leidenschaften ihm täglich bereiten, und weicht dann leicht aus dem rechten Geleise.

4) Vermöge seiner Selbstständigkeit wird der Vertand, wenn er auch zu einem großen Theil von den Gemüthsinteressen abhängig ist, doch nur selten dergestalt von ihnen überwältigt, daß er die Fähigkeit des folgerechten Denkens gänzlich einbüßet. Es liegt unstreitig eine starke Nöthigung in dem Bewußstein der Denkgesetse, welches selbst die Gewalt der Leidenschaft aufzuwiegen vermag, wenn sie allzuviel Widersinniges in ihren Zwecken und Mitteln enthält. Denn außerdem würde fast jede Leidenschaft aus dem ihr inwohnenden Streben nach unbe-

schränkter Entwickelung den Menschen auf den äußersien Ginfel der Begierden hinauftreiben; aber er weis es recht get, daß die höchsten Anmaassungen der Ehr-, Herrschmd Habsucht allzu ungereimt, nämlich im Widerspruch nit allen objektiven Lebensbegriffen sind, daher er selbst en unsinniges Verlangen in sich niederkämpft. Eben diese Ningung eines folgerechten Denkens treibt den Menschen a, seine Leidenschaft mit allen möglichen dialektischen Stifindigkeiten zu vertheidigen, weil, wenn er erst seim Widerspruch mit sich eingestanden hat, ihm die Rechtistigung vor sich selbst fehlt, in deren Ermanglung er immer getheilten Herzens bleibt. Wie laut auch die Begirde sich bei ihm anmelde, dennoch ruft ihm eine nicht kicht zu betäubende Stimme zu, daß sie ihn zum Thom, wenn nicht zu etwas schlimmeren machen würde. Wie groß die durch inneren Widerstreit erzeugte Quaal sei, lässt sich am besten daraus entnehmen, dass sie selbst verwilderten Gemüthern den Antrieb giebt, im Sinnentaumel des Rausches, der Wollust, in verwegenen, ja tollbinderischen Streichen ein Vergessen der Vergangenheit, Gegenwart und Zukunst zu suchen; der Mensch entslicht sich selbst, seinem eigenen Bewußtsein, wenn er es durch einen unheilbaren Riss gespalten sieht. Dass in allen jeven Fällen, wo die innere Gluth der Leidenschaften durch die kalte Reflexion abgekühlt ist, die Gefahr des Wahnsians nicht so leicht zu fürchten sei, begreift sich leicht; ja wenn die Intelligenz recht stark ist, so wird sie selbst vom Wahn nicht gänzlich überwältigt, sondern gestaltet tie ihn zu einem förmlichen System verschrohener Weltklugheit. Nur dann erliegt der Verstand leichter der Leidenschaft, wenn diese im Bunde mit einer glühenden Phantane steht, welche durch den Zauber ihrer Dichtung die nüchterne Besonnenheit nicht aufkommen läßt.

5) Die Natur des Gemüths läßt sich nie ganz zerstören, daher kämpfen seine Triebe rastlos gegen ihre Unterdrückung an, und streben die Besonnenheit zu erhalten.

Auch im heftigsten Affekte, welcher im Aeußern ganz das Bild des Wahnsinns darstellt, dauert noch gleich einem · Instinkte ein dunkles Bewusstsein der durch ihn gefährdeten Lebensinteressen fort, und schreckt dadurch von verderblichen Handlungen zurück, so wie umgekehrt leidenschaftliche Regungen als dunkle Vorstellungen die Besonnenheit durchkreuzen. Um so weniger vermag die mit einer gewissen Kaltblütigkeit gepaarte Leidenschaft die Besinnung zu vernichten; vielmehr sucht der Mensch bei ihrer Befriedigung so viel als möglich die Verletzung seiner übrigen Interessen zu vermeiden, daher er oft die heftigsten Begierden aufgiebt, wenn er ihnen nur auf Kosten der letzteren folgen könnte. Die meisten Verbrechen würden unterbleiben, wenn nicht der Mensch den auf sie gesetzten Strafen auszuweichen hoffte; und überhaupt könnte keine Leidenschast aufkommen, wenn der Mensch, indem er sich ihr äberläßt, ihre fernsten Folgen ins Auge faßte. Leidenschaft muß daher eine ungemeine Intensität erlangt haben, wenn sie die Gegenwirkung der übrigen Triebe gänzlich lähmen soll. Deshalb bringt auch der unaufbörliche Widerstreit, in welchem sie mit den Interessen anderer steht, zur Besinnung, weil der Mensch zur rechten Zeit wieder einlenken muß, wenn er nicht durch die Feindschaft jener die Zwecke seiner Begierden zerstören will. Darum kommt auch eine Leidenschaft so selten zur vollständigen Entwickelung, vielmehr durchkreuzen sich im Gemüth der meisten entgegengesetzte Motive, deren Widerstreit zwar nicht zur Einheit des Charakters gelangen läst, aber auch andererseits den Uebergang in Wahnsinn, nämlich in eine ganz ausschließliche Richtung der gesammten Seelenthätigkeit verhindert. Nur dann trägt dieser Widerstreit zur Entstehung desselben bei, wenn er fortwährend zu dem Wechsel ungestümer Affekte Veranlassung giebt, welche keine folgerechte Reflexion zufkommen lassen, und dadurch die Besonnenheit zerstören.

6) Die Gewohnheit prägt sich dem Gemüth so un-

retilgber ein, dass ihre Züge nicht einmal durch den Wahnim verwischt werden können, wenn dieser nicht geraiem mit ihr in Gegensatz steht. Denn wie sehr die Seele ach sich umgestalten mag, von dem Habitus ihrer frühem Gedanken und Gefühle bleibt genug übrig, um aus de sesen Zuständen unverkennbar hervorzublicken, und it iderch wesentlich und mannigfach zu modificiren. De tark befestigten Gewohnheiten eines ganzen Lebens minetzen sich daher einem leidenschaftlichen Drange, ie insgesammt zu vertilgen droht. Alle Gewohnheiten, nie erkünstelt sie auch sein mögen, sprechen ein Bedürfnis sus, und da das Leben der meisten aus ihnen zusamsengesetzt ist, während nur wenige durch fortbildende Inft ihr Leben stets neu gestalten; so muss die Leidenrieft sich sehr zusammennehmen, um erstere siegreich zu betimpsen. Dies wußten auch die Scythen sehr gut, als ie den in ihrer Abwesenheit sich empörenden Sklaven mit der Poitsche entgegen traten, und sie dadurch bewoa, die Waffen wegzuwerfen.

7) Im Verein mit der Gewohnheit wirkt der Nachimungstrieb mit beinahe unwiderstehlicher Kraft, den lenchen an herkömmliche Sitteu zu fesseln, daher nur bi wenigen die Leidenschaften stark genug sind, die zahlkleinen Rücksichten und Bande von ihnen abzustreih, welche sie an des Allgemeine knüpfen. Alles was 100 den herrschenden Sitten abweicht, erscheint bizarr and abgeschmackt, also in einem Lichte, welches die meisten gewöhnlich noch weit mehr schenen, als die sittliche Rige, daher die Spötter jederzeit des Erfolges ihrer bosbilen Bemerkungen gewiss sind, wenn sie den Gegenstand ibrer Verfolgung dem allgemeinen Gelächter preis geben. Die Furcht, gegen das Konventionelle und Schickliche zu ventessen, wenn dies auch großentheils in leerer Einbildang und ganz verschrobenen Lebensansichten gegründet ist, halt daher die Menge von manchen leidenschaftlichen Ambrachen zurück, die kein sittliches Motiv zu hemmen

vermocht hätte, und so arbeitet sie denn auch wirksam den 'Verirrungen in wirklichen Wahnwitz entgegen, welcher fast immer die Spottlust der Menge erregt. "Es bringt uns, sagt Göthe im Wilhelm Meister (5. Buch 16. Kap.), nichts näher dem Wahnsinn, als wenn wir uns vor andern auszeichnen, und nichts erhält so sehr den allgemeinen Verstand, als im allgemeinen Sinne mit vielen Menschen zu leben." Die meisten Menschen haben zu wenig Originalität, sind zu sehr Geschöpfe angelernter Gewohnheiten, und unfähig dem allgemeinen Zuge und Strome zu widerstehen, als dass ihre Leidenschaften jene Stetigkeit und abgeschlossene Selbstständigkeit erlangen sollten, welche sich allen Hindernissen zum Trotz vom gebahnten Wege entsernt. Der Nachahmungstrieb zieht den Menschen nach außen, verslacht ihn, und verhindert dadurch das in sich versunkene Grübeln und Brüten, in welchem die Keime des Wahnsinns gedeihen, daher die Engländer, welche gerade im Gegentheil die Originalität zur Bizarrerie verzerren, die meiste Anlage zum Wahnsinn haben.

## §. 125.

Von den Ursachen des Wahnsinns im Allgemeinen.

Im vorigen §. sind schon die Bedingungen angedeutet worden, von denen der Uebergang der Leidenschaften in den Wahnsinn abhangt, in sofern sie denen entgegengesetzt sein müssen, welche jenen Uebergang verhindern. Wir wollen nun den hier zu behandelnden Gegenstand unter einen allgemeinen Gesichtspunkt rücken, von welchem aus wir alles, was uns noch zu bemerken übrig bleibt, übersichtlich betrachten können.

Ueberhaupt geht aus dem Bisherigen wohl unbezweifelt hervor, dass im Wahnsinn das Missverhältnis zwischen den Gemüthstrieben und der Besonnenheit, welches letstere schon in einem so hohen Grade von der Leidenschaft ab-

ablingig macht, den höchsten Grad erreicht, dergestalt, dis die Reflexion ganz von einem vorherrschenden Interese absorbirt wird. Denn indem die Seele sich mit allem Vestellen und Begehren ganz in dasselbe versenkt, muß it den Sinn für alle anderen Angelegenheiten, und somit da Maasstab verlieren, durch den sie sich über ihre Irrtime aufklären könnte, welche die nothwendige Folge keberschätzung des von ihr leidenschaftlich begehrten benstandes sind. Mit dem Grade der Leidenschaft muß to die Größe und Absurdität des Irrthums, die Stärke de durch sie bewirkten Täuschung wachsen, und so überscheitet die Leidenschaft im stetigen Fortgange der Entwickelung immer weiter die Grenzen der Besonnenheit, m sich in das Labyrinth des Wahns zu verirren. Hierus ergeben sich nachstehende Folgerungen.

1) Der Wahnsinn ist niemals die Wirkung einer einugen Ursache, sondern stets das Erzeugniss einer bis zur rollständigen und anhaltenden Unterdrückung der Besonmbeit gesteigerten Leidenschaft, deren Entwickelung bis u diesem Grade als das gemeinsame Ergebniss aller voringegangenen Lebenszustände und ihrer Verhältnisse zur lukenwelt angesehen werden muß. Ohne eine solche sissende genetische Darstellung wird der Wahnsinn der litirung stets ein unauflösliches x bleiben, und zu dem Ingschluss verleiten, dass er durch eine gewaltsame Umlebrung der inneren Lebensbedingungen hervorgebracht, im schneidenden Gegensatze zu den früheren Zuständen stehe, aus welchen er sich im stetigen Fortgange entwiktelt hat. In Ermangelung einer solchen folgerechten Ansicht lässt man sich den eigentlichen psychologischen Hergang ganz entschlüpfen, und muß zu ganz äußerlichen Momenten seine Zuslucht nehmen, welche zwar oft einen Einfluß ausgeübt haben, aber deshalb nicht den zureichenden Grand enthalten können, weil sie in unendlich überwiegender Mehrzahl der Fälle den Menschen nicht der Besinning beraubten, nicht zu gedenken, dass viele solcher Mo-Seelenheilk. II. 23

mente, z. B. die Anomalieen der Menstruation häufiger f Wirkungen als für Ursachen des Wahnsinns zu halten sin Will man sich aus dieser Verlegenheit durch die Annahn retten, dass jede sogenannte Gelegenheitsursache des Wah sinns eine demselben günstige Diathese oder Prädispositie voraussetze; so muss man, wenn letztere nicht ein leen Abstraktum, ein nichtssagendes Wort bleiben soll, sie über die Natur derselben verständigen. Sehr gern häl ten auch die materialistischen Aerate dies gethan, wär ihnen nur ein Blick in die geheimnisvolle Tiefe der Or ganisation vergönnt gewesen, in welcher die Geburtsstätte des Wahnsinns verborgen liegt. Da sie aber nicht ein räumen wollten, daß die Seele dort vorzugsweise waltel so rissen sie stets den Faden der Forschung ab, und begnügten sich mit den vagen Ausdrücken einer reizbaren Schwäche der Nerven, eines Missverhältnisses zwischen den einzelnen Kräften und Sphären derselben, um das Nichtwissen hinter einem größeren Wortschwall zu verbergen. Hierüber vergaßen sie aber gerade die Hauptsache, namlich die konkreten Leidenschaften bis zu ihrem Ursprunge durch alle sie begünstigenden und hemmenden Einflüsse surückzuverfolgen; denn was hätte ihnen wohl an einer solchen Nachforschung gelegen sein können, da die Leidenschaften selbst in die Kategorie der entfernten Ursachen verwiesen wurden, wo es dann nicht der Mühe lohnes konnte, sie einer bis in die kleinsten Einzelheiten dringenden Untersuchung zu unterwerfen, um den Charakter der erkrankten Seele his in die feinsten Züge zur völlige Anschauung zu bringen.

2) Wollen wir daher dem Begriff der Disposition sum Wahnsinn, ohne welchen allerdings kein einzelnes Moment ihn hervorbringen kann, eine präcise Bedeutung verschaften; so müssen wir dieselbe als das oben genannte Misser verhältnis des Verstandes zum Gemüth bezeichnen. Es ergiebt sich leicht, dass dies Missverhältnis von sehr verschiedener Art, angeboren oder erworben, rein psychisch

sier auch körperlich bedingt sein kann, ja daß es einen wesentlichen Unterschied machen muß, ob ein ursprünglich schwacher Verstand leicht durch Leidenschaften, die siden nur mäßig zu sein brauchen, überwältigt wird, sier ob eine gut und kräftig entwickelte Intelligenz dem ugstimen, unwiderstehlichen Andrange einer sie ganz ibedigelnden Leidenschaft unterliegt. Das Ergebniß ist in den Fällen dem gemeinsamen Begriff nach sich gleich, die welch eine Verschiedenheit herrscht in seinen werstichen und unmittelbaren Bedingungen, welche folgden ur durch eine sorgfältige anamnestische, eben so wohl die Körperliche als das Geistige berücksiehtigende Forschung in jedem konkreten Falle ermittelt werden können.

3) Da jenes Missverhältnis zwischen Gemüth und Ventand schon das Wesen jeder Leidenschaft ausmacht; wist der Begriff der letzteren mit dem der Disposition Wahnsian ziemlich gleichbedeutend. Weil aber das stetige Fortschreiten der Leidenschaften schon an und für ich den unmittelbaren Uebergang in Wahnsinn bedingt; s list sich die in der Pathologie übliche Unterscheidung n verbereitende und Gelegenheitsursachen hier nicht streng derchführen, wenn auch nicht geleugnet werden soll, daß tine vorhandene Disposition zum Wahnsim oft lange Zeit nch in den Grenzen der Besonnenheit sich erhält, bis irgend ein krästig eingreisendes Moment das Gleichgewicht der Seelenkräfte vällig aufhebt. So viel steht indess fest, us es durchaus keine absolut wirkenden, specifischen Uruchen des Wahnsimus giebt, weil die heftigsten Ersehüttrungen des Gemäths, wie die gewaltsamsten Zerrüttun-🞮 des Körpers oft die Besinnung nicht im geringsten biben; so wie amgekehrt gans naturgemäße Zustände und Verhältnisse des Lebens unter ungünstigen Bedingungen Veranlassung, wenigstens ein mitwirkendes Moment zur Erregung des Wahneimns abgeben können. Denn außerdem ware es widersinnig, von dem Emfluss des Alters, Guchlechts, Temperaments auf Hervorbringung desselben

23 \*

zu reden. Wir wollen nur einige der wichtigsten ätiel gischen Memente durchgehen, ohne eine ängstliche Sche dung zwischen ihrer körperlichen oder geistigen Art 1 machen.

## §. 126. A l t e r.

Indem ich mich auf die im vorigen Theile gegeben Andeutung der wesentlichen Verschiedenheiten besiehe durch welche sich das Verhältnis der Geistes- zu de Gemüthskräften in jeder Lebensepoche zu einem eiges thümlichen Charakter ausprägt, darf ich den Einslus de Alters auf die Erzeugung des Wahnsinns als die Wirkunder auf irgend einer Stuse gehemmten oder misseitete

Entwickelung bezeichnen.

Diese Betrachtung führt uns unmittelbar auf den angebornen Blödsinn und den erblichen Wahnsinn, deres Realität durch zahlreiche Beobachtungen leider nur alles sehr bestätigt wird, ohne dass es bisher gelungen wäre den Schleier zu lüften, der ihre wesentlichen Bedingunges amhüllt. Denn wir treten hier an das unerforschliche Go heimnis der Zeugung, durch welche in einem mikroeke pischen Eie jener schöpferische Akt geweckt wird, welcher sein Werk zwar nach eigenem, innerem Gesetz vollbringt, und dadurch seine uranfängliche Selbstständigkeit beurkundet, jedoch auch von dem Leben der Aeltern se mannigfache Modifikationen überkommt, dass letztere die Talente oder Mängel der Seele, so wie die Vorzüge und Gebrechen ihrer körperlichen Konstitution auf das Kind vererben. Es lassen sich zwar zuweilen nähere Bedingurgen nachweisen, durch welche dem Kinde irgend ein 60brechen angestammt wird, wie z. B. ein im Zustande der Berauschung erzeugtes Kind häufig die Sünde seiner Adtern durch Blödeinn büßen muß; andremale ennen wir wenigstens im Allgemeinen die der geistigen Entwickemg desselben feindseeligen Einflüsse, ohne uns jedoch von ken eigentlicher Wirkungsweise Rechenschaft geben zu timen, wie dies namentlich von dem Vorkommen des Letinismus in den hohen Alpenthälern gilt, den man iebed such suvveilen in ebenen Gegenden gefunden hat, m de klimatischen und tellurischen Verhältnisse so wesestion anders sich arten. Indess wird doch durch alles des des eigentliche Räthsel nicht gelöset, weil wir das ime Band zwischen den Seelenregungen und den körmichen Funktionen gar nicht kennen, und daher nicht krechnen können, wie ein organisches Missverhältnis jene Bude schlägt. Wenn in der Reihe der mit der Seele michst zusammenhangenden organischen Verhältnisse eins er sichtbaren Endglieder verstämmelt ist; so schließen rir daraus auf eine analoge Entartung der unsrer Ancharung entzogenen Momente zurück, und sagen sodann, bis jede beträchtliche Missgestaltung des Schädels und iehirus von der Geburt an jenes Spiel der freien Nervenregung unmöglich mache, welches zur geistigen Entwikklung erforderlich ist. Hiergegen lässt sich wohl kein egründeter Einwurf erheben; nur werden wir dadurch icht wesentlich gesördert, denn wir beobachten den aneborenen Blödsinn auch bei anscheinend ganz normaler Aganisation des Gehirns, und überzeugen uns dadurch, ble die Struktursehler desselben zur Erklärung des Blödinus nicht ausreichen.

Nicht viel beseer sind wir bei dem erblichen Wahnim berathen, worunter wir bekanntlich jede Seelenstömag verstehen, welche sich nach anscheinend normaler,
wenigstens nicht auffallend gestörter Geistesentwickelung
in dem späteren Alter solcher Individuen ausbildet, deren
Aeltern oder Großältern notorisch mit dem nämlichen Leiden behaftet waren. Was ließen sich nicht für mancherlei Hypothesen hierüber ausdanken, die uns doch nicht
ans Ziel brächten. Ohne uns durch sie einen müßigen
Zeitvertreib zu bereiten, will ich nur darauf ausmerksam

machen, dass das Faktum, wenn es auch im Allgemein feststeht, noch keinesweges einer genügenden Kritik u terworfen ist, da man sich immer mit der einfachen A gabe begnügt hat, dass die Kinder wahnsinniger Aelte gleichfalls geisteskrank geworden sind. Diese schlich Thatsache läßt aber noch sehr wesentliche Verschiede heiten der pathogenetischen Bedingungen zu. Keinesw ges mag ich die Analogie des erblichen Wahnsinns m anderen hereditären Krankheiten, z. B. mit Lungenschwin sucht, Apoplexie u. s. w. bestreiten; denn gleichwie let tere erst in dem ihrer Entwickelung günstigen Alter zu Ausbruch kommen, und früher ihre Anlage nur in eine gewissen organischen Habitus verrathen, ohne die Funl tionen des Körpers wesentlich zu stören; so kann die Ne venerregbarkeit die früheren Epochen ungehindert durch laufen, und ihren Mangel an einer für das ganze Lebei ausdauernden Energie erst in späteren Perioden kund ge ben, wo sie dann nicht mehr den naturgemäßen Außehwur macht, sondern mit der Seele in der Entwickelung rück gängig wird. Dies scheint durch die häufigen Fälle er wiesen zu werden, wo der Wahn der Kinder in dem nam lichen Alter ausbrach, in welchem die Aeltern geisteskranl wurden. Indess mit dieser Worterklärung, der durchau keine anschauliche Vorstellung zum Grunde liegt, ist un nicht im mindesten geholfen, denn auch ohne sie würder wir leicht die praktische Regel aufstellen können, daß man den Kindern geisteskranker Aeltern eine besonden sorgfältige physische und moralische Pflege widmen muß um sie vor dem drohenden Uebel zu schützen. Denn diese Regel ergiebt sich schon von selbst aus der analogen Erfahrung, dass man die Kinder schlagsfüssiger, schwindsächtiger, gichtbrüchiger Aeltern häusig vor deren Loose bewahren kann, wenn man sie unter ganz andere Lebensverhältnisse bringt. Aber wir dürfen auch der psychologischen Ansicht nichts vergeben, durch welche wir uns leicht überzeugen werden, dass der Wahnsinn sich in man-

chen Fällen von den Aeltern auf ihre Kinder nicht sowohl forterbt, als im späteren Leben fortpflanzt. Außer der mitgetheilten Aeußerung Langermann's hierüber erinnere ich nur an die Macht des Nachahmungstriebes, zumal im kindlichen Alter, und rechnen wir dazu alles, was in der Formenlehre bei Gelegenheit der wahnsinnigen Ausattagen dieses Triebes gesagt werden wird; so leuchtet ded wohl ein, dass die Kinder sich den verzerrten Chaniter, den die Aeltern täglich vor ihnen zur Schau traga, tief genug einprägen, um sich ganz in denselben hineinleben zu können. So lange sie noch das glückliche Privilegium der Kindheit genießen, vom Wahnsinn frei zu sein, wird jene Ansteckung nur oberflächlich haften, und sich blos in mancherlei Sonderbarkeiten und Launen zu erkennen geben; aber sobald mit der Pubertät die Seele einen selbstständigen Charakter annimmt, treten nun auch alle die schiefen Formen und Richtungen bleibend und stark gezeichnet hervor, welche sie früher bewusttlos sich angeeignet hatte. Denn nun geräth sie mit ihren falschen Begriffen und Angewöhnungen erst in ein schroffes Missverhältnis zur Außenwelt, nun erst giebt sich ihr Mangel an Besonnenheit und Selbstbeherrschung deutlich zu erkennen, und bringt dadurch den früher empfangenen Keim des Wahnsinns zur Reife. Erwägen wir ferner, daß wahnsinnige Aeltern das wichtige Erziehungswerk nicht blos vernachlässigen, sondern sogar die verkehrtesten Maaßregeln zur Ausbildung ihrer Kinder treffen werden, daß diesen niemals ein wohlgeregeltes, sondern durch Zwietracht, Leiden und Störungen aller Art entstelltes Familienleben zur Anschauung kommt, dass folglich die nächste Außenwelt, anstatt sie über ihre Lebensstellung aufzuklären, sie nur irre leiten konnte; so sehen wir bald, daß die Seele eben so wohl für den Wahnsinn, wie für den gesunden praktischen Verstandesgebrauch methodisch erzogen werden kann. — Es sollen dies blos einige flüchtige Andeutungen sein, um mich zu entschuldigen, dass

ich die allerdings sehr wichtige Lehre von dem angeberenen und angeerbten Wahnsinn mehr nur erwähne, als
wissenschaftlich erörtere, wozu eine weitausgreisende Kritik der vorhandenen Thatsachen erforderlich sein würde.
Ehe man sich nicht über die Grundsätze derselben geeinigt hat, würde jeder Versuch dazu nur eine Menge von
Widersprüchen hervorrusen.

Näher liegt mir die Frage, ob die Kinder bis zur Pubertätsentwickelung geisteskrank werden können? Dass bei dieser Frage der angeborne Blödsinn, so wie alle Verstandeszerrüttungen in Folge von erworbenen Krankheiten des Gehirns und Nervensystems, Wasserkopf, Desorganisationen, heftigen Neurosen, zumal Epilepsie auszuschließen seien, wird gewöhnlich zugestanden. Die reineren Formen der Monomanie, Melancholie und Tobsucht kommen im kindlichen Alter in einem so höchst geringen Verhältniss vor, dass man sie als blosse Ausnahmen von der allgemeinen Regel, wonach die Kindheit von ihnen verschont bleibt, aufstellen kann. Unter einer Zahl von mehreren hundert Geisteskranken, welche ich bisher ärztlich behandelt habe, ist mir noch kein Fall solcher Art vorgekommen. Was können in der That die wenigen von den Schriftstellern aufgezeichneten Beispiele gemüthsgestörter Kinder im Vergleich mit den vielen Tausenden erwachsener Geisteskranken anders beweisen, als dass nur unter höchst naturwidrigen und ausgearteten Verhältnissen die kindliche Seele der Besinnung beraubt werden kann? Erinnern wir uns, dass die Kindheit ihrem ganzen Charakter nach die Leidenschaft ausschließt, weil die Beweglichkeit und Veränderlichkeit des jungen Gemüths in Widerspruch steht mit dem einseitigen und beharrlichen Streben der Leidenschaft; so erhellt hieraus, dass das zarte Gemüth völlig aus seiner Natur herausgetreten, gleichsam in eine bleibende Form gebannt sein müsse, um in krampfhafter Spannung seine kindischen Verirrungen bis zum völligen Wahnsinn zu übertreiben. Seine Kraft reicht nir-

gends zu einer anhaltenden und gleichförmigen Bewegung hin, sondern spielt nur in oberstächlichen Wellen einer flüchigen Regung; wie gewaltig muss daher der Sturm sein, der des kindliche Gemüth bis in die innersten Tiefen aufwühlt. de ihm sur Erholung der übermäßig angestrengten Kräfte leitzu gönnen! Wenn daher z. B. Esquirol einiger Kinder erwähnt, welche aus Neid über ihre ihnen vorgeworden; so muss man de eine entsetzliche Erscheinung nennen, welche den kidsten Grad frühzeitiger sittlicher Verderbnis bezeichet, und nur unter Verhältnissen möglich wurde, wo niesis ein besseres Gefühl angeregt, sondern das Bewußtsein beim ersten Erwachen mit Erbitterung über Ungenchtigkeit, mit Hass gegen Tyrannei, kurz mit lauter Zerrbildern des Lebens angefüllt wurde. In manchen Fällen ng es auch vorgekommen sein, dass die Seele sich eben n vorzeitig entwickelte, wie der Körper zuweilen seine Bildungsstufen zu rasch durchläuft, wo dann alle Zeichen der Pubertät vor dem 14ten, ja vor dem 10ten Jahre einbeten. Bekanntlich fehlt dem Leben dann die nachhalige Energie, welche nur bei langsam fortschreitender Vegetation zur vollen Gediegenheit und Reife gelangt, daher dem leicht die mannigfachsten Störungen eintreten, weil die Kräfte ihre Selbstständigkeit im Gegenwirken auf die i sie verhältnismässig zu starken Reize nicht behaupten können, und sich dadurch unter einander entzweien. Eben so bekannt ist es, dass die meisten Wunderkinder, welche führeitig durch die rasche Entwickelung einzelner Talente in Erstaunen setzen, und auf seltsame Weise Kinderspiel und die Leistungen reiserer Jahre mit einander paaren, im späteren Alter auf die Stufe der Mittelmässigkeit, ja mter dieselbe hinabsinken, und dass nur wenige unter ihnen einen höheren Genius in sich trugen, welcher schon in der Kindheit seine Schwingen entfaltete, um die weite Bahn seiner Bestimmung zu durchmessen. Weniger sorgfältig ist man im Aufzeichnen der Fälle gewesen, wo die

Gemüthstriebe frühzeitig eine ungemeine Thatkraft erlan ten, um sich darüber aufklären zu können, ob auch die Anticipiren des handelnden Lebens reiserer Jahre häuf ein frühzeitiges Ermatten der Charakterstärke zur Folg habe. Sollte sich diese durch Analogie wahrscheinlich gemachte Muthmaassung bestätigen; so würde sie Aufschlu über den Wahnsinn der Kinder geben, welcher wohl m dann vorkommt, wo irgend ein Gemüthsinteresse durc übermäßige Anregung bis zur Leidenschaft gesteigert wurde So viel wenigstens ist gewiss, dass ein kunstliches Aufrei zen und Stacheln der Neigungen in der Kindheit den Keit zum Ausbruch des Wahnsinns in späteren Jahren legt Daher ist derselbe so oft eine Geissel der Reichen un Vornehmen, wenn diese ihren Kindern frühzeitig alle egoisti schen Begierden einimpsen, um ihnen in shörichter Ver blendung ein genusreiches Leben zu bereiten, oder ihnen eine Treibhauskultur angedeihen zu lassen, um sie dadurch in den Stand zu setzen, ihre Altersgenossen auf der Bahr der Ehre und des Gewinns zu überslügeln.

Mit der Pubertätsentwickelung nimmt das Leben it allen seinen geistigen und körperlichen Regungen einer so mächtigen Aufschwung, dass das Bewusstsein binner kurzer Zeit sich in eine ganz fremde Welt entrückt sicht und alle bekannten Verhältnisse eine durchaus neue Bedeutung gewinnen. Bis dahin in die engen Grenzen der Gegenwart, gleichsam an die sinnliche Oberstäche der Dinge gebannt, wird der Mensch nun von geheimnisvollen Ahnungen bewegt, welche ihn um so gewaltiger ergreisen, je weniger er sich über sie in deutlichen Begrisfen aufklären kann. Denn die über das Schicksal seines ganzen kunftigen Lebens entscheidenden Gemuthsinteressen sind es, welche sich in geheimnissvoller Tiese seiner Brust regen, und mit dem vollen Nachdruck der Naturnothwendigkeit sich geltend machen, daher sie den Lauf der gewohnten Vorstellungen, der spielenden Neigungen unterbrechen, und die flüchtig umherschweisende Ausmerk-

samkeit ganz auf sich lenken. Zum erstenmale empfindet der Mensch den Ernst über die hohe Bedeutung des Lebens, und wendet er sich mit Geringschätzung von der gehaltlosen Beschäftigung mit kindischem Tand ab; er rafft seine Kräfte zusammen, um das su ergreifen, was im dräugenden Begehren ihm als Bedürfnis erscheint, ohne des va Befriedigung eine unerträgliche Leere im Gemüth zuridbleibt. Nur wie er es erkennen, wie er sich seiner ienichtigen soll, darüber ist er im Zweifel, weil sein Versind noch ein Fremdling in den verwickelten Angelegenbeiten des Lebens ist, und die Mühe, reife Erfahrungen einzusammeln, dem ungestümen Gemüth viel zu peinlich Kein Wunder daher, dass letzteres sich zu der an dem frischen Lebensquell aufblühenden Phantasie gesellt, and ihren appigen Bildern einen überschwenglichen Chaakter verleiht, denen der Bethörte einen objektiven Werth beimist, die er sich also zum Ziel seines Strebens setzt. Je mehr folglich Gefühl und Phantasie einen weiten Vorsprang vor der Reslexion gewinnen, und dadurch dem Leben eine wahrhaft poetische Bedeutung verleihen; um so sicherer müssen nun alle Widersprüche eintreten, welche zwischen einer idealistischen Gesinnung und der beschränkten Wirklichkeit nie ausbleiben können; ja in diesem Widerstreit müssen die durch Erfahrung nicht geleiteten, durch Selbstbeherrschung nicht gezügelten Gemüthstriebe im Bewußstsein ihres maasslosen Strebens sich zum höchsten Ungestüm steigern, um jeden Widerstand zu besiegen, daher in die Jugend verhältnismässig die meisten Leidenschaften fallen. Keiner opsert so bereitwillig alle anderen Interessen, ja selbst das Leben für die herrschende Idee auf, als der Jüngling; niemand ist eines solchen Grades von Selbstverleugnung fähig, als die liebende Jungfrau, welche sich mit der Täuschung hintergeht, dass wenn sie nur den Einen Gegenstand gewonnen, dem ihr Herz sich unwiderruslich geweiht hat, sie durch seinen Besitz reichlichen Ersatz für jeden andern Verlust finden werde. So wollte es die Natur, damit der Mensch einen Begriff davon be komme, dass der entschiedene Zweck jedes Opfer erheischt und er im Bewußtsein der Idee Befriedigung finde, wen auch die That misslingt; denn wer in der Jugend jede enthusiastischen Verirrung unfähig war, wird im spätere Leben nichts Großes leisten, wenn er nicht zum Geschleck der Uraniden gehört, deren Genius mit sicherem Schrit die Bahn des Vortresslichen wandelt. Aber den meister ist die frühreife Reflexion des Genies versagt; ja viele qui len sich im blinden Drange ihrer Gefühle, denen sie keinen Begriff zugesellen können, so rathlos ab, dass sie dar über zu Grunde gehen. Hieraus erklärt sich die seltsamt Erscheinung, daß gerade in der Zeit der üppigsten Lebensfülle, welche das Bewußtsein gleichsam überfluthet, so häufig die Sehnsucht nach dem Tode rege wird, und zuweilen sogar zum Selbstmorde antreibt. Denn die Spannung der sich durchkreuzenden Triebe, die der Unerfahrene nicht mit einander auszusöhnen weiß, wird zuletzt zur folternden Pein; kaum findet er eine Sprache, um sich Gleichgesinnten verständlich zu machen, und dass er den kalten Reslexionsmenschen, die er im enthusiastischen Rausche verachtet, eine Zielscheibe des Spottes wird, treibt ihn zur Verzweislung. Er klagt über grenzenloses Elend, über ein feindliches Verhängnis, über versehlte Bestimmung, ohne zu wissen warum; die ganze Natur ist ihm eine schreiende Dissonanz, die Zeit ein gefräsiges Ungeheuer, jede bessere Regung eine ironische Lüge, die Hoffnung auf Seelenfrieden eine wahnsinnige Thorheit - und wie die Redensarten einer fiebernden Phantasie weiter lauten mögen. Was heisst dies, in verständliche Sprache übersetzt, anders, als dass der Jüngling vom Leben gar keinen objektiven Begriff haben kann, dass er das Ideal nicht in der methodisch fortschreitenden Kultur aller Seelenkräfte, sondern in einem einseitigen, überschwenglichen Drange sucht, dessen Befriedigung ganz unsehlbar sein In-

teresse abkühlt, wenn nicht zerstört? Denn laßt doch den Liebenden den Besitz der Göttin seines Herzens gewinnen: bald wird er in ihr nur das natürliche Weib erblikkm, und oft dessen wahren Vorzüge verachten, da sie den Veheißungen seiner wahnwitzigen Phantasie nicht Genüge esten können. Lasst ihn auf der Bahn der Ehre und Macht whell zu den höchsten Stufen emporklimmen; seinem erta Entzücken wird bald die Entdeckung folgen, dass nie minere Werth dem äusseren Glanze entspricht, dass d schimmerndes Schaugepränge keine wahrhafte Befriegog gewähren kann. Ueberhäuft ihn mit Reichthümern, kald wird er sich in Genüssen übersättigt haben, und bei punkenden Festen ärmer an Freuden sein, als der, welder sich im Schweiße des Angesichts eine seltene Feier chanft. Unschwer zu begreifen ist es, wie alles dies oft md leicht zum Wahnsinn führen kann, dessen Wurzel 🖦 absolute Missverhältnis zwischen dem überschwenglichen Verlangen und der beschränkten Wirklichkeit ist. Denn sobald der Mensch, unfähig diesen Widerspruch zu etragen, sich halsstarrig gegen die Nothwendigkeit des Lebens verblendet, und mit Abscheu und Widerwillen aus demselben in das Gebiet der Phantasie sich flüchtet, um in Träumen eines maasslosen Glücks zu schwelgen, oder in grausen Zerrbildern die Leiden seiner Thorheit vor sich m rechtfertigen; dann ist er, wenn die Täuschung nicht durch einen flüchtigen Affekt hervorgerusen wurde, zum Wahnsinn reif, Wegen vorherrschender Phantasie sind hier die Visionen und Hallucinationen an der Tagesordnnng, in denen sich der Reichthum der Jugend reflektirt; ihr ungestömes Streben bricht leicht in Tobsucht aus. Aber anch jene aus dem oben geschilderten Missverhältniss entstehende Schwermuth geht häufig in Melancholie über, welche außerdem der Jugendfrische und Fülle so sehr entgegengesetzt sein würde. Immer ist der Charakter des Wahns Yorzugsweise affektvoll und phantastisch, und daher dieser

gern sentimental und poetisch\*). - Dass bei diesem pathetischen Drama der Körper eine wichtige Rolle spielt wer wollte dies bezweifeln? Denn das Gehirn ist noch nicht reif für den strengeren Verstandesgebrauch, da die ser eine anhaltende Konzentration der Nerventhätigkeit er fordert, welche in der Jugend noch zu lebhaft den ganzes Körper durchströmt; und da der Drang der frischen Le bensregung ein Vorherrschen der Phantasie bedingt, welche im natürlichen Entwickelungsgange dem Verstande voraneilt, um seiner Reslexion einen weiteren Spielraum der Betrachtung'zu eröffnen, als die Sinne ihm darbieten konnen. Mit der plastischen Fülle und schnellkräftigen Erregung der Jugend steht im nothwendigen Zusammenhange ein unruhiges Streben des Gemüths, dem eine rastlose, ja ungestüme Thätigkeit dadurch zum Bedürfniss wird. gegen deren Uebereilung vergebens die Ueberlegung ruhiger Stunden warnt. Welche Rolle hierbei die Genitalien spielen, habe ich früher schon angedeutet. Da überdies die Jugend recht eigentlich die Zeit der Assekte ist, welche durch ihre Hestigkeit, ja Zügellosigkeit nur allzuleicht den Verstand überflügeln; so muss die ihnen entsprechende sieberhaste Ausregung des Körpers die Phantasmagorieen der Asfekte leicht bis zum völligen Irrereden steigern, so daß es nur einer anhaltend leidenschaftlichen Spannung bedarf,

<sup>\*)</sup> Selbst in dem Leben ausgezeichneter Menschen können Ausbrüche eines durch augenblickliche Exaltation erzeugten Wahns vorkommen. Fothergill, der berühmte Arzt, sagt Zimmermann, war ein Quäker, und versieherte vor seinem Tode einem Freunde, dass er nie ein Weib berührt habe. In Edinburgh betrug er sich als Jüngling anständig, ehrbar, mäßig, still und bescheiden. Niemand hielt ihn für einen Imaginationsmann. Dessen ungeschtet hatte er einst, ohne daß ein Mensch die Ursache errathen konnte, den excentrischen Einfall, nacht bei hellem Tage durch eine Hauptstraße in Edinburgh zu, gehen, und in einem Ansalte von Schwärmerei die Rache Gottes allen Einwehnern dieser Stadt zu verkündigen.

am das Irrereden in wirklichen Wahnsinn umzuwandeln. Alles dies räume ich ohne Bedenken ein; nur muß man den somatischen Impuls nicht übertreiben, und mit Ausschlaß der tiefer liegenden psychologischen Bedeutung den Wahn der Jugend nicht blos für den Ausdruck einer Störung der physischen Pubertätsentwickelung erklären. Denn den Störungen toben oft in den heftigsten Erscheinungen der Reber, Entzündungen, Blutflüsse und Krämpfe, sie sind hing von den stärksten Schmerz- und Augstgefühlen begeiet; aber die leidenschaftslose Seele verharrt ruhig in ihrer festen Haltung, ja sie erholt sich oft in den von ihr selbst erzeugten Krankheiten, welche ihrer stürmischen Aufregung Schweigen gebieten, und kehrt von einem transferischen Irrereden bald zur Besinnung zurück.

Wiederum ganz anders gestaltet sich das Leben im minnlichen Alter, welches die Nothwendigkeit der Re-Lexion fühlt, und durch Erfahrung über die objektive Welt ur Erkenntniss zu kommen strebt. Der Mann verabscheut den phantastischen Selbstbetrug, verabschiedet das erträumte ldeal und sucht nur Befriedigung in der besonnenen Verwirklichung der Gemüthsinteressen. Ja er würde sogar seinem Streben jeden Charakter der Ueberschwenglichkeit ehmen, wenn dieser nicht zu tief in der menschlichen Natur gewurzelt wäre. Denn ungeachtet er sich in allen im nicht tief berührenden Interessen zu mäßigen weiß, 10 verschmäht er es doch, wenn außerdem nur die Triebledern seines Gemüths nicht ihre Spannkraft in dem Witerstreit jugendlicher Leidenschaften verloren haben, seine vorherrschende Neigung zu beschränken; vielmehr wendet er ihr alle Kraft und Besonnenheit zu, um durch ihre ausschliessliche Pflege eines gesteigerten Selbstbewusstseins theilhaftig zu werden Eben dadurch geräth er noch leichter in Gefahr, ganz von seinen Leidenschaften abhängig 20 werden, welche sich im Stillen seit einer langen Reihe 70n Jahren heranbildeten, in den wechselnden Zuständen des Lebens allen anderen Interessen immer mehr den Vor-

rang abgewannen, und, nachdem sie den Verstand gan in ihre Zwecke eingeübt, das Gemüth in seiner Tiefe durch drungen haben, nun völlig gerüstet gegen jeden Angriff da Im inneren Widerstreit der Interessen verlied daher der Mann so leicht nicht mehr die Besinnung, dem er hat Parthei genommen, mit welcher er steht und fällt Aber desto schlimmer ist er berathen, wenn er seine le denschaftlichen Zwecke im völligen Widerspruch mit det Wirklichkeit sieht. Er kann sich nicht mehr mit Hoff nungen schadlos halten, sich nicht mehr innerlich ungestalten, die zerstörten Interessen nicht mit anderen vertauschen, denn er mag nicht noch einmal Schüler werden, und sich in andere Lebensansichten hineindenken, da er sie als unvereinbar mit seiner festgegründeten Gesinnung erkannt hat; er verschmäht eine Hülfe, welche er mit Anopferung seines Charakters, seiner Grundsätze erkanfen müsste. So steht er dann voll heftigem Verlangen einer Welt gegenüber, von welcher er es weiß, dass sie keinen seiner Wünsche befriedigen, keiner seiner gewohnten Thitigkeiten einen Spielraum eröffnen wird, und unvermögend, das Bewusstsein gescheiterter Plane zu ertragen, bricht er in Wuth aus; oder verirrt er sich in ein Labyrinth des Aberwitzes, welcher die längst gewonnenen Erfahrunges im sophistischen Truge verdreht; oder versinkt er in Melancholie, wenn nicht gar der herbe Verlust einen völligen Ruin der Seelenkräfte in der Verworrenheit zur Folge hat. Zuweilen raubt ihm freilich die bloße Steigerung der Leidenschaften durch sich selbst die Besinnung; meistentheils ist es aber wirkliches Missgeschick, das Fehlschlagen kühner Berechnungen, was seine Seele aus ihren Fugen treibt; er überspannt seine Anmaassungen um 50 höher, je mehr ihm verweigert wird, und vertraut mit den Mängeln der gesellschaftlichen Verhältnisse, sucht er dialektisch die Richtigkeit seiner ihnen feindlich gegenüberstehenden Behauptungen zu rechtfertigen. Denn der Verstand ist bei ihm mündig geworden, und hat die Phan-

hantarie in die gebührenden Schranken zurückgewiesen; bher sein Wahn nicht den poetischen, affektvollen Chaakter wie in der Jugend annimmt, sondern mehr rhetoich, grüblerisch und systematisch wird, ja sich oft zu ma Abstraktionen versteigt, welche er so wenig, wie maker versteht, und das Gepräge der hochmüthigen, thempischen Narrheit an sich tragen. Vorzüglich sind sågoistischen Leidenschaften, welche den Mann der bing berauben, weil sie durch sein vorherrschend dräftiges Streben bedingt werden; selbst der religiöse With tritt mit ihnen in Verbindung, und artet daher leicht i imtische Schwärmerei aus. Seltener faselt er in Liebettorheit. deren weiche, hingebende Stimmung seinem inten Gemüthe nicht mehr zugänglich ist, wie denn überlapt die verschiedene Gemüthsbeschaffenheit Einfluss auf Latstehung der ihr entsprechenden Leidenschaft hat. h lörperlicher Beziehung zeichnet sich das männliche Alte besonders durch die Festigkeit und Beharrlichkeit der welche Verhältnisse aus, welche krankhaft ausgeartet hefreieren Seelenthätigkeit um so hartnäckigere Schwieticien entgegenstellen, und sie dadurch in Unordnung Denn lange von demselben Schmerze geplagt, meselben Schwäche bedrückt, wird der Mensch zu-Lismuthig, mürrisch, verzagt, gegen sich und andere wistet; er quält sich mit unbefriedigten Leidenschaften redüstert sich seinen Gesichtskreis immer mehr, und Maucht seinen Verstand zu leeren Grübeleien, mit deer den Boden seiner Seele aufwühlt, um längst darin kynbene Gestühle der Feindschaft und Rache wieder herstören. Schlaflose Nächte, und ihre nothwendige loge, wüste Tage, welche den Verstand in dumpfer Verhirung zu keinem richtigen Begriff kommen lassen, bethleunigen seinen Ruin, so dass nun alle Gespenster veretter Ehrsucht, finsteren Misstrauens über ihn kommen, ligenthämlich sind dem männlichen Alter die Stockungen Seelenheilk. II. 24

im Pfortadersystem, deren böser Einfluß auf das Gemöl schon dargestellt ist.

Das Greisenalter sollte von der Geissel der Leide schaften und von den in ihrem Gefolge auftretenden G steszerrüttungen frei sein; aber jene kehren so sehr d natürliche Ordnung des Lebens um, dass sie oft Begierd in einer Lebensepoche wecken, wo sie im Widerspru mit dem Charakter derselben in wahrhaft abschreckend Gestalt erscheinen. Gewöhnlich gilt dies in Bezug a das höhere Alter von Leidenschaften, deren Unmäßigke in einem langen Leben keine Befriedigung fand, und d daher den Verstand von jeher irre leiteten. Wie soll dan wohl die greise Thorheit zur Weisheit gelangen? So h ben sich noch in der letzten Zeit mehrere 70jährige We ber unter meiner Aussicht befunden, welche alle Lüsten heit verliebter Dirnen durch Worte. Gebärden und Be tragen verriethen, und unverholen ihr Verlangen meh ei nem chelichen Verhältniss aussprachen. Es können dah alle Leidenschaften zu einer erst mit dem spätesten Tod endenden Plage werden, und noch im Greisenalter durch tobsüchtigen Aufruhr die Kraftäußerungen früherer Jahr erzwingen, wovon sich bei den Beobachtern viele Beispie aufgezeichnet finden. In anderen Fällen verzehrt sich d Leben in kraftlosen Begierden, welche die Energie d Seele dergestalt aufreiben, dass der Verstand in albem Faselei seinen gänzlichen Ruin zu erkennen giebt. Ab auch Leidende, welche unter einem zu schweren Schiel sal erlagen, seit langer Zeit die Freude, Hoffnung, de Muth nicht mehr kannten, sterben oft früher mit der Geiste als mit dem Körper ab, dessen Gebrechlichkeit dan ein düsteres Bild ihres gänzlichen Verfalles ist. Selbst di religiöse Schwärmerei ist den späteren Jahren nicht fremd und sie erklärt sich wohl daraus, daß das Gemüth gegei das Ende des Lebens weit stärker als sonst an das geheim nissvolle Jenseits gemahnt, vergebens den Schleier dessel ben zu läften strebt, und durch kein irdisches Interess

nehr abgeleitet, sich gans der Frömmigkeit weiht. Letztere schlägt bei ängstlicher Stimmung und zigoristischen Begriffen leicht in finstere Melancholie über, durch welche der Leidende zu den ungerechtesten Urtheilen gegen sich veletet wird. So war es der Fall bei dem großen Haller, md eben so scheint es sich mit der Gattin Lavater verhalten zu haben. - Gewöhnlich sind die Matemit der Erklärung bereit, alle jene geistigen Gebeen seien die unmittelbare Wirkung der körperlichen Machwäche, welche sich in der Fatuitas senilis psydich zu erkennen gebe; auch unterlassen sie nicht, auf de Austrocknung des Gehirns, auf die Verknücherung der Arlerien, auf die durch beschränkte Exkretionen zurückgebaltenen Auswurfsstoffe hinzuweisen. Wie denn überhampt viele unter ihnen dies sinnliche Dahinschwinden er geistigen Kräfte als einen Vorläuser der gänzlichen femichtung geltend machen möchten. Gegen diese letzire Ansicht habe ich mich schon früher ausdrücklich erbliet, und ich rufe den großen Physiologen Burdach als Bürgen für eine tröstlichere Deutung des Greisenalters auf, welches nur in seinen krankhasten Ausartungen uns das Bild der vollständigen Zerstörung des Lebens darbietet. Was jene pathologischen Momente betrifft; so will ich ihen ihren Werth keinesweges streitig machen, wenn man ur den von mir bezeichneten psychologischen Verhältnisen ihre Bedeutung nicht abspricht.

## §. 127.

## Geschlecht

Es herrscht ein merkwürdiger Widerspruch unter den Aerzten darüber, ob das männliche Geschlecht mehr der Gefahr der Geisteszerrüttung ausgesetzt sei, als das weibliche, und jede Parthei hat ihre Meinung durch statistische Tabellen zu begründen gesucht. Aber durch Vergleichung der letzteren ergiebt es sich, dass sich kein allgemeines

Gesetz hierüber außtellen läßt, daher wahrscheinlich de Volkscharakter, die durch ihn bedingte wesentliche Verschiedenheit der Stellung beider Geschlechter zu einande und eine Menge lokaler Bedingungen den Ausschlag geben. Wo politische Leidenschaften und Trunksucht herr sehen, mag wohl der Wahnsinn vorzugsweise die Männe ergreifen, umgekehrt aber derselbe häufiger beim weibliehem Geschlechte vorkommen, wo dasselbe seine natürliche Bestimmung im häuslichen Kreise verleugnet, und einem genußreichen, hoffährtigen Leben fröhnt. Ohne uns hierüber in ausführliche Untersuchungen einzulassen, wollen wir nur einige allgemeine Gesichtspunkte ins Auge fassen, um uns das pathologische Verhältniß beider Geschlechter in Bezug auf den Wahnsinn deutlich zu machen.

Ueberhaupt genommen ist die Summe der Leidenschaften, denen die Manner ihres Charakters und ihrer gesellschaftlichen Stellung wegen ausgesetzt sind, ungleich größer, als die Zahl derer, welche unter den Weibern herrschen-Denn wie mannigfache Interessen muss der Mann hegen und pslegen, um seine Bestimmung ganz zu erfällen, wie verschieden sind die Abstufungen des Rauges, wie komplicirt die meisten Geschäftsverhältnisse, wie zahllos die Berührungspunkte und die an ihnen unvermeidlichen Reibungen, also wie groß die Anforderungen an die Reflexion, um sich überall zurecht zu finden - lauter die Leiden. schaften begünstigende Bedingungen, welche das Weib gar nicht, oder in weit geringerem Grade treffen, da ihr Leben ungleich einfacher, auf einen engeren Wirkungskreis beschränkt ist. Von dieser Seite würde daher den Mann eine weit dringendere Gefahr des Wahnsinns bedrohen, wenn nicht gerade im handelnden Leben der Charakter eine größere Thatkraft und Selbstständigkeit erlangte, die Reflexion durch Uebung sich nicht schärfte, und dadurch die Leidenschaften wenigstens in den Schranken der äußeren Besommenheit erhielte, und von den Ausbrüchen wilder Affekte zurückhielte. Eben deshalb rauben Excesse

aller Art, so lange sie nur aus übersprudelnder Thatkraft bervorgehen, und nicht in passive Schwelgerei ausarten, dem Manne nicht so leicht die Besinnung; seine geistige and körperliche Organisation ist auf angestrengte Thätigkeit berechnet, bei welcher er nicht immer ein genaues Mask belten kann, und seine Nerven sollen auch im Sturm nicht misen. Weniger empfänglich, nicht so leicht den plantstischen Täuschungen preis gegeben, kann er daher leider Erschütterungen und die heftigsten Schläge des Schicksals ertragen, so lange nur die Möglichkeit vorhanden ist, den Verlust auf irgend eine Weise wieder einzukingen. Dagegen das reizbarere, poetischer gestimmte, alles übertreibende Weib unter gleichen Bedingungen leichter unterliegt. Erst dann schwebt der Mann in Gefahr, zinen Verstand in Leidenschaften einzubüßen, wenn diese in Krankheiten, in Erschlaffung der Sitten einen passiven Charakter annehmen, wenn sie sich vergebens an unüberwindlichen Hindernissen abquälen, also ihn in einen Zuand versetzen, wo er dem durch Naturnothwendigkeit gebetenen Bedürfnis nach fortschreitender Thätigkeit nicht Casige leisten kann.

Da das weibliche Gemüth alle Seelenthätigkeit in weigen Trieben koncentrirt; so ist seine Gesundheit allering von ihrer naturgemäßen Entwickelung vorzugsweise
schingig, deren Hemmung oder gewaltsame Unterbrechung
inselbe weit leichter der Besinnung beraubt, wie den
kon, der sich für ein versagtes oder zerstörtes Familiengick an vielen anderen Interessen schadlos halten kann.
Wirklich würde auch die Gefahr des Wahnsinns für das
Weib weit größer sein, wenn seine geschmeidigere Orgasisation nicht mehr zum Dulden, Entsagen, und überhaupt
m jenem Stillleben des Gemüths geeignet wäre, welches
bei sittlicher Veredlung und ächter Frömmigkeit auf alle
Forderungen verzichten, ja im klaren Bewußtsein eines
wechsellosen Daseins sich dergestalt abschließen kann, daß
die Bedürfnisse des nach vielfältigem Besitz strobenden

Mannes gar nicht empfunden werden. Uebereinstimmu und Lanterkeit der Gefühle ist daher das vornehmste B dürfnis des Weibes, dessen es sich auch in instinktmäs gem Abschen gegen alles Rohe, Heftige, Wilde, Zerrisse deutlich bewust wird; denn nie duldet es diese Eige schaften am eigenen Geschlechte, und erträgt sie nur a Manne, wenn aus ihnen Kraft und Muth hervorleuchten, b denen das der Selbstständigkeit beraubte Weib Schuts s chen muß. Daher ist das Gefühl der Maasstab seiner R flexion, nicht die objektive Erfahrung; es würde folglic über subjektive Täuschung nie durch die Logik des pral tischen Verstandes sich aufklären können, wenn es sich mit seiner Herzenssagacität nicht in dem engeren Krei seines Lebens weit sicherer zurechtfände, als der Man dessen folgerechtes Denken nur bei der Anwendung a abstrakte Gegenstände oder umfassendere und großartiger Lebensverhältnisse den Vorrang behauptet.

Ist aber auch jenes Gefühl verstimmt, dann fehlt der Weibe jedes Augenmaass zur richtigen Schätzung der Ding and die Warnungen des Verstandes werden von den Ilh sionen der ungleich lebhafteren Phantasie zum Schweige gebracht. Das leidenschaftliche Weib ist daher weit maaf loser in seinen Begierden, denen die feurige Imaginatie eine stärkere Gluth einhaucht; es ist weit übereilter i seinen Beschlüssen, unbesonnener in seinen Handlunge und tritt in grelleren Widerspruch mit dem früheren L ben, als der Mann, der selbst nach stürmischen Affekte zeitiger wieder zu einiger Haltung und Besinnung komm Bei geringerer Stärke der Leidenschaft ist das Weib war kelmüthiger, weil im schnellen Wechsel der Gefühle di unterdrückten Interessen leicht wieder erwachen; erreich aber seine Leidenschaft den höchsten Grad, dann nimm diese es an eiserner Beharrlichkeit selbst mit der des Man nes auf, übertrifft sie wohl gar, weil sie alle Krafte de Gemüths absorbirt hat, und im heftigsten Ungestüm sa Besinnung keinen Augenblick Zeit läst. Es ist bekannt

as das Weib wie an sittlicher Vollendung, eben so an Verworfenheit und Schensslichkeit den Mann übertrifft, und ich habe wiederholt die Bemerkung gemacht, dass die Tobmeht bei einigen Weibern einen Grad von Wildheit und Hamickigkeit erreichte, die ich nie bei Männern wahrgamen habe. Denn sind die sittlichen Regungen bei den Weien erst ganz unterdrückt; so fehlt jede psychologische Mijakeit, sie zu einem geregelten Betragen zurückzuin, da sie weder für Ermahnungen empfänglich, noch and Coercitivmaassregeln zu bändigen sind, deren Eininck der Stärke ihrer Begierden nicht gleichkommt. fleru rechne man, dass das stets abhängige Weib seine Rechte durch List schützen muss, weil ihm die energische Selbstvertheidigung versagt bleibt. Ist es also nicht sittbeh gebildet, sondern begehrt es leidenschaftlich; so bebest es sich aller Waffen, welche Ränke, Verleumdung ad heimtückische Bosheit ihm darbieten können. it es unermüdlich im kleinen Hauskriege, und seine aus Venchmitztheit und Arglist zusammengesetzte Taktik entwasnet unsehlbar den Mann, wenn er sich in solche Geschie einlässt, und ihnen nicht ein für allemal durch entdiedenen Entschluss ein Ende macht. Daher kann das Web durch Zungenfertigkeit, Schmähsucht und schonungs-Grausamkeit ein solcher Plagegeist werden, dass es mi eigenes Lebensglück zerstört, und seine geselligen Verbilinisse zu einer Feindschaft verzerrt, deren stetes Be-Wastsein zuletzt die Tobsucht, den argwöhnischen Wahn md andere Zerrbilder des aberwitzigen Egoismus erzeusen muse

So ist also die Entstehung des Wahnsinns beim Weibe von ganz anderen Bedingungen abhängig, als beim Manne; dem die vornehmste Quelle desselben bei jenem ist phantatische Gefühlsschwärmerei, bei diesem Mißverhältniß des thätigen Strebens zur Außenwelt. Ueberblicken wir die zahllosen Gebrechen des gesellschaftlichen Lebens, welche jene Schwärmerei begünstigen; so müßten ihre

Wirkungen noch verderblicher hervortreten, wenn ihn beim Weibe nicht der so stark entwickelte Nachahmun trieb das Gleichgewicht hielte. Denn die mächtige Si ist sein Gesetz, dem es fast mit blindem Gehorsam horcht, so dass es sich nur durch die gewaltigsten A triebe, aber beinahe niemals durch bloße Reflexion dave losreißen kann. Wie stark auch die Leidenschaft in d Brust des Weibes tobt, es weiß doch den Anstand m dem feinsten Takt zu bewahren, und sich dergestalt 1 bewachen und äußerlich zu beherrschen, dass ihm kau - eine Aeußerung des fieberhaften Dranges entschlüpft, wen sich dieser nicht durch pathologische Zeichen verrätl Und auch diesen weiß das Weib mit geübter Verstellungs kunst eine solche Deutung zu geben, dass es oft den Ara täuscht, der vergebens in den Nerven, dem Magen ode anderswo den heimtückischen Feind außsucht, welcher in zerrissenen Herzen den Tod ausbrütet. Wie viele Geheimnisse deckt das Grab! Dies will abermals in ätiologischer Beziehung wohl beachtet sein, damit wir nicht den Wahnsinn aus körperlichen Symptomen ableiten, die erst ein Erzeugniss von jenem sind. Man muss hier vieles errathen, und aus einer freien psychologischen Ansicht den ten. Selbst in tiefer Geisteszerrüttung bewahrt das Weib oft noch seine Verschmitztheit und seinen unzerstörbaren Sinn für den äußeren Anstand, die Sorge für Reinlichkeit und Putz, seine Verschlossenheit, wenn der Monn alles ausplaudert, was er fühlt, und gegen Schmutz und zerrissene Kleider gleichgültiger ist.

Indels wenn auch der Sinn für das Schickliche das Weib von vielen Verirrungen zurückhält, und ihm bei der Unterdrückung heftiger Begierden mächtigen Beistand leistet; so wird doch hinwiederum die Sitte durch alle ihr anklebenden Thorheiten und Gebrechen ein verführerischer Reiz zu den verkehrtesten Handlungen, welche oft genag in das Gebiet des Wahnsinns hinüberschweisen. Bei allen religiösen und anderen, das Gefühl aufregenden Schwärme

reien haben Weiber von jeher eine Hauptrolle gespielt, und Zimmermann bezeichnet dies sehr treffend als Weiberepidemieen, deren er mehrere anführt. Die Modethorheiten sind es also vorzüglich, welche der Ruhe des weiblichen Herzens gesährlich werden, während der Mann mit ibaca gleichsam spielen, und dabei noch für höhere Angelegeheiten den Sinn offen und rege erhalten kann. Alle Ledingen der Eitelkeit, des Luxus entslammen daher unwiestehliche Begierden in dem genussüchtigen Weibe, wiches ihnen Ehre, Gesundheit, Pflicht, Familienglück, alles aufopfert, um über bloßen Kindertand in völliger Herzlosigkeit an allem Lebensgefühl zu verarmen, und eisen nur allzuoft unheilbaren Wahnsinn zum Raube su werden. Kein Wunder daher, dass zur Eitelkeit sich so ten die niederen sinnlichen Begierden gesellen, und gemeinschaftlich mit ihnen das Gemüth zu Grunde richten. wie denn auch der Putz nur allzuhäufig auf Erregung der Lösternheit beim anderen Geschlecht berechnet ist, und tinem übel berüchtigten Gewerbe zum Aushängeschilde dient. Denn unsehlbar schleichen sich mit jeder Begierde wech andere ins Herz ein, nachdem die Wachsamkeit des Verstandes über Sitte und Zucht eingeschläsert ist.

Das Weib wird daher vorzugsweise von dem verderblichen Einfluß ergriffen, den die entartete Kunst vom entweihten Theater aus und durch eine sittenlose Litteratur ausübt. Denn hierdurch vornämlich wird jene Gluth unbefriedigter Begierden, jenes wollüstig eitle Spiel der Phantasie, also jene Gefühlsschwärmerei erzeugt, welche das wesentliche Element des weiblichen Wahns ist. Ja die Neigung zu derselben entsteht so leicht beim Weibe, daß es selbst in untergeordneten Verhällnissen, welche von dem Götzendienst der Afterpoesie nicht erreicht werden, sich oft in schwelgerischen Träumen für eine dürftige Wirklichkeit schadlos hält. Denn da es nicht gleich dem Manne durch die That seine Wünsche befriedigen kann; so grübelt es sich in sein Schmen hinein, bis die äußeren

Sinne schwinden. und aus dem Dämmerlichte der Phas tasie der Zauberspuk des Wahns hervortritt. Seine häm lichen Geschäfte sind so einfach, dass es sich in ihne leicht eine mechanische, die Aufmerksamkeit nicht fe selnde Fertigkeit erwirbt, und sich daher ungestört seine Einbildungen hingeben kann. Das Leben vieler vorneh men Damen ist nun gar ein studierter Müssiggang; ja sie setzen ein point d'honneur darin, sich von jeder Pflicht der Hausfrau, Gattin und Mutter, welche sie mit Geringschätzung den Bürgerfrauen überlassen, loszusagen. Ihre Bestimmung verkennend, suchen sie ihr Lebensgläck nicht in stiller Häuslichkeit, sondern bekümmern sich um Dinge, für welche die Natur sie nicht geschaffen hat, deraisonniren über Politik, Philosophie, Theologie, wenn sie nicht gar die Langeweile ihres verödeten Herzens durch Klätscherei und Intriguen zu verscheuchen suchen. Sind sie gewohnt, in glänzenden Kreisen zu imponiren, also sich eine dem ganzen weiblichen Charakter widersprechende Ehr- und Herrschsucht anzumaalsen, wie denn sogar Beispiele von Zweikämpfen unter ihnen statt fanden; so begreift es sich ohne Mühe, daß ein Gemüth, welches aus allen natürlichen Verhältnissen gewichen, sich in Lagen verirrt hat, für welche ihm jede Fähigkeit mangelt, is folgerechter Selbsttäuschung jeder Befriedigung verlustig & hen, und aus rastloser Unruhe in jenen unausgleichbaren Widerstreit zwischen angeborener Bestimmung und er zwungener Begierde gerathen muss, welcher stets das Grab der Vernunft ist, und sich nur mit Mühre hinter eingelernten Klugheitsregeln und Verstellungskunst verbergen läfst.

In Betreff der Leidenschaften, welche den eigentlichen Lebenskreis des Weibes ausfüllen, habe ich mich früher (§. 84.) schon darüber erklärt, wie nahe sie an die natürlichen Entwickelungsstufen grenzen, so daß man nur die unmäßige Steigerung derselben als wirklich krankhaft bezeichnen kann. Wie viele Stürme der hestigsten Affekte

erträgt die liebende Jungfrau, die unglückliche Gattin, die sărtliche Mutter, ohne die Besinnung zu verlieren; die Natur hat sie mit hinreichender Schnellkraft ausgerüstet, um regeachtet ihrer zarten geistigen und körperlichen Organisation aus dem Sturm der Gefühle wieder mit sich ins Gleichgewicht zu kommen, ja die furchtbarsten und hartmichigten Nervenzufälle verschwinden wie durch einen Zeier, sobald dem Gemüthe eine lange verweigerte Befieligung zu Theil wird. Es giebt daher nicht leicht einen schieferen Begriff, als die weit verbreitete Meinung von der Schwäche des weiblichen Charakters. "Elende Bebuptung, ruft Dubois aus, das Weib schwach zu nennen, welches durch Verachtung des Todes und der Schmerzen, durch Beharrlichkeit in seinen Empfindungen und Beschlüssen, durch Muth und Unerschrockenheit, durch Geist und Hochherzigkeit seine Kraft bewährt. Aber jener Irrthum stammt aus der gegenwärtig herrschenden verkehrtea Ansicht, welche die geistige Entwickelung in absolute Abhängigkeit von der Ausbildung der körperlichen Organe bringt." Es ist daher jedesmal Gemüthsschwäche, aus Mangel an sittlicher Disciplin entsprungen, wenn das Weib in der Welt für den unersetzlichen Verlust des Geliebtn, Gatten, Kindes kein Aequivalent findet, mit dem Idol winer fruchtlosen Sehnsucht Abgötterei freibt, oder mit everwandtem Blick in den Abgrund hinabstarrt, der dasælbe verschlungen hat. Eben so möge der genannte treffliche Denker die Vertheidigung meiner schon früher ausgesprochenen Ansicht, dass die sexuellen Begierden des Weibes aus Verwilderung des Gemüths entspringen, gegen die Materialisten führen, welche das Weib so gern für einen personificirten Uterus ausgeben möchten. Dubois beruft sich auf das übereinstimmende Urtheil der praktischen Philosophen, welche die zwingende Gewalt des Begattungstriebes nicht gelten lassen, und beantwortet die Frage, warum alle Völker die Unenthaltsamkeit des Weibes brandmarken, mit dem Ausspruch Montesquieu's:

"Cest que la nature a parlé à toutes les nations." Dem sobald die Enthaltsamkeit èin erzwungener und deshall gefährlicher Zustand wird, hat sie schon den durch lüstere Phantasie erhitzten Begierden Platz gemacht, welche die Geschlechtsorgane aufreizen. Man befriedige daher nicht dieselben, sondern verbanne alle durch Schauspiele, Romanenlektüre, frivolen Umgang und sinnliche Reize erregten wollüstigen Gefühle, so werden die Organe in Ruhe bleiben. Forestus bemerkt daher von den hysterischen Weibern: Mulieres virosae, in otio viventes, cum ventris irritamentis, vino nempe generoso, multisque delicatis ferculis venerem excitantibus fruentes.

Die Bestimmung des für das ganze Leben der Selbstständigkeit beraubten Weibes legt ihm ein so vielfältiges Leiden und Dulden auf, dass es darin erstarkt, wie der Mann durch die That, ja dass es, was letzterem ganz unbegreislich ist, schmerzliebend, man möchte sagen, leidsetlig werden kann, und sich der in überstandenen Drangsalen bewiesenen negativen Kraft rühmt, wie der Mann auf seine Handlungen stolz ist. Dieser ganz eigenthümliche Charakterzug des Weibes kann wie jeder andere in Unnatur ausarten, und dadurch ein Wohlgefallen an wollüstigen Schmerzen erzeugen, zumal wenn Eitelkeit sich hineinmischt, welche wirkliche Leiden triumphirend zur Schan trägt, und die Gesundheit als ein zu gemeines Loos verschmäht. Bekannt ist es, wie hysterische Weiber durch Ohnmachten, Krämpfe und audere Zufälle Aufsehen zu erregen suchen, und ihre Rolle so natürlich spielen, dass sie zuletzt wirklich von den simulirten Krankheiten befallen werden; dass Betrügerinnen sich auf alle ersinnliche Weise gemartert, verletzt, die ärgsten Quanlen des Hungers ertragen haben, um öffentlich Staunen und Bewunderung zu erregen. Eine alte Frau zeigte dem Kriminalgerichte an, dass sie ein Kind gemordet habe, weil die Hinrichtung des Mörders des Malers Kügelchen in Dresden in ihr das heftigste Verlangen entzündet hatte, mit demselben

Schaugepränge, Glockengeläute, begleitet von einem zahlnichen Volkshaufen das Blutgerüst zu besteigen. Vermag
das die weibliche Eitelkeit, welche um jeden Preis aus
der Verborgenheit an die Oessentlichkeit hervortreten will;
w seiert sie den höchsten Triumph, wenn sie im Bunde
mit undern Leidenschasten nach der Krone des Märtyrerthus strebt, und ein furchtbares Zerrbild darstellt, in
weben angemaasste Heiligkeit, Leidseeligkeit, nicht selta uch Wollust sich den Rang streitig machen. Einen
sichen Fanatismus zu dämpsen sind alle menschlichen Mofre zu schwach, sie fordern sogar die Bethörte heraus,
alle Krast zusammenzunehmen, um ihnen siegreich Widertrad zu leisten, und schwerlich möchten hierin die derleren Nerven des Mannes einen Wettstreit mit den zarteren des Weibes aushalten.

Wenden wir nun unsre Betrachtung auf die körperiche Konstitution der Weiber; so ergiebt sich sogleich, bis tie bei ihrer ungleich empfänglicheren und beweglitheren Beschaffenheit durch jeden Affekt, jede Leidenthaft in weit heftigeren Aufruhr und Empörung gerathen, der ruhigere und festere Mann. Erwägen wir nun, bis der rastlos strömende Quell ihrer Gefühle und Neigun-<sup>[70]</sup>, welche das Nervensystem in unaufhörliche Schwin-Imgen versetzen, deren Lebhaftigkeit und Stärke einen temlich sieheren Maassstab für jene abgiebt; warum wolka wir stets das Bezeichnete über das Zeichen vergessen, ur das Saitenspiel zergliedern und beschreiben, nicht aber die Seele kennen zu lernen suchen, welche demselben so nele wohl- und miselautende Töne entlockt? Gern räume ich es ein, dass die Künstlerin auf dem verstimmten Indrument keinen reinen Akkord anschlagen kann, dass also alle Neurosen, welche durch irgend welchen pathologischen Prozes hervorgebracht worden sind, den Seelenfrieden des Weibes auf die mannigfachste Weise stören; aber wahr ist es dennoch, dass wer sein Ohr für die leisere Seelen-<sup>sprache</sup> geschärft hat, es oft heraushorchen kann, ob in

den krankhaften Gefühlen nur ein körperliches Mißve hältnis oder ein unbefriedigtes Bedürfnis des Gemüt sich ausspricht. Denn ungeachtet das Weib von seine Nerven weit abhängiger ist, als der Mann, weil es nid die Kräfte derselben durch angestrengtes Denken im G hirn koncentriren, nicht durch körperliche Arbeit sie : stählen kann, wie dieser; so findet es sich dafür leichte mit dem Schmerz ab, und bleibt ruhiger im heftigsten Au ruhr des Körpers, zum Beweise, wie die Natur alles kom pensirt, um jedem Geschlecht ein gleiches Maass von Fä higkeit für seine Bestimmung zuzutheilen. Welcher Arz hat nicht Gelegenheit gehabt, die standhafte Ergebenheil des oft engelgleiche Dulden kranker Weiber zu bewat dern, und sich zu überzeugen, dass ihr ächter Seelenade sich rein von jeder Sinnlichkeit ausscheiden kann. Mag auch diese Läuterung des Gemüths zu den seltenen Er scheinungen gehören; da sie wirklich vorkommt, muß sie auch möglich sein, und das materialistische Ableugnen Lügen strafen.

Nach diesen Bemerkungen bedarf es kaum eines wei teren Beweises, dass die Störungen der sexuellen Funk tionen, der Menstruation, Schwangerschaft, Wochenreini gung und Laktation häufig erst eine Wirkung der Affekk und Leidenschaften sind, und bei der Erzeugung des Wahrsinns häufig entweder als Folgeübel auftreten, oder im ptthogenetischen Verhältniss nur ein mitwirkendes Momen ausmachen. Eben so wenig brauche ich meinen Grundsätzen zu widersprechen, wenn ich es unumwunden anerkenne, daß gedachte Störungen, wenn sie von rein somtischen Ursachen ausgehen, das Anfangeglied eines pathologischen Prozesses bilden, in dessen weiterer Entwickelung auch ein Seelenleiden auftreten kann, dessen Erscheinungen sich dann nach dem Typus der Körperkrankheit richten. Daher pflichte ich der Meinung Georget's keinesweges bei, welcher die Unterdrückung der Menstruttion bei den meisten wahnsinnigen Weibern immer nur für die Wirkung des Seelenleidens hält\*).

### §. 128.

#### Affekte.

h jedem bis zur äußersten Höhe gediehenen Affekte inchreitet die Seele die Grenzen der Besonnenheit, und seich unwillkührlich in einen Zustand, der das eharakteistische Gepräge der verschiedenen Formen des Wahnsins so vollständig an sich trägt, daß man ihn von demselben zuweilen nur durch seine kurze Dauer unterscheiten kann. Wir müssen daher geradezu sagen, daß im Afekte ganz das nämliche Verhältniß der Seelenkräfte zu einander obwaltet, wie im Wahnsinn, und daß er unmittelbar in denselben übergeht, wenu er unter ungünstigen bedingungen, welche jetzt zu erörtern sind, in unfunterbrechener Dauer erhalten wird.

Aus der ganzen Lehre von den Affekten geht hervor, das sie, sobald sie einen mäßigen Grad überschreiten, widernatürliche, ja gewaltsame Zustände sind, von denen das Gemüth aus dem Bedürfniß nach innerer Ruhe und Wereinstimmung sich zu befreien strebt. Selbst die all-

<sup>\*)</sup> Unstreitig muß allen übrigen Modifikationen der Gemüthstätigkeit, welche ich im 6. Abschnitte erörtert habe, eine sehr wesentliche Rolle in der Aetiologie des Wahnsinns zuerkannt werden, worauf ich dort schon vielfältig hingedeutet habe. Was müssen die Temperamente, die verschiedenen Gemüthsarten, ferner der Nationalcharakter, die herrschenden Sitten, die Standesverschiedenheit, die mannigfachen Beschäftigungen, Lebensweise u. s. w. für einen tiefen Einfluß beim Erkranken der Seele äußern. Indels alles dies nur einigermaaßen genügend zu entwickeln, würde ein umfassendes Werk erfordern. Es konnte mir nur darum zu thun sein, an einzelnen Verhältnissen den allgemeinen Grundsatz beispielsweise zu entwickeln, daß die Leidenschaften um so leichter in Wahnsinn übergehen, je mehr sie ihren aktiven Charakter mit phantastischer Gefühlsschwärmerei vertauschen.

su lebhafte Freude, obgleich sie aus dem gleichförmige Wirken der Gemüthstriebe entspringt, wird dem Menscher zuletzt lästig und peinlich, er fühlt sich von ihr übersä! tigt, und sehnt sich nach Erholung. Wie viel mehr gil dies von dem Schmerze, welcher den Menschen in aller Regungen fesselt, und von den gemischten Affekten, welch jederzeit einen inneren Widerstreit in sich schließen. So lange also nur noch irgend ein natürliches Verhältniß unter den Gemüthskräften besteht, streben sie ihren Widerstreit auszugleichen, sieh von dem auf ihnen lastenden Drucke loszuringen, und es bedarf zu diesem Zweck so wenig einer deutlichen Reslexion, dass der Mensch auch ohne sie sich beruhigt, wenn ihm dies gleich mit Hülfe derselben leichter gelingt. Die Bestätigung dieser Sitze wird jeder in täglicher Erfahrung an sich finden, und bedarf daher keines Beweises. Ja es kommt dem Menschen sogar der Umstand zu Statten, daß verschiedenartige Affekte nach einander, wenn nicht gar gleichzeitig sich in ihm regen, und sich durch ihre entgegengesetzten Wirkungen mäßigen. Ueberhaupt hat die Natur die Verfassung des Gemüths so fest gegründet, dass der Mensch die zur Erhaltung derselben erforderlichen Bedingungen in einem hohen Grade vernachlässigen, oder ungestüm auf sie einstürmen muß, wenn sie bleibend erschüttert werden soll. Denn indem er seine verschiedenen Angelegenheiten betreibt, welche ihre Interessen ihm nachdrücklich genug fühlbar machen, erhält und befördert er, ohne es su wissen. seine Seelengesundheit, gerade wie er nur auf seine körperlichen Bedürfnisse gehörig Acht zu geben braucht, um sich durch ihre Befriedigung im physischen Wohlsein zu erhalten. Hätte die Natur nicht die verschiedenen lockenden und warnenden, antreibenden und hemmenden Gefühle in seine Brust gelegt, und zwänge sie ihn nicht dadurch zu seinen sich oft widersprechenden Handlungen, deren inneren Zusammenhang er gewöhnlich gar nicht kennt;

mut; wie bald wäre es um Besinnung, Gesundheit und see geschehen!

Selbst die Leidenschaften heben dies tiefere Naturget gewöhnlich nicht auf; denn wie groß auch die Thorsind, zu denen sie den Menschen verleiten, so lasm ie ihm doch gewöhnlich so viele Besinnung übrig, men noch zur gehörigen Zeit wieder in die rechte inzulenken. Nur wenn die Leidenschaft in ihrem wen Fortgange durch irgend ein bedeutendes Hinderstört wird, dann kämpft sie in wilder Empörung begen an, so wie sie auch umgekehrt durch lockende kise, zumal der Phantasie, zu so heftigem Ungestüm geteigert werden kann, daß sie in beiden Fällen in die hefinten Affekte ausbricht. Dann kommt die Gemüthsverhang allerdings in große Gefahr; denn da die intensive nachhaltige Kraft der Leidenschaft das Missverhältnis der Seelenkräfte im Affekte auf den höchsten Grad treibt, nd seine Dauer beträchtlich verlängert, so wird sie daach den Grenzen des Wahnsinns bedeutend näher genicki. Wir dürsen daher den Satz ausstellen, dass letzbur in vielen Fällen das gemeinsame Produkt einer Leibachaft als vorbereitender, und eines hinzutretenden Afals Gelegenheitsursache ist, und daß er um so gemer hervortritt, je mehr beide Ursachen den höchsten and der Wirkung erreicht haben, und in ihrem Charakbrübereinstimmen. Nur den in §. 124. entwickelten Beingungen ist es beizumessen, dass der Wahn eine seltene scheinung ist, woraus unstreitig erhellt, dass zu seiner kengung jedesmal ein Zusammentreffen von Ursachen erdert wird, welche gleichsam den tießten Boden der ele aufwühlen, und dass das trockene Aufzählen derselworauf die Actiologie sich gewöhnlich beschränkt, le Hauptsache unerklärt läßst. Wie wenig genügt es dawenn die Aerzte die Affekte blos nennen, als wenn durch sie veranlasste Gemüthserschütterung schon an hd für sich zur Erzeugung des Wahns hinreichte. Nur Seckenheilk. II. 25

dann dürste dieser Fall ausnahmsweise eintreten, we das Entsetzen über eine ungeheuere Gefahr gleichsam n einem Schlage die ganze Gemüthsverfassung umwande und einen so tiefen Eindruck hervorbringt, dass dersel durch alle nachfolgenden Zustände nicht wieder vertil werden kann, wie dies z. B. dem berühmten Pascal b gegnete, welcher durch das Scheuwerden seiner Wage pserde beinahe in die Seine gestürzt werden wäre, w sein ganzes Leben hindurch einen Abgrund an seiner Sei sah, der ihn zu verschlingen drohte. Dass aber die gris lichste Angst nicht immer dauernd das Bewußtsein ze rütte, sehen wir außer tausend anderen Beispielen au an dem Manne unter der Thurmglocke bestätigt, der der unstreitig die ärgste Seelenfolter überstanden hat, welch ein Mensch nur erdulden kann, und doch trotz der wi desten Phantasmagorieen der Furcht und des daraaf foi genden fieberhaften Deliriums zur völligen Besinnung rückkehrte.

## §. 129.

Körperliche Ursachen des Wahnsinns.

Durch alle bisherigen Betrachtungen glaube ich sam gezeigt zu haben, daß ich keinesweges beabsichtigen mächtigen Einslus körperlicher Zustände auf die Selenversassung in Zweisel zu ziehen, und daß ich miblos gegen die materialistischen Uebertreibungen dessellerklären mußte. Nur ein nicht zur thatkräftigen Entwickelung gelangtes Gemüth wird den meisten jener Einslutunterliegen, dagegen ein ganz gediegener Charakter beurch die heftigsten Krankheiten, zumal des Gehirus, Besinnung beraubt werden wird.

Bei der jetzt anzustellenden Untersuchung bietet lein die Pathologie Stahl's uns einen sicheren Leitfal zur genetischen Erklärung der einzelnen ätiologischen mente der. Denn mit einem Zusammenraffen einzels

Beobachtungen, welche die Entstehung des Wahnsinns ms allen möglichen Körperkrankheiten und ihren Ursachen darzuthun scheinen, ist uns keinesweges geholfen, what wenn wir uns dabei vor der Einseitigkeit bewahm, welche sich auf einzelne Erscheinungsreihen kranker Bigefaße oder Nerven beschränkt, oder ihr Hauptaugenant auf die Streitfrage richtet, ob das Hirnleiden beim Wasinn häufiger idiopathischer oder sympathischer Narei. Alle jene Bruchstücke erklären gar nichts, theils rel sie sich gegenseitig widersprechen, theils weil sie binen Aufschluss darüber geben, warum bei gewissen Imkheitserscheinungen die Seele oft erkrankt, noch häuger aber gesund bleibt. Diese Verschiedenheit des Verhilmisses der Seele zu den pathologischen Zuständen ist ustreitig der ernstesten Betrachtung würdig, um über die Mihogenetische Bedeutung der letzteren in jedem konkrein Palle von Wahnsinn ein bestimmtes Urtheil fällen zu banen, welches dem Heilverfahren zur Richtschnur diemus. Wir finden die Auflösung dieses Problems in er Lehre Stahl's, dass die übereinstimmende (sittliche) Litwickelung aller Geistes- und Gemüthskräfte der Arthetypus der organischen Einrichtung, der gemeinsame Menner aller einzelnen Bruchtheile des Lebens ist, des-En zerstreute Erscheinungen nur durch denselben bei der Abrechnung zur Einheit eines Ganzen erhoben werden Jede individuelle Lebensverfassung hat ihr bestimmtes sittliches Maass; wird dasselbe von den einzel-En Funktionen überschritten, oder nicht erfüllt, so ist <sup>tamit</sup> die Anlage zur Seelenkrankheit gegeben, welche m wirklichen Ausbruch kommt, sobald das Missverhältsis swischen den sittlichen Zwecken und ihren organi-Achen Bedingungen eine gewisse Grenze übertritt. Lassen wir aber den Begriff Stahl's fallen, dass die ganze Einfichtung des Körpers auf geistige Zwecke berechnet sei; n missen wir dem neueren physiologischen Satze huldigen, dass das Leben sich wie eine Ellipse um die beiden 25 \*

Brennpunkte der Selbsterhaltung und Fortpflanzung wege, und in ihnen seinen Zusammenhang habe. De ware dasselbe eine in sich geschlossene Erscheinung o alle Beziehung auf geistige Zwecke, ja im Widerspri mit denselben, weil diese so oft das Opfer des irdisc Daseins fordern; folglich wäre die ganze Bestimmung Lebens darin enthalten, dass mit eingepflanzter Bew kraft begabte Maschinen wie Automaten neben einan her wandelten, und sich reproducirten, damit die Er als ein Kunstkabinet niemals leer werde. In dem Krei dieser sinnlichen Betrachtung muss dann der Arzt jed körperliche Zeichen in Beziehung auf die obersten Zwee der Selbsterhaltung und Fortpflanzung deuten, und da Sorge tragen, dass letztere nicht beeinträchtigt werde mit andern Worten, die physischen Bedürfnisse werd zur zwingenden Nothwendigkeit, deren Charakter man fi lüsterne Begierden und andere Forderungen eines entsit lichten Lebens nur zu oft geltend gemacht hat. Daß sie diese praktischen Begriffe im Geiste der Stahlschen Leh zu ihrem direkten Gegensatze umgestalten, und daß d Heilpslege in letzter Bedeutung einen sittlichen Zwei haben müsse, bedarf keines weiteren Beweises.

Wir können den sich hieraus ergebenden Folgerung nicht weiter nachgehen, sondern knüpfen die ferneren trachtungen an den pathologischen Grundbegriff bei Stal daß jede Krankheit durch ihre Form den Typus des gestindernisse ankämpfenden Heilbestrebens der Natur anzeidessen thätige und leidende Zustände die Seele im Bewussein abspiegelt. Die Seele wird aber nicht durch Körskrankheiten in die magnetische Clairvoyance versetzt, dadurch die Scirrhen des Magens, die Blutstockungen Uterus u. dgl. wie mit leiblichen Augen zu sehen, ja wahrhaft pythischer Inspiration darüber zu orakeln, uschulgerechte Recepte dawider zu verordnen; sondern übersetzt das Bewußtsein körperlicher Krankheitszustän in ihre Sprache, indem sie den Typus derselben durch

Vorstellung moralischer Verhältnisse symbolisirt. Jede Seele wird daher den nämlichen pathologischen Prozess nach Maassphe ihrer individuellen Verfassung und Kultur in anderen kildern reslektiren, und nur im Allgemeinen durch deren Carkter das krankhafte Verhältniss der Körperkräste anzes: ja sie kann den nämlichen Stoff zu ganz entgegengenten Formen des Wahnsinns verarbeiten, eben so, wie dande Missgeschick den einen in Wuth, den anderen in ich Schwermuth versetzt, und einen dritten zu Illusiom veranlasst, durch die er gerade das gewonnen zu haben glaubt, was er in der Wirklichkeit verloren hat.

Ferner dringt Stahl's Lehre darauf, nicht das kranke-Ogan oder seine isolirte Funktion als den Endpunkt der fonchung zu betrachten, denn beide sind nur die Fakbren, deren sich das bildende und bewegende Leben bei seisen in steter Entwickelung fortschreitenden Wirken beent. Wir mögen deher wohl zur Bequemlichkeit von krakheiten der Nerven oder Blutgefäße reden, je nachden die Symptome sich mehr auf diese oder jene bezielen; aber einen wissenschaftlichen Sinn haben diese Be-Fife in einer umfassenden Lebensansicht nicht, weil diese wels die Gesammtheit aller zusammenwirkenden Faktoren w Angen haben muss, wonach jedes scheinbar isolirte leden die weniger sichtbare Mitwirkung anderer Kräfte and Organe voraussetzt. Hierdurch reißen wir uns am schersten von jenen willkührliehen Satzungen los, deren auf einzelne Kräfte und Organe beschränkte Einseitigkeit ich schon oft gerügt habe. Wenn z. B. die Eiserer für die pathologische Anatomie uns so gern bereden möchten, dass ein organischer Hirnfehler die nächste Ursache des Wahnsinns darstelle; so heisst dies in verständlichen Worlea, dass, da Gehirn und Seele wesentlich eins seien, die Zersiärung des ersteren unmittelbar in der Zerrüttung des Bewulstseins sieh ausspreche, dass man also nur die mannishehen organischen Entartungen des Gehirns nach allen ibrin matomischen Merkmalen wissenschaftlich zu hestim men brauche, um eine vollständige Pathogenie des Wahnsinns zu gewinnen. Erwägen wir aber, dass die Natur in jedem theilweise zerstörten Organ Reaktionen hervorbringt um dem Schaden Einhalt zu thun, dass sich s. B. im Gehirn um fremde Körper, gleichviel, ob diese von außer eingedrungen, oder in ihm erzeugt sind, Kapseln bilden welche ihren pathologischen Einfluss auf das gesund gebliebene Mark abwehren sollen; so ist leicht einzusehen, dass jene Reaktionen, welche nur durch eine mächtige Steigerung des Lebens möglich werden, die ganze Beziehung der Seele zum Gehirn umgestalten, und dadurch eben so, wie jede andere schwere Krankheit in der vegetativen Sphäre des Nervensystems Störungen des Bewußtseins hervorbringen müssen; wir begreifen, daß jene Reaktionen ganz fehlen, oder periodisch eintreten können, dass demnach bei Fortdauer der organischen Fehler das Bewalstsein entweder ganz ungetrübt bleibt, oder periodisch gestört wird. Eben so werden wir bei den sympathischen Affektionen, welche die Erregbarkeit des Gehirns in fast allen übrigen Krankheiten erfährt, und wodurch zu Störungen des Bewußstseins Veranlassung gegeben werden kann, nicht einen mechanischen Gegenstoß, eine nach den Gesetzen der Schwingungen gespannter Körper durch die Nerven bis zum Gehirn fortgeleitete Oscillation voraussetzen, sondern uns darüber aufklären, daß die Lebensthätigkeit, indem sie gegen ein örtliches Hinderniss ankämpft, durch ein allgemeines Aufgebot der Kräfte dasselbe zu beseitigen sucht, also auch die Erregbarkeit des Gehirns in Anspruch nimmt, um die durch einen Gallen- oder Blasenstein und durch hundert andere Dinge nothwendig gemachte Reaktion durchsetzen zu können. Je größer die Anstrengungen sind, welche sie dabei erfährt, um so leichter kann Irrereden entstehen, durch welches sie gleichsam die Seele in Fesseln schlägt, damit diese nicht durch wilkührliche Thitigkeit die Kräfte zu einer Zeit erschöpfe, wo sie zur Lebenserhaltung dringend erfordert werden. In solchen Fillen kann das Irrereden sogar eine heilsame Erscheinung sein. Die Natur pflegt bei allgemeiner Anstrengung des Körpers die schwächsten Organe am höchsten zu besteuern, wenigstens wird der Aufwand an Kräften in ihnen am fählbarsten, und hieraus erklärt es sich, warum bei einem schwachen, durch übermäßiges Denken, durch Leidenschwein und Ausschweifungen ausgemergelten Nervensysten die Gefahr des Wahnsinns in Körperkrankheiten unglich größer ist, als bei einem, durch gediegene und wohlgeregelte Seelenthätigkeit zu festerer Selbstständigkeit gediehenem Gehirn.

Die beim Denken hervortretenden organischen Erscheinungen, welche einen Antagonismus swischen der Erregung des Gehirns und derjenigen aller übrigen Organe deutlich zu erkennen geben, zeigen unwidersprechlich, daß zur geistigen Thätigkeit ein Aufwand von physischen Kräften erfordert wird, welcher nur bei einem normalen Verhältniss des bildenden zum bewegenden Leben im Nervensystem möglich ist. Sobald daher dies Verhältnis durch irgendwelche Krankheit gestört wird, muß die zur freien Seelenthätigkeit nöthige Summe an disponibler Erregbarkeit zu gering aussellen, als daß sie in voller Selbstständigkeit hervortreten konnte. Dass sich dies wirklich so verhalte, davon haben wir uns in der Lehre vom Traum überzeugt, und es kann uns daher nicht schwer fallen, eine Menge von Abstufungen in dem allmähligen Verschwinden der freien Nervenerregung bis zu ihrem ganslichen Verlöschen in Krankheiten anzunehmen, welche Hemmung der Seelenthätigkeit von einer bloßen Befangenheit bis zur völligen Bewustlosigkeit hervorbringen muß. Die geringfügigsten Krankheiten, z. B. ein heftiger Schmuplen, reichen schon hin, die Freiheit, Klarheit und Kraft des Denkens zu hemmen, welches zwar in seinem imeren Zusammenhange noch nicht gestörk jedoch unfilhig un eder Anstrengung wird, und erch nur im Gleise gewolinter Worstellungen erhalten kuing: Dauert bine Krankheit

länger, so kann die Seele sich dieser Fessel darch beharrliches Ankämpfen dagegen entledigen, und den Körper zwingen, ihr den gewohnten Tribut zu entrichten, selbst auf Kosten des eigentlichen Heilbestrebens, ja auf Gefahr des Todes. So gewöhnt sich der Mensch allmählig a Kranklieiten, welche ihm anfangs durch die seiner freien Thätigkeit entgegengestellten Hindernisse uncrträglich waren; es bildet sich dann ein ganz neues Lebensverhältnis, wo das Gehirn aus der innigen Theilnahme an pathologischen Prozessen ausscheidet, und seine Selbstständigkeit wiedererlangt. Es giebt indess außer dieser Bedingung, welche der Seele auch in Krankheiten ein freies Wirkes zusichert, auch noch andere von dem nämlichen Erfolge, die uns jedoch ihrer inneren Natur nach unbekannt sind. Wenn z. B. Lungensüchtige ihre Besinnung oft bis sum Tode behalten, ungeachtet das auszehrende Fieber alle Lebensquellen erschöpft; so kann doch unmöglich die Armith der Lungen an Nerven allein zur Erklärung hinreichen, da sogar Nervenschwindsuchten zuweilen ohne Störung des Bewusstseins zum Tode führen.

Ueberhaupt kann das ätiologische Verhältniss der Körperkrankheiten zum Wahnsinn ein zwiesaches sein, in 16sern jeme zunächst entweder das Vorstellungsvermögen oder Bekanntlich werden das Gemüth in Anspruch nehmen. durch Krankheiten oft Sinnestäuschungen (Hallucinationen, Visionen) hervorgebracht, bei denen es uns zunächst nicht darauf ankommt, ob sie durch Blut- oder Nervenreis erzeugt werden, ob ihre Ursache direkt auf das Gehirn wirkt, oder in dem Leiden ganz entfernter Organe, zumal des Verdanungskanals, des Uterns, enthalten ist. Genug das die objektive Anschauung ganz oder zum Theil aus dem Bewusatsein durch jene Täuschung verdrängt wird, an denen Entstehung zwar die bildende Krast des Geistes Theil genommen hat, deren Stoff ihm aber durch ein körperliches Leiden mit einer solchen Nothwendigkeit aufgedeungen zvird, daß en gar nicht dayen abstrahiren kann. Es

jebt viele Fälle, wo der Mensch mit ungestörter Resseim jene Täuschungen als solche erkennen kam, indem z sich ihres Widerspruchs mit allen seinen früheren Erahrungen bewusst bleibt, wie dies die bekannten Beispiele m Nicolai, Bonnet's Schwiegervater, und anderen zeiyn Dringt sich ihm aber diese Täuschung, weil sie aus bruikiger Krankheit entspringt, stets von neuem auf, milit letztere überdies die Kraft seines Denkens gebroda, dann wird sie ihm zur Realität; denu da in seiner gisigen Oekonomie die Anschauung als Repräsentant der Wirklichkeit eine Hauptrolle spielt, weil er die Bürgschaft seine Vorstellungen größtentheils aus dem Zengniss der Some schöpfen muß, so leitet das falsche Zeugniß derwhen ihn nothwendig irre. Spiegelt ihm nun jene Täurhang Gegenstände oder Ereignisse vor, welche; wie z. B. is dem Falle Pascal's, auf sein Leben einen höchst wichigen Einfluss haben müssen; so wird er nothwendig in Gemillszustände versetzt, welche jenem Wahn entsprechen, md gewöhnlich so lange dauern, wie dieser. Jedes Bemiken, ihn unmittelbar über diesen Wahn durch Versunfigrande zu enttäuschen, ist in der Regel fruchtlos, kan er setzt ihm stets das Zengniss seiner Sinne als vollfültige Widerlegung entgegén, und weicht der Erklärung, kis sie ihn beträgen, mit allen möglichen Spitzsindigkeiten aus; ja er verwirft alle ihm widersprechenden Erfahrungen, und meint, dass wir zu wenig von der Natur der Dinge wüßten, als daß sich nicht außer ihrem gewöhnlichen Lause seltsame Erscheinungen ereignen könnten; oder er beruft sich wohl gar auf Wunder, die ihm durch besondere Fügung Gottes widerfahren seien. Wenn daher der Wahn sich zur konkreten Anschauung gestaltet, und diese Form noch behauptet, nachdem die zu Anfang der Krankheit gewöhnlich statt findende Aufregung gewichen ist; so setst er meistentheils der Heilung ungemein große Schwierigkeiten entgegen, und bleibt nur zu oft ungeheilt. Mag nun auch die Simpestäuschung zunächst einen ganz formlosen Stoff darbieten, z. B. Funken, Flammen, Fleck vor den Augen, Sausen, Poltern, Donnern vor den Ohre so prägt ihn doch die geschäftige Phantasie leicht zu i stimmten Gestalten aus, und dichtet einen Reman him in welchem diese eine Hauptrolle spielen. Flammen wieden dann zu Engelsgestalten, dunkle Flecken zu Gespestern; das Geräusch verwandelt sich in das Getöse ein Volksauflaufs, in welchem der Bethörte einzelne Stimmunterscheidet, und so spinnt er dann eine Reihe von A sociationen aus, welche damit in einem gewissen mürlichen Zusammenhange stehen.

Da ferner bedeutende Körperkrankheiten jedesmal eigentlichen Verstandeskräfte mehr oder weniger besi trächtigen, und dadurch ein folgerechtes Denken, eine b sonnene Reflexion unmöglich machen, ja eine völlige Ve wirrung des Bewußstseins unmittelbar hervorrusen; so köt nen sie auch hierdurch auf mannigfache Weise Wahnsin hervorbringen. An Motiven zu demselben fehlt es nie entweder wird aus dem reichen Vorrath des Gedächtnises irgend ein bedeutendes Ereignis hervorgeholt, we ches dann der Phantasie ein Thema zu tausend Variatie nen darbietet: oder eine schlummernde Leidenschaft wit aufgeweckt und ins Spiel gesetzt; oder körperliche L stände wirken dergestalt auf die Empfindung des Kranke dass er sie symbolisch in Wahnbildern zum Bewustsei bringt. Sind diese Träume eines durch Krankheiten gleid sam berauschten Geistes sehr verworren, in jedem Auge blick abspringend, stehen sie zur Heftigkeit des körperl chen Leidens in geradem Verhältniss, und schwinden si mit demselben, wie dies namentlich bei akuten Kraul heiten statt findet; so bezeichnet man sie als rein sym ptomatische, und nennt sie dann Delirien oder Irrereden erlangen sie aber eine gewisse Selbstständigkeit, daner sie über die Krankheit hinaus, weil der Verstand sie sei nem Denken einverleibt hat, und zeigen sie einen gewis sen Zusammenhang unter den Vorstellungen; so werde sie als Wahnsinn bezeichnet. Dass zwischen beiden keine schafe Grenze zu ziehen sei, ist früher schon ausgesprochen worden. Bemerkt zu werden verdient jedoch, dass der Wahnsinn ungeachtet seines sympathischen Ursprungs ibspathisch werden kann, in sofern nämlich die durch krakheit geweckte Leidenschaft auch nach deren Auften fortdauert, und dann die Störung des Bewußtseins der rein psychologische Bedingungen unterhält.

Aber Körperkrankheiten können zunächst auch auf das Gmith wirken, und dadurch Leidenschaften aufwecken, welche sich unter den so eben entwickelten Bedingungen des gestörten Verstandesgebrauchs leicht bis zu völligen Seisteskrankheiten ausbilden. Ueber die Erregung der Leideschaften durch pathologische Zustände des Körpers habe in mich bereits so vielfältig, und namentlich in den §§. 100. is 164. so umständlich ausgesprochen, daß es hier kaum tines Zusatzes bedarf. Nur ganz im Allgemeinen will ich anmerken, dass der Mensch, welcher fast unsehlbar in Leidenschaften geräth, wenn er seine Gemüthstriebe nicht durch Besonnenheit und sittliche Disciplin zügelt, und in übereinstimmender Wirkung erhält, um so leichter durch Krankheit des Vermögens der Selbstbeherrschung beraubt wird, je weiter und je länger sie ihn aus dem Kreise seiner gewohnten Thätigkeit entrückt, je ärger sie ihn durch die Vorstellung unabwendbarer Uebel foltert, je mehr sie ihn der Besinnung beraubt, und durch anhaltende Schmerzen und Angstgefühle seine Standhaftigkeit erschättert. Wären die Leidenschaften an und für sich geneigter, in Wahnsinn auszuarten; so müßte dieser in Krankheiten noch ungleich häufiger zum Ausbruch kommen. Wenn man alles dies gehörig auffast, so wird man sich leicht erklären können, dass eine Seelenkrankheit, obgleich sie im Wesentlichen für eine idiopathische erklärt werden muss, doch ost erst durch ein Körperleiden zur Entwickelung kommt. So lange der Mensch noch gesund war, erhielt er sich mit seiner Leidenschaft in den Schrauken der äußeren Besonnenheit; sobald aber diese durch die Krankheit getrübt wird, bricht jene in Wahnsinn aus welcher dann noch fortdauert, wenn das körperliche Leiden bereits gehoben ist.

Da sümmtliche Körperkrankheiten, sobald sie eine ge wisse Stärke erlangt haben, in ein ätiologisches Verhält niss zum Wahnsinn treten können; so muss ich auf eine übersichtliche Darstellung der hierher gehörigen Thatschen Verzicht leisten, und mich auf einige mehr hervorstechende Momente einschränken, um an ihnen beispielsweise zu zeigen, wie man, ohne den psychologischen Grundbegriffen etwas zu vergeben, doch den pathologischen Einflüssen des Körpers auf die Seele eine volle Aufmerksamkeit schenken konn. Vor allem ist hierbei nöthig. dass man nicht Ursache und Wirkung mit einander verwechsele, welches den Aerzten so häufig begegnen musie, da sie im Konslikte der physischen und psychischen Krankheitserscheinungen jenen allemal den Vorrang, die wesentliche Bedeutung einräumten, da doch, wie dies in der Folge noch mehr erhellen wird, oft gerade das umgekehrte Verhältnis statt findet.

# §. 130.

Nervenkrankheiten als entfernte Ursachen des Wahnsinns.

Die Mehrzahl der Aerzte ist darüber einverstanden, daß die Nerventhätigkeit zunächst mit dem Wirken der Seele im Zusammenhange steht, und daß ein eigenthämliches Leiden derselben den zureichenden Grund des Wahrsins in allen seinen Formen abgiebt. Ich kann der ersten Meinung nur beziehungsweise unter den in §§ 91-96. augegebenen Bestimmungen beipflichten, und muß der zweiten geradezu widersprechen. Indeß erhellt doch auf dem Gesammtinhalt dieser Schrift, daß ich den Nerven unter den organischen Systemen die Hauptrolle beimesse.

smal de durch die Erregbarkeit des Gehirne zunächst das Verstellungsvermögen bedingt ist. Indem ich mich auf die authropologische Darstellung der Nervenkrankheiten is §. 162. beziehe, habe ich nur noch ihr ätiologisches Vehiltnis zum Wahnsinn nachzutragen.

Ueberhaupt scheinen die Nerven unmittelbar- die Träge der Faktoren aller Erregungszustände zu sein, und bben und Fluthen derselben in den mannigfachen Oppenreihen, welche sie zu einer gemeinsamen Einheit mknupfen, zu vermitteln. Das Gefässeystom verzweigt sich swar eben so durch den ganzen Körper, welcher sich mit seinen einzelnen Theilen gleichsam auf demselben aufbast; aber in ihm ist offenbar die plastische Richtung des Lebens vorherrschend, mit welcher die dynamische Richimg desselben nicht stets im innigen Zusammenhange teht; auch ist die Gefässverbindung der Organe ungleich einfacher, als die der Nerven, welche in zahllosen Netzen und Geslechten den ganzen Körper durchweben, welches anch wohl darauf hindeutet, daß die Erregung in mannigfachen Richtungen an ihnen hin und wieder strömen soll. Da ferner die Nerventhätigkeit ein wesentliches Ingrediens aller Funktionen ist, welche durch die Vernichtung derselben sogleich aufgehoben werden; da überdies erstere als reinster Ausdruck aller dynamischen Vorfänge uns ein weit treueres Bild der Erregungszustände giebt, als der ungleich langsamere und gleichförmigere Kreislauf: so dürfen wir wohl glauben, dass die Pulse des lebens durch den Typus der Nervenströmungen (Innervationen) zum Bewußtsein kommen. Gleichwie daher das körperliche Wohlsein durch den stetigen und geregelten Fluß der Erregbarkeit sich dem Lebensgefühl ankündigt, und der Seele eine analoge Stimmung mittheilt, in welcher sie sich zum freien Gebrauch ihrer Kräfte aufgelegt fühlt; eben so müssen die ungeregelten Erregungszustände, sobald sie den ganzen Körper betreffen, die Seele in eine Lage versetzen wo sie eine mannigsache Hemmung ihrer

Thätigkeit erfährt. Wir können leider diese abstrak Sätze in keine anschaulich konkrete Vorstellung einkl den, daher sie immer einen vagen Charakter behalte jedoch kommen wir einem präciseren Begriff :näher, we wir die engere Beziehung der Nervenerregung zum V stellungsvermögen ins Auge fassen. Es unterliegt nämli keinem Zweifel, dass der Lauf der Vorstellungen mit de Flusse der Nerventhätigkeit im engsten Zusammenhan steht; jede Anregung der letzteren durch angemesse Reize, Licht, Wärme, reine, elastische Luft, Wein, darc ein kräftiges Vonstattengehen des gesammten Lebenspr zesses beschleunigt unmittelbar die Entwickelung der Vo stellungen, so dass in einer gegebenen Zeit nicht nur ein größere Summe derselben ins Bewußtsein tritt, sonder letzteres auch befähigt wird, einen größeren Kreis derse ben gleichzeitig, im helleren Lichte, in schärferen Besie hungen, in mannigfacheren Verbindungen mit einander a überschauen. Umgekehrt wird der Lauf der Vorstellus gen durch Kälte, Dunkelheit, dicke, feuchte Luft, durch Trägheit des Lebensprozesses verzögert, das Bewußtsei wird enger, ärmer, trüber, der Geist muß seine oft ver geblichen Anstrengungen verdoppeln, um seinen Vorstel lungen den nöthigen Grad von Klarheit, Lebendigkeit und Stärke zu geben. Gewöhnlich steht mit den zuletzt ge nannten Eigenschaften die Regsamkeit des Gemüths im unmittelbaren Zusammenhange, vermehrt oder verminderl sich mit ihnen; ja der Mensch empfindet es deutlich, das mit seinen Vorstellungen auch die Kraft des Willens stockt; er befindet sich daher oft in einer peinlichen Verlegenheit, wenn er im Bewusstsein eines Vorsatzes doch sich unsähig fühlt, ihn auszuführen. Wenn dagegen Leidenschaften sich durch dunkle Vorstellungen ankündigen, welche die Klarheit des Bewußstseins trüben; so rusen sie doch eine gosteigerte Erregung der Nerven hervor, welche bis sur Eschöpfung gehen kann, zum Beweise, dass nicht physische

depanning, sondern ein psychisches Missverhältnis an der Jewirrung des Denkens schuld ist.

Schon hieraus wird uns der wichtige Einfluss der Kerreen auf die Seele verständlich, weil sie insgesammt nedwidrige, über das Maeis gesteigerte, oder unter dassie verminderte Erregungszustände darstellen. So lange & leensthätigkeit vorzugsweise in anderen Systemen immetionen gegen die Krankheitsursache auftreten läßt, il in Gefässiebern, kann die Temperatur der Nerven be natürlichen Stimmung ziemlich nahe bleiben, und der Sede ein verhältnissmässig freies Wirken gestatten; wenn der Aufruhr zunächst die Nerven durchtobt, dann sid die Seele ihrer festen Haltung beraubt, und mehr weniger von ihrem objektiven Verhältniss zur Aussenwelt abgeleitet. Eine Fluth von Erregungen spiegelt sich dan in den mannigfachsten Delirien ab, in deren Gewirr Bewußstsein allen Zusammenhang verliert, welcher erst wiederkehrt, nachdem der Sturm sich gelegt hat. Doch beist hier noch vieles unerklärlich, z. B. warum im Tetans das Bewusstsein gewöhnlich nicht leidet, während a bei Konvulsionen fast immer unterdrückt, oder in Verwirung gesetzt wird. Lässt sich also objektiv ein hefti-83 Nervenleiden in den bekannten Erscheinungen nachweisen; so unterliegt die Erklärung der dasselbe begleiienden Störungen des Bewußtseins keinen Schwierigkei-<sup>ten</sup>. Wenn wir überhaupt bei klonischen Krämpfen so hinfig Delirien antreffen; so wird die Entstehung dersel-<sup>ben</sup> bei der Epilepsie noch deutlicher, wenn die im vorigen Theile gegebene Definition derselben als eines leidenchastlichen Ungestums der Bewegvorstellungen richtig ist, weil es sich dann leicht begreift, dass die gauze Seele dabei betheiligt sein müsse. Eben so erklärt sich die in den mannigfachsten Abstufungen bis zum Blödsinn gehende Hemmung aller Seelenkräfte bei allen Nervenlähmungen ganz von selbst. Nur muß doch dabei bemerkt werden, dass jene Lähmungen oft einen sehr verschiedenen Charater annehmen können. Bei der Tabes dorsuslis ist suwilen die untere Körperhälfte abgestorben, aber das Gehi funktionirt ungestört und gestattet einen freien Gebran der Seelenkräfte, umgekehrt habe ich mehrmals bei Ornisten bemerkt, dass ihr geistiges Leben fast auf Null i ducirt war, und sie doch kräftiger Körperbewegungen hig blieben, wo also die Lähmung die Nerventhätigte nur in ihrer höchsten Richtung vernichtet hatte.

Ohne mich bei den Formen der Neurosen aufzahalter über welche ich schon in §. 102. das Nöthige gesagt hab will ich nur noch Einiges über ihr ursächliches Verhil nifs zum Wahnsinn bemerken. Zuvörderst erinnere i an alles das zurück, was ich über die Wirkung der A fekte und Leidenschaften, zunächst auf das Nervensysten und durch dasselbe auf den ganzen Körper mitgethei habe, welches ich nochmals in dem allgemeinen Begri zusammenfasse, dass der Typus der Nervenerregung jedet mal in Uebereinstimmung mit dem Charakter des Gemüth zustandes ist. Da nun dies Verhältniss der Seele zum Kö per ein wechselseitiges ist, in sofern der durch physisch Einflüsse bedingte Typus der Nervenerregung auch umg kehrt die ihm entsprechende Gemathsregung hervorrufe kann, dergestalt dass Ursache und Wirkung ihre Rolle tauschen; so ist leicht einzusehen, dass jene durch das Ge müth erzeugte Erregungszustände der Nerven auf erstert zurückwirken, und die Bewegung desselben unterhalte müssen. Dies gilt von allen Affekten ohne Ausnahme; j man darf sagen, daß wenn die Körperverfassung in Wi derspruch steht mit den Affekten, die Intensität und Dane derselben dadurch vermindert wird, z. B. wenn ein kern gesunder, kräftiger Mensch deprimirenden, oder ein Schwäch ling den energischen Affekten der Freude, des Zorns ausgesetzt ist; und dass umgekehrt der Affekt einen um 80 höheren Grad erreicht, wenn sein Charakter mit dem der Nerventhätigkeit übereinstimmt. Wir wollen daher keines-

asweges mit spiritualistischer Uebertreibung den wesentichen Antheil der Nerven an der Entstehung des Wahnans aus Leidenschaften ableugnen; nur müssen wir denallen nicht für die Hauptsache, nicht für das ausschließide pathogenetische Moment halten, zumal da er in allen in Fillen fehlt, wo die Leidenschaften nicht durch stürwick Affekte in den Wahnsinn übergehen, sondern ohne ≤ in Körper zu wirken, im affektlosen Grübeln und Min von dem Pfada der Besonnenheit abweichen. Dass wan durchaus keine pathologische Aufregung der Nerm statt findet, lässt sich leicht aus dem ungestörten Fortaller Körperfunktionen, namentlich des in allen Echtungen normalen Vegetationsprozesses, aus dem regelmissen Wechsel von Wachen und Schlaf, aus dem naunichen Habitus aller willkührlichen Bewegungen leicht etemen... Wenn aber die Stürme der Leidenschaften auch & körperliche Konstitution zerrätten, namentlich jene laumalieen der Nervenerregung hervorbringen, welche sich duch einen steten Wechsel von Exaltation und Depresan in allen Richtungen der empfindenden und bewegen-🔄 Thätigkeit zu erkennen geben; dann muß natürlich de Rückwirkung dieser Zustände den Aufruhr in der Seele mechlimmern, und sie um so leichter der besonnenen Latung berauben, je schwächer diese schon vorher befestigt war. Dass aber dies ätiologische Moment dennoch une untergeordnete Rolle spielt, ist daraus ersiehtlich, his jene Nervenaufregung zwar zu Anfang des Walinsinns th bis sum tobeüchtigen Ungestüm steigt, aber in seinem weiteren Verlauf meistentheils gänzlich verschwindet, und aldann eine gleichsam methodische Ausbildung desselben u den charakteristischen Formen der Monomanie gestatiet, wo die Denkkräfte sich mit dem leidenschaftlichen Motiv derselben in Uebereinstimmung setzen.

Zu den Sagen, welche gedankenlos fortgepflanzt, eine weite Ausbreitung erlangen, gehört die Behauptung, daß die Kultur der gesammten Seelenthätigkeit, und nament-Seelenheilk II.

lich der Intelligenz durch die steigende Civilisation ein zunehmende Entnervung des ganzen Menschengeschleckt zur Folge habe. Denn man hat sich nun einmal in de Kopf gesetzt, die Seele stehe in einem irrationalen Vahältnis zum Körper, und mergle ihn wie ein Parasit au - weil Stubengelehrte ihre elende Gebrechlichkeit Schau tragen, und weil die Leidenschaften die Gesundhei zerrütten. Was müssen doch die, welche solche Schlüss zogen, wohl für eine Auschauung vom geistigen Leben ge habt haben, da sie eine so auffallende Verwechselung des Gesetzes seiner harmonischen Entwickelung mit seines Verkehrtheiten und Ausartungen sich zu Schulden kom men ließen. Wis wollen mit diesen Hirngespinnsten unst Zeit nicht verlieren, sondern nur fragen, ob die Geschichte eine zunehmende. Entnervung des Menschengeschlechts welche zuletzt die ganze Erde in ein Hospital umwarden maste, bestätige? Diese Frage ist wesentlich zienlich gleichbedeutend mit der andern: oh: in früheren Jahren derten oder in den späteren Zeitaltern die europäischen Völker mehr von verheerenden Seuchen heimgesucht 1700 den sind? Die Antwert fällt sum entschiedensten Vortheil für die gegenwärtige Geschichtsepoche aus, denn w findet sich dermalen ein Aequivalent jener Verheerunge früherer Jahrhunderte durch wiederholte Pestseuchen, Atsatz, Syphilia, englischen Schweiß, und wie die Wart engel weiter heißen mögen, welche Europa mit ginzliche Entvölkerung bedrohten? Auch wir sind wahrlich of genng von verderbenschwangeren Prüfungen heimgesuckt worden; die Cholera hat wiederholt unser Vaterland durch sogen, und nicht wenige Opfer hinweggerafft, die andekkenden Nervensieber brachten im Kriege Tausenden des Tod, und epidemische Fieber, welche sieh nicht selten zu Kontagionen steigern, kehren fest alle Jahre wiede: aber sie alle lichten die Reihen der Völker nicht, welche Kolonieen werden ins Ausland senden müssen, wens e der Oekonomie nicht mehr gelingt, die Produktionskraft

ies Bodens zu immer höherer Potenz zu erheben. Es scheint mir eine Hyperbel, diese zumehmende Salubrität in miteren Zeit allein der vervollkommueten Heilpslege ad Sanitätspolizei beizannessen, denn nach den Ergebnism m urtheilen, welche sie der Cholera abgewonnen ham würden sie die Proscriptionslisten des schwarzen Tuand des englischen Schweißes sellwerlich um ein Bedatales verringert haben. Die wesentliche Ursache der sight bei den Souchen gimtiger gestaltenden Verhältme dieften in der ungleich naturgemäßerem Lebensweise n schen sein, wührend in früheren Jahrhunderten Völkei, Unreinlichkeit und Luftverderbnife in engen Häuen and schmutzig finsteren Städten und eine Menge auere Uebeletände der mittelalterlichen Halbisultur, nametlich die stete Beangstigung der Gemather durch fiwische und dämonische Schrecken viel zur Verbreitung Martiger Krankheiten beitragen mußten. Es folgt hieras ohne Widerrede, dass die Lebensstimmung der jetzipa Geschlechter im Allgemeinen weit fester sei, und daher den pathologischien Einflüssen nachdrücklicher Widerand leisten müsse. Wir haben auch in unsern Tagen die Ambrüche schwärmerischer Konvulsionen bei den Methotiten und anderen Sekten erlebt; aber sie haben die Grenze derselben nicht überschritten, nicht: wie der Jomnis-, Veits- und Taranteltanz ganze Läuder durchzogan, nicht Jahre und Jahrhunderte hindurch sich fortge-Manzt. Wie kann man daher Angesichts solcher Thatsathen von zunehmender Entwervung sprechen und ihr die Misere Häufigkeit der Geisteskrankheiten beimessen, weiche ihr atiologisches Moment allein in der Entfesselung der Leidenschaften durch den falschen Liberalismus, diese seue Plage des Menschengeschlechts finden?

Instessondere haben wir die Ursachen zu erwägen, welche unter allen Einflüssen auf die Nerven am feiudseeligten auf sie einwirken, und am unmittelbarsten auf die Vernichtung ihrer Kräfte hinarbeiten; ich meine die Wob-

last und die Trunksweht. Zu den schon früher über bid ausgesprochenen. Bemerkungen, brauche ich nur noch hin guzustigen, was eine direkte Beziehung zu der Entstehung des Wahnsinns hat. Zunächst ist es allerdings auffelles, daß viele Menschen beiden Lastern bis zur höchsten Am schweifung, ergeben, sind, diese eine geraume Reihe w Juhren, ja his ans Rade ihres Lebens' fortsetzen, und des noch ihre Besinnung nicht verlieren, wenn sie auch au die tiefste Stufe der Unsittlichkeit hinabsinken... Zum Thei kommt hierhei állerdings die physische Konstitution in Betracht, denn et gieht Menschen mit einernen Neven welche durch nichts zu verwüsten sind. Besonders trif man dergleichen unter: den Volksklassen an, welche at anstrengende Körpenarheit und an die Ertragung der größ ten Beschwerden, zumal der Witterung gewöhnt, die Energie ihrer Nerven eben so stählen, wie sie die Emplinglichkeit derselben abstumpfen, und in einem mühseeligen, ia selbst gefahrvollen Beruf sich eine Festigkeit des Gemütha: erwerben, welches bei aller Rohheit; ja 'aft bei villiger Verwilderung dennoch nicht ein gewisses Gleichge wicht verliest, und eben durch die Unterdrückung aller seineren Motive gegen den meisten Widerstreit im Genit geschätzt sind. Wir wollen beispielsweise nur die Me trosen nennen, denen es wohl niemand an Härte der Nerven gleich thun wird. Sind doch unleughtre Fille be kannt, wo solche Menschen sogar Scheidewasser ohn Nachtheil verschluckt haben, zum Beweise, was sie ihre Nerven bieten können. Unter entgegengesetzten Verhält nissen, wenn der Mensch sich aus Trägheit der den steten Berauschungen nachfolgenden Ermattung überläßt, bisen dagegen die Nerven ihre Energie um so sicherer ein; gewöhnlich pflegen die Begierden dann bis zur äußersten Unmafaigkeit zu steigen, und den Ruin der Seele und des Daher habe ich Körpers um so schneller zu vollenden. die verderblichen Wirkungen der Ausschweifungen besorders bei den sogenannten Eckenstehern gesehen, welche

viele Achaliehkeit mit den Lazzaroni's haben, und gleich diesen nur die nothwendigsten Arbeiten verrichten, um mit dem Lohne derselben die dringendsten Bedürfnisse zu befriedigen, außerdem aben sich dem Rausche zu überlassa. Zanächst geht der Verstand zu Grunde, welcher gar sicht wieder zur deutlichen Besinnung kommt; sondern am dampfer Betäubung sich erst aufraffen muß, um die einfehrten Begriffe und Urtheile zu verknüpfen, aber mit der etwas verwiekelteren Aufgabe des Denkens gar nicht set fertig wird. Um so leichteres Spiel haben dann die Leidenschaften, weiche jeden Zügel abstreifen, und in völis similose Ausbrücke gerathen, welche sich durch nichts, ste nur durch ihre kürzere Dauer von wirksicher Seelensmuttung unterscheiden. Der Uebergang in diese eriet leicht, und wenn es auch nicht bis zur völligen Geistesabwesenheit kommt; so werden doch alte Wollüstlinge and Saufer zuletzt so stumpfeinnig, sie sterben allen eigentlichen Lebensverhältnissen so sohr ab', daßnihr Dasein in testloser Verödung sich verliert, und der geistige Tod dem leiblichen lange zuvoreilt. Gewöhnlich gesellen sich die manuigfachsten und i hartnäckigsten körperlichen Gebreshen hinzu, um in Begleitung von Schande und Arwoth den Menschen in den tiefsten Abgrund des Riends u stiezen.

Unter allen diesen Bedingungen bedarf es keiner lange fortgesetzten Entwickelung der Leidenschaften, um den Verstand zu umstrickem, sondern schon haftige Affekte laten oft eine schnelle Zerrüttung desselben zur Folge. In es sind nicht einmal Leidenschaften unumgänglich nethwendig, sondern in den kranken Nerven erzeugen sich oft widrige Gefühle und Sinnestäuschungen aller Art, durcht welche der Verstand zu den ungereimtesten Wahnvorstellungen verleitet zwird. So habe ich nun schon dreimal den Fall beobachtet, wo Säufer die in ihrem Körper tobenden widrigen Empfindungen von einem in ihnen stekkenden Menschen herleiteten, welcher ihnen unsägliche

Quaal bereitete; zwei von ihnen wurden geheilt, die Genesung des dritten ist noch sweffelhaft, da er, ungeachtet seiner kräftigen Konstitution, hänlig von seinen Gefühlen heimgesucht wird, welche in ihm jedesmal seinen Wahn erneuerh. Andere leiten jene krankhaften Gefühle von elektrischen und anderen Maschinen ab. deren sich Uebelgesinnte bedienen, um sie zu foltern und zu Grunde zu richten; ihr Wahn ist zunächst mit der Dämonomanie verwandt, welche den Teufel für den Urheber alles Spuks in den Netven hält. Alle diese Fälle sind mir wiederholt vorgekommen; namentlich heilte ich einen Töpfergesellen, welcher zugleich der Wollust und dem Branntweintrinken ergeben, zuletzt einen Abschen gegen seine Konkubine empfand, und von ihr verfølgt zu werden glaubte, weshalb er die Flocht ergriff. Aber wo er auch auf der Wanderschaft einsprechen mochte, überall trat sie ihm in den Weg, nahm abwechselnd die Gestalt junger Mädchen, alter Weiber und endlich eines schwarzen Hahns an, in welchem er den leibhaften Teufel sah. Um ihren geglanbten lüsternen Verfolgungen zu entgehen, amputirte er sich die glass penis mit einem Hackmesser, worauf er im Zustande der höchsten Aufregung in die Charité aufgenommen wurde. Ein anderer Säufer flüchtete sich zur Nacht in eine Ecke des Zimmers, schrie, der Teufel komme aus der Decke heraus, und der bösen Geister Oberster stehe leibhaftig mit Pferdefus und Hörnern auf dem Kopfe vor ihm. Die ihm nahenden Personen hielt er für seine Verfolger; von dem einen glaubte er sich angezischt, von dem andern angehnstet, und die Namen böser Geister; Echo, Schecho, Acho rufend \*). Während eines solchen Anfalk kletterte er in den Schornstein hinein, und schrie dann

<sup>&</sup>quot;) Ueberhaupt ersiuden Geisteskranke häusig ganz neue Wörter, oder verstümmeln und entstellen die üblichen auf die seksainste Weise, sei es, das sie im Sprachechaus keine tressenden Bezeichnungen sür ihre neuen Vorstellungen sinden, oder das das

Charaktere in sich fasse, einen guten auf der rechten, und einem bösen auf der linken Seite. Beide lebten mit einmer hösen auf der linken Seite. Beide lebten mit einmer in Fehde, wobei der gute oft das Uebergewicht erlange, und den bösen zum Fuß seiner Seite heraustreibe, timer indeß immer wieder emporsteige. Der böse Geist mi en nun gestorbenes altes Weib aus seinem Geburtseits, welches schen bei Lebzeiten für eine Hexe gegolten hie. Oft glaubte er diese im linken Ohre sitzen zu hahm, und suchte sie dann unter Schreien mit einem Finger herauszutreiben. Bei seiner Aufnahme in die Charité war er im höchsten Grade tobsüchtig, welches er mehrere Konste blieb.

Wiederum andere hören mancherlei Stimmen, welche Ausdruck ihrer widerwärtigen Gefühle ihnen allerlei Beschimpfungen, Drehungen und Kränkungen zurufen, woriber sie nicht wenig erbittert werden, ja in Wuth gegen Unschuldige gerathen, deren Neckereien sie ausgesetzt zu sein glauben. Oft habe ich den Fall erlebt, dass wüste Trankenbolde ihre braven Gattinnen der Untreue beschuldigten, weil sie es dunkel Mhlten, daß sie dieselben grenzenlos clend gemacht und mit Abscheu gegen sich erfüllt batten; sie fanden dann die Bestätigung ihres Argwohns in Stimmen, die sie von dem verbotenen Umgange ihrer Weiber benachrichtigten. Einigemale habe ich auch beobschiet, dass Säufer das bei ihnen so gewöhnliche Gesühl von Brennen im Magen von Vergiftung ableiteten, weil es nach der Mahlzeit schlimmer wurde, und deshalb ihre Frauen Giftmischerinnen nannten. Außerdem muß die Zerstörung aller Lebensverhältnisse durch Ausschweifungen die mannigfachsten Leidenschaften aufregen; die Trunkenbolde und Wolflüstlinge sind ihren. Begierden allzusehr er-



Wortgedächtnis, welches sich unter allen Erinnerungen gewöhnlich am längsten zu erhalten pflegt, in Verwirrung geräth, und länes dadurch die Fähigkeit raubt, sich richtig auszudräcken.

geben, als dass sie sich von deren verderblichen Folge überzeugen könnten, täuschen sich vielmehr über dies mit allen erdenklichen Sophistereien, und es ist gewöhr lich sehr schwer, ja zuweilen unmöglich, sie mit den ein fachsten Begriffen darüber zur Besinnung zu bringen. Si sind nach ihrer Meinung niemals schuld an ihrem Unglück soudern Böswillige haben ihren Ruf gekränkt, ihnen at Neid und Hass die Gelegenheit zum Erwerbe abgeschnit ten, alle Feindschaften angezeitelt, welche sie durch Zis kerei und Jähzorn selbst veranlassten. Dass unter diese Bedingungen früher schon vorhandene Leidenschaften m so leichter den Verstand zerrütten können, bedarf kam der Erwähnung; ich will dabei blos bemerken, daß die Heilung dann sehr problematisch wird, weil die Leiden schaften ein so wildes, störriges, unsinniges Gepräge annehmen, und um so weniger zu bändigen sind, je vollständiger sie alle sittlichen Interessen vernichtet haben, und je mehr bei der Wüstheit und Zerschlagenheit der zerrütteten Nerven alle Seelenregungen im wilden Aufruhr durch einander toben, so das keine derselben mehr auf naturgemäße Weise angeregt werden kann. Hier ist es besonders, wo die Unglücklichen den menschlichen Charakter ganz verleugnen, und an unbändiger Wildheit selbst die Thiere übertreffen.

Im Allgemeinen stimmen Wollust und Trunksucht in diesen Wirkungen überein; jedoch geht letztere leichter in Wuth, jene häufiger in die tiefste Melancholie über. Denn gleichwie die durch Wollust erzeugte Atrophie der Nerven eine völlige Erschöpfung ihrer Erregbarkeit voraussetzt; eben so läßt sie auch im Gemüth das Gefühl einer grauenvollen Oede zurück, welches unmittelbar durch Abscheu gegen sich selbst und gegen das Leben zum Selbstmorde antreibt. Zumal gilt dies von der Onanie, deren zerstörende Wirkungen sich schou im Aeußern durch scheue, stiere und glanzlose Augen, durch matte, bebende, tonlose Sprache, durch Zittern des in seiner Erschöpfung zusam.

menknickenden, abgemagerten Korpers zu erkennen geben \*). Man sieht es den Unglücklichen auf den ersten Blick an. das ihr Leben dahinschwindet, seine Quellen eintrocknen, das der Vegetationsprozess an aller plastischen Kraft veramt, den jugendlichen Körper weit hinter seiner natürheben Ausbildung zurückhält, und dadurch jenen Habitus bervorbringt, in welchem die Züge unentwickelter Kindbeit mit denen des abgelebten Greisenalters den grellsten Abstich bilden. Kraftlosigkeit im eminentesten Sinue ist wher der umsassende Begriff eines Zustandes, der sich deshalb geradezu als Verzweiflung im Bewußtsein jedes Vavermögens zur Selbsthülfe in den martervollsten Gefühlen aussprieht; der Unglückliche empfindet die tiefste Reue, mmnt aber mit Entsetzen wahr, daß er zu schwach ist, seine Begierden zu dämpfen. So lange noch irgend eine attliche Regung übrig bleibt, muß sie die Pein der Selbstverschtung schärfen, welche bis zur tödtlichen Angst in dem Bewnstsein des unaufhaltsamen Verderbens steigen

<sup>\*) &</sup>quot;Die aufgeregte Geschlechtslust bemeistert sich der Seele, bestet alle Sinne auf ihren Gegenstand, verscheucht den Schlat, macht alle anderen Bedürfnisse vergessen, und jedes anderen Gedankens unfähig. Ihre ausschweisende Begierde zerstört jede Kraft der Seele: anfangs tastet sie nur die höheren Zweige an, zerknickt den zarteren Sinn, löscht das Gestihl für das Ideale aus, und lähmt die freie Thätigkeit der Vernunft, denn sangt sie den Stamm aus, verstimmt das Gemüth, ranbt der Denkkraft ihre Energie und Ausdauer, indem sie zugleich den Willen entkräftet; endlich zerstört sie die Wurzel, entweder Gedächtniss- und Urtheilskraft vernichtend, Stumpfeinn und Blodeinn herbeiführend, oder die Einheit aushebend, die Seele zerrüttend, Ekel vor sich selbst and Lebensüberdruss erzeugend, und in Wahneinn attiruend." Burdach, die Physiologie als Erfsbrungswissenscheft, Bd. 3. S. 322. Denn als Leidenschaft steigert sich der Begattungstrieb in endloser Progression, und dauert selbst bei der größten Erschöplung bis zum Tode fort, zum Beweise, dass nicht sein physischer Stachel, sondern die unersättliche Begierde des Gemüths de eigentliche Motiv seiner zerstörendes Herrschaft ist.

kann. Dies Gefühl ist zu nahe mit der Verzweiflung au der göttlichen Gnade verwandt, als daß nicht die Schrekken ewiger Verdammniß den Unglücklichen foltern sollten. Kaum wüßte ich ein Seelenleiden, dessen Quaal dem ehen genannten fast nur nahe käme; die Sprache hat dafür keine Worte, man muß es selbst gesehen haben, um eine lebendige Anschauung davon zu haben.

In welchem Verhältnis die Funktionsetörungen des Gehirns und der Nerven zu den Abnormitäten ihrer Vegetation stehen, darüber herrscht, ungeachtet der mühstnsten Forschungen, noch das tiefste Dunkel, weil man sich noch nicht über die Grundsätze der pathologischen Anstomie verständigen konnte; letztere müssen erst festgestellt werde i, um in jedem Falle darüber zu entscheiden, welche Stufe in der Entwickelungsreihe der pathologischen Erscheinungen die Organisationsfehler einnehmen, wenn sie als Ursachen oder als Wirkungen der übrigen abnormen Lebensyerhältnisse betrachtet werden können. Diese Bestimmung unterliegt bekanntlich schon für alle Organe, bei denen wir den Zusammenhang zwischen ihrer Textur und ihrer Funktion deutlicher einschen können den größten Schwierigkeiten; wie müssen sich "daher letztere in Bezug auf das Gehirn vervielfältigen, dessen zusammengesetzter Bau nicht einmal im gesunden Zustande einen Schluß auf seine Verrichtungen gestattet. Fern sei es von mir, aus dynamistischer Einseitigkeit die hohe Bedeutung der Anstomie für die Biologie zu verkennen. Gleichwie das Leben der Thiere seine Entwickelungsstusen durch die zu höberer Ausbildung gelangenden Formen der organischen Systeme bezeichnet, so dass die Typen ihrer Organisation die Schriftsüge der Sprache sind, durch welche der Geist des bildenden, empfindenden und bewegenden Lebens redet; eben so müssen wir auch die Formen des menschlichen Körpers für Symbole seiner schassenden Thätigkeit halten, welche, weil sie sich unserer unmittelbaren Anschauung entzieht, aus ihrem plastischen Wirken wenigstens zam Theil gedeutet werden muß: Da unsere Zeit sogar die ägyptischen Hieroglyphen entsissert hat, warum sollte die künstlichste Hieroglyphe der Natur, das Gehirn, für immer ein Räthsel bleiben? Jeder Beitrag zur Aufleung desselben muß daher mit Anerkennung aufgenommen werden; denn welche Bedeutung auch die Bildung des Gehirns im normalen und anomalen Zustande haben mig, sie ist als wirkliche Erscheinung Ausdruck bestimmter Naturverhältnisse, deren Vernachlässigung sich früher setz später empfindlich rächen würde.

Indess liegt doch in diesem freien Zugeständniss keine Rechtfertigung für die, welche die pathologische Anatomie des Gehirns, ungeachtet dieselbe noch zu keiner einzigen allgemeinen Induktion geführt hat, zur Grundlage der psychischen Pathogenie machen wollen, und dadurch ihren Naterialismus in der gröbsten und unbeholfensten Form darlegen. Die kritische Prüfung ihrer Meinungen würde allein einen Band füllen, und kann daher nicht meine Aufgabe sein. Auch haben sich gegen ihre Uebertreibungen die ersahrensten Irrenärzte, Pinel, Esquirol, Georget, Jacobi, Neumann \*), Cox and andere, mit so triftigen Gründen erklärt, dass ich mich füglich auf sie berusen kann. Ucberhaupt kann von jenen Anomalicen, in sofern sie als Ursache der Geistesstörungen gelten sollen, pur beim sympathischen Wahnsinn die Rede sein, da es eine offenbare Ungereimtheit: sein würde, den idiopathischen von ihnen abzuleiten. 'Aber selbst in Besiehung auf

<sup>\*),</sup> Da die Untersuchung der Hirnformen bei Menschen mit tranker Sensibilität se verwarrene Resultate giebt, ist man darsaf gefallen, zu hekanpten, dass nicht veränderte Plastik des Gehirns, sondern anderer Organe die Krankheiten der Sensibilität erzengen mässe, weil man wie sestgebannt war in dem Wahn, das sich ellemal die Plastik eher oder doch gleichzeitig krankhaft verändem mässe, wenn die Sensibilität krankhaft erscheine." Neumann, von den Krankheiten des Gehirns des Menschen, S. 84.

ersteren ist die Entscheidung, ob jene Desorganisationen als Ursache oder Wirkung derselben auftreten, in den meisten Fällen mit großen Schwierigkeiten verknüpft. Denn es fehlt uns zuvörderst gänzlich an einer Diagnose derselben im Leben der Kranken "); wir können sie folglich mit keinem pathologischen Prozeß in Zusammenhang bringen, und es war ein unerweisbares Postulat der antiphiogistischen Schule, sie für eine stete Wirkung von Entzündungen auszugeben "). Noch unstatthafter ist die Vor-

man.) Insbesondere effert Dubois gegen die Einseltigkeit, organische Entartungen jedesmal aus vorangegangenen Entaindergen abzuleiten, und er beruft sich auf die von Bichat aufgestellte allgemeine Erklärung des Vegetationsprozesses: La nurition depend uniquement de la somme de sensibilité organique

<sup>. ... \*) &</sup>quot;Wären die Funktionsstörungen der Organe immer durch eine wahrnehmbare Veränderung in ihrem Bau bedingt, so müßten wir in keinem Theile häufiger Abweichungen vorfinden, als im Nervensystem. Dem ist aber nicht so; solche Abweichungen sind im Nervensystem nichts weniger, als gewöhnlich, und de, wo sie vorkommen; stehen sie oft in gar; keinem Verhältnis se der Art und zu der Intensität der Symptome. Zuweilen liefert die pathologische Anatomie gar kein Ergebniss in Fällen, wo sehr beträchtliche Störungen in den Funktionen des Nervensystems statt gesunden haben; oder es zeigt sich nur eine und dieselbe Abweichung, wo während des Lebens die versehiedenartigsten Symptome beobachtet wurden; oder endlich trifft man gans verschiedene Abweichungen, wo doch dieselben Symptome vorhanden gewesen waren. Es folgt hieraus, dass man pur mit der größten Vorsicht auf die bei den Leichenöffnungen sich darbietenden organischen Fehler sich beziehen darf, und dass diese Fehder häusig konsekutiv und zufällig sind. Wir sind noch nicht einmal so weit, dass wir aus den Symptomen auf den Sitz einer organischen Krankheit schließen können; die pathologische Antomie hat erst selten die Ergehnisse bestätigt, welche die Erperimental-Physiologie und die vergleichende Anatomic über die den einzelnen Partien des Nervensystems aukommenden Funktionen geliefert hat; oft hat sie sogar Zweisel gegen dieselben eingeflöfst." Andral, Grundrifs der pathologischen Anatomie. Aus dem : Französischen von Becker. Leipzig 1830. Th. 2. S. 429.

aussetzung, dass das Gehirn jedes Geisteskranken mit Organisationsschlern behaltet sein müsse, da dergleichen in der Mehrzahl der Fälle von Wahnsinn sehlten ), und umgekehrt häusig bei Kranken vorhanden waren, welche bis

propre à chacun de nos organes, laquelle le mettant en rapport au tille ou telle substance, et non avec telle autre, fait qu'il suproprie cette substance, s'en penêtre et la laisse de toutes put aborder dans ses vaissenux. Die chronischen Neuronen missen daher endlich die organische Sensibilität verstimmen, und darch zu einer Entartung der Fortbildung Veranlassung geben. Dahois bedient sich dieser Sätze auf eine höchst ocharsinnige Weise, um aus ihnen die in den Leichen von Hypochondristen vergefundenen Denorganisationen als Wirkungen der pathologischen Netvenerregung in Folge der leidenschaftlichen Gemüthsstimmung merklären. Es ist leicht einzusehen, dass die Organisationsseher bei Wahnsinnigen in demselben pathologischen Verhältnis zu ihren Leidenschaften stehen können.

- \*) Burdach hat in seinem unvergleichlichen Werke vom Base und Leben des Gehirns die umfassendsten Untersuchungen hierüber angestellt, aus denen sich nachstehende Resultate ergeben haben:
- §. 378. "Die Zahl der Fälle von Hirnabnormitäten mit Debrium verhält sich auf Gesammtzahl wie 1:6,05. Am häufigsten kommt es vor bei den entzändlichen Zuständen, bei Eiterung (=1:3,87), Suggillstionen (=1:4), seröser Ergiesung (=1:5,91), Erweichung (=1:5,94) und fremden Körpern (=1:6,08); seltener bei Aftergebilden (=1:7,11), Hydatiden (=1:10,20), Blut; ergiesung (=1:10,50), Erschütterung (=1:11), Verbärtung (=1:11,12), Konkrementen (=1:11,75), Depressionen (=1:12,33) und einsachen Wunden (=1:13,25); am seltensten (=1:26) bei Atrophieen und Höhlungen." —
- 6. 379. "Die Frequens der Verrücktheit und Manie verhielt sich bei Hirnabnormitäten wie 1:20,12. Am stärksten war sie bei Verhärtung (=1:5,56), Höhlungen (=1:6,50), Hypertrophie (=1:7,50), Konkrementen (=1:7,66), Hydatiden (=1:8,50), Verwachsung (=1:10,50), Erweichung (=1:13,17); geringer war sie bei den stärker hervertretenden und in die Augen fallenden Abnormitäten, bei den sendsen Ergiessungen (=1:17,37), bei Altergebilden (=1:24), Atrophie (=1:39) und bei Blutargiesung (=1:34), Bei Eitgrung und bei den darch machanie

sum Tode an keiner Geistesstörung litten. Da der in Rede stehende Gegenstand bis jetzt noch jede folgerechte Betrachtung unmöglich macht; so kann es mir nicht sam Vorwurf gereichen, wenn ich bei ihm nicht länger verweile, und zum Schluss nur noch einige Bemerkungen von Guislain entlehne, welche mir die Bedeutung der Gehirnsehler am trestendsten zu bezeichnen scheinen \*).

sche Gewalt verursachten Abnormitäten wurden sie nicht besbachtet."

§. 644. "Die Ersahrung hat gelehrt, dass es keinen Thei im Gehirn giebt, dessen Abnormität nicht zuweilen eine Störeng der Seelenthätigkeit zur Folge gehabt hätte, und eben so keinen bei dessen Abnormität die Seelenthätigkeit nicht ungestört geblieben wäre."

\*), il est plus que probable que, dans le plus grand nombre des cas, les changemens rencontrés dans le tissu cérébral sont, chez l'aliéné, plutôt l'effet, que la cause de son détire; je dis dans le plus grand nombre de cas, parcequ'il y a des aberrations intellèctuelles qui tiennent réellement à une altération organique du cerveau; altération qui peut être considerés comme primitive, lorsqu'elle constitue la véritable cause du mal. Les chutes, ou les coups sur la tête, l'insoldition et d'autret, peuvent donner lieu à la folie; la cessation d'un exanthême, sa suppression, une abondance de sang, l'apoplexie, une métastèse quelemque peuvent; également, lu produire; dans ces cas, le vice organique est évidemment primitiv. Mais, si on le rencontre dens une alléhation mentale survenue à la suite des chagrins dementi-

<sup>§. 380. &</sup>quot;Größer war die Frequenz der Geistesschwiche und des Blödsinns, nämlich wie I:9,56. Am allerhäufigsten war der Blödsinn bei Verhärtung (=1:2,47), häufig bei Hypertrophie (=1:4,09), Atrophie (=1:4,88), Konkrementen (=1:5,11), Erschütterung (=1:5,50), also bei vorzüglicht passiven Zuständen des Gehirns. Die Frequenz nahm ab bei Höhlungen (=1:6,50), Suggillationen (=1:8), Aftergebilden (=1:9,81), seröser Ergiefsung (=1:9,92). Noch seltener wurde der Blödsinn bei einem mehr mit Erethismus verbundenen Zustande, bei Erweichung (=1:10,10), Verwachsung und Beinfraß (=1:14), Hydstiden (=1:17), Wunden (=1:17,66), Depressionen (=1:18,50), Eiterung (=1:25), Blutergießungen (=1:25,20) und fremden Körpern (=1:36,50)."

## §. 131.

## Krankheiten des Vegetationsprozesses als entfernte Ursachen des Wahnsinns

Indem ich der Kürze wegen die Krankheiten des durch den Kreislauf repräsentirten irritablen Lebens mit dem des bildenden im strengeren Sinne zusammenfasse, sehe ich mich zu der wiederholten Erklärung genöthigt. dis jede Krankheitsform von irgend einiger Bedeutung mter den in §. 115. angegebenen Bedingungen den Ausbruch eines sympathischen Wahnsinns zur Folge haben kann. Mit diesem freiwilligen Zugeständniss protestire ich daher im Voraus gegen den Vorwurf, welchen man mir wahrscheinlich zu machen nicht unterlassen wird, daß ich sa der Schaar der Fieber, Entzündungen, Exantheme, Prostreien, Retentionen, Dyskrasieen, der topischen Krankheiten aller Organe gleichsam im Fluge vorbeieile, als wollte ich die sie darstellenden Lehren gar nicht zu Worte kommen lassen. Ich habe mich nicht anheischig gemacht, eine Nosologie im gewöhnlichen Sinne mit einer Nutzanwendung auf die Seelenheilkunde zu schreiben, sondern ich stellte mir die Aufgabe, die psychologischen Elemente der letzteren in der mir nothwendig scheinenden Ausführlichkeit zu entwickeln, und habe bei dem großen Mangel an nothwendigen Vorarbeiten viele Begriffe in den Kreis

ques, d'un amour contrarié, ou d'événements politiques; si le fanatieme, la frayeur, la jalousie, la colère, l'ambition trompée, la misère, et les revers de fortune ont précédé le mal; nous avons tout lieu à croire, que l'alteration organique est, ici, plutêt la suite; que la cause de l'aberration intellectuelle. Les caum du mat doivent donc être voigneusement prises en consideration; elles seules peuvent corroborer ce que nous venons de dire, L'alteration physique survenue après l'action d'une cause morale; ut une preuve manifeste de l'influence du moral sur le physique, où de l'étroite connexion de l'ame avec le corps. Guislain, traité sur l'aliénation mentale, Tom. 1, pag. 48.

meiner Betrachtungen ziehen müssen, welche gleich einem Baugerüst beseitigt werden können, sobald das Gebäude erst fertig dasteht. Ist es mir nicht ganz misslungen, das wahre Verhältnis der Seelenstörungen zu den körperlichen Krankheitserscheinungen darzustellen; so werden sich daraus Sätze entwickeln lassen, mit deren Hülfe das nosologische Material erst noch gesichtet werden muß. Denn die meisten Erfahrungen über den Einflus der Körperkrankheiten auf die Seele sind durch materialistische Uebertreibungen so entstellt, und bei Vernachlässigung aller psychologischen Momente so einseitig dargestellt worden, daß ihre kritische Revision im höchsten Grade nothwendig wird, dass ein blosses Zusammenhäusen von Beispielen, wo im Verlaufe der mannigfachsten Körperkrankheiten auch Seelenstörungen auftraten, zu einer endlosen Verwirrung der Begriffe Veranlassung geben muss, wie dies bisher nur allzusehr der Fall gewesen ist. Eine solche Revision muß nothwendig alle Blößen der herrschenden pathologischen Begriffe aufdecken, und ist daher ohne eine fortlaufende Polemik nicht möglich, von welcher man sich erst alsdann einen Nutzen versprechen kann, wenn es vorher gelungen ist, einer freieren Lebensansicht Anerkennung m verschaffen. Vorläufig mag es genügen, an einem Paar pathologischer Begriffe es beispielsweise anzudeuten, in welche Beziehung sie zur Genesis des sympathischen Wahnsinns zu bringen sein dürften.

Es ist ein Grundgesetz der Physiologie, das jedes in angestrengter Thätigkeit begriffene Organ das Blut stärker an sich zieht, und dass umgekehrt das reichlichere Zuströmen des letzteren jenes zu einem lebhasteren Wirken anregt. Wie in allen organischen Verhältnissen tauschen also euch hier die Erscheinungen ihre Rollen, so das in dem einen Falle Ursache, was in dem anderen Folge ist; jà sie stehen stets in Wechselwirkung, in sosern das thätige Organ in dem reichlicher zuströmenden Blute einen neuen Äntrieb findet, welcher wiederum mehr Blut her-

anzieht u. s. w. Oft ist es leicht, in dieser fortlaufenden Kette von Ursache und Wirkung das erste Glied aufzufinden; s. B. wenn bei angestrengtem Denken das Blut reichlicher nach dem Kopfe dringt, so giebt der geistige Impuls die erste Veranlassung; bringt aber ein Fieber Konsetionen nach dem Gehirn, und dadurch Delirien hervor, welche einen stärkeren Blutandrang nach dem Kopfe unterhalten, so geht die Erscheinungsreihe vom Gefäßsystem 108. Es ist leicht einzusehen, dass in praktischer Hinsicht ales daran gelegen sein muß, den Ausgangspunkt oder die Quelle der sich gegenseitig hervorrufenden Erscheinungen aufzufinden, weil sie nur durch Verstopfung derselben beeitigt werden können. Das gemeinsame Vorhandensein der Erscheinungen kann eben wegen ihrer Wechselwirkung drüber keinen Aufschlus geben; es mus daher zu der willkährlichsten Einseitigkeit führen, wenn man der einen Escheinungsreihe allemal den Vorrang einräumt. Letztere ist im Gebiete der Seclenkrankheiten nur allzuest der fall gewesen, welche viele Aerzte jedesmal von einer Hyperamie des Gehirns ableiteten. Abgesehen davon, daß eine solche Hyperamie meistentheils im Widerspruch mit der Erfahrung vorausgesetzt wurde (S. 82.); so kann auch ihr wirkliches Vorhandensein nicht schon beweisen, dass sie die Ursache der Seelenstörung abgiebt. Denn jede afsektvolle Steigerung der Leidenschaften, wie sie beim Ausbrach der meisten Seelenkrankheiten statt findet, und dadurch das Stadium irritationis bedingt, kann nicht ohne eine extensive und intensive Erhöhung der gesammten Nertenthätigkeit vom Gehirn aus gedacht werden, und hat daher meistentheils einen vermehrten Blutandrang nach dem Kopfe zur Folge. Nur dann dürsen wir letzteren für das wesentliche pathogenetische Moment halten, wenn er nicht die Wirkung von Leidenschaften sondern von erweislich Physischen Ursachen, aus Insolation, Unterdrückung von Blutslüssen durch Erkältung, aus Kopfverletzungen, primiren Fiebern und dergl. entstanden ist. Neumann sagt Seclenbeilk II 27

hierüber: "die dunkle Lehre von den Kopfkongestiom ist unendlich schwieriger dadurch geworden, daß Obe flächlichkeit der Beobachter und selbst offenbare Unwissenheit sich nicht selten hinter ihrer Dunkelheit verbe gen, und das Wort Kongestion wie ein mystisches Zalberwort gebraucht haben, das weiter keiner Erklärung bedürfe oder fähig sei \*).

Der Herzkrankheiten, welche in einem analogen Ve hältnis zum Wahnsinn stehen, weil sie eben so wohl Ur sache als Wirkung desselben sein können, will ich nur in Vorbeigehen gedenken, weil Guislain so ganz meine Ansicht gemäß sich über sie ausgesprochen hat, daß ich mich auf ihn berusen darf. Er schließt seine gründlicht Untersachung mit den Worten: Si les considérations dam lesquelles je viens d'entrer sur les maladies du coeur, som plutôt négatives que positives; elles démontrent l'état de le science relativement à cet objet. En marchant dans le lobyristhe d'un mystérieux enthousiasme, la vérité est éclipsée ou obscurcie, et cette maxime de jurisprudence, que la vérité du témoignage doit être plus évidente que le soleil qui nous éclaire, devrait être constante en médecine plus-que dans aucune science (a. a. O. S. 87.).

Von besonderer Wichtigkeit für unsern Zweck sind die Entwickelungskrankheiten, in welchen die Lebensthitigkeit bei der nothwendigen Umgestaltung ihres organischen Typus aus ihrem natürlichen Geleise weicht, wo sie zur Bekämpfung irgend eines Hindernisses zu einem oft den höchsten Grad erreichenden Ungestüm sich steigert. Da jede Entwickelungsepoche zugleich eine wesenbliche Veränderung in den Gemüthsinteressen herbeiführts. B. bei dem Uebergange der Kindheit in die Pubertitbei den Vorgängen des Sexuallebens u. s. w., so ist die Seele bei den Entwickelungskrankheiten oft so sehr betheiligt, dass sie durch dieselben leicht der Besinnung be-

<sup>\*)</sup> Von den Krankheiten des Menschen, Bd. 4. S. 367.

nubt werden kann. Erinnern wir uns nur des mächtigen Aufschwunges aller Gemüthskräfte zur Zeit der Pubertät, der gewaltigen Affekte, welche der ungewisse Ausgang der Schwangerschaft, Geburt und des Wochenbettes und die daran geknüpften mannigfachen Interessen hervorbringen müssen; gedenken wir der gänzlichen Umgestaltung aller Lebensverhältnisse, welche das Weib beim Ausbiren der Sexualfunktionen erfährt: so überzeugen wir uns leicht, dass mit den physischen Erscheinungen eine Geauthsaufregung einhergehe, welche, wenn auch mit jenen is der ionigsten Verbindung stehend, doch keinesweges as ihnen erklärt werden kann. Ist nun das Gemüth an und für sich zum Ausbruch von Leidenschaften vorbereitet; so können letztere unter dem Hinzutritt von physischen Störungen um so leichter in völligen Wahnsinn umchlagen, der alsdann seine Wurzel eben so wohl im Körper, wie in der Seele findet. Es kommt hierhei, wie man leicht einsieht, alles auf eine sorgfältige Erforsehung der isdividuellen Eigenthümlichkeit an, welche eine zahllese Verschiedenheit in der Beziehung der Seele zum Körper bedingt.

Von der großen Familie der Krankheiten, welche wir unter dem Begriff der Stockungen im Pfortadersystem wammenzusassen pflegen, wird noch besonders bei Gelegenheit der Melancholie die Rede sein.

Endlich will ich noch der metastatischen Erscheinungen gedenken, auf welche viele Aerzte ein so großes Gewicht in der Aetiologie des Wahnsinns legen. Neumann spricht ihnen, gestützt auf seine bedeutende Erfahrung, jeden Einfluß auf die Seele ab, und spottet an vielen Orten sehr sarkastisch über diejenigen, welche ihnen einem solchen zugestehen. So sagt er unter anderem: "Ich bin Zenge von so gelehrten Diagnosen gewesen, wo eine vierzigjährige Person, die in Manie verfallen war, als durch materdrückte Krätze erkrankt angesehen und behandelt worden war, weil sie in ihrem zwölften Jahre in der

Digitized by Google

Schule einmal die Krätze gehabt hatte" (a. a. O. S. 436.) Auch Bräunlich erklärt sich in seiner an vortrefflicher Bemerkungen reichen Schrift \*) durchaus gegen den Ur sprung des Wahnsinns aus Metastasen, indem er sich dar auf beruft, dass Hautausschläge, Geschwüre u. dergl. be Personen niederer Stände sehr häufig vorkommen, und durch Gemüthsaffekte und andere Ursachen oft vertriebe werden, ohne Gemüthsstörung zur Folge zu haben. Prichard drückt sich unbestimmt darüber aus, indem er sagt: Cases of madness, coming on with some degree of rapidity, are often preceded and sometimes accompanied a followed by suppressions of natural or custumary dischar ges, by the disappearance of external diseases, or the curi or suspension of internal complaints. The relation which those changes bear to madness as causes or results may be different in different cases; the are connected circumstances of that disease. The catamenia, if not suppressed previously to the manifestation of maniacal symptoms, 800% become scanty, or cease entirely after its actual appearance Lochia and other analogous effluxes are suppressed; ulcert which had become habitual and had long discharged, are dried up; chronic cruptions generally disappear, or are materially lessened; symptoms of pulmonary phthisis in various stages cease or become mitigated in a remarkable degree. On the decline of mental disorders, it is often found, that the return of such discharges, or the revival of suspended trains of morbid phenomena, is the harbinger of resteration to a sound state of mind, though not to complete bodily health \*\*). So könnte ich noch mehr Ansichten susammenstellen, welche der, vornehmlich aus der Humoralpathologie herstammenden Lehre von den Metastasen eine

<sup>\*)</sup> Ueber die Irren und deren psychische Behandlung. Meifsen 1837.

<sup>\*\*)</sup> A treatise of insunity and other disorders affecting the mind. Pag. 125.

tiesere Bedeutung für die Aetiologie des Wahnsinns absprechen, oder sie wenigstens sehr einschränken. haupt bedarf gedachte Lehre noch einer kritischen Revision, mit welcher Jahn in seinem Werke über Naturbeilkraft einen guten Aufang gemacht hat, damit nicht immerfort auch in diesem Falle Ursache und Wirkung mit einander verwechselt werden. Wir können uns hier nicht darauf einlassen, und es mag daher die Bemerkung genügen, dass zwar zuweilen die Verpflanzung irgend eines pihologischen Prozesses von anderen Organen auf das Geim und seine Häute die Entstehung eines symptomatischen Wahnsinns zur Folge hat, dass aber meistentheils die mächtige Umstimmung der gesammten Lebensthätigkeit durch Leidenschaften die Ursache des Verschwindens von Krankheiten in anderen Organen abgiebt, welche erst den wieder hervortreten, wenn der Sturm der Leidenschaften sieh gelegt hat, und die Lebensthätigkeit in ihr gwohntes Geleise zurückgekehrt ist.

#### Zwölfter Abschnitt.

## Formen der Seelenkrankheiten.

### §. 132.

Nothwendigkeit präciser Formenbestimmungen.

Alles Naturwirken, selbst in unsrer Seele, entzieht sich unserm unmittelbaren Bewußtsein, und gelangt nur als Erscheinung durch das Medium des Anschauungsvermögens zu unsrer Vorstellung. Nicht nur verleiht ihnen dasselbe ein ganz fremdartiges Ansehen, sondern vornämlich wird seine objektive Erkenntnis dadurch erschwert, dass jede Erscheinung stets das gemeinsame Produkt verschiedenartiger Naturwirkungen ist, von denen nie eine einzelne isolirt zu unsrer Anschauung kommt. Indem nun der Verstand jede Erscheinung in ihre ursachlichen Elemente aufzulösen strebt, läuft er stets Gefahr, das unzertrennlich Einfache zu zersplittern, und dagegen zusammengesetzte Wirkungen als Einheiten aufzufassen, weil er sich niemals hinter die Erscheinungen versetzen, und das Getriebe der in ihnen wirksamen Kräfte erfassen, sondern nur mit höchst unsicheren Schlüssen sie zu errathen den Versuch machen kann. Indes treibt ihn die Nöthigung des Denkgesetzes der Kausalität immer von neuen dass an, daher er, um sich das Geschäft zu erleichtern, zuvörderst den Unterschied zwischen wesentlichen und zufälligen Erscheinungen aufsucht, weil nur jene den unmittelbaren Ausdruck ihrer Ursachen und ihres Gesetzes geben Ich habe mich schon vielfältig darüber erklärt, dass diese Untersuchung nie den leitenden Faden der Erscheinungen verlassen darf, wenn sie nicht statt wirklicher Erkenntnisse, welche jedesmal ihren objektiven Charakter durch Auschaulichkeit beweisen müssen, in abstrakten Worter

klärungen eder metaphysischen Postulaten sich abschließen soll, mit welchen beiden Gebrechen die Erfahrungswissenschaften in einem hohen Grade behaftet sind. Indes setzt die Naturkunde das werthlose Papiergeld leerer Hypothesen, welche gleichsam nur die Anweisung auf künstige Zahlungen enthalten, immer mehr in gediegenes Metall um, und bekrästigt somit den Ausspruch Göthe's, das die Natur kein Geheimnis habe, welches sie nicht suletzt in Erscheinungen dem ausmerksamen Beobachter effen vor Augen lege.

Der Raum gestattet es mir nicht, mich auf eine Darstellung der Regeln der Erfahrungskritik einzulassen, da. ber ich mich mit der Bemerkung begnüge, daß wir unter den Erscheinungen der Seelenkrankheiten diejenigen afsuchen müssen, in welchen sich ihr pathogenetisches Verhältnis am unmittelbarsten ausspricht. Wir dürsen gauben, diese wesentlichen Zeichen gefunden zu haben, wenn sie uns den Schlüssel zur Erklärung der übrigen Erscheinungen in auf- und abwärts steigender Reihe und in ihren mannigfaltigen Verhältnissen zu einander darbieten, und wenn sie sich unter einer praktischen Bedeutung auffessen lassen, so dass wir aus ihnen den Heilplan entwikkeln, und einen Maasstab zur Beurtheilung der bisherigen Leistungen, so wie zur Bestimmung dessen, was für immer über menschliche Einsicht und Hälfe hinmusliegen wird, entnehmen können. Endlich müssen die pathognomonischen Zeiehen uns in den Stand setzen, eine vollständige Tafel aller ihrer wesentlichen Verschiedenheiten aufzustellen, und somit unsre Theorie architektonisch aufzuführen. Le gilt, nach den bisherigen Vorbereitungen einen Verseh zur Lösung dieser Aufgabe zu wagen.

Der oberste Begriff des bisher Vorgetragenen lässt sich in dem Satz ausdrücken, daß das Gemüth ursprünglich ein Uebergewicht über den Verstand behauptet, der nur durch sittliche Kultur dasselbe seiner Leitung untermordnen vermag; daß jenes Uebergewicht in den Leidenschaften voll

ständig und andauernd hervortritt, und sich im Wahnsinn bis zur völligen Unterjochung des Verstandes steigert. Ist es mir gelungen, diesen Satz aus allen Thatsachen der Geschichte und der alltäglichen Lebenserfahrung folgerecht zu entwickeln; so kann die Aufstellung der wesentlichen Formen der idiopathischen Seelenkrankheiten keinen Schwierigkeiten mehr unterliegen, dagegen die sympathischen, wenn in ihnen der Seelenzustand als ein durchaus abhängiger sich nicht nach einem psychologischen Typus gestalten kann, auch keine systematische Eintheilung zulassen, sondern nach Maassgabe der verschiedenen ihnen zum Grunde liegenden körperlichen Leiden beurtheilt werden müssen. Da nach §. 114. die Leidenschaften in ihrer Steigerung bis zum Wahnsinn den eigentlichen Kern unsrer Betrachtung ausmachen; so haben wir nur noch zu untersuchen, unter wie vielen wesentlich verschiedenen Zuständen sie die treibende Feder der Störungen des Bewußtseins abgeben können. Jeder dieser Zustände bietet uns folglich eine Gruppe von wesentlichen und eigenthämlichen Erscheinungen dar, durch welche sie sich von den anderen unterscheidet. Brauche ich vorher noch die Eklärung zu wiederholen, dass die Natur in den stetigen Uebergängen ihrer Wirkungen in einander sich nicht an die Eintheilungen unsres diskursiven Verstandes bindet, und dass dieser in dem Flusse der Erscheinungen nur gewisse weit aus einander stehende Ruhepunkte für seine Betrachtung da bestimmen kann, wo die charakteristischen Verschiedenheiten der Erscheinungen am deutlichsten hervortreten?

Jede konkrete Leidenschaft (oder mehrere gemeinschaftlich), welche sich in einer Störung des Bewußsteins zu erkennen giebt, kann unter dreifachem Verhältniß dieselbe bedingen. Entweder sie wirkt im affektlosen Zestande, und gestattet dadurch dem Verstande ein freieres Wirken, vermöge dessen er das Motiv des Wahns folgerecht gestalten, ja zu einem System ausbilden, mit dem

Bewußtsein der Außenwelt in eine möglichst große Uebereinstimmung bringen kann, und stellt dann den fixen Wahn, die Monomanie dar; oder sie wirkt als Tobsucht, Manie, in dem Zustande excitirender Affekte; oder sie giebt als Melancholie das Bild der deprimirenden Gemüthsaffekte im vergrößerten Maaßstabe \*).

Zu diesen ächten Seelenkrankheiten, welche sich durch ihren aktiven Charakter auszeichnen, müssen wir im Anhange noch die eigentlichen Gemüthsschwächen hinzufügen, bei denen auch das Vorstellungsvermögen in allen Beziehungen zu erlahmen pflegt, und dadurch in den Ruin aller Seelenkräfte hinabgezogen wird. Diese Gemüthsschwächen stellen sich im niederen Grade als Verwirrtheit (Dementia) dar, bei welcher der Verstand in Ermanglung iedes nachhaltigen Gemüthsinteresses ein faselndes Spiel mit den aus früherer Erinnerung zurückgebliebenen Vorstellungen ohne allen eigentlichen Sinn und Zusammenhang treibt, und dadurch wohl selbst flüchtige Affekte hervorruft, welche aber schon im ersten Entstehen wieder erlöschen, und in steten Widersprüchen auf einander folgen. Der höhere Grad dieses Leidens stellt den Blödsinn (Amentia, Fatuitas) dar, bei welchem die Vernichtung aller Seelensunktionen stusenweise bis zum Kretinismus geht, dessen geistige Nullität keiner weiteren Erklärung bedarf.

<sup>\*)</sup> Aus entschiedener Abneigung gegen unnöthige Neuerungen in der Terminologie, welche die medizinischen Wissenschaften in die grenzenlosen Missverständnisse der babylonischen Sprachverwirrung gebracht haben, und oft die Armuth an gründlichen Begriffen verdecken sollen, bediene ich mich der üblichen Besenungen, ohne mich über ihre etymologische Bedeutung in einen Wortstreit einzulassen. Gesteht doch selbst Cicero, den Ursprung des Wortes Mania nicht zu kennen. Haben wir erat richtige Begriffe, so werden uns auch die Namen nicht sehlen.

#### §. 133.

Ueber die Monomanie im Allgemeinen.

In der Monomanie stellen sich die charakteristischen Erscheinungen der Seelenkrankheiten, wodurch sich ihr unmittelbarer Ursprung aus den Leidenschaften vollständig beweisen lässt, am deutlichsten dar, weshalb wir mit ihrer Betrachtung den Anfang machen. Wir müssen uns zunächst über die Bedeutung des Wortes Wahn verständigen, mit welchem man einen Spott- oder Zerrbegriff zu verbinden pflegt, und dadurch eine deutliche Erkenntniß desselben unmöglich macht. Denn Wahn ist im gewöhnlichen Sprachgebrauch die Bezeichnung jeder Verstandesschwäche, Sinnenbethörung und Gemüthszerrüttung, wodurch der Mensch als Vernunstwesen seiner heiligsten Rechte verlustig geht, und in eine Unmundigkeit zurücksinkt, in welche ihn die Folgereihe der Jahre immer fester einbannt, austatt ihn wie das Kind aus derselben stufenweise zu befreien. Dieser Sprachgebrauch ruft sodann nothwendig ein Gefühl hervor, welches aus Mitleiden, Geringschätzung, heimlichem Grauen, ja Abscheu zusammengesetzt ist, und die Ueberzeugung begründet, dass der Unglückliche, aus den Reihen seiner Mitmenschen verstosen, unter seinen Leidensgenossen in einer Traumwelt voll gespenstiger Schrecken und trostloser Täuschungen leben müsse.

Ohne uns bei den hieraus entspringenden verderblichen Vorurtheilen aufzuhalten, müssen wir nach den früher entwickelten Begriffen den Wahn als das letzte Ergebniß einer Reihe von Gemüthszuständen betrachten, welche, wie verschiedengeartet sie auch sein mögen, jederzeit mit dem vollständigen Siege über den Verstand enden. Daraus folgt aber keinesweges, daß der Verstand an sich schwach und hülflos gewesen sein müsse, da der allzuheftige Drang mächtiger Gemüthsinteressen auch eine starke Intelligent überwältigen kann. Wir überzeugen uns hiervon leicht,

wenn wir die wesentliche Bedeutung des Wortes Wahn außuchen, welches am sichersten geschieht, wenn wir ihn mit der deutlichen objektiven Anschauung vergleichen, von welcher er den direkten Gegensatz bildet. Nennen wir also Anschauung jede sinnliche Verstellung, welche im Bewastsein das treue und helle Bild eines wirklich vorhandenen Gegenstandes abspiegelt, folglich den Zugang in die wirkliche Welt eröffnet; so ist dagegen Wahn jede Vorstellung von entgegengesetztem Charakter, welche also entweder ihre Objekte falsch vorstellt, oder ein Bild liefert, dem überhaupt kein Naturding entspricht, und welche deshalb aus der wirklichen Welt entfernt. Auf den Unterschied zwischen Sinnestäuschung, die der Mensch als solche erkennt, und wirklichem Wahn, den er für objektiv richtig hält, kommt es hierbei nicht weiter an; genug, daß in beiden Fällen dem Bewusstsein eine Vorstellung aufgedrungen ist, welche, weil sie nicht einem bestimmten Objekte entspricht, aus subjektiven Ursachen erzengt sein muse.

In dieser allgemeinsten und allein sprachrichtigen Bedeutung ist aber der Wahn keinesweges Symptom geistiger Krankheit, sondern oft ein nothwendiges Erzeugniß völlig gesunder Seelenzustände. Denn welcher Künstler vermöchte wohl die Gebilde seiner Phantasie plastisch darzustellen, wenn er sie nicht deutlich im Spiegel seines Bewußtseins erblickte? Auch haben Raphael und andere es bekannt, das ihnen ein Urbild vorschwebte, von welchem sie nur Nachzeichnungen zu geben vermochten. Wieland hat sich daher keiner symbolischen, sondern einer ganz eigentlichen Bezeichnung bedient, als er im Oberon sagte:

Wie lieblich um meinen entsesselten Busen der holde Wahnsinn spielt.

Diese Andeutungen, welche sich leicht bis zu einer grosen Ansdehnung verfolgen ließen, mögen hier genügen, um daran zu erinnern, dass der Mensch das Vermögen besitzt, alle seine Vorstellungen, gleichviel ob sie Begriffe oder Gefühle in sich schließen, dergestalt zu versinnlichen, zu verkörpern, und sie in dieser Gestalt so konkret und anschaulich in das Bewußtsein aufzunehmen, daß sie ganz die Deutlichkeit, Helle und scharfe Umgrenzung wie die Anschauungen erlangen; ja daß sie diese sogar verdringen, und ihm das Bild einer Welt vorspiegeln können, welche sich aus seinem Innern in die Wirklichkeit reflektirt. Erwägen wir nun, daß dies Vermögen, die Phantasie, ganz im Dienste der vornehmsten Gemüthsinteressen steht, deren Bedürfnisse und Forderungen dem Bewußtsein mit der ganzen Fülle ihrer dichterischen Kraft bildlich vorzaubert; so ist damit die Erklärung des Wahns gegeben, dessen Gestalten jedesmal die Symbole unserr Hoffnungen, Furcht, Trauer, also unser Gefühle sind.

Nun ist nur noch eine Grenzlinie zu ziehen, welche die freiwillige Täuschung von der unfreiwilligen abscheidet, um dadurch, wie die praktische Anwendung des Begriss es fordert, den natürlichen Wahn des Dichters und Künstlers von dem krankhaften der Irren zu trennen. Dieser Unterschied läßt sich leicht bestimmen; der natürliche Wahn paart sich mit dem Bewusstsein seines subjektiven Ursprungs, und deshalb wird der Verstand durch ihn nicht getäuscht, da er nicht gefesselt durch ihn die Aufmerksamkeit nach Belieben von ihm auf die objektive Weltanschauung zurückführen, und sich deshalb vor unbesonnenen Handlungen hüten kann. Der krankhafte Wahn hat sich dagegen des Bewußtseins dergestalt bemächtigt, sich so sehr in der Axe des geistigen Auges festgestellt, daß er den Sehkreis desselben beherrscht, dem Verstande der Mittelpunkt alles Denkens, der Maasstab aller Urtheile wird, und dadurch den Bethörten zu unbesonnenen Handlungen fortreisst \*). Die leidenschaftliche Steigerung des

<sup>\*)</sup> Es giebt noch einen wesentlicheren Unterschied, den wir wohl festhalten müssen, um nicht des poetische Ideal mit den

Gemüthsinteresses, welches den Wahn hervorruft, ist jedesmal das eigentliche Motiv seiner Fixirung im Bewußtsein: daher die Künstler, welche sich zu sehr in das Interesse ihrer Darstellung vertieften, nicht mit freiem Geiste über derselben schwebten, zuletzt dem wirklichen Wahn zum Raube wurden. So hatte der Maler Spinelli den Teufel mit so abschreckenden Zügen gemalt, daß dieser ihm stets leibhaftig vor Augen stand, und ihm über sein Zerrbild Vorwürse machte. Müller, welcher den berühmten Kupferstich von der Sixtinischen Madonna versertigte, sah in der letzten Zeit seines Lebens die heilige Jungfrau, welche ihm für seine Liebe dankte, und ihn einlud, ihr in den Himmel zu folgen, weshalb er den Entschluß faßte, zu verhungern, von dessen Ausführung er nicht zurückgehalten werden konnte. Der bekannte Humorist Hoffmann. welcher die diabolische Poesie so ansehnlich bereicherte,

Aberwitz wirklicher Geistesverwirrung zu verwechseln. ist der Ausdruck eines Vernunsbegriffs, den die Phantasie nur in das Geward einer sinnlichen Vorstellung symbolisch einkleidet, und behält deshalb seine innere Nothwendigkeit oder Wahrbeit, ungeachtet es überall mit den Erfahrungsbegriffen im Widerspruch steht. Nur die Erzeugnisse der Afterpoesie erinnern beständig an die Welt des Irrenhauses, obgleich sie in ihrem Ungeschick nicht einmal die Verhältnisse desselben treu darstellen Der wirkliche Wahn steht daher als Erzeugnis der Leidenschaft durch seine absolute Vernunstwidrigkeit mit dem vernunstgemäßen poetischen Ideal in einem so direkten Gegensatz, dass ich durch die Bezeichnung desselben dem Vorwurse entgehe, als wollte ich den Genius der Kunst einer träumerischen Verirrung zeihen. Es kam mir nur darauf an, den subjektiven Ursprung aller von der wirklichen Anschauung abweichenden Vorstellangen in ein recht helles Licht zu setzen, um sogleich dem Missverständnis zu begegnen, welches in allen Wahnbildern den Ausdruck einer gänzlichen Geisteszerrüttung sieht, und es deshalb verkennt, wie nahe ihr Ursprung mit den Grundgesetzen der Seele zusammenhangt, so dass es nur einiger Bedingungen bedarf, um den Geist aus dem Gebiete der Kunst in das der Verstandeuverwirrung hinüberzuspielen.

soll gegen das Ende seines Lebens um die Mitternachtstunde häusig von Teuselserscheinungen heimgesucht worden sein; und auch der englische Maler Blake, welcher eine Vorliebe für mystische und dämonische Kompositionen hegte, war mehrere Jahre kindurch von Geistern und Gespenstern umringt. Eben so könnte ich noch die ganze Schaar der apokalyptischen Seher und Eingeweihten hierher rechnen; doch wer kennt nicht Swedenborg und seine Geistesverwandten?

Diese Bemerkungen mögen uns zu der Ueberzengung verhelfen, dass der Wahn wenigstens in vielen Fällen gans unabhängig von pathologischen Bedingungen des Körpers arsprünglich aus der Tiefe der Seele sich entwickelt und in's Bewußtsein tritt, wo dann seine Entstehung, welche man immer als das schwerste Problem in der Psychiatrie betrachtet hat, ihre vollständige Erklärung in der Psychologie findet. Freilich schaut niemand in die dunkle Werkstätte der Vorstellungen und Gefühle hinab, um ihre uransänglichen Keime bei ihrer Erzeugung und ersten Entfaltung beobachten zu können; sind wir aber an das Axiom gebunden, dass in den wesentlichen Thatsachen des Bewusstseins sich die innersten Seelenregungen aussprechen, so bleibt uns in den Fällen, wo der Wahn dem leidenschaftlichen Interesse entspricht, keine andere Deutung übrig, als daß der in ihm waltende Gemüthstrieb die Phantasie bestimmt habe, dasselbe bildlich darzustellen, um es dem Menschen zum Bewusstsein zu bringen, und Nicht in dem ihn zur Reflexion darüber zu veranlassen. Zauber der Phantasie liegt die ergreisende Krast dieser Bilder, denn ihre Spiele, wenn sie nicht aus eigenem Gemuth stammen, oder in ihm kein tieferes Interesse wekken, gleiten spurlos wie ein gaukelnder Traum am geistigen Auge vorüber; sondern die mächtigen Bedürfnisse des Herzens, welche, vom Verstande kalt abgewiesen, sich an die su ihrem Dienste stets bereitwillige Phantasie wesden, sind es, welche jenen Dichtungen eine solche Warme

und treibende Kraft einhauchen. Von jeher wußte man es, daß jede ächte Leidenschaft den Dichtergeist entzumdet, wenn auch ein veredelter Genius dazu gehört, ihn sur Höhe der, wahren Kunst hinaufzaleiten, daß alle Afsekte eine poetische Sprache reden, und sich in Bildern erschöpfen, um ihr Verlangen kund zu geben. Von ihren Phantasmagorieen war schon früher die Rede, daher aus ihrer zahllosen Menge nur eine erst in neuerer Zeit bekannt gewordene merkwürdige Erscheinung beispielsweise asgewählt werden mag. Ein dem Heimweh analoger Zustand kommt bei den Seefahrern vor, und wird Calenture von den Engländern genannt. Die damit Behafteten sehen in der Nähe der Schiffe Felder, Bäume und menschliche Wohnungen, und die Täuschung geht so weit, dass sie bisweilen über Bord springen, um zu diesen Gegenständen zu gelangen.

Was kann uns wohl deutlicher die Macht der Sehnmeht auf die Seele darstellen, als diese rührende Täuschung eines heißen Verlangens, welches, mit Shakspeare zu reden, das Gehirn in die Lehre nimmt, sich in die Sinne fringt, um die Welt, wo dasselbe Befriedigung zu finden hofft, in konkreter Wirklichkeit sich vor Augen zu stellen, und sich in sie zu versetzen? Nun ist ja aber jede mbefriedigte Leidenschaft ihrem innersten Wesen nach nichts anderes, als eine solche Sehnsucht, welche im schlimmsten Falle jede Einrede des Verstandes zum Schweigen bringt, nach der Wahrscheinlichkeit oder auch nur Möglichkeit ihrer Traumbilder gar nicht fragt, sondern die innere Nothigung ihres unbezähmbaren Dranges für das Zeugniss der Wahrheit ihres Wahns hält. Da nun dem Verlangen jedesmal gerade die Bilder seiner Schnsucht, nicht aber zufällige und willkührliche Dichtungen vor Augen treten; so spricht sich hierin doch unstreitig der Satz ans, dass wir aus jenen Bildern auf die herrschenden Neigungen der Seele nach einem Naturgesetz derselben zurückschließen mitssen, dass es also eine magere Ausslucht der

Materialisten ist, welche aus einer allgemeinen Aufreizung der Nerven durch Leidenschaften die Phantasmagorieen des Wahnsinns erklären, als wenn dieser wie ein wüstes Delirium alle Bilder bedeutungslos durch einander würfe. Warum sind denn aber diese Wahnbilder, wenigstens bei der Monomanie, mit so unverkennbarer Kunst bis in die feinsten Züge ausgemalt, mit so großer Sorgfalt schattirt; warum behaupten sie Jahre lang denselben Charakter; warum rüstet sich der Verstand zu ihrer Vertheidigung mit allen Waffen der Dialektik; warum setzt sich der Befangene mit dem heftigsten Ungestüm oder mit der zähesten Hartnäckigkeit gegen jeden Angriff auf sie zur Wehre; warum nimmt er in Haltung, Blick, Gebärde, Sprache, Stimme einen Habitus an, welcher die natürliche Zeichensprache der in ihnen ausgedrückten Leidenschaften ist, wenn nicht diese, sondern blos der automatische Impuls fiebernder Gehirnsasern die Phantasie inspirirt? Kann jemals ein ganz seelenloser Zustand die ausdrucksvolle Sprache einer tief bewegten, rastlos thätigen Seele reden, dann sind wir mit unserer Menschenkenntniss am Ende, dann sehen wir nicht mehr im denkenden und handelnden Menschen ihn selbst, sondern nur den Vaucansonschen Flötenspieler, dessen Töne durch das aufgezogene Uhrwerk hervorgeru-Wirklich hat man ja auch diese Deutung fen werden. oft genug gebraucht, um Verbrecher der Kriminaljustiz zu entreißen, und jenen monströsen Begriff der automatischen Mordgier sonnenklar zu beweisen.

Dass Wahnbilder durch rein somatische Bedingungen erzeugt werden können, und alsdann die ihnen entsprechenden Leidenschaften erst hervorrusen, aus denen sie in den bisher bezeichneten Fällen entsprangen, habe ich schon bereitwillig zugestanden. Wir sind es schon gewohnt, im Lebenshaushalt Ursache und Wirkung stets ihre Rollen tanschen zu sehen, was nichts anderes heißen kann, als daß die Erscheinungen aus dem Zusammenwirken koordinirter Verhältnisse oder Faktoren hervorgehen, wo dann in der Ent-

Entwickelungsreihe bald dieses, bald jenes Glied dem andern den Vorsprung abgewinnen kann. Hierdurch wird aber unsere obige Deutung nicht im Geringsten beeinträchtigt; ja wir werden in concreto meistentheils durch sorgültige Anamnese und umsichtige Erwägung des gegenwärtigen Zustandes leicht herausbringen, ob wir es mit einem idio- oder sympathischen Wahn zu thun haben. Ob ein Mensch den Leidenschaften früher ergeben war, die sein Wahn ausdrückt, oder ob dieser sie ihm erst aufgedrungen hat, das muß sich doch herausbringen lassen; denn wenn er sie früher auch noch so sorgfältig verhehlte, so brachten sie doch Widersprüche zwischen seinem Betragen und seiner vorgegebenen Gesinnung hervor, welche auf die rechte Spur leiten. Fehlen aber alle dergleichen Zeichen, und steht der jetzige Gemüthszustand mit dem füheren nicht blos in einem scheinbaren, sondern in einem wirklichen Widerspruche, und lassen sich hinreichende pathologische Momente auffinden, welche eine Umstimmung des sinnlichen Vorstellungsvermögens von den Nerven aus genügend erklären; dann wollen wir allerdings nicht dem Kranken einen Irrthum zur Last legen, den er nicht ver-Dass bei diesen Urtheilen unpartheiische schuldet hat. Menschenkenntnis und strenger Wahrheitssinn mit Gerechtigkeit und Humanität im Einklange stehen müssen, daß der Seelenarzt sine ira et studio den objektiven Thatbestand frei von allen Modehypothesen erhalten, und den Charakter des Kranken weder höher noch tiefer in der sittlichen Schätzung stellen dürfe, als es ihm nach beschränkter menschlicher Einsicht gebührt, versteht sich eigentlich von selbst, mag aber doch ausdrücklich bemerkt werden, um absichtlichen Misverständnissen von voru herein zu begegnen.

Indes jeder eigentliche Wahn, der nicht ein müßiges Spiel einer in somatischen Krankheiten delirirenden Phantasie ist, trägt einen pathetischen Charakter an sich, und hat daher eine leidenschaftliche Beziehung auf irgend eine Seelenheilt. II.

Lebensangelegenheit. Selbst die abstrusesten Grübeleien theosophischer Schwärmer haben immer eine praktische Bedeutung für ihr eigenes Leben; nie kann der Mensch sich seiner so entäußern, daß alle seine Vorstellungen und Empfindungen in einem ihm fremden Interesse aufgingen welches seiner Natur schlechthin zuwider ist. Wenn er auch ganz für andere zu leben scheint, so begünstigt et doch nur seine Neigung für sie; er setzt also eine Triebfeder in's Spiel, welche einen wesentlichen Bestandtheil seiner selbst ausmacht. Stehen aber Leidenschaft und Wahn im unzertrennlichen Zusammenhange, so müssen beide sich gegenseitig anregen und steigern, wenn kein neuer Impuls diese enge Verkettung durchbricht. Denn je mächtiger die Leidenschaft sich alle Kräfte der Seele aneignet, um se stärker springt der Wahn im Bewußtsein hervor, welcher ihr dann neue Nahrung giebt. In diesem Satz ist das eigentliche Triebwerk aller Erscheinungen der Seelenstörungen ausgesprochen, welche wir jetzt der Reihe nach betrachten wollen.

Zuvörderst müssen wir uns über den Begriff der Phantasie noch näher verständigen. Betrachtet man sie nämlich auf der Stufe ihrer höchsten Ausbildung bei Dichtern und Künstlern, denen die Gegenstände ihrer Darstellung konkret und plastisch mit der ganzen Deutlichkeit, Stärke und Lebendigkeit der Anschauungen in's Bewußtsein its ten, ja welche in Betrachtung derselben verloren ganz der Wirklichkeit entrückt, und in eine ideale Welt hineingesaubert werden; so scheint der Mehrzahl der Mensches dies Vermögen ganz zu fehlen. Aber dasselbe kommi, wie jede andere Geisteskraft, unter unzähligen Abstufungen vor, wo es gleichsam hinter die übrigen Vermögen surücktritt, und oft ganz unkenntlich wird. Es ergiebt sich leicht, daß im Bewußstsein außer den Vorstellungen der Sinne, des Gedächtnisses und des reslektirenden Verstandes noch eine Menge von anderen Vorstellungen rege ist, welche nicht von denselben abstammen. Denn die Sinne und das

Gedächtniss geben immer nur einselne Bruchstücke, aus denen im Bewußstsein sich eine Gesammtanschauung der Welt und ihrer Verhältnisse bildet; aus dem Verstande kann diese Gesammtvorstellung ebenfalls nicht allein entspringen, denn sein vorherrschender Charakter ist die Analyse, mit deren Hülfe er den sinnlichen Stoff zersetzt, um ans ihm abstrakte Begriffe abzuleiten, deren wissenschaftlicher Zusammenhang niemals ein anschauliches Bild geben kann. Dieses letztere in seinem, die dem Individuum sugehörende Welt enthaltenden Umfange ist also ein Erreugniss der Phantasie, und je reicher der Mensch mit ihr ausgestattet ist, je besser er sie mit dem Verstande zu zügeln weiß, um so weiter schreitet er in seiner wissenschaftlichen und praktischen Ausbildung fort. Denn um Erscheinungen zur Erkenntniss zu erheben, muß er sie in ihrer Gesammtheit als ein Ganzes umfassen; um einen Plan für sein Handeln zu entwerfen, muß er sich alle dabei zu berücksichtigenden Verhältnisse der Gegenwart und Zukunft vergegenwärtigen, also eine Reihe von Bildern vor seinem Bewußstsein aufstellen, unter denen sein prüsender Verstand die rechte Wahl zu treffen sucht. Dies Kombiniren anschaulich aufgefaßter Verhältnisse nenne ich Phantasie in dem Sinne, wie ihn unser Zweck erheischt.

Nun beschränkt der Geisteskranke seinen Irrthum nicht auf einen isolirten Wahn, sondern er fast denselben in einem Hauptbegriff zusammen, welcher der Repräsentant seiner verkehrten Gedankenwelt ist. Wenn er sich z. B. für einen König hält, so bleibt er nie bei dieser Vorstellung stehen, sondern gestaltet sein ganzes Weltbewusstsein sach derselben, träumt die zu seiner Würde arforderliche Ausstattung, die Quellen seiner Macht, die Dokumente seiner erlauchten Abstammung, seine Rechte, die Pflichten seiner Unterthanen, kurz alles, was einem Könige ziemt und gebührt, hinzu, und macht nun praktisch den Versuch, wie weit er mit seiner Thorheit kommt. Natürlich wird seine Majestät durch jeden Zweisel erbittert, darch jeden

Digitized by Google

:

Widerspruch erzürnt, durch jeden Ungehorsam empört denn er will nicht zum Spaß, sondern aus vollem Ernst ein König sein. Ist er mit reicher Phantasie begabt, s wird er das Gewebe seiner Täuschungen bis zu einem weiten Umfange ausspinnen; ja sie zaubert ihm wirkliche Parläste, schimmernde Dekorationen, eine glänzende Diener Schaft vor, und wir nennen ihn dann einen Visionair, de die wirklichen Gegenstände nur durch das Prisma seine Embildung sieht. Ist er aber ärmer an plastischer Phantasie, so vermag er seinen Einbildungen keine große Aus dehnung und Entwickelung zu geben, und wenn er ihner auch hartnäckig anhangt, so verfälscht er doch nicht durch sie so sehr seine Anschauungen.

"Indem wir also den Wahn, gleichviel ob derselbe aus f einer primitiven Leidenschaft entsprungen, oder durch pathologische Verhältnisse dem Bewußtsein aufgedrungen ist <sup>9</sup>als den Ausgangspunkt unserer Betrachtung bezeichnen springt es sogleich in's Auge, dass er mit dem zeitherigen Bewußtsein, durch welches der Mensch seiner selbst eim Verhältnis zur Welt inne wurde, in Widerspruch stehen muß, welcher nur damit enden kann, entweder dem Wahn oder der Besonnenheit den Sieg zu verschaffen. Unstreitig wird mancher Wahn durch diesen Kampf mit der Besonnenheit in der Geburt erstickt, wenn letztere durch eine starke Intelligenz und durch eine geregelte Gemuthsverfassung zu sehr befestigt ist, als daß sie durch die Phantasmagorleen der Leidenschaften überwältigt werden könnte. Daher geht der vollständigen Ausbildung der "Seelenkrankheiten jedesmal ein Schwanken und Zweiseln voraus, wo der Mensch von Wahn und Wirklichkeit weckselseitig angezogen in seinem Selbstbewußtsein irre wird, bis endlich die durch diesen Kampf erhitzte Leidenschaft die Herrschaft über die Seele ganz an sich reifst, und dadurch dem Wahn eine feste Konsistens giebt. Nun ist derselbe die Axe geworden, um welche sich das gesammte Seelenleben Bewegt. Denn da Wahn und Besonnenheit

sich kontradiktorisch entgegenstehen, so muß eine Umgestaltung der gesammten Anschauungs-, Denk-, Gesühlsund Handlungsweise eintreten.

Wir fangen bei den Sinnen an, von denen ich schon. bemerkte, dass ihre objektiven Bilder in einigen Fällen ganz von den konkreten Wahnvorstellungen vordrängt. oder in sie metamorphosiet werden, in anderen Fällen swar wirklich ins Bewußtsein gelangen, aber ungeachtet sie gegen den Wahn zeugen, doch in der Ueberzeugung des Kranken nichts zu ändern vermögen \*), der anschaulichen Wahnbilder, welche man Hallucinatiosen und in specieller Beziehung auf das Auge Visionen. zu nennen pflegt, bemerke ich, dass zu ihrer Erklärung die neueren Forsehungen wesentlich beitragen, welche die Gestaltung der Sinneseindrücke zu der Form bestimmter Anschanungen von dem bildenden Vermögen des Geistes nach höheren Denkgesetzen ableiten, und somit in Widerspruch stehen mit der einseitigen aristotelischen Ansicht, welche die Sinnesthätigkeit für ein blosses passives Empfangen des mechanischen Eindrucks der Ohjekte auf die Sinnesorgane erklärte. Bekanntlich haben Hartmann and Tourtual diesen Gegenstand gründlich untersucht;



<sup>\*)</sup> Wer das Wesen der Geisteskrankheiten nicht kemt, dem fillt as besonders schwer zu begreifen, warum der Wahnsiunigs nicht durch das unzweideutigste Zeugnis seiner Sinne über seinen Irrthum entläuscht werden kann. Dies widersinnige Verschmähen aller Ersahrung erklärt sich leicht aus der Neigung zu absichtlichen Täuschungen, wie sie allen denen gemein ist, welche ihre Wänsche im Widerspruch mit der Wirklichkeit erblikten, und an jene wiel zu innig gekettet sind, als das sie sich um letztere bekümmern sollten. Denn sie müsten ja ihr Theuerstes, das Idol ihrer Leidenschaft, ausgeben, d. h. sie müsten den Beweggrund ihres heißen Verlangens verleugnen und zerstören, wenn sie der Stimme der Ersahrung Gehör geben sollten. Dies geht aber gänzlich äber ihre Kräfte, weil niemand aus eigenem Antriebe sich von seinem höchsten Interesse, mit welchem er sich ganz identificirt hat, losreisen kann.

ich beziehe mich zunächst auf das, was ich in meine Anthropologie (§§. 18-21.) hierüber gesagt habe, wenn ich auch die dort gegebene Darstellung nicht mehr in allen Punkten rechtfertigen mag. Von diesem Standpunkte aus werden wir noch leichter einsehen, wie die Leiden schaft, nachdem sie den Denkprozess von sich abhängig gemacht hat, auch durch ihn die Sinnesthätigkeit umgestalten könne. Unzählig sind die Täuschungen, welche auf diese Weise den Sinnen aufgedrungen werden, und nur eine monographische Behandlung dieses Gegenstandes vermag den Reichthum an Thatsachen auf eine einigermaaßen befriedigende Weise zu sichten, zu ordnen und vollständig darzustellen. Ich begnüge mich mit der Bemerkung, daß alle Sinne und das Gemeingefühl diesen Täuschungen entweder einzeln, oder mehrere gemeinschaftlich unterliegen können, und dass der Kranke dadurch nicht wenig in seinem Irrthum bestärkt wird, weil sein ohnehin schon geblendeter Verstand gegen das Zeugniss der Sinne nicht aufkommen kann. Göthe bemerkt sehr richtig, daß die Ungereimtheit in Begriffen sich weit leichter ertragen läßt, als wenn sie in anschaulicher Gestalt, z. B. in fratzenhaften Götzenbildern, den Sinnen eine unerträgliche Quaal bereitet. Denn in den Sinnen allein offenbart sich uns die wirkliche Welt, deren inhaltsschwere Bedeutung den Anschauungen ihren hohen Werth giebt, daher wir durch unsre ganze geistige Oekonomie gezwungen sind, die Autorität der Anschauungen in einem solchen Grade anzuerkennen, dass derselben zu widersprechen wir nur darch die entschiedenste Nöthigung eines aus unzweideutigen Erscheinungen folgerecht abgeleiteten Denkens ermächtigt werden können. Wenn also der Verstand nicht einmal mehr die Absurdität der Wahnbilder durch ihre Vergleichung mit früheren Anschauungen herausbringen kann; ja wenn ihr greller Widerspruch mit der unmittelbarsten Gegenwart nichts an der irrigen Ueberzeugung des Kranken andert, z. B. wenn derselbe sich für todt hält, ungesch-

tet er spricht, athmet, fühlt, sich bewegt, wenn er in jedem Weibe seine Geliebte erblickt, wenn er über die ganze Welt zu gebieten glaubt, ungeachtet ihn jeder Augenblick an seine völlige Abhängigkeit von den Gesetzen des Irrenhauses erinnert: so geht hieraus deutlich hervor, dass alle diese Verkehrtheiten nur aus der zwingenden Gewalt der Leidenschaften zu erklären sind, welche zur Befriedigung ihres unmässigen Dranges jedem Zeugniss der Sinne, jeder Erinnerung, jeder früheren auf Erfahrung gegründeten Ueberzeugung Hohn sprechen muß. Selbst wenn der Wahn nicht als Phantasmagorie zur Auschauung kommt, sondern die Sinne ungestört die Eindrücke der Außenwelt aufnehmen können, vermögen sie doch nichts gegen jenen, und nur in sofern können sie sich im Bewußtsein geltend machen, als sie sich auf Dinge beziehen, welche mit dem Walm in keinem Zusammenhange stehen. Es ist bekannt, dass namentlich in der Monomanie, welche durch affektloses Wirken der Leidenschaften ein weit geregelteres Gostalten und Verknüpsen der Vorstellungen zulässt, die Kranken meistentheils vollkommen richtige und präcise Anschauungen von den meisten, sie umgebenden Gegenständen haben, dass sie ihr Verhältniss zu denselben sachgemäss beurtheilen, und erst dann abspringen, wenn ihr Wahn sich hineinmischt, und dass sie oft ein ungemeines Talent der Beobachtung verrathen, gerade ebenso wie die Leidenschaften Täuschungen und Sinnenschärfe in sich vereinigen.

Haslam behauptet, dass die Illusionen des Gehörs häufiger seien, als die des Auges, und bringt damit in Verbindung, dass nach seiner Erfahrung Geisteskranke öfter taub als blind würden, und meint, dass eben dadurch der Wahn sich wesentlich vom Traume unterscheide, weil letzterer sich mehr des Sehsinnes zu seinen Spielen bediene. Ich bemerke hierbei, dass das Ohr vorzugsweise der Sinn des Gemüths, das Auge dagegen mehr Organ des Verstandes ist, weil seine Anschauungen am meisten den Charakter der Stetigkeit und der Theilbarkeit in einzelne Mo-

mente, Behufs ihrer Vergleichung, an sich tragen, und weil sie der Beobachtung einen ungleich reicheren Stoff darbieten, während der flüchtige und veränderliche Laut tauglicher zum Ausdruck von Gemüthszuständen, und daher das Element der reinsten Seelensprache, der Musik ist. Es erklärt sich hieraus, warum die Wahnsinnigen so oft Stinmen hören, und sich deshalb in Gespräche mit unsichtbaren Personen einlassen, weil es im Interesse ihrer Leidenschaft liegt, in unmittelbare Verbindung mit den Gegenständen ihrer Liebe oder ihres Hasses zu treten, welches durch die Sprache weit mehr, als durch den blossen Anblick geschieht. Ihre Seele drängt sich daher gleichsam ins Ohr, um die gehofften oder gefürchteten Aeusserungen anderer zu vernehmen; und da dies Organ nicht von einer so stetigen Reihe von äußeren Eindrücken getroffen wird, wie das Auge, welches sogar die Dunkelheit als eine Anschauung zum Bewusstsein bringt; so kann in ruhigen Nächten das Lauschen nach den Aeußerungen auderer Personen sich leicht bis zu einer vollständigen Täuschung steigern, die wir uns um so leichter erklären können, da sich wohl jeder bewusst ist, sich selbst aus irgend einem Interesse in dem Anhören einer fremden Rede betrogen zu haben ').

<sup>\*)</sup> Jeder Mensch ist ein Dramatiker, dies beweisen die Träume, welche im Bewußtsein eine Menge von handelnden und redenden Personen austreten lassen, denen also das Ich ihre Rollen zutheilt. Und zwar ist diese Spaltung desselben in verschiedene Individualitäten so vollkommen, dass das Ich nicht vorher weise, was die anderen Personen sagen oder thun werden, obgleich es ihnen doch die Worte in den Mund legt, gleich als wöre es ein Bauchredner oder ein Sousseur. Lichtenberg erzählt, dass er im Traum durch Fragen anderer in Verlegenbeit gesetzt worden sei, und in deren Gesicht das triumphirende Licheln über seine Beschämung wahrgenommen babe; wirklich häbten dann jene ihm die Antwort, welche er vergebens suchte, sesagt, und ihn dadurch überrascht. Aehnliches hat wohl jeder im Traum ersahren. Wie kann, sragt Lichtenberg, der Geist sich seine Gedanken vorenthalten, und sie anderen in den Mund legen,

Schwieriger kommen allerdings die Illusionen des Augeszu Stande, da außer den angegebenen Gründen eine ungemeine Stetigkeit und plastische Genauigkeit der Phantasie erfordert wird, um ein Gesichtsbild zu erzeugen, welches sich im Kreise des ruhigen Sehens behaupten könnte; sie sind daher häufiger in der Tobsucht, wo in wilder Fluth die Bilder vor der Seele vorübereilen, und die Täuschungen sich leichter unter die verworrenen Anschauungen mischen können, als in der Monomanie, wo das ruhige Auge sich fester auf die wirklichen Dinge heften kann. Indess sind doch auch bei ihr die phantastischen Gesichtserscheinungen ungemein häufig, und erreichen oft einen solchen Grad von Deutlichkeit, dass der Kranke von ihnen Zeichnungen entwerfen kann, wie eine solche in Nasse's Zeitschrift von einem Manne mitgetheilt wird, der alle seine eingebildeten Feinde und die Maschine, mit deren elektrisch-magnetischen Strömungen sie unaufhörlich seinen Körper peinigten, und sein Denken störten, leibhastig vor sich sah. - Der Kürze wegen erinnere ich mit wenigen Worten an die falsehen Gerüche, an die Täuschungen des Geschmacks, welche stets im Zusammenhange mit den herrschenden Leidenschaften stehen, und sie oft zu dem höchsten Grade steigern können, z. B. wenn der Kranke aus allen Speisen Giste herauszuschmekken glanbt. Von den falschen Empfindungen des Gemeingefühls wird noch besonders die Rede sein.

um sie sich selbet als neu erscheinen zu lassen? Wirklich möchte die Erklärung nicht leicht zu finden sein; auch wollen wir ums bier nicht um sie bemühen, sondern nur jene Erscheinung als gegründet in der menschlichen Natur festhalten. Denn sie steht in der völligsten Uebereinstimmung mit der so häufigen Täuschung, in welcher der Wahnsinnige drohende, lockende, versührerische Stimmen zu hören glaubt. Hat nämlich seine Leidenschast ihn in irgend eine Beziehung zu anderen lebenden Wesen gebracht; so sührt seine Phantasie sie redend ein, und lässt sie genau das sprechen, was seinen Intentionen gemäß ist.

Ist nun solchergestalt der Wahn durch Sinnestäuschen gen bekräftigt, oder durch richtige Anschanungen nicht widerlegt worden; so hat der Mensch in ihm seine Stelung zur Welt genommen, indem er ihren objektiven Vehältnissen seine subjektiven Vorstellungen unterschiebt, und in letztere so viel als möglich von jenen hineinzuziehen sucht. Da aber der Mensch, so lange er noch irgend ein Bewusstsein von sich hat, eben so sehr in der Vergangenheit und Zukunft, wie in der Gegenwart lebt, und diese nur wie den flüchtigen Durchgangspunkt aus jener is letstere betrachtet; so sieht er sich auch im Wahn genöthigt, alle drei Tempora zu verknüpfen, folglich eben so sein Gedächtnis, wie seine ahnungsreiche Phantasie zu Hülfe zu nehmen, um sich rück- und vorwärts in der Zeit mit seinen Interessen sicher zu stellen. Mit der Phantasie gelingt ihm dies natürlich am leichtesten, denn da sie durchaus an kein Objekt gebunden ist, sondern mit der willkührlichsten Laune alles durch einander wirft, und aus ihrem Zauberspiegel jedes Feenmährchen, wie es die Leidenschaft gerade zu ihren Zwecken braucht, auftauchen lässt; so wird ihm die Zukunft recht eigentlich das Land ihrer Verheißungen. Alles ist überschwenglich, unermeßlich, Reichthum und Ehre, oder Elend und Schande, Glück seeligkeit und Verzweiflung; doch da die Leidenschaft in der Monomanie mit einer zusammengefasten und stetigen Kraft wirkt; so bricht sie auch Angesichts dieser Triame nicht in so lebhafte Affekte aus, wie man es nach dem kolossalen Maasstabe der Bilder erwarten sollte. müsste die glühende Phantasie eines Orientalen besitzen, um die Zaubergefilde des Wahnsinns, welche von leberdiger Staffage wimmeln, in ihrer ganzen üppigen Fälle sa schildern; denn nichts stört die Seele, wenn sie sich dehin verirrt hat, sich ihre Träume so reich auszumalen, als sie irgend will, daher sie auch alles, was sie aus der reichen Vorrathskammer des Gedächtnisses nur brauchen kann, in das Gewebe ihrer Dichtungen einflicht. Merkwürdig ist es, daß die meisten Wahngebilde sich auf die Zukunft beziehen, gleichsam als scheue sich die Leidenschaft vor dem Widerspruch der Gegenwart, welcher sich inmitten aller Täuschungen fühlbar genug macht. Aber die Zukunft ist nicht an diese Bedenklichkeit gebunden, bis dahin werden alle Schwierigkeiten überwunden, ja eine neue Weltordnung wird sich gestalten, und die heutige Weisheit vor ihr zu Schanden werden; daher auch der Wahnsinnige ungeachtet seines heißen Verlangens sich mit unbegreißlicher Geduld ausrüstet, und gleich dem Chiliasten den Eintritt des tausendjährigen Reiches weiter hinausschiebt, wenn es zur bestimmten Zeit nicht angefangen hat.

Schwerer findet sich der Geisteskranke mit dem Gedichtnis ab, dem sich die Erfahrungen und Schicksale. die Freuden und Leiden des ganzen früheren Lebens zu tief eingegraben haben, als dass sie ohne Mühe vergessen werden könnten. Indess was vermöchte der allbesiegenden Kraft des in Leidenschaften erglühenden Wahns zu widerstehen? Denn gerade das, was den Erinnerungen ihren vollen Werth giebt, nämlich die in ihnen fortlebenden Interessen des Gemüths, mit denen der Mensch den Bau seines Lebensglücks aufführt, alles das hat die Leidenschaft durch ihre Usurpation entwerthet; sie beginnt ein neues Dasein, in wel-, chem die bisherigen Güter im Preise sinken. Wohl erinnert sich der Geisteskranke seiner Familie, seiner Freunde, alles dessen, was ihm sonst theuer und wichtig war; aber alles hat die eigentliche Bedeutung für ihn verloren, gleichgültig trennt er sich davon los, und denkt kaum daran, weil er wichtigere Dinge in sich herumträgt. So wird er in seiner Täuschung nicht gewahr, dass sie ihn an eine ode Küste verschlagen hat, wo er fern von jeder Liebe md hülfreichen Gemeinschaft an allen wahren Lebensgesählen den bittersten Mangel leidet, und nur im Opiumrausch der Phantasie ein wüstes und erzwungenes Entzükken genießt, welches, anstatt sein Gemüth zur That und

fernern Entwickelung zu stärken, nur dessen Mark in wilder Fieberhitze aufzehrt, und zuletzt eine gänzliche Erschlaffung aller Triebe zur Folge hat. Klägliches Loos, welches mit furchtbarer Ironie die Verblendung aller Leidenschaften verkündet, denen genau dasselbe Loos bevorsteht, an ihrer Unersättlichkeit zu verschmachten, gleichwie der Heißhunger die Abzehrung nach sich zieht! Entzweit sich der Geisteskranke in seinem Wahn mit seinen Angehörigen; so glaubt er sich durch ihre vermeintliche Feindschaft um so mehr berechtigt, jedes Verhältnis mit ihnen abzubrechen, ja jedes Gefühl für sie in sich zu vertilgen, woraus für sie die betrübende Erscheinung des bittersten Hasses hervorgeht, den sie durch jedes liebevolle, aber nothwendig gemissdeutete Bemühen noch mehr ansachen. In dem ganzen Getriebe des Wahnsinns ist diese Springseder unstreitig die verderblichste, und sie hat leider nur zu oft die entsetzlichsten Wirkungen, selbst in gutgearteten Gemüthern hervorgebracht, ja sie zum Morde ihrer theuersten Angehörigen angetrieben, daher sich gerade an diesem Austausch der früheren Liebe mit dem feindseeligen Gefühl die furchtbare Gewalt der Leidenschaft erkennen läst. Wie ohnmächtig im Vergleich mit ihr sind die hestigsten Impulse des Fiebers, welches wohl eine augenblickliche, alles zerstörende Wuth hervorbringen, niemals aber dem Gemüth einen Trieb zu morden auf die ganze Dauer des Lebens einstößen kann. Endlich, was unstreitig als der höchste Gipfel wahnsinniger Leidenschaft betrachtet werden kann, erstickt sie sogar die tiefsten, noch in voller Regung begriffenen Gefühle, wie dies z. B. bei jenem Schäfer der Fall war, dessen Kiesewetter in seiner Erfah. rungsseelenlehre (S. 323.) gedenkt. Jener Mann hatte seine drei Kinder ermordet, um gleich Abraham Gott ein wohlgefälliges Opfer darzubringen, und wurde auf Befehl Friedrich's II. in das Berliner Irrenhaus aufgenommen, woselbst er sich durch ein in jeder Beziehung musterhaltes Betragen auszeichnete. Nach mehr als zehn Jahren richtete Kiesewetter die Frage an ihn: ob er seine Kinder nicht lieb gehabt habe? "Mein Gott, sagte er mit einem erschütternden Tone, indem ein Thränenstrom aus seinem Auge stürzte, woran erinnern Sie mich, mein Herr! Ob ich sie lieb gehabt habe? — Sie waren mein ganzes, ganzes Glück, meine ganze Seeligkeit. — Aber jetzt sind sie bei Gott. Es hat mir das Herz gebrochen, sie zu opfern, aber ich würde sie noch heute opfern, wenn es sein müßte. Gehorsam ist das beste Opfer, welches man Gott darbringen kann!"

In der Monomanie, welche noch eine zusammenhangende Geistesthätigkeit möglich macht, ja in gewissem Grade forderf, ist das Gedächtnifs nur in sofern lückenhaft and untreu, als seine ruhigen Erinnerungen in dem leidenschaftlichen Drange nicht aufkommen können, oder demselben geradezu widersprechen; denn vermochte der Wahnsinnige sogar den Widerspruch der sinnlichen Anschaumgen hinwegzuräumen, so muss ihm dies mit den Erinnerungen noch viel leichter gelingen, welche nie so kompakt und scharf umgrenzt sind, wie jene, sondern in unzähligen Associationen verschlangen, und schneller vor dem Bewußtsein vorübergeführt, selbst bei dem glücklichsten Gedächtnis eine Menge von wesentlichen Zügen verschwinden lassen, und zum größten Theil für immer in die unergründliche Tiefe der Seele zu versinken scheinen, weil sonst ihr übermäßiger Reichthum gar keine andre Seelenthätigkeit aufkommen lassen würde. Es kann daher dem Wahnsinnigen nicht sehwer fallen, sein Gedächtniß Lügen zu strafen, wenn es ihm widerspricht, seine Erinnerungen m missdenten, und völlig seinem Zweck gemäß umzugestalten, und sie im Interesse desselben durch die wunderlichsten Fiktionen zu verdrängen. Alles andere dagegen, was night in unmittelbarer Beziehung damit steht, kann er meistentheils aus der fernsten Vergangenheit mit Beseichnung der kleinsten Umstände zuräckrufen, und dadurch den Unerfahrenen leicht tämschen, welcher aus der falschen

Vorstellung einer gänzlichen Geisteszerrüttung gar keinen Begriff davon hat, wie ein Wahnsinniger im Besitz eines ungeschwächten Gedächtnisses über die meisten Dinge völlig richtig urtheilen kann. Aber der Arzt wird auch leicht von ihm hintergangen, wenn er seiner Versicherung, sich auf seine Handlungen nicht besinnen zu können, zu vielen Glauben beimisst. Manches entfällt ihm gewiss im Aufruhr seiner Leidenschaft; aber viele seiner Reden und Handlungen, zumal wenn sie so recht aus seinem tiefsten Interesse hervorgingen, bleiben ihm eben deshalb unauslöschlich eingeprägt. Denn der Mensch vergisst nie solche Zustände, in denen er mit ganzer Seele thätig war. Der Wahnsinnige stellt sich nur unwissend, weil er den Widerspruch seines Betragens gegen die herrschenden Sitten und Grundsätze recht gut kennt, und über jenes nicht zur Verantwortung gezogen sein will; daher weicht er den Nachforschungen mit großer List und Gewandtheit aus.

So ist nun das ganze Material der sinnlichen Vorstellungen, welches der Verstand zu Begriffen ausprägen, und im Urtheile seinem Werthe nach bestimmen soll, sum objektiven Gebrauch mehr oder weniger verdorben, und die stärkste Intelligenz vermöchte aus diesem baaren Unsinn keine Folgereihe von richtigen Begriffen mehr zu entwikkeln. Es spricht sich hierin so recht die Abhängigkeit des Verstandes von dem Gemüth aus. So lange letzteres in ruhiger Versassung ist, kann er seine früheren Begriffe mit den neugewonnenen Vorstellungen vergleichen, und sie dadurch gegenseitig berichtigen; ja er kann die Anschauungen ganz den höheren Denkformen unterordnen, und so die scheinbaren Widersprüche der Erfahrung in geläuterter Erkenntniss schlichten. Sobald aber Sinne, Gedächtnis und Phantasie ihm den Dienst auskündigen, und die Nöthigung seines Gesetzes gegen den gewaltigen Andrang der Leidenschaft nicht Stand hält, ist ihm auch sogleich der Zügel des Bewulstseins entrissen. Ja es ereignet sich nicht selten, dass der Wahnsinnige einen hinreichenden Verstandesgebrauch behält, um die Wahrheit der den Leidenschaften entgegengestellten Lehren und Ermahnungen einzusehen; aber mit Schmerz gesteht er, dass dieselben ihre überzeugende Kraft, welche stets aus der Uebereinstimmung der herrschenden Gemüthinteressen mit dem Verstande hervorgeht, verloren haben, wodurch unstreitig die überwiegende Gewalt der Leidenschaften deutlich bewiesen wird. Ovid drückt dies bekanntlich sehr schön am: Fruetra, Medea, repugnas, nescio quis Deus obstat, eit — sed trakit invitam nova vis, aliudque cupido, mens eliud suadet: video meliora, proboque, deteriora sequor. Dies sind die Fälle, wo der Kranke sich seines Seelenleidens dentlich bewußt wird, mit tiefer Betrübnis über die sich ihm unwiderstehlich aufdringenden quälenden Vorstellungen, Gefühle und Willenstriebe klagt, ja in Verzweiflung geräth, wenn er seinem Verderben nicht entfliehen za können glaubt. Besonders ereignet sich dies häufig beim sympathischen Wahnsinn, der dem Kranken eine Leidenschaft aufzwingt, die mit seiner wesentlichen Gesinnung im geraden Widerspruch steht; er unterrichtet daher selbst den Arzt von seinen Verirrungen, sleht ihn um Hälfe an, und unterzieht sich willig allen seinen Maaßregeln. Seltener, fast nie ereignet sich dies beim idiopathischen Wahnsinn, weil derselbe, aus innerstem Gemüth entsprungen, jederzeit sein Interesse gegen alle Reflexionen geltend zu machen strebt, und daher den Verstand in eine Art von Betäubung versetzt, welche jedes deutliche Besinnen ausschließst.

Dennoch ist der Verstand zu unauflöslich an sein Gesetz gebunden, als dass er sich gänzlich von demselben lorreisen könnte. Wenn es ihm auch nicht gelingt, die jetzige Weltanschauung mit der früheren in Uebereinstimmung zu bringen; so bemüht er sich dagegen, die sinnlosen Träume zu Begriffen zu gestalten, diese zu Erfahrungssätzen, zum Maasstabe seiner neuen Urtheile zu stempela; ja wenn er aus angebornem Talente oder aus erworbener

Virtuosität sich den Rang einer höheren Intelligenz erworben hat, so führt er aus dem dargebotenen Material ein systematisches Kunstwerk auf, welches, auf neu ersonnene Prinzipien gestützt, durch scharfsinnige Schlußfolgen bewiesen, gegen alle Angriffe mit streitgerüsteter Dialektik vertheidigt, nur deshalb zusammenstürzen muß, weil es aus Nebel und Dunst gewoben war. Man nennt dies der raisonnirenden Wahn, welcher unstreitig den Materialisten am meisten zu schaffen machen dürfte, weil er am siegreichsten den rohen Begriff einer Geisteszerrüttung durch physische Impulse widerlegt. Indess bildet er eben 80 wenig eine eigenthümliche Species, wie der Wahnwit, den man als wirkliche Krankheit des Verstandes bezeichnet hat, welcher auf bizarre Weise aus natürlichen Erscheinungen sinnlose Folgerungen ableite, um ihn von dem Wahnsinn oder der Sinnenbethörung zu unterscheiden, bei welcher der gesunde Verstand aus falschen sinnlichen Vorstellungen richtige Schlüsse ziehe. Diese Subtilitäten führen nur zu Irrthümern, zumal da jene Spielarten sich oft unter einander vermengen, oder auf einander folgen; die allein zulässige Erklärung ist die, dass der Verstand, so lange er noch aus eigener Kraft unter allen Täuschungen der Leidenschaften einen festen Gang behaupten kann, sich unter ihnen zurechtzusinden strebt, dagegen er, vom Impulse derselben überwältigt, zu aller geregelten Thätigkeit unfähig wird, sich in Widersprüche und Ungereimtheiten verwickelt. Man sieht, dass diese verschiedenen Verhältnisse des Verstandes zu den Leidenschaften rein individuell sind, und im Laufe 'derselben Krankheit mehrmals wechseln können, je nachdem die leidenschaftlichen Antriebe stärker oder schwächer wirken. Daher tritt die Monomenie meistentheils zu Anfang im Stadium der Aufregung als Aberwitz auf, um erst später bei ruhiger Fassung des Gemüths sich folgerecht zu gestalten. Man hat noch andere Spitzfindigkeiten aufgesucht, welche sich darauf beziehen, ob die Wahnvorstellungen mehr eine sinsliche

liche oder hyperphysische Richtung nehmen; indes auch hierdurch werden wir nicht gefördert, da es zur wesentlichen Charakteristik der zum Grunde liegenden ¡Leidenschaften nichts beiträgt.

Diese Andeutungen mögen vorläufig als erste flüchtige Skizze einer Logik des Wahnsinns dienen. Ich fühle es nur zu gut, dass der unermessliche Stoff, den die psychologische Forschung im Gebiet des Wahnsinns antrifft, auf den ersten Angriff gar nicht zu überwältigen ist, und will mich gerne bescheiden, wenn ich mit Sicherheit nur einige Grundlinien einer künftigen Theorie desselben gesogen, und gezeigt habe, dass in den charakteristischen Formen der Seelenkrankheiten alle Thatsachen des Bewußtseins nach höheren Gesetzen in bestimmte, wissenschaftlich darzustellende Verhältnisse treten. Ich schließe diese Betrachtung mit der Bemerkung, daß man nicht einmal den praktischen Vernunstgebrauch jedem Wahnsinnigen völlig absprechen kann, in sofern man unter jenem die Fähigkeit versteht, sich der sittlichen Nöthigung durch ein über die menschliche Willkühr gestelltes Gesetz bewusst zu werden. Denn wird der Zusammenhang des Bewußtseins nicht allzusehr durch den Wahn aufgehoben, und unterdrückt die ihn erzeugende Leidenschaft nicht die Wirkung der früheren sittlichen Kultur; so bleibt in dem Kranken jedes Pflichtgefühl, welches mit seinem leidenschaftlichen Interesse nicht in Widerspruch steht, mehr oder weniger rege. Er verabscheut daher jede grobe Unsittlichkeit an anderen, sogar wenn er sie im Drange seiner Leidenschaft sich selbst 24 Schulden kommen liefs, und dann mit Scheingründen vertheidigt. Von den besseren Beobachtern ist dies auch einstimmig anerkannt, und eben hierauf gründet sich ja der wesentliche Theil des psychischen Heilverfahrens, welches darauf berechnet ist, die besseren Gefühle des Kranken anzuregen, um sie in siegreichen Kampf mit der Leidenschaft zu eetzen. في و دو و الراق و است

In Betreff des durch den Wahneinn erzeugten Missver."
Seelenheilk. II.
29

hältmisses der Gemüthstriebe zu einander habe ich mich bereits in §. 114. ausführlich ausgesprochen, und werde das, was etwa nuch hinzuzufügen sein dürfte, bei den einzelnen Formen der Monomanie nachholen.

Da ich hier zum erstenmal Gelegenheit habe, von dem Einflusse des idiopathischen Wahnsinns auf den Körper zu reden; so muss ich die Bemerkung voranschicken, dass die Monomanie besonders deutlich den Unterschied der von vielen Beobachtern seit Pinel angenommenen beiden Stadien der Aufregung (Irritatio) und des Nachlasses (Remissio) erkennen lässt. Im ersten Stadium bricht sich der Impuls der Leidenschaften gleichsam Bahn durch alle Hindernisse, welche die gegenwirkenden Gemüthstriebe und der Ueberrest von Besonnenheit ihnen entgegenstelles. In einem hestigen inneren Widerstreit muss der Kranke sich gleichsam Gewalt anthun, um sich in seiner verkehrten Ueberzeugung zu bestärken. Dieser unmittelbar an die gemischten Affekte grenzende Zustand, welcher sich eben so, wie jene, durch wilde Aufregung und Verwirrung des Bewusstseins zu erkennen giebt, muß daher fast ganz auf die gleiche Weise, wie jene, auf die organische Lebensthitigkeit einwirken. Wir werden hierauf bei Gelegenheit der Tobsucht zurück kommen, welche jene Irritation, nur in einem höher entwickelten Grade uns deutlich vor Acgen stellt. War der Wahn nicht als Erzeugniß harinikkiger Leidenschaften in die Tiefe des Gemüths eingedrusgen, so verschwindet er nicht selten zugleich mit dem Stadium der Irritation; das Gemüth erlangt igleichzeitig mit der Ruhe auch das Gleichgewicht seiner Kräste wieder, wenn ihr Kampf gegen die Leidenschaften durch zweckdienliche Maassregeln zu einer günstigen Entscheidung 60bracht worden war, und verharrt nur noch eine Zeit lang in einem Zustande der Abspannung und Trägheit, welche eine heilsame Wirkung aller zu hoch gespannten Krafte ist, um ihnen zur nöthigen Erholung Zeit zu verschaffen. Trug aller die Leidenschaft im Aufruhr der Seele den Sieg

٠,

davon, nachdem es ihr gelang, die übrigen Gemüthskräfte hinreichend zu unterdrücken, und den Rest der Besonnenheit zu vertilgen; so hört auch mit deren Gegenwirkung die innere Entzweiung des Gemüths auf, die berrschende Leidenschaft gestaltet das Bewußtsein nach ihrem Interesse. eignet demselben die vorstellenden Kräste ganz an, und ezwingt dadurch selbst eine Ruhe, welche nur zuweilen durch Affekte unterbrochen wird, wenn sie auf neue Hindenisse trifft, z. B. wenn der Wahnsinnige durch seine Versetzung in ein Irrenhaus sich in dem Laufe seiner Vorstellungen und Gefühle gestört sieht. Aber eben, weil er in sich selbst keinen Widerstreit mehr erfährt, findet er sich auch leichter mit seinen Umgebungen ab, und verbart daher in einer gleichmüthigen Stimmung, bei welcher alle Lebensfunktionen ihren ungestörten Gang fortsetten, ja wo der im Stadium der Aufregung beeinträchtigte Vegetationsprozess wieder energisch hervortritt, und mletzt alle Spuren der durch jene herbeigeführten Abmagerung und Entkräftung völlig verwischt. Nicht selten genießt der Wahnsinnige dann einer in jeder Beziehung ungestörten körperlichen Gesundheit, er wird kräftig und wohlbeleibt, und nur durch die Brille einer materialistiethen Hypothese kann man an ihm nur noch wesentliche Krankheitserscheinungen wahrnehmen. Dass indess dieser Satz große Einschränkungen leidet, weil in sehr vielen, vielleicht in den meisten Fällen ein früheres Körperleiden ur Entstehung des Wahns wesentlich beitrug, begehre ich nicht zu bestreiten, kann mich aber auf einzelne Sym-Plome nicht einlassen, weil ich sonst die ganze Nosologie vortragen müste. Nur des einen Umstandes will ich ge-<sup>denken</sup>, daß des fortwährende Grübeln und Brüten über der Leidenschaft häufig die Erregung des Gehirns über das natürliche Maass steigert, und daher leicht eine antagonistische Herabetimmung der Lebensthätigkeit im Gebiete der Pfortader hervorbringt. Daher treffen wir Stockungen in derselben in einer so großen Allgemeinheit bei der Monemanie au, woraus sich der große Nutzen eines gemäßigten auflösenden und abführenden Heilverfahrens zur Genügs erklärt.

Da die Monomanie uns den vollständigen Ansdruck einer schrankenlos wirkenden Leidenschaft giebt; so mis sie unter eben so vielen wesentlich verschiedenen Formen auftreten, als es selbstständige Leidenschaften giebt, deren Name auch zugleich für die ihr entsprechende Species der Monomanie gilt, weil diese sich aus ihr im unmittelbaren Zusammenhange entwickelt. Indess muss ich die srühere Bemerkung wiederholen, dass eine Leidenschaft selten in ganz reiner Form ohne alle Beimischung von anderen Leidenschaften auftritt, und dass ihr die Individualität des Kranken jedesmal ein eigenthümliches Gepräge verleiht Ganz dasselbe gilt auch von den Formen der Monomanic, welche so häufig unter den mannigfachsten Komplikalionen erscheinen, dass ihre reine Absonderung fast nur ein Nothbehelf der Theorie ist. So geht es ja aber stets dem Verstande, dass er die in unendlicher Synthese wirkende Natur unter das Messer der Analyse bringen, und den Zusammenhang der Kräfte zerstören muß, um sie vereinzelt zum Gegenstande der Erkenntniss zu machen. Ferner ruft eine Leidenschaft oft erst durch Erzeugung einer neuen des Wahnsinn hervor, welcher von letzterer abstammend, jene versteckt. Endlich muss man sich erinnern, dass die Leidenschaft, indem sie ganz der äußeren Besonnenheit beaubt wird, zugleich auch die Thatkraft einbüßt, und daher nicht auf Verwirklichung ihres Interesses hinarbeitet. Theils lügt sie sich durch Täuschung eine Befriedigung vor, der sie doch niemals theilhaftig wird; theils sagt es ihr ein dunkles Gefühl, dass sie losgerissen von allen objektiven Bedingungen der That sich in einer völligen Unmöglichkeit des Handelns besindet, und nur rückwärts in ihr Inneres, in leere Träume schauen kann. Sie gleicht dem Blinden, der tappend einen Weg sucht, und daher keinen festen Schritt wagt, einem Fiebernden, dem sich die Kraft

versagt, sein Bedürfniss zu stillen, und der von Durst und Unruhe gefoltert hülflos auf sein Lager zurücksinkt. Nur wenn ein ungestümes Bedürfniss den Wahnsinnigen aus seinem Traume weckt, z. B. wenn das Gefühl der schmerzlich vermissten Freiheit ihn antreibt, einen Weg aus dem lmenhause zu suchen, wenn er seine Rache an vermeintlichen Feinden kühlen will; dann zwingt er seine Gefühle, die er außerdem unverhohlen ausspricht, in seine Brust zurück, erheuchelt eine, seiner wahren Denkweise widersprechende Gesinnung, späht listig nach Mitteln zu seinem Zweck, und bereitet sich mit wohlberechneter Schlauheit darauf vor. Dass er dies vermag, zeigt am deutlichsten seine Fähigkeit an, zur äußeren Besinnung zurückzukehm; denn da er sich schon aus eigenem Antriebe dem Zuge seiner Vorstellungen zu entreißen vermag, so ist damit dem Arzte die Möglichkeit dargeboten, ihn zur Selbstbeherrschung zu bestimmen.

# §. 134. Religiöser Wahnsinn.

Der religiöse Wahnsinn ist vorzugsweise durchaus nur widem Wege der historischen Forschung seinem Ursprunge and seiner ganzen Bedeutung nach zu erkennen, da die Religion mehr als jede andere menschliche Angelegenheit in einer ununterbrochenen Entwickelung durch die Reihe aller Jahrtansende steht, während zahllose Völker mit ihren Sitten, Institutionen und Schicksalen sich von der Weltbühne verdrängten, und mit ihnen jedesmal die Interessen und Leidenschaften wechselten. Hierdurch eröffnet sich unserer Forschung ein unübersehbares Gebiet; selbst wenn wir uns nur auf die Verirrungen des christlichen Glaubens einschränken (denn wie könnten wir es wohl unternehmen, den religiösen Wahn der Mohamedaper und Heiden durch alle seine grotesken Erscheinungen n verfolgen), müssten wir mit Hülfe der Kirchengeschichte die religiösen Thorheiten jedes Jahrhunderts aus den Entwickelungsphasen seines Glaubens ableiten. Daran ist hier natürlich nicht zu denken; vielmehr haben wir uns auf das Nothwendigste zu beschränken, um unser praktisches Ziel nicht aus den Augen zu verlieren.

Wir wollen uns nicht bei dem oft erhobenen Einwurf aufhalten, dass die Religion als die Stimme Gottes in der menschlichen Brust nicht Veranlassung zur Geisteszerrüttung geben könne. Es ist dies ein leerer Wortschwall, wie er sich jedesmal bei einem gänzlichen Mangel an deutlichen Begriffen einzustellen pflegt. Freilich das Evangelium, aufgefasst von einem reinen Gemüth, kann dasselbe nur seinem göttlichen Urbilde näher führen; aber im unreinen Gefäss wird seine Lauterkeit getrübt. Ja es bedarf nicht einmal der Verfälschung des Glaubens durch egoistische Leidenschaften; jede ursprünglich gut geartete religiöse Schwärmerei, welche das Licht der Vernunft auslöscht, und sich dem Zügel der Besonnenheit entreisst, kann sich in das Gebiet des trostlosesten Wahnes verirren. Dies geschieht um so leichter, da, wie ich schon früher (Th. I. S. 548.) bemerkte, der religiöse Trieb nicht durch Erfahrungsbegriffe gezügelt werden kann, sondern den Menschen in eine übersinnliche Welt versetzt. Da er aber vermögt seiner sinnlichen Natur an das Bedürfniss gebunden ist, seinen Begriffen und Gefühlen konkrete Vorstellungen unterzulegen; so vermag nur der eminente Denker die religiösen Begriffe in ihrer ursprünglichen Reinheit zu erfassen, während alle übrigen Menschen, um jene sich lebendig zu erhalten, sie an Symbole oder sinnliche Zeichen knüpfen müssen, und nur allzuleicht über das Zeichen das Bezeichnete vergessen. Dann artet der religiöse Kultus, dessen höchster Zweck die sittliche Veredlung des Gemüths sein soll, in einen sinnlichen Götzendienst aus, bei welchem moralische Besserung Nebensache bleibt, und oft ganz übersehen wird. Ja selbet der Denker, welcher sich nicht immer auf der Höhe abstrakter Begriffe zu erhalten vermag, fühlt das Bedürfnis, seinen Glauben durch die

seinem Dienste geweihte schöne Kunst der Rede, des Gesanges, der edlen Baukunst zu stärken, und auf diese Weise ihn mit der sinnlichen Lebensfülle der Phantasie zu bereichern. Dies unabweisbare Streben des religiösen Gefühls. sich gleichsam zu verkörpern, sich in der wirklichen Welt einsubürgern, bringt daher auch bei seiner wahnsinnigen Veirrung fast unsehlbar die Wirkung hervor, dass das Bewastsein mit himmlischen Visionen erfüllt wird, daher in kiner Form von Seelenstörung die Sinnestäuschungen häuicer sind, als bei der religiösen. Die Geschichte der Auschoreten wimmelt von Beispielen der Art, deren einige hier zur Erläuterung von Zimmermann entlehnt werden mögen, welcher durch seine ausgebreitete Belesenheit in der Kirchengeschichte und durch sein gediegenes ärztlichphilosophisches Urtheil sich als den bestunterrichteten Kenper des religiösen Wahnsinns bewährt hat. Ueberhaupt bemerke ich noch, dass die Anachoreten völlig in eine hyperphysische Welt verzaubert waren, wo alle natürlichen Erscheinungen sieh in Wunder verwandelten, daher es ihnen ein Leichtes war, selbst dergleichen zu verrichten.

Der heilige Antonius, bekanntlich der Erzvater aller ägyptischen Schwärmer, reisete in seinem neunzigsten Jahre zu Paulus, welcher schon seit neunzig Jahren, allen übrigen Menschen unbekannt, in einer Höhle lebte, in welche er sieh vor politischen Verfolgungen gestüchtet hatte. Antonius begegnete unterweges einem Ungeheuer, welches halb Mensch, halb Pferd, ihn im Namen eines Haufens seines Gleichen bat, Gott für ihn anzurufen. Nach seiner Ankunft bei Paulus brachte ein Rabe doppelt so viel Brod, als er sonst dem letzteren seit sechszig Jahren zu bringen gewohnt war. Als Paulus gestorben war, sah Antonius seinen unsterblichen Theil ganz glänzend zum Himmel zwischen Schaaren von Engeln und Aposteln aufsteigen; seinen Leichnam beerdigte er mit Hülfe von zwei Löwen. Außerdem bildete er sich ein, er habe durch die Kraft seines Glaubens Wasserquellen in den Wasten hervorgebracht, Teufel ausgetrieben, wilde Thiere verjagt, Esel vernünftig gemacht, und er selbst sei in seinem Entzükken sichtbar in die Luft aufgeslogen. In seinen stüheren Jahren erhitzte er durch seine Abgeschiedenheit seine Phantasie; er fühlte in sich mächtige Begierden, gereizte Nerven, tobendes Blut. Da wähnte er, daß ihm Beelsebub in Gestalt eines schönen Weibes erscheine, freundlich mit ihm spiele, ihm liebkose, ihn reize, necke, wärme, und ihn durch tausend lüderliche Worte, Drehungen, Anschmiegungen versuche. - Hieronymus wähnte, er sei vor den Richterstuhl Gottes gerusen, und da befragt, wer bist du? Er antwortete, ich bin ein Christ. Ihm wurde erwiedert: Du lügst, denn du bist ein Ciceronianer und kein Christ. "Diese Worte machten mich verstummen, eagt Hieronymus. Der Weltrichter befahl, dass man mich mit Ruthen peitsche. Dies gesehah, und indem ich mit Thränen um Erbarmung rief; hörte man unter den Peitschenhieben kaum diese Worte. Endlich warfen sich verschiedene vor dem Thron des Weltrichters nieder, md baten, dass er mir wegen meiner Jugend verzeihe, und mir Zeit zur Basse lasse, aber mit dem Vorbehalt einer weit härteren Strafe, wenn ich mich jemals wieder sollte gelüsten lassen, heidnische Schriftsteller zu lesen. schwur einen Eid, dass ich niemals wieder heidnische Schriftsteller lesen wollte (welches er doch später that). Der Richterstuhl Gottes, vor dem: ich niedergeworfen lag, sei mein Zouge, so wie der gegen mich ergangene schreckliche Machtspruch. Bezeugen mag es mein wundgesleischter Körper und die Schmerzen, die mir davon nachgeblieben sind, und der Ernst, womit ich jetzt die heiligen Schriften eben so emsig lese, als vormals die Schriften der alten Römer." - Hilarion bildete sich ein, die schönsten Weiber besuchten ihn nackt in seiner Zelle, und legten sich zu ihm. Wenn er hungerte, erschienen ihm vortrest liche Speisen; ja wenn er sang, sah er eine Menge Fechter vor sich, die sich schlugen, einen, der todt zu seinen

Fässen niederfiel, und ihn bat, er möchte ihn doch begraben. Bei Mondlicht sah er einen Wagen mit feurigen Pferden auf ihn losrennen, und als er den Namen Jesu anrief, plötzlich die Erde sich spalten und das ganze Fuhrwerk verschlingen. - Copres versichert, er sei im Feuer unverbrennlich geblieben; Helenus erzählt, er habe feurige Kohlen in seinem Rock getragen, und doch sei darin kein Loch gebrannt; er sei auf einem Krokodil über einen Flus geritten, und habe ein anderes Krokodil durch ein Wort getödtet- - Macarius behauptet, er habe Todte erweckt, oder doch auf eine Zeit lang sum Reden gebracht, er habe Hiruschädel mit seinem Stabe in der Wüste berührt, und diese haben ihm dann ihre Lebensgeschichte erzählt. Er habe einer Frauensperson, die durch Zauberei in ein Pferd verwandelt worden, die menschliche Gestalt durch sein Gebot wiedergegeben; er habe sich mit dem leibhaften Teufel geschlagen; er habe geschen, wie auf die Augen und den Mund eines jungen betenden Einsiedlers Teufel wie Fliegen sich niederließen, aber auch einen Engel dabei, der sie mit einem zweischneidigen Schwert verjagte; er sah dass aus dem Munde eines andren Einsiedlers, wenn er betete und sang, eine feurige Kette zum Himmel stieg. Er sei zweimal dem Teufel begegnet, als er zu den anderen Mönchen in die Wüste 20g, um sie zu versuchen, und demselben, als er wieder von ihnen zurückkam. Das erstemal sei ihm der Teusel in einem leinenen Kleide voll Löcher erschienen, md an jedem Loche hing eine Flasche, in welcher Getranke waren, die er den Mönchen zu kosten gab, indem doch jeder wenigstens eins nach seinem Geschmack finden würde. - Seranus brachte es durch die Kraft des Glaubens und Gebets so weit, dass alle sleischliche Begierde in seinem Herzen ausgelöscht war. Aber diese Tödtung der Leidenschaft sollte sich auch auf die Reinheit im Aeusem erstrecken, damit er nicht mehr Begierden in demjenigen Theile empfinde, den Plato den Sitz des Begehrens nannte, Durch ein Wunder ward ihm die anhaltende Bitte gewährt, ein Engel kam, und rifs ihm ganz sachte die Uraache seines Aergers mit einer Zange weg.

Aber nicht auf diese Visionen beschränkte sich der Wahnwitz der Anachoreten; noch deutlicher gaben sie ihn durch ihre ganze Lebensweise zu erkennen. Pachomius der erste Stifter von Klöstern, hatte sich den Schlaf so abgewöhnt, dass er 40 Nächte hinter einander ohne Schlaf subringen konnte. Nach so langem Wachen und Abmergeln, bemerkt Zimmermann, kann man sehen was man will; daher hatte auch Pachomius Gesichter, er muste Kämpse mit dem Teusel bestehen. Obgleich er Arbeit zu Ordensregel machte, so hat er doch hinreichend erfahren, was Melancholie in Klöstern wirkt, und er versichert, daß viele Mönche sich von Felsen herabgestürzt, viele mit Messern sich den Bauch aufgeschlitzt haben. Eben so berichtet Gregorius von Nazianz, dass einige Mönche, um der Gefahr der Sünde zu entgehen, sich durch Hunger oder mit-einem Strick, oder durch einen Sprung in Abgrunde das Leben nahmen; er erwähnt, dass einige unter ihnen 20 Tage nach einander fasteten, andere ein unaufhörliches Stillschweigen beobachteten, ja dass einer sich ein ganzes Jahr in einer Kirche aushielt; und sich in dieser ganzen Zeit nicht vom Schlaf überwältigen ließ.

Am weitesten wurden aber diese tollen Ausschweifungen getrieben, als zur Frömmigkeit sich noch der Hochmuth hinzugesellte, und die Kraft der Seele zur Ausdauer in unglaublicher Selbstpeinigung steigerte. Zismmermann bemerkt hierüber: Aus Ehrgeiz schmachteten in Aegypten, Syrien und Palästina viele Anachoreten unter der Last von Ketten und Kreuzen. Ihre ausgedörrten Glieder weren geschlossen und gehemmt durch Halskragen, Armbinder, Handschuhe und Rüstungen von schwerem Eisen. Man fiel vor solchen Thoren auf die Kniee, und hielt sie für Erzengel Gottes. Alle Kleider warfen andere mit Verachtung weg, und einige wilde anachoretische Heilige von

beiderlei Geschlecht bewunderte man, weil nichts als ihre sehr langen Haare ihre Blöße deckte. Viele Anachoreten versetzten sich in einen so äußerst rauhen und elenden Zustand, dass beinahe aller Unterschied zwischen ihnen und den Thieren erlosch. Sie bemächtigten sich der Höhlen wilder Thiere, denen sie sich bestrebten ähnlich zu werden, und härmten sich, bis man sie entdeckte, und ihnen den gebührenden Zoll von Ehrfurcht brachte. Einige Anschoreten wohnten in Palästina unter der Erde in kleinen Grüften, die nicht größer waren, als sie; Männer und Weiber begaben sich in die unfruchtbarsten Wüsteneien, trugen nur eine kleine Decke vor ihrer Blöße, krochen auf allen Vieren, nährten sich mit Gras und Wurzeln, liekn weg, wenn sie Reisende sahen, und verbargen sich. Mesopotamien war der vorzügliche Wohnsitz der grasfresenden Anachoreten; ja einige wagten sich in sandige Wüsten, wo sie nicht einmal Gras und Wasser fanden. Nach langen Leiden wollten die Einsamen nach den Wohnungen der Menschen zurückkehren, aber nun versehlten sie den Weg. Lechzend vor Durst, und abgezehrt durch Hunger fielen sie zur Erde, und wären in der schrecklichsten Sonnenhitze wie viele ihres Gleichen gestorben, wenn nicht Reisende sie angetroffen, und in bewohnte Gegenden gebracht hätten. Sie starben nicht, blieben aber lange krauk. Einige Anachoreten besuchten Hurenhäuser und badeten in öffentlichen Bädern mit nackten Weibern; sie sollen aber über alle Fleischeslust so erhaben, ihrer Gewalt über die Natur so gewiss gewesen sein, dass sie weder durch den Anblick, noch durch das Betasten, noch sogar durch die Umarmungen der Weiber zu irgend etwas gereizt werden konnten \*). Baradatus ein Syrer versertigte sich



<sup>\*)</sup> Die Yogis in Indien stellen sich nackt auf einen Säulenfaß an den Teichen, wo die Indianerinnen ihre religiösen Abwaschangen verrichten. Die nackten Weiber bringen in der Reibe den nackten Heiligen Gruß und Anbetung, indeß daß diese auf

ein Häuschen, in welchem er, obgleich er darin nicht aufrecht stehen konnte, lange gebückt lebte, und wo er nicht gegen Wind, Regen und Sonne geschützt war; nachler wohnte er, um aufrecht stehen zu können, in freier Luft; aber seine Arme waren immer gen Himmel gestreckt, und er in ein Thierfell eingewickelt, in das er kleine Löcher geschnitten hatte, um dadurch Lust zu holen. Jacob, ein gleichzeitiger wegen seiner Wunderkraft berühmter Anschoret, lebte gleichfalls unter freiem Himmel; er gewöhnte sich an jede Marter von Hitze und Frost. Um seinen Hals und Leib wand er eiserne Ketten, und vier andere Ketten hingen von seinem Halse herunter, auch seine Arme waren mit Ketten umwunden. Er als nichts als Linsen. und war oft drei Tage und Nächte hinter einander so sehr mit Schnee bedeckt, indem er auf den Knieen lag und betete, dass man ihn kaum sehen konnte. Barsenuph, ein ägyptischer Anachoret, verschloß sich in Palästina in eine Zelle, und fünfzig Jahre nachher hatte man Merkmale, daß er noch lebte, obgleich ihn kein Mensch in diesem halben Jahrhunderte sah. Simeon Salus stellte sich aus Demuth toll, und bekehrte in seiner Einsamkeit eine Menge Sünder. Simeon Stylites verließ als ein 13 jähriger Schäferjunge seine Heerde, und begab sich in ein strenges Nach einem langen und peinlichen Noviziat, worin er öfters vom frommen Selbstmorde mußte geretiet werden, wählte er sich seine Residenz nicht weit von Antiochien auf einem Berge. Innerhalb eines Kreises von Steinen schleppte er sich an einer schweren Kette, stieg auf eine Saule, die er allmählig von 9 zu 50 Fus über die Erde erhob. Auf dieser letzten Höhe hielt der Syrer die Hitze von dreissig Sommern aus, und eben so viele Winter.

eine fürchterliche Art die Augen verdrehen, und keine sichtbare Spur von Empfindlichkeit verrathen. Car si le peuple, esgl Sonnerat, qui vient leur faire ses adorations, et s'upperceveit, qu'ils eprouvassent le moindre mouvement de la chair, il les regarderoit comme infames et finiroit par les lapider.

Gewohnheit und Uebung lehrte ihn, sich in dieser gefährlichen Stellung ohne Furcht und Schwindel zu erhalten, und machten ihn allmählig geschickt zu mannigfachen Uebungen der Andacht. Bald betete er aufrecht mit seitwärts ansgestreckten Armen in der Figur eines Kreuzes; aber noch viel lieber bog er sein elendes Skelett mit der Stirm bis zu den Füßen, und ein neugieriger Zuschauer, der gesehen hatte, dass er 1244 Reverenzen dieser Art nach einander machen konnte, hörte auf zu zählen. Sime om starb auf seiner Säule an einem Schenkelgeschwür. Die nach ihm benannte Sekte der Styliten erlosch im Morgenlande erst im zwölften Jahrhunderte.

Aegypten, Syrien, Palästina, Mesopotamien, Pontus, Cappadocien, Armenien erfüllten nach dem Beispiele des Paulus, Antonius und ihrer wahnwitzigen Nachfolger in kurzer Zeit Armeen von Menschen, welche allen Geschäften und Annehmlichkeiten des Lebens, allem Umgange sich entzogen, Hunger, Mangel, Kreuz und Quaalen litten, und Narren wurden, um sich dadurch den Himmel zu verdienen, oder wenigstens auf Erden durch Müßiggang und Faulheit sich Anschn zu erwerben. Nicht mehr neuplatonische Philosophen, sondern Bettler, Landstreicher, Bauern, verlumpte Handwerker, Tagelöhner, Sklaven, Diebe, Missethäter, alles was dem Hunger, der Armuth, den Schlägen, der härtesten Arbeit unterworfen gewesen war, oder vor verdienten Strafen floh, einsiedelte. Der schlechteste Spitzbube erwarb sich Ansehen durch ein Mönchskleid, und den größten Verbrecher verehrte man als einen Heiligen, sobald er die Kaputze aufsetzte. Durch Gesetze war es unmöglich, das Mönchswesen einzuschränken. Die Kaiser hatten sehr oft befohlen, dass amtsfähige Bürger nicht Geistliche werden sollten; Valens geb selbst ein Gesetz, dass man die Mönche zu Tode prügle, wenn sie nicht Kriegsdienste nehmen, oder sich bürgerlichen Aemtern weihen wollten. Viele Mönche verloren dadurch in Aegypten ihr Leben. .....

Diese Thatsachen sprechen deutlicher, als alle Schulbegriffe es vermögen; denn wer getraute sich wohl, eine scharfe Grenzlinie zu ziehen, welche den wirklichen Wahnwitz der Anachoreten von ihrer bloßen Schwärmerei trennte? Selbst in jener Zeit, wo man die offenbarsten Verrücktheiten für göttliche Gnadenwirkungen hielt, sah man sich doch genöthigt, die allerausschweisendsten Rasereien str das zu erkennen, was sie wirklich waren; daher wurde im Jahre 491 bei Jerusalem ein ordentliches Hospital für die unglücklichen Opfer der Möncherei und der Einsiedlerwuth errichtet, die dort in Klöstern und Wüsten toll wurden. Ueber die Entstehung dieser wahnwitzigen Verirrungen hat Zimmermann so befriedigende Außschlüsse gegeben, dass ich auch hierin ihm solgen muß. In Uebereinstimmung mit den besten Kirchenhistorikern erklärt er das ganze Mönchswesen aus der Vermischung des Christenthums mit der in Alexandrien herrschenden Neuplatonischen Philosophie \*), und bemerkt dabei, dass den ver-

<sup>\*) &</sup>quot;Nach der Neuplatonischen Philosophie sollte das Leben des Weisen ein beständiges Streben zu sterben sein, um den msterblichen Geist vom gebrechlichen Leibe zu besreien. Der einzige Weg, der zur Gottheit hinausleite, oder das einzige Mittel, was die abgefallenen Flügel der Seele wieder wachsen mache, sei Ertödtung der Sinne und Leidenschaften, und anhaltende Forschung und Anschauung der höheren Wahrheiten. Der wahre Weise bekümmere sich von seiner ersten Kindheit an gar nicht um die Wege, die zu Gerichtshöfen, oder Rathhäusern, oder anderen öffentlichen Versammlungsorten führen. Er höre und sehe nichts von geschriebenen und ungeschriebenen Gesetzen, von Volksbeschlüssen; aller Wetteifer um öffentliche Aemter und Ebrenstellen werde ihm, wie große Gastmäler und fröhliche Zesammenkunste, nicht einmal im Traume bekannt. Er wisse nichts, weder von der älteren noch neueren Geschichte seines Vaterlandes, und merke es nicht einmal, dass er nichts davon wisse. Er entsage diesem allen nicht aus Eitelkeit, nicht in der Absicht, selbst mit seiner Unwissenheit zu prahlen; sondern alles das halte er für nichtswürdige Kleinigkeiten, die seine Ausmerksamkeit nicht einen Augenblick verdienen. Der Weise weile und

blendeten ägyptischen Christen das Evangelium der thätigen Menschenliebe nicht genügte, sondern dass sie noch weiter als der göttliche Verkündiger desselben gehen, weiser als derselbe sein, das höchste Ideal menschlicher Vollkommenheit äbertreffen, und die Religion mit ihren Erfindungen bereichern wollten. Einsiedler waren schon seit mehreren Jahrhunderten in Aegypten und Palästina aufgetreten, dort die Therapeuten, welche von der Mosaischen Lehre abwichen, voll widernatürlicher Begeisterung und abergläubiger Träumerei Weib und Kinder verließen, und in den Gebirgen von Nitrien neben den strengen Uebungen der Gottseeligkeit sich dem Studium der Pythagorischen Philosophie, der Metaphysik, Astronomie und Dichtkunst widmeten; hier die Essäer, welche nach der ersten Zerstörung des Tempels in Jerusalem in wüste und einsame Oerter flüchteten, den vernünstigen Gottesdienst in stille Beschaulichkeit setzten, und sich auf ihre strenge Prommigkeit durch genaue Diät und andere Tugenden vorbereiteten.

wandle nur allein seinem Leibe nach unter seinen Mitbürgern, sein Geist hingegen schwebe allenthalben umber, und senke sich entweder unter die Erde hinab, oder hebe sich über alle Himmel empor, um die Natur eines jeden Wesens auszuspähen. Müsse er aber sich vor Gericht vertheidigen, oder vor dem Volke reden; so sei er in der größten Verlegenheit, und werde dann wie Thales, da er in eine Grube fiel, dem elendesten Pöbel zum Gelächter, weil er von allem, was zum gemeinen Leben geliört, oder gewöhnlichen Menschen vor den Füßen liegt, gar nichts wisse. Er verachte Hoheit des Standes, unermessliche, durch mehrere Länder fortlaufende Besitzungen, Adel und Alterthum des Geschlechts, ungeheure, von den Vorfahren aufgehäufte Schätze als Spielwerke von Kindern, auf die kein großer, himmlisch gesinnter Geist stolz sein könne. Endlich spotte er aller Kunste und Wissenschaften als unnützer Weibermährchen, diejenigen ausgenommen, welche ihn lehren, wie er so geschwind als möglich aus dem irdischen, unreinen Wohnsitze in eine bessere Welt entstiehen könne, wo keine Verwandlung sei, keine Entstehung und kein Untergang. Zimmermann, Th. I. S. 153.

Nachdem Zimmermann später gezeigt hat, daß das brennende Klima Aegyptens und des Orients durch Eschlaffung der Thatkraft zum Müssiggange und beschulcher Ruhe nöthigt, und daß unter den jetzigen Mohame danern eben solche religiöse Schwärmer leben, wie mit den damaligen Christen, entlehnt er vom Aretäus da Bild der Melancholie. Die Kranken sind hartleibig, was ihnen abgeht, ist wenig, trocken, rund, mit schwarze Galle gefärbt. Ihr Antlitz ist garstig, schwarzgelb. Einige unter ihnen sind sehr auffahrend, traurig und sehr kleinmüthig. Sie denken voll Angst immer auf eine einzige Sache, vermaledeien den Umgang, fliehen in die Einsamkeit, werden abergläubisch, hassen das Licht und das Leben. Läset ihre Angst zuweilen nach, so werden sie heiter und lustig, zuweilen auch toll, aber die Weiber toller als die Männer. Anfangs sieht man sie nur still, ruhig, traurig, träge, zornig und von bösem Willen. Sie wachen viel, ihr Aufwachen ist schreckhaft, so wie auch ihre Träume lebhaft, gräulich. Sie zittern über manches in grausamer Furcht, begehren immer etwas mit Heftigkeit, und fliehen endlich mit Abscheu weg von den Merschen. Einige leben zuletzt wie wilde Thiere, alle verfluchen das Leben, wünschen den Tod. Prosper Alpinus kand bei fünfjähriger Ausübung der Medizin in Aegypten eine unzählige Menge solcher Melancholiker, wie ms die Geschichte die ägyptischen Einsiedler malt. Sie sehen, sagt er, schwarz und unfläthig aus, und sind gleich den Mumien trocken und dürre. Ihr Hirn ist theils durch die übermäßige Sonnenhitze, theils durch ihre wenige Nahrung, theils durch ihr häufiges Wachen gleichsam ausgebrannt, und sie sind überzeugt, dass sie ein heiliges Loben führen, weil sie Reichthumer, Lüste und Gemächlichkeiten der Welt verachten, und ihre Weiber fliehen.

Unstreitig war das Zusammentressen so außerordentlicher Bedingungen in Verbindung mit den politischen Zerrüttungen der damaligen Völker nothwendig, um den Geist der

der religiösen Schwärmerei zu erzeugen, der nun schon seit beinahe zwei Jahrtausenden die Quelle sahlloser Verstandesverwirrungen geworden ist. In unseren kälteren Klimaten würde das Christenthum sehwerlich durch den Wahnwitz so häufig parodirt, ja bis zur Karrikatur entstellt worden sein, wenn nicht die Klöster und überhaupt die kirchlichen Einrichtungen des Mittelalters jenen finstern Geist von einem Jahrhundert auf das andere vererbt hätten. Denn in Leidenschaft artete fast immer die Frömmigkeit aus, in den ersten Jahrhunderten, um dem Christenthum im Kampfe gegen die alterthümliche Weltordnung, welcher nur mit Vernichtung einer der streitenden Partheien enden konnte, den Sieg zu verschaffen; nachher, um die zur weitesten Ausbreitung des Christenthums nothwendige Theokratie des Mittelalters zu besestigen; in der späteren Zeit, um letztere, als sie den Fanatismus an die Stelle des Evangeliums setzte, zu stürzen \*). Je mehr also die religiösen Leidenschaften, stets in den Lauf aller Weltbegebenheiten verflochten, eine wahre Geisteskultur unmöglich machten, da sie den Verstand in die Fesseln der gröbsten Irrihumer schlugen, und zugleich mit allen übrigen Leidenschaften die widernatürlichsten Verbindungen eingingen; um so leichter erklären sich die Umstände, unter denen sie noch jetzt eine fruchtbare Quelle des Wahnsinns eröffnen. Dies gilt zumal von den zahlreichen Sekten, welche nur su oft aus unlauteren Antrieben sich von der

30

<sup>\*)</sup> Insbesondere mußsten die den meisten Mönchsorden auferlegten Gelübde des Gebersams, der Armuth und der Kouschheit bei strenger Besolgung die Seele in Widerspruch mit allen ihrem Lebensintereissen versetzen, und gewiss würde daraus noch ihrem Wahneinn entsprungen sein, wenn man nicht die Forderung dieser Entbehrungen oft zu umgeben gewalst bitte, wie dies jener Abt mit der Bemerkung gestand: das Gelübde des Geboresms versehasse ihm die Macht eines regierenden Fürsten, das Gelübde der Armuth bringe ihm jährlich einige hunderttausend Thaler ein, das Gelübde der Kouschheit — doch darüber schwieg er.

herrschenden Landesreligion losreißen, und die Verwirrunder Begriffe durch die Einmischung egoistischer Begierde vermehren. Rechnen wir dazu, daß die Ausschweifunge eines früheren Lebens oft zu spät das religiöse Bedürfni wecken, wo dann der geschwächte Verstand durch über triebene Andachtsübungen allein die Aussöhnung mit der strafenden Gewissen zu Stande bringen will \*); daß an dererseits Unglückliche, welche gleichsam aus der Welverstoßen, die Tröstungen des Evangeliums mit heiße Sehnsucht ergreifen, und dadurch in eine sehwärmerische Stimmung gerathen \*\*); daß pietistische Konventikel und

\*\*) Eine Dienstmagd hatte seit ihrer Jugend eine Reihe der größten Drangsale zu erdulden. Ihre im Kriege versunten Achtern fanden bei einem Brande, welcher den Ueberrest ihres Vermögens vernichtete, einen schrecklichen Tod; jahrelang mußte sie unter Kummer und Noth ihren durch das Feuer schwer verletsten Bruder pflegen, anderen Mißsgeschicks nicht zu gedenten Ihre Schwermuth fand nur Linderung in der Frömnigkeit, der sie sich mit-solchem Eifer ergab, daße sie alle gesellige Asheiterung mied. Sie war ein Muster von Treue, Fleiß und Ordnungsliebe, entzweite sich aber dech mit ihrem gegen sie seht wohlgesinnten Dienstherrn, dem sie das Wasser zu einem Bogenbade zu bringen verweigerte, weil er sich beim Gebrech desselben nacht in einem Spiegel erblicken kenate, welches sie für sündlich hielt. Vergebene hatte er sie sehen früher von ihren

È,

<sup>\*)</sup> Ein Schuhmacher, welcher in seiner Jugend ein wüstes Leben gesührt hatte, ergab sich nach seiner Verheirsthung aus Reue einem eisrigen Bibellesen, welches ihm auch Trost gewährte, und dadurch bei ihm zur Leidenschaft wurde. Besenders empörte es ihn, dass die Juden den ihnen verheissenen Messian verfolgt und gekreuzigt hatten, und dass ihre Nachkommen noch jetzt nicht an ihn glauben wollten. Entrüstet hierüber dranger daher eines Tages in die hiesige Synagoge ein, und bedrohte die anwesenden Juden mit den farchtbaristen Strasen des fimmels, mit zeitlichem und ewigem Verderben, wenn sie sich nicht safert bekehrten. Indess da er nicht eigentlich sanatisch gesinst, sonders nur durch die Answallung seiner Gesühle zu jener bald nachber von ihm bereuten That fortgerissen wurde, so gelang mir zeits Heilung in kurzer Zeit.

andere schwärmerische Sekten ganzen Schaaren von Irregeleiteten die verkehrtesten und widersinnigsten Begriffe eimrägen; dass unbefriedigter Hochmuth, unglückliche Liebe sich gern in die Religion flüchten (doch vergebens würde ich mich bemilhen, alle hier zu betrachtenden Bedingungen aufzuzählen): so können wir uns nicht darüber verwundern, daß noch jetzt der religiöse Wahn eine sehr Musige Erscheinung ist. Volkscharakter, Landessitten und Gebräsche ändern hieran freilich viel, je nachdem sie die religiöse Schwärmerei begünstigen, oder ihr entgegenwirken; aber selbst dort, wo die herrschende Frivolität jedes fromme Gefühl zu vertilgen strebt, fehlt es nicht an Gemüthern, welche, indem sie der allgemeinen Unsittlichkeit zu entsiehen trachten, sich zu sehr in eine derselben entgegengesetzte Gesinnung vertiefen, und dadurch ihre Lostrenmag von einer ihnen verabscheifungswerthen Welt vollstindig machen.

Der religiöse Wahnsinn bietet durch seine Erscheinungen gerade dieselben Verhältnisse des Seelenzustandes dur, welche der Schwärmer absichtlich hervorzurufen sucht, indem er den Vorschriften der Neuplatoniker getreu durch Einsamkeit, Vermeidung aller Arbeit, Ruhe und müßige Träumerei alle Lebens-Interessen von sich absustreifen sucht. Hierin spricht sich nur das wohlbekannte Gesetz aller Leidenschaften aus, welches mithin alle Ausbrüche jenes Wahns genügend erklärt. Abgesehen von der uneudlichen Mannigfaltigkeit des individuellen Charakters bietet der religiöse Wahnsinn eine wesentliche Verschiedenheit nach den schon im vorigen Theil bezeichneten Formen der ihm entsprechenden Leidenschaften dar.

thertriebenen Begriffen zurückzubringen gesucht, und da sie ihm diesmal entschieden den Gehorsam verweigerte, so entließ er sie aus dem Dienste, worüber sie in Tobsucht verfiel. Ihre Heilung erfolgte erst nach Jahresfrist, weil es sehr schwer hielt, sie zu überzeugen, daß das Unrecht auf ihrer Seite sei.

Daß die religiöse Verzweiflung alle anderen Seelenleiden an furchtbarer Pein übertresse, sprachen schon die Griechen durch den Mythos von den Erynnen aus. verräth sich eben so wohl in dem ganzen äußern Habitus des Kranken, in seiner ruhelosen Angst, als in seinen Selbstanklagen, mit denen er sich jede erdenkliche Schuld aufbürdet, um seinen Abscheu gegen sich selbst zu rechtsertigen, und andere zu gleicher Gesinnung gegen sich auf zusordern. Er ist unempfindlich gegen körperlichen Schmer, ia er peinigt sich selbst, um dadurch zu büßen, freut sich, wenn Coercitivmaassregeln ergriffen werden, und giebt sich wenn er die Angst nicht mehr ertragen kann, den Tod, wobei er nicht selten eine studirte Grausamkeit gegen sich ausübt. Vorgebens sucht er Trost im Gebet; er klagt, daß verbrecherische Gedanken jede fromme Regung verdringes, daß er als der Antichrist, der Urheber alles Bösen in der Welt auf immer von Gott verstoßen sei. Dann betrauert er seine Angehörigen, dass aus ihrer Mitte ein solches Schensal hervorgegangen sei, welches ihnen namenloses Elend bereite. Erfinderisch in seiner Selbstquälerei durchmustert er sein früheres Leben, übertreibt jeden geringfügigen Febltritt zu einer fluchwürdigen That, dichtet sich unerhörte Verbrechen an, legt seinen guten Handlungen die verwerflichsten Motive der Selbstsucht unter, verschmäht jeden Trost als eine Täuschung über seinen verdammlichen Charakter, dessen Bosheit, Tücke und Abscheulichkeit niemand fasse. Schon seine Nähe verbreite Unheil, aus ihm erheben sich verpestende Dünste, gehen Schaaren von Teufeln aus, die Hölle flamme in seinem Herzen, weil die in demselben empfundene Quasi ihm dieselbe versionbildlicht. Entweder starrt er regungslos vor sich hin, schreckt bei jeder Annäherung aus seinem innern Entsetzen auf, oder die folternde Angst treibt ihn rastlos bei Tag und Nacht umher, umgaukelt ihn mit gespenstigen Gestalten, vor denen er sich nirgends hin flüchten kann. Sein stieres, finstres, hohles oder dunkel glühendes Auge wird von keinen Thränen feucht, die bleichen Gesichtszüge sind entweder wie versteinert, oder zucken konvulsivisch, die gepresste Brust wird nicht durch häusiges Seuszen erleichtert. Nichts ist im Stande, seine Ausmerksamkeit zu sesseln, andere Interessen in ihm zu wecken, ihn zur Thätigkeit zu bewegen.

Wer kann ohne Wehmuth lesen, was Zimmermann von Haller berichtet, dessen sittlicher Ruf eben so unbescholten, als sein wissenschaftliches Verdienst groß ist? "Haller versiel in eine religiöse Melancholie, als er sich in seinen letzten vier Lebensjahren der Republik entzog. Er lebte nun blos mit Feder und Buch in der Hand. sh oft vornehme Herren nicht an, die ihn besuchten. Einer Krankheit wegen nahm er täglich 8 Gran Opium, welches abwechselnd seine Seele hob und wieder schlaff machte. Ich seh ihn zwei Jahre vor seinem Tode, Außer seiner noch immer breunenden und cholerischen Ruhmbegier lag ihm nichts so sehr am Herzen, als immer Prediger um sich zu haben. Er liess so viele kommen, als zu haben waren, bald die besten, bald jeden ohne alle Wahl in Absicht auf System und Kopf. Er verlangte Hülfe von jedem, wie ein Kranker, der in einer unheilbaren Krankheit die Ohnmacht der Kunst bei guten Aerzten erfährt, und nun meh den Quacksalber ruft. Haller war hyperorthodox; diese Art der Theologie gesiel ihm, weil sie hart und unbiegsam ist, wie er war. Aber in seiner Schwermuth taugte sie nicht für ihn. Wenn eine kranke Imagination wähnt, niemand wisse in Religionssachen Bescheid, als der hyperorthodoxe Prediger, so ist sie verloren. Einige Tage vor seinem Tode schrieb er an Heyre: er glaube zwar in dieser Nähe der Ewigkeit an die unermessliche Güte des Erlösers, aber er wisse nicht, ob er etwas hossen könne; seine Laster liegen vor ihm ausgebreitet, es sei ein unermessiehes Heer, das gegen ihn zu Felde ziehe, und 70 Jahre gesammelt sei; er wollte von Less wissen, welches kurze Buch er etwa gegen die Schrecken des Todes noch lesen könne. Haller glanbte nicht, dass er Barmberzigkeit von Gott hoffen dürse, und fürchtete den Tod. Er hatte diese Furcht nie verhehlt, aber er fürchtete ihn nur wegen des darauf folgenden Gerichts und wegen der Abscheulichkeit seiner Seele, wie er sagte. Er verdrängte diese Melancholie durch Opium und Arbeit; aber sie kam täglich mit der schrecklichsten Gewalt wieder, so lange er mit seinen Pfarrera sprach, oder so lange er alleis war und nicht arbeitete \*)".

Wenn eine so hoch gestellte, durch Naturbegriffe aufgeklärte Intelligenz im Bunde mit sittlicher Vortresslichkeit nieht gegen den schrecklichsten Wahn sicher stellen kann, wie viel leichter wird dieser religiöse Schwärmer ergreisen können, welche an Verstand, Gemüth und Willenskraft weit hinter Haller zurückstehen. Indem sie ahaltend den Blick auf die dunkle Ewigkeit richten, vor welcher alle Interessen der Gegenwart als geringfügig erscheinen, überschwillt ihr maassloses Gefühl. Nun werden rastlose Andachtsübungen ausschließliche Pflicht, weildem Seelenheil jede andere Angelegenheit weichen muß; dadurch wird aber eine Gemüthserweichung erzeugt, welche jede selbstständige Thatkraft ausschließend, sich in ein Gefühl von Bangigkeit verliert. Denn da die schwärmerische Frömmigkeit dem menschlichen Streben jeden Werth abspricht, und die Tugend zu einem blossen Gnadengeschenk Gottes macht; so schleichen sich bald Zweisel an der Barmherzigkeit desselben ein. welche leicht zur Riesengröße anwachsen, zumal wenn sich die heillose Angostinische Prädestinationslehre im Gemüth festgesetzt hat. Daher herrscht dies Seelenleiden vorzugsweise unter den Methodisten, deren Priester ihre Zuhörer durch die furchtbarsten Höllenbilder mit den Schrecken ewiger Verdamm-

<sup>\*)</sup> Ueber die Einsamkelt, Th. II. S. 216. Deselbst sind noch mehrere sehr merkvvärdige Fälle von religiöser Meisscholie augezeichnet.

ais mertern, und dadurch ganze Versammlungen in konvakivische Zuckungen der Verzweiflung versetzen. Unter unsähligen Beispielen dieser Art erinnere ich nur m die erschütternde Schilderung, welche Wessenberg (ther Schwärmerei Seite 162.) von Sidons entlehnt. les habe die religiöse Schwermuth nur zu oft zu beobschien Gelegenheit gehabt, am häufigsten in Folge von Selbsthefleckung, welche an eich schon so leicht zur Versweiflung und zum Selbstmorde führt. Besonders ist mir dies mehrmals bei Theologen vorgekommen, welche selbst durch des deutliche Bewulstsein ihrer Berufspflichten ihre Wollust nicht zu dämpfen vermochten \*). Lin Hüttenbeamter, gleichfalls durch Onanie geschwächt, aber durch tüchtige Kenntnisse in der Physik und Chenie ausgezeichnet, und seinen Vorgesetzten wohl empfohlen, qualte sich in früheren Jahren an einer unglücklichen Liebe ab. da seine Schüchternheit und seine Unbeholfenheit in gesellschaftlichen Kreisen ihm nicht gestattete, der Geliebten seine Gefühle zu offenbaren. Noch überwand er sein Leiden; als er aber mehrere Jahre später wieder einen Gegenstand zärtlicher Neigung fand, wuchs seine Leidenschaft zu einem solchen Grade, dass er eine Verpflichtung zu haben glaubte, um ihre Hand zu werben. Ja seine Leidenschaft übenedete ihn, Gott habe ihm geboten, ein Ehebundmis mit jeuer Person zu schließen, und da dennoch seine Befangenheit den Entschluß nicht zur Aussihrung kommen liefs, so hielt er eine starke pollutio diurac, welche ihn sehr entkräftete, für eine Strafe des Rimmels, wodurch ihm die Zengungskraft wegen seines Zanderns für immer geraubt worden sei. Diese Busse sollte

<sup>&</sup>quot;) Daher ging auch aus dem Kampfe, den die Anschoreten mit der Wollust zu bestehen hatten, ihre größte Folter hervor, in welcher gewiß viele erlegen sind, dagegen diejenigen, welche wie Hieronymus endlich den Sieg über sich davon trugen, dann auch mit um so größerem Elfer dem Dienste der Religion sich widneten.

nur das Vorspiel der ewigen Verdammniss sein, und ihm blos die Wahl zwischen der schwarzen, rothen und weisen Hölle freistehen. Da er auch in dieser Wahl zauderte. war er der letzten göttlichen Gnade verlustig, und seine Seele dem Teufel zur völligen Vernichtung überantwortet, zur gerechten Vergeltung für alles Unheil in der Welt, welches er allein verschuldet. Denn die Natur habe ihm ein Zeichen gegeben, das Böse zu besiegen, er aber habe aus Unschlüssigkeit die Hölle nicht durch die ihm übergebenen Schlüssel verriegelt, und sei deshalb aller Sünde Urheber. Er wüthete gegen sich, verwünschte und klagte sich an, weigerte sich zu essen, zu trinken, Arzneien zu nehmen, und ging den ganzen Tag mit gesenktem Kopfe händeringend auf und ab. - Dass sich die religiöse Verzweiflung überhaupt gern zu jeder Schwermuth gesellt, habe ich schon wiederholt angemerkt, namentlich bei Müttern, welche den Verlust geliebter Kinder mit der Vorstellung verbinden, dass deren Tod eine Strafe des göttlichen Zorns sei. Eben so führt Liebesschwermuth zuweilen auf diesen unglückliehen Ausweg. Dies war s. B. der Fall bei einem liebenswürdigen Mädchen, dessen Leben eine Kette erschütternder Unglücksfälle darbot. Tochter eines armen Schulmannes sah sie sich in einem Alter von 14 Jahren genöthigt, das Geschäst einer Erzieherin auf einem Landgute in Liefland zu übernehmen. Nicht lange nachher langte ihr Vater aus Moskau, bei dessen Brande er alles verloren hatte, in der größten Dürftigkeit bei ihr an, und unter großen Entbehrungen mußte sie für seinen Unterhalt sorgen. Später erhielt ihr Vater einen Raf als Lehrer in eine polnische Stadt, und gerade, als er derthin abgeben wollte, erblindete er gänzlich. Nach vielen trüben Schicksalen wurde eie Erzieherin in einer Familie, welche in einer märkischen Stadt wohnte, und ihre Lage wäre erträglich gewesen, wenn nicht eine hoffnungslose, unbeachtete Liebe sie ganz darniedergebeugt hätte. So viele Leiden erschöpften ihre Standhaftigkeit, sie glaubte

eine schwere Sünderin zu sein, und nahm in ihrer Herzensangst zu einem bigetten Priester ihre Zuflucht, der grassen genug war, sie in ihrem Wahn zu bestärken. Nun bemächtigte sich Verzweiflung ihrer, der sie durch einen Sturs ins Wasser ein Ende machen wollte, daher sie auch lange am Ufer eines Seps herumging, ohne indeß ihr Vorhaben auszuführen. Nie vergesse ieh den Ausdruck ihres durch herzzerreißende Quaal verzerrten Gesichts, ihrer sprachlosen Angst, die sie bei jeder Annäherung eines Menschen durch Erzittern ihres ganzen Körpers offenbarte. Erst nach langem Bemühen gelang es mir, sie zum Sprechen und zu Beschäftigungen zu bewegen. Aber ihr Gemüth war gutgeartet, und nach langem Kampfe mit sich selbst erlangte sie den Seelenfrieden vollständig wieder.

An die religiöse Verzweiflung reiht sich sunächst der Aberglaube, der Vater der Dämonomanie, deren historische Entwickelung nach dem Meisterwerke von Horst \*) hier wenigstens in einigen Zügen anzudeuten ist. Horst leitet den Ursprung des christlichen Zauber- und Hexenglaubens aus dem Orient ab, dessen religiöse Weltanschauung Zoroaster in das dualistische System eines guten Prinups Ormusd, und eines besen Ahriman brachte. Die Juden, deren mossischer Monotheismus kein böses Prinsip merkannte, nahmen letzteres seit ihrer babylonischen Gesangenschaft in ihren Glauben unter dem Namen Satan anf, der bei ihnen noch eine Menge anderer Benennungen als διαβολος, βεελζιβουβ, βελιαλ, Samael, Leviathan führte. So fand dieser Begriff, aus dessen weit verbreiteter Herrschaft im jädischen Volke besonders das Vorkommen der vielen Besessenen erklärt werden muß, deren das neue Testament gedenkt, auch Eingang in des Chri-



<sup>\*)</sup> Dämonomagie oder Geschichte des Glaubens an Zaubere und dämonische Wunder, mit besonderer Berücksichtigung des Hexenprozesses seit den Zeiten Innocentius VIII. Frankfurt am Main. 1818. 2 Theile.

stenthum, und zwar in dem Sinne, daß Jesus daß Reich des Tenfels zeretört, und die Gläubigen gegen die Versechungen derselben geschützt habe. Der heftige Kampf der Christenthums mit den heidnischen Religionen während der ersten Jahrhunderte hatte die natürliche Folge, dass von den Bekennern des ersteren die Götter der letzteren für jene bösen, unseeligen Wesen erklärt wurden, welche der Welt, den Menschen und ihnen selbst so viel Leid und Ungemach sufägten. Aber vom vierten Jahrhundert an, als der direkte Gegensatz zwischen Heidenthum und Christesthum aufhörte, und die Götter der Heiden nachgerade als eine historische Vergangenheit zu existiren anfingen, da bildete sich allmählig der Glaube an das Dasein büser, heherer Naturen so aus, dass aus den früheren Dämonen oder heidnischen Götzen unsre jetzigen bösen Engel oder Teusel, und aus den ehemaligen, von den Damonen unfreiwillig Besessenen oder Geplagten zuletzt freivvillige Teufekverbündete wurden. Hier ist also der erste bestimmte Ursprung des Glaubens an Zauberei und Hexerei im späteren Sinne des Worts. Wir können die weitere Verzweigen; dieses Begriffs, der gleich einem Gifthaum seine Fefichie über alle Jahrhunderte ausschüttete, nicht länger verfolgen, und bemerken nur noch, daß die Bulle Innecentius VIIL, darch welche die Wirklichkeit alles Zauberunfugs kirchlich festgestellt, und somit der Hexenprozess kanonisch be gründet wurde, und im Verein mit gedachter Bulle der malleus maleficarum als der eigentliche Codex alles abergläubigen Walms angesehen werden muse, der sich nun aus früheren schwankenden Meinungen zu bestimmten Begriffen systematisch entwickelte. Nun gab es eine abgeschlossene. Theorie von sogenannten Grundsätzen, erträusten Erfahrungen und erschlichenen Konsequenzen, wie nur irgend ein Tollhäusler sie ausgrübeln kann, um die Natwordnung in Trümmer zu zerschlagen, das ewige Sittengesetz, von welchem bei allen übrigen Barbaren immer noch cine Spur übrig bleibt, völlig zu zerstören, und alle Fa-

rien der Hölle auf das blutende Menschengeschiecht zu hetzen. Alle Wahnvorstellungen, welche noch jetzt jeder Irrenerst aus täglicher Anschauung für die schlagendsten Beweise der Geistesserrüttung erklären muß, wurden zu mbestreitbaren Wahrheiten gestempelt, und als solche durch Bann und Interdikt gegen jeden Vernunftzweisel geschätzt. Ja alles, was das Irremhaus nur in serstreuten Zügen darbietet, weil kein Geisteskranker in allen Kategorieen des Abervoitzes raset, sondern immer noch mit einem Uebersest von gesunder Vernunft das Absurde anderer Verrücktheiten einsieht, alte diese Elemente waren nur Glieder jener furchtbaren Kette, welche damals die Völker unschlang. Der Wahnsinnige behauptet stets, er sei vernünstig, folglich hat er dock noch eine Vorstellung von jenem göttlichen Lichte, in welchem der Mensch zum Bewusstein seiner Würde und seines Rechts kommt; aber der fanatische Hexenrichter verleugnete geradezu die Vermust, aus dem deutlichen Gefühl, dass er in ihrem fernsten Wiederschein als der wahre Teufel erscheinen würde. den von Rechtswegen die Feuerpein hätte zuerkannt werden müssen, weil ein ärgerer Frevel als Seelenmord, diese Sünde gegen den heiligen Geist, wenn es irgend eine giebt, micht gedacht werden kann. Dass hierin keine Uebertzeibung liege, und jenen Richtern keinesweges die Eutschul digung eines unfreiwilligen Irrthums bei ihren Prozeduren zu Theil werden kann, erhellt unwidersprechlich aus den schaamlosesten Rechtsverletsungen, aus den Beweisen des schnödesten Eigenmutzes, der heimtückischen Arglist, welche fast in jedem Hexenprozesse verkommen \*).

<sup>\*)</sup> Um eine Probe davon zu geben, wie die damsligen Richter nach dem Grundsatze: confessio propria omnium probationum eptima, von Unstehnleigen jedes beliebige Geständsife durch die Fulter zu erpresaen wußten, diene ein Beispiel, welchen Mähsen (Geschichte der Wissenschaften in der Mark Brandenburg, S. 510.)

aus Penmersehen Geschichtsethreibern entlehnt. Kirchendiebe hatten um das Jahr 1818 viele Kirchen in Pommern bestehlen, und

'Und sehen wir nun das endlose Register von Wahmvorstellungen durch, welche damals die Köpfe aller Menschen verfinsterten; so fehlt auch nicht ein einziger Zug jener schrankenlosen Phantasmagorieen, in denen noch jetst jede wahnwitzige Leidenschaft sich die Welt ihrer Bedürfnisse zur Anschauung bringt. Da gab es Menschen, welche die Sonne, den Mond und die Sterne vom Himmel herabsaubern, Ungewitter machen, die Erde erschüttern, sich mit Salben unsichtbar machen und in Thiere verwandeln, durch die Lüste sliegen, Berge versetzen, in der Zukunst lesen, über alle Schätze der Welt gebieten, ein Bandniss mit dem Teufel beschwören, ja in fleischlicher Vermischung mit ihm Incubus und Succubus erzengen konnten. So maßten also Priester, Richter, Naturforscher (sit venis verbo), welche die Hexenangelegenheiten sum Gegenstande ihres angestrengten Denkens. zum Beweggrunde ihrer Handlusgen machten, jeden Zweisel, den gesunder Sinn und richtiger Verstand ihnen eutgegenstellen konnten, mit der Bedlamslogik beseitigen, und je toller der Aberwitz war, un so gewisser konnte er auf Anerkennung rechnen. Dem der Mensch, vermöge seines Strebens nach Vollkommenheit, licht im Guten wie im Bösen, im Vernünstigen wie im Unsinnigen das Prägnante, und es ist daher gauz folgerecht, wenn er die Tollheit auf die höchste Spitze treibt, wo sie einen pathetisch grandiosen Charakter annimmt, dagegen sie auf der Stufe der Mittehnäßigkeit fade erscheint, und wegen ihrer Abgeschmacktheit nicht sum Nachdenken anregt. Es ist überhaupt eine seltsame Erscheinung, wie der Mensch sich durch die Einrichtung seines Denkvermögens selbst um allen freien Gebrauch des-

auch Menschen umgebracht. Ehe die rechten Diebe gefangen wurden, hatte man 3 Priester, 17 Küster, 90 Männer, 18 Frauen, 6 Jangfrauen, die alle unschuldig waren, durch Hälfe der Tortz zum Geständnifs gebracht, und als Ränber und Mörder durch hatte Lebensstrafen nach Urtheil und Recht umgebracht.

selben bringen, und sein Streben nach Wahrheit durch sich selbst vernichten kann. Systematisch beweiset er, dis er keine Vernunft habe, aus der doch alle Ordnung md aller Zusammenhang des Denkens stammt; alle Lehren der griechischen Philosophie wurden benutzt, um die Philosophie für immer aus der Theologie zu verbannen. und der feinstei Dielektiker, Aristoteles, wurde der Patren der Scholastiker, welche alles, was der gesande Verstand von jeher als richtig erkannt hatte, in lauter Truggewebe auflöseten. Jene Vernumftlehre, welche aus Ueberdrufs an allen hohlen Wortgefechten deren Ureprung aus dem Metaphysicismus bewies, dem es niemals an erschilchenen Prinzipien für jeden Aberwitz fehlte, eie ließ Jahrtausende auf sich warten, nachdem schon die hellenischen Meister des Denkens auf ihre Begründung hingearbeitet hatten, bis man erst spilt alle Angelegenheiten einer strengen Kritik unterwerfen lernte, welche eben so sehr auf ebjektiver Tresse der Anschauung, als auf bündiger Folgerichtigkeit des Verstandes fußen soll. Aber eine solche Kritik vertetzte der Hierarchie und den an sie geknüpften zahllosen egoistischen Interessen den Todesstofs; denn wann hätte wohl der Herrschsucht, dem Hochmuth, dem Eigesmutz, der Wollust and jeder anderen niedrigen Begierde eine reichere Aeente geblüht und gereift, als damals, wo der Aberglaube die Vernunft eretickte, damit sie nicht den Schleier läste, welcher die Greuel der Pfatien und ihrer Satelliten deckte? Kein Wunder dahen, dele Vernunft und Natur, die einzigen würdigen Hohe-Priester im Tempel der Religion, mit dem Bannfluck der Ketzerei gebrandmarkt, und ihre Bekenner dem Teufel sberantwortet wurden, und daß das mittelakterliche Denken mit allen seinen Verzweigungen im Gebiete der Thes-<sup>legie</sup>, Jurisprudenz, Philosophie, Naturkunde und Medizia in einen folgerechten Wahn umschlug, der in den schon genannten Leidenschaften unserstörbare Wurzeln trieb. Wie der Walmsinnige, so klimpfie auch der Funstilter

mit dem Instinkt der Selbeterhaltung gegem jede Aufklirung über seine Irrthümer an; gleich einem römischen Betinnbus rüstete er sich mit allem Wassen der Dialektik und allem Schlingen der Afterweisheit aus, um seinen Gegnen in: ein umentwirrbares Note sie fungen, und ihn seinem Götzen zu opfern.

11 Aber: micht. blos 'der Fanatismus beschützte den Dimostenglauben; auch das dem Menschen tief eingepflauste Streben nach dem Idealen begünstigte denselhen im Mit. telekter. Wären die Sinne dergestalt organisirt, daß sie une die Natur in der Fölle und Vollkommenheit ihres Winkens: sur: Anschauung brächten; so würde der Messch in ihr eine üben biche Befriedigung seiner edelsten Isteressen finden, und niemals den Drang oder Lug in eine übersinnliche Welt spürch, nach welcher er wie nach der Heimath aus der Verbannung hinstreht. Ohne is die Schmithungen der transcendenten Philosophie auf die Sime einzustimmen, muß man einräumen, daß sie, obgleich de einsige Quelle unserer Enfahrungen, dennoch ihre Gegenstände in ee mangelhaften Bruchstücken dem Bewuldseis darstellen, dass der Verstand nur mit Mähe diese membre diejecta wieder zu ihrem natürlichen Zusammenhange verbinden, und an ihnen nur ein sehr verstämmeltes Bild der Natuserdnung zur Anschlauung bringen kann. muß der geistige Sinn die Lücken des körperlichen erglissen, und wie man auch im Vergleichen und Deutes der Erscheinungen ein höheres Ziel erstreben mag, nie wird dem Bedürfnis suverlässiger Erkenntnis volle Befriedigung gewährt, welches auch nicht geschehen sell, damit der Verstand un vastleser. Thittigheit angesperat wettles: Daher die ungeställte Sehnsucht nach einer ides len: Verklärung des Denkens, in welcher die Vernunft su minmittelbaren Anschauung des Wesens der Dinge, ihres inucusten. Verbandes und Geseites, zu gelangen trachiet; daber das unabvecisbare Bedürfniß, in der Kunst wesigotens. su leinden symbolischen Verständnife der Ideen so gelengen; weil eine Erkenntnist nicht befriedigt, wenn nicht die Schönheit ihr den Stempel der Vollendung aufgedrückt hat. Erinnern wir uns nun, wie das Menschengeschlecht durch die Verschule der ungeheuersten Schicksale hindurchgehen musste, um desjenigen Geisteskultur theilhaftig me werden, ohne welche nicht einmal der Amfang der Naturwissenschaften möglich ist; deren Morgenföthe nie über Europa aufgegangen sein, nie die glücklichteren Geschlochter aus der Nacht des Aberglaubenst in das Licht menschlicher Erkenntniss und Gesittung geführt haben würde. wenn nicht idie Tyrannei der Kierarchie die edeleten Geister sur Gegenwehr herausgefortlert, und dadurch gaus gegen ihre Absicht die Denk- und Gewissensfreiheit in's Leben gerufen hätte; so erhellt hierans wohl, daß wir unsre Weltansicht, welche Religion und Veraunft, Glauben und Naturkunde zum heilbringenden Bunde versöhnt, nicht zum Maasstabe des Urtheils machen dürfen, wenn wir uns in jene finstere. Zeit versetzen wollen; wo die Naturkräfte dem sauberischen Missbrauch der Dämonen preis gegeben sein sollten. Im Mittelalter wur die Natur nicht die ewig schene Welt der Ordnung und des göttlichen Gesetzes, sondern mit der Sünde des Menschen war sie gleichfalls von Gott abgefallen, eine grauenvolke Oede, in welcher Setan, umringt von den Schaaren höllischer Geister, seinea Thron aufgeschlagen hatte. Jedes fromme Gemüth schate sich daher aus! ihr hinveg; und arbeitete sich in eine daslietische Weltunschnung hinein, welche auf Brden nur Trädssel und Jammer als Ausflüsse des bösen Printipe erbliekte, und der Erlösung in ein Himmelreich mit demathigem Glauben entgegen harrte. Somit misste der dem Menschen angeborne ideale Sinu sich eine übernatürliche Welt zu Begriffen, ja zu konkreten Anschauungen swialten, wenn sie ihm nicht ein bedeutungsleses Wort bleiben, und seine Sehnsucht nach der Heimath wicht mit einer dumpfen Ahmung abfertigen sollte, und es let daher gaz Mgebecht, zu sagen, daß das Mittelalter mit dereck

ben Nothwendigkeit in die Gebeimnisse des inneren Sinnes hineingetrieben wurde, mit welcher die jetzige Zeit auf die Natur eindringt, um ihre Schleier zu lüften. Kein Wunder daher, dass einige der edelsten Denker des Mittelalfers von dem Dämonenglauben umstrickt waren, darch dessen Bezeichnung wir ihren großen Verdiensten keinesweges Abbruch thus. Was ware auch die Geschichte, wenn sie irgend eine Thatsache verschweigen mäßte, um nicht irgend einem echonen Glanben an die Menschheit su nahe su treten? Denn die Wahrheit ist heilig, und wenn sie uns gestierte Manner der Vorzeit in einem Lichte seigt, welches uns nach unseren dermaligen Begriffen von Aufklirung unvortheilhaft erscheint; so wollen wir uns dadurch erinnern lassen, dass wir den rechten Standpunkt welthistorischer Betrachtung so lange noch nicht erreicht haben, als irgend eine großartige Natur uns im innern Widerspruche erscheint.

Dass noch jetzt der Aberglaube unter dem Pöbel vornehmer und geringer Stände weit verbreitet ist, und den Lichte der Naturwissenschaft beharrlich Trotz bietet, wer weiß das nicht? Zeugen doch dafür selbst Schriftsteller, welche, wie Justinus Kerner und Eschenmayer sich zur Aufgebe gemacht haben, den dämonischen Spak als einen wesentlichen Bestandtheil der Religion geltend zu machen. Die von beiden herausgegebene Schrift: Geschichte Besessener neuerer Zeit, Besbachtungen aus dem Gebiste kakodimonischer Erscheinungen, Karlarahe 1834, würde interessante Fälle von Dämenemanie Kefern, wenn die verblendeten Verfasser in sie nicht eine Menge abgeschmackter Fabeln eingemengt hatten. Um so weniger können wir uns wundern, wenn Teufel und Hexen nech eine große Rolle im Leben des gemeinen Mannes spieles, welcher Krankheit und Wetterschäden, Viehsterben med häusliches Unglück von bösen Geistern ableitet, und des Zauher durch Zauberei mit Bannsprüchen und anderem Hokuspakus absutreiben sucht; wenn sein Verstand, dem Ungemach

gemach unterliegend, den Teufel in leibhafter Gestalt erblickt, welcher ihn mit Plagen überschüttet. Konnten sich doch selbet die fanatischen Verfolgungen Unschuldiger, welche der Wahn als Teufelsverbündete bezeichnete, noch in neuester Zeit wiederholen, wie das beklagenswerthe Ereigniss bei Danzig im Jahre 1836 gezeigt hat.

Aus den zahlreichen Fällen von Dämonomanie, welche ich beobachtet habe, will ich nur einen ausheben, welcher in einigem Zusammenhange mit dem religiösen Wahn eines anderen Individuums stand. Der Sohn des Arbeitsmannes Richter hatte sich durch seine schlechte Aufführung als Lehrbursche bei einem hiesigen Konditor schon mehrmals körperliche Züchtigung von demselben sugezogen, als er eines Tages nach einer solchen Bestrafung verschwand, ohne bis jetzt wiederzuerscheinen. Sein Vater angeregt durch den Verdacht, dass der Konditor seinen Sohn erschlagen, und die Leiche desselben im Keller des Hanses verscharrt haben möge, verklagte ihn beim Stadtgerichte, welches die sorgfältigste Nachforschung veranstaltete, ohne jedoch die geringste Spur eines stattgefundenen Verbrechens zu entdecken. Eben so wenigen Erfolg hatte die nachgesuchte Revision des Prozesses, weshalb Richter mit seiner Klage abgewiesen wurde. Bei letzterem war indess durch diesen Rechtsstreit ein so leidenschaftliches Verlangen entstanden, über das Schicksal seines Sohnes Auskunft zu erlangen, daß er seinen Erwerb vernachlässigte, und darüber in Armuth versank. Dem Branntweintrinken ergeben, schweiste er ruhelos umher, and hoffte auf eine göttliche Offenbarung, weil die Bibel die Erfüllung brünstiger Gebote, die er deshalb häufig wiederholte, verheißen habe. Ein Fremder, dem er seine Noth klagte, gab ihm eine zweideutige Antwort, daher hielt er jenen für einen Boten Gottes, der ihm ankündige, sein Rechtsetreit werde noch zu einer günstigen Entscheidung kommen. Erfüllt von dieser Hoffnung bestürmte er den Konditor, sich mit ihm durch einen Schadenersatz Seelenheilk. II. 31

von mehreren tausend Thalern gütlich abzufinden, widrigenfalls er seine Klage vor Gericht erneuern werde. Seine Aufregung ging endlich in Tobsucht über, welche seine Aufnahme in die Charité nothwendig machte. In endlosem Redestrom trug er seine Forderung vor, und es fehlte ihm nicht an Spitzfindigkeit, eine Menge von wahren und erdichteten Umständen zur Vertheidigung derselben geltend zu machen. Nach Verlauf eines halben Jahres konnte er jedoch als geheilt entlassen werden. In dem Hause desselben Konditors diente eine bejahrte Frau Namens Benkendorf als Wäscherin, welche fest an das unter dem Pöbel verbreitete Gerücht glaubte, der Konditor habe den Sohn des Richter wirklich erschlagen, und darauf ein Bündniss mit dem Teusel geschlossen, um mit Hülse desselben die Leiche den Nachforschungen des Gerichts zu entziehen. Aus diesem Bündniss stamme auch sein in auffallender Weise vermehrter Wohlstand. Die Benkendorf empfand daher im Hause des Konditors stets ein geheimes Grauen, und nie war sie zu bewegen, in den Keller zu gehen, in welchem die Leiche vergraben gewesen sein sollte. Nur einmal musste sie die Herrin in denselben begleiten, wobei sie in steter Furcht schwebte, dass ihr daselbst ein Unheil widerfahren werde. Nachdem sie sich mehrere Jahre mit dieser Angst vor dem Teufel geplagt hatte, erschien ihr derselbe endlich unter verschiedener Gestalt, bald als eine Maus, bald als ein Mensch mit einer feurigen Kohle im Munde; vorzüglich hatte sie stark an diesem Wahn zu leiden, als ihr Ehemann bei einem Streit ihr ein Auge ausschlug. Sie war überzeugt, dass der Teufel auf Anstiften des Konditors ihren Ehemann gegen sie in Wuth gebracht, und ihn zuletzt zum Selbstmorde verleitet habe. Seitdem hatte sie von erste rem unzählige Anfechtungen zu erdulden, besonders des Nachts, wo er ihr unsägliche Schmerzen bereitete, sie schleg, wie sie denn noch jetzt einen blauen Fleck an ihrer rechten Hüfte hat, der nach solchen Misshandlungen entstan-

den sein soll. Andremale begegnete er ihr auf der Straße mter menschlicher Gestalt, rief ihr Prophezeihungen zu. de dann auch in Erfüllung gingen, und setzte ihr unaufbidich zu, so dass sie sich zuletzt genöthigt glaubte, den Schutz der Polizei dawider in Anspruch zu nehmen. Sie wurde nach der Charité gebracht, woselbst sie fortwährend den Verfolgungen des Teufels ausgesetzt zu sein behauptet, und namentlich des Nachts von ihm mit Schmerzen. Gliedersittern und Anget geplagt zu werden wähnt, obgleich in ihren körperlichen Funktionen keine auffallenden Anomalieen wahrzunehmen sind. Auf den Konditor ist sie im höchsten Grade erbittert, und sie droht ihm die Fenster einsuwerfen, sobald sie ihre Freiheit wieder erlangt laben würde. Es bedarf kaum der Versicherung, daß letzterer eines durchaus unbescholtenen Rufs genießt, und daß der angeblich Erschlagene nach der Meinung Unpartheiischer wahrscheinlich als ein Taugenichts entlaufen ist, da er sich viemals in Sitte und Zucht fügen wollte.

Nicht selten tritt der fromme Wahn ohne alle Beimischung anderer Leidenschaften auf, und er giebt sich dann als ein ununterbrochenes Bestreben kund, im inbrünstigen Gebet eine immerwährende Gemeinschaft mit Gott un unterhalten, und darüber alle Pflichten und Sorgen des lebens als zu geringfügig zu vergessen. Eine gewisse Freudigkeit und Ergebung, gepaart mit Sanftmuth und Bescheidenheit, ja mit Demuth spricht sich dann in Gebärde, Rede, Haltung, in dem fast verklärten Auge aus, und giebt da rährende Bild eines zwar irrenden, doch gutgearteten Gemäths. Von dieser Art war nachstebender Fall, dessen Darstellung Herr Dr. Burckhardt, einer der ausgezeichactsten Theilnehmer an meiner psychiatrischen Klinik entworfen hat: J. B., 35 Jahre alt, ein Schuhmacher, folgte der Einladung zum Besuch pietistischer Konventikel, und wurde durch die in denselben abgehaltenen Andachtsübun-<sup>gen</sup> bald zu der Ueberzeugung geführt, daß er alle zehn Gelete übertreten habe, worüber er in Entsetzen gerieth.

Digitized by Google

Belehrt, daß er nur durch Bet- und Busstbungen die Gnade Gottes wiedererlangen könne, versäumte er über sie seinen Erwerb, und hielt seine Verarmung für eine Strafe Gottes. Da er aus seiner bisherigen Wohnung siehes muste; so forderte ihn seine Frau öfters auf, eine neue zu miethen. Er antwortete ihr stets "Nach solchem alles trachten die Heiden. Denn euer himmlischer Vater weiß daß ihr dess alles bedürft. Trachtet am ersten nach dem Reich Gottes und nach seiner Gerechtigkeit, so wird euch alles zufallen" (Matthäus 6 v. 32, 33). Da aber die Zeit des Umziehens herangekommen war, so machte sie ihn darauf aufmerksam, dass er nicht durch dieses Vertrauen zu Gott eine Wohnung erhalten könne, sondern sieh selbst danach umsehen müsse. Worauf er sie zu trösten suchte mit Marc. 13 v. 31. "Himmel und Erde werden vergeben. meine Worte aber werden nicht vergehen." Er glaubte, der König mit glänzendem Gefolge werde ihn unter Pauken- und Trompetenschall nach der neuen Behausung geleiten. Hierauf brachte er die Nacht unter Beten zu, und muste am andern Morgen seine Wohnung räumen, da diese von andern Leuten bezogen wurde. Auch jetzt dachte er nicht daran, eine neue Wohnung su miethen, da er Gott nicht vorgreisen mochte, sondern begab sich mit seiner Familie und seinem Hausgeräth auf einen Kirchhof und erwartete, dass seine Einbildung erfüllt werde. Weil aber Nichts geschah, so stärkte er seinen Glauben mit Matth. 8 v. 20. "Die Füchse haben Gruben, und die Vögel unter dem Himmel haben Nester; aber des Mensches Sohn hat nicht, da er sein Haupt hinlege." Vergebens machte ihn seine Frau darauf aufmerksam, daß seine Verheißungen nicht erfüllt würden; vergebens ermahnte sie ihn, mit ihr eine Wohnung zu suchen. Mit ruhigem Tone erwiederte er stets: "wenn Du mein Jünger sein willst, so folge mir nach." Er brachte die Nacht unter Singen und Beten auf dem Kirchhofe zu, und flehte zu Gott, daß er die dort begrabenen Todten aus der Hölle entlassen

mige, da es doch ohne Zweifel große Sünder gewesen waren. Am Morgen brachten ihm Freunde und Nachbarn Speise und Trank, wobei er dachte, wer Daniel in der Liwengrube gespeist hat, der speist auch mich, und wer den errettet hat, der wird auch mich erretten. Am Nachmittage ward endlich von seiner Fran eine Wohnung gemiethet, und er aufgefordert, mit ihr zu ziehen, was er jedech verweigerte mit Matth. 19 v. 29. "Und wer verläst Häuser, oder Brüder, oder Schwestern, oder Vater, oder Mutter, oder Weib, oder Kinder, oder Acker, um meines Namens willen, der wird es hundertfältig nehmen, and das ewige Leben ererben." Am Nachmittage kamen viele Menschen auf den Kirchhof, verspotteten ihn, nannten ihn einen Verrückten, wogegen er sich durch verschiedene Bibelstellen zu rechtsertigen suchte. Endlich ward er nach der neuen Wohnung gebracht, wo er unter Singen und Beten einschlief. Am andern Tage forderte man in nach dem biblischen Spruche "bete und arbeite," zur Thitigkeit auf; er aber entgegnete: "Sehet die Vögel unter dem Himmel an, sie säen nicht, sie erndten nicht, sie sameln nicht in die Scheunen, und der himmlische Vater emähret sie doch" (Matth. 6 v. 26). Um ihn zur Arteit zu nöthigen, ward er zu einem Schuhmacher gebucht, erwiederte jedoch auf jede Anforderung "ich kann ome den Herrn nichts thun." Nach der Irrenabtheilung der Charité gebracht, verglich er sich mit Christus, glaubte wie dieser verfolgt zu werden, sah den Zwangsstuhl für den Teufel an, der ihn versuchen wollte, und fand in diesem Vergleiche Beruhigung. Als ihm untersagt wurde, den Namen Gottes und Christi stets im Munde zu führen, eiferte er mit Matth. 10 v. 33. "Wer mich verleugnet vor den Menschen, den will ich auch verleugnen vor meinem himmlischen Vater." Seine Heilung erfolgte nach etwa 11 Jahre.

Ueber die Vermischung der religiösen Leidenschaften nit dem Hochmuth und der Herrschsucht habe ich mich

schon vielfältig ausgesprochen, und brauche daher nur nach träglich zu bemerken, daß die Ausartung dieser kompli cirten Leidenschaften bis zum völligen Wahn deshalb, wei hier so viele Bedingungen der Besonnenheit entgegen wir ken, oft genug erfolgt. Wollten wir das Leben aller Sek tenstifter und Religionsschwärmer durchmustern, denen e vor allem um die Verherrlichung ihres Ichs und um ab solute Machtvollkommenheit zu thun war; so wärden wi eine reiche Ausbeute an offenbaren Beispielen des Wahn witzes gewinnen. Insbesondere mag hierbei bemerkt wer den, dass die gewaltsame Spannung des Gemüths durel gemeinschaftliche Wirkung so verschiedenartiger, ja ihren Wesen nach entgegengesetzter Leidenschaften vorzüglich oft zu Theophanieen Veranlassung gab, daher denn so viele Mystagogen sich auf unmittelbare göttliche Offenbarungen beriefen, kraft deren sie blinden Gehorsam forderten. Oft war dies ein absichtlicher Betrug, dessen Gaukelei nur den dummen Haufen bethören konnte; aber gewifs sehr häufig waren jene selbst die Betrogenen. Ein merkwürdiges Beispiel der Art habe ich in der medizinischen Zeitung des Vereins für Heilkunde in Preußen (Jahrgang 1835) mitgetheilt. Es versteht sich, dass diese göttlichen Offenbarungen stets der genaue Ausdruck versteckter Begierden sind, welche sich durch zu starke Gefühle ankündigen, als dass die Phantasie ihre Bedürfnisse nicht in die Sprache des angeblichen Orakels einkleiden sollte. Unstreitig die entsetzlichste Selbsttäuschung, welche die Ausbrüche der rohesten, verderblichsten Begierden durch religiöse Sanktion zur Pflicht stempelt, und durch Vermischung des Heiligen mit dem Thierischen, ja Teuflischen zu den scheußlichsten Handlungen antreibt. Wie viele Blutgerichte und Metzeleien sind vollzogen worden, weil verrückte Schwirmer ihre fanatischen Rasereien dem Pöbel mittheilten, der dann jene Greuel auf göttlichen Besehl zu verüben glaubte. Und da Wollust und Grausamkeit unmittelbar susammengehören, weil der Bluttriefende den Schauder über sich

selbst in wildester Lust zu vergessen strebt; so haben sich in der Geschichte nur allzuoft die wilden Orgien der Wiedertäuser in Münster wiederholt, welche auf ausdrücklichen Beschl des Johann von Leyden sich mehrere Weiber zugesellten, und auf ihre blutigen Greuel korybantische Tänze und Zügellosigkeiten aller Art folgen ließen, über welche das sittliche Gefühl gern einen Schleier wirft. Insbesondre treibt der Fanatismus zur entsetzlichsten Grausamkeit, zum Morde an, weil er durch Herzensbärtigkeit jede Regung menschlichen Gefühls vertilgt, welches zwar auch bei andern Schwärmern nicht zum deutlichen Bewußstsein kommt, aber doch noch zur rechten Zeit erwacht, um jeden Ausbruch blutdürstiger Gefühle zu bemmen. Des Schäfers, der seine Kinder ermordete, um Gott ein wohlgefälliges Opfer zu bringen, ist schon gedacht; die Geschichte des Matthieu Lovat, der sich entmannte und kreuzigte, ist zu oft in den Schriften angeführt worden, und überhaupt sind die Fälle zu zahlreich, als dass ich sie sammeln könnte. Ausgezeichnet zu werden verdient jedoch die Schrift von Meyer: schwärmerische Greuelscenen, oder Kreuzigungsgeschichte einer rebigiösen Schwärmerin in Wildenspuch, Canton Zürich, 2te Aus., Zürich 1824, deren Inhalt von Wessenberg in seiner Schrift über Schwärmerei im Auszuge wiedergegeben hat. Eben jetzt befindet sich in der Charité ein junger Theologe, dessen Geschichte ich bei einer anderen Gelegenheit ausführlich mittheilen werde. In seinem fanatischen Eifer glaubte er, die Welt sei so tief in Wollust versunken, daß das Strafgericht Gottes über sie hereinbrechen werde. Eine innere Stimme sagte ihm, dass die Familie seines Wirths, obgleich er keine dafür sprechende Thatsache anzugeben wußte, am meisten von dem sittlichen Verderben ergriffen sei, und dass ihr Tod der Welt 30m warnenden Beispiel dienen müsse. Er kaufte deshalb einen Dolch, und nachdem er einige Wochen einen inneren Kampf bestanden hatte, in welchem zuletzt sein Fanatismus siegte, trat er eines Morgens in das Wohnzimmer seiner Wirthin, und stieß ihrer bejahrten Mutter unter dem Ausruf, daß er seinen Glauben vertheidigen müsse, den Dolch zweimal in die Brust, ohne sie jedoch tödtlich zu verletzen. Der zu Hülfe eilenden Tochter brachte er mehrere Wunden an der Hand bei, worauf er indeß von anderen entwaffnet, und ins Gefängniß gebracht wurde. Ein Ausbruch von Tobsucht machte seine Ausnahme in die Irrenabtheilung der Charité nöthig.

Es ist schon von der Quaal die Rede gewesen, welche den Anachoreten der Kampf ihrer Frömmigkeit mit dem aufgeregten Geschlechtstriebe bereitete, den sie vergebens durch die härtesten Kasteiungen und durch Verfluchung als einer sündlichen Begierde zu dämpfen suchten. Die Natur war mächtiger, als ihre durch zerrüttende Lebensweise gebrochene Kraft, welche den lüsternen Bildern der Phantasie nicht widerstehen konnte, auch wenn diese geradezu als Magie des Teufels ihnen erschien. Hierony. mus sagte: "Als ich ein Jüngling war, und Wüste md Einsamkeit mich umgaben, konnte ich dem Reiz des Lasters und dem Feuertriebe der Natur nicht widerstehen. Ich suchte seine Gewalt durch Fasten zu brechen, aber meine Seele glühte doch von wollüstigen Gedanken. Ach wie oft glaubte ich in der unabsehbaren Einsamkeit der von der Sonne verbrannten Wüsten, ich lebe mitten in Roms Wollüsten. Meine garstigen Glieder deckte ein Sack; der Schimmel äthiopischer Schwärze überzog meine unfläthige Ich weinte und seufzte täglich, und wenn mich wider Willen der Schlaf beschlich, wurden meine kaum noch an einanderhängenden Knochen auf der Erde ser-Ich schweige von Speisen und Trank, denn etwas Gekochtes zu essen wäre für solche Elende schen Schwelgerei. Ich, der ieh mich blos aus Furcht vor der Hölle zu diesem Kerker verdammte, ein Vertrauter ward der wilden Thiere und Schlangen, ich glaubte doch ofh ich lebe unter einem Haufen von jungen Mädchen. Durch

Fasten ward mein Autlitz blaß, und in dem kalten Körper brannte das Hers vor wollüstiger Begierde." Pachomius, ein seytischer 70jähriger Einsiedler, litt noch an gresser Wollust; von seinem 50sten bis zu seinem 60sten Jahre verliefs sie ihn den ganzen Tag und die ganze Nacht hindurch keinen Augenblick. Er glaubte sich sehon völlig vom Teufel überwunden, denn dieser kam zu ihm in Gestalt eines mohrischen Mädchens, sprang ihm aufs Knie, md machte alle Gefühle der Wollust in ihm rege. Ammenius wurde so durch Wollust gequalt, daß er mit einem feurigen Eisen seine Glieder serfleischte, und dadurch mit Geschwüren bedeckt war. Evagrius stand bei Winterszeit die ganze Nacht hindurch nackt in einem Brunnen, bis er völlig vor Kälte erstarrte, damit der Geist der Unzucht ihn verlasse. Gegen das Ende seines Lebens, welches vermuthlich sehr spät erfolgte, gestand er, noch keine drei Jahre sei er nach einem solchen Leben, nach so vielem Kampf, Fasten und Gebet frei von fleischlichen Begierden. Moyses, ein Aegypter, wurde von Unzucht so getrieben, dass er die ganze Nacht kein Knie beugte, und seinem Auge keinen Schlaf vergönnte. Sechs Jahre lang stand er jede Nacht mit offenen Augen mitten in seiner Zelle betend, und doch verliess ihn der Unzuchtteusel nicht. Einem thebaischen Weltüberwinder erschien der Teufel in Gestalt einer sehr schönen, munteren und gefälligen Dame, mit welcher er sich in ein lebhaftes Gespräch einließ. Sie griff ihm nach dem Kinn, und nahm ihn endlich ganz gefangen, so dass er geil auf sie losging. Aber sie schlüpfte unter ihm weg, erhob ein verflucht Geschrei, und verliess ihn mit höhnendem Gelächter, indess der Mönch pach dem leeren Schatten die schändlichsten Bewegungen machte. Er sah mit Verzweiflung, dass ihm die Einsamkeit nichts nütze, ging zurück in die Welt, und lebte in Unzucht und Schande. Cassianus sagt, die Pellutionen haben den ägyptischen Einsiedlern auch im Wachen und bei Tage keine Ruhe gelassen, denn sie konnten deswe-

gen kaum mehr beten. Ein Mönch hatte allemal diesen Zufall, wenn er das heilige Abendmahl genießen wollte. Je strenger die Mönche fasteten, um so häufiger waren die Pollutionen. - Von den mystischen Nonnen bemerkt Zimmermann: "sie hatten särtliche und gefühlvolle Herzen; aus Mangel eines Liebeshandels auf Erden geriethen sie in einen Liebeshandel mit dem Himmel. Dies machte sie zaumlos, vermehrte ihre Inbrunst, benebelte ihre Köpfe, und so folgte Irrereden der Andacht." Ich füge noch hinzu, dass fast nur bei Weibern, deren Leidenschaften die Reflexion oft unmöglich machen, die seltsame Vermischung frommer and simulich erotischer Gefülle möglich war, über deren Widerspruch die Anachoreten keinen Augenblick zweifelhaft blieben. Armelle glaubte, ihr geistiger Buhle habe das Fener seiner Licbe so in ihrem Herzen entzündet, daß sie nun innerlich und äußerlich nichts mehr sei. als Feuer und Flamme. Sie suchte unaufhörlich ihren Buhlen auf, girrte bei Tag und Nacht ohne Ruhe und Zerstreuung unaufhörlich nach ihm. Zuweilen herzte und drückte sie alles, was sie auf ihrem Wege fand, Pfeiler, Bettstellen, Stock und Block, als wollte sie sich mit allem vermischen, und schrie, verschließt ihr nicht meinen Geliebten? Auf den Feldern lief sie mit ausgebreiteten Plü-. geln ihrer Inbrunst sich ganz außer Athem, um den Einzigen zu suchen, den ihre Seele liebte. Sie ging in die Wälder, drückte und küste inniglich die Bäume, sie fragte alle Thiere, wo ist der Einzige, nach dem mein Herz verlangt? Sie erzählte den Vögeln die Marter ihrer Liebe. Die heilige Mechtildis aus Sachsen sagte, der hohe Gegenstand sei ihr erschienen, er habe sie geküßt, an sich gedrückt, und ihr zugeflüstert, gönne mir, dass ich bei dir sei, und deine Ergötzlichkeiten genieße. Maria de l'Incarnation sagte: o meine susse Liebe, ich bin mit dir vereinigt, und mit deinem entzündeten Herzen. ich sterbe, man leidet, man verschmachtet, man genießt Mir deucht, mein Geliebter wolle mich verzehren in sei-

ner göttlichen Umarmung. Mein Geliebter ist eine ausgeschättete Salbe, von ihrer himmlischen Süßigkeit vergehe ich in seinen keuschen Umarmungen. Unablässig erfährt die Seele diesen freundlichen Beweger, der mit dem lieblichsten Feuer mich entzündet und aufreibt. Die Erzötzlichkeiten meiner Seele trachten sich nach außen zu ergießen, und in die unteren Theile, aber der Geist schickt alles wieder aufwärts. Maria Magdalena von Passis war unbeweglich und unempfindlich, bis die Liebesergiesung kam, und mit ihr neues Leben die Glieder durchdrang. Sie sprang aus dem Bette, ergriff in der größten Liebesraserei eine ihrer Mitschwestern bei der Hand, und sagte, komm und laufe mit mir, um die Liebe zu rufen. Sie lief wie eine Trunkene und Thörigte in ihrem Kloster umber, und schrie laut: Liebe, Liebe, Liebe, ach nicht mehr Liebe, es ist su viel. Catharina von Genua konnte oft nicht arbeiten, gehen, stehen, reden; sie sagte dann, alle Männer und Weiber würden sich ins Meer stürzen, wenn es die göttliche Liebe wäre. Sie rannte im Kloster herum, legte sich ganz ansgestreckt zur Erde, und schrie: Liebe, Liebe, Liebe, ich kann nicht mehr. Catharina von Siena worde in ihrem Kloster vom Geiste der Unzucht, geiler Gedanken und Träume geplagt, bis sie endlich mit dem höchsten Gegenstande ihrer Liebe nach tausend Liebesbetäubungen sich förmlich vermählte. Gertrud, Aebtissin des Klosters Helfeld im Mansfeldischen im 13ten Jahrhundert sagte: O Gabe, welche über alle Gaben ist, in dieser Apotheke von den Gewürzen der Gottheit so sehr gesättigt, und in diesem Weinkeller der göttlichen Liebe so überslüssig betrunken, ja so voll zu werden, dass man nicht einmal den Fuss bewegen kann. -Wie hätten nicht auch die Nonnen in diese Liebesraserei gerathen sollen, da der Mystizismus, um seine schmelzenden Gefühle recht bezeichnend auszudrücken, von der Geschlechtsliebe häufig seine Bilder entlehnt, und daher nicht mude wird, Christus als den Seelenbräutigam darzustellen? Deher dem auch das Hohelied Salomenis, eine der üppigsten erotischen Dichtungen, lange für den Erguß einer inbrünstigen Frömmigkeit gehalten worden ist. Ich habe das Buch eines Pastor primarius an der Hauptkirche einer großen Stadt in Händen gehabt, welches den Titel führte, der himmlische Liebeskuß, und auf zahlreiehen Holzschnitten alle Stadien der Liebe Christi zur gläubigen Seele bis zum Torus darstellte, und damit den Bildern nicht das gehörige Relief fehlte, auf anderen Tafeln die Vermählung des Teufels mit den Weltkindern und seine häusliche Einrichtung in ihrem Herzen zur Erbauung aller Frommen anschaulich machte.

Schon seit zehn Jahren befindet sich in der Charité ein Mädchen von junonischer Gestalt, deren Gemüthsleiden im Wesentlichen die eben bezeichnete Form an sich trägt. Zwar ist sie nicht in Christus verliebt, statt dessen hat sie aber ihren Geliebten, einen jetzt verstorbenen Banquier, den sie ihren Gott und Jesus Christ nennt, auf den Thron der Welt erhoben. Sie findet es abgeschmackt, an einen unsichtbaren Gott zu glauben, und hält daher die herrschende Religion für eine Täuschung des Volks, welche auch ihr in der Kindheit eingeimpft worden sei, bis ihr Geliebter sie zum Heidenthum bekehrt habe. Derselbe sei zugleich ihr leiblicher Vater, und habe sie auserkoren, mit ihm vereint in unaussprechlicher Liebe eine ewige Seeligkeit zu genießen; ehe sie aber dieses Glückes theilhaftig werden könne, mit ihm über die ganze Welt zu herrschen, müsse sie zuvor noch schwere Proben bestehen, um sich desselben würdig au machen. Zwar sei sie schon gestorben (sie bezeichnet die Zeit des Ausbruchs ihres Wahns, welcher wahrscheinlich unter sehr stürmischen Erscheinungen stattfand, als ihren leiblichen Tod), doch müsse ihre Gestalt noch erst zur höchsten Schönheit verklärt werden. Ihren Aufenthalt in der Charité balt sie für ihre Prüfungszeit, jene Heilanstalt ist für diesen Zweck erbaut, und unter dieser besindet sich ein verborgener

magnetischer Saal, von welchem aus ihr Karl als Oberster der Tempelherren mit Magneten auf alle Theile ihres Körpers einwirkt. Die Bestimmung der Tempelherren ist, auf unsichtbare Weise die Empfängnifs aller Weiber zu bewirken, welche dieselbe fälschlich ihren Männern zuschreiben. Sie selbst ist schon mehrmals auf diese Art schwanger geworden und hat einige Kinder geboren, welche ihr Geliebter sogleich zu sich genommen hat, und erziehen läßt. Sobald ihre Prüfungszeit überstanden ist, wird über das Menschengeschlecht Gericht gehalten werden; alle, welche an ihren Karl glauben, werden um seinen Thron unvergängliche Freuden genießen; die verstockten Christen aber, den Papst an ihrer Spitze, werden für immer in die Hölle verstoßen u. s. w.

## §. 135.

#### Kann der Wissenstrieb in Wahnsinn ausarten?

Dass die unmässige Wissbegierde durch Zerrüttung des Nervensystems und durch Erschöpfung aller körperlichen Kräste ein mitwirkendes Moment zur Erzeugung des Wahnsinns abgeben könne, ist leicht einzusehen; auch läßt sie sich als psychologische Bedingung desselben betrachten, in sofern sie die sittliche Kultur des Gemüths vernachlässigt, und dadurch die mannigfachsten Leidenschaften entfesselt, welche in einer hochgesteigerten Intelligenz das beste Mittel ihrer Befriedigung finden. Ueberhaupt steht der Begriff der Wissenschaft noch nicht fest, zu welcher man noch viele systematische Thorheit und theoretische Träumerei rechnet, durch welche das wahre Gedeihen der Seele nur beeinträchtigt werden kann; auch rächt sich das über anhaltende Spekulationen vernachlässigte Gemüth, nachdem es in qualendem Missbehagen seine Verödung nachdrücklich genug angekündigt hat, durch gewaltsame Ausbrüche mannigfacher Begierden, von denen selbst eminente Denker nicht immer frei geblieben sind. Nicht selten bethört sie

der Dünkel, daß man wegen ihrer ausgezeichneten Verdienste an sie nicht den sittlichen Maaßstab legen dürse, welcher doch allein über den wahren Werth des Menschen entscheidet. So kann daher selbst der Gelehrte ungeachtet seiner Abgeschiedenheit in die größte Zerwürfniß gerathen, und seine Intelligens erfährt dann zuletzt das allgemeine Loos der Sklaverei des Verstandes unter dem Joch der Leidenschaft, welche darum nicht weniger in das Gebiet des Wahnsinns verirrt, weil ihrer Träumerei ein philosophischer Mantel umgehängt wird, welche gewöhnlich durch Ehrgeiz und hypochondrische Grillen zum Wahnsinn führt.

Aber damit wird die in der Ueberschrift dieses §. aufgeworfene Frage noch nicht beantwortet, ob nämlich aus der Wissbegierde selbst, wie aus jeder andern Leideuschaft sich folgerecht ein Wahn entwickeln köune, in dessen Gestalt sich ihr Interesse unmittelbar ausspreche? Ich glaube diese Frage in Uebereinstimmung mit Haslam und Esquirol\*) unbedingt verneinen au missen. Denn so lange

<sup>\*)</sup> What species of delirium is that, which succeeds long continued and abstract calculation? Newton lived to the age of 85 years, Leibnitz to 70 and Euler to a more advanced period, yet their several biographers have neglected to inform us, that their studies were checquered with delirious fermentations. The mathematiciens of the present day would concive it no compliment to suppose that they retired from their labours with addled brains, and that writers of books on insanity should impute to them miseries which they never experienced. It is curious to remark, in looking over a biographical cart, that mathematiciens and natural philosophers have in general attained a considerable age; so that long continued and abstract celculation, or correct thinking upon any subject does not appear, to shorten the duration of human life. What is meant by the deliria, to which men of genius are peculiarly subject, I am unable, for want of a sufficient genius, to comprehend. It is well understood, that a want of rational employment is a very successfull mode of courting delirium; that an indulgence in these reveries which keep the imagination on the wing, is likely to

der Wissenstrieb sich rein erhält, und nicht ein Hebel auderer leidenschaftlicher Interessen ist, richtet er sich ausschliefslich auf die Wahrheit, und bringt ihr jedes Opfer des Lebens, der Liebe, des Glaubens, wenn er seinen Eiser für jene nur dadurch befriedigen zu können glaubt. Mag er sich auch über seine Prinzipien täuschen, aus ihnen folgerecht den Irrthum entwickeln, und seiner Kraft sich bewußt, jede Widerlegung desselben abweisen; so geht doch daraus nimmermehr ein praktischer Wahn hervor, der ihn zum Genus der bürgerlichen Freiheit unstihig machte. Noch nie hat ein von egoistischen Nebenabsichten freier Denker die Welt nach seinen Begriffen umgestalten wollen, sich gegen ihre Einrichtungen mit aufrührerischem Sinn empört, und dadurch die Polizei genöthigt, seinen Angriffen auf die öffentliche Ordnung Schranken zu setzen; vielmehr wird jener des Widerspruchs seiper Spekulationen mit der Wirklichkeit bald genug inne.

premote it: and it must be owned, that the same effect has often been produced, where vanity or ambition has urged minds, puny by nature, and undrilled in intellectual exercises, to attempt to grasp that which they were unable to embrace. Haslam 1. c. p. 218.

<sup>&</sup>quot;Dryden hat gesagt, das das Genie und die Verrücktheit sich nahe berührten; hat er dadurch sagen wollen, dass Menschen mit einer sehr beweglichen und unregelmäßigen Einbildungskraft, und großer Beweglichkeit in ihren Ideen auch große Aehnlichkeit mit der Verrücktheit darbieten, so hat er Recht; hat er aber sagen wollen, dass ein sehr auffassender Geist zu Seelenstörungen disponirt, so hat er sich geirrt. Die größten Genies, die größten Dichter und Maler haben ihre Seelenkräfte sich bis zu ihrem höchsten Alter in Harmonie und Thätigkeit erhalten. Künstler jeder Art wurden Gestörte nur durch eine zu lebhaste und regellose Phantasie und große Ausschweifungen ihrer physischen Lebensweise, denen sie mehr als andere Menschen unterworfen sind. Nicht die Uebung des Geistes, noch die Kultur der Wissenschaften und Künste, sondern die Excesse, zu denen sie mittelbar führen, muß men als Ursache der Seelenstörungen betrachten." Esquirol a. a. O. S. 47.

und flüchtet sich daher nur allzugern aus ihr in das Reich der Ideen, gleichgültig über deren praktische Anwendbarkeit, weil er nicht in diese, sondern in das Bewußtsein der freien und unbegrenzten Geistesentwickelung den höchsten Werth setzt, und vor allem erst die Wahrheit aus ihrer inneren Nothwendigkeit beweisen will, ehe er sich um ihren Nutsen kümmert. Es musste ihm die Kraft ver-Mehen sein, seine Ueberzengung im Widerspruch mit allen herrschenden Begriffen sestzuhalten, seinen Zeitgenossen weit vorauseilend die Früchte seiner Nachforschung aufgeklärteren Nachkommen zu überliefern, und sich in die Nothwendigkeit zu fügen, in einsamer Gedankenbildung von niemandem, als von sich selbst verstanden zu werden. Beschleicht ihn ein theoretischer Wahn, der im Grunde jedem durch die Erfahrung nicht gezügelten Denken anklebt: so findet er doch in seiner durchgebildeten Denkkraft überflüssige Mittel, sich mit den Bedürfnissen der Wirklichkeit abzufinden, und seine Verstöße gegen die Wirklichkeit können immer nur Gegenstand des Belächelns, niemals aber verderbliche Irrungen werden. Vieles erzählt man sich freilich von wunderlichen Bizarrerieen und seltsamen Lasnen großer Gelehrten; aber nur dem Böswilligen kann es einfallen, ihnen deshalb die gebührende Hochachtung zu entziehen, oder sie gar, wie die Söhne des Sophokles ihren Vater, vor Gericht der Geistesschwäche zeihen zu wollen, welches auch für sie selbst, wie für letztere, stets su ihrer tiefsten Beschämung ausschlagen würde. Denn jeder wird den gesunden, lebensvollen Kern von der Schale su unterscheiden wissen.

Man pflegt eine Menge von philosophischen Grillen, den Stein der Weisen, das Lebenselixir, die Deutung der Apokalypse, als Beweise wahnwitziger Verirrungen des Verstandes zu bezeichnen. Indes warum sollte ein großer Gelehrter, welcher wie Semmler sich in müßigen Stunden mit der Goldmacherkunst beschäftigte, ohne die Pflichten seines Berus im geringsten zu versäumen, sich

nicht mit solchen Spielen abgeben dürfen? Es regt sich in geistvollen Menschen ein unabweisbares Verlangen, die engen Grenzen ihrer Berufspstichten gelegentlich zu überschreiten, an interessanten Problemen ihre Kräfte zu versuchen, an wunderbaren Kombinationen der Phantasie sich zu ergötzen. Das Verhängnis führt das Menschengeschlecht auf verschlungenen Pfaden durch das Labyrinth des Irrthums zu ungehofften Entdeckungen und Wahrheiten; aus der Alchemie ist die Chemie hervorgegangen, die Astrologie hat zur Beförderung der Astronomie beigetragen. Wer wollte daher jeden wissenschaftlichen Versuch, dessen Ergebnisse sich niemals voraus berechnen lassen, darum ein wahnwitziges Projekt nennen, weil er fehlschlug, und weil seine Aufgabe dem gemeinen Menschenverstande ungereimt schien? Tausend Fragen läßt die Natur unbeantwortet. bis sie endlich ihr Gesetz dem unverdrossenen Forscher enthüllt; zahllose Erkenntnisse erfreuen uns jetzt mit ihrem Lichte, welche das Mittelalter für Eingebungen des Satans gehalten haben würde. Fern sei daher von uns eine engherzige Krittelei, welche die Bedeutung jener Sehnsucht nach tieferer Wissenschaft nicht faßt, deren Verirrungen uns selbst ehrwürdig sein müssen.

Aber, sagt man, die Unmöglichkeit der Quadratur des Zirkels, des perpetuum mobile ist ja erwiesen, an der Apokalypse sind schon viele Schwärmer vollends zu Narren geworden. Nun wenn jemand seinen Verstand über solche Dinge verlor, so hatte er eben keinen zu verlieren, denn sonst würde er noch andere Aufgaben gefunden haben, um seinen Wissensdrang zu befriedigen, und nicht all sein Dichten und Trachten auf ein blosses Hirngespinnst zu richten. Jene Ungereimtheiten sind mir schon mehrmals vorgekommen, ohne dass ich sagen könnte, sie hätten das Motiv des Wahnsinns ausgemacht. Unter anderem besitze ich die Zeichnung eines perpetuum mobile von einem Registrator, welcher nach seinen trockenen Berufsgeschäften Erhölung in der Ausübung eines nicht gemeinen mechanischen Ta-Seelenheilk, IL 32

lents suchte. Er hatte sich unter anderem mit der Lithegraphie beschäftigt, mancherlei Modelle angefertigt, und dachte ernstlich daran, seinen kümmerlichen Erwerb durch nützliche Erfindungen zu verbessern. Darüber wäre ei nicht wahnsinnig geworden; aber er litt zugleich im hohen Grade an Hypochondrie, fühlte sich überdies in seiner beschränkten Lage bedrückt, fand keine Anerkennung seines wirklichen Talents, und erfuhr mannigfache Kränkungen seines eitlen Selbstgefühls, da er scheu und unbeholfen eine sehr untergeordnete Rolle in Gesellschaften spielte. Kein Wunder daher, daß er im hohen Grade argwöh nisch wurde, beunruhigende Stimmen hörte, über seine körperlichen Plagen seltsame Grillen ausgrübelte, und aus allen diesen Gründen zu seinen Amtsgeschäften unbrauchbar wurde. In einer solchen Stimmung suchte er Erheiterung bei seinen mechanischen Projekten, wobei er zuletzt auf den Einfall gerieth, durch die Erfindung des nerpetuum mobile sich als einen sinnreichen Kopf auszuzeichnen. Er wurde geheilt, und lachte dann selbst über seine Mystifikation. Haslam gedenkt eines durch Missbrauch spirituöser Getränke wahnwitzig gewordenen Litteraten, welcher ein Anakreon zu sein, eine neue Methode zur Berechnung der Meereslänge entdeckt, einen Plan zur Abtragung der englischen Nationalschuld gefunden zu haber glaubte, und wüthend wurde, weil man ihn einsperste Wer erkennt nicht an diesen Zügen den eitlen Narren, welcher alles leisten zu können glaubte? Zuweilen ereignen sich ähnliche Fälle sogar bei Personen der unteren Volksklassen, welche aus Mangel an wissenschaftlicher Kultur ihre Neigung zu geistigen Beschäftigungen nicht anders zu befriedigen wissen, als dass sie ihrer Phantasie des Zügel schießen lassen, welche dann Ungereimtheiten is Menge ausheckt, zumal wenn ihr unruhiger Sinn sie keine gesicherte Stellung in der Welt finden lässt. Sie gelatgen dann zu keiner stetigen Lebensansicht, sondern schwaken zwischen mannigfachen Entwürfen hin und wieder.

So befindet sich unter meiner Aufsicht ein Mann, welcher hinter einander Oekenom in der Mark, Kutscher in Cöln, Schuhmacher in Petersburg, und endlich Kirchendiener in Berlin war, aber nirgends einen gesicherten Erwerb fand. Unaufhörlich brütete er neue Projekte aus; einmal wollte er Gold machen, indem er Blei, Sand und Tabak in eine Pfeife stopfte, und diese ausrauchte; lange beschäftigte er sich mit dem Gedanken, alle Religionen dadurch zu vereinigen, dass er hinter einander Katholik, Jude und Muselmann werde, um andere zur Nachahmung anzuregen, daber er sich auch ernstlich nach der Beschneidung erkundigte; su andern Zeiten wollte er Gedichte, Predigten, philosophische Abhandlungen drucken lassen, um zur Aufklärung der Welt beizutragen. Ich werde auf diese Projektenmacherei noch im folgenden §. zurückkommen, und darf wohl nicht erst beweisen, dass diese Spiele einer zügellosen Phantasie nicht auf Rechnung eines leidenschaftlichen Wissenstriebes zu schreiben, sondern Erzeugnisse einer Verstandeseitelkeit bei großer Unwissenheit sind. wie denn der Dünkel überhaupt in leeren Köpfen sich am stärksten aufbläht. Hat es wirklich wahnwitzige Astrologen. Alchemisten u. dgl. gegeben, welches ich keinesweges bestreite, so wurden sie egoistischen Leidenschaften sum Raube, welche für ihre unmäßigen Begierden in der Wirklichkeit keine Befriedigung fanden, gleichwie unglückliche Thoren nur deshalb einen Bund mit dem Teufel schlieben wollten, um alle Macht und Herrlichkeit der Welt an sich zu reißen.

# §. 136.

# Egoistischer Wahnsinn.

Obgleich die egoistischen Leidenschaften sich durch ihre eigenthümlichen Interessen wesentlich von einander unterscheiden, und dadurch im Gemüth besondere Wirkun-

Digitized by Google

gen hervorbringen; so hat doch die Selbstsucht, welche sie insgesammt unter sich begreift, so viele allgemeine Eigenschaften, aus denen die nahe Verwandtschaft jener Leidenschaften und ihre häufige Verbindung unter einander sich erklärt, dass die aus ihnen entspringenden Formen des Wahnsinns sich häufig mit einander kompliciren, und dadurch Gemäthszustände hervorbringen, welche nicht auf eine derselben ausschließlich bezogen werden können. Da die Selbstsucht überhaupt den Zweck verfolgt, den Rechten und Forderungen des Ichs auf Kosten anderer eine ins Unendliche gehende Ausdehnung zu geben, gleichviel ob der Sinn sich mehr auf den Glanz der Ehre, oder auf willkührliche Macht, oder maasslosen Besitz richtet; so solgt daraus nothwendig, dass der Egoist auf eine Verhärtung gegen alle menschlichen Gefühle hinarbeiten muß, welche mit seinem Interesse nur zu oft in Widerspruch stehen. So lange er nicht den Verstand verliert, gebietet ihm die Klugheit, seine wahre Gesinnung zu verbergen, seine übertriebenen Anforderungen wenigstens im Gespräche zu mäßigen, seine Geringschätzung, ja Verachtung anderer hinter Höslichkeit und Ceremoniell zu verstecken, Theilnahme zu heucheln. Auch wollen wir gerne einräumen, dass die meisten Egoisten, eben weil sie die menschliche Natur nicht ganz verleugnen können, lange nicht so böse sind, als sie ihrem Prinzip nach sein sollten, und vergeblich auf ihr Herz zürnen, welches ihre Maximen oft Lügen straft. Aber der Wahnsinn, welcher der Selbstsucht den Schleier abreisst. lässt nun auch ihre moralische Hässlichkeit in vollen Zügen erscheinen. Daher die Grobheit solcher Kranken, welche sich durch keine Rücksicht des Anstandes mehr gebunden glauben, ihre frechen Anmaassungen, ihr streitsüchtiger, gebieterischer Charakter, die eisige Källe ihres Gefühls, welches sie gegen das Schicksal ihrer Angehörigen völlig gleichgültig macht, ihre grenzenlose Erbitterung und ungestümer Widerstand, wenn sie sich in ibren Rechten beschränken müssen. Indess verleugnen auch

hier frühere Bildung oder unvertilgbare bessere Gefühle nicht ihren Einflus auf das Gemüth, welches selbst in dem egoistischen Wahn dann nicht jenen abschreckenden Charakter annimmt.

Ueberhaupt nimmt der egoistische Wahn nach der unendlichen Mannigfaltigkeit der Lebensverhältnisse und der Individualität des Kranken ein sehr verschiedenes Gepräge an. Indes bei ausmerksamer Betrachtung wird man doch leicht die Grundzüge des Charakters, also das eigentliche Motiv des Wahns heraussinden können, wie sich dies aus einem Paar Beispielen ergeben mag.

Gianni Tina, ein Schuhflicker in Mailand, war früher Bedienter eines Gerichtsschreibers gewesen, und hatte da die Wuth zu prozessiren bekommen. Anfangs schlachtete er seine Hühner und Katzen nach Urtheil und Recht, indem er Klagen, Protokelle, Defensionen und Urtheile über sie schrieb, die letzteren publicirte und vollzog. Nachher führte er Prozesse von Mördern und anderen Verbreehern für sich, sprach manche los, verurtheilte andere zum Tode. Traf er im letzten Falle nicht mit dem Gerichte zusammen, so lauerte er dem von ilun zum Tode Bestimmten auf und erschos ihn. So hatte er mehr als 30 Menschen ermordet, als die Sache zur Sprache kam, und er eingesperrt wurde. (Metzger, System der gerichtl. Armeikunde, 5. Aufl. S. 448.). Dünkel, welcher ihm mit dem Wahn schmeichelte, ein großer Rechtskundiger zu sein, und Herrschsucht, welche so gerne mit dem Arm des Gesetzes sich bewaffnet, waren unstreitig die Triebsedern. Dass sein Wahn gerade diese Richtung nahm, lag in seinen Lebensverhältnissen; wäre er bei gleicher Gesinnung in einem Kloster gewesen, so würde er wahrscheinlich ein Fanatiker geworden sein.

Haslam gedenkt eines gebildeten Wahnsinnigen, welcher beim Schlasengehen seine Ohren dicht verstopste, eine slanellene Nachtmütze aussetzte, und seinen Kopf in eine zinnerne Psanne legte. Dadurch wollte er das Eindringen

von Geistern verhindern. Er glaubte nämlich, daß im männlichen Saamen lebendige Partikeln enthalten seiem, welche im Uterus die Bildung des Fötus bewirkten, aber auch abgesondert in Rum oder Branntwein lange aufbewahrt werden könnten, ohne ihre Vitalität einzabüßen. Hermetische Philosophen und geschickte Chemiker, welche ihre teuflische Kunst im Dienste von Fürsten ausübten. sögen auf diese Weise jene Lebensgeister aus ihrem eigenen Saamen, suchten sich geschickt in die Bekanntschaft derer zu drängen, welche den Fürsten verdächtig seien, brächten sie künstlich in Schlaf, und gössen ihnen dann jene in Branntwein enthaltenen Saamengeister ins Ohr. Letztere erregten daselbst schmershafte Gefühle, zögen das Blut nach dem Kopfe hinauf, erzeugten starken Schwindel und Verwirrung der Gedanken. Bald erlangten sie die Größe eines Stecknadelknopses, durchbohrten dann das Trommelfell, drängen ins Gehirn, und würden mit den verborgensten Geheimnissen des Mensehen bekannt. Wachsthum erfolge nach natürlichen Gesetsen; snletzt aber würden sie unsichtbar, bekämen Flügel, kehrten aus natürlicher Liebe zu dem, aus dessen Saamen sie entsprossen, zurück, und theilten ihm ihre verstohlenen Beobachtungen und gesammelten Gedanken mit. Auf diese Weise, sagte der Kranke, bin ich mehrerer Entdeckungen beraubt worden, welche mir Reichthum und Auszeichnung erworben haben würden, und durch welche andere Ehre und Vortheil einerndteten. - Welche frühere Ereignisse in diesem Manne Argwohn erregt hatten, lässt sich ans Mangel an Mittheilung hierüber nicht errathen. Vielleicht war er ein Projektenmacher, der sich im aufgeregten Zustande von glänzenden Ideen inspirirt glaubte, die er aber aus Mangel an Talent nicht entwickeln konnte, und daher wieder vergaß, wie dies allen unreisen Köpsen zu begegnen pflegt. Dass er einmal etwas Absonderliches gedacht hatte, wuste er wohl, und da Egoisten oft in die Tänschung gerathen, das Eigenthum auderer für das ihrige zu halten,

so meinte er, die Entdeckungen anderer habe er eigentlich gemacht. Aus solchem Stoff kann die Phantasie ausbrüten, was sie will, und da Kongestionen nach dem Kopfe, oder Neuropathieen des Ohrs zugleich sich fühlbar machten, so flocht sie diese Empfindungen in ihr Gewebe hinein. Vieles bleibt aus Mangel an Thatsachen hierbei hypothetisch; aber die Grundzüge des Egoismus treten deutlich genug hervor.

Ueberhaupt erträumt der Mensch in dieser Art des Wahns gerade das im überschwenglichen Maaße, was ihm in der Wirklichkeit fehlt, oder was er eingebüßt hatte, Elastische Gemüther widerstehen dem niederdrückenden Gefühle des Elenda, sie strengen sich an, Plane zum Ersatz der Verluste auszusinnen, und werden durch leidenschaftliche Begierde verleitet, das für wirklich erreicht zu halten, was sie erst noch gewinnen sollten, zumal wenn sie aus Bequemlichkeit lieber phantasiren als handeln, oder wenn der Verstand ihnen die Unmöglichkeit ihrer Wünsche vorhält, und sie ihn daher Lügen strafen müssen, um nicht zu verzweiseln. Daher die Illusionen des Ehrgeises, der Herrsch- und Habencht bei Personen niederer Stände\*),



<sup>\*)</sup> Nur ein Paar Beispiele von eitlem Wahn bei Dienstmigden, der mir überaus bäufig vorgekommen ist, mögen bier Plats finden. Eine Person von einigen und 40 Jahren bielt sich für so bersus schön, dass sie ein Gegenstand der Neigung und Bewerbang aller Manner, und solglich der Eisersucht aller Weiber sei. Selbst die französischen Prinzen sollten nach Berlin gekommen sein, um ihr einen Liebesantrag zu machen, deshalb sei sie auch in den Fürstenstand erhoben, und mit einem Fürstenthume ausgestattet worden. - Eine andere Dienetmagd von einigen und 20 Jahren hatte schon seit ihrer Kindheit eine unbegrenzte Eitelteit in unzubefriedigender Putzeucht gezeigt, und alle ihre Ersparnisse an die Anschaffung eleganter Kleider gewandt. Sie erhielt darüber oft Verweise, welche sie mit Hestigkeit erwiederte, und fiblte sich zugleich sehr unglücklich, dass sie ihre Eitelkeit nur in geringem Grade befriedigen kounte. Sie wurde daher nachlässig and trage in threm Dienste, stand oft atundenlang in Traumerei

deren Leidenschaft durch ihre beschränkte Lage eingepreist. sich in Träumen Luft zu machen sucht; daher die Hänsigkeit dieses Wahns unter den Arbeitern für den Luxus unter den Dienern der Vornehmen und Reichen, weil sie täglich das Eldorado ihrer heißesten Sehnsucht vor Augent haben, und durch den Genuss der Brocken, welche wom der Tafel der Begüterten ihnen zufallen, nur noch lüsterner nach Sinnenschwelgerei werden; daher die Erfahrung daß auf der Kennbahn des Glücks so viele stürzen, weil jeder dem andern zuvoreilen will, und doch nur einzelne die höchsten Preise gewinnen können, nach denen alle ein so glühendes Verlangen tragen; daher also die Wahrheit; dass mit der Ueberseinerung der Sitten und der Vervielfältigung erkünstelter Bedürfnisse, kurz mit der Zunahme alles dessen, was ein verderbter Sprachgebrauch Civilisation zu nennen beliebt, um jede Thorheit zu rechtfertigen, die Zahl der Wahnsinnigen sich bedeutend vermehrt. Wie sollten auch zahllose Begierden, deren Heißhunger nie zestillt wird, nicht leicht in Verbrechen oder Wahnsinn, je nach der Individualität ausarten, da sie durch die Nachahmungssucht rastlos gestachelt, jeden Zügel der Besennenheit abwerfen?

Aus dieser Stellung im Leben gehen dann die Glücksritter und Projektenmacher hervor, deren wir ausdrücklich gedenken müssen. Sind sie zugleich verschmitzte

versunken, und achtete kaum auf die wohl verdienten Rügen. Als sie aber eines Tages starke Vorwürse darüber ersuhr, dass durch ihre Unachtsamkeit ein Diebstahl begünstigt worden war, empfand sie einen hestigen Hass gegen ihre Dienatherrin, und bildete sich nun ein, dass Stimmen sie von der schlechten Aussuhrung derselben benachrichtigten. Zugleich hielt sie sich sür eine Prinzessis, und nahm deshalb eine sehr stolze Haltung an. Beide Personen waren von Ansang an körperlich gesund, beide zeigten sich überaus verschlossen, um desto ungestörter über ihrem Wahn brüten zu können, der nur verstohlen aus ihren Aeusserungen hervorblichte, zur Heilung beider wurde eine sehr geraume Zeit ersordert.

Kipie, wie Cagliosaro oder Alexander, der nach dem Bericht Lucian's in Aboneteiches ein Orakel des Apollo stiffete, und damit die ganze damalige Welt mystificirte, so wie die unverwüstliche Schaar der Gauner, welche durch: mystischen, kabbalistischen, nekro- und ohiromantischen. taumaturgischen Unfog die Köpfe der Thoren vollends verfintern, und ihre Beutel plündern; dann können sie, wenn nicht endlich der strafende Arm der Gerechtigkeit sie erreicht, ihre Schelmenstücke bis an Grahesrand fortsetzen. Aber auch hier wird der Betrilger zuweilen selbst der Betragene, der sich zuletet in seinen eigenen Sehlingen fingt. So heilte ich vor einiger Zeit einen 25jährigen Juden. welcher aus Polen nach Berlin kam, um sich vollends zum Rabbinier anszubilden. : Die Polizei verweigerte ihm den Ausenthalt kierselbet, da er sich über seine Subsistensmit! tel nicht genügend ausweisen konnte. Nachdem er mohrmels vergebliche Ausflüchte gesucht hatte, gab er vor, sich zum Christenthum bekehren zu wollen, und nahm längere Zeit Unterricht bei einem Missionsprediger, ohne sich jedoch taufen zu lassen. Er erhielt den Bescheid, dass er sein Vorhaben anch anderswo in Ausfährtung bringen könne, jedenfalls aber von hier sich entfernen müsse. Hart bedrangt liefs er sigh. in ein wissenschaftliches Institut aufnehmen, als dessen Mitglied er eine theilweise Unabhangigkeit von der Polizei genoß, benutzte aber nicht den Unterricht in jenem, sondern trat als Schüler bei einem Gymnasium ein, weil er seiner Aeuserung zu Folge ein großer und berühmter Gelehrter werden wollte. Sein Leben war mehrere Jahre hindurch ein Gewebe von Lügen, Ränken und Hinterliet, um sieh die Unterstützung mildthätiger Personen auszuwirken. Endlich übermannte ihn seine leidenschaftliche Ueberspannung; seine Eitelkeit verleitete ihn zu dem Wahn, eine Prinzessin habe sich in ihn verliebt, lasse ihn aber heimlich mit: Spähern umstellen, um ihn auszuforschen, und so sei er das Opfer einer gegen ihn angezettelten Kabale. Hieraus ging eine Menge wonderlicher Austritte hervor, die sich nicht süglich mittheilen lassen. Dies Beispiel kann um anschaulich machen,
wie ein Intriguant sich im Vertrauen auf seine List verrechnet, indem er vergist, dass seine falsche und erzwungene Stellung zu den gesellschaftlichen Verhältnissen ihn
immer tiefer in Verlegenheiten verwickeln mus, sus denen die amsichtigste Klugheit zuletzt keinen Ausweg mehr
sindet, und das Täuschung und Betrug zuletzt ihr eigenes
Werk nothwendig zerstären. Dann kann die größte Gewandtheit des Verstandes die unvermeidlichen Folgen verschnebener Gesinnung nicht mehr verhüten, und erkrankt
an dem hitzigen Fieber der Begierden wird er an sich
selbst irre.

. Ueberhaupt stirbt die Zunst der Projektenmacher in Irrenhäusern niemals ous. Vor mehreren Jahren befand sich in der Charité ein Kaufmann, den sein Leichtsina, verbunden mit dem Dünkel ausgezeichneter Geschäftstüchtigkeit von jeher zu zahllosen Schwindeleien veranlaßt hatte. Zuerst etablirte er ein Wechselgeschäft, welches aber bald ein klägliches Ende nahm, da seine Passiva mit den in seinen Büchern verzeichneten Activis im auffallendsten Widerspruch standen. Später wußte er sich ein eigenes Haus zu verschaffen, und trieb nun einen unsinnigen Kommissionshandel mit allen möglichen Dingen; zugleich beging er eine Menge polizeiwidriger Handlungen, s. B. liess er den Bürgersteig vor seinem Hause des Nachts bei Fackelschein auf eine ihm schon früher verbotene Weise pflastern. Hätte ihn nicht ein Bankrutt aus Berlin vertrieben, so würde er schon damals, vor etwa 20 Jahren, · in eine Irrenanstalt gekommen sein. Die Armuth machte ihn besonnen, und eine Reihe von Jahren diente er mit Auszeichnung bei einem Weinhändler in Bordeaux, desen Vertrauen er in einem solchen Grade gewann, daß dieser ihn mit Aufträgen nach London schiekte. Dort zog er bedeutende. Wechsel auf seinen Prinzipal, und wollte große Fabriken, z. B. eine Seifensiederei anlegen, stürzte sich

aber in Schulden, und wurde nun, als man ihn verhaftete, mend. In eine dortige Privatirremanstalt eingespeurt, und nit Schlägen gemisshandelt, würde er wahrscheinlich ein trauriges Ende gefunden haben, wenn ein Bekannter nicht. seine hiesigen Brüder von seinem Schieksal unterrichtet hitte. Diese wirkten seine Freilassung und Einschisfung mch Stettin aus; unterweges betrug er sich aber so gebieterisch, dass ihn der Capitain an einen Masthaum binden und züchtigen ließ, und ihn in Swinemunde ane Land seiste. Kaum angelangt, warf er sich in seine besten Kleider, und begab sich unter die versammelten Badegäste, um sie sämmtlich zu einem glänzenden Ball in seiner Wohnung einzuladen. Später stellte er sich unter das gemeine Volk, und haranguirte dasselbe als wüthender Dämagoge; alle Unterdrückten sollten sich um ihn schaaren, um die Regierung zu stürzen. Eingekerkert zerschlug er alles Gerith in seiner Zelle; nicht besser machte er es später im Stettiner Krankenhause, we er lauge Klagschriften über die Mängel desselben außetzte. Endlich in die Charité aufgenommen bewährte er sich als den ärgsten Ränkeschmied und fruchtbarsten Projektenmacher, in dessen Kopfe sich tausend Pläne von großertigen Entwürfen kreuzten, der nicht müde wurde von einer Reise nach Ostindien, wo er nie gewesen, und von anderen außerordentlichen Degebenheiten zu erzählen, und sich über die Zerstörung seines Glücks bitter beklagte.

Oft kommt eine egoistische Leidenschaft gar nicht zur vollständigen Entwickelung, und erzeugt dennech einen Wahn, den nur eine tiefere psychologische Forschung auf seine wahre Quelle zurückzuleiten vermag. Dies gilt namentlich von der Herrschsucht, von welcher man et auf den ersten Blick gar nicht vermuthen sollte, daß sie in den niederen Volksklassen so oft zum Wahnsinn führen kann, da diese von Jugend auf unter höherer Botmäßigkeit stehen, und kaum jemals einen entschiedenen Willen geltend machen können. Das Räthsel löset sich

aber, wenn man bedenkt, daß ein herrschsächtiges Gemuth, welches sieh nicht durch wirkliche Handlengen befriedigen kann, eine Neigung zu Zank und Streit, Halsstarrigkeit. Trotz. Rechthaberei und Widerspenstigkeit erlimst, in geradezu in eine Sucht zu Händeln, und anderem Ausbrüchen der Robbeit verfüllt. Durch die einfachste Reflexion könnten sich solche Menschen überzeugen, dass sie hierdurch alle ihre wahren Lebensinteressen zerstören, sich des Vertrauens anderer berauben, die Quelle des Erwerbes verstopfen, dass das Aussehnen gegen die positiven Gesetze Kerker und Leibesstrafen auf Folge haben mußs. Aber darum bekümmert sich der verwilderte Mensch nicht. der um jeden Preis seinen Drang nach eigenmachtiger Willkühr befriedigen, und durch sie eines gesteigerten Selbsfgefühls theilhaftig werden will. Das Leben solcher Menschen ist dann oft eine ununterbrochene Kette von Zinkereien, Rechtsstreitigkeiten, von polizeiwidrigen und selbst frevelhaften Handhungen, durch deren Folgen sie niemals klüger vielmehr in der allen Egoisten gemeinsamen Tiuschung bestärkt werden, dass das Recht jederzeit auf ihrer Seite, und die wohlverdiente Strafe nur durch despotischen Missbrauch über sie verhängt worden sei. Aus die ser Quelle stammen so viele Geisteszerrüttungen, denen der Wahn von erlittenen Kabalen und Verfolgungen sum Grunde liegt. Solche Kranken werden durch die anhaltende Dauer ihres Argwohnes stets in Furcht und Angst, oder in Erbitterung und Trotz gegen alle Menschen erhalten, und die Phantasie unterlässt dann nicht, die mannigfachsten Ungereimtheiten hinzuzudichten, in denen das Gemüthsleiden stets neue Nahrung findet \*). Solche Kranken

<sup>\*)</sup> Dies war unter anderem der Fall bei einer etwa 40jährgen Demoiselle, welche seit ihrer frühesten Jugend einen sehr störrigen und anmaafslichen Charakter zeigte, und dadurch ihren Bruder, der ihr bei gänzlicher Unbemitteltheit ein Asyl in seinem Hause gännte, oft zu Ausbrüchen des Zerns reizte, so das

kiden dann häufig an dem Wahn, daß man sie vergisten wolle, wosür sie die Bestätigung in schmerzhaften Empsintungen im Magen, einer natürlichen Folge ührer leidenschaftlichen Aufregung finden; sie hören drohende und beschimpsende Stimmen\*), setzen sich gegen vermeintliche Gewaltthätigkeiten zur Wehre, und verseinden sich unaufwilch mit allen Personen in ihrer Nähe, denen ihr Argwohn die gehässigsten Absichten bei den unbedeutendsten

er sie mehrmals mit Ohrfeigen zur Ruhe verwies. In späteren labren erlangte sie als gerichtliche Taxatrice eine selbstständige Stellung, und nun kannte ihr Hochmuth keine Grenzen mehr. Sie sertigte z. B. die Gerichtsboten, welche ihr Vorladungen zu Terminen überbrachten, auf die geringschätzigste Weise an der Thire ab, und als einer derselben eine solche Behandlung sich nicht gesallen lassen wollte, sondern in ihr Zimmer eindrang, erbob sie ein lautes Geschrei, dass derselbe ihrer Ehre zu nahe getreten sei, und schnöde Absichten auf ihre Person hege. Ihre Musliche Einrichtung war für ihren beschränkten Erwerb viel zu axariöe; der Bruder, welcher mehrmals ihre Schulden deckte, tidelle sie vergebens darüber, und sein Rath, durch weiblichte Binderbeiten ihr Einkommen zu verbessern, wurde stete mit der Erklärung abgewiesen, dies schicke sich nicht für ihren Stand. Eadlich erklärte er ihr, dass er nicht länger für ihre Thorheiten bulsen werde, und dass sie durchaus eine bescheidenere Wohnung beziehen müsse. Sie achtete darauf eben so wenig, als auf die Ankindigung ihres Wirths, dass sie sein Haus nach Ablauf des nichsten Quartals verlassen müsse. Sie traf dazu keine: Austalt, beligte sich, dass man sie vergisten wolle, wovon sie die nachtheiligen Wirkungen spüre. Als endlich die Polizei einschritt, und ihr Hausgeräth aus dem inzwischen anderweitig vermietheten Lokal wegschaffen liefs, gerieth sie in die hestigste Entrustung und behauptete, dass man ihren Rechten und ihrer Person: Cewalt ans the. Sie befindet sich noch jetzt nach vieljähriger Dauer ihres Gemätheleidens in der Charité, da es bisher unmöglich war, sie über die Grundlosigkeit ihrer Anmaalsungen aukuklaren, und ihr die nothwendigen Folgen ihrer Handlungen begreißlich zu machen.

<sup>\*)</sup> Unter diesen Bedingungen ist mir mehrmals der Walm vorgekommen, in welchem sich die Kranken einbildeten, das sie von Freimaurern und andern geheimen Gesellchasten mit Hüsse von magischen Maschinen versolgt würden.

Ereignissen aufbürdet. Dergleichen Unruhestister giebt e besonders unter den Hökeringen und anderen Weibern unter den niederen Volksklassen sehr viele, und sie in de Schranken der Polizei des Irrenhauses zu erhalten, ist of eine sehr schwere Aufgabe für den Arzt, der durch Mild mad Nachgiebigkeit nur ihren Unfug begünstigt, durch Strenge sie leicht zur Raserei erbittert, und daher an besten thut, sie längere Zeit mit Geringschätzung zu ignoriren, und nur ihre wirklichen Excesse mit Nachdruck zu rügen. Dass insbesondere Eifersucht und häuslicher Zwist oft einen solchen Ausgang nehmen, begreift sieh leicht; ich könnte aus meiner Ersahrung ganze Reihen solcher Fälle ausstellen, doch es lohnt der Mühe nicht, da jeder robe Kerl, jedes bösartige Weib die vollständigste Anschanung derselben geben kann.

Indeß Achnliches kann selbst großartigen Naturen begegnen, wenn sie von ihrem Zeitalter nicht begriffen, ja von Neid, Bosheit und niedriger Verleumdung verfolgt, in ihrem weitverbreiteten Ruhme nur die Quelle unsäglicher Leiden finden, und gerne ihren geseierten Namen gegen ein stilles und bescheidenes Loos vertauschten, wenn ihnen die Rückkehr zu demselben möglich wäre. Wenn sie darüber suletst an ihrer Bestimmung irre werden, und sich ihr wahres Verdienst zum Vorwurf machen, wenn sie keinen treuen Freund finden, aus dessen Theilnahme sie Troet und das Bewußtsein schöpfen könnten, im höheren Sinne trots aller ihrer Paradoxieen und Irrungen doch Recht zu haben; ja dann kann auch sie der furchtbare Wahn einer allgemeinen Verfolgung umstricken, und wer möchte dass wohl aus engherziger Gesinnung ihnen jeden Fehler anrechnen, durch den sie selbst zur Entstehung desselben Veranlassung gaben? Mit Wehmuth gedenke ich hier J. J. Rousseau's, der ungeachtet aller seiner Sophistereien jedem aufgeklärten Menschenfreunde stets ein ehrwürdiger Charakter bleiben wird, weil er den Kampf mit den Verkehrtheiten und Gebrechen seines ganzen Jahrhunderts nicht

scheute, und in seinem tiebten Gefühl durch die Entartung der gesellschaftlichen Verhältnisse zu stark verletzt wurde, als dass seine Begeisterung für eine unverdorbene Natur ihn nicht hätte auf Abwege leiten sellen. So hatte er sich in eine falsche Stellung gebracht, in welcher selbet sein Genis nicht ausdauern konnte, und so bieten seine späteren Lebensjahre, ja mehrere seiner Schriften nur Trammer eines Geistes dar, welcher selbst in seinem Verfall noch Ehrfarcht gebietet. Solche Charaktere wellen nit ihrem eigenen Maasse gemessen sein, denn sie überngen selbst in ihrer Thorheit wie Giganten aus einer höberen Welt die verkrüppelten Zwerge, welche durch ihre dummen Begierden zu Narren wurden. Denn wie könute wohl im Entferntesten ein Vergleich stattfinden zwischen einem Manne, der sein Leben, sein Glück, seine Ruhe, alles an seine das ganze Menschengeschlecht umfassende ldee setste, von ihr in der bittersten Armuth, unter den grausamsten Verfolgungen nicht wich, und jenen Sklaven der Habsucht, welche die ganze Erde ausplündern, ihre Mitmenschen in Maschinen verwandeln, ja Staaten zu ihren Schuldnern machen möchten, um mit deren Heeren die Kriege ihres Eigennutzes aussechten zu können? Was mag wehl in der Seele der zahllosen Bankruttirer seit den letzten 20 Jahren, in welchen die wahnsinnige Spekulationswath zu einer nie erlebten Höhe sich aufgeschwungen hat, und gerade jetst sich selbst zu überbieten scheint, vorgegangen sein? Unstreitig sind ihrer viele nur durch den Selbstmord dem kläglichsten Ende in einem Irrenhause zuvorgekommen \*).

<sup>.&</sup>quot;) Oft bricht der egoistische Wahn erst dann aus, wenn der Verstand durch Ausschweifungen zerrüttet ist, und die Fascleien der eitlen Phantasie nicht mehr zum Schweigen bringen kann. Ein Fabrikant hatte sich durch Fleiß und Klagheit aus den Ernlichsten Verhältnissen zu einem bedeutenden. Wohlstande sufgeschwungen. Nun wurde er nachlässig in seinem Geschäftsbetriebe, und ergab sich einem unmäßigen Lebensgenusse, so daß

Ich hätte nun die einzelmen Formen des egaistischen Wahns noch durchzugehen, indes Hochmuth, Eitelkeit, Herrsch- und Habsucht sprechen sich gewöhnlich so unverkennbar aus, und tragen ihre paychologische Eigenthümlichkeit in Sprache, Blick, Gebärde, Haltung, Betragen so unverkeunhar zur Schau, das ich hierüber das schon oft Vorgetragene nur wiederholen könnte. Wie vermöchte ich auch nur einen Ueberblick der unzähligen Monstrositäten zu gaben, in welche die egoistischen Leidenschaften durch Verstandeszerrüttung ausarten! Daher begnüge ich mich, aus der Feder des Herrn Dr. Burckhardt die Schilderung zweier Krankheitsfälle mitzutheilen, welche bei meinen klinischen Vorträgen zur Berathung kamen.

J. Kleist, außer der Ehe geboren, verlebte seine Kindheit bei seiner Matter, einer geborenen Kleist, die sich später mit einem gewissen Schwarzenberg verheirathete. Das Dunkel seiner Herkunft, welches ihm seine Mutter nicht erhellen wollte, die Namen Kleist und Schwarzenberg, erzeugten schon in dem Knaben die Vermuthung, daß er mit bedeutenden Familien verwandt, ja selbst aus diesen hervorgegangen sei, und zugleich den lebhaften Wunsch, sich eine höhere Stellung in der bürgerlichen Gesellschaft zu erwerben, als seine Aeltern einanmen, welche Handwerker waren. Diese konnten ihm nur wenigen Unterricht ertheilen lassen, so daß er nur lesen und schraihen lernte. Insbesondere zeichnete er sich durch

cine

er vorzeitig an Marasmus starb. In den leizten Jahren bildete er sich ein, unermessliche Reichthümer zu besitzen, daher wollte er einen großen Theil von Berlin mit Marmorpalästen bebaues, die preußeische Armee mit Zobelpelzen bekleiden, eine sogensunte Rutsehbahn von Berlin bis Charlottenburg anlegen u. dergl. Solche Fälle gehen dann leicht in völlige Verwirrtheit über, wo die Kranken ohne Zusammenhang von ihren unermesslichen Reichthümern, von ihrem vornehmen Range, unbeschränkter Macht unaufhörlich faseln. Selten werden sie geheilt, weil ihre zerrütteten Nerven ihre Spannkraft auf immer verloren haben.

eine lebendige Phantasie aus, welche in Visionen ihm blühende Städte auf leeren Plätzen erscheinen ließ, oder die irmliche Wohnstube in geschmückte Säle verwandelte, und mit Entzücken erzählte er dies seiner verwunderten Mutter. Im 14ten Jahre wurde er zu einem Korbmacher in die Lehre geschickt, lernte das Handwerk leicht, und arbeitete bald saubrer und schneller als manche Gesellen. was ihm eine nicht geringe Meinung von seinem Talente behrachte. In den Freistunden beschäftigte er sich mit der Letture von Schiller's, Shakspeare's and Zschokke's Schriften, besuchte das Theater, und wagte sich selbst m eine dramatische Dichtung welche in fünf Akten die gaze Weltgeschichte umfassen sollte. Als er einmal bei einem Litterator Landcharten, Globen und Bücher erblickte. regte sich in ihm die Neigung zu studiren. Da ihm aber ein Gelehrter die Unmöglichkeit des Gelingens seiner Absicht nachwies, so vertauschte er diese Idee mit dem Wmsch einer Stelle in der Kriegsschule. Denn sein eitles Streben nach dem Höchsten fand nur Befriedigung in der Vorstellung, dereinst ein General von Kleist zu werden. Da er aber die Anweisung erhielt, sich bei eiver Truppenabtheilung zu melden, um dort seine Brauchbarkeit nachzuweisen, so gab er auch diese Aussicht als m fernliegend auf. Nachdem er einige Zest als Geselle gearbeitet hatte, etablirte er sich selbstständig in seinem Gewerbe, und sann nun darauf, sein Handwerk zu einer Kunst zu veredeln. Er wollte seinen Körben jene Anmuth und Vollendung der Form geben, die der Kenner an den plastischen Werken des Alterthums bewundert, und hoffte als bildender Künstler eine geschichtliche Berühmtheit zu erlangen. Ohne Geldmittel traf er Vorbereitungen zur Anlegung einer Fabrik; aber Schulden, Mangel an Absatz und andere Widerwärtigkeiten zwangen ihn, sein Geschäft aufzugeben, und wieder als Geselle zu arbeiten. Um diese Zeit wurde er mit der Syphilis angesteckt, wodurch seine Unzufriedenheit mit seinem Schicksal nicht Seelenheilk, IL 33

wenig vermehrt wurde. Er miethete sich bei einer Wirthin ein, welcher er viel von seinen Plänen und Hoffnungen mittheilte, so dass sie ihm halb im Ernste, halb im Scherze die Ehe anbot, wogegen auch er ihr schriftlich seine Hand versprach. Sie spiegelte ihm gleichfalls einen bedeutenden Reichthum vor, und als er hierüber enttäuscht wurde, forderte er entrüstet sein schriftliches Eheversurechen zurück, welches sie ihm unter beleidigenden Bemerkungen verweigerte. In seiner Wuth und Verzweiflung suchte er Trost in der Flasche, und betrank sich mehrmals. Somit brach der volle Wahnsinn aus; fürchterliche Visionen umnebelten seinen Geist, er sah, wie schwere, schwarze Wolken über Berlin schwebten, wie sie Feuer herabzugießen drohten, er glaubte, das jüngste Gericht werde hereinbrechen, wenn er die Stadt verlasse. In dumpfer Bewusstlosigkeit irrte er umher, ward aufgegriffen, gefragt, wer er sei, und als er sich für einen General ausgab, nach der Charité gebracht. Die in der Irrenabtheilung herrschende Disciplin erweckte in ihm bald die Ueberzeugung, dass hier nicht der Ort sei, wo man seine Ansprüche anerkenne, seinen Prahlereien Glauben beimesse; doch gab er auch hier seinen Wahnsinn deutlich zu erkennen. So erliess er einmal folgende schriftliche Ankundigung: "Wir Fridericus Constantius, von Gottes Gnaden Russisch Römischer Kaiser, Herr über Sonne Mond und Sterne, Selbstherrscher aller Nationen, finden uns veranlasst, unserer Regierung zu besehlen, uns einen Vorschufs von 100000 Stück Friedrichsd'or binnen 3 Tegen zu leisten, um in Frankfurth a. M. unter dem Namen eines Grafen Schlissel von Brandenburg eintreffen zu können, und ersuche sie zugleich, mir die dazu gehörigen Pässe nebst dem Gelde, welches ich in Wechseln zu haben wünschte, einzuhändigen." Einmal hielt er sich für einen Arzt, untersuchte die Zunge und den Puls der Kranken, welche mit ihm dasselbe Zimmer bewohnten, verordnete lächerliche Dinge mit: eruster Miene, und gab

vor, er sei im Besitz größerer Geschicklichkeit und umfassenderer Kenntnisse, als die studirten Aerzte. So äusserte er eine Menge von Thorheiten, welche alle aus seiner Eitelkeit entsprangen, sich abwechselnd auf die Verstellung, Gott, ein Graf, Kaiser u. s. w. zu sein bezogen.

N., jüdischer Herkunft, in seinem 21sten Jahre getauft, ohne eigenes Vermögen, studirte, von seinen Verwundten unterstützt, die Medizin, und zeichnete sich im Kampfe für die Freiheit Deutschlands so vortheilhaft aus, dik er Officier wurde. Da hierdurch seine medizinischen Studien unterbrochen wurden, so gab es sie ganz auf, und wandte sich zur Jurisprudenz, ward Auskultator, Referendarius und endlich Auditeur. Schon in seiner Jugend legte er einen sehr großen Werth auf seine Person, der freilich von andern an dem armen, nicht ausgezeichneten Judenknaben nicht sonderlich anerkannt wurde; vielmehr mußte er häufige Neckereien erfahren, die dem sich selbst überschätzenden Knaben Misstrauen gegen andere einslössten. Als Student hatte er häufig Händel, die meist aus seiner Eitelkeit entstanden; er hörte Kollegia, die sich erst für mitere Semester passten, um den Schein einer schnelleren wissenschaftlichen Entwickelung auf sich zu werfen. Als Officier gerieth er in die höchste Wuth, als man erinhr, daß er Jude gewesen sei. Der äußere Glanz eines Officiers sagte ihm ungemein zu; aber die Beschwerden and Entbehrungen dieses Standes zu tragen fiel ihm ungemein schwer. Uebrigens verwickelte er sich auch hier oft in Händel. Jugendlicher Leichtsinn, die Sucht wohl u leben, die Eitelkeit in geselligen Verhältnissen anderen nicht nachzustehen, ja wo möglich alle zu übertreffen, hat-<sup>ten</sup> ihn in Schulden gestürzt, die zwar öfters von seinen Verwandten bezahlt, doch immer wieder erneuert wurden. Bei teiner Bewerbung um einen Auditeurposten hatte er einen Nebenbahler, und da er diesem vorgezogen wurde, glaubte e von den Verwandten desselben, die sich an seinem Bestimmungsorte befanden, durch Kabale verfolgt zu werden,

ohne Beweise für seine Vermuthung zu haben. Er glaubte, dass man von Jugendstreichen, die er selbst für verwerflich halten muste, unterrichtet sei, dass man ihm mit den Verurtheilen, dem Misstrauen und dem abstessenden Benehmen begegnen würde, wie es getaufte und angetaufte Juden von der Mehrzahl der Menschen zu erfahren haben. Missmuthig über stets erneuerte Schuldforderungen seiner Gläubiger, misstrauisch, weil seinen eingebildeten Talenten und Vorzügen nicht die verlangte Anerkennung zu Theil wurde, erfüllt von dem Bewusstsein, früher mit Auszeichnung als Officier gedient zu haben, stellte er sein Selbstgefühl in einen zu schroffen Gegensatz mit dem Adel, den Begüterten und seinen Vorgesetzten, als dass nicht mannigfache Reibungen hätten entstehen sollen. Ein unangenehmer Austritt an einem öffentlichen Orte, die Wahrnehmung, dass man ihn in der Gesellschaft zurücksetze, bestimmte ihn, jeden Umgang zu meiden. Aus Langerweile beschloß er, ein großer Mann zu werden, in der Justiz als Resormator aufzutreten; er schrieb die Vorrede zu einem Werke. welches klassisch werden sollte, aber nicht begonnen ward, und beschäftigte sich mit Gegenständen, denen er nicht gewachsen war. Von solcher Rathlosigkeit und Verwirrung konnte sich eine Individualität nicht befreien, deren Entwickelung durch die Schule des Talmud und der Jurisprudenz von Ehrsucht und Misstrauen geleitet worden war. Was er selbst verschuldet, schob er den Kabalen, dem Schicksal zu, einen Freund konnte er nicht finden: dabei verstrickte er sich in eine spitzsindige Exegese der Rechte und Gesetze, so dass eine unbefangene, einfache Ansicht des Lebens, eine vernünstige Einsicht in sein Verhältniß sur bürgerlichen Gesellschaft in ihm nicht aufkommen konnte. Eine um diese Zeit in ihm entstandene Neigung zu eine vornehmen Jungfrau erreichte bald den höchsten Grad der Leidenschaft; von den Vorzügen seiner Persönlichkeit und von seiner Liebenswürdigkeit fest überzeugt, war er ihrer Gegenliebe gewiss, und wurde darin durch den Wahn be-

särkt, daß seine und ihre Augen elektrische Strahlen sich gegenseitig zugesendet, und ihnen ihre gemeinsamen Gefible kund gegeben hätten. Er erklärte sich zuerst leise, dann lauter, dringender, schrieb Briefe, und hielt zuletzt af eine höchet auffallende Weise um die Hand der Geliebten an. Dabei vergaß er alle Rücksichten der Gewhichaft, arbeitete nicht, beging eine Menge verkehrter Striche, und wurde deshalb für wahneinnig erklärt. Er wid nach einer Privatirrenheilanstalt gebracht, und von dat gebessert entlassen. Die Strenge der Hausordnung bite alle aktiven Liebesgedanken in ihm vernichtet; aber den Egoismus konnten Douche, Ekelkur und Abführungsmittel nicht aus dem Körper bringen. Noch immer von der Gegenliebe jener Dame überzeugt, bemitleidete er jetzt dieselbe. Er glaubte, dass sie täglich vor seinem Fenster vorüberfahre, dass sie ihn an öffentlichen Orten aussuche. Ferner war er der Meinung, sein Fall habe die größte Publicität erreicht (eine gewöhnliche Täuschung des egoistischen Wahns), werde in Romanen, Opern, Trauerspielen dem Publikum zur Belehrung mitgetheilt, die ganze civilisirte Welt wisse um ihn, er sei der Gegenstand der Gepriche bei Hose, in allen gebildeten Zirkeln. Er machte wieder aus Leichtsinn Schulden, und ward deshalb arre-<sup>tiri.</sup> Im Gefängnisse glaubte er nun, man habe ihn zu einem wissenschaftlichen Experiment eingesperrt, aus ihm solle Moral, Philosophie und Politik Antworten auf manche dankle Fragen schöpfen. Ward ein neuer Gefangener in ein Zimmer gebracht, so bildete er sich ein, es geschehe dies nur, um ihn auszuforschen; er war ergrimmt darüber, daß man nichteximirte Personen mit ihm einsperrte. Auch er hatte sich der Vortheile des Indults zu erfreuen, den die Cholera veranlasste, man entliess ihn aus dem Gelinguisse, und rieth ihm, persönlich mit seinen Gläubigern wegen der Schuld zu verhandeln, wovon indess das Resultat Zank und Schlägerei war. Nun suchte er in allen diesen Dingen Zusammenhang, glaubte, man habe ein Komplott gegen ihn geschmiedet, und hielt sich überhaupt für den Mittelpunkt aller Ereignisse. Er dachte an die verschiedensten Mittel, seine Gläubiger zu befriedigen, ergriff aber keins, und ward deshalb abermals in das Schuldgefängnis gebracht. Da man ihn hier mit Leuten aus verschiedenen Ständen in ein Lokal brachte, von denen einige wegen politischer Vergehungen, andere wegen Insubordination verhaftet waren, so tauchte der alte Wahn in ihm wieder auf, dass man ihn durch diese Menschen nur auszusorschen trachte, und ihn zum Gegenstande eines politisch-moralisch-psychologischen Experiments mache. Da er sich überhaupt unbesonnen betrug, so wurde seine Aufnahme in die Irrenabtheilung der Charité nöthig, wo alle Bemühungen während mehrerer Jahre scheiterten, ihn über seinen Wahn zu enttäuschen.

## §. 137.

### Wahn des Lebenstriebes.

Der Druck des ersten Theils dieses Werkes war beinalie vollendet, als ich die mehrmals genannte vortreffliche Schrift von Dubois über die Hypochondrie kennen lernte, und au meiner nicht geringen Ueberraschung ihren Inhalt in einer fast durchgängigen Uebereinstimmung mit meinen Ansichten fand. Ich kann mich hier auf eine genaue Zergliederung des hohen Werths dieser Schrift, welche sich eben so sehr durch ihre geläuterte Kritik als durch ihre ächt psychologische Darstellung auszeichnet, nicht einlassen, sondern muss mich auf einige, den Ursprung der Hypochondrie bezeichnenden Sätze beschränken. Dubois de sinirt dieselbe als eine Abweichung, oder vielmehr eine fehlerhafte Anwendung der intellektuellen Kräfte; sie stellt demnach eine eigenthümliche Gattung der Monomanie der, welche sieh charakterisirt durch eine vorherrschende, bestimmte und ausschließliche Beschäftigung der Seele mit der anhaltenden und übertriebenen Furcht von bisarre

und imaginären Krankheiten, oder mit der innigen Ueberzengung, daß wirklich vorhandene aber falsch begriffene Krankheiten nur einen unglücklichen Ausgang nehmen können." Hierdurch wird unstreitig die leidenschaftliche Steigerung des Lebenstriebes in dem nämlichen Sinne dargestellt, wie ich sie in §. 82. angedeutet habe. Ich überschlage die meisterhafte Entwickelung dieses Begriffs bei Debois aus den ätiologischen Bedingungen, und führe m an, dass er die Hypochondrie in drei Perioden theilt. la der ersten richtet der Hypochondrist die Aufmerksamkeit auf seinen Körper, und grübelt mit Hintenansetzung anderer Geschäfte, die ihn davon ableiten könnten und sollten, über Krankheiten, die er nicht hat, oder über die verderblichen Folgen einer wirklichen Unpässlichkeit. Oft greift er zu medizinischen Büchern, schwankt zwischen den Beschreibungen tödtlicher Leiden, und trifft endlich unter diesen eine bestimmte Wahl. Unaufhörlich beobachtet er seine Funktionen und Organe, und untersucht die Ausleerungen, daher die Verdauung vorzugsweise Gegenstand seiner Aufmerksamkeit wird. Sie erhebt er daher zur wichtigsten Angelegenheit seines Lebens, er mist und prüst die Speisen, betrachtet den Koth und Urin, stellt sich Stundenlang vor den Spiegel, um sich in den geöffneten Mund zu sehen; ja er bringt viele Zeit damit zu, seinen Magen verdauen zu hören. Nothwendig muß die Verdauung darunter leiden, sie wird träge, von Aufstoßen und Blähungen begleitet, die Leibesöffnung fängt an, sich su verstopfen, zum Beweise, dass die herrschende Idee eine fehlerhafte Innervation auf die Verdauungswerkzeuge veranlasst. Andere Personen hesten ihre Ausmerksamkeit auf den Herzschlag, den sie mit der auf die Brust gelegten Hand erforschen wollen; sie stellen ihre Beobachtung mit ängstlicher Gemüthsspannung an, welche nothwendig Hersklopfen hervorbringen muß. Dann spüren sie ein unerträgliches Schlagen der Arterien, entweder im Hypogastrium, oder im Kopfe, und im letzten Falle gesellt sich

eine Täuschung des Gehörs hinzu, zumal im Bette, wo der Druck des Kissens auf das Ohr die einzelnen Pulsschläge wahrnehmen läßt. Diese natürliche Empfindung verwandelt sich bald in ein Bransen und Ranschen wie von einem Wasserfalle, in ein Gedonner, oder in Musik, welches der Bethörte für Vorboten des Schlagflusses hält, gleichwie er das Herzklopfen von einem Polypen ableitet. Oder er beklagt sich über die Lungen, deren Auswurf ihm die Schwindsucht ankündigt; oder er sieht in allgemeiner Abspannung und anderen peinlichen, seinen Muth niederdrik kenden Gefühlen mannigfache Uebel, z B. Abzehrung, verborgene Syphilis, erbliche Leiden. So sind daher in jedem konkreten Falle die Erscheinungen von demjenigen Organe abhängig, auf welches der Hypochondrist vorzugsweise seine Aufmerksamkeit richtet, und dadurch eine Funktionsstörung desselben hervorbringt. Durch diese höchst schafsinnige Pathogenie hat Dubois das so verworrene Chaos der hypochondrischen Symptome gelichtet, und letztere unter bestimmte Formen gebracht, als solche er die Menomanie hypochondriaque, pneumo-cardiaque, encephaliaque, astheniaque, nostalgiaque, hydrophobiaque besonders unterscheidet.

In der zweiten Periode treten die durch anhaltende Richtung der Aufmerksamkeit auf einzelne Organe in ihnen veranlaßten Neurosen auf. Durch letztere wird der Hypochondrist in seinem Wahne bestärkt, der seine ganse Gemüthsthätigkeit absorbirt, und sie an die Lösung der beiden Aufgaben bindet: ängstliche Erforschung des Krankheitsverlaufs, und rastloses Bestreben, Heilmittel dawider aufzusuchen. Diese moralischen Motive werden die Ursachen der wichtigsten Folgen und Komplikationen. Dennindem der Hypochondrist von dem Zweisel über seine Krankheit durch fortgesetztes Grübeln zu der Ueberzengung von ihrem Dasein übergeht, erfährt er die Wahrheit des hippokratischen Ausspruchs: Cura in visceribus vohstispina est et illa pungit. Natürlich drückt er diesen Stachel

seinen Eingeweiden immer tiefer ein, und steigert dadurch ihr Leiden auf den höchsten Grad. Sein peinliches Bestreben, Hülfsmittel dawider aufzusuchen, hat einen zwiesichen Erfolg; entweder er schadet sich durch ein rigoristisch durchgeführtes, oft aber auch abgeändertes und dets übertriebenes diätetisches Regimen, oder er verschlimmert seine Leiden durch unpassenden Arzneigebrauch. Im ersten Falle schreibt er sich z. B. ein unmäßiges Fasten vor, überzeugt, daß seine träge Verdauung Symptom einer akuten oder chronischen Irritation der Magen - Darmschleimhaut sei. Und mehr bedarf es nicht, um eine Neurose, ja wohl selbst, eine wirkliche Phlegmasie der Verdauungswege hervorzubringen. Andere schwächen sich im höchsten Grade durch übermäßigen Genuß des kalten Wassers; wieder andere wollen ihrer Kraftlosigkeit durch allzu nahrhafte und reizende Speisen, deren Wirkung sich leicht begreisen lässt, zu Hülfe kommen. Dass und wie ein unverständiger Arzneigebrauch, dem die Hypochondristen leidenschaftlich ergeben sind, schaden müsse, bedarf kaum einer Erwähnung. Zunächst sind es daher in der zweiten Periode wieder die Verdauungsorgane, welche unter dem vereinten Einfluss der krankhaften Gemüthsstimmung, der sehlerhaften Diät und der Polypharmacie zu leiden haben; daher steigern sich die Beschwerden zu lebhaften und brennenden Schmerzen in der epigastrischen Gegend, welche gewöhnlich von keinem Fieber begleitet sind, sich selbst nach reichlicher Mahlzeit nicht verschlimmern, die anderen Funktionen, ja die Gesundheit überhaupt nicht merklich stören, und deshalb 20 Jahre und länger anhalten können. Zu dieser charakteristischen Gastralgie gesellen sich dann Spannung und Aufblähung der Hypochondrien, sehr träge Verdauung unter dem stundenlang anhaltenden peinlichen Gefühl von Schwere im Magen, unter häufigem Aufstoßen, kurz unter allen Erscheinungen der Dyspepsie. Die Palpitationen des Herzens, deren psychische Entstehung schon angegeben wurde, werden durch das aus gleicher Ursache beklommene Athemholen noch verstärkt; ja manche Kranke fürchten das Bersten des Herzens, und bemähen sich, das Athmen dergestalt zu beschränken, daß sie den Brustkasten kaum bewegen. Aber das Herzklopfen ist nicht von stechenden Schmerzen begleitet, und rührt eben so wenig von einer Pericarditis als von organischen Herzübeln her, welche zwar im dritten Stadium sich ausbilden können, aber auch häufig bei der Leichenöffnung vermißt werden. Ein Gleiches gilt von dem heftigen Klopfen in den Hypochondrien, welches die Furcht vor einem Aneurysma im Unterleibe einflößt, und doch nur eine Folge der leidesschaftlich gesteigerten Irritabilität des Gefäßsystems ist.

Die Nervenbeschwerden, zumal im Kopfe, müssen gleichfalls als Gegenstand angestrengter Sorge an Intensität zunehmen.

Auf eine gleich befriedigende Weise erklärt Dubeis den Uebergang der angegebenen Funktionsstörungen in wirkliche Desorganisationen, durch welche die dritte Periode der Hypochondrie bezeichnet wird. Indem er dadurch die zahllosen Irrthümer der pathologischen Anatomie berichtigt, welche jederzeit die fehlerhafte Plastik in die vorderste Reihe der Erscheinungen stellt, und von ihnen die Funktionsstörungen ableitet, wirft er zugleich ein helles Licht auf das Verhältnis, in welchem überhaupt die Seelenstörungen zu den in den Leichen angetroffenen organischen Fehlern stehen.

Dass auf einer solchen pathologischen Grundlage sich leicht ein Wahn ausbilden könne, welcher als höchster Grad der Hypochondrie die Vorstellung von höchst widernatürlichen Zuständen und Leiden des Körpers zum Gegenstande hat, und dadurch das Gemüth in steter Furcht und Angst erhält, begreift sich ohne Mühe. Hierher gehören daher die zahllosen Fälle, wo die Kranken in Thiere (Cynanthropia, Lycanthropia) in ein Gerstenkorn, in Butter verwandelt, gesterben zu sein, Füsse von Glas, überaus lange Nasen, eine unermessliche Menge von Urin in der

Blase zu haben, Thiere aller Art, ja ganze Reitergeschwader, Heuwagen, böse Menschen und Teufel in ihrem Leibe zu tragen, den Kopf oder Eingeweide verloren zu haben wähnten, wie denn auch mir zahlreiche Beispiele der Art vorgekommen sind. Alle diese Ungereimtheiten sind nur die Superlative der Grillen eines jeden Hypochondristen, in denen sie um so leichter ihre Erklärung finden, als die bochste leidenschaftliche Steigerung ihres Lebenstriebes, wenn sie mit körperlichen Schmerzen und Angst aller Art and einem durch Krankheiten zerrütteten Verstand zusammentrifft, sieh der bizarrsten Bilder einer gemarterten Phantasie bedient, um die Reslexion des Kranken ganz zu absorbiren, und seine Aufmerksamkeit von allen übrigen Lebensinteressen abzuziehen. Die psychologische Deutung ist hier so leicht, dass sie von einigen Materialisten als Beweis hervorgehoben wurde, dass alle Walinvorstellungen nur symbolische Ausdrücke körperlicher Leiden seien. Indes ist diese allgemeine Folgerung in mehrfacher Beziehung falsch, theils weil die Hypochondrie, wenn sie auch oft durch somatische Störungen veranlasst wird, eigentlich immer im Gemüth ihren Ursprung hat, und daher selbst einem ganz gesunden Körper Krankheiten andichtet, wie dies auch die Materialisten oft thun, theils weil die aus den übrigen Leidenschaften entspringenden Wahnvorstellungen im Wesentlichen ganz vom Körper unabhängig sind, und nur darch Krankheiten desselben gelegentlich begünstigt werden. Am häufigsten habe ich den in Rede stehenden Wahn bei Säufern und Wollüstlingen beobachtet, deren durch Ausschweifungen zerrüttete Nerven sie mit den lästigsten Gefühlen quälten, welche dann der irre geleitete Verstand in seltsame Traumbilder übersetzte, dergleichen ich schon mehrere früher anführte\*). Auch sind

<sup>\*)</sup> Ein Arbeitsmann, welcher dem Branntwein sehr ergeben war, und deshalb lange Zeit an hypochondrischen Beschwerden litt, war zuletzt bei einem Ackerbürger in Dienst getreten, des-

in ihrem rohen Gemüth alle übrigen Interessen zerstört, durch welche daher der Verwilderung des sinnlichen Lebensgefühls nicht mehr Einhalt gethan werden kann. Indes jedes andere Leiden, zumal in der Sphäre des Gangliensystems, kann bei hypochondrischer Gemüthsstimmung auf gleiche Weise zu solchen Mystifikationen Veranlassung geben, welches besonders bei Gelehrten mehrmals der Fall gewesen ist.

Man sollte glauben, daß die folternde Quaal diesen Kranken eine Sehnsucht nach dem Tode einflüßen, ja sie zum Selbstmorde antreiben könnte; aber ganz im Geiste der Hypochondristen hangen sie mit leidenschaftlicher Liebe

sen Kühe er zu füttern hatte. Ueber den Ursprung seines Leidens gab er folgende Erklärung. Sein Herr habe gegen polizeiliches Verbot die Kühe in einen neuerbauten Stall gebracht, und dadurch eine Wuth derselben veranlasst, welche sich durch Unhundigkeit und bestiges Stossen genusert habe. Von dieser Wath oder viehischen Krankheit, wie der Patient sich ausdrückte, sei auch er angesteckt, dadurch betäubt, zu seinen Geschäften unbrauchbar geworden, und mehrmals in eine solche Raserei gerathen, dass er mit dem Kopfe gegen die Wände gerannt, und termelnd zu Boden gefallen sei. Er habe gehört, wie sein Herr von einem Sachverständigen hart darüber getadelt worden sei, durch seine Schuld jene viehische Krankheit veranlasst zu habes, welche nur alle 1000 Jahre einmal zum Vorschein komme, aber aledann durch ihre ansteckende Krast die größten Verheerungen unter den Menschen anrichte. Deshalb habe ihm sein Herr viele 1000 Thaler geboten, um ihn zum Schweigen zu bringen, wom er sich aber nicht versteben könne, weil er außer anderen Plagen z. B. einem unerträglichen Gestank der Kühe, einem bestigen und häufigen Erbrechen, schlaflosen, angsterstilten Nächten, noch einen schrecklichen Anfall von Wuth erlitten habe, in welchem er blind auf seine Frau losgestürzt sei, sie mit einem Messer verwundet habe, und sie ermordet hatte, wenn er nicht durch sedere Personen daran verhindert worden wäre. Erst als er das aus der Wunde seiner Fran fliessende Blut gesehen, sei seine Liebe zu fir wiedergekehrt, und babe ihm den tiefsten Absches vor dieser That eingeslösst; er müsse daher seinen Dientherra 🐸 den Urheber alles dieses Unheils anklagen.

am Leben, sehnen sich nach Hülfe, oder ertragen mit Versweißung ihr hartes Loos, wenn sie jede Hoffnung auf Befreiung von demselben aufgeben, zum Beweise, daß der unmäßige Lebenstrieb wie jede andere Leidenschaft nie den Gegenstand der Begierden fahren läßt, wenn derselbe auf immer entrissen zu sein scheint. Eben darin liegt ja die Pein der Leidenschaften, daß sie gerade durch ihre Nichtbefriedigung zum höchsten Ungestüm anwachsen, gleichmun um das Gemüth zu zwingen, alles daran zu setzen auf zu opfern, um dem heißen Verlangen möglicher Weise un genügen.

Es dürfte hier die schicklichste Gelegenheit sein, von der Neigung zum Selbstmorde zu reden, ungeachtet dieselbe mit dem leidenschaftlichen Lebenstriebe als reine Negation desselben im geraden Widerspruch steht. Ueber hupt würden in einer ausführlichen Darstellung der Seelenkrankheiten nicht blos die positiven Wirkungen der Leidenschaften, sondern auch die Folgen hervorzuheben sein, welche sich aus der Unterdrückung der Gemüthstriebe ergeben. Ich konnte nur im Allgemeinen darauf hindeuten, ohne den einzelnen Formen des Wahns ihre Negationen gegenüber zu stellen. Letztere ergeben sich schon von selbst aus dem Wesen der Leidenschaften, und die aus ihnen entspringende Verschiedenheit der Erscheinungen liefert einen sehr wesentlichen Beitrag zur psychischen Pathogenie des Wahnsinns. Nur die Neigung zum Selbstmorde verdient wegen ihrer großen praktischen Bedeutung eine ausdrückliche Erwähnung, da der Irrenarzt selbst durch die angestrengteste Sorgfalt nicht immer der Selbstentleibung der Kranken vorbeugen kann. Denn sie wissen ihren Vorsatz so zu verheimlichen, und die Mittel sur Ausführung desselben mit solcher Schlauheit vorzubereiten, daß sie trotz aller Washsamkeit ihren Zweck dennoch zuweilen erreichen. So wurde vor mehreren Jahren eine Frau in die Charité aufgenommen, welche aus Eifersucht gegen ihren Ehemann in Schwermuth wersunken

Da sie zugleich an Ileus inflammatorius litt, so mussten wiederholte Aderlässe in Anwendung gesetzt werden. Nach der letzten Blutentziehung knüpfte die Kranke, welche bis dahin ein hartnäckiges Schweigen beobachtet hatte, ein lebhaftes und freundliches Gespräch mit der an ihrem Bette sitzenden Wärterin an, welche über die plötzliche Veränderung in ihrem Betragen nicht wenig erstaunte. Nach einiger Zeit erblaste die Kranke, und fiel in Ohnmacht; bei näherer Untersuchung zeigte es sich, dass sie unter der Bettdecke die Aderlassbinde entsernt hatte, und in ihrem Blute schwamm. Unstreitig hatte sie die Aufmerksamkeit der Wärterin täuschen wollen. Nur mit Mühe wurde die Verblutete ins Leben zurückgerufen, und mehrere Monate vergingen, ehe sie nothdürftig ihre Kräfte wieder erlangte. Sie mußte vor ihrer vollständigen Genesung auf unverständiges Verlangen ihres Mannes entlassen warden, in dessen Nähe sie bald in die heftigste Raserei verfiel, deren Heilung jener, durch Schaden klüger geworden, nicht mehr unterbrach, und die dann auch vollständig erfolgte.

Es ist nicht meine Absicht, die erfinderische List und die zahllosen Mittel, deren sich die Selbstmörder zur Ausführung ihres Vorsatzes bedienen, zu schildern, weil dies in anderen Schriften, zumal in Monographieen hinreichend besprochen worden ist. Eben so wenig werde ich mich in den bekannten Streit darüber einlassen, ob jeder Selbstmörder für wahnsinnig zu halten sei, oder nicht. Denn die Entscheidung desselben ist von tiefer geschöpften Begriffen über das Wesen der Geisteskrankheiten abhängig. die wir dermalen noch gar nicht besitzen können, in deren Ermangelung das Urtheil zu einem großen Theil subjektiv bleibt. Hier muß uns zunächst die Frage beschäftigen, ob die Neigung zum Selbstmorde eine eigenthumliche Species der Gemüthskrankheiten darstelle, wofür man sie oft gehalten hat, da Menschen, welche im Schoosse des Glücks lebten, ohne irgend eine Spur von Geisteszerrüt-

tung, und ohne durch irgend eine in die Augen fallende Ursache angetrieben zu sein, sich das Leben nahmen. Man hat hier die Erklärung eben so wie bei der Mania sine delirio in einem blinden, automatischen Impulse suchen wollen, damit aber unstreitig nur eine leere Phrase ausgesprochen. So viel ist doch wohl klar, dass Selbstmörder so leicht niemand zum Mitwisser ihrer Absichten michen werden, wenn nicht Angst und der Kampf zwischen Liebe und Abschen gegen das Leben ihnen das Gestiadniss auspresst. Da sogar wirkliche Geisteskranke ihr Vorhaben geschickt zu verbergen wissen; so wird es dem Besonnenen noch leichter werden, dasselbe geheim zu halten. Selten kann man einen tiefen Blick in das Gemüth des Selbstmörders vor seiner That werfen, da seine Schweigamkeit, sein verstörtes Betragen und audere auffallende Erscheinungen, welche oft sogar gänzlich fehlen, von hundert anderen Ursachen herrühren können. Aber, wendet man ein, viele haben durchaus keine Ursache zu ihrer blutigen Handlung gehabt. Im moralischen Sinne freilich niemals, wohl aber im psychologischen gewiss jedesmal, in sofern in der subjektiven Schätzung ein eingebildetes oder wirkliches Uebel die Liebe zum Leben überwog. Ist denn ein nach außen schimmerndes Glück auch auf seiner Kehrseite immer eben so beschaffen? Ja führt dasselbe nicht oft unvermeidlich zur Uebersättigung, und durch diese zum Lebenstiberdruss, wenn der Mensch in passiver Schwelgerei die Empfänglichkeit des Gemüths abstumpfte, und keinen Reiz mehr kennt, welcher ihn aus der unerträglichen Dumpfheit der Langenweile aufstachelt? Höchst lesenswerth ist in dieser Beziehung die Mittheilung im Magazin für die Litteratur des Auslandes (Jahrgang 1837. No. 61.) über den Spleenklubb, welcher vor etwa 50 Jahren in England von milssüchtigen Gentlemen gestistet wurde, nach dessen Statuten jährlich 2 Mitglieder das Recht hatten, sich zu entleiben, nachdem sie vor einem Tribunal aus ihrer Mitte sich als diejenigen ausgewiesen hatten, welche unter die größte Last des Leidens niedergebeugt waren. Humphrey D., dem zuerst diese seltsame Vergünstigung zuerkann wurde, war durch das Uebermaaß seines Glücks, welche jedes seiner Abentheuer in Wetten, Spielen, Duellen, Lie beshändeln und hundert anderen Dingen zu seinem Vortheil ausschlagen ließ, in Verzweiflung gestürzt worden Ich setze natürlich voraus, daß diese Erzählung wahr sei denn als poetischer Spaß wäre sie allzu abgeschmackt.

Abgesehen von den moralischen Gründen, welche von dem Selbstmörder gewöhnlich gar nicht in Betracht gesogen, oder durch Spitzfindigkeiten beseitigt werden, erregt ihre That nur deshalb Grausen, weil das bei den meisten leidenschaftslosen Menschen so mächtige Lebensgefühl sich schon von der Vorstellung derselben mit Entsetzen abwendet. Nicht bei allen ist aber dies Gefühl stark, und so kann es dann durch die Folter der übrigen Leidenschaften so völlig unterdrückt werden, dass es dem Unglücklichen gar keine Selbstüberwindung kostet, dem verhalsten Dasein ein Ende zu machen. Besonders scheint der Hongertod dem Wahnsinnigen lange nicht so quaalvoll zu sein, wie er Gesunden bei fortdauernder Liebe zum Leben ist, wahrscheinlich weil bei jenen der Abscheu gegen dasselbe eine Hemmung der Verdauung hervorbringt. Wenn maa ihnen auch mit einer Schlundröhre Fleischbrühe einsist, so zehren sie doch oft ab, und sterben zuletst au Eschöpfung. Deshalb ist die kaltblütige Ruhe, mit welcher die Selbstmörder sich oft den Tod geben, nur in den Augen derer unerklärlich, welche von ihren Gefühlen gar nicht abstrahiren, und sich nicht in Zustände verseisen können, welche mit ihrer Sinnesweise in Widersmuch stehen. Daher möchte ich dem oft ausgesprochenen Satze keinesweges beipflichten, dass der Selbstmörder niemak sein Vorhaben wiederhole, wenn es ihm das erstemal mislang. Oft verhält es sich wirklich so, wenn sein Lebengefühl nur im Sturm der heftigsten Affekte unterdrückt wurde, und entweder nach dem Aufhören desselben wieder

derkehrte, oder selbst im Augenblick der That mit einer solchen Stärke erwachte, dass der Abscheu davor in der Folge von ihr zurückschreckt. Ja manche Selbstmörder berechnen dies Lindernis, welches ihnen die im entscheidenden Augenblick erwachende Liebe zum Leben entgegenstellen könnte, so richtig, dass sie die sorgfältigsten Vorkehrungen treffen, um jeden Versuch zur Selbsthülfe im voraus zu vereiteln. Oder zu feige, um sich selbst den Todestreich zu versetzen, ermorden sie Unschuldige, und klages sich dann beim Kriminalgericht an, um ihn von der Hand des Henkers zu empfangen. In vielen Fällen dauert der Hass gegen das Leben so lange fort, als die leidenschaftliche Ursache, aus welcher er entstand, und dann treibt er zu stets erneuerten Angriffen auf dasselbe an. Der Irrenarat lasse sich daher nie durch die Versicherung des Kranken täuschen, dass er seiner Absicht, sich zu entleiben, entragt habe, und schenke ihm dann erst Vertrauen, wenn seine Gemüthsverfassung wesentlich umgestimmt ist. Nur in dem Falle findet keine eigentliche Neigung zum Selbstmorde statt, wenn der Kranke im Zustande völliger Sinnlosigkeit Handlungen beging, deren Gefahren er nicht kannte, oder nicht achtete.

Es ergiebt sich daher aus diesen Betrachtungen, daß die Neigung zum Selbstmorde durchaus individuell, niemals die Wirkung einer selbstständigen Ursache, sondern stels die Folge aller übrigen Leidenschaften ist, wenn deren Folter die Stimme des Gewissens und die Liebe zum leben überwiegt. Ja sie kann sogar den Abscheu gegen das Leben ausschließen, wenn der religiöse Schwärmer dasselbe nur als ein Hinderniss abwirft, um geradesweges in den Himmel aufzusteigen. Dass die Japanesen sogar den Selbstmord zu einem Ehrenpunkte machen, indem sie durch ihn den Gegner zweingen, sich gleichfalls zu entleiben, und daß sie es für eine Auszeichnung halten, wenn sie auf ansdrücklichen Befehl des Kaisers sich in einer glänzenden Versammlung nach vollendetem Festmahl den Bauch auf-Seelenbeilk. II. 34

schlitzen dürfen, ist bekannt genug, und zeigt abermak wie nahe oft eingewurzelte Volksvorurtheile an den Wahn witz grenzen.

§. 138.

# Wahn des Nachahmungstriebes.

In §. 83. habe ich mich bereits darüber erklärt, das die größten Verirrungen und Ansschweifungen des Nachahmungstriebes, welche als Tollhäuslerstreiche gelten, so bald sie vereinzelt vorkommen, selten die wirkliche Bedeutung des Wahnsinns erlangen, weil sie nicht aus selbst ständigen und beharrlichen Leidenschaften hervorgehen sondern durch einen allgemeinen Volksschwindel erzengt werden, welcher wie jeder Rausch verfliegt. Vielleicht läst sich auch noch der Grund dafür anführen, daß derjenige, welcher mit anderen gemeinschaftlich raset, ihnen nicht feindlich gegenübertritt. sondern in gemeinsamer Gesinnung mit ihnen sympathisirt, ja mit ihnen zu gleichem Zweck verbündet, den Antrieben seiner Schwärmerei folgen, also durch die That sich Befriedigung schaffen kann. und sich nur in einzelnen Interessen von ihnen losreißt, die aber bei der allgemeinen Gährung kaum zum Bewußtsein kommen. Der isolirte Wahnsinnige stellt sich aber der herrschenden Denkweise geradezu gegenüber, und d ihn das Bewußtsein nicht verläßt, daß er in der Gesellschaft für sein Gesühl keinen Anklang, für seine Besirebungen keinen Beistand, für seine Absichten keine Anerkennung, vielmehr Widerspruch und Gegenwirkung findel; so sieht er sich gleichsam verstoßen, und in eine Traumwelt zurückgedrängt, wo er nur im unthätigen Grübels seine Begierden begen und pflegen, niemals aber durch die That ihnen Genüge leisten kann. So reisst er sich de her immer mehr von der Wirklichkeit los, während der schwärmende Haufen früher oder später durch die Noth nachdrücklich genug an die unabweisbaren Lebensbedärfsisse erinnert, an die Befriedigung derselben denken und darüber zur Besinnung kommen muß. Nur die aberwitzigsten Köpfe bleiben mit ihrem Schwindel behaftet. Unstreitig würde die große Zahl derselben während der zahllosen Schwärmereien, welche das ganze Mittelalter hindurch ihre Wetterwolken entluden, die Errichtung von lrenhäusern nöthig gemacht haben, wenn nicht bei dem großen Mangel an gesetzlicher und polizeilicher Ordnung da meiste Elend hülflos geblieben wäre, und wenn man demals überhaupt für einzelne Wahnsinnige hätte sorgen können, als man nicht einmal der steten Wiederkehr der Hungersnoth, der Pestseuchen und anderer entsetzlicher Drangsale vorzubeugen wußte, ja als nur allein der scheusliche Aussatz eine Unzahl von Leproserieen in ganz Europa nothwendig machte, mit welchem Uebel verglichen der Wahnsinn als ein höchst unbedeutendes erscheinen musste. Wie viele Wahnsinnige mögen in den endlosen Raubsehden und länderverwüstenden Kriegen umgekommen sein- Wie der Fanatismus gegen die Besessenen withete, braucht nicht erst wiederholt zu werden; andere Wahnsinnige, deren es namentlich viele in den Klöstern gab, wusste man auf andere empörende Weise aus dem Wege zu räumen, und viele von ihnen mögen mit Ketten mgeschmiedet, oder gar in Zellen eingemauert, in entsetzlicher Noth ihr Leben beschlossen haben. Rechnet man dazu, daß die vom Geiste ihrer Zeit erfüllten Chronikenschreiber die meisten hierher gehörigen Thatsachen entstellt und verschwiegen haben, wie sie überhaupt zu einer Sitten- und Kulturgeschichte nur allzumagre Beiträge lieferten; so fehlen uns gerade aus der Zeit, welche gewiss sehr fruchtbar an solchen Erscheinungen war, alle befriedigenden Nachrichten, und nur aus einzelnen Angaben können wir analogisch schließen, daß damals, als das jugendliche Leben der Völker den Nachahmungstrieb vorzugsweise begünstigte, die wahnwitzigen Verirrungen desselben ungemein häufig vorgekommen sein mögen.

Der Wahn des Nachahmungstriebes kann natürlich da Gepräge einer jeden Leidenschaft annehmen, wenn die durch das Zusammentressen mannigfacher Bedingungen be günstigt zur herrschenden Gesinnung eines Volks, eine Sekte oder überhaupt einer im engeren Verein lebende Anzahl von Menschen wird. Daß sogar der Trieb zu Selbstmorde auf diese Weise sich gleichsam durch psychi sche Ansteckung fortpflanzt, ist schon früher bemerkt wor den; ich füge nur noch die von Neumann entlehnte No tiz hinzu, dass in London in einer etwas abgelegenen Strake sich ein Querbalken sehr bequem zum Hängen darbot, und alle Tage welche daran hingen, bis endlich die Polizei im wegnehmen liess. In der romantischen Ritterzeit, als der mit Leier und Schwert gerüstete Troubadour der Herold der herrschenden Sitte wurde, mag es wohl Beispiele von einem epidemischen Liebessieber gegeben haben, an welchem dann sentimentale Herzen unheilbar erkrankten. Die in Frankreich während der Schreckenszeit der Revolution herrschende Mordmonomanie wollen wir nur nennen, und zur Erheiterung lieber an das dramatische Fieber erinnen. in welches Euripides die Abderiten durch die Aussührung eines seiner Stücke auf ihrem Theater versetzte. Ueberhaupt würde es ein vergebliches Bemühen sein, alle nur zu oft an offenbaren Wahnsinn streisende Modethorheites aufzählen zu wollen.

Unter allen Leidenschaften umfassen aber keine so sehr die gesammte Gemüthsthätigkeit, durchdringen so sehr alle Angelegenheiten, ergreifen so leicht alle Alter und Stände, um die Menschen zu ihrer ursprünglichen Gleichheit und Gemeinschaft zurückzuführen, als die religiösen, welche durch die wirksamsten Mittel über ganze Völker ausgebreitet, und durch eine sie stets wiedergebährende Nachahmung fortgepflanzt wurden. So verfielen die Camisarden in den Sevennen, um ihren Eifer anzufeuern, auf den Gedanken, eine eigene Pflanzschule des Fanatismus anzuleges. Die Zöglinge wurden hier in die Kunst, sich nach Gut-

esinden in den Zustand von Visionen und Weissagungen versetzen, eingeweiht und eingeübt. Ihr Kopf wurde arch die albernste Auslegung der Apokalypse erhitzt, ihr erz mit Hass gegen das vermeinte Babel erfüllt, und sie bielten förmliche Anleitung zu gichterischen Verrenkunen, Verdrehung der Augen, Aufschwellen von Hals und lagen, zu Zittern und Schäumen (Wessenberg a. a. O. i. 119). In John Wesley's, des eigentlichen Stifters des Methodismus, Leben von Southey wird geschildert, wie furchtbar in einer methodistischen Erziehungsanstalt he frommen Gcfuhle bis zur Fieberwuth erhitzt wurden. Die Lehrer forderten die Knaben auf, in hestigem Ringen md Gebet nicht eher zu ruhen, als bis sie ein deutliches Jefühl von Gottes verzeihender Liebe erlangt hätten. Nun dich die Anstalt die ganze Nacht und den folgenden Tag indurch einem Irrenhause. Alles rang und tobte bis zur rölligen Erschöpfung, und nun wähnten alle, ihre Rechtertigung zu fühlen. Man hat aber auch mehr als ein Beispiel, dass solche Anreizung der Gesühle in bleibenden Wahnsinn überging, oder den Tod herbeiführte. (Wessenberg, S. 167.)

Was hier durch methodische Psiege erreicht wurde, machte sich bei anderen, von sieberhafter Gluth erhitzten Schwärmern von selbst, wie dies die Geschichte der Flagellanten, Convulsionairs, Methodisten, der ostindischen Fakirs und Yogis berichtet. Auf Antrieh des Wiedertäusers Goldschmidt setzten sich im Appenzeller Lande die Weibspersonen im Hemde, oder gar ohne einige Bedekkung auf die Gassen hin, spielten im Staube, zogen Tannzapsen hinter sich her, und äfsten alle Spiele und Gebärden der Kinder nach, weil geschrieben stehe: So ihr euch nicht den Kindern gleich macht, werdet ihr nicht in's Himmelreich eingehen. Sie wollten weder huldigen noch einen Eid ablegen, weil der Herr gebiete, nur ja und nein sagen. Einige verbrannten die Bibel, weil es heiße, der Buchstabe tödte, der Geist aber belebe. Weibsperso-

nen schnitten sich die Haare ab, um den Worten des Heilandes: wenn dich deine Hand ärgert, so haue sie ab, Folge zu leisten. Kranke nahmen keine Arzneien ein, weil ihnen ohne den Willen Gottes kein Haar abfallen könne; andere setzten sich, um die Stimme Gottes besser verneh men zu können, nieder, blieben in der nämlichen Stellung lange Zeit wie Klötze unbeweglich, und was ihnen in die sem Zustande zu thun einsiel, das hielten sie für den unbezweifelten Willen Gottes, und vollzogen es. In ihren Zusammenkünften fielen einige auf den Boden rückwärts hin, zitterten, und krümmten sich so lange, bis sie anfingen, zu schäumen, und in Schweiß, Zuckungen und Glie derverdrehungen zu gerathen\*). Andere hielten mit Fleiß den Odem lange zurück, bis sie darob blau, schwarz und aufgeblasen wurden. Dieses hießen sie sterben, Nachdem sie dies gethan hatten, fingen sie als Leute, welche verzückt gewesen, aber wieder erweckt, und aus einer anderen Welt zurückgekommen wären, von himmlischen oder biblischen Dingen allerhand unverdautes Gewäsch zu schwatzen an, welches sie Zeugen und Wiederwerden nannten. Solches hörten die Wiedertäufer mit höchster Andacht au, und legten ihm einen höheren Werth bei, als selbst dem geschriebenen Worte Gottes (Wessenberg, 124). Wahr-

<sup>\*)</sup> Da die meisten religiösen Rasereien auch in leiblicher Beziehung das vollständige Bild der Wuth darstellen, indem sie den Körper in Konvulsionen versetzen, um dem Antriebe zu gewaltsamen Kraftanstrengungen der Glieder Befriedigung zu verschaffen; so erklärt sich hierans eine Menge seltsamer Erscheinungen, unter anderem in dem von Cardan angeführten Falle, wo im 15ten Jahrhundert es einer Nonne in einem dentschen Kloster einfiel, alle ihre Mitschwestern zu beißen. In kurzer Zeit bissen sich alle Nonnen dieses Klosters durch einander. Bald verbretete sich dies Gerücht von dieser Nonnenwuth, und nun ging sie von Kloster zu Kloster durch einen großen Theil Deutschlands, zumal in Sachsen und im Brandenburgischen. Nachher kam sie in die Nonnenklöster von Holland, und die Nonnen bissen sich endlich bis Rom.

scheinlich sind dies dieselben Anabaptisten, von denen Zimmermann berichtet, daß sie sich nackt auf Stecken und hölzerne Pferdchen setzten, und hin und her in grosen Haufen ritten. Ihre Weiber und Weibsleute galoppirten mit, und ebenfalls nackt. Endlich galoppirten sie alle nach Hause, und warfen sieh in der reinsten Unschuld und Engelei über einander und durch einander auf Bänke und Betten. - Im Jahre 1817 liefs im Innviertel eine ganze, von dem berüchtigten Pfarrer Pöschel und durch Gossauer's sogenanntes Herzbüchlein exaltirte Gemeinde mch Pöschel's Entfernung aus dem Predigtamte, unter Auführung eines seiner leidenschaftlichsten Anhänger (eines Bauern) den Todtschlag einer alten Frau und die Misshandlung ihres Mannes, die beide nicht an die Sekte hiellen, unter dem Vorwande, es sei der Satan und Antichrist in ihnen, im Namen des Herrn vollziehen, und wohnte dann am Charfreitage der Ermordung eines durch das Loos ausgewählten Mädchens, das über das Glück oder die Gnade frohlockte, für die Brüder und Schwestern wie Christus sterben zu dürsen, unter lautem Jubel bei, und harrte darauf, freilich vergebens, ihrer Auferstehung entgegen (Wessenberg, 159). Auch Arnold\*) führt mehrere dergleichen fanatische Greuel an, dergleichen sich überhaupt in großer Zahl sammeln ließen. Um indess die Beispiele nicht zu häufen, entlehne ich nur noch von Möhsen die Geschichte einer epidemischen Dämonomanie\*\*).



<sup>\*)</sup> Beobachtungen über die Natur, Arten, Ursachen und Verhütung des Wahnsinns oder der Tollheit. Aus dem Englischen von Ackermann. Leipzig, 1784. Th. I. S. 231.

<sup>\*\*) &</sup>quot;Zu Friedeberg in der Neumark wurden 1593 sechszigund nach und nach 150 Menschen vom Teufel besessen, die in
der Kirche vielen Unfüg verübten, so daß der Prediger Lemrich, der sich vorher viel mit diesen Leuten abgegeben hatte,
sich einstmals selbst auf der Kanzel, da er davon predigte, wie
ein Besessener gebärdete, und auch dafür gehalten wurde, welches die Macht des Teufels noch mehr in Ausehn brachte. Des-

Diese Thatsachen lassen uns deutlich erkennen, daß durch den Nachahmungstrieb sich die mannigfachsten bis zum Wahnsinn gesteigerten Leidenschaften verbreiten können, und erklären die von mehreren gemachte Bemerkung,

wegen wurde auch von dem Konsistorio anbesohlen, in allen Kirchen in der Mark öffentliche Gebete zur Befreiung der Menschen von der Gewalt des Teufels anzustellen: das Uebel vourde aber dadurch nicht gehoben. Es nahm vielmehr den Weg einer ansteckenden Krankheit des Verstandes. Wenn an einem Orte ein Besessener war, so fanden sich gleich mehrere, die sich eben so hatten, und aus Einbildung mit fortgerissen wurden. Wenn mas nicht in neuern Zeiten die Geschichte der Nonnen zu Loudon (Histoire des Diables de Loudun, ou de la possession des Religieuses Ursulines, et de la condamnation et du supplice d'Urbain Grandidier à Amsterdam, 1693) und der zwanzig Stück Besessenen zu St. Annaberg (Höpner's Acta privata, betreffend diejenige Krankheit, womit Personen unterschiedenen Geschlechts und Alters zu St. Annaberg von 1713 bis 1719 überfallen werden. Leipzig, 1720) und so viele andere Begebenheiten dieser Art, sogar noch in unsern Zeiten kennte, so würde man solches für unwahrscheinlich halten. In Spandow bekam ein Hutmachergeselle 1594 einen ähnlichen Paroxysmus, und in kurzer Zeit wurden etliche 30 bis 40 Menschen damit befallen, die allerlei Gaskeleien und Kontorsionen machten; unter welchen einige wie Mondaüchtige, oder wie Wurmkranke auf den Schornsteinen, Dichern und Brunnen mit Lebensgesahr herumkrochen. Der Rath liess eiserne Ringe in den Mauern besestigen, und die Besessenen dieser Art mit Ketten daran festschließen, wodurch das Uebel etwas gemindert wurde. Die Geistlichen bestärkten diese armen Leute in ihrer verrückten Einbildung, und brauchten sie, ihre Lehrsätze von der Gewalt des Teusels zu bestätigen. Lökel hat die Geschichte der bier angesührten Besessenen und eine noch größere Anzahl von solchen Verrückten angezeigt, und bei einigen die Worte und Reden angeführt, deren sie sich bedienten, um im Namen des Teuschs die Menschen über die Modesucht zu bestrafen, und die Moral zu predigen, die vollkommen in dem damals gewöhnlichen Kanzelstyl abgefast sind. Angesehene und rechtschaffene Manner, so die Bosheit und verworrene Eisbildungskraft dieser elenden Menschen erkanuten, und ihre Schakheit verachteten, wurden dasur von ihnen mit üblen Nachreden und manständigen Verleumdungen durchgezogen. War ein geist-

das der Wahnsima eine ansteckende Kraft habe. Nur muss man diesen Satz nicht übertreiben, wie dies wohl geschehen ist, indem man sagte, dass Aerzte und Personen, welche zeitlebens mit Wahnsinnigen umgingen, für ihren eigenen Verstand besorgt sein müßten. Eine solche Furcht würde nur durch eine gleich große Schwäche des Verstandes und Gemüths gerechtfertigt werden, dagegen jeder, welcher mit ruhigem Blick die Ungereimtheiten der Geisteskranken beobachtet, darin um so mehr Aufforderung zur Besonnenhat finden, und seine Menschenkenntniss bereichern wird. Auch die Wahnsinnigen stecken sich nicht unter einander durch ihre Thorheit an, weil jeder zu sehr mit seiner eigenen beschäftigt ist; ja Tobsüchtige, welche sich auf einem gemeinsamen Zimmer befinden, pflegen sich mehr durch ihr Geschrei gegenseitig zur Ruhe zu bringen, als dass sie einander zu höherer Wuth anreizen sollten, vorausgesetzt, dass man sie von Schlägereien und anderen gewaltsamen Ausbrüchen zurückhält. Auch Reconvalescenten werden durch den Anblick von Wahnsinnigen nicht ine gemacht, wie Jacobi richtig bemerkt. Aber schwache Gemüther mit starkem Nachahmungstriebe können durch den täglichen Umgang mit Geisteskranken von deren Leiden angesteckt werden. Dass hierauf zum Theil die Entstehung des erblichen Wahns beruhen mag, ist früher schon angeführt worden. Indess sind mir auch einige andere Fälle vorgekommen, welche hierher zu gehören scheinen. altes Weib hatte an einen vornehmen Staatsbeamten eine Bittschrift gerichtet, und eine gnädige Antwort darauf erhalten. Nicht lange nachher sass sie demselben im Theater gegenüber, und da er einigemal zufällig seine Augen

lieber Amtsbruder gelinder in seinen Predigten, und lärmte und politerte nicht über die neuen Moden, und redete nicht dem Teufel und seiner Gewalt das Wort: so wurde er von dem Teufel durch die Besessenen selbst ermahnt, seine Gemeinde mit mehrerem Eifer zu bestrasen, und mit Ernst anzugreisen." Möhsen, Geschichte der Wissenschaften in der Mark Brandenburg.

auf sie heftete, hielt sie sich von seiner Liebe zu ihr überzeugt. Nach Hause zurückgekehrt äußerte sie dies gegen einen Manu, mit welchem sie im Konkubinat lebte, und las ihm darauf täglich aus den Zeitungen vor, dass jener Vornehme sie heirathen, und seine Gattin ihm überlassen wolle. Sie wurde als völlig wahnwitzig nach der Charité gebracht. Da ich mir keinen Außehluß von ihr verschaffon konnte, liess ich jenen Mann kommen, der mir obige Nachrichten mittheilte. Als ich ausrief, wie ist nur solche Thorheit möglich, erwiederte er zu meinem nicht geringem Staunen: es ist aber doch alles wahr. Wirklich wurde er, wie ich es erwartete, ein Paar Tage später, und zwar mit demselben Wahn behaftet, nach der Charité gebracht, welche er nach einiger Zeit als geheilt verließ; die Frau aber starb an Marasmus. - Ein braver Landmann, welcher stets zufrieden und gesand gewesen war, hörte eines Abends in einer Dorfschenke die Erzählung von einem Selbstmorde, welche ihn auf das tiefste erschütterte. Nun richtete er an sich die Frage, ob er wohl einer ähnlichen That fähig, sei, und in seiner leidenschaftlichen Aufregung glaubte er, sie sich bejahen zu müssen. Entsetzen übersiel ihn, da er das Leben innig liebte; aber mit dem Abschen wachs auch ein fast unwiderstehlicher Trieh zum Selbstmarde, der ihn bei jeder Gelegenheit anwandelte, und ihn in Verzweiflung stürzte. In diesem Zustande in die Cha rité aufgenommen, wurde er bald davon befreit. Ob seine Heilung dauerhast geblieben sei, weiß ich nicht, da seine Verwandten meinen eindringlichsten Einwendungen zum Trotz, ihn zu frühzeitig reklamirten. Hierher gehört die Geschichte, welche Regnault von einer Frau mittheilt, die durch ein Gespräch über die Mordmonomanie zu der schrecklichen Ueberzengung verleitet wurde, sie sei gleichsalls mit derselben behaftet, und deshalb in den furchtbarsten Kampf zwischen ihrer Mutterliebe und dem Antriebe, ihr Kind zu ermorden gerieth. Aehnliche Fälle sollen in Frankreich mehrmals vorgekommen sein. Was überhaupt

die Phantasie in dieser Besiehung vermöge, erhellt aus dem bekannten Falle, wo ein Schüler Boerhaave's das Studium der Medizin aufgeben mußte, weil er jedesmal die Zufälle erlitt, welche jener vortrug.

### §. 139.

#### Liebeswahn.

Aus §. 84. ergiebt sich, wie leicht dieser Wahn aus mglücklicher Liebe entstehen kann, zumal beim weiblichen Geschlechte, dessen ganze Organisation in der Familienliebe ihre Entwickelung finden soll, und daher durch jedes unübersteigliche Hinderniss desselben in den stärksten inneren Widerstreit mit sich geräth. Heinroth hat unter dem zu allgemeinen Namen des stillen Wahns (ecdasis melancholica) ein so meisterhaft gezeichnetes Bild von der Erotomanie gegeben, dass ich es mir nicht versagen kann, dasselbe hier einzuschalten. "In der Jugend bei Personen von zartem Gemüth und lebendiger aber nicht ungestümer Phantasie, wenn die liebsten irdischen Wünsche ihres Herzens gescheitert sind, stellt sich Zerstreuung, Hang ur Schwermuth, zur Einsamkeit, zu tage- und nächtelangem stillen Klagen und Weinen ein. Endlich verwirrt sich die sinnende, nur auf ihren Lieblingsgegenstand gerichtete Phantasie, das Herz unterliegt seinem tiesen Weh, und die Krankheit bricht aus. Die wirkliche Welt verschwindet. die Welt der Wüusche geht im lieblichen Traume vor der kummervollen Seele auf, und erleichtert auf Augenblicke ihren Zustand, bis die Last des Schmerzes das Gemüth wieder aus seiner heiteren Region herabzieht. Jetzt ändert sich die Scene. Der Kranke ist wieder ein Bild des stummen Schmerzes, und sinkt wieder in den Abgrund des Unglücks, bis wieder ein Strahl der Bildnerin und Tröslerin Phantasie das Dunkel des Gemüths verscheucht, wohlthätiger Wahnsinn die Stelle der lastenden Schwermuth einnimmt. So spielt die Krankheit mit dem Kran-

ken abwechselnd ihr Lust- und Trauerspiel, bis dennochzuletzt die Melancholie obsiegt, und zum bleibenden Zustande wird. - Mit zerstörtem Blick des brennenden Auges, und schmerzlich heitern, unnatürlich gespannten Gesichtszügen mit eingefallenen, bald glühenden, bald bleichen Wangen, abgemagerter, gebeugter Gestalt, mit verwildertem oder phantastisch geschmücktem Haar, mit vernachlässigter oder ebenfalls phantastisch ausgeschmückter Kleidung schleicht der Kranke an einsamen Orten, am liebsten in Flur und Wald, oder auf einsamen Bergabhange umher, und lässt seinen stillen Seufzern und Klagen freien-Lauf, oder flicht in stiller Träumerei Kränze aus welken Blumen, und singt mit herzzerschneidender Stimme verworrene Lieder Er nimmt kaum Nahrung zu sich, schläft fast gar nicht, und hört nicht auf den Trost der Seinen, die er nicht mehr kennt. Zuletzt sitzt er still und in sich versunken, nachdem die Bilder der Phantasie verbleicht, verwischt sind." Lehrbuch der Störungen des Seelenlebens. Th. I. S. 355.

Zug vor Zug enthüllt dies schöne Bild uns den Seelenzustand wahnwitzig Lichender, deren Schicksal die Meisterhand Shakspeare's an der Ophelia und Göthe's an der Margarethe im Faust, und an dem Wahnsinnigen im Werther schilderte. Nur die unglückliche Liebe, welche aus sittlicher Scheu ihr Geheimniss blos durch eine leidende, zartsinnige Stimmung verräth, phantasirt sich in den Wahn hinein, dagegen die glückliche mit innerer Befriedigung immer fester in die wirkliche Welt sich einwurzelt, wenn nicht anderweitige Leidenschaften ihr Glück zerstören. Jene aber stellt in allen Erscheinungen ein hinwelkendes Leben dar, dessen Quellen versiegen, und würde daher gerädezu in das Gebiet der Melancholie gehören, wenn nicht doch der beseelende Hauch einer stummen Hoffnung durch das Weh des Gemüths wehte, und seine innere Kraft anregte. Welche Täuschungen ersinnt die Phantasic, dem sehnenden Liebesdrange duldende Standhaftigkeit, welche dem weiblichen Herzen ohnehin so natürlich ist, einzuslößen, und die Erwartung des Lohns ausharrender Treue lebendig zu erhalten, welche selbst im Wahn Rührung, und in gewissem Sinne sogar Hochachtung abnöthigt. Oder sollte nicht diese grenzenlose Selbstverleugnung, das Hingeben der ganzen Seele an das Idol ein, wenn gleich verzerrter Ausdruck des Adels der Gesinnung sein, welche das eigene Wohl bereitwillig einem höheren Interesse zum Opser bringt, im Streben nach demselben seine Bestimmung findet? Zuweilen allerdings mischt sich in den Liebeswahn auch ein Zug sinnlicher Begierde ein, welche sich im lüsternen Blick, in feurigen Bildern der Phantasie, in heimlicher Gluth aller Gefühle ausspricht; denn Geschlechts- und Begattungstrieb stehen in zu innigem Zusammenhange, als dass nicht die Leidenschast des ersteren oft den letzteren wecken sollte, zumal in warmblütigen, erregungslustigen Naturen, deren plastische Kraft ein Bedürfniss strömenden Ergusses erzeugt. Immer aber ist dies Feuer durch die höhere Macht des sittlichen Liebesinteresses gedämpft, und wird von ihm unter äußerer Decens verschleiert, daher es nur in rohen Gemüthern, denen nicht liebende Eintracht der Gefühle, sondern nur Befriedigung eines thierischen Bedürfnisses das Ziel des Begehrens ist, in lodernde Flammen ausbricht. In den meisten von mir beobachteten Fällen der Erotomanie konnte ich dagegen durchaus kein üppiges Verlangen wahrnehmen, vielmehr bin ich oft überrascht worden durch den keuschen Sinn, den selbst ungebildete Personen bei aller innigen Wärme ihres Gefühls bewahrten. Eher mischt sich noch die Eitelkeit hinein, welche das Weib so gerne in alle Lebensverhältnisse überträgt. So hatte eine Näherin, welche auf dem Gute eines Grafen erzogen war, dessen Sohn liebgewonnen, ohne jedoch jemals von ihm beachtet worden zu sein. Vergeblich bemühte sie sich, diese thörigte Neigung zu unterdrücken, welche jedesmal, so oft sie den Grafen sah, nur noch stärker angefacht wurde. So

brütete sie denn endlich den Wahn aus. Gott habe ihr im Traume offenbart, sie sei die Tochter eines Fürsten. man habe sie aber als Kind geraubt und mit der Person vertauscht, deren Namen sie jetzt trage. Sie sei also ihrem Geliebten ebenbürtig, und ihrer Verbindung mit demselben stehe kein Hinderniss im Wege. Um diesen Wahn hegen und pflegen zu können, stellte sie sich krank, blieb stets im Bette, und wurde sehr unwillig, wenn man sie in ihren Liebesträumen störte. Die Heilung wurde dadurch unterbrochen, dass sie während eines Urlaubes entwich um nach dem Gute des Grafen zurückzukehren: da sie indels keine auffallenden Spuren von Wahnsinn mehr zeigte. so wurde sie nicht wieder zurückgebracht. Erst nach mehreren Jahren trat ihr Gemüthsleiden in der früheren Gestalt von neuem hervor, und es wurde daher zu ihrer völligen Befreiung von einer seit vielen Jahren eingewurzelten Leidenschaft ein lange fortgesetztes Heilverfahren nöthig, welches jedoch zuletzt einen vollständigen Erfolg hatte. - Eine Wittwe, Mutter mehrerer Kinder, welche gleichfalls von dem Ertrage ihrer Handarbeit lebte, verliebte sich in ihren Arzt, an welchen sie Briefe voll glöhenden Danks für seine Hülfe richtete. Da er ihren Gefühlen nicht entgegen kommen kounte; so überließ sie sich auf ihrem Lager, ohne sich durch das Geschrei ihrer hungernden Kinder stören zu lassen, den Gaukeleien ihrer Phantasie, welche ihr den Geliebten, zur Engelsgestaft verklärt, über ihr schwebend vorzauberte. Auch sie wurde geheilt.

Der Liebeswahn verbirgt sich oft hinter anderen Taschungen des Bewußtseins, und kann alsdann nur durch eine genaue Anamnese erkannt werden, welche ihn als die Ursache derselben ausfindig macht. Eine Dienstmagd hatte vor mehreren Jahren die Bekanntschaft eines fremden Artes gemacht, welcher sie mit manchen Mährchen aufzog. Unter anderem erzählte er ihr, er besitze einen magischen Spiegel, in welchem er auch aus der weitesten Ferne sie

beobachten könne. Sie sah hierin eine versteckte Liebeserklärung, und bildete sich ein, dass er nach der Rückkehr in sein Vaterland stets mit Hülfe jenes Spiegels Kenntnis von ihrem Betragen nehme, daher sie ihm anzugehören glaubte, und sich mit diesem Wahn unausgesetzt beschäftigte, bis sie in die höchste Aufregung gerieth. Sie fasclte bei ihrer Aufnahme in die Charité viel verworrenes Geschwätz, in welchem jener Spiegel die Hauptrolle spielte, und somit Veranlassung gab, die eigentliche Ursache ihres Seelenleidens aufzufinden. - Eine andere Dienstmagd hatte sich gleichfalls vor mehreren Jahren in einen Arzt verliebt, welcher sich nach vollbrachtem Studium in den Rheingegenden ansiedelte. Stets von ihrer Leidenschaft erfüllt, hatte sie die Bewerbung anderer Männer ausgeschlagen, alle Vergnügungen vermieden, und war in eine trübe Stimmung versunken, deren Ursache sie endlich einem Briefträger entdeckte. Dieser rieth ihr im Scherz, eine Haarlocke abzuschneiden, und diese unter dem Hersagen einer magischen Formel in einen Knoten zu schürzen, weil sie dann hoffen dürfe, dass ihr Geliebter baldigst zu ihr zurückkehren würde. Sie befolgte diesen Rath in vollem Ernste, und da ihre Hoffnung nicht in Erfüllung ging, wurde sie noch tiefsinniger, und endlich tobsüchtig, weil die zur höchsten Angst steigende Unruhe ihr eine Menge von Gespénstern vorspiegelte, vor welchen sie sich unter das Bett verkriechen, und auch auf andere Weise die Flucht ergreifen wollte. Sie war schon Reconvalescentin, als man ihr die Nachricht von dem Tode ihres Geliebten brachte, und sie durch ihren Schmerz deutlich verrieth, wie sehr ihr Gemüth immer noch an ihn gefesselt war. Sie wurde nicht lange nachher als geheilt entlassen. -Eine durch sittliches Betragen, Fleis und Ordnungsliebe ausgezeichnete Dienstmagd verliebte sich vor etwa 16 Jahren in einen Kaufmann, welcher sie jedesmal freundlich begrüßte, wenn sie aus seinem Laden Materialwaren holte. Zu seinem nicht geringen Erstaunen wurde er auf das Stadtgericht gefordert, um sich zu erklären, ob er jener Magd ein Eheversprechen geleistet habe, auf dessen Vollziehung sie vor Gericht antrug. Ihr Wahn trat indess bei der Confrontation mit ihm sogleich hervor, indem sie angab, daß mehrere Aerzte und Theologen, welche sie im Hause ihrer Herrschaft öfters sah, gleichfalls um ihre Hand geworben, dass sie aber dem Kaufmanne den Vorzug gegeben Mit ihrer Forderung abgewiesen, betrug sie sich dem Anschein nach verständig, daher sie im Genus ihrer Freiheit blieb. Indess ihre Leidenschaft wurzelte immer tiefer, und erzeugte in ihr noch den Argwohn, daß die Gattin des Kaufmanns aus Eifersucht ihr jede ersinnliche Kränkung zufüge, sie durch Gassenbuben verfolgen, beschinpfen, ja mit Misshandlungen bedrohen lasse, wosur sie die Bestätigung in jedem Geräusch auf der Straße zu finden glaubte. Ja sogar ein Pferd, neben welchem sie täglich im Stalle vorbeigehen musste, sei von dieser Verfolgungswuth gegen sie angesteckt worden, und habe sie zu schlagen und zu beißen getrachtet. Sie wagte sich zuletzt nicht mehr aus ihrem Zimmer, ernährte sich kümmerlich von ihren Handarbeiten, und muste zuletzt in die Charité aufgenommen werden. Bis jetzt dauert ihr Wahnsinn mimterbrochen fort; sie hofft noch immer, Gattin des Kanfmanns zu werden, tröstet sich auf den Fall, daß ihre Wünsche unbefriedigt blieben, mit der Ueberzeugung, daß sie als rechtschaffenes Mädchen ihm ihre Treue bewahrt habe, und bezeugt ihren Abscheu darüber, dass leichtsertige Menschen durch Wechsel ihrer Neigung eine allgemeine Sittenlesigkeit herbeizuführen streben.

Insbesondere ist unglückliche Liebe die ergiebigste Quelle einer besonders in schlaflosen Nächten bis zur höcksten Angst anwachsenden Unruhe, welche gleichviel aus welcher Ursache entsprungen, (denn auch alle übrigen Leidenschaften und Körperkrankheiten, Herzübel, Stockungen im Pfortadersystem, Unterdrückung natürlicher und gewohnter Blutslüsse können dieselbe Wirkung hervorbriszen)

gen) der Phantasie den Stoff zu fürchterlichen, erschreckenden Wahnvorstellungen darbieten, welche sich als Gepenstererscheinungen, Bilder von Verfolgungen, Ermordungen und dergl. gestalten. Ein blühend gesundes Mädchen war mit einem Manne ein Liebesverhältnis eingegangen. welches sich durch gegenseitige Eifersucht zerschlug, ohne daß ihre Neigung zu ihm erstickt worden wäre. Vergebens bekämpften Aerzte ihre rastlose, des Nachts zur höchsten Angst steigende Unruhe mit Aderlässen\*); sie glaubte de Stimme ihres ehemaligen Geliebten zu hören, welcher an der Spitze von Raub - und Mordgesindel allnächtig in ihre Wohnung einbreche, auf der Straße vor ihrem Fenster Menschen todt schlage, und sie in Wagen aus der Stadt fahren lasse. Oft irrte sie mit einer Laterne auf der Straße umher, forderte den Nachtwächter auf, mit ihr Nachsuchung zu halten, lief sogar zum Thore hinaus, und machte am folgenden Tage auf dem Stadtgerichte Anzeige von dem, was sie gehört haben wollte. - Eine andere Person hatte sich früher gegen den Rath ihrer Angehörigen mit einem Manne verheirathet, welcher nach ihrem Vermigen lüstern, durch theatralische Verzweiflung ihr Bedenken besiegte, indem er sich ihr zu Füßen warf, und sich entleiben zu wollen schwur, wenn sie ihn verschmähte. Sein lüderliches Leben in der Ehe brachte sie bald zur Besinnung, und nöthigte sie zur Ehescheidung. Nun glaubte tie, in jeder freundlichen Miene junger Männer ein Liebesgeständniss zu lesen, und konnte nur durch ernstliche Vorstellungen ihrer Angehörigen von thörigten Handlungen zurickgehalten werden. Endlich richtete sie ihre Neigung an einen, in demselben Hause wohnenden jungen Mann, der sie aber gar nicht beachtete, und dadurch ihre Eigenliebe tief kränkte. Da er stets schwarz gekleidet ging,

<sup>\*)</sup> Warum hat Erasistratus, welcher die Liebe des Antiochus zur Stratonice so scharfzinnig zu entdecken wulste, wenige Nachfolger unter den Aerzten gefunden?

Seelenheilk, II.

35

so hielt sie ihn zuletzt aus Haß für den Teufel; die Decke ihres Zimmers verschwand vor ihren Blicken, und über ihr schwebte der Versucher in scheußlicher Gestalt, vor dessen Verfolgung sie stundenlang den Schutz Gottes auf ihren Knieen ersiehte. Sie wurde geheilt.

Eigentlich ist die Erotomanie Krankheit der Jugend, welche in der Liebe aufblühend oft ihre Kraft in leeres Traumbildern erschöpft, zumal wenn Verweichlichung des Gemüths durch Luxus, Romanenlektüre, sentimentale Kunst. besonders durch schmelzende Dramen die zur Selbstbeherschung nöthige Energie verbannt, und vornehmer Müßiggang, oder die veenig anstrengende Beschäftigung mit weilichen Arbeiten zu erotischen Phantasieen die bequese Musse darbietet. Viele entfliehen gleichsam aus gesellschaftlichen Verhältnissen, deren egoistischer Charakter in ihren gefühlvollen Herzen eine trostlose Oede, ja Ekel und Widerwillen zurückläst, um durch die Liebe einer rein meschlichen Empfindung theilhaftig zu werden, und an dem Quell der Natur sich zu erlaben; wehe ihnen alsdann, wenn ihre glühende Sehnsucht sich in der Wahl vergreift, und sie die Lüge, der sie mit Abscheu entfloben, am Ziel ihrer Hosinung wiedersinden. Zu weich gestimmt, um diese Tauschung standhaft ertragen zu können, und sie bei einer neuen Wahl sich zur Warnung dienen zu lassen, verzweiseln sie an jeder Lebenshoffnung, und umgeben sich mit den Truggestalten des Wahns. Denn die Liebe ist urspränglich idealisch, und ihr Verlust verwundet daher die Seele eben so tief, wie die Zerstörung jedes andern ldeals, durch welches der Mensch zum Bewußtsein eines erhibten Daseins gelangen wollte, mit dessen Vernichtung er also den vollen Preis seines Lebens eingebüßt, und me eine nackte, werthlose Existenz übzig behalten zu haben glaubt. Eben in dem beharrlichen Festhalten des Idob zeigt sich die edlere Natur der Erotomanie, welche, wenn es ihr nur um die Stillung eines animalischen Hungers an thun wäre, dazu überall Gelegenheit finden würde. Wer

in diesen Betrachtungen mir seine Zustimmung nicht verweigert, möge dann die Bedeutung jener Hypothese selbst ermessen, nach welcher der brennende Uterus das Gehirn sympathisch zu erotischen Phantasieen veranlassen soll.

Selbst in der Nymphomanie, welche sich gewöhnlich nur allzudeutlich durch Abscheu erregende Ausbrüche lüsterner Begierden verräth, sind die meistentheils im Uterinsystem wahrzunehmenden Krankheitserscheinungen ungleich bistiger Wirkung als Ursache des Gemüthsleidens. Denn waum kommen unzähligemal alle nur denkbaren Anomalieen der Nerven- und Gefässthätigkeit so wie der Plastik im Uterus, zumal bei den Fehlern der Menstruation ohne die geringste Spur wollüstiger Aufregung vor? Wenn daher ein auf das Gemüth wirkender pathologischer Reiz in einzelnen Fällen die Phantasie zu schlüpfrigen Bildern vermlast, und durch diese eine unverschämte Leidenschaft weckt; so war das Gemüth auf diese unstreitig schon vorbereitet, was man um so eher voraussetzen darf, als der Geist unsrer gesellschaftlichen Verhältnisse, Moden, Vergnügungen, der beliebten Romantiker weit mehr geeignet ist, die schlummernde Begierde hervorzurusen und zu hellen Flammen anzufachen, als sie der sittlichen Disciplin mterzuordnen. Wer dies Urtheil für eine Uebertreibung hilt, den bitte ich, nur die einfache Thatsache zu erwä-50a, dass jede wollüstige Vorstellung unmittelbar eine Kongestion nach den Genitalien und einen erhöhten Erethismus derselben zur Folge hat, welche nicht eher nachlassen, als bis das Bewusstsein sich auf andere Gegenstände serichtet hat. Oft genug habe ich die Bedingungen genannt, unter welchen die auf diese Weise geweckte Begierde, welche mehr wie jede andere die Thatkraft lähmt, ur tobenden Leidenschaft wird, welche in Ermanglung jeder Befriedigung das gesammte Seelen- und Leibesleben absorbirt, und somit nothwendig jene Turgescenz der Ge nitalien in ununterbrochener Dauer erhalten, und zum höchtten Grade steigern muss, so dass sie von Blut strotzen,

heiß, überaus empfindlich, und dadurch der Mittelpunki der gesammten Erregung werden, auf welchen jeder der Körper treffende Reiz reflektirt wird. Kein Wunder, wem unter diesen Bedingungen quälende Unruhe, zumal de Nachts, brennendes Fieber, profuse Menstruation und Levkorrhoe, ja eine ejakulirende Ergielsung aus dem Uterus die hervorstechenden Symptome sind; wenn die zuletzt in des Kreis des Leidens hineingezogene Plastik Entzündung des Uterus, der Ovarien, und in deren Folge die mannigfachsten Entartungen dieser Organe hervorbringt, welche endlich einen todtlichen Ausgang herbeiführen. Besonders scheine auf diese Rechnung viele der in den Ovarien angetroffen Knochen-, Zahn- und Haarbildungen zu bringen sein, webt wohl einen unnatürlich geweckten, nicht befriedigten Bidungstrieb verrathen, daher auch Stahl ausdrücklich bemerkt, dass dergleichen besonders häufig bei Nonnen beobachtet worden seien. Nach der individuellen Konstitution der Kranken werden sich diese physischen Erscheinungen unstreitig sehr verschieden arten, je nachdem sie entweder mehr in hysterischen Beschwerden sich dynamisch abschließen, oder ein vorwaltendes Ergriffensein der Platik anzeigen.

Ein treues Bild der zur vollen Entwickelung gekommenen Nymphomanie zu zeichnen, verbietet der Anstad, da die Schaamlosigkeit und Frechheit, welche die Weiber durch Sprache, Gebärde und Körperbewegung verathen, jeden Zügel abwirft, und sie zuletzt dahin treibt, jeden sich ihmen annähernden Mann mit lechzender Begierde zu umklammern, ihn mit Schimpfworten und Drohungen zu verfolgen, wenn er sich ihnen entreißt, ja ihn thätlich anzugreifen und tödtlich zu verwunden, wovon man Beispielt erlebt haben will. Die oben mitgetheilten Beispiele erlebt haben will. Die oben mitgetheilten Beispiele stischer Wollust bei Anachoreten und Nonnen können hir um so mehr genügen, als die vollständig ausgeprägte Nymphomanie sich auf den ersten Blick zu erkennen gieht. Daß Messalina in ihrer unersättlichen Wollust den vor-

nehmsten Antrieb zu allen von ihr verübten Schandthaten fand, ist bekannt genug; die wenigen Züge, mit denen Juvenal ihren Charakter schildert, reichen hin, die Verworfenheit desselben zu bezeichnen.

Meretrix augusta — —

Excepit blanda intrantes — — —

Et resupina jacens multorum absorbuit ictus
— — — Tristis abit — —

— — Adhuc ardens rigidae tentigine vulvae,

Et lassata viris, necdum satiata recessit.

Da die brennende Begierde auch nicht die leisesten Regungen menschlich sittlicher Gefühle aufkommen läßt, so bricht sie häufig in die rasendste Tobsucht aus, und suthet dann in Zoten über, bei deren Anhören selbst eine Buhldirne Ekel und Schaam empfinden würde; zuweilen überwiegt aber eine durch den höchst unnatürlichen, sich selbst zerstörenden Erregungszustand erzeugte Angst dergestalt, dass die Kranken Furcht vor Ermordung, Vergiftung äußern, sich von schrecklichen, drohenden Gestalten . unringt und verfolgt sehen, welches ich mehrmals zu beobachten Gelegenheit gehabt habe. In anderen Fällen bewahren die Kranken noch den Sinn für äußeren Anstand, sie verschließen dann ihre Begierde in sich, und verrathen dieselbe nur durch raffinirte Coquetterie, verführerischen Putz, durch ein gewinnendes Lächeln, anschmiegende und gefällige Rede, wenn sie mit Männern sprechen, durch einen schmachtenden, thränenseuchten Blick, häusiges Erröthen, leises Erzittern, welches, wie jenes Lä-<sup>cheln</sup> den prickelnden Nervenkitzel anzuzeigen scheint, durch traumerische Schwermuth, Widerwillen gegen die Gegenslände ihrer früheren Neigung, Eifersucht gegen andere Weiber, durch Schlaflosigkeit, fieberhafte Aufregung, und dergl. Hänfig gestaltet sich bei ihnen die Begierde zu dem Wahn, dass sie mehrmals schwanger gewesen und entbunden worden sind; ja ich habe es mehrmals beobachtet, daß sie jedeamal bei ihrer Menstruation ein Kind gehoren

su haben glaubten, da die Molimina menstruolia von ihren verwirrten Bewußtsein für Geburtsschmerzen gehalten wurden. Da ihr ganzer Wahn sich auf diesen Gegenstand bezieht, so läßt sich doch daraus leicht entnehmen, womit ihre Phantasie anhaltend beschäftigt ist. — Vor mehreren Jahren befand sich unter meiner Außicht eine Demoiselle, welche in einen Prediger verkiebt, von ihm ein Kind empfangen zu haben glaubte. Ihrer Meinung nach übertraf dasselbe durch eine vergeistigte Natur die gewöhnlichen Kinder; sie bereitete sich daher des Nachts die feinsten Speisen aus Milch, Eiern und dergl., um ihm eine böcht zarte Nahrung in ihrem Schoosse mitzutheilen, die Tage brachte sie im Bette zu, damit seine Entwickelung durch nichts gestört werde\*).

<sup>\*)</sup> Zuweilen verhüllt sich die Nymphomanie unter ganz fremdartiger Gestalt, wie sich aus folgendem Beispiel ergeben == 5 N. die Tochter gebildeter Aeltern, lebte in mehrjähriger, nicht glücklicher Ehe mit einem Beamten, welcher wegen eines Dienstvergehens abgesetzt, sich auf längere Zeit von ihr trennte, um in einer entsernten Gegend einen neuen Erwerbszweig aufzusuchen Sie lebte unterdels in völliger Abgeschiedenheit, ganz mit der Eralehang ihrer Kinder beschäftigt, deren Unterricht ein junger Man in ihrer Wohnung übernahm. Eines Tages gerieth sie mit ihn in Streit über die Freiheit des Willens, durch deren eilrige Vertheidigung sie ihn zu einem spöttischen Lächeln veranlaßte. Durch ein gewinnendes, versührerisches Betragen wusste er eine hestige Neigung in ihr zu entzünden, welche in gewöhnlicher Bethörens für bloße Freundschaft von ihr gehalten wurde, aber ihren Widerstand lähmte, als er sie endlich auf seinen Knieen um ihre Gunstbezeugung bat. Noch war ihr besseres Gefühl nicht erstickt, und so empfand sie nach der That eine durch die Farcht, schwanger geworden zu sein, geschärste Reue, ohne sich indes durch diese abhalten zu lassen, noch öfter in sein Begehren willigen. Endlich erkaltete aber doch ihre Liebe zu ihm in den steten Kampf derselben mit ihrem immer stärker erwachendes Gewissen, daher sie jedes Verhältniss mit ihm abbrach. Nach einer Reihe von Jahren war ihr Gatte wieder zum Wohlstande gelangt, und forderte sie auf, mit den Kindern zu ihm zu siehes; indele das Bewuletzein der Schuld, die lange Trennung, wildere

Die Eifersucht desinirte Schleiermacher sehr geistreich als eine Leidenschaft, welche mit Eifer sucht, wie sie Leiden schafft; denn sie ist unter allen dämonischen Erscheinungen des Gemüths fast die ärgste, weil sie eine

welcher eine nur aus konventionellen Rücksichten selten genug gestährte Korrespondenz die ohnehin schwache gegenseitige Zuneigung noch mehr verringert hatte, eine große Verschiedenheit des Charakter's bewirkten es, dass sie sich ihrem Gatten völlig entfreudet fühlte, daher nicht lange nach ihrer Wiedervereinigung de Ebescheidung erfolgte. Sie lebte nun wieder lange allein, weil ihre Kinder in andere Verhaltnisse übergegangen waren, und beschäftigte sich viel mit Lektüre, wobei sie der romantischen den Vorzug gab. Die Winter pflegte sie im Hause eines nahen Verwandten zuzubringen, wo sie in geselligen Kreisen durch jenen Schimmer von Bildung glänzte, den die Mehrzahl mit ächter Kultur zu verwechseln pflegt. Ihr Herz fand natürlich darin beine Befriedigung für ihre durch glühende Phantasie entzündete Sehnsucht, welche sich zuletzt auf ihren Verwandten richtete, dem sie nach langem Zögern ihr masssloses Gestihl mit der Acuserung entdeckte, dass sie ganz sein willenloses Eigenthum sei. Seine Nähe berührte sie wie ein elektrisches Feuer, sie war überzengt, dass jede ihrer körperlichen Bewegungen durch seinen Willen bestimmt würde, und setzte sich daher oft zu seinen Füßen, oder brachte die Nächte auf der Schwelle seines Schlafzimmers zu, um sich mit seinem, ihr wohlthuenden Einflus zu durchdringen. Wie weit ihr heißes Verlangen sie geführt habe, ist mir zweiselhast geblieben. Als sie im nächsten Frühling wieder in ihre Einsamkeit zurückkehrte, fing sie an, über ihre Ersahrungen im vergangenen Winter zu reslektiren. Es kam ihr unbegreiflich vor, wie jener Mann sich ihres ganzen Wesens habe bemächtigen können, ihr Stolz empörte sich gegen die Vorstellung einer so unbedingten Abhängigkeit. Da fand sie in einem Buche nebst der Schilderung der sogenannten thierisch-magnetischen Erscheinungen die Erzählung der skandalösen Verführung cines Madehens durch einen Magnetiseur, welcher durch seine magnetische Manipulation in jenem absichtlich wollüstige Gefühle erregt hatten. Nun war ihr mit einemmale das Räthsel gelöset; auch sie hatte den Einfluss des unreinen Magnetismus erfahren, dessen sich die Männer als einer teuflischen Magie bedieuten, um die Weiber zu ihren Gelüsten zu zwingen. Die größte Sittenreinheit schütze degegen nicht, daher könuten ihre Verirzungen

wahre Wollust in der Zerstörung des ehelichen Glücks, in der Befriedigung der rasendsten Rachsucht findet. Hockmuth, Herrschsucht, lüsterne Begierde sind nur zu oft die Elemente einer Begierde, welche mit den vereinten Kräften jener Leidenschaften tobt. Merkwürdig ist es, daß die

ihr nicht zum Vorwurf gereichen, weil sie stets den größten Abschen dagegen empfunden habe. Dieser böse Zauber sei von jeher in ein undurchdringliches Geheimniss verschleiert gewesen, und erst ihr sei dasselbe durch göttliche Gnade entbüllt worden. Daher liege ihr die heilige Pflicht ob, es der ganzen Welt aufsudecken, um endlich die Unschuld- gegen die Verführung der Männer zu schützen. Dass sie von letzteren bei ihrer Mississ verfolgt werden würde, glaubte sie mit Gewissheit vorhersehn zu können; sie stellte daher allerlei Proben ihrer Standhastigten an, indem sie z. B. Siegellack und Papier auf ihrer Hand verbrennen liefs, und als sie den Schmerz muthig ausgehalten hatte. zweiselte sie nicht länger, dass sie, wenn es sein müste, eine Märtyrerin ihres Glaubens werden könne. Ihr Herz schwall bei diesem Gedanken, und so brach denn der Kampf so mannigsacher Leidenschaften bald in die hestigste Tobsucht aus, während welcher ihre Schwärmerei doch nicht verhindern konnte, das sie einmal ihrem Arzte sagte, wenn sie bestimmt sei, die Konkubine eines Mannes zu werden, so habe sie ihn dazu erwählt. Ihre Krankheit hatte schon lange über ein Jahr gedauert, als sie nach einer scheinbaren Besserung während eines neuen Ausbruchs der wildesten Raserei meiner Pflege übergeben wurde. Es gelang zwar auch diesmal ihre Wuth zu dämpsen, von welcher sie is der Folge nur kürzere Anfälle erlitt; aber unauslöschlich ist ihr die Ueberzeugung eingegraben, dass sie im Austrage Gottes die Lehre vom unreinen Magnetismus verkündigen müsse. Hierdarch ist ihr Gemüthsleiden ganz in religiöse Schwärmerei übergegangen, welche nun schon seit einer Reihe von Jahren andauert, und ihr eine Menge der verkehrtesten Pslichtbegriffe ausgedrungen hat, ohne dass die lüsterne Begierde ganz in den Hintergrund getretes ware. Ihr Stolz gefällt sich zu wohl in der Vorstellung, daß ihr sittlicher Charakter durch die früheren Verirrungen nicht besteckt worden sei, als dass sie einen Wahn sahren lassen sollte, darch den sie mit dem Nimbus einer göttlichen Sendung umgeben wird. So bestätigt sich also auch hier die allgemeine Ersahrung, dass der Hochmuth die ganze Weltordnung verzerrt, um nicht eines wohlverdienten Tadel an sich kommen zu lassen.

gegründete Eifersucht weit seltener zum Wahnsinn führt. als die aus leerer Einbildung entstandene, welche, weil es ihr an einem Objekte für ihre Reflexion fehlt, sich ein solches erdichten muß, und dadurch der Phantasie einen unbegrenzten Spielraum zu den unsinnigsten Täuschungen derbietet. Schon hierdurch führt sie zur Geisteszerrüttung. vornämlich aber dadurch, dass sie im Gefühl ihres Unrechts sich oft zum äußersten Ungestüm steigert, um jede Rechtietigung des gekränkten Gatten mit Erbitterung zurücksastossen. Sie bricht daher überaus leicht in Tobsucht aus, der sie dann den wildesten und hartnäckigsten Charakter verleiht. Der Zusammenhang der Erscheinungen ist hier so anschaulich und einfach, dass ein Paar Beispiele zur Schilderung derselben völlig ausreichen werden. Ein Ackerbürger, welcher mit seiner Frau mehrere Jahre in friedlicher Ehe gelebt hatte, wurde an einem öffentlichen Orte von ihm unbekannten Männern für venerisch gehalten, weil er einige Geschwüre an den Lippen hatte. Im höchsten Grade bestürzt und von einem heftigen Fieber befallen, liess er einen Arzt rusen, welcher ihm die stärkste Versicherung gab, dass seine Furcht völlig ungegründet sei, und ihn in einigen Tagen von seinem Fieber befreite. Anfangs machte dies einen günstigen Eindruck auf ihn, und er lachte selbst über seine Einbildung; letztere hatte aber schon zu tiefe Wurzel in seinem Gemüth geschlagen, und brachte ihn durch einfache Ideenassociation zu dem Wahn, dass seine Frau ihn angesteckt habe. Nun bildete er sich ein, letztere habe gegen fremde Personen selbst bekannt, er sei nicht der Vater ihrer Kinder, es versammelten sich Menschen unter seinem Fenster, welche sich über den lüderlichen Lebenswandel seiner Frau unterhielten. Vergebens betheuerte sie ihre Unschuld, er gerieth in Wuth, schlug sie mit einem Stück Holz auf den Kopf, mishandelte das Kind, welches sie auf dem Arm trug, und würde vielleicht das Aergste gethan haben, wenn nicht auf ihr Angetgeschrei die Nachbaren berbeigelaufen

wären, und den Rasenden in Arrest gebracht hätten. Er wollte auch gegen mich seinen Wahn hartnäckig behaupten; ich schilderte ihm aber die unseeligen Folgen desselben, wodurch er so leicht ein Mörder hätte werden können, mit so großem Nachdruck, dass er bald zur Besinnung kam, und seine Verblendung schmerzlich beklagte. - Die Frau eines Viktualienhändlers plagte ihn mit erbitterter Eisersucht, weil er aus gewöhnlicher Krämerpolitik gegen die in seinem Laden einsprechenden Köchinnen sehr freundlich und artig war. Natürlich gab es darüber einen täglichen Hauskrieg, welcher eine des Nachts bis zur Angst gesteigerte Gemüthsunruhe bei ihr andaueral Hierdurch wurde in ihr der Wahn erzeugt, unterhielt. daß allnächtig Diebe in ihr Haus einbrechen und Gewalt an ihr ausüben wollten, und diese Vorstellung peinigte sie dergestalt, dass sie mit Einwilligung ihres Mannes in ein anderes Haus zog. Da sie auch dort keine Ruhe fand, vielmehr durch die Ueberzeugung, dass in ihrer Nähe ein Mord verübt worden sei, in die höchste Furcht versetzt wurde, so muste sie in die Charité aufgenommen werden. Zu ihren bisherigen Wahnvorstellungen gesellte sich hier noch die Täuschung, dass ihr zuweilen ein Mann des Nachts gewaltsam beiwohne. Wegen ihres überaus streit- und zanksüchtigen Charakters verfeindete sie sich oft mit den andern Kranken, wobei sie zuweilen bis zur völligen Tobsucht sich erbitterte, und sich über das ihr wiederfahrene Unrecht beklagte. Deshalb vergingen mehrere Jahre, ehe ihre vollständige Heilung erfolgte.

## §. 140.

## Tobsucht, Mania.

Ueber den Begriff der Tobsucht sind die Schriftsteller ziemlich einverstanden, da die meisten Desinitionen derselben im Wesentlichen mit der von Esquirol ausgestellten übereinstimmen, welcher sie als ein allgemeines, chronisches, fieberloses Delirium, mit Aufregung der vitalen Kräfte verbunden, bezeichnet, und sie durch das letztere Kennzeichen von der Verwirrtheit unterscheidet, bei welcher gleichfalls allgemeines Delirium, aber mit Verminderung der Kräfte vorhanden ist. Auch trägt diese Form des Gemüthsleidens, wenn es sich bis zur vollen Ausbildung entwickelt hat, ein zu charakteristisches Gepräge, als daß sie mit anderen verwechselt werden könnte, wenn sie auch unter den mannigfachsten Abstufungen in jeze übergehen kann.

Aber in Bezug auf die Pathogenie der Tobsucht herrscht eine um so größere Meinungs-Verschiedenheit, weil jede Schule sie aus dem in ihr herrschenden Geiste der Neuropathie, der Erregungs-, Kongestions- oder Entzündungstheorie zu erklären sucht, deren Gültigkeit wir hier ganz auf sich beruhen lassen wollen. Selbst der scharfsinnige Esquirol, welcher das Wesen der Monomanie so richtig durchschaut, und es deutlich ausgesprochen hat, dass auch in der Melancholie die primitive Störung vom Gemüth ausgeht, wird an der Tobsucht irre, indem er behauptet, dass in ihr die Störung der Intelligenz primitiv sei, erst sekundär die Leidenschaften des Kranken errege, und ihn dadurch zu sonderbaren, heftigen und gefährlichen Entschließungen fortreiße. Ver zielte es sich wirklich so, dann müsten wir allerdings jede Hoffnung auf eine psychologische Erklärung der Tobsucht aufgeben, weil wir von primitiven Störungen des Verstandes, welche nicht durch pathologische Zustände des Körpers bedingt sein sollen, niemals einen Begriff haben können, welcher voraussetzen wurde, dass der Verstand aus eigenem Antriebe mit seinem Denkgesetz in Widerspruch treten könnte. Es ist aber unmöglich, dass irgend eine Naturwirkung ihrem eigenen Gesetz widerstrebe, und die Voraussetzung eines solchen Falles würde jede Forschung zerstören.

Indem wir uns nun nach einer anderen Deutungsweise umsehen, um mit unsern bisherigen Grundsätzen in Ein-

klang zu bleiben, brauchen wir gar nicht zu erkünstelten Sätzen unsre Zuflucht zu nehmen, sondern dürfen nur die Darstellung der gemischten Affekte, namentlich des Zorns und Aergers (§§. 41, 42), der Furcht und Verzweiflung (§. 45) zurückrusen, welche auf den höchsten Grad gesteigert, uns das treue Bild der Tobsucht darbieten, worauf ich schon (Th. I. S. 399) hingedeutet habe. Es geht nämlich aus der Lehre von den Affekten hervor, dass der ungestüme Impuls jedes mächtigen Gemüthsinteresses das Bewußstsein ganz aus seinen Fugen treiben, die Ordnung und den Zusammenhang seiner mannigfachen Erscheinungen aufheben, und dadurch jene wilde Verwirrung der Vorstellungen, Gefühle und Begehrungen erzeugen kann, deren beharrliche Fortdauer das Wesen der Tobsucht ansmacht. Mit diesem Satze haben wir einen festen Anknüpfungspunkt gewonnen, von welchem ausgehend wir mithin die Ueberzeugung aussprechen, dass der Ursprung dieser Krankheit eigentlich immer im Gemüth aufgesucht werden muß. Denn selbst wenn sie, wie es zuweilen geschieht, aus pathologischen Erregungszuständen hervorgeht, ist es fast jederzeit das Gemüth, welches durch das körperliche Leiden in einen exaltirten Zustand versetzt, erst durch diesen die Phantasie zur Erzeugung von schreckenden, ängstigenden, zum Zorn oder zur Erbitterung aufreizenden Bildern bestimmt, und durch diese auf sich zurückwirkend, seine Assekte steigert. Ja wenn der Kranke gar nicht mehr zu einem eigentlichen Bewusstsein bestimmter Vorstellungen mehr kommt, verrathen doch seine schmerentstellten, wilden Blicke, seine ängstlichen, ungestümen Bewegungen, dass die letzten Regungen der Seele sich in bangen Gefühlen kund geben. Wie viel mehr sind wir daher berechtigt, die auf psychologischem Wege entstandene Tobsucht aus dem Gemüth abzuleiten, weil sie nur durch heftige Erschütterung desselben erzeugt wird, gleichviel, ob diese durch äußere Hindernisse, welche sich den leidenschaftlichen Bestrebungen der Menschen entgegensetzen, oder ob sie durch einen inneren Zwiespalt ungestümer Interessen bewirkt worden ist, welche das Gemüth vergebens in Uebereinstimmung zu bringen sucht. Mit dieser Bemerkung spricht es sich zugleich aus, daß eigentlich nur die gemischten Affekte Ursache der Tobsucht werden können, weil sie jedesmal einen inneren Gegensatz der Seelenthätigkeit bedingen, deren Zwiespalt den Aufruhr, die Verwirrung des Bewusstseins hervorbringt. Man behauptet zwar, daß auch eine allzuheftige Freude rasend machen könne; ich habe dies aber nie gesehen, und glaube auch nicht daran, weil jedesmal, wo sich dieser Fall ereignete, wahrscheinlich doch ein versteckter Widerspruch im Gemüth enthalten war, der nur bei einer solchen Gelegenheit zum Ausbruch kam. Waren einige durch ein unerwartetes Glück in Tobsucht gerathen, so widersprach dasselbe wahrscheinlich vielen ihrer Empfindungen, z. B. die Freude über eine reiche Erbschaft kann die Seele mit sich entzweien, wenn sie zugleich über den Verstorbenen trauert. Oder durch das Glück werden wilde Leidenschaften, grenzenlose Entwürfe des Ehrgeizes, der Eitelkeit, Herrschsucht aufgeregt, welche die an Stilleben und Genügsamkeit gewöhnte Seele gleichsam durch einen Zauberschlag in eine andere Welt versetzen, wo sie sich unter den Riesenbildern einer erhitzten Phantasie nicht zu finden weiß. Ein reingestimmtes, in tiesem Frieden sestgegründetes Gemüth wird aber nie durch äußeres Glück außer Fassung gerathen.

Also in irgend einer Wahnvorstellung mit dem Charakter der Heftigkeit, des Ungestüms gelangt der Aufruhr des Gemüths zur Erscheinung, wodurch dasselbe sich in seiner höchst leidenschaftlichen Stimmung bestärkt. Denn es liegt ja im Wesen des Gemüths, seine Antriebe, deren es sich unmittelbar nur in dunklen Gefühlen bewußt wird, durch deutliche Vorstellungen zu objektiviren, um den Verstand zur Reslexion über diese zu bestimmen, und dadurch seinem Bedürfniß Befriedigung zu verschaffen, iu-

dem dasselbe als Zweck gedacht, und die Mittel zur Erreichung desselben aufgesucht und ergriffen werden. Deshalb ist die Wahnvorstellung, mit welcher die Tobsucht den Anfang macht, in der Regel der genaue Ausdruck des ursprünglichen Gemüthszustandes, und häufig das verzerrte Bild des Gegenstandes, welcher die Leidenschaft herverrief z. B. die Glocke bei dem mehrmals erwähnten Menschen, den sie der Besinnung beraubte. Zuweilen schwebt diese ursprüngliche Wahnvorstellung dem Kranken während seines ganzen Seelenleidens vor; er sieht sich fortwährend von Teufeln, Gespenstern, Mördern, hämischen Fratzen, Feuersbrünsten und anderen schrecklichen Natzerscheinungen umringt, die ihn ohne Unterlass mit Abscheu, Wuth, Erbitterung, Furcht und Verzweiflung erfüllen, und zu wilden Bewegungen antreiben. Aber nicht immer ist dies der Fall, denn im Aufruhr des Bewußtseins verdrängt oft ein Bild das andere; ja durch Kontraste können sogar Vorstellungen ganz entgegengesetzter Art hinter einander auftreten, und dadurch selbst einen seltsamen Wechsel der Gefühle hervorbringen. Etwas Achaliches beobachten wir sogar bei Zornigen, welche oft das Bewußtsein der eigentlichen Ursache ihrer Entrüstung verlieren, und zu ganz andern Zwecken und Handlungen, als sie anfangs beabsichtigten, fortgerissen werden. Gewährlich steht aber der Ungestäm im geraden Verhältnis zum Charakter der Wahnvorstellungen, daher selbst sanfte Gemüther in den wildesten Aufruhr gerathen können, wenn gewaltsame Erschütterungen ihre lebhafte Phantasie sur Hervorbringung furchtbarer Schreckensgestalten zwingen. Man muss daher bei der Deutung dieser Wahnvorstellungen sehr vorsichtig sein, und aus ihnen nicht sofort eines Schlus auf die Gemüthsart der Kranken ziehen, weil dies mit dem Inhalt jener Vorstellungen und mit den durch sie hervorgerufenen Reden und Handlungen oft im geraden Widerspruch steht, ohne dass dadurch der psyschische Ursprung des Leidens widerlegt würde. Tobsüchtige sind

oft im höchsten Grade frech und obscön in allen ihren Aeusserungen, sie entblößen sich, überhäufen jeden, der sich ihnen naht, mit den pöbelhaftesten Schimpfworten, speien sie au, beissen, kratzen, besudeln sich und andere mit ihren Exkrementen, sind heimtückisch, boshaft, schadenfroh, stoßen Gotteslästerungen, die gräßlichsten Flüche md Verwünschungen aus, kurz sie erschöpfen alles, was man außerdem für die unzweideutigsten Beweise der äubersten Rohheit und Lasterhaftigkeit halten müßte; ja sie seben eich und anderen mit Wollast den Todesstreich, ud frohlocken darüber, als wenn es ihnen zu höchster Ehre gereichte- Nun lässt sich allerdings nicht bestreiten, daß in manchen Fällen diese furchtbaren Erscheinungen wirklich mit dem früheren Charakter der Kranken in Uebereinstimmung stehen, welche sich gleichsam geflisseatlich in Wuth versetzen, um jedes ihrer Gesinnung widerstrebende Gefühl zu vertilgen, wie Walter Scott von den Bergschotten berichtet, dass sie durch hestiges Schnauben sich selbst zum Zorn aufreizen, und Aehnliches von den fanatisirenden Künsten religiöser Schwärmer oben angeführt ist. Indess in sehr vielen Fällen haben jene wilden Ausbrüche durchaus keine unmittelbare Beziehung zum früheren Charakter; sie werden nur im Zustande völliger Selbetvergessenheit möglich, und drücken es deutlich aus, vie der leidenschaftliche Mensch alles aufbietet, um jedes Hinderniss zurückzustossen, und wenn er dies nicht kann, in empörenden und zügellosen Aeusserungen seinem Ungestim Luft zu machen. Dann ist sich der Tobsüchtige auch nicht mehr eines bestimmten Zwecks bewußt, und allensehr in einem Kampse mit sich selbst besangen, der ihn zu einer geregelten That unfähig macht, empfindet er doch allzustark das Bedürfnis, seine Aufregung in wilden Bewegungen, in Schreien und Lärmen auszurasen, sich duch Zerstörung von allen erreichbaren Dingen seiner Kraft bewußt zu werden, und daran gleichsam für seine innere Quaal Rache zu nehmen, als dass nicht jedes Hindernis, welches man ihm durch Bewachung, durch Anlegung der Zwangsjacke entgegenstellt, ihn aus Höchste erbittern sollte, Gleich jedem unbesriedigten Assekt mus dieser Zustand in fortschreitender Progression zunehmen, bis er sich durch Erschöpfung der körperlichen Kräste, oder durch Abstumpfung des Gemüthsinteresses ein Ziel setzt.

Dieser Seelenzustand muss daher jede folgerechte, geregelte Thätigkeit des Vorstellungsvermögens unmöglich machen, und dadurch die Aufmerksamkeit, welche der natürliche Ausdruck derselben ist, in wilde Zerstreuung auflösen. Denn mit jedem Augenblick drängt sich eine nese Fluth von Vorstellungen ins Bewußtsein, welche mit der vorhergehenden oft nicht im geringsten Zusammenhange stehen, und nur durch ihren Ungestüm und ihre Zerrissenheit die Macht des leidenschaftlichen Impulses zu erkennen geben. Alle großen Seelenmaler, und vor allen wieder Shakspeare haben diesen Seelenzustand so ganz aus der Natur geschildert, in deren innerstes Triebwerk ihnen zu schauen vergönnt war, und eben durch die wildeste. zerrissenste Darstellung haben sie den Gipfel der Kunst erreicht, nach welchem die schulgerechten Poeten mit ihrem rhetorisch aufgeputzten, methodisch abgemessenen Pathos vergebens strebten. Denn die stürmende Leidenschaft fragt nichts nach den konventionellen Regeln der Aesthetik; sondern sie spricht in einem Athem wie Lear: "Da ist euer Handgeld. - Der Bursch führt seinen Bogen wie eine Vogelscheuche. - Spannt mir eine volle Tuchmacherelle. - Sieh, sieh eine Maus. - Still, still, dies Stäck gerösteter Käse wird dazu gut sein. - Da ist mein Panzerhandschuh, gegen einen Riesen verfecht ich's. Die Hellebarde her! - O schön geslogen Vogel. In's Schwarz, in's Schwarze." Nur auf Augenblicke dämmert in dieser wüsten chaotischen Nacht seiner Seele das Bewußtsein seiner Lage herauf, und knüpft sich an das zufällige Spiel seiner Ideenassociationen.

"Wr

"Wir Neugebornen weinen, zu betreten Die große Narrenbühne — Ein schöner Hut! — O seine Kriegslist, einen Pserdetrupp Mit Filz so zu beschuh'n: ich will's versuchen, Und komm ich über diese Schwiegersöhne, Dann schlagt sie todt, todt! — Todt, todt!

Wie kein Entsatz? Gefangen? Bin ich doch Der wahre Narr des Glücks. Verpflegt mich wohl, Ich geb' euch Lösegeld. Schafft mir 'nen Wundarzt. Ich bin in's Hirn gehau'n.

Ein gründlicher Kommentar über den Lear würde eine vollständige Darstellung der Tobsucht nach Ursprung, Verlauf und Ende sein.

Gehen wir nun die einzelnen Stufen des Vorstellungsvermögens durch, so ist leicht einzusehen, daß dasselbe sich bei der Tobsucht ganz in dem nämlichen Zustande, wie beim Rausch befindet, und nach ihren verschiedenen Graden von einer allzu lebhaften und dadurch verwirrenden Aufregung bis zum sinnzerrüttenden Schwindel, ja bis zur sinnlosen Betäubung der blinden Wuth gestört sein kann. Indess kann der Tobsüchtige, wenn irgend ein mächtiges Interesse, z. B. der Trieb nach Rache oder Selbstbefreiung ihn bestimmt, seinem Ungestüm Schweigen gebieten, und eine Ruhe, ja Kaltblütigkeit erzwingen, welche den Unerfahrenen leicht täuscht; der Kranke sinnt dann seinen Plan aus, wählt und braucht die Mittel zur Ausführung desselben oft mit großer Geschicklichkeit. Nur wenn seine Absicht erreicht ist, oder vereitelt wurde, überläßt er sich ganz wieder seiner Zügellosigkeit, welche dann oft um so heftiger hervorbricht, je gewaltsamer er sie vorher unterdrückte\*). Hier scheinen einige Widersprüche in

<sup>\*)</sup> Man hat solchen Fillen, wo der Kranke heimlich über Rache brütet, den Namen der stillen Wuth gegeben, weil man die in seinem Herzen kochenden Gefühle nur an seinen mürrischen und einsylbigen Antworten, oder an finsterm Schweigen, an dem stieren, düstern Blick, dem leisen Murmeln, dem Zähne-Seclenbeilk. II.

das Bild der Tobsucht zu kommen, die sich aber leicht lösen, wenn man erwägt, daß auch der Trunkenbold aus seinem Taumel augenblicklich zur Besinnung kommen kannwenn ein mächtig angeregtes Interesse seinen wilden Auf-

fletschen und anderen Zeichen eines verbissenen Ingrimms erkennen kann. Dass man vor solchen Kranken auf der Huth sein müsse, begreift sich leicht, denn sie lauern die Gelegenheit ab, wo sie den ihnen Nahenden einen tödtlichen Streich versetzen können Dergl. Individuen sah man vorzüglich häufig in den unterirdischen Zellen der früheren Irrenbäuser, wo die in Ketten geschmiedetes Unglücklichen, nachdem sie ihre Glieder wund geschlagen latte. und durch den Schmerz, oder auch durch Hunger und Mileber lungen aus ihrer dumpfen Betäubung aufgerüttelt waren, schwendig in dem glühendsten Hasse zum ersten Selbstbewaßten kommen mussten. Sie stellten sich dann freundlich, ja demsilig an, um den Wärter in ihre Nähe zu locken, wussten sich wohl selbst durch das Versprechen des Wohlverhaltens eine agen. blickliche Freiheit zu verschaffen, und der erste Gebrach, den sie von derselben machten, war der Mord, um im Blute des Erschlagenen ihren Grimm zu kühlen. Die älteren Schriftsteller haben viele Fälle der Art angeführt, namentlich mache ich auf einen bei Haslam (pag. 169) aufmerksam, wo der Kranke nach erlangter Befreiung aus seinen Ketten sogar die Frau seines Waters, von welchem er oft gemishandelt worden war, mit dem Bemerken warnte, dass er ihn ermorden werde. Aus neue von die sem gezüchtigt, heuchelte er tiefe Reue über seine Drobunges, stellte sich sehr folgsam und dienstfertig an, und erlauerte 🕬 die Gelegenheit, ihn mit einem Küchenmesser zu erstechen Spiter schliff er einen Nagel zu einem Stilet, welches er sorghig verbarg, und ihm nur, nachdem man ihn belauscht hatte, and Ueberraschung entrissen werden konnte. Als er entwallset waden war, brach er in die fürchterlichsten Flüche und Verrieschungen aus, lästerte Gott, aus dessen unmittelbarer Gemeinschaft er für immer in die Hölle verbannt zu sein wünschte, bewies " non unversöhnlichen Hass gegen seine Ausseher, deren Widerich ihm eine Wohlthat sei, und versank zuletzt in eine distre le lancholie, welche seinem Leben ein Ziel setzte. Von gleicher Art ist der bekannte Fall bei Pinel, wo ein in seiner Zelle & gesperrter Rasender den Pöbelhausen, welcher während der Schre ckenstage der Revolution in Bicôtre eingedrungen war, um de angeblich daselbst schmachtenden Opfer einer tyrannisches Recht

mhr dämpft, zum Beweise, das immer das Gemüth es ist, welches in sich die Bedingung seiner geregelten oder zerrütteten Thätigkeit findet, und durch den Wechsel der Motive nur zu leicht mit sich in Widerspruch geräth.

Im Allgemeinen ist daher die Sinnesthätigkeit der Tobsüchtigen ganz wie bei einem im hitzigen Fieber Delirirenden beschaffen, welcher die äußeren Gegenstände totweder gar nicht, oder nur in verzerrter Gestalt wahrmmt, sie auf die mannigfachste Weise verwechselt, und gewöhnlich in einer, seinen gerade vorhandenen Wahnvorstellungen entsprechenden Bedeutung auffasst, wenn er sie nicht über diese vernachlässigt. Denn die glühenden Bilder seiner Phantasie, eben weil sie den pathetischen Ausdruck des Gemüths geben, fesseln seinen Sinn gewöhnlich so stark, dass alles Uebrige unbeachtet bleibt; der Kranke glaubt daher in eine Welt versetzt zu sein, der jene Bilder angehören, und geräth dadurch nothwendig in Affekte, welche solche Vorstellungen in ihm anregen müssen. Für ihn haben daher Gespenster, Theophauieen handgreifliche Wahrheit, und lächerlich würde es sein, ihm jene Illusionen ausreden zu wollen, da er kaum die Rede hört, vielweniger ihren Zusammenhang faßt. Er muß jenen Gespenstern antworten, ihren Drohungen Trotz bieten, gegen ihre Angriffe sich zur Wehre setzen; kein Wunder daher, wenn er seinen Arzt oder Wärter umbringen will, weil

psiege zu besreien, durch seine verständige Rede dergestalt zu Unschen wusste, dass diese sansculottische Bande den warnenden Ausseher beinahe erschlagen hätte, und jenen Kranken aus seiner Halt besreite, der nun einem der Anwesenden sein Schwert entris, und unter ihnen ein Blutbad angerichtet haben würde, wenn man ihn nicht sogleich wieder eingekerkert hätte. — In einer wohl eingerichteten Irrenanstalt werden sich solche schreckliche Austrite so leicht nicht ereignen; mir sind dergleichen niemals vorgekommen, obgleich von den Wüthenden, deren sich immer mehrere unter meiner Aussicht besinden, gelegentlich wohl gewaltsame Streiche verübt werden, ehe die Disciplin sie zu einiger Besinnung und Selbstbeherrschung zurückgestührt hat.

er sie mit ersteren verwechselt. Die Spannkraft seiner Glieder scheint ihm Schwingen anzusetzen, deshalb stürzt er sich aus dem Fenster, um durch die Luft zu fliegen. Aber man glaube nicht, dass alles an dem Kranken unbeachtet vorübergehe; er bemerkt vieles, zumal Misshandlungen, Kränkungen, Spott nur allzuleicht, und vergist es dann im ganzen Leben nicht wieder, daher Ketten und Schläge seine Wuth gewöhnlich bis zum höchsten Grade steigern, weil sie nothwendig die Vorstellung von Kriminalstrasen in ihm wecken, und er in den meisten Fällen von der Rechtmäßigkeit seines glühenden Verlangens überzeugt ist.

Eben so verhält es sich mit dem Gedächtnis, welches häufig in der überschwellenden Fluth der verwortensten Vorstellungen so gänzlich unterdrückt ist, daß der Kranke sich nicht mehr des nächstvorangegangenen Augenblicks bewusst ist, sondern mit jedem neuen Zuge der Imagination wie durch einen Schlag in eine andere Welt versetzt ist. Selbst die festeten Associationen des Gedächtnisses brechen aus einander; es ist als ob die in der Perspektive des Bewußtseins aufgebaute Weltanschauung wie durch ein Erdbeben in einen Trümmerhaufen verwandelt worden wäre, in welchem die Seele wie in einem Chaos umherirrend, alle Beziehungen des Selbstbewußtseins verliert. Der Tobsüchtige weiß dann nicht das Geringste mehr von seiner Persönlichkeit, die er dann mit jeder andern, ja mit Thieren und Gespenstern verwechselt, weshalb er demgemäß sich äußert, und jedem fremdartigen Antriebe preisgegeben ist. Doch nicht selten bleibt ihm auch eine bestimmte Erinnerung dessen, was während der Krankheit sich zutrug; er bleibt sich seiner Illusiones wie eines lebhaften Traums bewusst, aus welchem er s weilen mit einem gewissen Erstaunen erwacht, wie wem er seine Erlösung aus einem bösen Zauber voll Graus und Entsetzen feierte. Es läßt sich ein solches Aufbewahren tiefer Gedächtnisseindrücke inmitten der wildesten Verwirrung, welche außerdem jede Spur derselben augenblicklich vertilgen müßte, nur daraus erklären, daß alles, was bis in die Tiefe des Gemüths dringt, auf die innerste Tafel der Seele sich eingräbt, um nie wieder vergessen zu werden, daher das Gedächtniß des Herzens das des Verstandes gewöhnlich hinter sich zurückläßt.

Wer die Wandergebilde der Phantasie in der Tobweht schildern wollte, müste mit der fruchtbarsten Dichtekraft ausgerüstet sein, und auch sie würde nicht für alle gotesken Gestalten derselben eine Sprache finden. Bezeichnungen abentheuerlich, fratzenhaft, ungeheuer und dergl. sind viel zu dürre Abstraktionen, als dass sie die unförmliche Plastik einer schwelgerischen Imaginationsfülle auch nur annäherungsweise ausdrücken könnten; ehe vermöchte es noch der Pinsel eines von shakspeareschem Genius inspirirten Malers, uns die gespenstigen Träume eines von Wahnsinn umnachteten Gemüths darzustellen. was die plastische Kraft des Künstlers nur durch höchste Austrengung sich zur Anschauung zu bringen vermag, das entquillt ganz von selbst dem Bewusstsein eines Wahnsinnigen, weil seine ganze Seele sich in die Phantasie drängt. Indes hier kommt es auf eine solche pathetische Schilderung zunächst nicht an, da es uns nur um den wissenschaftlichen Begriff zu thun ist, dass jene Wahnbilder zuerst den symbolischen Ausdruck des ursprünglichen Seelenzustandes geben, bald aber in zahllosen Metamorphosen nach Gesetzen, welche wohl schwerlich ein Denker jemals ergründet, sich umwandeln, jenen Zaubergestalten gleich, welche bald als Mantel oder Reif, bald als geslügeltes Ross oder seuerspeiender Drache den Menschen im reissenden Plage von Wundern zu Wundern tragen.

Dass in einem solchen übersluthenden und zerrissenen Bewustsein dem Verstande jeder Faden folgerechter Betrachtung, prüsender Vergleichung, ordnender Beurtheilung und bündiger Schlussfolge reißen müsse, bedarf keiner weiteren Erklärung. Denn der ganze intellektuelle Proses,

den wir im weitesten Sinne Denken nennen, ist nur bei gemäßigtem und geregeltem Zuströmen der sinnlichen Vorstellungen möglich; ja der Verstand muß in einem solchen Grade von dem automatischen Spiel der Ideenassociationen unabhängig sein, dass er sie an jedem beliebigen Punkte auffassen, verfolgen, fallen lassen kann. Eine starke Intelligenz vermag freilich auch in Affekten, welche das Bewußtsein gleichsam mit Vorstellungen überschütten, noch aich zu fassen; aber gewöhnlich gelingt ihr dies nur mit Hülfe eines kräftigen Gemüths, welches auch in Gefahren seine feste Haltung nicht verliert, und so dem Verstande eine sichere Stütze darbietet, um mit Geistesgegenwat seine schwierige Aufgabe zu lösen. Ist aber das Gemüth in inneren Zwiespalt gerathen, dann fehlt auch dem tücktigsten Verstande, eben weil er sich stets an ein herrschendes Interesse halten muß, ein fester Standpunkt der Betrachtung; und je ungestümer und regelloser die Bilder der Phantasie sich ins Bewußstsein drängen, um so unfähiger wird er, sie zu zügeln, zu leiten, und durch Vergleichung mit früheren Vorstellungen, deren Erinnerung ihm das gleichsam betäubte Gedächtniss versagt, zu berichtigen. Gelingt ihm auch augenblicklich ein Verknäpfen der zerstreuten Vorstellungen, so muß er eben deshalb in seine Begriffe oder Urtheile alle in jenen enthaltenen Widersprüche und Ungereimtheiten aufnehmen; nur wenn, wie bemerkt, der Tobsüchtige sich auf einige Zeit gewaltsam beherrscht, wird er auch einer besonnenen, folgerechten Ueberlegung fühig. Aber diese Momente rauschen gleichsam im Fluge vorüber, und machen dann wieder einer sinnlosen Verwirrung Platz, die sich oft durch ganz zusammenhangslose Ausrufungen kund giebt. Nur in des niederen Graden der Tohsucht, wo die Lebhaftigkeit der Vorstellungen noch nicht in regellosen Ungestüm übergegangen ist, entfaltet der Kranke dem Anscheine nach wahre Talente; seine Dichtungen bekommen allegorischen Sinn und Zusammenhang, sie überraschen durch geistreiche,

witzige, scharfsinnige Züge, kleiden sich in einen künstlichen Versbau; ja man hat Kranke gesehen, deren Mund von erhabener Beredtsamkeit überströmte, und deren gewählte Sprache mehr Begeisterung für die edelsten Lebensinteressen, als Wahnsinn auszudrücken schien. Solche Kranke können dann, wenn sie zur Besinnung zurückkehren, nicht genug von ihren herrlichen Ekstasen rühmen, welche sie als wahre Verklärungszustände schildern. So genzen überall im Leben die Extreme an einander, und Geisteszerrüttung muß einzelne zu höheren Anschauungen führen, die außerdem das Vorrecht des Genies sind.

In Bezug auf den Gemüthszustand in der Tobsucht hat zuerst Pinel und nach ihm Esquirol es erkannt, dass derselbe keinesweges immer als Wuth (furor) bezeichnet werden kann. Unter letzterer verstehen wir nämlich den Trieb zu zerstören, welcher sowohl auf Menschen als auf Thiere und leblose Dinge gerichtet sein kann, seiner wesentlichen Bedeutung nach eine Wirkung des Rachegefühls ist, und sich in den drohenden Aeusserungen des Kranken, in seiner Wildheit und Neigung zu gewaltthätigen Handlungen deutlich zu erkennen giebt. Oft gesellt sich allerdings die Wuth zur Tebeucht, die man dann mit Recht die Mania furibunda nennt, theils wenn sie geradezu aus dem Gefühl der Rache über erlittene Beleidigungen, Misshandlungen und andere böswillige Angriffe entspringt, theils wenn der Kranke in seinem Wahn von Gespenstern, Mördern, Dieben umringt zu sein glaubt, gegen welche er sich zur Wehre setzen will. Der letztere Fall tritt oft ein, wenn irgend eine psychische oder körperliche Angst den Kranken zur Verzweiflung treibt, welche ihren plastischen Ausdruck in jenen Schreckensgestalten findet, daher selbst Furcht und andere deprimirende Gemüthsaffekte durch ihr Uebermaass Raserei erzeugen, in welcher der Kranke einen tödtlich lastenden Druck von sich abwälzen will. Aus diesem Grunde ist daher die Wuth eine überaus häufige Erscheinung in der Tobsucht, und selbst sanftmuthige Kranke sind ihrer in einem solchen Grade fähig, daß zu ihrer Bändigung eine außerordentliche Gewalt erfordert wird. Merkwürdig bleibt es, dass selbst der Wuth oft eine nachhaltige Kraft gebricht, gleichsam als konnte der Mensch in der größten Zerrüttung seines Selbstbewußtseins nicht ganz das Gefühl eines inneren Widerspruchs und seiner Abhängigkeit von der Außenwelt unterdrücken; denn ein imponirender Blick, ein strenger Befehl, der Anblick einer drohenden Uebermacht schüchtert die Tobsüchtigen nicht selten ein; so wie sie auch andrerseits für edlere Gefühle empfänglich bleiben, zuweiler durch Güte und Anregung des Ehrgefühls leichter zu kiten sind, als durch rohe Gewalt, gegen welche sie sich mit der Gegenwehr der Verzweiflung anstemmen. Indes traue man doch nicht allzusehr auf diesen günstigen Anschein; denn die besseren Regungen sind meistentheils nur allzuslüchtig, und schlimm bekommt es dem Unvorsichtigen, welcher sich täuschen ließ. Jene Erscheinungen sind indels doch dadurch wichtig, dals sie zu einer gemäßigten Anwendung der Koercitivmaassregeln nöthigen, die man nie strenger einrichten darf, als die Individualität des Kranken es erfordert, weil sie sonst Erbitterung veranlassen. Auch zeigen jene, dass selbst die Verwilderung des Gemüths seine besseren Regungen nicht ersticken kann. Wie sich hierauf das psychische Heilverfahren gründe, wird späterhin zur Sprache kommen. Zuweilen aber, zumal bei rohen, entsittlichten Gemüthern, z. B. bei alten Säufern und bei Verbrechern, trifft man auch Fälle der grimmigsten Mordgier und der blindesten Zerstörungswuth, welche keine Strafe, ja den Tod nicht scheuen würde, wenn sie um diesen Preis sich sättigen könnte, und welche entwaffnet ihren ohnmächtigen Grimm in gräßlichen Flüchen und Vowünschungen, im rastlosen Bestreben, die Bändigungsmittel zu zerstören, oder jede Gelegenheit zum Solbstmorde zu benutzen, austobt. Solche wahrhaft Rasende zersleischen mit Wollust ihren eigenen Körper mit den Zähnen,

sie würden sich den Kopf an den Wänden zeretoßen, wenn man sie gewähren ließe, und es wird dadurch Pflicht, ihnen jede freie Bewegung, deren sie sich zum Verderben bedienen könnten, unmöglich zu machen. Esquirol bemerkt sehr richtig: "von allen Leidenschaften, welche Gestörte aur Wuth führen, bewirken religiöser Fanatismus, Liebe, Eifersucht, getäuschter Ehrgeiz und Kummer, diese am häufigsten (welches beiläufig beweiset, dass diese Leidenschaften unter allen die hestigsten und gewaltsamsten ind). Die Wuth ist, wie alle anderen Entschkefeungen des Deliriums niemals automatisch, so dass die Wüthenden nicht ohne Grund zu ihrem Aufbrausen geführt, sondern immer dadurch erregt werden, dass sie z. B. einer ihnen drohenden Gefahr entgehen, ihren wirklichen oder eingebildeten Widerwärtigkeiten widerstehen, oder endlich an deuen sich rächen wollen, die sie für ihre Feinde halten." A. a. O. S. 414. \*)

<sup>\*)</sup> Der Hauptmann N., im mittleren Lebensalter, und von lagerer, sonst kräftiger Gostalt, verrieth stets ein lebhaftes Temperament, und einen ehrgeizigen Charakter, und zeichnete sich durch Erführung seiner Dienstpflichten aus. Seine Neigung zu leidenschastlichen Ausbrüchen, und seine hohen Begriffe von Ehre verleiteten ihn indess, gegen seine Untergebenen zu streng und bart, und gegen seine Frounde anmassisich aufzutreten; von seinen Vorgesetzten glaubte er oft beleidigt und gekränkt, und in seinem persönlichen Werthe nicht gebührend gewärdigt zu werden. Als sein ungesetzliches Benehmen gegen einen Untergebenen ihm einen dreimonatlichen Festungsarrest zugezogen hatte, wurden ihm seine Dienstverhältnisse drückend; er glaubte sich von Feinden, namentlich unter seinen Vorgesetzten umringt, und da er auf alle Aussichteh in die Zukunft, mit denen er sich bisher geschmeichelt hatte, resigniste, zog er nich ganz in sien Kreis seiner Familie zurück, entschlossen nach abgelaufener 30jähriger Dienstzeit den Abschied zu nehmen. Indess ein ehrenvoller Auftrag, bei dessen Ausführung ihm ein auszeichnendes Wohlwollen and die Hoffnung auf eine baldige Dienstheforderung zu Theil wurde, änderte seinen Vorsatz; er hegte die Unberzeugung, daß sein persönlicher Werth endlich anerkannt worden sei alasa er

Aber eine greise Zahl von Tobeichtigen ist keinesweges wiltliend und zu gestkriichen Handlungen geneigt; wenn sie dergleichen begehen, so geschieht dies abeichtsles, weil sie die Eelgen ihrer Handlungen nicht berechnen.

mit seinen Feinden versöhnt sei, und sich vielvermögende Gösner und Freunde erworben habe. Er trat nun mit großer Ostestation auf, sprach viel von seinen glänzenden Aussichten in die Zukunft, setzte seine häusliche Einrichtung auf einen höheren Fus und dergl. 'Am auffallendsten verrieth er seine hohe Meinung von sich bei Gelegenheit einer Prüfung, wo er als Mitglied der Commission in Opposition mit dem gemeinschaftlieben Baschlusse der übrigen Mitglieder sein vermeintliches Besserwissen mit Hengkeit zu behaupten suchte, und sich dabei ohne zureichende Ursache in solchem Masse ereiserte, dass er sich auf eine bochst subordinationswidrige Weise gegen den Präses der Commission verging, und ihn am Ende zu einem Duell auf Pietolen berausferderte. Als ibm dies bei dem augenscheinlich schon krankhaften Zustande seines Gemüths abgeschlagen wurde, setzte er nach der Rückkehr in seine Wohnung eine in den unziemlichsten Ausdrücken abgefalete Klagschrift auf, und verfiel unmittelbar darauf in Besinnungslosigkeit, welche von krampfhaften Gliederzuchungen begleitet war. Als er zum Bewusstsein zurückzekehet war, ermakaten ihn seine Freunde vergebens, jene Klagschrift surückzunehmen; er behauptete, das Rocht völlig auf seiner Seite m haben, und es jetzt zur Sprache bringen zu müssen, dass er lange genug Unrecht erduldet habe. In dieser Gemüthestimmung verfaste er im Laufe eines Tages, eingeschlossen in seinem Zimmer and durch stetes Weintrinken sich mehr und mohr aufregend, eine weue Klogschrift, welche in fortlaufender Rede einen Umfag von 50 Bogen einnahm, und in emphatischem Style die heteregeneten Dinge an einander reihte. Spät Abends damit zu Stade gekommen, wollte er noch zur Feier seines gelungenen Wests ein glänzendes Fest veranstalten, wezu er Einladungen an alle vernehme Personen der Stadt ergehen liefs, und die mannigischeten und verkehrtesten Verrichtungen traf, die alle auf den geenchtesten Luxus und eine rücksichtslose Verschwendung hindeteten. Während er an der Ausführung eines solchen Plans viel als thunlich, gehindert wurde, verwandelten sich seine salllesen Befehle ellmählich in Wuthausbrüche gegen diejeniges, veblohe sie nicht nach seinem Willen aussährten. Nachdem er idie ganze Macht im Hause herumgetobt und gelärmt hatte, wurde

Oft trägt die Tobsucht das volle Gepräge der Furcht und Angst; bei allem Ungestüm der Aufregung sind die Leidenden verzagt, schez, brechen in stetes Weinen und Klagen aus, ringen die Hände, entsetzen sich ver allem, was

ihm bis zur Ohnmacht zur Ader gelassen, worauf ein 12stfindiger ruhiger Schlaf eintrat, aus welchem er mit scheinbar völlig zurückgekehrter Besonnenheit erwachte. Denn er wurde nachdenkich, wünschte eine Aussöhnung mit dem von ihm beleidigten Vorgesetzten, und vernichtete eigenhändig die Klagschriften! Am folgenden Tage theilte er einen Plan mit, wie er durch spekulative Anleihen sich in Besitz eines unermelslichen Vermögens setzen werde, bald darauf glaubte er, ein solches bereits erworben zu baben. Große Feste, Lustparthieen, Reisen, Bauprojekte sollten auf der Stelle ausgeführt werden; als er sie aber misslingen sah, wurde er aufs Neue tobsüchtig, und musste in ein Militairlazareth gebracht werden. Hier beschäftigten sich seine Gedanken zunichst mit dem strafbaren Verbrechen, welches an seiner Person durch die gewaltsame Entfernung aus seinem Hause und durch die Beraubung der Freiheit verübt worden sei, so wie mit vergeblichen Befreiungsversuchen. Er erwartete seine nabe bevorstehende Besorderung, glaubte im Staatsdienste unentbehrlich zu sein, und bemühte sich, andere von seinen hohen geistigen Vorzigen zu überzeugen, dass er nämlich aller lebenden Sprachen michtig, alle musikalischen Instrumente spiele, die Arsneikunde, Mathematik, Muchanik u. s. w. aus dem Grunde verstehe, and daß er sich dadurch den Weg zu den höchsten Ehrenstellen im Staate bahnen, sich ein großes Vermögen erwerben, und endlich ein sonverginer Först werden würde. Er sann auf die abentheuerlichsten Unternehmungen, z. B. alle schlechtgebauten Städte und Dörfer niederzureifsen, und Paliste nebst Theatern und Reitbahnen an ihrer Stelle zu errichten, durch die ganze Welt Kunststrassen mit Orangeriebäumen anzulegen, das Klima der nerdischen Gegenden zu verbessern, die Welttheile durch Brücken zu verbinden, durch Wurfmaschinen und Lustschiffe die Gestirne zu bereisen und dergl. mehr. In seinem Geiste sah er alle diese Herrlichkeiten bald fertig; als er aber hierauf durch eine himmlische Erscheinung seine göttliche Abkunft und die Versicherung seiner Unsterblichkeit auf Erden erfuhr, fühlte er sich glücklich in seinem Berufe, auch seine Mitmenschen glücklich zu machen. - Nach erfolgter Anfaahme in die Charité denonte diete Bilderjagd seiner Phantasie fort, er wollte sich den Magon wegoperi ihnen drohend vorkommt, wersen sich jammernd jeden zu Füssen, siehen um Rettung und suchen ihre Angst durch rastlose Bewegung zu erleichtern. Dieser Zustand gremt ummittelbar an die Melancholia errabunda, und geht in sie über. Bei anderen paart sich wirkliche Wuth mit dem eben geschilderten Zustande, oder wechselt mit ihm ab. Andere Tobsüchtige sind dagegen heiter, lustig, geschwätzig, singen, deklamiren ohne Unterlaß, gefallen sich in Possen und unschädlichen Neckereien, stellen sich wohl gelegentlich einmal zornig und ausgebracht an, werden es aber nicht ernstlich, oder lassen sich wenigstens leichter Ruhe verweisen. Namentlich gilt dies vom ersten Stadum der Monomanie, welche als allgemeine Ausregung austre

ren lassen, da derselbe ein unnützes Organ sei, und verlagte dringend nach dieser Operation, und auch nach der Trepanation zur Hersusnahme eines Steins aus dem Gehirn. Beide Opertionen wellte er selbst mit dem besten Erfolge schon an andern verrichtet haben. Auch jetzt hielt er sich für einen höchst augezeichneten Menschen, und er wollte dies faktisch darthun, indem er den Beweis der Ouadratur des Zirkels an der Wast kritzelte, ohne jedoch andere, als völlig regellose Striche und Zechen hervorzubringen. Ferner versicherte er ein Perpetuum mebile erfunden zu haben, mit Hülfe dessen er den Preusischen Staat so aus einander sprengen wolle, dass derselbe zu eines großen Seestaate würde. Dadurch werde er so viel Geld gewinnen, dass er alle Schulden des Preussischen Staats bezahlen könne. Nicht minder prahlte er mit seinen vornehmen Konnezienen, seinen hohen Ehrenstellen, seinen unermesslichen Reichthimern! Da sem gebieterisches, trotziges und ungestümes Beiregen mannigfache Beschränkungen nothwendig machte, so gerielt er bald in die hestigste Wuth, welche er durch unaufhörliche Schmihungen, Drohungen und Schimpfworte ausliefs, ja als er auf eines Augenblick aus der Zwangsjacke befreit wurde, führte er mit d ner Kehrbürste einen gewaltsamen Streich auf einen der anme senden Wärter, welcher dadurch gefährlich verwundet wurde. Der weitere Verlauf seiner Tobsucht bot keine außergewöhalichen Erscheinungen dar, und nach Ablauf eines balben Jahres war er in volletandig genesen, dass er wieder in das Militair eintrat. And sein Bruder soll geisteskrank gewesen sein.

tend, das wahre Bild der Tobsucht darstellt, und erst bei lingerem Verlauf in eine mehr geregelte Verfassung des Gemüths, in einen folgerecht entwickelten Wahn übergeht. Solche Kranke sind dann in einer rastlosen, aber unschädlichen Thätigkeit begriffen, und fortwährend mit dem Gegenstande ihres Wahns beschäftigt, welcher in der Fluth ihrer Vorstellungen deutlich hervortritt, so daß man gemeiniglich den Grundcharakter der Monomanie schon bestimmt erkennen kann. Sie erzählen unaufhörlich von ihre Liebe, ihrem Reichthum, ihrem hohen Range und Macht, fordern Theilnahme an ihrem Glück, bemühen sich mit unerschöpflichem Redesluß die Wahrheit ihrer Aussagen zu bekräftigen, schmücken sie mit überschwenglichen Bildern ihrer Einbildungskraft aus, erhitzen sich dabei zu steigenden Uebertreibungen, gerathen in ihrer Redseeligkeit zuletzt auf ganz andere Dinge, machen tausend Projekte im Sinne ihrer Leidenschaft, putzen sich wohl phantastisch heraus, gestikuliren, laufen unruhig umher, und finden kaum des Nachts ein Paar Stunden oder gar keine Ruhe, um am andern Tage das bewegliche Spiel fortzusetzen. Hieraus erhellt schon, dass die Tobsucht aus allen Leidenschaften ohne Ausnahme entspringen, der Vorläufer jeder Art von Monomanie sein kann, durch deren Eigenthümlichkeit sie in ihren Aeußerungen wesentlich modificirt wird. Wir können uns indess bei diesen einzelnen Verschiedenheiten nicht aufhalten, da sie in dem charakteristischen Merkmal der Tobsucht, nämlich in der Verwirrung der Vorstellungen oder dem allgemeinen Delirium äbereinstimmen.

Ein in solchem Grade bewegtes, ja tief erschüttertes Seelenleben muß nothwendig tief in die organische Thätigkeit eingreifen, und eine Menge von pathologischen Erscheinungen hervorbringen, von denen wir hier nur eine allgemeine Uebersicht geben können, da die individuelle Konstitution des Tobsüchtigen, das eigenthümliche Verhältniß seiner organischen Systeme und schon verhandene

Körperkrankheiten, welche in einem ursachlichen, aber auch in einem ganz zufälligen Verhältniss zu seinem Seelenleiden stehen können, unzählige Verschiedenheiten hervorsabringen vermögen, zu deren richtiger Würdigung ein praktisch durchgeübtes Urtheil, und ein von Hypothesen nicht besangener Blick ersordert wird. Es ist ein großer Febler, jede der Tobsucht vorangehende oder sie begleitende Körperkrankheit ohne Weiteres für deren Ursache zu erklären, da sie zu derselben oft nur in einer sehr entfersten Beziehung steht. Da ganz Gesunde durch tiefe morliche Erschütterungen so oft tobsüchtig werden, warm soll denn nicht auch das Nämliche von Kranken gelte. ohne dass ihr körperliches Leiden dabei den Ausschle gäbe? Oft mag allerdings der pathologische Erregungsenstand, zumal der Nerven, die Wirkung der moralischen Ursache verstärken; indess von dieser geht doch eigentlich die Entscheidung aus, da die nämlichen Körperkrankheiten in zahllosen Fällen ohne alle Gemüthsstörung vælausen, folglich nicht den zureichenden Grund derselben enthalten können. Eben so ist es eine ganz erschlichene Behauptung, dass Affekte und Leidenschaften erst die Lebensthätigkeit in Aufruhr versetzen müßten, um durch dessen Rückwirkung auf die Seele die Tobsucht zum Aubruch zu bringen, eine Behauptung, die man nur als Ansflucht benutzte, um sich die verhalste Psychologie vom Halse zu schaffen. Die Affekte liefern uns den überzesgenden Beweis, dass der Typus der Lebensthätigkeit genau dem Charakter des Seelenzustandes entspricht. Da nun letzterer vollständig durch den Zweck des Affekts bedingt ist, welcher zur Erreichung desselben die Körperkräfte in eine angemessene Verfassung bringt; so muß me in diesem Zweck den Ausgangspunkt aller psychisch-somtischen Erscheinungen suchen, wenn man nicht die gante Seelenthätigkeit für ein automatisches Spiel organischer Regungen erklären, ihr somit alle Selbetständigkeit absprechen, und eine in sich zusammenhangende Erscheinung

reihe für einen regellosen Erregungssustand halten will. Verworrenheit herrscht aber nur in unklaren Köpfen, niemals im Naturwirken, welches seiner innersten Uebereinstimmung in allen pathologischen Zuständen stets getreu bleibt, wenn wir auch letztere oft nicht zu erkennen vermögen.

Bringen wir mit diesen Bemerkungen den Inhalt der § 92, 94, 95 and 96 in Verbindung; so ist damit der Gesichtspunkt bezeichnet, von welchem aus wir die körperlichen Wirkungen der Tobsucht übersehen können. Im. Allgemeinen haben wir nämlich die erregende Macht ins Auge zu fassen, welche das gesteigerte Wirken des Gemüths auf die gesammte Lebensthätigkeit ausübt, eine Macht, welche durch die Intensität und oft sehr lange Dauer der tobsüchtigen Leidenschaft nur allzuhäufig bis sur unheilbaren Zerrüttung, ja bis sur tödtlichen Erschöpfung des Lebens gesteigert wird. Ein ganz kongruentes Bild der die Tobsucht begleitenden körperlichen Erscheiaungen lässt sich aber außer den oben bemerkten Gründen auch deshalb nicht zeichnen, weil erstere entweder nehr den Charakter des wüthenden, zerstörungssüchtigen Zoms oder der scheuen Furcht und verzweiselnden Angst, und in anderen Fällen mehr das Gepräge einer nicht durch hestigen Zwiespalt zerrissenen Gemüthsthätigkeit darbietet, wie dies namentlich von den milderen Gattungen der Tobmeht gilt, welche sich in Monomanie auflösen. Nothwendig mus jeder dieser Affekte seine eigenthümlichen Züge in das allgemeine Bild der Tobsucht einslechten. wird die Wuth zunächst unter der Gestalt des rasenden Zerne auftreten, welcher sich dann durch die unbändigsten, bis zur Löwenstärke gesteigerten Kraftäußerungen, durch die fürchterlich drohende Wildheit des Blickes, durch eine die grimmigste Erbitterung ausdrückende Verzerrung des aufgetriebenen, brennenden Gesichts, durch rollende, feuersprühende, geröthete Augen, zuckendes Mie-

nenspiel, durch Schäumen des Mundes, Kongestionen nach dem Kopfe, durch Schreien, ja Brüllen, und ein stetes Rasen und Toben mit deutlicher Absicht, alles zu zerstören, deutlich genug zu erkennen giebt, womit dann die Erscheinungen des plastischen Lebens eben so in Uebereinstimmung sind, wie dies schon in §. 94. angegeben wurde. Entspringt aber die Tobsucht aus Furcht. und Angst; so verräth sich dies durch scheuen, irrenden Blick, blasses, eingefallenes, zitterndes Gesicht, glanzlose, bleiche Augen, durch Beben, Schlottern, konvulsivisches Zucken des genzen Körpers, dessen Bewegungen mehr ein unsicheres Ischen und Umhertaumeln, als ein kräftiges Ergreifen wi sicheres Auftreten sind, durch Seufzen, Weinen, Wehklagen und Aechzen, durch bange, kreischende, gepresste, stammelnde Stimme und Sprache, kurz durch das ganze Gepräge der ihrer Ohnmacht sich bewußten Furcht, deren lähmender Einfluss auf das plastische Leben in §. 95. hinreichend zur Sprache gebracht worden ist.' Die milderen, der Monomanie vorhergehenden Fälle der Tobsucht stellen mehr das Bild der körperlichen Erregung dar, wie ich es in §. 92. bezeichnet habe, wo die beschleunigte Lebensthätigkeit nicht in einen starken innern Widerstreit versetzt ist, sich daher in allen ihren Richtungen freier und gleichsormiger entwickeln kann, und daher, ohne an den Folgen von Erschöpfung und Zerrüttung zu leiden zu haben, leichter in wohlthätige Ruhe und durch diese in vollige Harmonie aller Funktionen übergeht, während der Wahn nach Ablegung seines affektvollen Charakters noch als Monomanie fortbesteht. Endlich die in §. 96. geschilderten Wirkungen eingewurzelter Leidenschaften werden bei unheilbaren Tobsüchtigen eintreten, deren verwildertes Gemüth durch keine Disciplin mit sich wieder in Uebereinstimmung gebracht werden kann, sondern in stets wiederkehrenden Ausbrüchen sich immer tiefer zerrüttet, dadurch das Leben in seinen wesentlichen Verhältnissen deprapravirt, und durch innere Aufreibung unaufhaltsam seinem Untergange entgegen führt.

Abgesehen von diesen mannigfachen Modifikationen der tebeüchtigen Lebensspannung tritt dieselbe doch in einigen allgemeinen Zügen charakteristisch genug hervor, die wir jetzt näher betrachten müssen. Die Fluth der wilden Vorstellungen giebt schon eine mächtige Aufregung des Gehirns zu erkennen, welche oft mit Kongestionen des Bluts nach dem Kopfe verbunden ist. Letztere verrathen sich durch ihre bekannten Zeichen, heftig klopfende Karotiden, vermehrte Turgescenz, Wärme und Röthe des gansen Kopfs, durch brennende und trockene, zuweilen aber auch feuchte Haut desselben, durch glänzende, hervorragende, geröthete Angen, durch Vermehrung oder Verminderung der Thränen-, Speichel- und Schleimabsonderung, und bringen bänfig Schwindel, Kopfweh und andere lästige Empfindungen, Sinnestäuschungen hervor. Die Erklärung ergiebt sich von selbst aus dem physiologischen Grundsatze, dass das Blut jedem angestrengt thätigen Organe reichlicher suströmt. Man hat daher eher Ursache, sich darüber zu verwandern, daß jene Erscheinungen oft verhältnismäßig unbedeutend sind, und selbst Symptomen entgegengesetzter Art Platz machen, welches besonders bei der Tobsucht aus Furcht und Angst einzutreten pflegt. Vielleicht dass die durch den ganzen Körper gesteigeste Erregung ein stäskeres Hervortreten derselben im Gehirn möglich macht, ohne dass letzteres dieselbe unmittelbar aus reichlicher zuströmendem Blute zu schöpfen brauchte; oder, was mir fast wahrscheinlicher fast, es mag bei der tobsächtigen Furcht die Aufragung mehr extensiv als intensiv sein, und daher nicht einen so großen Aufwand an organischer Kraft erheischen. Daß die gedachten Kongestionen häbituell werden, in schleishende, heimliche Entzündung des Gehirns und seiner Häute übergehen, in mamigfachen Desorganisationen mit Erweichung und Verhärtung des Hirnmarks, in Ergickung von Blut, Serum und eiterartigen Stoffen Seelenheilk, II. 37

enden, und dadurch den Tod herbeiführen können, begreift sich ganz von selbst, ohne daß man deshalb die psychischen Ursachen mit den physischen Wirkungen zu verwechseln braucht, wie dies die den natürlichen Zusammenhang oft umkehrenden pathologischen Anatomen se gerne thun. Wenn sich nach dem Tode oft durchaus keine plastischen Abnormitäten zeigen; so erklärt sich dies sehr leicht darans, daß im Leben häufig gar keine Kongestienen zugegen waren, daher auch aus diesem Grunde die Hoffnung, mit dem anatomischen Messer das punctum seliens der Tobsucht: aufzusinden, sich in eitle Selbstiänschung auflöset.

Mit dem extensiven und intensiven Grade der Gehimthätigkeit muß auch die Lebendigkeit und Stärke der Erregung des gesammten animalischen Nervensystems gleichen Schritt halten, welches durch den gewaltsamen Impuls der tobenden Leidenschaften zu den höchsten Kraft-Susserungen angestrengt wird. Ueber die teleologische Bedeutung dieses Verhältnisses habe ich mich bei Gelegenheit der analogen Affekte hinreichend erklärt, und zogleich bemerkt, dass diese durch den ganzen Körper verbreitete Spannung einen unwiderstehlichen Drang zur rastlosen, in gewaltsamen Thätigkeit erzeugt, um sich in derselben z erschöpfen. Wenn daher auch nach Esquirol's richtiger Darstellung den Handlungen der Tobsüchtigen gewähnlich ein bestimmtes Motiv zum Grunde liegt; so lässt sich doch nicht verkennen, daß jener Drang zuletzt, bei höchster Verwilderung des Bewußtseins, wo der Rasende gar keise bestimmte Vorstellung von seiner Person, seinen Zwecken und Handlungen mehr hat, geradezu automatisch werden und dann sogar in Konvulsionen überschlagen kann; leistere aber für eine gewöhnliche Erscheinung der Tohmek su halten, wie dies einige Aerate thun, zeugt von einen gänzlichen Verkennen der wesentlichen Verhältnisse. Freilich sind die Bewegungen der Tobsüchtigen nicht geregel, abgemessen, zweckmäßig; aber sie verrathen dech dest-

lich sein Bestreben, sich aus den nöthigen Banden zu befreien, oder drücken wenigstens die gewaltige Aufregung des Gemüths aus, welches sich durch sie, wie in jedem Affekt, von seiner Spannung befreien will, welches noch niemand mit dem Krampfe verwechselt hat. Dass die Muskelkräste eine wahre Löwenstärke, wie im Zorn und der Verzweiflung erlangen können, und der Tobsucht dadurch einen so gesährlichen Charakter verleihen, wurde schon angeführt; ich kann daher nicht der Bemerkung Neumann's beipflichten, dass die Tobsüchtigen nicht mehr Muskelkräfte haben, als jeder gesunde Mensch, oder als sie sonst gehabt haben, daß sie aber dieselben mit großer Entschlossenheit und ohne alle schonende Rücksicht gebrauchen. Am auffallendsten ist es, dass die rasende Anstrengung ohne alle Unterbrechung Wochen, ja mehrere Monate hindurch bei Tag und Nacht fortdauern kann, wofür wir an unsern gewöhnlichen Vorstellungen von der Ausdauer der Muskelkräfte gar keinen Maasstab haben. Durch die Rückwirkung dieser allgemeinen Nervenspannung auf das Gemüth wird ihm noch mehr Kühnheit und Selbstvertrauen eingeslößt, welche dasselbe zum Trotz und zu heftigen Angriffen herausfordern, und erst dann einer schüchternen, furchtsamen Stimmung weichen, wenn durch die lange Dauer der Krankheit die Energie der Nerven erschöpft ist. Eben so kündigt sich jene Spannung durch ein Gefühl von körperlicher Kraft und erhöhtem Wohlsein an, welches den Kranken zu der Täuschung verleitet, daß er niemals gesunder gewesen sei, als gerade jetzt, zumal wenn er durch den Widerstreit der Gefühle vor dem Ausbruch der Krankheit ermattet war.

In wiesern die Nerventhätigkeit durch ihre vorherrschende Richtung auf die enorme Muskelthätigkeit in Bezug auf Empfindungen abgestumpft werde, läst sich schwer entscheiden. Dass Tobsüchtige oft kein Gefühl für schmerzhafte Eindrücke, für Wunden, Kälte und dergl. zeigen, ist gewis, lässt sich aber zum Theil wenigstens daraus erklä-

ren, dass ihr Bewusstsein zu sehr durch ihre Leidenschaften in Anspruch genommen wird, als dass sie auf äussere Eindrücke achten sollten. Etwas Aehnliches bemerken wir auch bei Zornigen, welche die in Schlägereien erlittenen Verletzungen nicht empfinden, und sich ihrer erst nach dem Aufhören des Affekts durch das Gefühl bewusst weden. Indess mag ich nicht leugnen, dass die Empfänglichkeit für körperliche Empfindungen wirklich abgestumpft sei, wie denn überhaupt ein antagonistisches Verhältnis zwischen der centrifugalen und centripetalen Nerventhitigkeit, denen nach Bell's Entdeckung die verschiedenen Wurzeln der Rückenmarksnerven entsprechen, wahrscheinlich ist. In Bezug auf die Kälte findet unstreitig ein groser Unterschied bei den Tobsüchtigen statt; sind sie plethorisch, robust und sehr ungestüm, und entwickeln sie daher ein großes Maass von Wärme, so wersen sie aus Instinkt die Kleider ab, wälzen sich im Schnee, springen im Wasser, weil ihnen die Kälte eine heilsame Erquickung und Beruhigung bringt. Alte Tobsüchtige dagegen scheinen stumpfsinnig zu sein, die Kälte nur nicht zu empfinden, obgleich sie ihnen leicht gefährlich wird, und selbst Brand ihrer Gliedmaassen erzeugen kann. Nervöse, schwäch liche Subjekte frieren dagegen leicht, suchen die Warme auf, und befinden sich in ihr wohl.

Dass durch diese enorme Anstrengung des bewegenden Lebens auch die vegetative Thätigkeit zu einem gesteigerten Wirken angetrieben werde, ergiebt sich von selbst; jedoch kann letztere mit jenem nicht gleichen Schritt halten, und so ist Abzehrung ja Ausmergelung des ganzen Körpers die nothwendige Folge jeder lange dauernden und heftigen Tobsucht. Die blühendsten, frischesten Gestalten schrumpfen in einigen Monaten bis auss Geripp ein, die jugendliche Lebensfülle verwandelt sich in die Hinfälligkeit und ohnmächtige Erschäpfang des abgelebten Greisen alters, und oft bedarf es einen kangen Reconvalescenz, um Kräfte und Säfte völlig wieder herzustellen und jede Spur

der Krankheit wieder zu vertilgen. In einigen Fällen gelingt dies nicht, wenn die Vegetation allzu tief in ihren Grundsesten erschüttert ist, wo dann von dem vollkräftigen, lebensfrohen Menschen nur eine seeleulose Gestalt übrig bleibt, welche sich im kümmerlichen Scheinleben noch eine Reihe von Jahren hindurch fortschleppen kann. Erreicht der tobsüchtige Aufruhr den höchsten Grad; so kann er unmittelbar durch gänzliche Erschöpfung tödtlich werden, ohne dass dieser unglückliche Ausgang durch neu hinzugetretene Zufälle herbeigeführt würde. Denn die Apoplexie, unter deren Erscheinungen der Tod zu erfolgen pslegt, ist ja unter solchen Umständen nichts weiter, als cine völlige Exinanitio nervorum, wenn sie auch in einzelnen Fällen durch eine Ergiessung von Blut und Serum im Gehirn herbeigeführt wurde. Zuweilen tritt der Tod bald nach dem heftigen Toben ein; der Kranke scheint ruhiger zu werden, murmelt höchstens noch leise vor sich, und schließt dann die Augen für immer. Ein paarmal, wo die Kranken besonders anhaltend geschrieen und gebrüllt hatten, habe ich den Eintritt von Lungenlähmung beobachtet, deren schnell tödtender Ausgang weder durch Aderlässe, um die überfüllten Lungen zu erleichtern, noch durch kräftige Reizmittel aufgehalten werden konnte. In andern Fällen bilden sich in Folge der Tobsucht chronische Uebel, hektisches Fieber, Lungenschwindsucht aus, gegen welche die Kunst meistentheils nichts auszurichten vermag, da ihre Entstehung schon eine völlige Zerrüttung der Lebensbedingungen vorauszusetzen pflegt.

Mehrentheils strebt jedoch das vegetative Leben durch angestrengte Thätigkeit wenigstens einen theilweisen Ersatz der erschöpften Kräfte zu bewerkstelligen. Die meisten Tobsüchtigen essen daher außerordentlich stark, ja manche verschlingen in ihrem Heißhunger selbst die ekelhaftesten Dinge, nicht selten ihren eigenen Koth, ohne davon besonderen Schaden zu leiden. Sie zeigen dabei eine große Gier, welche zum Theil aus ihrem leiden-

schaftlichen Ungestüm entspringen mag, und hegen oft ein großes Verlangen nach spirituösen Getränken, wenn sie sich dergleichen verschaffen können, um sich dadurch in ihrer Aufregung zu bestärken. Trunksucht ist daher nicht selten ein Vorbote tobsüchtiger Anfälle, während welcher die Kranken meistentheils von einem heftigen Durste ge-Dass übrigens hinreichende Nahrung den plagt werden. Tobsüchtigen ein wahres Bedürfnis, zu beschränkte Kost dagegen ihnen höchst nachtheilig sei, erhellt deutlich aus der von Pinel gemachten traurigen Erfahrung, daß die Kranken in Bicetre wüthender wurden, und schaarenweise dahin starben, als sie während der in Paris zur Zeit der Revolution ausgebrochenen Hungersnoth gleichfalls großen Mangel leiden mussten. Zuweilen haben indess die Kranken geringen Appetit, sie verabscheuen selbst die Speisen. welche man ihnen dann nur mit Mühe beibringen kan: sie geben vor, man wolle sie vergiften, und beklagen sich nach dem Genuss über widrige Empfindungen. Gewöhrlich ist ihre Darmausleerung sehr sparsam, ja sie leiden an harlnäckiger Verstopfung, und wenn diese schon lange vor der ärztlichen Behandlung bestanden hat, so kann sie, wahrscheinlich durch die narkotische Wirkung der zurickgehaltenen Exkremente auf die Gangliennerven jene vielbesprochene Unempfindlichkeit des Magens gegen Brechund Abführungsmittel erzeugen, welche in vielfsch vestärkter Dosis gereicht werden müssen, um die beabichtigte Wirkung zu erreichen. Diese Unempfindlichkeit des Magens kommt aber auch bei anderen Kranken nicht selten vor; es war daher ein höchst lächerlicher Vorschie. in zweiselhaften Fällen dem Kranken ein gewöhnliche Brech- oder Abführungsmittel zu geben, und ihn für wahrsinnig zu erklären, wenn es nicht wirkte. Umgekehrt ist die Receptivität des Magens bei Geisteskranken, zumal bei Tobsüchtigen, meistentheils ganz normal, die Arsneies wirken auf sie in den üblichen Dosen auf gewohnte Weie. und man lasse sich daher nicht durch das in einigen Schriften herrschende Vorurtheil zu heroischen Kuren verleiten, durch welche man großen Schaden stiften könnte. Nur in Bezug auf die Narcotica möchte ich eine Ausnahme machen; denn diese scheinen wirklich auf die im höchsten Grade angestrengten Nerven nur eine geringe Wirkung zu äußern, wie ja auch das Nämliche vom Tetanus gilt, in welchem die Kranken die ungeheuersten Gaben von Opium ertragen, ohne davon betäubt zu werden. Ueberhaupt muß durch das übermässige Hervortreten der Erregung in dem System der Hirnnerven eine antagonistische Verminderung derselben in den Gangliennerven bewirkt werden, woraus sich wohl am leichtesten die Trägheit der peristaltischen Bewegung des Darmkanals, die sparsame Absonderung seiner Schleimhäute erklären läßt, welche jene Hartleibigkeit erzeugt, und durch sie die Tobsucht verschlimmert, daher fast durehgängig der Gebrauch von auflösenden Arzneien in derselben nöthig wird.

Es ist mir immer eine der auffallendsten Erscheinungen gewesen, dass der Kreislauf in der Regel nur wenig, oft gar nicht in der Tobsucht beschleunigt ist, obgleich sie den excitirenden Assekten so nahe verwandt ist, welche sich schon auf den ersten Blick durch die heftigsten Fieberbewegungen ankündigen. Erwägt man die enormen und anhaltenden Anstrengungen der Bewegungskräfte in der Tobsucht, die mächtige Wirkung der Leidenschaften auf das Herz; so muss diese scheinbare Anomalie allerdings befremdlich sein. Die angeführte Thatsache wird fast von allen Aerzten seit den ältesten Zeiten bezeugt; Arnold (a. a. O. Th. I. S. 47) führt eine lange Reihe verschiedener Definitionen an, welche alle sie ausdrücklich ein fieberloses Leiden nennen, als solches die Alten sie von der Phrenitie oder dem mit Fieber verbundenen wüthenden Irrereden bestimmt unterschieden. Pinel, Esquirol und viele Neuere pflichten jener Erfahrung bei, welche sich auch mir bei aufmerksamer Beobachtung oft genug bestätigt hat. Nur einige, z. B. Prichard\*), scheinen eine entgegengesetzte Meinung zu hegen, ohne sich über ihre Abweichung von der Mehrzahl der Aerzte genügend zu rechtfertigen. Dieser Widerspruch in einer dem Anschein nach so leicht auszumittelnden Thatsache läßt sich wohl nur daraus erklären, dass der Begriff des Fiebers überhaupt noch nicht festgestellt ist, da die wesentlichen Bedingungen desselben so dunkel sind, und seine einzelnen Erscheinungen, zumal der Pulsschlag, so maunigfache, zum Theil völlig entgegengesetzte Verschiedenheiten zeigen. Es kann meine Aufgabe nicht sein, eine Ausgleichung jener widerstreitenden Meinungen zu versuchen, welches nur mit Hülfe einer geläuterten Kritik der gesammten Fieberlehre geschehen kann, auf welche wir wahrscheinlich noch lange werden warten müssen. In einzelnen Fällen ist die Tobsucht unstreitig mit einem lebhaften Fieber, d. h. mit einem beschleunigten Pulse, brennender Hitze, rothem Urin, sparsamen Sekretionen verbunden, zumal wenn Entzündungen wichtiger Eingeweide hinzutreten; dass aber jene Zeichen in den meisten Fällen sehlen, davon habe ich mich oft genug überzeugen können. Wie kommt es nun, dass die Leidenschasten, welche durch

<sup>\*)</sup> Attacks of maniacal disease, which break out suddenly with great excitement of the passions, with great disturbance of the intellectual faculties, or with incoherence, are almost always accompanied by symptoms of fever or of pyrexia more or less acute. The pulse is rapid, often full, and beating with dispreportionated strength in the carotid and temporal arteries; the skin is hot and the tongue white; there is thirst, with loss of appetite, headach, sleepleness, and great irritability; the secretions are deficient, the urine is highly coloured and scanty, and the bowels are constipated. The face is often flushed, the eye are glossy and suffused, the conjunctiva is injected with blood, and the pupils are contracted. The patient sometimes complains of pains in the forehead and tempels, with a sense of weight upon the head, or of constriction, as if the scalp were tightly drawn. Prichard a. a. O. S. 123.

sehnell vorübergehende Affekte den Kreislauf so mächtig. anspornen, diese Wirkung nicht mehr hervorbringen, wenn sie zur anhaltenden Tobsucht sich steigern? Hierüber wage ich keine Erklärung, denn die Annahme, daß die Natur den Affekt durch Erzeugung eines künstlichen Fiebers gleichsam ersticken wolle, indem sie durch dasselbe die Klarheit der Vorstellungen trübe, und durch Erschöpfung der Kräfte Ruhe erzwinge, und daß diese wohlthätige Wirkung verloren gehe, sohald die Fortdauer des leidenschaftlichen Ungestüms die Erregung in den Nerven koncentrire. dadurch von den übrigen Systemen gewaltsam abziehe, und deren heilsame Gegenwirkung vereitle, könnte zwar im teleologischen Sinne einige Wahrscheinlichkeit für sich haben, dürfte aber doch sehr problematisch sein. Vielleicht giebt uns auch hier der Tetanus wieder einiges Licht, welcher gleichfalls den höchsten Excess der Nerventhätigkeit darstellt, den Tod durch reine Erschöpfung herbeiführt, und dennoch von keinem deutlichen Fieber begleitet ist, zum Beweise, dass allerdings die Erregbarkeit zum grössten Theil in den Nerven koncentrirt, und von hier aus gänzlich aufgerieben werden kann.

Ueber die Respiration der Tobsüchtigen kann man kaum eine nähere Bestimmung geben, da sie den Fortgang derselben durch unaufhörliches Schreien, Singen, Fluchen und Brüllen unterbrechen, und ihre Lungen dermanßen anstrengen, daß man kaum begreifen kann, warum ein so zartes Organ ungeachtet seines Monate lang fortgesetzten Mißbrauchs im Ganzen genommen doch nur selten erheblichen Schaden nimmt. Zuweilen scheint jedoch als Folge der Schwächung des Lungengewebes die Bildung von Tuberkeln in denselben hervorzugehen, welche durch dyskrasische Entartung des gesammten Vegetationsprozesses begünstigt, die letzliche Entwickelung der Phthisis pulmomen nach sich ziehen muß. Von wenigem Belange ist dagegen die Heiserkeit, welche sich oft nach tagelangem Schreien und Lärmen einfindet, und bald zu verschwinden

pflegt, wenn nur endlich Ruhe eintritt. In der Recovalescenz ist dann oft die Stimme matt und schwach, so dass man an ihr den früher so lärmenden Kranken nicht wiedererkennt.

Endlich müssen wir noch einer Erscheinung gedenken, welche jederzeit im geraden Verhältniss zu der Heftigkeit und Dauer der Tobsucht steht, und daher als der sicherste Maasstab der geistigen und körperlichen Anstrengung betrachtet werden kann; ich meine die Schlaflosigkeit, welche mehrere Wochen, ja Monate lang ohne Unterbrechung fortdauern kann. So lange sie währt, ist an keine wesentliche Besserung zu denken, wenn auch der Kranke dem Anschein nach ruhig wird; er sammelt dann nur Kräfte, um bald mit erneuertem Ungestum zu rasen. Umgekehrt ist ruhiger, erquickender Schlaf die zuverliesigste Krise der Tobsucht, wenn dadurch auch der Uebergang in Monomanie und andere Formen des Wahnsinns nicht immer verhüthet wird. Schade, dass jenes Symptom in zu innigem Zusammenhange mit dem Wesen der Tobsucht steht, als dass es durch eine symptomatische Behandlung, z. B. mit Narcoticis. beseitigt werden könnte; denn unstreitig würde dadurch die Heilung ungemein befördert werden. Auch der gesundeste, kräftigste Mensch fühlt nach einer schlaflos durchwachten Nacht Wüstheit und unruhige Ermattung, welche den erquickenden Schlaf verscheucht; seine Vorstellungen verwirren sich, & ist reizbar, zu leidenschaftlichen Ausbrüchen geneigt, unfihig sich zu sammeln und zu beherrschen, in einem schwisdelhaften Zustande, der fast an Irrereden grenzt, da sich unwillkührlich Traumbilder aufdrängen. Denn die in ibrer Restauration verkürzten Nerven fiebern gleichsam, em den Menschen zu zwingen, von fernerer Thätigkeit abenstehen, indem sie ihm die Kräfte dazu versagen; lassen ihn seine Leidenschaften dennoch nicht zur Ruhe kommen. und qualt er sich des Nachts mit hochsliegenden Entwirfen ab, nachdem er am Tage rastlos für sie gearbeitet bat,

so kann er allein schon dadurch tobsüchtig werden. Um wie viel nachtheiliger muß also die Schlaflosigkeit auf Tobsüchtige wirken, da mit der längeren Dauer die Verwirrung der Sinne und des Verstandes, die leidenschaftliche Gereiztheit, die Unfähigkeit sich zu beherrschen, und sich der wilden, automatischen Traumbilder zu erwehren. in gleichem Grade zunehmen, und dadurch die Krankheit in allen ihren wesentlichen Elementen stets von neuem reproduciren muss. Wirklich seben wir auch, dass die Tobsucht oft nicht eher aufhört, bis sie die Kräfte gänzlich erschöpft, deren materielles Substrat bis zu einer bedentenden Abmagerung verzehrt hat, so dass nun die krampfhafte Spannung nachlassen muß. Nun folgt ein tiefer Schlaf, eine Sinnenbetäubung, und wenn der Kranke auch auf längere Zeit erwacht, um seine Bedürfnisse zu befriedigen, so sinkt er doch bald wieder in ein völliges Selbstvergessen, welches, wenn es nur nicht durch zu lange Andauer eine unheilbare Erschöpfung anzeigt, und durch diese in Blödsinn übergeht, eine heilsame Erscheinung ist, die sich mit den wiederkehrenden Kräften allmählig verliert. Bei gelinderen Graden der Tobsucht stellt sich des Nachts ein kurzer Schlaf ein, der aber häufig von wilden Träumen unterbrochen wird, in welchen die Bilder der Leidenschaft sich gewöhnlich noch mehr verzerren und verwirren, daher dann der Kranke aufschreckt, und unter lautem Schreien von neuem zu rasen anfängt. Außerdem scheint die Nacht kaum eine Verschlimmerung der Tobsucht hervorzubringen.

Ohne die allgemeinen ätiologischen Bedingungen der Seelenkrankheiten zu wiederholen, will ich nur im Besonderen derjenigen gedenken, welche in näherer Beziehung zu der Tobsucht stehen. Ueberhaupt kann man schon aus der nahen Verwandtschaft derselben mit den excitirenden Affekten schließen, daß alles, was letztere begünstigt, also vor allem ein genußsüchtiges, wildes, ausschweißendes Leben, dem die vornehme Jugend so oft ergeben ist, auch

die Tobsucht am leichtesten hervorrufen kann, wenn überhaupt die Seelen- und Körperverfassung zum Ausbruch derselben reif ist. Neumann bemerkt hierüber: "Je höhere Geistesanlagen, desto eher ist Manie möglich, wenn gleichzeitig mit den Geistesanlagen Mangel an Selbstbeherrschung vorhanden ist. Nicht Mangel an Bildung (wir sehen Menschen von allen denkbaren Bildungsstufen in Manie verfallen) sondern Mangel an Selbstbeherrschung, etwas ganz anderes als Bildung. Wo große Geistesanlagen sind, sind auch die Leidenschaften heftig. Hat aber der Mensch sich von Jugend auf gewöhnt, sich zu beherrschen, so wird ihm so leicht keine über seine Kraft emporschwellen." Wenn man unter Geistesanlagen bestimmter Gemüthstriebe versteht; so pflichte ich dieser Aeusserung bei, in sosern letztere dem Verstande leicht einen weiten Vorsprung abgewinnen, und dann in zügellose, sich widerstreitende Thätigkeit gerathen, welche durch ihren höchsten Excess die Tobsucht darstellt. So lange dagegen die Intelligenz noch in Verhältniss mit den leidenschaftlichen Trieben steht, wird sie wenigstens ihrer gänzlichen Verwilderung vorbeugen, und selbst im Wahn noch sie in eine gewisse übereinstimmende Ordnung bringen, wie wir sie bei der Monomanie kennen gelernt haben. Umgekehrt je schwächer die Intelligenz, um so wilder und widerspruchsvoller die Leidenschaften, welche dann nur eines heftigen erregenden Moments bedürsen, um unmittelbar in Tobsucht überzuschlagen, welche deshalb so häufig entsteht, wenn Ausschweifungen in der Wollust und Trunksucht den Verstand völlig zerrüttet und den Begierden die höchste Gluth eingehaucht haben; desgleichen wenn Krankheiten durch Schmerz und Angst das Gemüth auf die Folter der Leidenschaften spannen, und so das Bewusstsein betäuben, oder wenn sie sich als Erregungszustände vom höchsten Grade der Hestigkeit darstellen, wie dergleichen so häusig in Krämpfen, namentlich in der Epilepsie vorkommen. Doch auch hellere Köpfe sind nicht ganz gegen die Tob-

sucht gesichert, sobald ein allzu ungestümer Drang der Leidenschaften, tiefe Kränkungen der Ehre, Zerstörung von Idealen und Planen, auf welche sie, wie auf eine Lottonummer das ganze Kapital ihres Lebens gesetzt haben, unerträgliche Leiden, jäher Absturz von der höchsten Staf fel des Glücks in das tiefste Elend und dergl. sie übermannen, zumal wenn sie früher in einem behaglichen Leben nie die Nothwendigkeit der Selbstbeherrschung kennen lernten, nie durch die strenge Schule der Selbstverleugnung gingen. Zu heftig begehrend, als dass sie die Vorstellung der Entbehrung ertragen könnten, bankrutt an allen Gütern des Lebens, erfüllt mit Abscheu gegen die dunkle Oede ihrer Zukunft, mit dem schmerzlichen Rückblick auf eine reiche Vergangenheit, wüthen sie gegen sich und die ganze Welt, und zwingen sich eine Täuschung auf, um den brennenden Schmerz ihres Verlustes zu dämpsen. Aber da das Gefühl desselben sich ihrer Seele zu tief eingegraben hat, als dass sie ihn vergessen könnten, gerathen sie in jenen inneren Widerstreit, den wir schon beim Aerger kennen lernten, wo die Seele von Wollen und Verabscheuen, von Zorn und Furcht, Hoffnung und Verzweiflung hin und wieder gezerrt, aller Fassung verlustig geht, und in einem schwindelerregenden Wirbel den Boden unter sich weichen sieht. Am fürchterlichsten ist der innere Widerstreit, wenn er durch schwere Gewissensbisse erregt wird. Neumann sagt hierüber ganz aus meiner Seele: "Wenn ein Mensch immerwährend mit sich selbst käunft, und das Schlechte den Sieg davon trägt; wenn er deshalb anfängt, sich selbst zu verachten, und an der Möglichkeit zu verzweiseln, wie er aus dem Kreise herauskommen könne, in den er sich gebannt sieht, pflegt er wohl ein Opfer der Manie zu werden. Solche Kranke sind unheilbar." Eben dafür erklärt sie auch Esquirol, and wir wollen diese übereinstimmende Bemerkung als eiaca negativen Beweis, dass die Sittlichkeit das Entwickelungsgesetz der Seele sei, geltend zu machen nicht unterlassen\*). Manche Kranke halten ihren Wahn hartnäckig fest, weil die Enttäuschung über denselben sie mit Selbstverachtung erfüllen würde, die ihr Hochmuth nicht erträgt.

Aus der Zusammenstellung dieser wesentlichen Bedingungen ergeben sich schon von selbst die entfernteren Verhältnisse, welche die Entstehung der Tobsucht begünstigen. Sie ist vorzugsweise die Krankheit der feurigen Jugend, des cholerischen Temperaments, der thatendurstigen, unge-

<sup>\*)</sup> Nur wenn nicht das Bewusstsein einer schweren Schold zum Grunde liegt, findet die Seele einen Ausweg aus dem Kampf des Gewissens mit den Leidenschaften. Eine Dienstmagd, welche bei ihrer robusten Körperkonstitution sich stets einer blübenden Gesundheit erfreut batte, und einen jähzornigen Charakter besaß, entzweite sieh mit ihrer Schwägerin dergestalt, dass sie einen Schwur ablegte, nie deren Wohnung wieder betreten zu wollen. Einige Zeit darauf ging sie in die öffentliche Beichte, um sich auf die Feier des heiligen Abendmals vorzubereiten. Die übliche Ermahnung des Geistlichen, dass jeder vor dem Genus desselben sich mit seinen Feinden aussöhnen solle, versetzte sie in große Bestürzung, weil ihr nur die Wahl blieb, entweder ihren Schwar zu brechen, oder mit einem von unversöhnlichem Hass erfülken Herzen das Sakrament zu missbrauchen. Ihr Groll siegte in diesem inneren Kampf, und sie empfing das Abendmal, ohne Frieden mit ihrer Schwägerin geschlossen zu haben. Bald aber bemächtigte sich ihrer eine große Gewissensangst, sie hielt sich für eine schwere Sünderin, welche der Strafe der weltlichen Obrigkeit verfallen sei; und da sie eines Tages ihren Dienstberra mit einem Bogen Papier in der Hand erblickte, so hielt sie letzteres für einen auf sie lautenden Verhaftsbesehl. Sinnlos störzte sie zum Hause hinaus, und irrte auf den Strafsen umber, bis sie endlich von der Polizei aufgesangen und nach der Charité gebracht wurde. Sie war bei ihrer Aufnahme in dieselbe völlig tobsüchtig, beruhigte sich jedoch nach einiger Zeit und zeigte na jenen Wechsel von Gemüthsstimmung, welcher so treffend durch den Ausdruck eines trotzigen und verzagten Herzens bezeichnet wird, indem bald ihr streit- und händelsüchtiger Charakter, bald ihre Gewissensangst in allen Aeußerungen und Handlungen bervortrat. Sie wurde geheilt, erlitt einen Rückfall, genals aber doch zuletzt so vollständig, daß sie für längere Zeit als Hausmagd in der Charité angestells werden konnte.

stümen Charaktere, der Stände, welche im Kriege, Handel und in anderen Verhältnissen eines viel bewegten Lebens den Wechselfällen des Glücks, und den Schlägen des Schicksels susgesetzt sind. Sie folgt auf alle unmäßigen Affekte der Hoffnung, des Zornes und Aergers, der Furcht, Angst, des Misstrauens, wenn diese der leidenschaftlichen Seele habituell geworden sind\*), oder in Zeiten allgemeiner Auf-

<sup>\*)</sup> R., Referendarius, 30 Jahre alt, wurde im 25sten Lebensjahre von leidenschaftlicher Liebe zu der ältesten Tochter seiner Wirthin entstammt. "Jene war, sagt er in einer Schilderung seiner Leiden, zwar schon die Verlobte eines andern, doch hielt mich dies nicht ab, meinen Herzensregungen Gebor zu geben; ich sehwelgte in nie gekannten Gefühlen, und nährte bald eine Leidenschaft, die alle meine geistige Thätigkeit in Beschlag mbm. In solcher geistigen Spannung verlebte ich zwei Jahre, bis der Tag der Verheirathung meiner Geliebten herankam; inzwischen wuchs meine leidenschastliche Liebe, und am Tage ihrer ehelichen Verbindung litt ich an fürchterlicher Unruhe. Ich habe mich darüber niemandem entdeckt. Die Neuvermählten verließen Berlin, und mich in der beklagenswerthesten, heillosesten Leidenscheft. Anstatt nunmehr vernünstiger Weise alle meine Träume aufzugeben, gesiel ich mich viehnehr in solchen nutzlesen Gedanken; vollends aber erwachte meine Liebe in aller Stärke, als verlautete, dass die geschlossene Ehe nicht glücklich, und eine Frennung im Werke sei. Bisher war mein Leben eine Reihe von thatlosen Traumereien gewesen; es war ein endloses Sehnen nach einem Phantasiegebilde. Die Gedanken an körperlichen Besitz waren mir nicht klar geworden; jetzt aber erwachte ein sich selbst bewustes Streben, meine Liebe körperlich zu besitzen. Ich war noch Auscultator, und darum gleichzeitig ohne Vermögen heiratheunfähig; ich ging damit um, auf dem kürzesten Wege etwas aus mir zu machen; ich raffte mich zusammen, und bestand, nachdem ich längere Zeit nutzlos vertränmt hatte, in dem Zeitraum von einem Jahre die zweite juristische Priffung. Die Ehe war noch nicht getreunt, inzwischen war meine Geliebte schon in des mütterliche Haus surückgekehrt. Der Ehemann hatte sich einer Veruntreuung fremden Geldes schuldig gemacht, und befond sich in gefänglicher Haft. Ich hielt meine Liche noch fortwithrend verschlossen, vielleicht weill ich mich noch immer für mitting hielt, die Geliebte zu besitzen; undrereeite gedachte ich,

regung stets hervorgerufen werden; in Staatsumwälsungen, allgemeinen Kalamitäten, verheerenden Seuchen, Kriegen, Hungersnoth, wo der Mensch keine Bürgschaft für Leben, Ehre, Freiheit, Familienglück findet, sondern jeder Augenbick

erst nach erlangter Fähigkeit und Würdigung im Besitze bürgerlicher Ehren ihr die Ehe anzubieten. Aber der Tod trat dazwischen; meine Geliebte starb am 2. November 1834 am Nervenfieber. Mein Schmerz war zu groß, als daß ich ihn hätte verbergen können. Alle Beruhigungsmotive fanden keinen Anklang. Wenn ich früher in den Tagen meines gehofften Glücks meine geistige Thätigkeit für die Jurisprudenz koncentrirte; so zersplitterte sich diese jetzt in ein zweckloses Bestreben. Meine unrahige, jungeregelte Lebensweise gerieth mit Hintenansetzung der Rechtswissenschaft in allerlei menschliches Wissen; ich suchte Ruhe, die ich nirgends fand; ich schwärmte an dem oft besuchten Grabe der Verstorbenen, lief zwecklos durch die Strafeen ohne Unterlaß den ganzen Tag; die Nächte warden durchwacht, der Schlaf erquickte mich nicht mehr." - Bei seiner am 21. November 1836 erfolgten Ausnahme in die Charité war er im höchsten Grade tobstichtig, schrie und larmte unaufhörlich bei Tag und Nacht, führte ganz sinnlose Reden, zerschlog die Fensterscheihen, beging allerlei Unfug, und muste deshalb im Zwangebette besestigt werden. Gegen Ende des solgenden Monate war seine Tobsucht größtentheils gewichen; jedoch gerieth er beim Sprechen noch in große Aufregung, die er besonders durch ein leidenschaftliches Mienenspiel verrieth. Gleichgültig gegen seine Lage im Irrenhause beschältigte er sich unsufhörlich mit politischen und religiüsen Grillen. Er ereiferte sich über die Schlechtigkeit der Zeitschriften, über die Trennung der Christen in verschiedene Sekten, und gerieth dabei in manniglache Wideruprüche. Ungeachtet er sich nämlich das Ansehen gab, als ob er für die sittliche Gestaltung der gesellschaftlichen Verhältnisse ein hohes Interesse hege, war er doch wieder derüber erzürut, dass Prediger auf der Kanzel über die Ausgrung und über die verderbliohen Folgen, des Tanzens gesprochen betten. Ueber solche und abuliche Gegenstände redete er mit großer Wortfülle, aber ohne alle Klarheit und inneren Zusammenhang, go dass sich das eigentliche Motiv seiner leidenschaftlighen Anfregung nicht erkennen liefs. Mit dem Herannsben des Frühlings klärte, sich indels sein Bewusetzein immer mehr auf; er konnte den aben mitgetheilten Auf

blick ihn unter den Trümmern seines Glücks begraben kann, wo er Wochen und Monate lang gar nicht zur Besimmung kommt, sondern zur Gegenwehr der Verzweiflung herausgefordert, sogar des Nachts keine Ruhe findet, welche von gespenstigen Träumen verscheucht wird. Hielte nicht die Noth seine Sinne wach, so würde er noch häufiger ein Raub der Raserei werden, welche aber auch ganze Scharen von Menschen ergreifen, und zu den entsetzlichstem Greueln fortreißen kann, wenn ein unvermeidliches Verderben über sie hereinbricht, z. B. bei allgemeiner Hungersnoth, in erstürmten Festungen, auf gescheiterten Schiffen, beim Erdbeben. In einigen dieser Fälle kommt auch noch das pathologische Moment der Nervenzerrüttung durch den Hunger in Betracht, gleichwie auch die von Miasmen erfüllte Luft in den Zeiten verheerender Seuchen einigen Antheil an dem Ausbruch allgemeiner Volkswuth haben mag. So wurde in der schwarzen Höble in Bengalen, deren Zimmermann in seinem klassischen Werke über die Erfahrung in der Arzneikunde gedenkt, die meisten der eingesperrten Kranken von Wuth befallen, ehe sie den quaalvollen Erstickungstod starben, und ähnliche Fälle haben sich unter gleichen Umständen, wenn eine zusammengedrängte Volksmasse sich rings vom Tode umgeben sah, ofters wiederholt. Auch den Unerschrockenen kann in solchen Lagen die Besinnung verlassen, und der furchtbare Anblick allgemeiner Verzweiflung zur Nachahmung fortreilsen.

Unter welchen Bedingungen körperliche Krankheiten den Ausbruch der Tobsucht bewirken können, wurde schon amgegeben, und es bedarf daher keiner Aufzählung einzelner nosologischer Formen, da jede derselben, sobald sie mit einer gewissen Intensität auf ein zu Leidenschaften ge-

38

Anischlus über die Entstehung seines Gemüthsleidens geben, und wurde, nachdem er sich mehrere Monate hindurch völlig besonnen betragen, und eine richtige Einsicht in seine Lebensverhältnisse beurkundet hatte, am 9. Juni 1837 als geheilt entlassen.

neigtes, schwachbesestigtes Gemüth trifft, oder eine Menge von Uebeln, Verarmung, das Bewußstsein selbstverschuldeten Unglücks mit sich führt, die Seele in den wildesten Aufruhr versetzen kann\*). Nur müssen wir uns sorgaltig vor der Verwechselung von Urssche und Wirkung bewahren, welche die Aerzte sich so oft zu Schulden kommen ließen. Der die Tobsucht nothwendig begleitende heftige, das Leben häufig zerstörende Erregungszustand muß nämlich die gerade vorhandenen Krankheiten, ohne mit ihnen ursprünglich in irgend einem ursachlichen Verhältnis zu stehen, in ihrem Verlauf stören und unterbrechen, welches ja schon von allen heftigen Affekten ohne Ausnahme gilt. Häufig werden auf diese Weise Blutstime und alle anderen Profluvien unterdrückt (zuweilen freilich auch vermehrt), Exantheme verschwinden, Geschwäre und Fontanellen trocknen aus, rheumatische und gichtische Anfälle sistiren, die Schwindsucht wird in ihrem Verlauf gehemmt und dergl. Da nun alle jene Zufälle beim Nachlass der Tobsucht wieder einzutreten pslegen, so haben sie alsdann ganz das Ansehen von kritischen Erscheinungen; mithin erklärt man häufig die Tobsucht für eine Metastase jener pathologischen Prozesse auf das Gehirn, und bemüht sich sorgfältig, sie an ihre ursprüngliche Stelle zurücksrufen. Man pflegt auf solche Fälle ein großes Gewicht m legen, da sie dem Anschein nach den handgreiflichen Beweis des körperlichen Ursprungs der Tobsucht führen. Dass zuweilen die Unterdrückung der Hämorrhoiden, der

<sup>\*)</sup> In einer besonderen Beziehung zur Tobancht steht indes die Epilepsie, welche als leidenschaftliche Steigerung der Bewegvorstellungen sehr oft das Gemüth zu gleichem Ungestüm fortreifst, daher die Verbindung der epileptischen Anfalle mit tobsüchtigen Ausbrüchen leider zu den furchtbarsten und häufignen Erscheinungen gehört, und sast immer Unheilbarkeit bedingt. Achsliches gilt von der Hysterie und dem Veitstanz und jeder Neuropathie, welche gleichsam nur auf die Gelegenheit wartet, eis schwachbesestigtes Gemüth in den Kreis des Leidens hinemziehen.

Menstruation und Lochien zur Entstehung der Tobeucht mitwirken könne, will ich keinesweges in Abrede stellen; aber im Allgemeinen muß ich der Erfahrung Neumann's beipflichten, welcher sich hierüber mit den Worten erkläst: "Ich habe zehn Jahre einer großen Irrenanstalt vorgestanden, und weder in dieser Zeit, noch vorher, einen einzigen Fall einer solchen Metastase gesehen, weshalb ich ihre Realität völlig bezweifle." Diese Lehre verlangt eine durchgreifende kritische Revision, welche ohne eine Umgestaltung der herrschenden pathologischen Begriffe nicht möglich ist, und hier daher keine Stelle finden kann.

Zum Schluss will ich noch bemerken, dass die speciellen Varietaten der Tobsucht; die Mania gravidarum, et puerperarum, für den Standpunkt unserer Betrachtung kein besonderes Interesse gewähren, denn die Schilderung der eigenthümlichen, durch Schwangerschaft und Wochenbette bedingten Lebenszustände, und ihrer Geneigtheit zu pathologischen Missverhältnissen gehört in die Gynäkologie, und würde hier, wenn sie nicht ganz ungenügend ausfallen sollte, einen viel zu großen Raum hinwegnehmen. Auch hier bedürfen die überaus zahlreichen Thatsachen einer kritischen Sichtung, damit man nicht immer dem unschuldigen Körper die Verantwortlichkeit für Seelenstörungen ausbürde, welche hier, wie überall, ihre Stammwurzel im Gemäth haben. Freilich ist der Umschwung des körperlichen Lebens in jenen Zuständen gewaltig genug, um ein schwachbesestigtes Gemüth ans seinen Fugen zu treiben, zumal da dieselben nothwendig die mächtigsten Affekte der Freude oder Trauer, der Hoffnung oder Furcht oft im schnellen Wechsel hervorrusen. Auch wollen wir dem Gemeth nicht alle Nachtheile der verkehrten Lebensweise var Last legen, welche besonders in jener überaus kritischen Zeit, wo das weibliche Leben bis in seine Grundfesten aufgeregt wird, so verderblich hervortreten. Indefs immer nur von Milchmetastasen, Kongestionen nach dem Kopfe, unterdrückten Lochien und dergl. reden, wo die dem

Digitized by Google

beobachtenden Blick oft gänzlich verborgenen weiblichen Leidenschaften ihr unheilbringendes Spiel getrieben haben, dies zeugt doch unstreitig von materialistischer Abneigung

gegen unpartheiische Menschenkenntniß.

Eben so wenig kann ich mich hier auf eine ausfährliche Erklärung über die berüchtigte Mania sine delirie oder Mordmonomanie einlassen. Die Beispiele, welche man sur Feststellung dieses Begriffs anführte, den die Eris als Zankapfel in das Kollegium der Aerzte geworfen zu haben scheint, sind durchgängig viel zu mangelhaft dargestellt, als dass die Kritik den wahren Thatbestand ausmitteln Jener von Pinel erzählte Fall z. B., welcher diese ganze Kontroverse eröffnet hat, last uns in völlige Ungewisheit über den früheren Charakter des Mannes, über seine Schicksale und über die geheime Geschichte seines Hersens. Was könnte man, um den heftigen Widerstreit seiner Gefühle zu motiviren, für eine unendliche Zehl möglicher Fälle hinzudenken! Ganz dasselbe gilt von den zahlreichen Fällen, welche Esquirol in seinen Bemerkungen über die Mordmonomanie (aus dem Frameischen, mit Zusätzen von Bluff, Nürnberg 1831) mittheik; sie bieten uns nur skizzirte Umrisse dar, welche keisen Blick in den inneren Zusammenhang der Erscheinungen gestatten. Auch konnte die Forschung nach demselben bei dem gänzlichen Mangel an Grundsätzen für die Pathogenie des Wahnsinns durchaus keinen Erfolg haben; letztere == sen erst festgestellt, und an der Deutung einfacher und leicht zu übersehender Verhältnisse erprobt sein, ehe man sich an die Erklärung jener allerdings schwierigen Erscheinungen, welche auch ich ein Paarmal zu beobachten Gelegenheit gehabt habe, wagen darf. Dass die Annahme enes blind automatischen, rein körperlich bedingten Antiebes wieder eine ganz leere Worterklärung darbietet, de Frage nur weiter hinausschiebt, und den gordischen Knoten mit einem Machtspruch durchhaut, um dem Kriminszichter mit einem dunklen Orakel zu imponiren, darüber

sind jetzt wohl die Unpartheiischen einverstanden. Jener räthselhafte Impuls scheint sich aus einem eigenthümlichen Widerspruch zu erklären, welcher tief in der menschlichen Natur begründet ist. Wenn nämlich Gemüthstriebe kräftig entwickelt oder auch nur stark angeregt sind, dringt sich dem Menschen leicht die Vorstellung einer, das Interesse derselben zerstörenden Begebenheit oder Handlung auf, wie überhaupt das Gemüth eine Vorliebe für kontrastirende Vorstellungen hegt, um sich durch sie seines Zustandes deutlicher bewußt zu werden. Der Glückliche denkt sich gelegentlich in Noth und Elend hinein, om seines Besitzes recht froh zu werden; der Liebende findet ein schauerliches Behagen an der Vorstellung, dass seine Geliebte ihm untreu oder durch den Tod entrissen werden könnte, um sie mit desto wärmerer Inbrunst zu umfassen. Wer auf einer steilen Höhe steht, fühlt sich von dem Vorsatz angewandelt, in die Tiefe hinabzuspringen, und muß sich schwindelnd abwenden; vielleicht hat die Mehrzahl der Menschen aus diesem Grunde irgend einmal einen Antrieb zum Selbstmorde empfunden. In heftigen Naturen kaun dies Gedankenspiel durch die Vorstellung, daß sie selbst Urheber einer von ihnen verabschenten Handlung würden, bis zur leidenschaftlichen Entrüstung steigen, und die Täuschung erzeugen, als ob sie im Widerspruch mit ihrer Gesinnung wirklich den Trieb dazu empfänden, wodurch sie nothwendig in die äusserste Bestürzung, ja in wahre Quaal gerathen\*). Da solche mögliche Handlungen

<sup>\*)</sup> Folgender Fall mag als Beispiel des peinlichen Kampis mit verabscheuten Autrieben dienen. N. ein Schneider, 31 Jahre alt, war in der Jugend stets kräftig und gesund gewesen. Im 20sten Jahre erweckte die Frau seines Meisters durch bublerisches Betragen in ihm lästerne Begierden, die er durch Omanie befriedigte, Vier Jahre lang setzte er dieselbe fast täglich fort, und entkräftete sich dadurch dergestalt, dass er des Morgens Zerschlagenheit in allen Gliedern, Schmerz und Bestiebung im Kopfe empfand, und träge zur Arbeit war; doch litten Gedächtnis und Verstand nicht. Später zog er sich wiederholse syphilitische An-

oft eine verbrecherische Bedeutung haben; so verschweigen die meisten dies von ihnen selbet verabseheute Spid ihres aufgeregten Gemüths, um nicht in den Verdacht m kommen, als seien sie wirklich solcher Frevel fähig. Selbet

stockungen zu, und mulate sich Merkurialhuren unterwerfen. Bein Anabruch der Cholera im Jahre 1831 wurde er durch ein unter dem gemeinen Volke verbreitetes Gerücht, dass man die Kranten mit Zangen aus ihren Wohnungen ziehe, und sie auch außerdem außerst grausam behandle, dergestalt mit Entsetzen erfüllt, das er in Ohnmacht fiel, und mit der Cholera behaftet zu sein glaubte Er konnte ansangs vor Anget nicht arheiten, der Nachts nicht schlasen, und gerieth bei der Vorstellung, dass auch er einer so schrecklichen Behandlung sich werde unterwerfen müssen, gom außer sich, ja er brachte die Nächte bei Bekannten zu, weil er fürchtete, das sein Wirth ihn nicht vor der Polizei schützen würde, wenn diese ihn in ein Cholera-Lazareth bringen wollte. Bei der Arbeit wurde er aus Angst von Gliederzittern befallen, welches er für einen Vorläuser der Cholera um so mehr, bielt, da er hörte, dass die Furcht dazu disponire. Der Appetit verging ihm, und er scheute sich viel zu essen, weil die Menge der Speisen, und die meisten Arten derselben ihm schädlich seien je er schwächte durch vieles Hungern seine Verdauung sehr. Unausbörlich von Furcht gequält schlief er wenig, träumte viel von Ermordungen, Leichenzügen; hei Tage wagte er nicht auszugehen, weil er auf der Strasse von der Krankheit befallen, und von der Polizei fortgeschufft zu werden fürchtete. Diese Pein dauerte während der ganzen Cholera-Epidemie fort, und versetzte ihn in eine so reizbere Gemüthestimmung, dass er durch den Anblick des Schlachtviehs stark bewegt wurde, weil er sich vorstellte, wie demselhen das Messer an die Kehle gesetst werde; er == pfand darüber ein solches Herzweh, dass er das Auge abwenden muste. Als er sich endlich von dieser Angst etwas erholt hatte, hörte er eines Tages einen Schuss fallen, worüber er hestig er schrack, weil er glaubte, dass sich jemand entleibt habe. An den nämlichen Abende erfahr er, dass in der Nachbarschaft sich je mand den Hals abgeschnitten habe. Seine Angat erreichte aus wieder einen hohen Grad; so dass erndes Nachts nicht schless konute, indem er stets daran dachte, wie der Selbstmörder # seiner That gekommen sei, welche Theile des Körpers er durchschuitten habe. Vergeblich bemithte er sich, diese Vorstellungen zu verbannen, welche durch die entierntesten Veranlassungen auf

die edelsten Gemüther werden oft durch solche Widersprüche mit sich selbst geängstigt. So bemerkt Horst, das man in dem Leben fast alles frommen Männer früherer Jahrhunderte mehr oder weniger von bögen, gotteslisterlichen Gedanken lieset, welche von ihnen als unmittelbare Wirkungen und Eingehungen des Tenfels betrachtet wurden. Auch Luther litt periodenweise in seinem Leben an dieser Krankheit (denn so muß man es uennen) des Zeitalters; ja er ertheilt aus eigener Erfahrung Rath, wie man sich bei diesen Ansechtungen des Satans verhalten solle\*). Was kann diese auffallende Erscheinung bei

Nese hervorgerufen wurden, z. B. durch einige kopflose Bildsäubasin Königl. Museum, welche ihm das Bild von Enthaupteten vorspiegelten. Wenn er ein Mosser liegen sah, war es ihm, als müsse er sich den Hals abschneiden, trotz seines großen Abscheus davor und seiner Liebe zum Leben. Hatte er ein Messer in der Hand, so zitterte er, warf es weg, oder er legte es beim Essen unter den Teller, um es nicht zu sehen. Unaufhörlich dachte er an gewaltsame Todesarten; sah er einen Strick, so kam ibm der Gedanke des Echängens in den Sinn; ging er über eine Brücke, so war es ihm, als müsste er in's Wasser springen, daher er sie nie am Geländer, sondern in der Mitte im schnellen Laufe passirte, um nicht beim langsamen Gehen wider seinen Willen fortgerissen zu werden; stand er an einem Fenster, so fiblite er einen Anteieb, himuszuspriegen, und wich voll Entsetzen zurlick. Man rieth ibm, Messer und Pistolen zu ergreisen, um sich an den Anblick zu gewöhnen, aber er konnte es vor Augst nicht über sich gewinnen. Nachdem die Augst ihn lange. gesoltert hatte, und zuletzt auf den höchsten Grad gestiegen war, willigte er selbst sehr gerne ein, sich in die Charité aufnehmen! 24 lassen. Auch hier deverte sein Zustand noch lange Zeit; endsi lich aber gelang seine vollständige Heilung durch anhaltende kör-... perliche Arbeit und durch den Gebrauch den Sturzbäder.

<sup>&</sup>quot;). Tantatos, fide et app hog modo solgrer; primum ut solitudinem caveant, sod semper conversentur cum aliis, de Psalmis et scripturis confabulando. Deinde quamquam est difficillihum, facere tamen praesentissimum est remedium, si sibi perindere possento copto esse cogitationes has non mass sed Sathanat ideo annitendum summo conatu, ut ad alia cor partapas et

einem Luther anders bedeuten, als dass gerade seine tiefe und lautere Frömmigkeit diesen Widerspruch mit sich hervorrief? Hat es doch fast das Ansehen, als bediente sich die Natur dieses Widerspruchs, um durch ihn die nur zun Schein gefährdeten Gemüthstriebe sur Gegenwehr ansuspornen, und dadurch zu einer höheren Entwickelung zu bringen; wie denn überhaupt wohl alle großartige Naturen sich erst durch mannigfachen inneren Widerstreit hisdurchringen, und eben durch ihn zur höchsten Kraft erstarken mussten. So lange die Sittlichkeit auf fester Grundlage ruht, ist von jenen Kämpfen nichts zu fürchten, da sie bloße Scheingesechte einer nach höherer Entfaltung ringenden Seele sind, welche im entscheidenden Angenblick nie ihren Charakter verleugnen wird. Nun denke man sich aber verwilderte, zwiespältige Gemüther, welche bei beschränktem Verstande nie über sich aufgeklärt wwden, in ähnliche Lagen versetzt; hierzu füge man, daß sie zu einer gewaltsamen That, welche sie wegen des Widerspruchs mit ihren anderen Interessen verabscheuten, durch entgegengesetzte Neigungen sich hingezogen fühlen, das sie gar aus ihrer inneren Bedrängniss sich nicht zu helsen wissen - und mich dünkt, der sogenannte blinde Antrieb läst sich eben so gut erklären, als es einleuchtet, das er endlich zur That führen kann, durch welche das Gemüth sich von der Quaal des inneren Kampfs zu befreien hofft. Die oben angesührten Worte, welche Ovid der Medes in den Mund legt, scheinen dies zu bestätigen. Vielleicht mag auch der alte Satz: nitimur in petitum hier zuweilen in Anwendung kommen. Sollen also die Fälle von Mark

tales cogétationes illi relinquant. Nam els immorari, sel cas eis pugnare ac velle superare, aut finem carum exspectare, sel cas irribare et roborare, usque ad perditionem, abeque ulle remedio. Das beste ist, fallen sie ein, so hane sie wieder suidlen, und nicht lange nachdenken oder dispatiren; wer das akk thut, dem ist nicht su rathen. Adams viene theologorum gern rorente. Pagt 79:

monomanie einer wissenschaftlichen Deutung zugänglich werden; so kommt es vor allem darauf an, bei jedem Individuum die Elemente seines Widerspruchs aufzusuchen, und sie von ihrem Ursprunge bis zur That zu verfolgen. Dech räume ich es gerne ein, daß diese Aufgabe bei rohen, stumpfen Gemüthern häufig gar nicht gelöset werden kann, weil sie gar keine Rechenschaft von sich geben können, und oft ohne bestimmten Zweck aus brutuler Zerstörungssucht, wie ich sie oben (Th. E. S. 600) als Ausbrüche gänzlich entarteter Herrschsucht bezeichnet habe, oder aus unsinniger Rachsucht morden. Von ähnlicher Art ist die sogenannte Pyromanie, welche man auf eine so abentheuerliche Weise aus einem in der Pubertätsentwickelung von vorherrschender Venosität entstehendem Lichthunger erklärt hat! Diese Andeutungen mögen für diesmal genügen.

## §. 141.

## Melancholie.

Die Uebereinstimmung der Melancholie mit den deprimirenden Gemüthsaffekten nach allen Erscheinungen, wesentlichen Bedingungen und nach dem Grundverhältnis des Gemüths zum Verstande und zum Körper ist so augenfällig, und ihr Uebergang in einander lässt so wenig eine scharf bestimmte Grenzlinie zwischen beiden Zuständen erkennen, daß die hier vorzutragenden Sätze nur eine Amplifikation dessen sein können, was in §§. 39. und 93. bereits erörtert ist. Es ist daselbst schon angeführt work den, dass die Depression eines Gemüthstriebes die Ursache der Hemmang aller geistigen und körperlichen Kräfte abgiebt, und dass diese Hemmung bis zur gänzlichen Lähmung gehen kann, welche, wenn sie die reproduktive Thätigkeit vorzugsweise ergreift, jede Art von abzehrenden Krankheiten erzeugen, und durch diese den Tod unaufhaltsam herbeiführen muß. Hiermit haben wir wieder einen festen Ausgangspunkt gewonnen, von welchem sus wir im

methodischen Fortschreiten die ganne Folgereihe der geistigen und körperlichen Erscheinungen in ihrem genetischen Zusammenhange durchwandern, und une die Gleichheit ihres Typus zur Anschauung bringen können. Indem ich an meine frühere Bemerkung (Th. I. S. 388) erinnere, dels die Hemmung eines Gemüthstriebes durchans als negative Thätigkeit, night als Negation oder wirklicher Mangel an Thätigkeit betrachtet werden muß, berufe ich mich auf die damit völlig übereinstimmende Aeufserung Esquirol's: "Wollte man von der Langsamkeit und Einformigkeit der Bewegungen und Handlungen des Melancholikers und von der Niedergeschlagenheit, in die er versenkt ist, schließen, daß sein Geist eben so unthätig, wie der Körper wäre, se würde man sich täuschen. Die Anfmerksenkeit des Melancholikers ist in der größten Thätigkeit, und mit einer fast unüberwindlichen Kraft der Anspannung auf einen besonderen Gegenstand gerichtet; ganz und gar auf diesen koncentrirt, kann derselbe seine Aufmerksamkeit nicht abwenden, und auf andere seiner Empfindung framde Gegenstände richten. Man kann diesen Zustand einen Starckrampf des Geistes nennen, den weder ein leichter Eindruck, noch eine stærke körperliche oder moralische Erschütterung zu heben vermag. Da die geistige Thätigkeit der Melancholischen nur auf einem Punkte verletzt ist, so scheint es, als wenn sie die ganze übrige Kraft derselben nur dazu verwendeten, um sieh in ihrem Irrwahn recht zu besestigen, und es ist unmöglich, sich die gasze Stärke und Subtilität ihrer Urtheilskraft zu denken, mit der sie ihre vorgefasten Meinungen, ihre Unruhe und ihre Furcht rechtfertigen: selten kann man sie überzeugen, nie aber sie überreden." A. a. O. S. 211.

Die Seele kann bei der Melancholie in den Zustand einer völligen Erstarrung gerathen, wo der Kranke in seinem verdüsterten Bewuistsein wie in einem eben verlöschenden Dämmerlichte von sich und der Welt kaum noch eine allgemeine Vorstellung hat, welche vor seinem geistigen Auge gleichsam in Nebel zerfließt, und nur das dumpfe, qualende Gefühl eines lähmenden Schmerzes übrig lässt. Seine Sinne sind verschlossen, er stiert mit seelenlosem, hohlem Auge vor sich hin, beschtet nicht die auffallendsten Erscheinungen, vernimmt nicht das lebhafteste Geräusch, oder sinkt sogleich in seine Betäubung zurück, wenn er auf Augenblicke aus derselben, etwa durch einstarkes Zerrufen, durch die Erregung körperlicher Schmersen, die er kaum empfindet, erweekt war. Vergangenheit und Zukunft existiren für ihn nicht, wie viel wehiger kann er zu irgend einem Begriff und Urtheil kommen, da alle sinnlichen Vorstellungen stocken. Eben so absorbirt der tiefe Schmerz jede Willensäußerung; der Kranke fühlt kein körperliches Bedürfnis, er würde verhungern, wenn man ihn nicht fütterte, er bewegt sich Tage lang nicht von der Stelle, sondern einer Bildsäule gleich regt er weder Hand noch Fus, steht und sitat mit gebückter Haltung oder kauert sich im Bette, in einem Winkel ausammen. Man könnte ihn für kataleptisch halten, da er oft die Stellung lange beibehält, die man seinen Gliedern giebt, und sie erst langsam herabsinken lässt. Aus seinem Antlitz ist jedes Spiel wechselnder Empfindung verschwunden; bleich und eingefallen zieht es sich zum Ausdruck des bittersten Schmerzes zusammen. Lange Zeit kommt kein Wort über seine Lippen, höchstens ein gepresster, dumpfer Laut der Klage, ein Aechzen, Stöhnen oder leises Wimmern, welches oft verstummt. Man hat diesen Zustand des tiefsten Seelenleidens treffend Melancholia attonite genannt, weil die Kranken in Betäubung versicken, als waren sie vom Donner gerührt. Eine Verwechselung mit dem Blödeinn ist nicht wohl möglich, da selbst der Stumpfilmigste noch eine gewisse Regeamkeit und mancherlei Begierden äußert, wenigstens lallt und gestikulirt, wenn er auch nicht deutlich sprechen und zweckmäßig sich bewegen kann, und zumal im Gesicht den Ausdruck der geistigen Nullität zur Schau trägt. Solkte ja in ein-

zelnen Fällen din Zweisel entstehen können, so giebt die Anemnese etats hinreichendes Licht, weil jenem höchsten Gratic der Molancholie stets ein herber Verlust vorangeht, dem die Gemüth erleg. Nur wenn diese Melancholie durch ihre längere Dauer die Seelenkräste gännlich gelähmt hat, kann::eie: unmarklich: in Blödsinn: übergeheng aber selbst in diesem. Falle pflegt dem tiefen Schmerze: Ruhe nachpufolgen, weil: das Gemüth, wenn auch innerlich werwüstet, doch sich von der Quant erleichtert fählt, welche nur so lange fortdauern kann, als der Blödeinn nicht die Empfänglichkeit dafür vertilgt: hat. Am häufigsten habe ich diese tiefe Melanchelie ale Wirkung unglücklicher Liebe bei Weibern boohachtet; einmal aber auch aus gleicher Ursache bei einem jungen Manne, welcher von jeher schwach an Verstand und Gemäth, durch die Vereitelung seiner Liebeshoffnung auf mehrere Monate sich dieser stummen Verzweiflung überließ, später aber doch zur völligen Besinnung zurückkehrte. Obgleich solche Kranke dem Arzte viele Mühe verursachen, ehe er ihnen einiges Leben einflösen, ihre Abneigung gegen Speisen und Arzneien überwinden, und sie an Reinlichkeit und Thätigkeit gewöhnen kann; so werden sie doch nicht selten völlig geheilt, welches mir namentlich bei jüngeren Personen mehrmals gelnngen ist. Es scheint dann, als ob der Schmerz sich mit der Länge der Zeit durch sein Uebermaals abstumpft, und dann nicht mehr so feindseelig auf die Chrigen Seelenkräfte :einwirkt, welche zweckmäßig angeregt wieder zum freien Wirken erwachen.

Ein ganz anderes Bild stellt die Melancholia errebunda dar, da sie stufenweise in jene Art von Tobsucht übergeht, welche ich als eine Folge der Furcht und Angst beneichnet habe. Die Kvanken sind dann in steter Unrahe befangen, verrathen durch Jammern, Wehklagen, Schluchzen, durch Heulen. Schreien und Weinen ihre felterede Quaal, irren unablässig umher, überhäufen sich mit Schmihungen, Vorwürfen über eingebildete Verbrechen, suches

vergebens ihren Schmerz durch Beten zu beschwichtigen, siehen jeden um Erbarmen und Hälfe an, versichern aber sugleich, daß sie rettungslos verloren seien. Erreicht ihre Angst den höchsten Grad, so zerreißen sie ihre Kleider, wüthen gegen ihren eigenen Leib, indem sie sich Faustschläge und Bisse versetzen, mit dem Kopf gegen die Wand rennen, und wenn man sie nicht sorgfältig bewacht, so suchen sie das Ende ihrer Pein im Selbstmorde\*). Alle Bilder der Furcht und des Entsetzens, alle möglichen Vorstellungen von Schande, Kerkerstrafen, Hinrichtungen, ewiger Verdammnifs, von Verfolgung, Unglück, Noth, welche ihnen und den Ihrigen gewiss bevorstehen sollen, foltern die Unglücklichen, und pressen ihnen oft ein Angstgeschrei aus, da die Phantasie nie ermangelt, jene Schreckbilder ins Riesengroße und Fratzenhafte zu malen. Sie sehen sich dann von Gespenstern und reissenden Thieren, von Räubern, Mördern oder Schergen des Gerichts, welche mit Keulen oder anderen furchtbaren Waffen versehen sind,

<sup>\*)</sup> Eine 25führige früher gesunde Person führte ein leichtsinniges Leben und erzeugte zwei uneheliche Kinder. Von Noth bedrängt versank sie in Schwermuth, welche bald in Angst überging, und ihr eine Neigung zum Selbstmorde einflöste. Bei Tag und Nacht sah sie sich von fürchterlichen, gespensterartigen, schwarzen Gestalten umringt, welche ihr geboten, durch Selbstentleibung ihrem Elende ein Ziel zu setzen; zuweilen nahmen jene Wahngebilde aber auch die Gestalt von Engeln an, welche ihr dieselbe Aufforderung zuriesen; ja einmal glaubte sie sogar Gott in unendlicher Majestät und Herrlichkeit in den Wolken zu erblicken, und von ihm die Versicherung zu vernehmen, dass sie nach dem Tode ins Paradies kommen werde. In größter Angst machte sie endlich den Versuch, sich zu erhängen, riss sich jedoch sus der um ihren Hals geknüpften Schlinge wieder los, da die beginnenden Erstickungszustille sie mit Entsetzen erfüllten. Sie kämpst noch jetzt nach längerer Zeit sowohl mit Lebensüberdrus als mit dem Abscheu vor Selbstmord, und befindet sich daher in fortwährender Verzweiflung, welche indess mehr das Geprige der stummen Anget als der Ermenden Unruhe an sich trägt, --

von Feuersbrünsten, Donnerwettern und anderen zerstörenden Naturerscheinungen umringt, jedes Geräusch erschreckt sie, bei jeder Anrede erzittern sie am ganzen Leibe, händeringend und knieend flehen sie um Erbarmen, oder fordern ungestüm die Todesstrafe, welche sie verdient zu haben glauben. Natürlich können neben so grausen Vorstellungen keine anderen aufkommen, und so wie der Rasende Wochen und Monate lang tobt; so jammert und wehklagt der Melancholische eine gleich lange Zeit hindurch, ja seine Angst verwandelt sich nicht selten in völlige Wuth, und nimmt dann den Charakter ihrer Kühnheit und Wildheit an.

In den meisten Fällen hält jedoch die Melancholie die Mitte zwischen diesen Extremen, und prägt dann den Charakter der deprimirenden Gemüthsaffekte am reinsten aus. Ohne ganz gegen die Eindrücke der Außenwelt verschlossen zu sein, achten die Kranken doch wenig darauf, weil aie zu sehr mit ihrem Gram sich beschäftigen. Daher sind ihre Sinne stumpf und träge, und fassen höchstens die auffallendsten Objekte in trüben, verworrenen Anschauungen auf, bemerken kaum vorhandene Gefahren. Ihr vergangenes Leben erscheint ihnen nur als Zerrbild, welches durch Leiden und Verbrechen aller Art ihren Schmerz zu rechtfertigen scheint; jedes frühere Glück halten sie für Selbsttäuschung, oder sie finden in dem wirklichen oder eingebildeten Verlust desselben eine neue Veranlassung sar Klage. Dabei ist die Erinnerung durch große Lücken unterbrochen, aus Mangel an Zusammenhang verworren, und wie durch einfallende Schatten verdunkelt; die Zukunft liegt wie eine trostlose, finstere Oede vor ihnen, aus welcher nur einzelne Schreckbilder ihnen entgegendrohen, denen durchaus das lebendige Kelorit, die schimmernde Mannigfaltigkeit fehlt, wodurch sich die Wahnbilder der bisher betrachteten Seelenkrankheiten auszeichnen. Es ist, als ob der Melancholische nur Leichenzüge, die bleichen Gespenster des Elends und der Noth vor sich erblickte, und

vor seinen Augen die Phantasmagorieen angstlicher, schwerer Träume schwebten, auf welche sich wohl jeder aus bangen Nächten besinnen kann. In dem blühendsten Antlitz der Seinigen sieht er den Tod, ihre unterdrückten Klagen bestärken ihn in seinem Wahn, dass sie seine trostlese Ueberzeugung theilen, nach welcher sie alle dem Untergange geweiht sind. Immer aber gestaltet sich sein Schmerz zu einer bestimmt ausgeprägten Vorstellung, wenn er sie auch im Laufe der Zeit oft mit einer andern von demselben Charakter vertauscht. Dadurch erlangt sein Bewußstsein eine gewisse Konsistenz, vermöge deren es mit zäher Hartnäckigkeit an jener Vorstellung haftet, welche der Kranke, wenn sein Verstand nicht ganz durch die Größe des Schmerzes gelähmt ist, selbst zu einer gewissen Folgerichtigkeit ausbildet, und nicht selten mit grübelndem Scharssinn vertheidigt: Zuweilen äußert er selbst einen gewissen sarkastischen Witz, in welchen er die Bit. terkeit seiner Gefühle, die Pein der Selbstverachtung einkleidet; gewöhnlich sind aber seine Bemerkungen voll von Widersprüchen und Ungereimtheiten, sie wiederholen sich in ermüdender Einförmigkeit, und geben durch alles dies die Schwäche des Verstandes und ihre Armuth an Vorstellungen zu erkennen.

Eben weil das Bewußtsein sich ganz um die traurige Vorstellung zusammenzieht, sie dadurch immer mehr
in sich fixirt, und sie gleichsam zur Angel macht,
mm welche sich der schwerfällige Lauf banger Gefühle
dreht, verbanden die älteren Aerzte die Melancholie mit
der Monomanie unter dem Begriff des fixen Wahnsinns.
Erst in neuerer Zeit erkannte man den wesentlichen Unterschied beider, wie denn namentlich Esquirol die Melancholie ein partielles, fieberloses, chronisches Delirium
mennt, welches durch eine traurige, schwächende oder deprimtrende Lefdenschaft bewirkt und unterhalten wird.
Wer die Bedeutung der Gemüthsdepressionen richtig aufgefaßt hat, wird wohl gegen die Verwechselung jener, ill-

rer inneren Natur nach entgegengesetzten Zuatände, welche ihre durchgängige Verschiedenheit in dem ganzen Typus der Erscheinungen und in ihrer Wirkung auf den Körper zu erkennen geben, gesichert sein. Denn schon auf den ersten Blick erkennt man den Melancholischen an dem ganzen Ausdruck des Seelenschmerzes, wie ich ihn bei Gelegenheit der deprimirenden Affekte geschildert habe; dagegen das Spiel der mannigfachsten Leidenschaften sich im Antlitz, der Haltung und dem Benehmen aller mit Monomanie Behafteten ausdrückt.

Schon die deprimirenden Affekte haben die sonderbare Eigenschaft, dass sie ungeachtet der Pein, welche sie dem Gemüth veranlassen, doch das so natürliche Streben, sich ihnen zu entreißen, oft auf lange Zeit hemmen, se dass die Seele das ursprüngliche Bedürfnis freier Thätigkeit ganz zu verleugnen scheint. Der Betrübte zieht sich in die Einsamkeit zurück, um ungestört über seinem Schmerz brüten zu können, er weiset jede Tröstung surück, fühlt sich selbst dadurch beleidigt, erwiedert sie nicht selten mit Erbitterung, als wenn ihm durch die Anmuthung, sich zu fassen, seine wirklichen Güter über den Verlust nicht zu vergessen, und sich durch Thätigkeit wieder in das alte Lebensgeleise zu versetzen, eine bittere Kränkung, ein Hohn auf seine gerechten Gefühle widerfahren sei; ja er glaubt eine Pflicht zu versäumen, wenn er sich nicht recht geslissentlich abquält. In sofern der Schmerz ein nothwendiges Mittel zur sittlichen Ausbildung abgiebt, weil schwerlich jemals die Leidenschaften gebindigt werden könnten, wenn der Mensch nicht den Schaden tief empfände, den sie ihm durch Verletzung und Zerstörung seiner anderen Interessen zufügen; ja in sofern er gogar durch die strenge Prüfung in unverschuldeten Leiden hindurchgehen muß, um sich an Mäßigkeit und Selbstbeherrschung, die Mutter aller Tugenden zu gewöhnen: 20 müssen wir hierin eine weise Einrichtung der Natur erkennen, und eben weil sie den Schmerz zu einem Element der

der Seelenversassung gemacht hat, würde es ein vergebliches Bemühen sein, seine Bedingung durch ein rigoristisches Abhärten der Gefühle vernichten zu wollen, welches, wenn es je vollständig gelänge, nur durch Erstickung der Gemüthstriebe geschehen könnte. Sind aber jene angeführten Erscheinungen an und für sich natürlich; so müssen sie nothwendig den höchsten Grad erreichen, wenn die Gemüthsdepression in der Melancholie bis zum Uebermaass angewachsen ist. Man kann daher diese Krankheit als eine wahre Schmerzseeligkeit bezeichnen; denn ungeachtet aller Quaal geht das Widerstreben der Melancholischen gegen jede Erheiterung, Tröstung, Ermahnung bis zum wahren Abscheu, daher sie sich mit Gewalt allem geselligen Umgange, jeder Erinnerung an frohe Thätigkeit entreißen, und wo möglich nach entlegenen, dunklen Orten sich flächten, um an ihrem Schmerz zu verbluten. Oft mischen sich noch andere Gefühle hinein, Hass gegen Menschen, von denen sie verfolgt zu sein glauben, Neid über Glückliche, mit deren Loose sie ihr Elend vergleichen, Gewissensbisse, religiõse Verzweiflung, aus welcher sie sich absiehtlich zur Selbstpeinigung und thätlichen Martern verdammen, um durch sie ihre Schuld zu büsen. Ihr Gemāth gerāth in eine konvulsivische Verzerrung, welche durch Flüche, Verwünschungen und gewaltsame Ausbrüche einer rasenden Verzweiflung ihre Gräßlichkeit verräth. Es ist, als habe sich in ihrer Seele ein bodenloser Abgrund aufgethan, welcher alle Hoffnung, Freude, wohlthueude Gefühle der Liebe, kurz alle Interessen mit zerstörendem Wirbel in sich verschlänge; ja wenn jene besseren Gefühle noch rege sind, tragen sie nur dazu bei, die Pein zu schärfen. Der Melancholische jammert, dass sein Elend, seine Schande, Schuld und Verdammnis die Seinigen mit sich ins Verderben reiße. Nothwendig muß dieser Gemüthszustand dadurch, dass er den Verstand zu solchen widersinnigen Vorstellungen zwingt, und jedes richtige Urtheil verbannt, sich immerfort von neuem erzeu-39

gen, bis endlich die Aufreibung der Kräfte diesem Unheil ein Ziel setzt, und Genesung möglich wird, wenn in der erzwungenen Ruhe eine noch nicht ganz zerrüttete Verfassung der Seele und des Leibes allgemach wieder in's Gleichgewicht tritt.

Meistentheils hebt die Melancholie als Depression einer einzelnen Leidenschaft an, welche ihr zerstörtes Interesse alsdann deutlich in den Wahnvorstellungen verräth; daher auch Esquirol treffend bemerkt, dass man eine sehr gute Klassifikation der Melancholie dadurch aufstellen kann, wenn man die verschiedenen Leidenschaften, die den Verstand modificiren und beherrschen, als Grundlage asnimmt. Wer durch eine Kränkung an seiner Ehre trübsinnig wurde, glaubt nun ein Gegenstand allgemeiner Verachtung, öffentlicher, unaustilgbarer Schande zu sein, und deutet in diesem Sinne alles, was er hört und sieht. Beugte ihn der Verlust eines Theils seines Vermögens zu tief; so glaubt er nun für immer zu Grunde gerichtet zu sein, und sein Verstand ist nur allzu geschäftig, diese Besorgniss durch wahnwitzige Grübelei über seine Verhältnisse zu rechtfertigen. Da es indess im Wesen der deprimirenden Seeleszustände liegt, dass sie von der Verletzung eines Gemüthetriebes aus konsensuell die gesammte Gemüths- und Geistesthätigkeit in Mitleidenschaft ziehen; so breitet sich der Wahn häufig auch auf andere Gemüthsinteressen aus: ja er kann an diesen stärker zur Anschauung kommen, als an der Vorstellung des wirklichen Verlustes, und somit leicht eine Täuschung über seinen Ursprung hervorbringes. Erstreckt sich solchergestalt der Wahn auf alle Lebensverhältnisse; so hat man ihn Panphobie genannt, wobei der Kranke unermüdlich im Hersählen aller ereinnlichen Leiden und Verbrechen ist, unter denen er schmachtet, wodurch unstreitig ein sehr hoher Grad der Krankheit ausgedrückt wird. Gewöhnlich zieht aber der Leidende nur solche Interessen in das Gewebe seiner verzweifelndes Vorstellungen hinein, welche ihm in gesunden Tagen var-

sugencies thouse waren; und hieraus erklärt sich die so oft missverstandene, und früher schon betrachtete Erscheinung, das gerade gutgeartete Menschen sich in der Melanchelie für schwere Verbrecher halten, sieh die ärgsten Frovel andichten, und deshalb an der Gnade Gottes verzweiseln. Denn da sie ihr ganzes Leben durch den finsteren Schleier ihres Trübsinns anschauen; so müssen gerade ihre theuersten Verhältnisse, welche am lebendigsten in ihr Bewußtsein treten, sich ihnen am meisten verdunkeln, und sie deshalb mit Entsetzen erfüllen. Da sie folglich nicht mit Ruhe und Klarheit die Angelegenheit ihres Gewissens betrachten können; so übertragen sie auf dasselbe ihre Furchtund Pein, welche ihnen dann wie von einem schrecklichen Echo als das Domnerwort ewiger Verdammnis zurückgeworfen wird. Vorzüglich leicht ereignet sich dieser Fall bei liebevollen Müttern, wenn ihnen ein theures Kind stirbt, we man, wie ich schon früher bemerkte (Th. L. S. 382) häufig von ihnen die Klage hört, sie müßten sich sehr an Gott versündigt haben, da dieser ihnen eine so harte Strafe auferlegt habe. Eine brave Weberfrau, Mutter mehrerer Kinder, welche ungeschtet ihrer Armuth in sufriedener Ehe lebte und ihre Pslichten redlich erfüllte. muste sich der Operation eines eingeklemmten Bruchs unterwerfen, nach welcher sie an hartnäckiger Leibesverstopfung litt, muthmaasslich in Folge einer Striktur des Darms an einer Stelle, welche sie deutlich bezeichnen konnte. Verdauungsbeschwerden und Nahrungssorgen verdüsterten ihr Gemüth, und da sie zugleich ein Kind verlor; so versank sie in tiefe Schwermuth. Sie glaubte schuld an dem Tode des Kindes zu sein, da sie dessen Pflege versäumt habe, obgleich dies keineswegs der Fall gewesen war, verzweifelte an der Gnade Gottes, und gerieth bald in eine solche Anget, dass sie sich erdrosseln wollte, weven sie nur mit Mühe surückgehalten werden konnte. Sie klagte sich immerfort als schwere Sünderin a, jammerte und wehklagte unaufhörlich. und ihre Heikung gelang erst nach geraumer Zeit, nachdem sie einen Rückfall erlitten hatte.

Nach ihrem verschiedenen Ursprunge nimmt die Melancholie ein verschiedenes Gepräge an. Als religiöse Verzweiflung zeigt sie einen mehr aktiven Charakter, der sich bis zur Raserei steigern kann, weil die Ehrfurcht gegen Gott eine selbstständige Regung des Gemüths ist. In einem abergläubigen Gemüth gestaltet sich die Melancholie leicht als Dämonomanie. welche gleichfalls unter der Form von Aufregung als Melancholia errabunda erscheint, in solem diese stets den Charakter der Furcht an sich trägt, und durch diese dem Gemüth den Antrieb giebt, den vorgespiegelten Schreckbildern zu entfliehen. Von ähnlicher Beschaffenheit ist die Melancholia hypochandriaca, welche wir bereits als Wahn des Lebenstriebes kennen gelenst haben. Dagegen artet sich die Melancholie als weiche, wehmüthig leidende Stimmung bei der unglücklichen Liebs, und bricht erst dann in Trotz und thätige Widersetzlichkeit aus, wenn man die Kranken mit Nachdruck nöthigen will, sich von dem finstern Grübeln und Brüten lossreißen. Gekränkter Hochmuth und bekümmerter Geis seigen dagegen mehr einen störrigen, zurückstaßenden, meschenfeindlichen, gehässigen Sinn, welcher oft mit himscher Bitterkeit und satyrischer Laune gepaart ist, und das häßliche Bild des Egoismus in widriger Nacktheit darbietet. Dass Alter, Geschlecht, Temperament, Charaktereigenthümlichkeit, frühere Sitten gleichfalls eine Meuge isdividueller Züge hineinweben, versteht sich ohnehin von selbst.

Die lähmende Wirkung der deprimirenden Gematisaffekte auf die gesammte Lebensthätigkeit, welche ich bereits in §. 93. geschildert habe, treten bei der Melancholie
ganz auf die gleiche Weise, nur noch im verstärkten Grade
auf, daher ich mich zur Vermeidung einer ganz müßigen
Wiederholung auf das dort Gesagte beziehe. Kein Winder daher, wenn das geistige Elend sich mit so grellen

Zügen in der körperlichen Verfassung abspiegelt, dass man gewöhnlich schon auf den ersten Blick die Krankheit erkennen kann. Insbesondere muß die allgemeine Abmagerung und Entkräftung durch die oft ganz schlaflosen Nächte, durch das hartnäckige Verweigern von Speisen sehr beschleunigt werden, zumal wenn noch andere pathologische Prozesse, die Folgen einer fast nie ausbleibenden Retentio mensium an dem Ruin der Lebensthätigkeit arbeiten. Das Leiden, obgleich oft rein psychisch bedingt, kann in seinem Verlauf immer komplicirter werden, und dadurch das ganze Heer der chronischen Krankheiten hervorrusen, je mchdem dies oder jenes System vorzugsweise in den Kreis des Leidens gezogen wird. Vorzugsweise sind es aber die Stockungen im Pfortadersystem, welche fast zu jeder nur einigermaaßen ausgeprägten Melancholie sich hinzugesellen, und auf das Gemüth zurückwirkend, dieselbe in einem hoben Grade verschlimmern müssen, wie sie denn auch auf pathologischem Wege entstanden, häufig zur Entstehung des Gemüthsleidens beitragen. Ohne die übrigen nosokogischen Formen durchzugehen, erinnere ich nur an die wichtige Bemerkung Laennec's, das die deprimirenden Affekte zu den vornehmsten Ursachen der Tuberkelbildung gehören, daher die Lungenschwindsucht auch wirklich sehr häufig den Leiden der Schwindsüchtigen ein Ziel setzt. Zu verwundern ist es nur, daß diese Kranken doch ungeachtet ihrer höchsten Abmagerung und Entkräftung lange Zeit ausdauern können, wenn nicht ein Zehrsieber hinzutritt, dass sie unglaublich lange sich aller Speisen entbalten, und überhaupt bei einer höchst eingeschränkten Ernährung fortleben können. Sie sind geistig und körperlich auf die unterste Lebensstufe (vita minima) herabgesunken, wo es zur Unterhaltung des glimmenden Funkens nur eines höchst geringen Maasses von plastischem Stoff bedarf. lst dann endlich durch Lähmung aller Seelenkräfte der Blödsinn zum Ausbruch gekommen, welcher durch gänzliche Abstumpfung des Gefühls den Krampf des Schmerzes löset; so pflegt die Vegetation des Körpers sich allmählig wieder zu erholen, und die zunehmende Wehlbeleibtheit ist dann ein trauriges Zeichen der geistigen Schlafsucht, in welcher der Dulder sich und sein Leiden für die noch übrige Dauer seines Lebens vergifst.

Zur Melancholie, sind alle Gemüther disponirt, welche dus starke Gefühl ihrer Interessen nicht durch die That befriedigen können, und in leerer Sehnsucht wie an einem ungestillten Heißhunger sich verzehren. Denn auch das geistige Leben fordert wie das leibliche velle Befriedigung seiner Bedürfnisse, indem es mit den Objekten derselben in Wechselwirkung tritt, und durch diese in seiner thatkräftigen Entwickelung fortschreitet; dagegen leere Vorstellungen, indem sie der Seele die Energie ihres Wirkens rauben, das qualende Bewusstsein des Darbens und Verschmachtens in einem gehemmten und dadurch vergeblichen Drange erzeugen, welcher in Ermanglung reeller Thätigkeit durch gehaltlose Träume zu krankhaften Begierden ausartet, und somit die Pein erhöht. Die Seele, anstatt ihr thätiges Streben zu immer größerer Ausdehnung zu entfalten, und im erweiterten Bewußtsein zu einem gediegenern Selbstgefühl zu erstarken, schrumpft in sich zusammen, gleichsam als ob ihr eine engste Beschränkung nöthig sei, da sie in einem umfassendern Kreise des Seiss und Wirkens sich nicht behaupten kann. Dies in sich Einkehren und Zurückziehen, welches sich in allen ober angegebenen Erscheinungen verräth, ist zwar ursprüsglich eine, wenn auch nur negative Thätigkeit, welche indes dem nach freier Entwickelung strebenden Grundtriebe der Seele allzusehr widerspricht, als daß sie nicht geraden auf Selbstzerstörung ausgehen sollte.

Die entfernteren Bedingungen, welche einen solches Seelenzustand begünstigen, sind ungemein zahlreich, so daß wir nur einige beispielsweise hervorheben können. Gewöhnlich wird das melancholische Temperament als das eigentliche Element der wirklichen Schwermuth bezeich-

net, und um dies desto einleuchtender zu machen, pslegt man ersterem eine Menge kleiner Züge zu leihen, z. B. Menschenscheu, Neigung zur grüblerischen Einsamkeit, Furchtsamkeit, trübe Lebensanschauung, Murrsinn u. dergl., welche die ursprünglichen Keime des Seelenleidens enthalten sollen. Jene Zeichen sind aber schon krankhafte Symptome, mit welchen ein ursprünglicher Naturzustand niemals behaftet sein kaun, und die ich daher auch bei der Schilderung jenes Temperaments ausgeschlossen habe, welches bei ungestörter Entwickelung umgekehrt zu einer erböhten Klarheit und tieferem Gehalt des Bewnsstseins gelangt, die auf sein starkes Wirkungsvermögen zurückschlie-Nur in sofern kann dies Temperament die ßen lassen. Melancholie begünstigen, als es mehr auf innere Kultur durch Wissenschaft, weniger auf äußere That gerichtet ist, und daher am leichtesten in jenen schroffen Gegensatz zwischen dem Ideal und der kümmerlichen Wirklichkeit gerith. Indem das Gemüth ersteres festhält, und sich in letzterer nicht behaupten kann, muß es nothwendig in Widerspruch mit sich gerathen, weil es doch am Ende sich nicht so völlig vergeistigen, und von der realen Außenwelt unabhängig machen kann, daß es seine Einbuße in letzterer nicht schmerzlich vermissen sollte. Denn was nützen dem Denker am Ende alle von den höchsten Ideen durchdrungenen Systeme der Religion, Ethik, Pädagogik, Politik, Gesetzgebung, wenn er sie im Leben nicht geltend machen, sich durch die Zustimmung anderer nicht von ihrer objektiven Gältigkeit überzeugen kann, vielmehr durch den von allen Seiten erfahrenen Widerspruch zuletzt an sich selbst irre werden muß? Wird sein Selbstgefühl, wenn ihn auch das Bewusstsein des reinsten Strebens dazu berechtigte, ihn unempfindlich gegen Kränkung, Neid und Verfolgung derer machen, welche seinen Werth nicht begreisen, und dem Verdienste seine schwachen Seiten ablauern, um an ihm durch Spott und Hohn ihre Nichtswürdigkeit zu rächen? Kann er gleichgültig bleiben, wenn er

von dem Eifer für das Edle und Schöne beseelt, sein Streben überall durchkreuzt sieht, da ihm die imponirende Entschlossenheit des cholerischen Weltmanns sehlt, der aus seiner Kühnheit und besonnenen Thatkraft die Gewissheit seines Sieges über elende Widersacher schöpst, und weniger gewissenhaft als jener über Zweck und Mittel seinen Entschluß nicht durch mannigsache Zweisel und Bedenklichkeiten schwächt?

In diesem Sinne ist daher Esquirol's Bemerkung richtig: "dass die Personen von melancholischem Temperament, welche zur Betreibung der Künste und Wissenschaften geneigt, und bei geringem Gedächtniss aber starken Ideen und umfassenden Begriffen zu tief eindringesden Betrachtungen fähig, sich oft ausschließlich mit den Gegenständen ihrer Forschung beschäftigen, und um sich ihnen mit dem größten Eifer zu ergeben, aus der bedeutungslosen Gesellschaft sich in die Einsamkeit flüchten. Solche Individuen sind vorzüglich zur Melancholie geneigt, daher schon Aristoteles sagte, daß geniale Menschen gewöhnlich Melancholiker wären. Orpheus, Ovid, Cato, Tasso, und in neuerer Zeit Pascal, Chalterton, J. J. Rousseau, Gilbert, Alfieri und Zimmermann bestätigen den Ausspruch des Aristoteles, dessen Wahrheit er durch sein Beispiel bewies" (a. a. O. Seite 219). Wir müssen hierbei indess in Anschlag bringen, dass die Einsamkeit in solchen Gemüthern oft die stärksten Leidenschaften hervorruft, oder sie wenigstens im höchsten Grade begünstigt, da sie keine äußere hemmende Gegenwirkung erfahren, wie denn von mehreren der genannten Personen die heftigsten Ausbrüche des Ehrgeizes, der gekränkten Liebe und dergl. bekannt sind. Auch wollen wir nicht vergessen, hinzuzufügen, dass bei solchen Höherbegabten das Leben wohl ein düsteres Kolorit annehmen kann, daß sie aber zu reich an strebender, sich stets neu erzeugender Kraft sind, als dass sie ganz einem entgeisternden Schmers zum Raube werden könnten. Letzterer dient ihnen vielmehr zum Sporn, sieh über sich selbst zu erheben, und im höcheten Außschwunge der edelsten Ideen theilhaftig zu werden, so wie nach Jean Paul's schönem Gleichniss in der Muschel die Perle sich bildet, um die Auster gegen einen ihre Schale durchbohrenden Stich zu schützen, oder Göthe seinen Wilhelm Meister bei Betrachtung eines Regenbogens ausrufen läst: Warum erscheinen die schönsten Farben des Lebens auf dunklem Grunde? Nur die hestigsten Leidenschaften solcher Männer, z. B. Tasso's können in wahre Melancholie übergehen. Esquirol fügt noch die wichtige Bemerkung hinzu: "doch ist dies Temperament nicht blos genialen, guten Menschen eigen, es charakterisirt bisweilen auch die physische Konstitution böser Menschen; es ist das Temperament großer Verbrecher. Diese Genies der Sände, diese Schrecken und Tyrannen der Menschen werden oft von den schwärzesten und schrecklichsten Quaalen der Melancholie geplagt; ihre harte und abstoßende Physiognomie trägt die Züge ihrer hassenden und verbrecherischen Leidenschaften, die Menschen verabscheuend, suchen sie die Einsamkeit auf, um sich ihrer Gegenwart, die sie immer anklagt, zu entziehen."

Ueberhaupt muß alles, was die Schnellkraft des Gemüths lähmt, den Ausbruch der Melancholie begünstigen. Eine gesunde Seele erträgt den größten Schmerz, welcher sie zwar auf längere Zeit betäuben, und in einen regungslosen Zustand versetzen kann, früher oder später aber von der Gegenwirkung der nur gehemmten Triebe überwunden wird, welche ihr Anrecht geltend machen, und dem Verstande zu der Reflexion verhelfen, daß nicht mit einem Verlust der ganze Lebenswerth vernichtet ist, sondern daß jedes zerstörte Glück durch die Pflege zahlloser anderer Interessen ersetzt werden kann. Fehlt aber den Trieben überhaupt die Feder der Reaktion, so vermögen sie sich aus ihrer erfahrenen Niederlage nicht wieder aufzurichten; sondern das Bewußstsein bleibt in der anfänglichen Täuschung befangen, daß der unersetzliebe Verlust durch

nichts aufgewogen werden könne, und verarmt in gänzlicher Verödung, da aus dem versiegten Lebensquell ihm keine frische Regung zuströmt. Wiederum ist es also Verweichlichung und Erschlaffung im Schoolse entnervender Ueppigkeit, durch die Faulheit eines träumerischen Müssigganges, durch die Verwöhnung an die Befriedigung unmäßiger Begierden, welche jede Selbstbeherrschung unmöglich machen, wodurch der Seele jene Verwundbarkeit und reisbare Schwäche angeeignet wird, welche unter den Schligen des Schicksals kraftlos zusammensinkt, oder selbst aus geringfügigen Verletzungen verblutet, ja selbst an bloses Chimaren verschmachtet. Eben so ist die Melancholie hisfig die Folge eines durch Leidenschaften aller Art zerrissenen Lebens, sumal in späteren Jahren, wo das durch sie verödete und verdüsterte Gemüth nicht aus der frischen Fülle der Jugend neue Kraft mehr schöpfen kam. Daher büset der Greis oft noch die Sünden und Ausschweifungen seines blübenden Alters mit finstrer Verzweiflung ab, weil er in sich keinen Trost. keine Befriedigung für den Ruin seines Lebens findet. Aber auch gehäufte Leiden aller Art, welche jeden Keim der Hoffnung knickes, den Lebensbaum wiederholt entlauben, den Menschen nie zum frohen Selbstgefühl, zum Bewußtsein eines gelungenen Strebens gelangen lassen, vermögen das Gemüth gleichsam zu erdrücken, wovon ich schon mehrere Beispiele =gefährt habe. Also harte, tyrannische Erziehung, die Last unerträglicher, erschöpfender Anstrengungen ohne Hoffnung eines lohvenden Erfolges, unverschuldete Kränkungen, giftige Verleumdungen, denen die Unschuld vergebens den Schild eines unbescholtenen Bewußtreins entgegenhält, Verlust des Vermögens, Ruin des Familienglücks, Tod der 60liebten, vereitelte Hoffnungen, auf welche die Seele ihr ganses Heil setzte, kurz die Noth mit ihren tausendfachen Schreckensgestalten, zumal wenn sie jede neue Aussaat des Fleises serstört, oder in öffentlichen Drangsalen des Krieges, der Pestseuchen und allgemein verbreiteten Elendi

sogar die Hoffnung auf fremden Baistand zerstört, oder wenn dieser von erbarmungslosem Wucher verweigert wurde - alles dies kann nur allzeleicht eine zartfühlende Seele beugen, wenn ihr Frömmigkeit keinen Rettungsanker in der allgemeinen Brandung darbietet, welche sie und die Angehörigen zu verschlingen droht. Das Bewußtsein der Schwäche und ohnmächtigen Gegenwehr gegen das Drangsal wird dann dem Gemüth so habituell, und umdüstert den Verstand dergestalt, dass nicht einmal die wirkliche Erreitung aus der Noth mehr Trost gewährt; der Unglückliche hat sich die Ueberzeugung seines hälflosen Elends zu tief eingegraben, und hält daher die Beseitigung desselben für eine bloße Täuschung, welche seinen Schmers nur noch vermehrt. Der Nostalgie, welche eine Menge von deprimirenden Eindrücken in sich begreift, will ich nur im Vorbeigehen gedenken, da ich nicht Gelegenheit gehabt habe, sie zu beobachten. Merkwürdig ist es, daß die Seele oft eine Reihe der schwersten Leiden standhaft erträgt, und erst nachdem ihre Kräfte erschöpft wurden, bei einem verhältnissmässig geringen Verluste die Fassung verliert. Einen solchen Fall erzählt Herodot (lib. III. cap. 14) vom ägyptischen Könige Psammenitus, welcher vom Kambyses überwunden es standhaft erduldete, als seine Tochter mit anderen Jungfrauen Sklavendienste verrichten musste, sein Sohn nebst 2000 Aegyptern mit Stricken um den Hals und Zäumen im Munde zum Tode geführt wurde, und erst in Verzweiflung ausbrach, als er einen von seinen Freunden als Bettler auf sich zukommen sah. Diese lehrreiche Erzählung erklärt es, dass oft die Melancholie erst nach lange überstandenen Leiden ausbricht; die Seele hatte nur dem Anschein nach ihre Fassung wiedergewonnen, siechte aber an heimlich blutenden Wunden, und verlor allgemach ihre Kräfte, bis sie endlich ohne bedeutende Veranlassung in sich zusammensinkt.

Verstärkt muß diese Wirkung der deprimirenden Gemithsaffekte werden, wenn die Noth auch die Plege des

Körpers vereitelt, wenn der Trauernde in schlaflosen Nächten sich abhärmt, an Nahrung und Kleidung Mangel leidet, und obdachslos dem Ungestüm der Witterung preis gegeben ist. Nur der Hochherzige bleibt auch im schwachen Körper stark; aber das Gemüth der Mehrzahl, deren geringeren Kräfte nicht durch methodische Kultur, durch die Anregung höherer Interessen erstarkt und gesteigert sind, wird zumal durch Nervenleiden, welche den Charakter der Entkräftung an sich tragen, jeder freien Regung beraubt. Ja es giebt Krankheiten, welche wohl den Stärksten und Muthigsten zu Boden drücken können, zumal wenn sie die freie Thätigkeit des Denkens hemmen, welches durch seine vergebliche Anstrengung, sich der Fessel zu entreißen, das Uebel nur noch ärger macht. Hierher gehören vor allem die Stockungen im Pfortadersystem, über deren Bedeutung ich mich schon vielfältig ausgesprochen habe, und denen ich in der Pathogenie des Wahnsinns und der Melancholie insbesondere ein so großes Gewicht beilege, wie irgend ein anderer Arzt, welcher, ohne in die Uebertreibung und Einseitigkeit der gastrischen Schule zu verfallen, sich durch die Erfahrung überzeugt hat, daß fast die Mehrzahl der chronischen Krankheiten in jeger Quelle ihren Ursprung findet, woraus sich der unvergleichliche Nutsen der Mineralbrannen, den Karlsbader an der Spitze, bei denselben erklärt, und dass die Fieber oft als heilsame Reaktionen auftreten, durch welche die Natur jene Hindernisse in der Sphäre des Gangliensystems zu entfernen strebt, welches ihr auch gelingt, sobald das Unterleibsleiden nicht einen zu hohen Grad erreicht hat. Da nun jene Stockungen die Folgen von geistigen Anstrengungen bei aitzender Lebensweise, von körperlichen Arbeiten, bei denen der Unterleib zusammengedrückt wird, zu sein pflegen, anderer Ursachen, der Stubenluft, unpassender Nahrung, deprimirender Gemüthsaffekte und dergl. nicht su gedenken; so erhellt, warum sie bei Gelehrten, Büreaubeamten, Schneidern, Schustern, Webern so häufig vorkommen, und ein wesentlich zur Erzeugung der Melancholie mitwirkendes Moment abgeben können\*).

Unter den schwächenden Ursachen, welche durch eine Eximanitio nervorum die Melancholie erzeugen können, stehen unstreitig die Ausschweifungen im Genuss der spirituösen Getränke, zumal des Branntweins, und in der Wol-

<sup>\*)</sup> Insbesondere ist das Verhältnis der Hautkrankheiten zur Melancholie ein merkwürdiges; doch scheinen in demselben erstere weit mehr Wirkung und Symptom, als Ursache zu sein. Georget (über die Physiologie des Nervensystems; aus dem Französischen von Kummer, Leipzig, 1823) sagt bierüber Folgendes: "Man hat bemerkt, äußert Foderé, dass die Hauikrankbeiten bei allen unter einer tyrannischen Regierung lebenden Völkem häufiger vorkommen, besonders während des Ueberganges der Freiheit zur Unterdrückung, so wie bei den Individuen, deren Stand und Vermögen sie dem Argwohn und der Grausamkeit des Herrschers vorzöglich aussetzt. - Zu den Ursachen des Pellagra, sagt Jourdan (Dictionn. d. scienc. méd.) gehören nicht allein schlechte Nahrungsmittel, ungesundes Wasser, Unreinlichkeit, sondern auch das drückende Elend, der Kummer, die Furcht, und alle anderen niederschlagenden Gemüthsaffekte, die durch die wiederholten feindlichen Einstalle, die ungeheuren Abgaben, den haufigen Wechsel der Regierung, die sehlechte Verwaltung, diese seit dreiseig Jahren Ober-Italien entvölkernden und verwüstenden Geisseln, veranlasst werden. - Georget (a. a. O. S. 334) figt hinzu: "Nach dem, was ich aus Schriften und von Augenzeugen über das Pellagra weiss, bin ich sehr geneigt, denen beisustimmen, die es ursprünglich für eine Hypochondrie, Verrücktheit, Bladeian (denn alle diese Zustände bieten die Kranken dar) also mit einem Worte für eine Gemülhskrankheit halten, wovon das Hautleiden gewöhnlich nur eine Wirkung, ein Symptom ist. der That sind 1) die Vorboten des Pellagra's ein Gefühl von Schwermuth und Niedergeschlagenheit des Gemüths und der Muskeln, d. h. von Adynamie. 2) Die Kranken sind traurig, mürrisch, verdrießlich, unruhig, leiden an Kopfweh, an Hitze des Kopses und Rückgraths, an den sonderbaren Empfindungen der Hypochendristen. 3) Viele sind verrückt, mehr noch blödsinnig. Unter 500 Verrückten im Hospital zu Mailand fand Dr. Holland zwei Drittel Pellegristen." - Wahrscheinlich steht der Skorbut, welcher in einigen Irrenanstalten so häufig vorkommt, den ich

lust, vorzäglich in der Onanie obenan. Die Ungläcklichen werden durch das Gefähl ihres verwüsteten Lebens dergestalt gemartert, daß sie oft aus Abscheu gegen dasselbe sich den Tod geben, oder sich an allen ersinnlichen Schreekensgebtalten einer geängstigten Phantasie abquälen, über welche der zerrättete Verstand nicht zur Besinnung kommen kann. Allerdings hat die Jugend aus früher schon bemerkten Ursachen eine Neigung zur Schwermuth, welche sich daher schwacher Gemüther bemächtigen kann; gewöhnlich verarbeitet aber die frische Jugendkraft das Motiv irgend eines Wahnsinns zu lebhafteren, wilderen Formen der Tobsucht und Monomanie, es sei denn, dass Erschöpfung durch schwere Körperkrankheiten, z. B. böse, hartnäckige Wechselfieber, gehemmte Pubertätsentwickelung, übermäßige Blutfülle und allzustarke Kongestionen nach einzelnen Organen durch Enikräftung oder Druck auf die Nerven die hestigen Auswahlungen der Leidenschaften dämpfen, und ihnen den Charakter der Depression mittheilen. In vielen Fällen kann man aber aus dem Vorhandensein der Melancholie in der Jugend auf jene Ausschweifungen zurückschließen, welche sich gewöhnlich auch durch den äußeren Habitus zu erkennen geben.

Endlich bemerke ich noch, dass die Melaucholie im Gefolge anderer Seelenkrankheiten austreten kann, nachdem diese durch ihre längere Fortdauer die Krast des Gemüths gebrochen haben, welches nun aus seinen glänzenden Illusionen, seiner wilden Aufregung in düstre Schwermuth versinkt. Dieser Fall ereignet sich besonders häufig in der Tobsucht, wenn diese durch allzugroße Hestigkeit oder lange Dauer die nachhaltige Stärke des Gemüths aufreibt, und der Kranke seiner Ohnmacht sich bewust, von seinem Ungestüm ablassen muß, und zu dem Geschl ge-

aber nur ein Paar Mal deutlich ausgeprägt bei Geiateakranken gesehen habe, in einem ähnlichen Abbängigkeitsverhältnifs zur Melancholie. Zwei der von mir beobachteten Fälle gehörten zur Melancholie.

langt, daß er die ihm genogenen Schranken nicht durchbrechen kann. Uebersteigt sein Trübsinn nicht einen mäseigen Grad, und dauert er nicht zu lange, so kann er die Wiederkehr des Gleichgewichts der Gemüthstriebe ankundigen, welche sich erst durch ein inneres Missbehagen durchkämpfen, und in einer lästigen Abspannung sich erholen müssen, wiewohl es doch meistentheils der günstigere Fall ist, wenn unmittelbar nach dem Aufruhr eine stille Ruhe folgt. Dauert aber die Melancholie in Folge der Tobsucht lange, so hat sie meistentheils eine üblere Bedeutung, indem sie eine tiese, oft unheilbare Zerrüttung des Gemüths anseigt. Oft verharrt dann der Kranke längere Zeit in seiner Niedergeschlagenheit, um zu neuen tebsüchtigen Ausbrüchen frieche Kräfte zu sammeln, und so wechseln diese Gegensätze mehrmals, bis die gänzliche Erschöpfung im Blödsinn endet. Indess man darf nicht immer alle Hoffnung aufgeben, da zuweilen dennoch die Heilung gelingt. So hatte ich einen Seidenwirker zu behandeln, dessen lebhafter Geist den für zeine Lage hochsliegenden Plan machte, eine Fabrik von Seidenwaren anzulegen. Er wurde überdas Scheitern seiner Hoffnung in hohem Grade tobsüchtig, und bildete sich zugleich ein, ein vornehmer Mann zu sein, und ausgeseichnete Talente, unter anderem in der Musik zu besitzen. Da er bald dem Anschein nach zur Besinnung suräckkehrte, so reklamirte ihn seine Frau, welche ihre gänzliche Verarmung als dringenden Grund seiner Entlassung geltend machte. In seine Wohnung zurückgekehrt, versank er indess bald in die tiesste Schwermuth, verweigerte alle Nahrung, zehrte in kurzer Zeit bis auf das Geripp ab, und musste in die Charité zurückgebracht werden. Er hielt sich für rettungslos verloren, und ließ nicht undeutlich seine Absicht merken, durch den Hungertod seinem Elende ein Ende zu machen. Indess mit Hölfe der Schlundröhre wurde ihm täglich eine hinreichende Mengeven Fleischbrühe eingeslößt, bis er zuletzt seine Weigerung anigab. Nachdem durch ein auflösendes Heilverfahren die

Störung seiner Verdauung beseitigt war, kehrte ein ichhafter Appetit, und mit ihm die Kräfte des Körpers serück; er nahm an den üblichen Arbeiten Theil, wurde
durch ernste Ermahnungen äber seine früheren Thorheiten
aufgeklärt, und zur vollständigen Genesung zurückgefährt,
so daß er nach Jahresfrist die Heilanstalt verlassen konnte.

## §. 142.

Verwirrtheit (Dementia), Blödsinn (Amentia, Fatuitas).

Ich fasse die beiden in der Ueberschrift genannten Seelensustände susammen, weil sie in ihren wesentlichen Bedingungen übereinstimmen, und nur dem Grade meh sich von einander unterscheiden. Denn es liegt ihnen eine allgemeine Gemüthsschwäche sum Grunde, welche rich durch den Mangel an Regung der meisten und wesentlichen Triebe im Bewußtsein zu erkennen giebt. Esquirol führt noch den Unterschied an, daß Verwirrtheit nur einen Menschen befallen könne, welcher früher geistegesund gewesen sei, dagegen der Blödsinn angeboren sei. Letzterer ist dies aber nicht immer, und auch angeborse Gemüths- und Geistesschwäche kann zuweilen mehr durch Verworrenheit aller Vorstellungen bei einer gewissen Regsamkeit des Gemüths als durch einen wirklichen Mangel an allen Seelenkräften sich auszeichnen. Die oben gegebene Bestimmung unterscheidet sich wesentlich von der gewöhnlichen Definition gedachter Zustände, welche ihre zureichenden Grund in auffallende Verstanden Schwicke setzt, weil diese sich durch den Mangel an Ordnung mit Zusammenhang der Verstellungen noch deutlicher su erkennen giebt, als das Verstummen der Gemütheinteressen, welche ungleich mehr im Verborgenen wirken, und ihrer wahren Bedeutung nach nur durch eine zusammengesetzte Reflexion erforscht werden können. Rufen wir indels des Inhalt aller bisherigen Betrachtungen surfick; so erhellt

ama ihmen leicht, dass im Gemüth die ursprünglichen Triebfedern, enthalten sind, welche das ganze Seelenleben in Bewegung setzen, und dass die Verstandesthätigkeit durchaus im Stocken gerathen mus, sobald jene lahm werden. Es selgt dies insbesondere aus § 31., dessen Ueberschrift eben so wahr bleibt, wenn wir sie in ihren Gegensatz umkehren. Denn alles Denken geht darauf aus, irgend einem Gemüthsinteresse Befriedigung zu verschaffen, und steht mit dem Grade seines Antriebes stets im geraden Verhältnis. Leicht kann jeder in seinem Gemüth die vorherrschenden Motive seines gesammten Strebens aussindig, und es sich dadurch verständlich machen, das mit der Vernichtung jener Motive auch die Spannkraft seiner Vorstellungen, zerstört sein würde, weil sie alsdann jeder Richtung ermangeln.

Nur dadurch werden diese Sätze etwas unklar, daß eine allgemeine Gemüthsschwäche zu den seltenen Erscheinungen gehört, weil fast immer einige Triebe rege bleiben, sollten sie sich auch nur auf die sinnlichen Redürfnisse beziehen; ja dass sie selbst auf Kosten der edleren Interessen zu einer intensiven Thätigkeit sich steigern, wo sie dann stets den Verstand sollicitiren. In solchen Fällen kann letzterer noch eine gewisse Lebhaftigkeit, Witz, Scharfsinn zeigen, durch welche auf den ersten Anschein die wahre Seelenarmuth sich hinter einem, änseren Schimmer verbirgt. Ich will hier nur an die unvergleichliche Charakterschilderung des Falstaff erinnern, der bei gänzlichem Bankrutt an allen edleren Antrieben doch durch seine Verschmitztheit und seinen köstlichen Humor sich als eins der vollendetsten Kunstwerke legitimirt, welche aus Shakspeare's schöpferischem Genius hervorgegangen sind. Indess kaum ist der sinnreiche Kauz von seinem königlichen Beschützer verleugnet, so steht er auch als der armseeligste Tropf da, verlassen von allem Witz und so niedergedrückt durch das Bewußtsein gänzlicher Hülflosigkeit, dass der Tod seinem kläglichen Dasein, ein baldiges Ziel setzt. Eben so hohl und nichtig ist

40

das Scheinleben aller derer, welche ihren Verstand zam Sklaven des engherzigen Eigennutzes, der kindischen Eitelkeit gemacht haben; sie verdorren von innen keraus, auch wenn ein schonendes Geschick sie nicht über die Nichtigkeit füres Strebens enttäuscht, und verrathen durch die Unfähigkeit, aus der Oede ihrer kleinlichen Begriffe zu einer freieren Lebensansicht zu gelangen, die Beschränktheit ihres Verstandes, welcher der Patuitas senilis leicht zum Raube wird.

Indes jene Verwirrtheit des Bewusstseins, welche wir hier eigentlich in's Auge zu fassen haben, setzt jedesmal einen Seelenzustand voraus, in welchem zar keine kidenschaftliche Spannung des Gemüths obwaltet, sondern der Verstund, weil kein Interesse ihn mehr spornt, in sich zusammenstrikt. Thm reifst alsdann jedes Band zur Verknupfung seiner Vorstellungen, welche außer aller Ordnung sich durch das rein mechanische Spiel der Ideenssociationen in's Bewüßtsein drängen, und somit die eigentliche Verwirrtheit darstellen, oder wie verblichene, verwaschene Bilder gar nicht mehr zu einer eigentlichen Apperception gelangen, so dals an ihnen das Selbstbewußtsein sich gar nicht mehr reflektiren kann, sondern in die Nacht des Blödsings sich zurückzieht. In beiden Fällen können die Sinne noch die einzelnen Gegenstände zur Anschauung bringen, obgleich letztere beim hochsten Grade des Blödsinns gleichfalls durch einen dichten Nebel getrübt wird, welcher nichts mehr deutlich unterscheiden läßt, so dass der Kretin nach allem greift, um es in den Mund zu stecken, und zu verschlingen. Immer hat der Verstand die eigentliche Vorstellung seiner wesentlichen Beziehung su den Dingen verloren, er unterscheidet nicht mehr das Fremde von dem Bekannten, verwechselt unaufhörlich beides in den auffallendsten Täuschungen, daher denn die Schwachsinnigen einer steten Beaussichtigung bedürfen, um nicht aus gänzlicher Unkunde sich und anderen den größten Nachtheil zuzufügen. Auch sind ihre Sinne gemeinig-

lich stumpf, für die meisten Eindrücke unempfänglich, und nur noch derch glänzende Farben, grelles Licht, lautes Geräusch und dergl. stärker erregbar. Gedächtniss und Phantasie, in sofern sie eine geregelte Reihefolge von Vorstellungen voraussetzen, sind = 0 geworden, wie in einem Traum sieht sich der Verwirrte von zügellosen Bildern der Erinnerung umschwärmt, die ohne Zusammenhang kommen und gehen, sich verdrängen, und ihm im unsteten Wechsel zur Besinnung keine Zeit lassen. Je weiter die Schwäche bis zum Blödsinn fortgeschritten ist, um so größere Lüeken entstehen im Bewußtsein; der Seelenlose stiert wie ein Staarkranker in ein leeres Nichts hinein, kaum seines Daseins im dumpfen Lebensgefühl sich bewußt. Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft treten nicht mehr als Gegensätze der Zeit hervor, räumliche Verhältnisse kommen nicht mehr zur Reslexion; also die allgemeinsten Formen des Bewustseins, in welchen sich die einzelnen Verstellungen gruppiren sollen, brechen zusammen, und lassen die Welt, welche der Verstand in die beiden Rahmen des. Raums und der Zeit einfasst, in das alte Chaos zurücksinken. Unfähig, die formlosen Vorstellungen zu bestimmten Gestalten auszuprägen, und sie unter diesen zu vergleichen. su verknüpfen, su trennen, also zu Begriffen zu erheben, wird der Verstand von ihnen zurückgedrängt; der Kranke schwatzt entweder unaufhörlich von allen möglichen Dingen, deren Vorstellungen flüchtig an ihm vorübergleiten, ununterbrochen und widersinnig, oder er schweigt, weil er nichts mehr zu reden hat, wiederholt höchstens eine Reihe von bedeutungslosen Worten. Die an ihn gerichteten Fragen versteht er meistens nicht, oder nur halb, und seine Autwort passt entweder gar nicht auf sie, oder wenn sie auch dem Sinn der Frage entsprach, so springt sie doch bald zu ganz anderen Dingen ab. Nicht einmal der früheren Begriffe ist er mehr eingedenk, oder er wendet sie falsch an, widerspricht sich unaufhörlich, und weiß im nächsten Augenblicke nicht mehr, was er gesagt hatte.

Nicht immer ist jedoch die Schwäche des Vorstellungsvermögens in allen diesen Beziehungen gleich groß: so giebt es Verwirrte, welche sich selbst überlassen freilich unaufhörlich in dem Wirbel ihrer Vorstellungen umkreisen, aber sobald man ihre Aufmerksamkeit fixirt, sich ibrer Vergangenheit deutlicher erinnern. Sie können selbst ihnen geläufig gewordene Begriffe aus mechanischer Gewohnheit im Zusammenhange vortragen, und dadurch auf den ersten Anschein täuschen; aber man unterbreche den Lauf ihres Gesprächs, lege ihnen Fragen vor, zu deren Beantwortung Nachdenken erforderlich sein würde, und alsbald tritt ihre Unfähigkeit zum Vergleichen, Urtheilen und Schließen wieder hervor. Andere haben noch ein gewisses Lieblingsinteresse, welches sich meistentheils auf Eitelkeit, Reichthum, sinnliches Vergnügen, Liebe bezieht; sie schwatzen unaufhörlich davon, reden sich dabei in eine gewisse Lebhaftigkeit hinein, gestikuliren mit einem Anschein von Pathos, und scheinen sich zu erzürnen, wenn man ihren Gaskonaden keinen Glauben schenkt. Solche Kranke hat man vorzugsweise Narren genannt, weil sie anhaltend über eine Leidenschaft faseln, ohne jedoch von deren wahrem Interesse noch tief durchdrungen zu sein: denn ihr Wortschwall ist ein müssiges Spiel, an welchem das Gemüth eigentlich keinen Theil mehr hat, welches sich durch wahre und dauernde Affekte verrathen würde. Der Narr aber lacht und weint in einem Athem, erzamt und besänftigt sich, wie man es haben will, und verlangt nichts weiter, als dass man ihn schwatzen, und sich mit buntem Tande, mit Ordenszeichen und Bändern dekoriren lasse, womit er wie ein Kind spielt. Die ächte Leidenschaft in der Tobsucht und Monomanie verschmäht solche Albernheiten; sie ist zu sehr von dem Bewußstsein ihres Interesses durchdrungen, als dass sie es sieh durch äußere Zeichen zu vergegenwärtigen brauchte, und setzt sieh gegen jeden äußern Angriff auf dasselbe zur Wehre, dagegen der Narr leicht durch einen strengen Blick, durch eine

Drohung so lange eingeschüchtert wird, bis er auch diese wieder vergessen hat, und sein Kinderspiel von neuem beginnt. Daher fehlt auch seinen Zügen der tiefbedeutsame Ausdruck ächter Leidenschaft; er erzählt die traurigsten Dinge mit laehendem Munde, äfft alles nach, und verräth durch ein sades Mienenspiel seinen Flattersinn, dem er durch komische Gravität vergebens einen ernsten Anstrich zu geben sucht: Er möchte gern durch Drohungen Furcht ein-Mien, zieht aber dabei sogleich den kürzeren, und entscholdigt sich mit albernen Ausslüchten, dass er es nicht so schlimm gemeint habe. Er stiftet oft Händel an, weil seine rastlose Beweglichkeit sich in den ernsten Verhältmissen des Irrenhauses langweilt, hat dabei aber gewöhnlich nichts Arges im Sinne, und verräth überhaupt eine gewisse Gutmüthigkeit, welche sich im Streit mit anderen nicht leicht über bioße Neckereien hinauswagt, und keine schlimmere Rache ausübt, als anderen einen possenhaften Streich zu spielen. Indess kann man Narren wirklich böse machen, und sie werden dann gefährlich, weil sie im Afsekt sich nicht zu mässigen wissen, und frühere Leidenschaften bei ihnen wieder aus langem Schlummer erwachen. Doch es gebricht letzteren alle nachhaltige Kraft, and bald kehrt alles in das alte Geleise zurück.

Ans allem dem ergiebt sich schon, daß kein wahres, inniges, lebhaftes Interesse sich mehr in dem verödeten Gemäth regt, weil die Wirksamkeit des ihm entsprechenden Triebes sich durch die beharrliche Wiederkehr, Konsequenz und den Nachdruck angemessener Vorstellungen zu erkennen giebt, welche die Reflexion stets auf sich ziehen. Mit dem Erlöschen der Interessen lösen sich daher alle Bande ab, welche den Menschen an sein Leben und seine Verhältnisse knüpfen; alles was früher den vollen Preis für ihn hatte, Ehre, Besitz, Liebe, Religion, ist für ihn zur Bedeutungslosigkeit entwerthet, und eigentlich tritt hier erst das völlige Selbstvergessen ein, weil der Stumpfsinnige nur noch in thierischen Empfindungen, oder

höchstens in dumpfen, schwachen Gefühlen zum Selbstbewusstsein kommt. So ist er den Seinigen völlig enffremdet, wenn er sie auch noch dem äußeren Ansehen nach kennt; er hegt weder Liebe noch Hals, weder Hofmang noch Furcht, weder Freude noch Schmerz. Höchstens klingen jene Gefühle noch in flüchtigen Affekten an, welche eben durch ihren schnellen Wechsel ohne außere Veranlassung verrathen, dass sie nur als leichte Wellen auf der Oberstäche des Gemüths spielen, ohne in dessen Tiese einzudringen, welche meistentheils für das ganze Leben verschlossen bleibt. In manchen Fällen erhält sich neben dner gänzlichen Lähmung der Gemüthstriebe noch ein verhältnismässig geregelter Verstandesgebrauch; der Kranke spricht noch ziemlich zusammenhängend, aber ist zu keiner Handlung aus eigenem Antriebe mehr fähig. Heinroth hat dafür den Namen Abulia, Willenlosigkeit aufgestellt, welche indes doch nur eine Spielart der Dementis ist, deren wesentlicher Charakter in der Gemäthsschwiche besteht. Neumann hat ein ausgezeichnetes Beispiel derselben mitgetheilt. Im Blödsinn tritt endlich eine völlige Gefühllosigkeit ein, der geistig sittliche Mensch ist bis auf die letzte Spur aus der Erscheinung verschwunden, und nur eine geläuterte Philosophie, welche aus dem Begriff der unbeschränkten Entwickelungsfähigkeit der Menschen es erkennt, dass selbst unter den günstigsten Verhältnissen nur ein unendlich kleiner Theil derselben zur obiektiven Darstellung kommt, dass also letztere niemals den eigentlichen Maasstab der wirklichen Seele abgiebt, läst sich durch jenen niederschlagenden Anblick nicht zu dem Irrthum verleiten, dass der göttliche Funke in der Asche des Lebens für immer verglommen sei. Doch kann selbst bei Blödsinnigen und noch mehr bei Verwirrten eine robe Zerstörungssucht als Ausartung des Herrschtriebes eintreten, zumal wenn der körperlich starke Kranke wenigstess noch ein sinnliches Kraftgefühl hat.

Mit dieser Seeleulosigkeit des Bewußtseins stimmt nun

anch der außere Habitus des Körpers überein, aus welchem alle geistige Lebeusspannung entwichen ist. Auge. Antlite, Haltung, Sprache, Beyregung, alles verrath auf den ersten Blick, daß aus ihnen keine thätiga Seele nach aufaen mehr hervordringt, daß sie aus den körperlichen Organem entwicken ist welche nur noch durch die Vegetation ein kammerliches Scheinleben fristen. Besonders and die Betyegungen angelenk, schwechtlig, zweckwidrig, oft völlig gelähmt, zumal wenn dem Gesammtleiden eine dynamieche, oder materielle Zerstönung des Gehirns zum Grunde liegt, oft anch, so large nämlich noch ein lebhaftes, wenn auch verwerrenes Spiel der Vorstellungen und Gefühle obyealtet, rasch, wohl selbst ungestüm. Ja die Kranken kommen fast npr noch in freier Luft zu einigem Scheigefühl, und egzürgen sich dahen sehr, wenn man ihnen diese letzte Regung ihres Lebens verkimmert, und sie dadurch in das peinliche Gefühl einer völligen Hemmang zwängt, daher man ihnen aus menschlicher Theilnahme soviel Freihelt gestatten maß, als jes die Ockonomie des Lyronhauses: irgend gulässt: . Freilich, kann man sie nicht derchens gevähren lassen, weil sie nicht ppr raatlos unherlaufen, durch Schreien, Singen, unaufhörlichen Sohwatsen die Ruha stören, sondern weil sie auch, gleichsam um ihra Kräfto su prüfen, gerne alles genbrechen, verwösten, and allen erainalishen Unfug treibenen Ofte kann men sie durch, eine, zweckmäßeige. Dressur. un bestimmten, körpenkchen Arbeiten, welche kein Nachdenken goudern nur die Einübung mechanischer Fertigkeiten fordern, abriehten, und sie zeigen sich dann nicht selten ungemein eifrig debei, remehten selbet Schmerzen, zum Beweiser dass man ihnen dadorch eine wahre Wohlthat gewährt, so wie man dadurch auch am besten die Pflege ihres Körpens hefördert, and den gänzlichen Verfall ihrer Kröfte glänger abwehrt. Zuweilen haben Verwirrte und besonders Blödeinnige gleich den kleinen Kindern ein Verlangen nach Spielzetig, nach klappernden und lärmenden Dingen, weil sie sich sonst

mit nichts zu beschäftigen wissen. Oft ist der Nihrungtrieb bei ihnen sehr groß, weil ihnen der Gaumentattel großes Behagen gewährt; sie sohlingen die Speisen meist mit größer Begierde himmter. Se sah ich eine solche Kranke, welche sich nicht Zeit ließ; die Speisen gehört, zu Kauen; däher sie eines Morgens das ihr gereichte Brodi mit einer solchen Gefräßigkeit himmiterwihrgte, daß sie daran erstickte. Bei der Obduktion fand wich der ganze Kehlkopf voll von gekautem Bredte. Das Verwirde md Blödsinnige außerdem eine große Beglerde nach similichen Reizen, z. B. nach Schnapftaback haben, daß sie häufig der Wollust, und daher der Selbstbellsekung ergeben sind, ist bekannt genng. Ueberhaupt aber glaube ich mich einer ausschrlicheren Schilderung überlieben zu därfen, da die selbe in so vielen Schriften gegeben ist, und die Beseich nung der allgemeinsten Züge zu meinem Zweck völlig aureicht: " in town frum Sonstaum

Fragen wir nach dem inneren Grunde dieser Erscheimingen; so müssen wir unsie ganzliche Unbekanntschaft mit demselben eingestehen, da die allgemeine Bestimmung derselben als Wirkung von Gemüthssehwäche ein bloss Abstraktum ist, dessen Objekt von uns auf keine Weise ather bezeichnet werden kann Je dunkler das Wesen der Seelenkräfte überhaupt ist, von denen wir auch nicht fm Entferntesten eine Anschauung, nicht einmal einen symbolischen Ausdruck haben, sondern die wir nur in ihrer Wechselwirkung an den Thatsachen des Bewußtseins & kennen; um so ummöglicher wird es uns, von ihren negttiven Zuständen une irgend einen Begriff zu machen. Die Materialisten scheinen hier im Vortheil in sein, weil sie kurzweg die Ursache der Verwirrtheit und des Blödsins als Lähmang der Nerventhätigkeit bezeichnen können, welche entweder rein dynamischer Natur sei, oder im Zasammenhange mit Organicationsfehlern des Gehirns steht; ja ihre Lehre scheint dadurch an Gewisheit zu gewinnen, dass die in Rede stehenden Seelenzustände häusig unter

Verhältstissen vorkommen, welche eine güntliche Hemmung oder Erschöpfung der Nerventhätigkeit anzeigen, und daher oft im Gefolge von Apoplexie, Lithmangen, serrüttenden Körperkrankheiten aller Art, namentlich nach Ausschwelfungen im Trunk und in der Wollust auftreten, oder durch angeborne Missbildungen eine wöllige Unfähigkeit des Cehirns, zur freien Entwickelung der Kräfte zu gelangen, zu erkennen geben. Wir wollen die Bedeutung dieser Thatsachen in ihrem ursachlichen Zusammenhange mit jenen Seelensuständen keinesweges in Absede stellen, müssen ihnen vielmehr im Allgemeinen beipflichten, weil wir allerdings den Satz eusgesprochen halien, dass die Seelenthätigkeit stets im bestimmten Verhältnis zu der Summe der Nesveneuregung steht. Denn diese ist wenigtens während des: Erdenlebens ein nothwendiger Faktor für jeden Akt der Soelenthätigkeit, und macht durch ihren beharrlieben Mangel die objektive Verwirklichung der letzteren vamäglich. Auch können die dem Dualiemus huldigenden Acezte au ihrer Rechtfertigung anführen, daß die Seele ihrem immeren. Wesen nach durchaus bei jenen Zuständen nicht betheiligt, sondern nur in ihrer freieren Aeußerung durch die Verwüstung ihres Organs gehemmt sei. Indess wird doch durch solche Betrachtungen das Problem nicht glinklich erschöpft, weil allerdings in der Oekonomie der Seelenthätigkeit selbst eine Stockung eintreten zu können scheint, ohne daß wir die Schuld davon jedesmal dem Kärper auf hürden könnten. Erinnern wir uns nur alles dessen, was wir bei Gelegenheit der deprimirenden Gematheasselte, und besonders bei dem Schreck und der Augst in Erfahrung gebracht haben; so können wir, wenn dergleichen Seelensustände einen überaus hohen Grad, oder cine schr lange Dauer erreicht haben, uns daraus erklären, daß in ihnen das Gemüth seine Regsamkeit für das gause Leben verliert. Dahen sind Verwirrtheit und Blödsinn fast immer der letzliche Ausgang der ungeheilt gebliebenen Melancholie. Aber auch übermäßig wirkenden aktiven Lei-

denechaften gehen suletzt in Erschöpfung der Gemäthstriebe über, ihr Interesse stumpft sich ab, und da sie schon lange verber alle ihnen entgegenwirkenden Seelenkräfte unterdrückt haben; so tritt nun eine gänzliche Verödung und Verwüstung des Gemüths ein, weshalb die Amentis sentite meistentheils die Endwirkung eines von wilden Leidenschaften zerrissenen, in engherzigem Egoismus. in Eitelkeit, Hochmuth und Geis verdorrten Lebens ist. Daher folgen Verwirrtheit und Blödsinn jedesmal auf hestige Tobsucht, wenn sie in wiederholten Anfallen alle Gemfithskräfte zerrüttet hat; sie bilden überhaupt den häufigsten Ausgang der übrigen ungeheilt gebliebenen Seelenkrankheiten, weil das durch sie seiner naturgemäßen Entwickelung berankte Gemüth in einseitig leidenschaftlicher Spannung zuletzt erlahmte, und der durch state Widersprüche irre geleitete Verstand zuletzt die Fähigkeit zu jeder folgerechten Betrachtung einbüßt. Gewöhnlich sind daher Verwirrtheit und Blödeinn, wenn nicht angeboren, erst Folge von asderen Seelenkrankheiten; jedook können sie auch unmittelbar auf unmäßige Leidenschaften, Affekte und verwistende Ausschweifungen folgen. Wollte nun jemand hieraus die Folgerung ziehen, dass hierdurch eine wirkliche Zerstörung der Seelenkräfte angedeutet, mithin der Glaube an Unsterblichkeit angetastet werde; so entgegne ich kierauf, dass dieser Glaube in gar keine Kolfision: mit Erfahrungsbegriffen gerathen kann, weil er außerhalb jeder wissenschaftlichen Deduktion gelegen, nur aus religiöser Asschauung abstammt. Alle Seelenkräfte sind nur Besiehmgen eines uns ganz unbekannten Prinzips zu den Verhaltnissen des Erdenlebens, und daher durch unsre Organiation bedingt; folglich können wir von der scheinbaren Zerstörung jener Kräfte, welche sich in einem künftigen Leben wahrscheinlich ganz anders gestalten werden, ge keinen Schluß ableiten, wodurch der Glaube an letsters nur im Geringsten gefährdet würde. Gewiß derjenige müste sehr glaubensarm sein, welcher durch jene, eine

١.

strengere Prüfung nicht auskaltenden Scheingründe sich in die Enge getrieben sähe; wahrscheinlich würde er dadurch per für seinen Vorwitz bestraft werden, dass er ein wissenschaftliches Masse an jene heiligen Ahnungen legte, deren Welt sich in einen siebenfechen Schleier der Isis einhallt. Wir weisen daher alle Insinustionen, nach denen die psychologische Erforschung der Seelenkranklieiten von irreligiöser Gesinnung weugen sollte, als Wirkung eines Mangels an Vernunftkritik ab, welcher von jeher das trübe Element der Hohtscheuen Verketzerungssucht war: Seilte es jedoch jemand zur Erhaltung seiner Gematharuhe für nöthig erachten, bei feder Lähmung der Gemüthekräfte eine Adynamie des Gehirns vorauszusetzen; so-habe ich un so weniger dagegen etwas einzuwenden, als im Grande die ganze Kontroverse auf einen leeren Wortstreit hinauslaufen würde, da alles, was auf der Grenzscheide zwischen Seele und Körper vorgeht, für immer unsern Blicken entzogen bleiben wird.

Nur so viel sei schließlich noch bemerkt, daß die Gemüthslähmung, wenn sie nicht die Folge physischer Zerrüttung ist, und das Bild derselben vollendet, längere Zeit mit einer dem Anschein nach regelmässig von Statten gehenden Vegetation verbunden sein kann; ja es ist eine bekannte Erfährung, dass der Uebergang der Fobsucht oder Melancholie in Verwirrtheit sich gewöhnlich durch zunehmende Wohlbeleibtheit und größere Regelmäßigkeit der körperlichen Funktionen, welche bis dahin durch die leidenschaftliche Erschätterung oder Hemmung nur allzusehr beeinträchtigt waren, zu erkennen giebt, und dass die Wiedererlangung der Seelenruhe einer Verlängerung des Lebens günstig ist, welches durch die Fortdauer der früheren Zustände gänzlich aufgerieben worden wäre. Jedoch das körperliche Leben findet seine nie ermattende Triebseder in der Seelenthätigkeit, und muss mit dem Erlahmen derselben früher oder später gleichfalls in's Stocken gerathen. Bald nimmt daher der scheinbar kraftvolle Habitus

das Geptäge des Marasmus an, die Züge gitern schaell, die Hinfälligkeit nimmt zu, und nichts vermag den sichtbaren Verfall des Körpers aufzuhalten. Daher sterben auch die meisten, welche an angebornem Blöckinn leiden, frühzeitig, che sie noch den Kolminationspunkt des physischen Lebens erreicht haben, weit ihr Entwickelungstrieb nicht an den Anstrengungen ansreicht, welche gemacht werden müssen, um den Vegetationsprozofe zu höheren Stufen estmorsuheben. Indes wie es keine Regel ohne Amnahme giebt, so begegnet men in Irrenhäusern einzelnen Individeen, deren sahe Lebenskraft ungewöhnlich lange audauert, und durch eine gewisse plastische Fülle gleichsam den Mangel an innerer Thätigkeit verdeckt. Sie gleichen den Afterorganisationen, in denen das Leben schwer gesteigert, aber anch eben so schwer völlig vernichtet werden kann, und bestätigen es somit, dass wir darchans nicht die Grenze zu ziehen wissen, bis zu welcher die angeschöpfliche Natur das Gesetz der Selbsterhaltung geltend macht \*).

<sup>\*)</sup> Der sympathische Wahnsinf lässt keine systematische Eintheilung zu. Entweder er gestaltet sich unter der Form einer Bestimmten Leidenschaft, welche den Charakter der Monomasie, Tobsucht und Melancholie annehmen kann, und dann nach den bei diesen Gattungen ausgestellten Begriffen beurtheilt werden muss; oder er atellt sich als blosses zusammenhangsloses Delirium dar, und trägt dann das Gepräge der Verwirrtheit. Wir brachen hierbei aber um so weniger zu verweilen, als im letzten Falle das Irrereden als blosses Symptom keiner psychologischen Betrachtung zugänglich ist, und nur in semiotischer and prognestischer Beziehung bei den ihm zum Grunde liegenden Körperleiden Berücksichtigung verdient. Hiervon kann aber in der Seclenheilkunde nicht die Rede sein.

#### Breizehnter Abschnitt.

# Verlauf und Prognose der Seelenkrankheiten.

#### §. 143.

Verschiedene Beziehung des geistigen und kör perlichen Lebens zu den Zeitverhältnissen.

Wenn gleich nach uralter Bestimmpag das geistige Leben nur unter der Form der Zeit angeschaut werden kann, während alle körperlichen Erscheinungen angleich unter räumlichen Verhältnissen sich darstellen; so fehlt doch unendlich viel daran, dass wir an der Zeit irgend einen Maasstab für die geistige Thätigkeit hätten. Wir werden uns freilich bewußt, dass letztere an die Zeit gebunden ist; können auch im Allgemeinen unterscheiden. ob der Lauf unsrer Vorstellungen, Gefühle und Willensäußerungen rascher oder langsamer fortschreitet, und gewissermaaßen Vergleichungen unter ihren protensiven Verhältnissen anstellen; aber für immer fehlt uns ein numerischer Ausdruck dafür, welcher die Grundlage einer psychologischen Arithmetik bilden könnte. Denn alle Erscheinungen des Bewußtseins sind viel zu innig mit einander verschmolzen, ja das in ihnen sich offenbarende Soelenwirken kommt nur sum geringsten Theil zur Anschauung, der Plus der Verstellungen in ihren mannigsachen Associationen ist in jedem Augenblick einem zu großen Wechsel unterworfen, als dass wir eine einzelne Thatsache des Bewulstseins in konkreter Auschauung hervorheben, und ihre Dauer nach Pendelschlägen berechnen könnten. Seelensustände sind daher außer aller Zeitbestimmung, zum Beweise, daß das in ihnen waltende Leben sich allen simlichen Anschauungsformen entzieht, und nur mit freiem Geistesauge erspäht werden konn.

Ganz anders verhält es sich mit den organischen Lebenserscheinungen, welche an bestimmte Verhältnisse der Außenwelt gebunden, in Uebereinstimmung mit denselben sich in einer gewissen Zeitfolge entwickeln. Freilich sist jene Verhältnisse viel zu komplicirt, ja sie ändern sich für jedes Individuum nach Maassgabe seiner eigenthämlichen Natur viel zu sehr ab; als daß wir eine genetische Erklärung zu geben vermöchten, warum bei dem einen die Pulse des Lebens rascher schlagen, als bei einem andem Indess lassen sich doch durch die Beobachtung gewisse typische Regeln ausmitteln, welche, wenn auch großen Modifikationen unterworfen, doch durch eine große Summe von Beobachtungen auf ein arithmetisches Mittel zurückgeführt werden können. Dies gilt nicht nur von physielogischen Zuständen, z. B. von der Schwangerschaft, der Dauer der einzelnen Lebensalter, von dem Ebben und Flathen der Erregbarkeit nach den verschiedenen Tages- und Jahreszeiten und in den einzelnen Organen, sondern ebes so sehr von den pathologischen Verhältnissen, we jene Regeln bekanntlich eine hohe praktische Wichtigkeit haben. Denn wir wissen, dass die Natur um so mehr mit sich is Uebereinstimmung ist, und daher einen glüklichen Fortgang ihres Wirkens hoffen läßt, je genauer sie sich an den Typus irgend eines Lebensvorgunges bindet, daher die wichtigsten prognostischen Sätze sich auf den geregelten und regelwidrigen Verlauf der Krankheiten stützen. steht die wichtige Lehre von den verschiedenen Stadien der Krankheiten in Verbindung, welche uns das zeitliche Schema darstellen, nach welchem letstere durch die Folgereihe von veränderten Zuständen fortrücken sollen; und indem nach diesem Schema die nosologischen Bilder gezeichnet sind, geben diese der Beobachtung eine bestimmte

Richtung, so dass der erfahrens Arst sich durch die Betrachtung der gegenwärtigen Symptome über die anamnestischen und prognostischen Verhältnisse orientiren, und dmach seinen Plan entwerfen kann. In gewissem Sinne kann man daher sagen, dass die genaue Kenntniss der Zeitverhältnisse der Krankheiten die Soele der medizinischen Forschung ausmacht, weil erstere schon das Meiste voraussetzt und in sich begreift, um was der Arst sich zu bekimmern hat; dass also die Darstellung der Eatwickelungszustände der Krankheiten eben so den höchsten Gesiehtspunkt der Pathologie bildet, wie auch die Physiologie ihre Aufgabe nur durch eine solche ächt historische Forschung kösen kann. Selbst wenn die pathogenetische Deutung jener kraukhaften Entwickelungszustände außer dem Bereich unsrer Einsicht liegt; so zeichnet doch die Geschichte derselben den Weg zur Erkenntniß vor, weil sie den unveränderlichen Gang des Naturwirkens andeufet, md es verhindert, die Ordnung der Erscheinungen umzukehren \* ).

Da alle Begriffe durch ihre Aufstellung in Gegen-

<sup>\*)</sup> Hätte, man diese Sätze, welche eigentlich schon von den altesten Aerzten anerkannt, oder wenigstens stillschweigend beachtet wurden, gehörig beherzigt; so würde man nicht in die Einseitigkeit verfallen sein, die Ergebnisse der Leichenöffnungen stets an die Spitze der pathologischen Untersuchungen zu stellen, wobei viele sich in dem Grade übereilten, daß sie die Wirkung des Tedeskampis, ja der beginnenden Fäulniss für den Ausgangspunkt der Krankheit erklärten. Da auch die Seelenheilkunde von solchen Uebertreibungen und Verwechselungen der Ursache mit ihren Wirkungen viel zu leiden gehabt hat; so ist es wohl nicht überflüssig, dergleichen als eine fast absichtliche Selbattäuschung m rügen, welche begierig nach allen solchen grobsianlichen Erscheinungen griff, um eine seit 20 ja 50 Jahren bestehende Geisteskrankheit aus einem Extravasat, einem Gerinsel, oder aus eiber bloßen Hyperämie im Kopse erklären zu können. Wahrlich wir konnten uns viel Kopsbrechen, die weitesten Exkurse ersparen, wenn die Ursachen des Wahnsinns so mit Händen zu greifen wiren.

sätzen am deutlichet en werden, so glaubte ich diese Bemerkungen voranschieken zu müssen, welche mich zugleich darüber rechtfertigen werden, daß ich die Lehre von den Krankheitsstadien gewiss nach ihrer ganzen Bedeutung sa schätzen weiß. Aber eben deshalb muß ich mich auch gegen die übliche Weise, von den Epochen der Geistekrankheiten zu reden, durchaus erklären, weil man sich eine Verwechselung gans heterogener Begriffe dabei lat zu Schulden kommen lassen. Denn was können die typischen Regeln der körperlichen Krankheiten wohl für eine Anwendung bei Seelenkrankheiten finden? Ger keine Erinnern wir uns nämlich, daß jener Typus bedingt ist theils durch die höheren Gesetze der Lebensthätigkeit selbst. theils durch die eigenthämlichen plastischen Redingunge. nämlich durch den vitalen Chemismus, welcher in Krankheiten so unendlich mannigfache, an verschiedene Zeitdase gebundene Mischungsveränderungen hervorbringt, theils durch äußere Verhältnisse des Klima's, der Jahreszeiten der Lebensweise; so erhellt, dass alle diese Bedingungen durchaus keine unmittelbare Beziehung auf Seelenzustinde haben können. Um jedem Missverständniss vorzubeuges, räume ich ein, dass die als Wirkung des idiopathischen, oder als Ursache des sympathischen Wahnsinns austretenden pathologischen Zustände allerdings mehr oder weniger an jene typischen Gesetze gebunden sind, worans sich die Verschlimmerung aller Zufälle mit der Wiederkehr der monatlichen Reinigung, die Rückfülle der Tobsucht wihrend der heißen Jahreszeit, das ungleich langsamere Fortschreiten der Heilungen in den feuchten, kalten und trüben Wintermonaten, die Beschleunigung der Reconvales cenz in den warmen, trocknen und hellen Frühlings- und Sommermonaten und hundert andere Erscheinungen erkliren. Aber alles dies hat doch mit dem innern Wesen der ächten Seclenkrankheiten nichts gemein, welche aus gans anderen Bedingungen in der Folgereihe ihrer Erscheinungen fortschreiten, und dabei so wenig an ein bestimmtes ZeitZeitmaß gebunden sind, daß man in keinem einzigen Falle mit nur erträglicher Wahrscheinlichkeit voraussagen kann, ob zu seiner Heilung Monate oder Jahre erforderlich sein werden, wenn man auch aus anderweitigen Gründen seinen günstigen oder ungünstigen Ausgang muthmaßlich vorherverkündigen darf.

Wir müssen also dem Begriff von dem Verlauf und den Stadien der Seelenkrankheiten eine ganz andere Fassung und Bedeutung geben, und uns zuvörderst über die Momente verständigen, durch welche die hier zu erörternden Gegenstände sich in eine naturgemäße Ordnung bringen lassen. Halten wir das pathogenetische Verhältnis der Leidenschaften zum Wahnsinn fest; so ergeben sich daraus folgende wesentlich verschiedene Stufenfolgen oder Epochen. In den ersten arbeitet die Leidenschaft auf Ersengung des Wahnsinns hin, ohne jedoch die ihr widerstrebenden Gemüthstriebe und die Besonnenheit gänzlich unterdrücken zu können, wodurch ein Zwiespalt im Gemath hervorgebracht wird; die Periode der Vorläufer des Wahnsinns. In dem zweiten Stadium hat die Leidenschaft den Verstand gänzlich überwältigt und den Wahnsinn zur välligen Reife gebracht, welcher nun in allen seinen Erscheinungen deutlich hervortritt. Im dritten Stadium, wenn minlich der Ausgang ein glücklicher ist, lässt die verstandverwirrende Wirkung der Leidenschaft nach, weil sie entweder von selbst sich abkühlt, oder von der Gegenwirkung der bisher unterdrückten Triebe niedergekämpst wird; die Erscheinungen des Wahns wechseln noch mit der wiederkehrenden Besonnenheit und mit den Regungen der natürlichen Gefühle ab, weichen aber je länger, je mehr zurück; die Epoche des Nachlasses. Endlich in dem vierten Stadium tritt die vollständige Reconvalescenz ein, die Ruhe, das Gleichgewicht des Gemüths und die darauf gegründete Besonnenheit sind vollständig wiedergekehrt; es bedarf aber noch einer fortgesetzten Anwendung von Heilmaalsregeln, um die noch schwach begründete Verfassung Seelenheilk, II. 41

der Seele dauerhaft zu befestigen, und sie gegen neue verderbliche Ausbrüche der Leidenschaft sicher zu stellen. Außerdem kommt noch eine Menge von anderen Verhältnissen in Betracht, welche sich auf einen minder günstigen Ausgang beziehen. Hierher gehört die periodische Wiederkehr des Wahnsinns, sein Uebergang in andere Fermen, in unheilbare Nachkrankheiten, seine Rückfälle, sein Wechsel mit Körperkrankheiten, und dergl. Ich werde hier nur den idiopathischen Wahn durch seine Phasea verfolgen.

### §. 144

Stadium der Vorläuser des Wahnsinns.

Da die Genesis des Wahnsinns sich oft bis in die früheste Kindheit, ja bis jenseits der Zeugung in das Leben der Aeltern und Großältern der Geisteskranken vafolgen lässt; so erhellt daraus, dass die hier anzustellende Betrachtung keine Grenze haben könne. Wir müssen deher den Gesammtinhalt der Aetiologie zurückrusen, un die Leidenschaften in den Reihen der sie begünstigenden Bedingungen bis auf ihre ersten Wurzelkeime aufzusuchen, um sie in ihrer folgerechten Entwickelung bis sum Asbruch des wirklichen Wahns zu betrachten. Dass hiern keine Uebertreibung liege, geht aus der täglichen Erfalrung hervor, dass manche Geisteskranke seit ihrer ersten Jugend ein verschrobenes, zwiespältiges, bizarres Seclenleben führten, und daher schon vicle Jahre vorher ihre traurige Katastrophe ahnen und fürchten ließen. Es ist nimich nicht sowohl ihr leidenschaftlicher Charakter überhaupt, der sie als Kandidaten des Irrenhauses qualificirt, weil sonst die meisten Menschen dasselbe im Prospekt haben müssten, als vielmehr ein starker Widerspruch zwischen Gemüth und Verstand zum offenbaren Nachtheil des letsteren, was ihnen jenes traurige Signalement aufdrückt. Erziehung, Gewohnheit, Verhältnisse, Temperament änder

hieran unendlich viel; ja oft steht der äußere Habitus eines Menschen mit seinem wahren Charakter gar nicht im engen Zusammenhange. Denn während manche Senderlinge und Abentheurer doch vor eigentlichem Wahnsinn gesichert sind, weil sie unbeschadet der festen Haltung ihres Gemüths den Launen und Absprüngen einer allzuregen Phantasie nachgeben dürfen, und stets zur gehörigen Zeit wieder in die rechte Bahn einlenken, trifft man dagegen andrerseits auf Gemüther, welche in einem anscheinend geregelten Leben sich fortentwickeln, bis sie auf einmal an einem jähen Absturz sich befinden, sei es, daß ein erschütterndes Schicksal sie übereilt, oder daß aus der unerforschlichen Tiefe des Gemüths plötzlich eine gewaltsame Leidenschaft auftaucht, von welcher sie übermannt werden.

Es würde ein vergebliches Bemühen sein, die unendliche Mannigfaltigkeit der primitiven Entwickelung der Leidenschaften zum Wahnwitz in übersichtlicher Ordnung auf-Mhlen zu wollen, wenn wir auch einzelne Bilder hervorbeben können, nach deren Charakter sich jene Entwickelung am häufigsten zu arten pflegt. So sind einige Geisteskranke von jeher menschenscheu, einsiedlerisch, grüblerisch, träumerisch gewesen; keine Freude erheitert sie, kein wichtiges Interesse weckt ihre Theilnahme, keine Liebe flößt ihnen Vertrauen und Dankbarkeit ein. Sie leben nur zum kleinsten Theil in ihren wirklichen Verhältnissen, und oft ist es zweiselhaft, ob mehr Dummheit, welche sich im Leben nicht auszubringen weiß, oder eigenthümlicher Sinn, welcher am liebsten neben der gebehnten Heerstraße auf Abwegen umherschweift, die eigentliche Ursache ihrer Verschlossenheit ist. Zuweilen deuten einzelne Züge auf ihren Charakter hin, z. B. auf Ehrgeis, welcher nirgends eine Bahn für seine Entwürfe offen findet, und daher voll Ekel und Murrsinn sich von seinen wirklichen Verhältnissen abwendet; oder auf Neid, der sieh den Gegenstand seiner heissesten Wünsche entrissen

Digitized by Google

sieht, aber seine Gesinnung nicht zu äußern wagt; oder auf religiöse Schwärmerei, welche in ihrem Lebenskreise keinen Anklang findet, und sich daher gerne in die Zellen der Anachoreten flüchten möchte; oder auf unglückliche Liebe, die der Leidende aus übergroßer Bedenklichkeit gans in seinem Busen verschließt - und wie die überschwenglichen Gefühle weiter heißen mögen, deren Widerspruch mit der Wirklichkeit das leidenschaftliche Gemuth lebhast genug empfindet, um den Spott über ihre Thorheit zu fürchten, und ihm durch Schweigen auszuweichen. Ja der Jüngling, die Jungfrau sind sich zuweilen nicht einmal deutlich dessen bewußt, was ihre Brust mit unendlicher Sehnsucht erfüllt; sie finden den Gegesstand derselben nicht außer sich, und ziehen sich daher in sich zurück. Es ist schwer, hier die Grenze des Natürlichen zu ziehen, weil oft gerade die vortrefflichsten Anlagen, weil sie keinen Raum zur freien Entfaltung finden, gewaltsam in sich zurückgedrängt ganz dieselben Erscheinungen hervorbringen, bis die Stunde der Erlösung schlägt, und ein reiches, volles Leben wie durch Zauberkraft aus ihnen erblüht. Denn man glaube nicht, dass das Genie, sogleich aus vollem Selbstbewusstsein ein starkes Selbstgefühl schöpfen könne; dazu gelangt es zuweilen erst spät nach langer Demuth unter drückenden Verhältnissen, bis es endlich die Banden gesprengt hat. Was ließe sich hierüber alles sagen, um die feinen Wendepunkte zu bezeichnen, wo die Wege zur geistigen Lebensfälle und zur trostlosen Geistesarmuth sich scheiden! Wie oft mag hier ein unmerklicher Einflus den Ausschlag gegeben haben. Denn selbst ein treffliches Gemüth kann sich unter 50 großem Druck fruchtlos abquälen, dadurch seine beste Kraft einbüßen, und an grüblerisches Sinnen und Brütes gewöhnt, endlich in Phantasmagorieen eine Befriedigung suchen, die ihm das Leben verweigert. Ich habe schon früher bemerkt, dass ich in mehreren Fällen mir den Ursprung des Wahns nur daraus erklären konnte, dass ansgezeichnete Anlagen für höhere Geistesbildung keinen Raum fanden, und daher verkrüppelten. Wie viel mehr sind daher schwache Gemüther unter ähnlichen Verhältnissen der gleichen Gefahr ausgesetzt, sich in faselnde Träumerei zu verlieren, wie ich dies besonders bei liebeskranken Mädchen oft bemerkt habe, welche ihre Leidenschaft nur durch ein völliges Zurückziehen von aller Thätigkeit und Geselligkeit und durch ein stetes Verweilen im Bette verriethen, in welchem sie sich unaufhörlich mit den Bildern ihrer Sehnsucht beschäftigten, worüber ich sie meistentheils zum Geständnis brachte. Hier geht die Leidenschaft so unmerklich in den Wahn über, das sich der Ansang des letzteren der Zeit nach gar nicht bestimmen läset.

In anderen Fällen nimmt die Leidenschaft ganz den entgegengesetzten Charakter des kühnen Strebens, der zügellosen Begierde an. Durch waghalsige Unternehmungen, gefährliche Spekulationen, abentheuerliche Streiche, durch unmässiges Verschwenden des Eigenthums, planloses Vergeuden von Zeit und Kräften, durch rastlose Unruhe, welche von steter Aufregung mit Wein, Kaffe und dergl. unterhalten wird, durch weites Umherreisen, wilde Verguügungssucht. durch Hestigkeit in Sprechen, Gestikuliren, durch Wechsel der Affekte, durch Großsprecherei, Anmaassung, Verletzung des Anstandes, Erbitterung über jede Einrede, durch stetes Vertauschen der Beschäftigungen und dergl. geben solche Menschen es zu erkennen, dass ihre durch Leidenschaften erhitzte Phantasie den Verstand schon weit überslügelt hat, dass der Strom ihrer überschwenglichen Gefühle jeden Damm durchbricht, und sie in einem gährenden Zustande sich befinden, welcher zu irgend einer Entscheidung kommen muß, da die Fortdauer desselben ihnen selbst höchst lästig, ja quälend wird, Vielleicht werden sie durch irgend eine Katastrophe, welche ihre Thorheit selbst herbeiführt, noch zur Besinnung gebracht; aber oft befördert jene nur noch den Ausbruch des Wahns, weil sie zu sehr in sich alle Haltung verloren haben, als dass ihr Gemüth durch einen starken Schlag nicht vollends zerrüttet werden sollte. Unstreitig enthält jene leidenschaftliche Ausregung schon vollständig die Elemente der Geisteszerrüttung in sich, welche noch eher und häusiger zum Ausbruch kommen würde, wenn nicht ein dem Bethörten selbet unerklärliches Etwas ihn davon zurückhielte. Die gegen die Leidenschaften heimlich ankämpsenden Gemüthstriebe sind es, welche die völlige Unterdrückung der Besonnenheit oft noch verhindern, so dass der Messch, wenn er auch noch so sehr mit seiner Phantasie umberschweift, dennoch zur rechten Zeit wieder einlenkt, indem er betrossen zurückweicht, sobald der Wahn in That ausbrechen, und ihn saktisch mit den positiven Lebensverhältnissen entzweien will.

Dieser Kampf des Wahns mit der Wirklichkeit, der Leidenschaft mit den ihr widerstrebenden Gemüthstrieben ist es nun, welcher das charakteristische Merkmal des Stadiums der Vorläufer des Wahns ausmacht. Indem ich mich auf alles das beziehe, was ich schon bei vielfacher Gelegenheit über den Widerstreit des Gemütks mit sich gesagt habe, rufe ich blos die beim Aerger gemachte Bemerkung zurück, daß die Gegensätze, in welche die Seele gespalten ist, nur hinter einander austreten, wenn sie auch im schnellen Wechsel auf einander folgen können, weit das Bewußtsein in einem gegebenen Moment nur eines Hauptbegriffs oder Gefühls theilhaftig worden kann. Dieser Wechsel spricht sich auch in dem gedachten Stadina deutlich aus; es ist als ob des Licht der Besinnung auf einzelne Momente durch vorübereilende Wolken verfastert wurde, bis letstere-sich in einen allgemeinen Nebel auflösen, welcher dann anhaltend das Bewusstsein verdunkelt. In diesem schwankenden Zustande hat der Mensch nicht selten eine Vorstellung davon, dass er in Gesahr des Wahnsinns schwebt, weil mit den Illusionen desselben seine lichten Augenblicke einen allsu grellen Abstich bilden, als daß er nicht selbst darüber betroffen sein sollie.

Er steht dann zweiselnd wie Macheth zwischen den beiden Welten des Wahns und der Wirklichkeit; er prüft. vergleicht, grübelt, streitet mit sich, um mit jeder Stunde mehr und mehr an sich irre zu werden. Denn wie könnte die von den verstummenden Triehen getragene Besonnenheit zuletzt noch Stand halten gegen den übermächtigen Andrang der Leidenschaft, da die tiefste Ueberzeugung nicht aus der Logik, sondern aus dem stärksten Gemüthsinteresse stammt, folglich jede Leidenschaft die Gültigkeit ihrer Ansprüche vor dem bethörten Verstande durchzusetzen vermag? So wird sein Sträuben gegen das hereinbrechende Uebel immer schwächer, bis es endlich völlig aufhört, und der Wahn nun ungehindert die ganze Seele umstricken kann. Länger erhält sich ein Ueberrest der änseren Besonnenheit, indem der schon wirklich Wahnwitzige sich noch einigermaaßen des Widerspruchs bewußt ist, in welchen er zu der Gesinnung aller übrigen Menschen getreten ist; aber er müßte nicht sein, was er wirklich ist, wenn er sich dadurch irre machen ließe. Denn schon ist der Verstand durchaus in das Spiel der Leidenschaft hineingezogen; ihr überschwengliches Interesse dringt ihm das Prinzip aller Begriffe, Urtheile und Schlüsse auf, und wohl muß man darüber erstaunen, wie oft in kürzester Zeit eine gänzliche Umgestaltung des bisherigen Denkens möglich werden kann, so dass der Bethörte nicht Anstand nimmet, seine früheren, noch so tief gewurzelten Ueberzeugungen Lügen zu strafen. Es hangt dies mit der großen Beweglichkeit der Seele susammen, welche durch einen hinreichend starken Antrieb wie durch einen Zauberschlag plötzlich durch und durch sich umwandelu kanu. Let nun der Verstand erst völlig in den Dienst der Leidenschaft getreten, so bietet er alsdann allen Witz und Scharfsinn auf, sie vor dem eigenen Bewusstsein gegen den Widerspruch der ganzen Welt zu rechtsertigen; und nur die aus früherer Erfahrung geschöpfte Klugheit kann ihn bestimmen, seine Leidenschaft in Worten und Handlungen

möglichst zu verleugnen, um sie dadurch aus dem Bereich äußerer Angriffe zu bringen. Eine solche Selbstbehenschung im Drange der heftigsten Gefähle kostet dem Messchen natürlich die größte Anstrengung; man sieht ihm das Gespannte, Gereizte, Befangene an, er verliert sich in Geistesabwesenheit, schreckt bei der Anrede aus seines Träumen auf, zwingt sich, besonnen zu scheinen, und fie sein seltsames, auffallendes Betragen Ausflüchte zu suches. Glaubt er sich unbeobachtet, so läßt er seinen Verkehrtheiten freien Lauf. Indess wie er sich auch um den geten Schein bemühen, Maximen und Gefühle affektiren mag, welche seiner wahren Gesinnung fremd sind; man bemerkt dennoch leicht, dass er ein anderer Mensch geworden ist. Denn verstummt ist die Liebe zu den Seinigen, erloschen die Theilnahme an allem, was sonst seine Seele sesselte, gewichen von ihm der Geist der Ordnung, des Fleises, der Mässigkeit, des Anstandes; nur verstohlen blicken aus ihm die früheren Regungen hervor, bis immer fremdartiger, räthselhafter sein Charakter wird, der dann zuletzt sich aller gewohnten Züge entäußert. In allen diesen Erscheinungen offenbart sich die höchste Wirkung des antagonistischen Verhältnisses, in welchem die zum Wahnwitz gesteigerte Leidenschast die übrigen Triebe altmählig unterdrückt, worauf ich bereits früher (Th. I. S. 537) hingedeutet habe. Erst wenn die Leidenschaft jedes Widerstreben des Gemüths vertilgt hat, bricht sie nach außen in die Erscheinung hervor; der Wahnsinnige trägt kein Bedenken mehr, sie durch Wort und That anzukundigen, weil die Rücksichten der wirklichen Welt nun ganzlich seinem Blick verschwunden sind.

Georget bezeichnet sehr richtig die begleitenden körperlichen Zufälle als Wirkungen. Vertauscht man seine abstrakte Hypothese eines idiopathischen Gehirnleidens mit dem anschaulichen Begriff eines durch Leidenschaften erzeugten Zwiespalts im Gemüth; so muß man seiner Schilderung der daraus entspringenden Wirkungen durchaus bei

pflichten. "Der Schlaf, anfangs durch schreckhafte Träume, darch plötzliches Auffahren beunruhigt, verliert sieh endlich ganz. Es stellt sich Kopfweh ein. Die Kranken klagen, dass ihnen das Blut zum Kopfe steigt, und dass ihnen der Kopf heiss ist. (Oft beschweren sie sich auch über Brennen und Schmerzen im Unterleibe, über Angst und Beklemmung auf der Brust, übermäßige Reizung oder Abstampfung der Sinne, Schwindel, Sinnestäuschungen, zu große Beweglichkeit oder Abspannung des ganzen Körpers.) Das Verdauungsgeschäft kommt in Unordnung, der Appetit verliert sich, Magenübel entwickeln sich nicht selten. Die Wohlbeleibtheit schwindet, die Haut verliert ihr frisches Ansehen; ihre Farbe verändert sich nicht selten. sie wird dunkelbraun, erdfarben. Die Regeln werden Anfangs unregelmäßig, sowohl rücksichtlich der Menge des Bluts, als der Zeit des Abganges; endlich verlieren sie sich gänzlich. Ungefähr eben so ist es mit ellen übrigen natürlichen und künstlichen Ausslüssen. Daher denn auch diese Unterdrückung von Hautausschlägen, dieses Verschwinden rheumatischer, gichtischer und anderer Beschwerden. Doch nicht immer erscheinen diese Zufälle; es trifft sich sogar, dass wenn die Krankheit sehr bald nach Einwirkung der Ursachen erfolgt, gar keine derselben zum Vorschein kommt. Endlich haben diese Zufälle auch mehr oder weniger Intensität nach Maassgabe der Reizbarkeit des Individuums, nach Beschaffenheit der werdenden Kranheitsform, der Lebensart, der früheren Gesundheit." (A. a. O. S. 103.)

## §. 145.

Stadium des ausgebildeten Wahnsinns.

Da 'mit dem Eintritt dieses Stadiums der Sieg der Leidenschaft über die Besonnenheit vollendet, der durch den Kampf beider im Gemüth hervorgerusene Widerstreit geschlichtet, und die Form des Seelenleidens mehr oder

weniger ausgeprägt ist; so bedarf es keiner näheren Schilderung dieses Zustandes, dessen eigenthümliche Arten im vorigen Abschnitt erörtert worden sind. Wir haben daher nur noch einige Betrachtungen nachzutragen, welche sich auf gewisse allgemeinere Verhältnisse beziehen. Es kann nämlich dies Stadium in mehrere untergeordnete Sektionen zerfallen, je nachdem die Gestalt des Seelenleiden wesentliche Veränderungen erfährt. Hierher gehört daber vorzugsweise die Unterscheidung sweier Zeiträume, welche im Verlauf der meisten Seelenkrankheiten nach einander auftreten, und sich durch den Charakter eines affektvollen und affektlosen Zustandes auszeichnen. Man pflegt sie gewöhnlich das Stadium der Aufregung und des Nachlases zu nennen, wogegen ich nichts zu erinnern hätte, wem man nicht unter Nachlass einer Krankheit gewöhnlich des allmählige Verschwinden der pathognomonischen Symptome verstände. Diesen Begriff dürfen wir aber keinesweges mit dem affektlosen Stadium des Wahnsinns verwechsels, weil letzterer in demselben gewöhnlich erst seine gan charakteristische Form annimmt. Die Monomanie tritt nimlich, wie ich schon früher bemerkte, zuerst häufig mit den Charakter der Tobsucht auf, und geht erst nach Ablasi der dadurch bewirkten geistigen Aufregung und sieberhaf ten Reizung des Körpers in einen gemäßigten Zustand über, wo der Verstand das Interesse der Leidenschaft zu einem fixen Wahn systematisch gestaltet, und der Körper zur Integrität seiner Funktionen zurückkehrt. Jene tobsüchtige Aufregung ist eigentlich die Fortsetzung des Widerstreits, welchen wir im vorigen §. als die Wirkung der überhand nehmenden Leidenschaft kennen gelernt haben; die Erschütterung ist zu tief in die Grundlage der ganzen geistigen Existenz eingedrungen, hat sie zu ungestum aus allen Fugen der durch unvertilgbare Gesetze gegründeten Thätigkeit getrieben, als daß die Seele nicht noch längere Zeit in den heftigsten Schwankungen verharren sollte. Hierzu kommen noch mannigfache äußere Veranlassungen, welche den leidenschaftlichen Aufruhr des Kranken steigern, seine Entzweiung mit seinen Augehörigen, seine Entrüstung über die Versetzung in eine Irrenanstalt, wovon schon früher die Rede gewesen ist.

Aber Ruhe als Ausdruck der Uebereinstimmung aller Krifte ist das Grundgesetz der Seele, welches sich sogar ia jeder Leidenschaft geltend macht, weil diese so lange gegen die ihr widerstrehenden Interessen ankämpft, bis sie dieselben zum Schweigen gebracht, und die völlige Herrschaft über den Verstand erlangt hat. Dasselbe gilt auch vom Wahnsinn. Denn nachdem der Kranke sich längere Zeit in dem inneren Widerstreit abgequält hat, wird er desselben überdrüssig; er hat irgend eine Chimäre ausgesomen, mit welcher er sich über die ihm widerfahrenden Kränkungen und Einschränkungen tröstet. Die Zeit der Rache, meint er, wird schon kommen, die Anerkennung seiner Rechte kann nicht ausbleiben, seine Feinde missen ihm dann selbst den Kerker öffnen, und welch ein Triumph wird es für ihn sein, wenn sie neidisch, beschämt und bestraft die ohnmächtigen Zengen seines Glücks abgeben werden, wenn die ganze Welt seine Leiden, seinea Sieg erfahren, und vor seiner Herrlichkeit sieh beugen wird. Beruhigt durch diese Hoffnung, welche ihm die glanzvollste Zukunft verheifst, schickt er sich geduldig in sein Schicksal, und sucht sich durch das Vorbild anderer großer Dulder, welche endlich triumphirend aus ihren Prufungen hervorgingen, zu stärken. Besonders führen die Wahnsinnigen häufig das Beispiel Christi im Munde, zumal wenn ihr Wahn religiöser Art ist. Dadurch gewinnt nun der Kranke eine feste Haltung, er sieht mitleidig, ironisch, verachtend auf seine Verfolger herab, würdigt sie oft keines Blicks, und stellt den an ihn gemachten Forderungen ein hartnäckiges Stillschweigen entgegen. Affektlos kann man diesen Zustand nur in Vergleichung mit dem vorangegangenen nennen, denn allerdings bricht der Kranke bei häufigen Veranlassungen leicht wieder in

Ungestüm aus; aber die Ruke des Selbstvertrauens, die tiefe Ueberzengung ist bei ihm vorherrschend geworden, und seine Dialektik, mit welcher er alle Einreden siegreich zurückgeschlagen zu haben glaubt, steigert nur noch sein Selbstgefähl. Er hat nun wieder einen sicheren Standpunkt eingenommen, die Zweifel sind gelöset, der Widerspruch ist geschlichtet, die Außenwelt ist in bestimmtes Be ziehung zu seinem Bewusstsein getreten, der Verstad findet sich in der Traumwelt zurecht, und bürgert sich mit allem Denken in derselben ein. Non schläft er wieder ruhig, der Appetit erwacht von neuem, das Blut dringt nicht mehr ungestüm zum Kopfe, die konvulsivische Anregung seiner bewegenden und empfindenden Kräfte ist gewichen, und mit dem Behagen des wiedergegebenen 60 fühls der Gesundheit kehrt er gleichsam in sich selbst # rück. So herrschen in ihm kaum stärkere Affekte, & überhaupt in jedem leidenschaftlichen Menschen, welche immerfort durch widerstreitende Interessen sich hindereb kämpfen muss; ja er ist gegen eine Menge von Erschitterungen gesichert, welche ein empfängliches Gemüth s oft erfährt, da er gegen die meisten Eindrücke der Auseswelt verschlossen bleibt. So gestaltet sich die Monomanie, nachdem der sie bedingende fixe Wahn als Ausdruck der herrschenden Leidenschaften unter dem Gewirr der widerstreitenden Vorstellungen sich siegreich behauptet bei und das Gemüthsleiden, wenn auch extensiv beschränkte, hat deck so wenig an Intension verloren, dass oft men erst seine Stärke und Hartnäckigkeit sich zu erkennen giebt. Denn so lange die Aufregung fortdauerte, durfte man die Hoffnung hegen, dass sie, wie jede Tobsucht mit einem. entschiedenen Abfall in Genesung übergehen könne; ist aber jene gewichen, und der Wahn in seinem charakteristischen Gepräge hervorgetreten, so fangen nun erst die Schwierigkeiten für den Arzt recht an, welcher sich jetzt mit einem ganz neuen Plan ausrüsten muß, welche so oft misslingt. Daher gerade der wildeste Ungestis

der Toboucht, in welchem die Leidenschaft durch ihr Uebermaafs und durch ihren Kampf mit den ihr widerstrebenden Interessen sich oft selbst zerstört, eine günstigere Prognose giebt, als die gelindere Aufregung der beginnenden Monomanie, deren Leidenschaft dadurch nicht erschöpft, sondern zur nachhaltigen Kraft gesteigert wird. Uebrigens bringen die sogenannten Krisen jener Aufregung so wenig eine vollständige Entscheidung, dass sie nur einen, oft keinesweges günstigen Wendepunkt der Krankheit bezeichnen, welches auch manche Aerzte mit dem falschen Ausspruch angedeutet haben, daß die Rückkehr der körperlichen Gesundheit bei fortdauerndem Wahmsinn ein Zeichen der Unheilbarkeit sei. Bei der wirklichen Tobsucht kündigt dagegen der Uebergang der Aufregung in das Stadium des Nachlasses oft die baldige Heilung anwenn nicht die Leidenschaft Kräfte zu neuen Anfällen sammelt, oder nicht durch ein unverständiges Versahren wieder aufgereist wird, welches sich in seinen Maasaregeln übereilt. Bei der Melancholie findet indest gewöhnlich kein Wechsel der Zustände, nur eine Steigerung oder Verminderung ihres Grades statt, bis sie allmählig in Genesung oder üble Nachkrankheiten übergeht. Noch weniger kann man bei der Verwirrtheit eine deutliche Veränderung wahrnehmen, weil sie gewöhnlich schon das Residuum anderer Seelenkrankheiten ist. Auch dies Stadium hat so wenig, als ein anderes, eine bestimmte Zeitdauer, an welche keine Leidenschaft gebunden ist. Nie giebt es zwei Fälle, wo dieselbe den gleichen Grad der Extensität und Intensität hätte, und zu den übrigen Seelenkräften in tem nämlichen Verhältniss stände.

Der Uebergang des vorigen Stadiums in das gegenwärtige bindet sich gleichfalls an keine bestimmte Norm, sondern artet sich in jedem Falle eigenthümlich. Ist die erregende Ursache des Seelenleidens überaus heftig und ungestüm, welches zumal von dem höchsten Grade der Affekte, von plötzlich ausbrechenden Körperkrankheiten gilt, durch welche das Gemüth wie mit einem Schlage aus dem gewohnten Galeise in eine ganz andere Verfassung versetzt wird; so können die Verläufer selbst gänzlich fehlen, und die Entstehung und Ausbildung des Wahns das Werk weniger Stunden sein. So verhält es sich z. B. mit dem Schreck über eine jäh hereinbrechende Gefale, wobei das Gemüth bis in seine Tiefe erstarrt. Vergebens nach Selbsthülfe ringend, niedergepreßt von einer unamsprechlichen Angst, unfthig zu jeder Besinnung, brancht es nur in diesem Zustande der Betäubung einige Zeit sa verharren, um den Schreckbildern der Phantasie, in desen sich das Gefühl des Entsetzens reflektirt, zum Raube sa werden. Denn da durch jene Schreckbilder die Angst immer von neuem reproducirt wird, welche ihrerseits jesen eine festere Konsistenz und längere Dauer giebt; so ist das Gemüth in diesen Wirbel hineingebannt, in welchem Ureache und Wirkung sich gegenseitig hervorrufen. habe ich eine unheilbare Geisteszerrüttung bei einer verher ganz gesunden Frau beobachtet, deren Bruder angeblich in einem Cholera-Hospitale gestorben sein sollte, aber wiedergenesen sich in ihre Wohnung schlich, und um sie desto mehr su überraschen, von hinten auf sie zutrat, und ihr die Augen zuhielt. Hieraber schon heftig erschreckt, glaubte sie, als er sich ihr zu erkennen gab, seinen abgeschiedenen Geist zu erblicken, und von Stunde an war sie verwirrt, Ob ihr su helsen gewesen sein würde, weiß ich nicht, da sie erst nach dreijähriger Dauer ihres Gemütheleidens in ärztliche Behandlung kam.

In den meisten Fällen gehen aber die oben geschilderten Vorläufer voran, und hier kann der Uebergang aus dem ersten Stadium in das zweite einen langen Zeitraum einnehmen, so daß es unmöglich wird, den objektiven Eintritt des wirklichen Wahnsinns zu bestimmen. Derselbe schleicht sich unmerklich in die Seele ein, verschiebt so langsam den Standpunkt des Selbstbewußstseins, entkräftst so heimlich die widerstreitenden Interessen, daß ein ein

gentlicher Widerstreit des Gemüths und die aus ihm sich ergebenden Wirkungen gar nicht eintreten können, mithin eine Aufeinanderfolge verschiedener Entwickelungsstufen gar nicht zu bemerken ist. Diese Fälle gehören gewöhnlich zu den hartnäckigeren, weil sie meistentheils eine völlige Umgestaltung der inneren Gemüthsverfassung anzeigen, bei welcher jeder heilsame Gegensatz verschwunden ist, gerade wie auch die heranschleichenden Kraukheiten des Körpers am tiefsten die organischen Grundlagen untergraben, und die Reaktionen in der Geburt ersticken. Ein solcher Wahnsinniger hat dann oft die letzten Erinnerungen an frühere Zustände verloren, sie sind ihm wie eine verschollene Sage, ein Traum aus der Kindheit, mit welcher die ausgeprägte Gesinnung des reiferen Alters kaum noch einige Züge gemein hat. Dann bleibt der Verstand für immer ein Fremdling in der Welt, deren Verhältnisse er nie wieder begreifen lernt, weil sie mit seinem ausgearteten Denken in allzugroßem Widerspruch stehen. Meist sind dies solche Subjekte, welche schon von jeher sich durch Schroffheit, Sonderbarkeit auszeichneten, einen Stich haben, wie man sich auszudrücken pflegt, weil ihre Interessen nie in Uebereinstimmung mit der Wirklichkeit waren, und weil sie entweder zu wenig Verstand besaßen, um ihre Thorheit einzusehen, oder zu viel für ihre unbezähmbare Leidenschaft, welche in ihm das Mittel fand, sich eine abentheuerliche Welt für ihre Interessen zu konstruiren. Sie sind nur in ihrem Wahnsinn einheimisch. und derselbe ist ihnen durch Gewohnheit so zur anderen Natur geworden, dass durch ihn gar keine Erschütterung ihrer körperlichen Konstitution bedingt wird, wenn nicht ihre excentrischen Launen und verkehrten Handlungen sie dahin bringen, sich einer Menge von pathologischen Einflüssen auszusetzen, welche bei jeder ungeregelten Lebensweise unvermeidlich sind. Denn wie sollte wohl, da sie tanb für die Stimme der Natur alle Ordnung derselben umkehren, kein Bedürfniss zur gehörigen Zeit, im rechten

Maaße befriedigen, ihr Körper unter so vielen Streichen ihrer Thorheit unverletzt ausdauern? Sind dann jene pathologischen Momente die Ursache ihres Wahnsinns?

Treten nun während dieses Stadiums zufällige Körperkrankheiten ein, denen der Wahnsinnige eben so gut, wie jeder Gesunde unterliegen kann; so ist das Verhältnis derselben zum Gemüthsleiden sehr verschieden, und kaum einer übersichtlichen Betrachtung fähig. Oft verlaufen sie, ohne irgend eine wesentliche Veränderung hevorzubringen, höchstens leiten sie die Aufmerksamkeit des Kranken ein wenig von seinem Wahn ab, und er betrigt sich in Beziehung auf sie durchaus wie ein Vernünftiger, giebt seine Beschwerden richtig an, läst sich ärztliche Hülfe und körperliche Pflege wohl gefallen, ja fordert sie, befolgt die ertheilten Vorschriften punktlich, und freut sich seiner physischen Wiedergenesung, weil durch sie das Spiel seiner Leidenschaften von neuem entfesselt wird. In anderen Fällen nimmt der Wahn zu, weil der Verstand von den pathologischen Zuständen zu leiden hat; die Vorstellungen verwirren sich, die Leidenschaft tritt zügellose hervor, und steigt wohl bis zur Tobsucht, alle Früchte der bisherigen Behandlung gehen verloren, zuweilen auf immer, und der Arzt kann von Glück sagen, wenn es ihm noch einmal gelingt, das oft auf lange Zeit unterbrochene Heilverfahren wieder in Gang zu bringen, die hartnäckige Verwirrung der Vorstellungen wieder aufzuklären, das verwilderte Gemüth nochmals au Disciplin zu gewöhnen. In anderen Fällen dagegen üben körperliche Krankheiten einen wahrhaft heilsamen Einfluss auf das Gemüth aus. welches durch die Gewalt der pathologischen Gefühle von seinen Leidenschaften losgerissen plötzlich oder allmählig zur Besinnung kommt, und daher zugleich mit dem Körper gänzlich geneset, oder wenigstens bald nachher wieder mit sich in Uebereinstimmung tritt. Unter der Ueberschrift: Naturheilungen des Wahnsinns habe ich in der medizinischen Zeitung für Heilkunde in Preußen (Jahrgang

gang II. No. 37) zwei Beispiele der Art erzählt, auf welche ich mich der Kürze wegen beziehe. Solche Fälle haben eine überaus wichtige Bedeutung, indem sie den Begriff des sogenannten indirekt psychischen /Verfahrens in das rechte Licht stellen, wobei man durch Erregung schmerzhafter Gefühle den Wahnsinnigen aus dem Taumel der Leidenschaften zu erwecken sucht. Erwägen wir, welche wichtige Rolle der Lebenstrieb im Gemüth spielt, und wie leicht er durch alle starken Krankheitsgefühle in Leidenschaft versetzt werden kann, welche bei Empfindlichen und Verweichlichten oft bis zum höchsten Ungestüm steigt; so erhellt daraus von selbst, dass dadurch der Seele ein völliger Umschwung gegeben, und eine andere Leidenschaft niedergekämpst werden kann. Der Arzt hat dies fast täglich zu beobachten Gelegenheit, und nur aus Scheu vor psychologischen Deutungen konnte man den wahren Zusammenhang dieser Erscheinungen im Wahnsinn übersehen, und den heilsamen Einfluss künstlicher oder von selbst entstandener Krankheiten auf denselben von einer bloßen Umstimmung der Nerven, von einer antagonistischen Gegenwirkung ableiten. Wenn aber die Seele ein bloßes Saiteninstrument sein soll, so ist schwer einzusehen, wie die Verstimmung desselben durch eine neue Disharmonie gehoben werden soll, da sie doch aller Wahrscheinlichkeit nach nur zunehmen könnte. Aber man ist nun einmal so darauf versessen, die Vorgänge im Gemüth nach den Gesetzen der Pendelschwingungen, der Hydraulik u. s. w. zu erklären, dass noch in neuester Zeit weitläuftige Abhandlungen geschrieben sind, um den Materialismus der Geisteskrankheiten aus ihrem gelegentlichen Verschwinden kurz vor dem Tode zu beweisen. Das im Gehirn ergossene Wasser, heisst es, in welchem die Vernunft ersoffen war, wurde resorbirt, die Krämpfe der Nervenfasern, denn etwas anderes sollen die Zuckungen der Leidenschaften nicht sein, lassen nach, und so wird dann das närrische Gehirn noch einmal auf wenige Stunden Seelenbeilk, II. 42

klug, um so recht die mephistophelische Ironie der Natur zu verkündigen, welche dem Gemüth einen so heißen Lebensdrang eingestößt haben soll, um ihm durch die Vorstellung des herannahenden Todes die raffinirteste Marter im Augenblick der Vernichtung selbst zu bereiten! Schade nur, dass diese Tiraden in's Blaue gehen, denn die Fälle der vor dem Tode wiederkehrenden Besinnung der Geisteskranken sind eine große Seltenheit, und wer sie oft gesehen zu haben glaubt, unterschied schwerlich wirkliche Verstandesklarheit von einer gewissen Ruhe, womit des Gemüth die ernste Stunde seines Scheidens in eine andere Welt feiert, ohne sich deutlich seines Schicksals bewußt zu sein. Ueberhaupt ist ein wichtiges Kapitel der Psy. chologie, über die Gefühle Sterbender, noch zu schreiben weil man zu wenig darauf geachtet hat, wie das aus den zerfallenden Körper sich losringende Gemüth sich wesentlich umgestaltet, und seinen bisherigen Interessen ganz entfremdet, sie oft im Lichte der Verklärung überschaut, welche als Ausdruck der reinsten Vernunstideen Zengnis von einer besseren Welt ablegt, wenn man sie nicht etwa für Effalgurationen einer im letzten Aufflackern verlöschenden Flamme halten will, womit das Feuerwerk des Lebes unter dem gehörigen Knalleffekt in der Nacht des alten Chaos verpufft.

### §. 146.

Stadium des abnehmenden Wahnsinns.

Die Abnahme einer Krankheit in der Extensität und Intensität ihrer Erscheinungen muß jederzeit die Wirkung des Heilprozesses sein, gleichviel ob dieser in der Autokratie der Natur oder in der Kunsthülfe begründet ist. Wir haben daher hier auf die berühmte Streitfrage einzugehen, ob die Naturheilkraft im Gebiete des Wahnsiums eben so das wesentliche Element der Heilung sei, wie in den Körperkrankheiten, welche der Arst nur in sofern zu

beseitigen vermag, als er die natürlichen Heilbestrebungen richtig zu würdigen und zu unterstützen versteht. Zu einer vollständigen Lösung dieses Problems sind eine Menge Vorarbeiten erforderlich, von denen die meisten noch erst vollbracht werden sollen, daher ich mich auf einige allgemeine Andeutungen beschränken muß.

Bei genauerer Betrachtung unserer dürstigen Krisenlehre, welche nur ein aus dem natürlichen Zusammenhange gerissenes und daher unverständliches Bruchstück des natürlichen Heilprozesses ist, muß besonders der Widerspruch auffallen, welcher nach den gewöhnlichen Begriffen zwischen den Symptomen der Krankheit und den kritischen Erscheinungen statt findet, in sofern die Krankheit zuerst ihren Verlauf machen, alle Kräfte erschöpfen und in Unordnung bringen soll, um dann, wenn sie die höchste Stärke erreicht hat, plötzlich von der aus langer Betäubung erwachenden Naturheilkraft in die Flucht geschlagen zu werden. Kein Wunder daher, dass solche Begriffe zu endlosen Streitigkeiten Veranlassung geben mussten, und einer großen Zahl von Aerzten, namentlich aus der Schule des Brownianismus und der Erregungstheorie keine Anerkennung ihrer Bedeutung abnöthigen konnten. Denn die kritischen Ausleerungen, welche man vorzugsweise in's Auge tu fassen pflegte, waren im Geiste der Humoralpathologie so sehr in Verbindung mit den grobsinnlichen Vorstellungen von Schärfen, Fieberstossen, von deren rohem oder gekochtem Zustande gebracht worden, dass die Krankheitschre selbet einer kritischen Reinigung von dieser materia peccans unformlicher Hypothesen bedurfte, wobei, wie es pwöhnlich zu geschehen psiegt, viele wichtige Thatsachen eichfalls ausgestoßen wurden. Man vergleiche unter anem nur das, was Reil in seiner Fieberlehre (Theil I. 4p. 8) hierüber gesagt hat. Bei diesen Schwankungen Begriffe musste natürlich die Vorstellung von einer aturheilung des Wahnsinns höchst unbestimmt ausfallen\*), und es scheint, als habe man die letztere oft dehalb behauptet, um einer strengeren Rechenschaft über die wesentlichen Motive des psychischen Heilprozesses auszuweichen, die man in der Psychologie nicht suchen wollte, und in der Pathologie nicht finden konnte.

Jedenfalls setzt der Begriff der Naturheilung nothwedig voraus, dass im erkrankten Individuum selbst die Bedingungen vorhanden sein müssen, durch welche die in Widerstreit begriffenen Kräfte zum Gleichgewicht zurückkehren; mit anderen Worten, die Krankheit selbst muß sich wie Stahl es gelehrt hat, in allen ihren Erscheinungen als eine folgerechte Reaktion der Natur gegen die zu beseitigende Schädlichkeit zu erkennen geben, daher vor allem die fieberhaften Ansteckungskraukheiten, zumal die akuten Exantheme durch ihren regelmäßigen Verlauf des einleuchtendsten Beweis der Naturheilkraft liefern. Wem also die Formen des idiopathischen Wahnsinns unmittelbar aus den ihnen entsprechenden Leidenschaften hervorgehen; so wird die Selbsthülfe der Natur in ersteren 📤 von abhangen, ob und in wiefern die Leidenschaften durch sich selbst zur Gemüthsruhe und Besonnenheit zurückkebren können.

<sup>\*)</sup> Folgende Bemerkungen, welche Jahn (über die Naturheilkraft, S. 385) von Steinheim entlehnt, bezeichnen so reckt die in der Krisenlehre herrschende Verwirrung. "Zur selligen Zeit, da man in Frankreich von den rüstigsten Vorkämpfera alle Wesentlichkeit der Fieber, und mit dieser konsequent alle Krisen und kritischen Tage weglengnen hört; in derselben Zeit hört man, und in eben demselben Lande die Verkündigung der Krisen in Geisteszerrüttungen! In akuten Uebeln demnach, wo das megeübte Auge beinahe, wo die einfachste Anschauung diese Gesetze des Krankheitsverlaufs gewahr werden moß, ja wo einst dumpse Kurzsichtigkeit und eine sast übermäßige Indolenz dasse ersordert wird, sie zu verkennen und zu verleugnen, da werden sie schlechtweg als Hirngespinnste abgestritten, und dagegen da anerkannt, wo sie bisher von niemandem beobachtet, kaum gestat worden sind. — Sie seigen Mücken und verschlucken Kamede."

Nun lässt es sich freilich nicht bestreiten, dass jeder Leidenschaftliche, dessen Besonnenheit nicht allzusehr und anhaltend unterdrückt ist, durch sie früher oder später seine Thorheit und deren nachtheilige Folgen gewahr werden kann, und dass das Gemüth sein tief empfundenes Bedürfnis nach Ruhe endlich geltend macht, nachdem es durch den inneren Widerstreit der Interessen bis zur Ermüdung abgequält ist. Umgekehrt verhält es sich dagegen, wenn die Leidenschaft den vollen Charakter der Unersättlichkeit an sich trägt, aus jeder Befriedigung neue Nahrung schöpft, der Flamme gleich den verzehrenden Brand immer weiter um sich greisen lässt, oder durch Hindernisse aufgehalten die Kräfte bis zum Angriff der Verzweiflung steigert. Dann hält nichts mehr den Unglücklichen vom Untergange zurück, und das eigene Verderben ist ihm gleichgültig, wenn er nur dem unbezwinglichen Drange · solgen kann. Alles Streben der Seele ist dann in die Richtung des herrschenden Triebes fortgerissen, neben welchem alle übrigen Regungen schweigen, und eben hierin spricht sich die Unmöglichkeit aus, daß der Verblendete durch sich selbst zur Besonnenheit zurückkehren könne.

Nur zu häufig gelten dieselben Bedingungen auch vom Wahnsinn, durch den der Kranke gleichfalls blind gegen jede Gefahr, taub gegen belehrende und warnende Ermahnungen, unempfindlich für die eigene Noth und die der Seinigen geworden, nichts anderes denken und begehren kann, als was dem ihn despotisch beherrschenden Triebe gemäß ist, welcher, je weiter sein Irrweg ihn von der rechten Bahn ableitet, um so hartnäckiger auf ihm beharrt, und dadurch der ursprünglichen Verfassung seines Gemüths immer mehr entfremdet wird. Der Wahn ist daher recht eigentlich ein Werk der geistigen Selbstzerstörung, deren Fortschreiten das Band der Seelenkräfte je länger um so vollständiger löset. Hierin ist nichts enthalten, was einem glücklichen Ausgange entgegen leiten könnte, und wie wahr dies sei, ergiebt sich besonders daraus, daß

die Bedingungen der Unheilbarkeit im gleichen Verhältnis mit der Dauer des Wahnsinns zunehmen. Selbst die Ruhe, in welcher die erschöpften Kräfte sich sammeln könnten. ist nur zu oft eine dumpfe Betäubung, in welcher das Bewußtsein noch mehr den Lebensverhältnissen entrückt wird. so dass die nachfolgende Aufregung die Zunahme der Verwirrung beurkundet. Nur als Ausnahme von der Regel kann man es daher gelten lassen, wenn die den Waln hervorbringende Leidenschaft durch ihre dem Gemüth isstige Spannung sich zuletzt selbst erschöpft, oder wem sie von den wiedererwachenden Trieben niedergekampft wird, welches vielleicht noch am häufigsten in der Tobsucht geschieht, deren Aufregung so oft aus dem hestigen Widerstreit im Gemüth hervorgeht. Hoffen kann man & nen solchen, durch die Organisation des Gemüths selbst herbeigeführten glücklichen Ausgang in den Fällen, wo die Leidenschaft noch nicht allzutiefe Wurzeln schlug, daher vorzüglich in der regsamen Jugend, welche noch keine bleibend einseitige Richtung der Seele gestattet; aber darauf rechnen darf man nicht mit der Zuversicht, mit welcher der Arzt der günstigen Entscheidung körperlicher Krankheiten so lange entgegensieht, als die Natur noch in Uebereinstimmung mit sich ist.

Die Wiedergenesung vom Wahnsinn ist daher in der Regel die Wirkung eines äußeren Elements der Heilung, welches der Geisteskranke in einer wohl eingerichteten Irrenheilanstalt findet, deren wohlthätiger Einfluß auf sein Gemüth sich leicht als das eigentliche Motiv seiner Wiederherstellung erkennen läßt. Denn alle Einrichtungen jener Heilanstalten sind darauf berechnet, den Leidenschaften der Kranken einen unübersteiglichen Damm entgegenzusetzen, und die durch sie unterdrückten Triebe zu wecken, neu zu beleben und in siegreichen Kampf mit jenen zu führen. Denn indem der Wahnsinnige überall die Beschränkung seiner Freiheit gewahr wird, sieht er sich in seinem innersten Streben aufgehalten, und dies unausge-

seiste Hindernis, auf welches seine Leidenschaft stöst, mus ihn nothwendig zur Reslexion über sich führen, ihn in die Schranken der Wirklichkeit zurückversetzen, denen er in seinem überschwenglichen Drange entslohen war. Er sieht sich durch die Disciplin des Hauses zur Selbstbeherrschung genöthigt, über seine Verirrungen wieder durch Tadel zur Besinnung gebracht, sein gutes Betragen erwirbt ihm Beifall und Belohnung; vor allem muß die unausweichliche Forderung, sich mit irgend einer nützlichen Arbeit zu beschäftigen, ihn von dem Grübeln über seinen Wahn, von dem Spiel seiner Phantasie, dem Zwange seiner Leidenschaften losreissen, und ihm die objektive Vorstellung der wirklichen Welt aufdringen. Die Nothwendigkeit dieser künftig ausführlicher zu erörternden Heilmotive drang sich den Aerzten so allgemein auf, dass unter ihnen eine große Uebereinstimmung in Bezug auf die wesentliche Einrichtung der Irrenheilanstalten und auf deren Unentbehrlichkeit herrscht; und wie durchaus in letzteren die vornehmste Bedingung der Wiederherstellung vom Wahnsinn enthalten sei, lässt sich wohl am auffallendsten dadurch beweisen, dass ungeachtet der größten Verschiedenheit der subjektiven Ansichten der Aerzte und ihres dadurch bedingten Verfahrens verhältnismässig eine gleiche Anzahl von Heilungen durch sie bewirkt wird, welches durchaus nicht der Fall sein könnte, wenn ihre speciellen Kurmethoden dabei den Ausschlag gäben. Auch der entschiedenste Materialist muß, ohne es zu wissen und zu wollen, psychisch verfahren, worunter ich keinesweges blos ein dialektisches Raisonnement gegen die Wahnvorstellungen der Kranken, soudern eine Leitung und Erziehung ihres Gemüths verstehe. Durch eine eben solche negative Betrachtung läßt sich ja auch die Natuzheilkraft in körperlichen Krankheiten erweisen, welche durch die entgegengesetztesten Kurmethoden beseitigt werden, und uns dadurch die Ueberzeugung aufdringen, dass nicht unsre Aderlässe, Purganzen und Reizmittel, wenn wir auch ihren

Nutzen bei zweckmässiger Anwendung keinesweges bestreiten, sondern dass die nach ewigen Gesetzen wirkende Natur, allen Schulbegriffen der Aerzte zum Trotz, dabei die Hauptsache thut.

Nur indirekt kann man die im vorigen §. bezeichneten Fälle, wo das geistige Leiden von einem hinzutretesden physischen gleichsam absorbirt wird, zu den Naturheilungen rechnen. Hat die Aufreibung der physischen Kräste durch verzehrende Leidenschaften einen hohen Grad erreicht, und ist besonders die Erregbarkeit der Nerven erschöpft; so versinkt die Seele während der Körperkrankheiten in Betäubung, welche ihrer Quaal ein Ziel setzt, und deren zerstörenden Einfluss auf den Lebensprozess auf-- hebt. Nun hat die Natur einen freien Spielraum gewosnen, den angerichteten Schaden auszugleichen; und gelingt es ihr, die physische Gesundheit herzustellen, so regt sie durch das Gefühl derselben die Seele um so leichter zum frischen Wirken an, je mehr in dieser die schmerzliche Erinnerung an die Vergangenheit ausgelöscht ist. In der Reconvalescenz nach langen und schweren Krankheiten erhält überdies das Vorwalten des plastischen Prozesses durch Beschränkung der höheren Nerventhätigkeit das Bewußtsein in einem schlummerähnlichen Zustande, damit das in tiefe Ruhe und gelassene Ergebung versenkte Gemüth erschütternden Einflüssen unzugänglich werde, gleichwie auch die Sinne gegen ihre Reize abgestumpft sind. Ist aber einmal der Friede in die Seele wiedergekehrt, und deren geregelte Verfassung dadurch neu befestigt worden; dann erwacht der Genesene wie aus einem bangen Traume, und blickt mit getröstetem Sinne auf die schwere Vergangenheit, die ihm nun auch ohne fremde Deutung klar wird. Insbesondere ereignen sich solche Fälle dann, wenn er durch erschütternde Affekte bei früher geregelter Verfassung des Gemüths der Besinnung beraubt wurde, wo dam letztere nach dem schnell austobenden Sturm von selbst wiederkehrt. Wurde er aber durch tiefeingewurzelte Leidenschaften seit langer Zeit vom rechten Wege abgelenkt; so möchte wohl jede Bedingung zu einer eigenmächtigen Wiederherstellung ausgeschlossen sein, weil die zur hartnäckigen Gewohnheit gewordenen verkehrten Begriffe sich jeder günstigen Veränderung des Gemüths widersetzen.

In diesem Sinne, glaube ich, muss man über alles das urtheilen, was von den Aerzten über die Krisen im Wahnsinn gesagt worden ist. Wollen wir unter kritischen Erscheinungen solche verstehen, in denen sich eine heilsame Reaktion der Lebensthäligkeit ausspricht; so können wir doch unter dieser Benennung keinesweges die Zeichen verstehen, durch welche sich blos der Nachlass der leidenschaftlichen Aufregung ausspricht. Wenn z. B. Esquirol sagt: "die Entscheidung der Seelenstörungen geschieht durch Schwäche und Abspannung, das Gesicht entfärbt sich wieder, der Kranke empfindet eine allgemeine Schwäche, Schlaf, Appetit, die Weichheit und Geschmeidigkeit der Haut kehren zurück, die Se- und Exkretionen werden frei;" so verwechselt er unstreitig Ursache und Wirkung. Denn es begreift sich leicht, dass mit dem Nachlassen der tobenden Leidenschaften auch ihre erschütternde Wirkung auf den Körper aufhören müsse, so daß dieser wieder in das Gleichgewicht der Kräfte zurücktreten kann. Hiermit ist aber so wenig eine wirkliche kritische Entscheidung gegeben, dass nach Ablauf des Stadium irritationis häufig der Wahnsinn erst sein charakteristisches Gepräge annimmt. Wären jene Erscheinungen wirklich kritisch, d. h. würde durch sie ein dem Wahnsinn zum Grunde liegendes materielles Leiden beseitigt; so müste mit ihnen sogleich die Besinnung zurückkehren, weil die Wirkung ohne ihre Ursache nicht fortdauern kann. Wie schade ist es, dass es sich nicht so verhält, denn alsdann würde das Geschäft des Arztes ungemein leicht sein, und er vermöchte dann bei weitem die Mehrzahl der Geisteskranken zu heilen. Ueber die Metastasen, Blutslüsse und dergl. habe ich mich bereits oben (§. 131.) erklärt, und es ergiebt sich

daraus, dass sie meistentheils keine kritische Bedeutung in dem üblichen Sinne laben, sondern blos das Ausheren der durch Leidenschaften bedingten Spannung des Nervessystems ankündigen. Daher trügen die von ihnen hergenommenen Zeichen nur zu oft, weil diese eine günstige Entscheidung hoffen lassen, ungeachtet die Leidenschaft im Wahn fortwirkt.

Das indes die krätischen Erscheinungen im symptomatischen Wahnsinn auf eine wirkliche Autokratie der Natur zurückschließen lassen, und dann nicht selten eine vollständige Heilung des Wahns herbeiführen, folgt am dem Begriff desselben so ganz von selbst, dass es kaum einer ausdrücklichen Erwähnung bedarf. Auf eine nähere Erörterung kann ich mich bei der großen Verwirrung in der Krisenlehre nicht einlassen.

Was nun das allmählige: Verschwinden des Wahns in dem Stadium des wirklichen Nachlasses betrifft; so ist deselbe unzähliger Modifikationen fähig, die sich in keise übersichtliche Ordnung bringen lassen. In dem Maaise, als die Erscheinungen des Wahnsinns an Extensität und Intensität abnehmen, zieht der über das Bewusstsein angebreitete Nebel sich wieder in einzelne Wolken zusammen, die nur noch stellenweise das Licht der wiederkelrenden Besinnung trüben. Vorsüglich müssen alle Zeichen, welche auf die Hestigkeit, Hartnäckigkeit und ausschließliche Herrschaft der Leidenschaft hindeuten, sich vermisdern, der Kranke muß zu seinen früheren Neigungen und Interessen wieder zurückkehren, denn so lange diese noch schweigen, ist an keine wesentliche Besserung zu denker. Oft urtheilt der Kranke dem Anschein nach fiber alles richtig; aber die Erinnerung an sein früheres Leben ist ihm noch bedeutungslos, namentlich regt sich in ihm kein Freiheitsgefühl, sondern er vegetirt apathisch in seinen gewohnten Umgebungen fort. Dann ist seine Reslexion auf die Wirkung der äußeren Disciplin, welche ihn an Selbsbeherrschung gewöhnt, und seine Leidenschaft dergestalt

unterdrückt hat, daß sie den Gebrauch seines Verstandes nicht stört; aber das innere Triebwerk seines Gemüths liegt noch in den Fesseln der versteckten Leidenschaft, welche früher oder später zum Ausbruch kommt. In solchen Fällen kann der ungeübte Arzt leicht zu dem voreiligen Schluss verleitet werden, daß der Kranke bereits genesen sei; indes auch der Erfahrene ist nicht sicher vor jeder Täuschung.

#### §. 147.

#### Stadium der Reconvalescenz.

Der Begriff der Reconvalescenz läst sich beim Wahnsinn leichter in einer abstrakten Definition aufstellen, als man mit Zuverlässigkeit die Zeichen angeben kann, an welchen dieselben in concreto jedesmal zu erkennen ist. Es versteht sich von selbst, daß in den Aeußerungen und in dem Betragen des Genesenen, in seinem ganzen Habitus nicht nur jede Spur seiner früheren Leidenschaft und ihrer Wirkung auf Verstand, Gemüth und Körper verschwunden, sondern dass auch jener darüber, dass sie die Ursache seiner Krankheit gewesen sei, zur objektiven Reflexion gekommen und in dem Vorsatz befestigt sein müsse, über jede neue Regung derselben sorgfältig zu wachen, und sie sogleich zu ersticken. Der zweite Theil dieses Satzes möchte mir freilich von vielen streitig gemacht werden; indess er ergiebt sich nothwendig aus allen unsern bisherigen Betrachtungen, weil die Fortdauer einer Leidenschaft, welche schon einmal bis zum Wahn sich steigerte, eine Wiederkehr desselben mit nur allzuvieler Wahrscheinlichkeit fürchten lässt. Eben weil man den engen psychologischen Zusammenhang beider nicht erkannte, und deshalb nicht auf eine gründliche Vertilgung der Leidenschaft Bedacht nahm, konnte man den häufigen Rückfällen des Wahns. über welche so allgemeine Klage geführt wird, nicht vorbeugen. Deshalb ist es viel zu allgemein ausgedrückt,

wenn man gewöhnlich als das sicherste Kennzeichen der Reconvalescenz die Wiederkehr der früheren Neigungen und Gewohnheiten bestimmt. Freilich wird dadurch oft angezeigt, dass der Gemüthstrieb, dessen leidenschaftliche Ausartung die Wurzel des Wahnsinns wurde, wieder in seine natürlichen Grenzen zurückgekehrt, mithin die Grundlage der Besonnenheit wiederhergestellt ist; aber meistentheils war die frühere Verfassung des Gemüths schon feblerhaft, und begründete eine wirkliche Disposition zum Wahnsinn, folglich kann die Wiederkehr derselben keize sichere Bürgschaft für die Dauer der Besonnenheit geben. Vielmehr muss man die Reconvalescenz als diejenige Verbesserung des Gemüths betrachten, wo der Genesende sich seiner früheren Fehler, seiner wirklichen Leidenschaften und üblen Gewohnheiten, seiner Streitsucht, Eigenwilligkeit, Halsstarrigkeit, seiner Neigung zu heftigen Assekten, welche jederzeit Unbesonnenheit und Mangel an Selbstbeherrschung in sich begreifen, seiner verschrobenen Begriffe, und vor allem des Dünkels entäußert, welcher ihn völlig über die wahre Beschaffenheit seines Charakters tauschte. Denn so lange er alle diese fehlerhaften Eigenschaften behält, wirken ja auch die pathogenetischen Momente des Wahns fort, welche, wenn sie ihn auch nicht immer selbst zurückrufen, doch am wirksamsten den krankmachenden Einflüssen vorarbeiten, denen das Gemüth in den täglichen Kollisionsfällen des Lebens ausgesetzt ist, Nun räume ich zwar gerne ein, dass es sehr häufig gar nicht in der Macht des Arztes steht, den Begriff der Reconvalescenz in dieser Ausdehnung geltend zu machen, da der Kranke von seinen Angehörigen zurückgefordert wird, sobald seine Besinnung nur nothdürstig hergestellt ist; indess die Theorie mus ihre Lehren aus der Natur des behandelten Gegenstandes entwickeln, und darf sie nicht im wissenschaftlichen Zuschnitt nach den zahllosen Hindernissen der Wirklichkeit verstümmeln. Denn nur durch eine richtig verstandene Theorie ist die Vervollkommnung jeder Angelegenheit möglich, indem sie die Mängel bezeichnet, mit welcher dieselbe noch behaftet ist, widrigenfalls wir uns gleich den Chinesen Jahrtausende lang in dem Schlendrian herkömmlicher Verkehrtheiten bewegen, welche wir wenigstens kennen müssen, wenn wir auch leider oft ihre Verbesserung glücklicheren und aufgeklärteren Zeiten überlassen müssen.

Die praktischen Folgerungen aus diesen Sätzen gehören in den letzten Abschnitt, daher ich hier nur die Kennzeichen anzugeben habe, welche uns über den Eintritt der wirklichen Reconvalescenz mit größerer oder geringerer Wahrscheinlichkeit vergewissern. Unstreitig unterliegt das Urtheil hierüber den größten Schwierigkeiten, welche nur zu oft der geübte Scharfblick des erfahrenen Arztes nicht zu besiegen vermag. Denn wie sehr man sich auch um praktische Menschenkenntnis bemüht, und sich die Fertigkeit erworben haben mag, in den leisesten Andeutungen der Gebärde, des Blicks, der Sprache und der Ausdrucksweise der Menschen ihre wahre Gesinnung zu lesen, welche nur allzuoft mit ihrem erkünstelten Betragen in Widerspruch steht; so durchdringt doch nur das Auge des Allwissenden die geheimnisvolle Tiese des Herzens, welche gewöhnlich dem eigenen Selbstbewusstsein entzogen ist- Ueberall, auch im Geistesleben, schauen wir blos die Oberfläche der Erscheinungen an, in denen jedesmal nur der kleinste Theil der wirkenden Kräfte sich unmittelbar offenbart, während ihre tieferen Verhältnisse sich für immer unserm Blick entziehen, und durch scharfsinnige Schlüsse nur in einzelnen Beziehungen errathen werden können. Hier würde vor allem eine Physiognomik im Sinne des Claramontius noth thun, aber es fehlt sogar noch an dem Begriff derselben. Denn hätte man nur eine Ahnung von ihrer wahren Bedeutung gehabt; so würde nicht das Gaukelspiel, welches Lavater mit den Lineamenten des Gesichts trieb, lange Zeit dafür gegolten haben, daher Lichtenberg diesen Unfug mit den sehärfsten Waffen bekämpfen

musste, wie denn namentlich seine Physiognomik der Sauschwänze ein Meisterstück von Persiflage ist. Wozu soll die geometrische und stereometrische Betrachtung einzelner, aus dem Zusammenhange geriesener Gesichtstheile nützen, an denen sich eben so wenig etwas erkennen läßt, als an einem einzelnen Ton, der nur in Verbindung mit mehreren zu Akkorden und Melodieen den Ansdruck geistiger Zustände geben kann? Dass in der Harmonie und Disharmonie der Gesichtszüge die bewegte und ruhende, die thätige und leidende Seele sich ausspreche, lehren uns Malerei, Skulptur und mimische Kunst, und jeder hat wenigstens einige Kenntnis von dieser Sprache, wenn auch die Grammatik derselben noch sehr unvollkommen ist Aber damit ist nur ein geringer Theil der Physiognomik gegeben, welche Claramontius treffend die Semiotik der praktischen Philosophie nennt, und als deren Aufgabe er die Forschung nach allen Veränderungen bestimmt, welche die Sitten im Körper hervorbringen. Sie zerfällt nach ihm in drei Theile: der erste sucht die Zeichen der einzelner Temperamente und der durch sie bedingten Sitten auf, der sweite bestimmt die Sitten nach der Konformation der Theile, der dritte betrachtet die körperlichen Bewegungen, und schließt aus ihnen auf die Sitten. Vielleicht lassen sich gegen diese Eintheilung manche Einwendungen erbeben; er hat jedoch eine Fülle der scharssinnigsten Bemerkungen zusammengetragen, und somit das weite Gebiet der Physiognomik deutlich genug bezeichnet.

Vor allem muß dem Arzte daran gelegen sein, ausmmitteln, ob der scheinbar Genesene seine wahre Gesinnung offenbart, oder ob er sie mit Verstellungskunst zu verhehlen sucht. Gewöhnlich giebt die genaue Kenntniß seines früheren Charakters, seines Betragens während der Krankheit hierüber schon einigen Aufschluß. Je vertrauter der Arzt mit der psychologischen Entwickelung des Wahrsinns sich gemacht hat, um so sicherer ist sein Maaßstab zur Beurtheilung, ob der Genesende über denselben wirk-

lich sur Besinnung gekommen ist, oder ob er die Scheterkenntnis nur vorspiegelt, um sich einer genaueren Kontrolle zu entziehen. Je mehr derselbe sich früher mit seiner Leidenschaft identificirt hatte, um so schwerer muß ihm das gänzliche Lossagen von derselben werden, um so geneigter wird er also sein, durch Scheingründe aller Art über seine wahre Gesinnung den Arzt zu täuschen. Gewöhnlich ist daher seine gar zu große Bereitwilligkeit, in die Lehren desselben einzugehen, seinen Irrthum zu desavoniren, ein verdächtiges Zeichen, welches nur dann eine bessere Bedeutung hat, wenn der Wahn ihm mehr durch äußere Motive aufgedrungen, nicht aus seiner eigensten Gesinnung entsprungen war. Der Uebergang von den falschen Begriffen einer tief eingewurzelten Leidenschaft zur richtigen Lebensansicht kann nur ein allmähliger sein, weil eine zur Gewohnheit gewordene Denkweise sich nicht mit einem Schlage umgestalten lässt. Der Kranke merkt sich die Redensarten des Arztes, macht sie sich geläufig, lernt es, sich in seinen Aeußerungen zu bewachen, um sich seine wahren Neigungen nicht entschlüpfen zu lassen. Hier kam besonder's eine gewisse Einförmigkeit seiner Ausdrücke es verrathen, dass er jene Phrasen nur auswendig gelernt hat, ohne ihren Sinn seinem Gemüth einzuprägen; nöthigt man ihn dann im Gespräch zu zusammengesetzten Reflexionen, so verwickelt er sich in Widersprüche, welche deutlich zeigen, dass die empfangenen Lehren noch kein Element seines Denkens ausmachen, seine verborgenen Irrthamer nicht berichtigt haben. Aber es giebt auch unter den Wahnsinnigen verschmitzte Köpfe, welche durch die Disciplin des Irrenhauses gewitzigt, sich so gut zu bewachen, und kaltblütige Besonnenheit so täuschend zu affektiren wissen, dass man sie nie auf Widersprüchen ertappt. Indess giebt es doch einen Ausdruck assektloser Unbefangenheit in Blick, Sprache und Gebärde, welche sich schwer erkünsteln lässt, und deren Mangel daher gegen die Versicherung des Kranken zeugt, wenn nicht eine gewisse

Aengetlichkeit oder habituelle Verlegenheit ihn entschuldigt. Stehen seine Reden aber in Widerstreit mit seinen Handlungen; so ist ihre Ungültigkeit um so auffallender, zumal wenn er eich in Betheuerungen erschöpft, daß er sich künftig besser betragen wolle. Denn diese Freigebigkeit mit Versprechungen zeigt immer eine leichtfertige, wenn nicht trügerische Gesinnung an, dagegen der ernste Entschluß nicht viele Worte macht, sondern sich lieber durch die That zu erkennen giebt. Wenigstens täuscht sich der Wortreiche selbst, indem er die Ausführung seiner Vorsätze für leichter hält, als sie es im Widerstreit mit seinen eingewurzelten Gewohnheiten, welche abgelegt werden sollen, sein kann. Der Geist ist willig, aber das Fleisch ist schwach. Sucht der Kranke aber nach Ausflüchten und Beschönigungen seiner früheren Irrihümer und der aus ihnen entsprungenen Handlungen; so hat er sich noch nicht hinreichend von seiner Leidenschaft frei gemacht, um sie als die Ursache seiner Krankheit zu erkennen. Kann er sich auf seine Thorheiten vor Ausbruch der Krankheit. die der Arzt genau kennen muss, nicht besinnen; so sehlt seinem Selbstbewußtsein noch jede Klarheit und Deutlichkeit. Selbst seine Versicherung, dass ihm sein Betragen während seiner Krankheit in Vergessenheit gerathen sei, darf nur dann Glauben finden, wenn er sich wirklich im Zustande völliger Betäubung oder sinnloser Verwirrung des Bewusstseins befand; denn die meisten Wahnsinnigen behalten vieles von dem, was sie während ihrer Krankheit thaten oder erfuhren, wenn nicht alles. Sträubt er sich hartnäckig gegen das Anerkenntniss seiner praktischen Inthümer, erlaubt er sich wirkliche Lügen; so steht er noch unter dem vollen Einflusse seiner Leidenschaft, welchen allzuleicht zum Ausbruch kommt. Wird er sehr gereist, ja zornig, sobald man ihn über sich aufzuklären sucht; so zeigt dies sogar einen affektvollen Ungestüm seiner Leidenschaft an, welche sich in ihren eingebildeten Rechten

zu behaupten strebt, und daher durch nachdrückliche Angriffe bekämpft werden muß\*).

Da Wahnsinnige in der Regel sich für geistesgesund halten, so geben sie sich alle Mühe, diese Meinung von sich durch umständliche Beweise zu rechtfertigen, und darauf die Forderung ihrer Entlassung zu gründen. Die List, mit welcher sie den Arzt zu hintergehen suchen, wenn sie ihn von der Gültigkeit ihrer irre geleiteten Lebensansicht nicht überzeugen können, ist eigentlich eine Wirkung der Selbsttäuschung, wie sie jeder Leidenschaft eigen ist, welche, wenn sie ihre Ansprüche nicht durchsetzen kann, sich unter der Hülle der Verstellung verbirgt, durch die daraus hervorgehenden Widersprüche aber am Ende sich selbst am meisten schadet. Erst wenn der Genesende sich wirklich von seiner Leidenschaft frei gemacht hat, und in der Regung der wiedererwachenden Gemüthsinteressen über den Nachtheil zur Besinnung kommt, den er ihnen durch seine Verirrungen zufügte, erwacht er mit einer Art von Erstaunen aus den Täuschungen, in welchen er gewöhnlich schon lange vor dem Ausbruch seiner Krankheit befangen war. Ueberhaupt muss es ihm um so schwerer fallen, eine ganz offenherzige Sprache mit dem Arzte zu reden, da un-

<sup>\*)</sup> Ich begreise es nicht, wie man jemals darüber zur Gewisheit kommen kann, ob ein Genesender wirklich seine volle Besinnung wieder erlaugt hat, wenn man es immer ängstlich vermeidet, mit ihm über seine früheren Leidenschaften zu sprechen, aus Furcht, sie dadurch von neuem zu wecken, und einen Ungestäm hervorzurusen, welcher zu einem Rücksall Veranlassung geben kann. Ist der Kranke wirklich noch so schwach in seiner Gemütheruhe besestigt, so wenig durch die Disciplin des Irrenhauses an Selbstbeherrschung gewöhnt worden, dass sich ein solcher Erfolg besürchten ließe, so kann von seiner Heilung noch gar nicht die Rede sein; man hat dann nur einen Waffenstillstand mit seinen Leidenschaften geschlossen, gleichsam einen stillschweigenden Vertrag, krast dessen er sich anheischig macht, während seines ferneren Aufenthalts in der Heilanstalt sich ruhig zu verhalten, um nach seiner Entlassung sich allen Begierden wieder hinzugeben, wenn es ihm beliebt.

sre ausgearteten geselligen Verhältnisse sich nicht mit einer naiven Aufrichtigkeit vertragen, und der beste Mensch oft wider Willen ein Schauspieler werden muß. So wird den meisten Verstellung zur Gewohnheit, und es gehört schon eine gewisse Erhebung der Gesinnung dazu, um gleichgültig gegen die Spöttereien anderer sich unverholen in Wort und That zu erkennen zu geben. Es ist dem Geiste des geselligen Umganges geradezu entgegen, sich über die geheimsten Beweggründe der Handlungen auszufragen; ja die meisten sind sich ihrer selbst nicht bewußt, und können von sich keine Rechenschaft geben. Wie viel Motive müssen hier oft bekämpft werden, Schaamhaftigkeit, falsches Ehrgefühl, Furcht vor den Folgen wichtiger Entdeckungen, Misstrauen, welches schon von jeher mit Verschlossenheit sich paarte, und durch die eigenthümlichen Verhältnisse des Irrenhauses oft noch mehr hervorgerufen wird. Ueberhaupt kostet das Geständnifs früherer Irrungen, auch wenn sie durchaus keinen häßlichen Makel auf das Leben werfen, stets eine gewisse Selbstüberwindung, weil der Mensch ungern seine durch sie bewiesese Verstandesschwäche, und mit ihr anderen einen großen Vortheil über sich einräumt. Auch ist die Reue bei den meisten eine allzuslüchtige und deshalb unwirksame Erscheinung, weil sie nämlich durch die Gesammtwirkung ihrer Triebe eines viel zu intensiven Lebensgefühls theilhaftig werden, als dass sie die aus der Reue entspringende höchst peinliche Gemüthsdepression lange ertragen können, Der Arzt muss daher im Besitz sehr positiver Thatsachen sein, um den Genesenden zum deutlichen Selbstbeswußtsein zu führen, und an seinem Benehmen es zu erkeunen, ob er sich wirklich von allen Täuschungen befreit hat. Freilich darf jener sich dabei nicht den Missgriff zu Schulden kommen lassen, dass er aus verkehrten Handlungen, welche der Kranke in einer durch körperliche Leiden erzeugten Verstandesverwirrung beging, oder aus falschen Selbstanklagen desselben auf nicht vorhandene Leidenschaften zurückschließt, und sie ihm zur Last legt.

In allen diesen Bemerkungen spricht sich daher die große Schwierigkeit des Urtheils aus, ob der Geisteskranke in den Zustand der völligen Reconvalescenz übergetreten sei; indess bezeichnen sie doch einige der wesentlichsten Punkte, durch deren sorgfältige Erwägung der Arzt immer zu wichtigen Aufschlüssen gelangen wird. Noch wichtiger ist jedoch das Betragen des Reconvalescenten. Denn beim Sprechen reslektirt der Mensch weit richtiger über sich. weil er dann eher im affektlosen Zustande sich befindet. als beim Handeln, wobei immer seine vornehmsten Interessen in's Spiel kommen, welche oft augenblicklich seine in ruhigen Stunden gefasten Vorsätze und Maximen aus dem Bewusstsein verdrängen. Wer seine Leidenschaft im gleichgültigen Gespräch tadelt, ist deshalb noch nicht frei von ihr, sondern es bedarf nur einer hinreichenden Veranlassung, um sie plötzlich aus ihrem Schlummer zu erwecken. Um nun darüber zur Gewissheit zu kommen, ob die scheinbare Leidenschaftslosigkeit des Genesenden der wahre Ausdruck seiner Gesinnung sei, muß man ihn stets. zumal wenn er allein zu sein glaubt, bewachen. Denn in der Einsamkeit macht er oft seinem gepressten Herzen Luft, spricht, gestikulirt vor sich, oder versinkt in ein Hinbrüten und Träumen, begeht eine Menge thörigter Streiche, und leugnet hinterdrein alles ab, um sich nicht bloszugeben. Wie stark die Wirkung der Disciplin auf manche Kranke ist, sieht man unter anderem an einer Anekdote, welche Duclos mittheilt\*). Häufig stehen die unwill-

<sup>\*)</sup> Rien ne peint mieux l'impression, que la présence du Roi (Louis XIV) faisoit dans les esprits, que ce qui arriva à Henri Jules de Bourbon, fils du grand Condé. Il étoit sujet à des vapeurs, que, dans tout autre, qu'un prince, on auroit appellé folie. Il s'imaginoit quelques fois être transformé en chien, et aboyoit alors de toutes ses forces. Il fut un jour saisi d'un de ces accès dans la chambre du Roi. La présence du Mo-

kührlichen Ausbrüche in unmittelbarer Beziehung zu den Leidenschaften des Kranken, z. B. der Hochmüthige verräth sich durch ein geringschätziges, abstoßendes und hochfahrendes Betragen gegen andere, der Frömmler überläßt sich im Stillen den eifrigsten Andachtsübungen, der Verliebte seufzt, weint und klagt den Wolken seine Leiden; zuweilen äußern die Kranken aber nur im Allgemeinen den Drang ihres gepressien, leidenschaftlich bewegten Eerzens durch lebhaftes Umhergehen, durch schlaflose, wenigstens unruhige Nächte, durch Absonderung von ihren Leidensgefährten, durch Gereiztheit oder Unempfindlichkeit in ihrem Benehmen, und entschuldigen sich darüber mit mancherlei Ausslüchten. Oft täuschen sie dadurch, daß sie lange Zeit hindurch sich gesetzt und verständig betrugen, und nur gelegentlich zu aufgeregt oder missgestimmt werden. Auch muss die Ungeduld, womit sie ihre Entlassung fordern, und welche sie gewöhnlich mit den dringendsten Gründen beschönigen, jedesmal Verdacht einslößen. Dem die wirkliche Heilung giebt sich vor allem durch gelæsene Ergebung, durch Zufriedenheit mit dem Leben in der Heilanstalt, deren wohlthätigen Einfluss der Genesene so tief empfunden hat, zu erkennen. Er billigt die Vorsicht des Arztes, welcher ihm die Ursache angiebt, warum er mit seiner Entlassung zögert, und bringt gerne noch eine Zeit lang das Opfer seiner Selbstständigkeit, um dafür die Sicherheit seiner Wiederherstellung zu gewinnen. Zwar können persönliche Verhältnisse seine baldige Rückkehr in die bürgerliche Freiheit wünschenswerth, ja nothwendig machen; aber er wird dann das Gewicht derselben nicht übertreiben, sondern sich wie ein verständiger Mensch daüber äußern. Denn die Geduld ist das sicherste Kennzeichen der Selbstbeherrschung, und jener Stille des Ge-

narque imposa à la folie, sans la detruire. Le malade se reire vers la fenètre; et metlant la tête dehors, étouffa sa voix le plu qu'il put, en faisant toutes les grimaces de l'aboyement. Duclos, Mémoires secrets sur les règnes de Louis XIV et XV.

miths, in welcher die Leidenschaften nicht aufkommen können, vorausgesetzt, dass sie nicht ein unnatürlicher, erzwungener Zustand ist, in welchem die Leidenschaft auf der Lauer liegt, um sogleich den günstigen Augenblick ihrer Befreiung zu ergreisen.. Die ungeduldige Sehnsucht des scheinbar Genesenen nach Freiheit ist daher selbst im günstigsten Falle ein Zeichen, dass er seine Affekte noch gar nicht der Besonnenheit unterordnen kann, dass er die Bedeutung seines Aufenthalts in der Heilanstalt noch gar nicht begriffen hat, und daher unter dem geheimen Einseiner Leidenschasten steht, ohne sich dessen deutlich bewusst zu sein, und dass er nach wiedererlangter Freiheit um so weniger sich beherrschen wird, da er es nicht einmal unter der Disciplin des Irrenhauses vermochte. Im schlimmeren Falle zeigt jene Ungeduld an, dass der Kranke vor Verlangen brennt, seinen lange versagten Begierden volle Befriedigung zu verschaffen, seine Rache zu kühlen und dergl. Dann pslegt er die Rechtsertigung seiner Forderung mit leidenschaftlichem Ungestüm zu führen, und über ihre Verweigerung in Erbitterung auf alles zu gerathen, seinen Aerger durch Murrsinn, Trotz, Widerspenstigkeit zu äußern. Häusig verräth der Körper die im Innern noch gährende Leidenschaft durch Verdauungsbeschwerden, Mangel an Schlaf, unruhige Spannung in allen Nerven, gereizten Puls, kleine Fieberanfälle, Kopfweh u. s. w.

Oft ist die Heilung des Wahnsinns nur eine bedingte, in sofern zwar die wesentlichen Merkmale desselben und der ihm zum Grunde liegenden Leidenschaft verschwinden, aber doch die eigentlichen Kennzeichen vollständiger Genesung mehr oder weniger fehlen. Die Ursache davon ist, dass einzelne oder mehrere Triebe des Gemüths für immer gelähmt sind, so dass der scheinbar Genesene eigentlich nur ein Automat ist, welcher sieh unter fremder Leitung ohne Tadel beträgt, mechanisch dem Zuge der gewohnten Thätigkeit im Irrenhause folgt, aber sogleich in Verwirrung und Widerstreit mit sich geräth, wenn er sich

nach der Entlassung mit eigener Ueberlegung und Selbstbestimmung in freien und veränderlichen Verhältnissen zurecht finden soll. Dies Verarmen des Gemüths an selbstständiger Kraft ist die Wirkung tief eingewurzelter und ungestümer Leidenschaften, welche alle Lebensinteresse absorbirt haben; und leider nur zu oft tritt diese betribende Erscheinung ein, wenn auch die Meinung Prichard's übertrieben ist, dass sie sich bei der Mehrahl der Genesenen finde. Vorzüglich gilt dies von den egoistischen Leidenschaften, unter deren verderblichem Einste das Gemüth so leicht gänzlich verödet, und dann alles la teresse am Leben verliert, wenn es dem selbstsüchtige Verlangen entsagen muss. Ein gleicher Erfolg kann aber auch durch ein rohes, schonungsloses Verfahren des Artes herbeigeführt werden, der in seinem Kampfe gegen die Leidenschaften weder Maass noch Ziel kennt, die strengen Maassregeln unnöthig übertreibt, das Selbstgefühl der Kraken zu sehr beugt, und unter dem steten Einflus deprimirender Affekte, der Reue, Furcht, des Misstrauens gegen sich selbst die Spannkraft der Seele lähmt. Da alle Triebe wesentliche Elemente in der Oekonomie des Gemäths sind; so kann schon die Vernichtung eines einzelnen, z. B. des Ehrtriebes, unersetzlichen Schaden stiften, weil mit den Mangel an Selbstachtung der Mensch zu jeder eigentliche Pflichterfüllung untauglich wird, und allen im Leben mvermeidlichen Angriffen sogleich unterliegt, daher er dam durchaus unfähig ist, seine Stellung in früheren Verhältnissen wieder einzunehmen. Diese Gemüthsschwäche verrith sich am deutlichsten durch den Mangel an Freiheitsgefühl weil der Kranke nicht mehr das Bedürfnis selbstständiger und unabhängiger Thätigkeit empfindet, folglich jeder Trieb zur Erweiterung seines Daseins in ihm erloschen ist Solche Individuen sind dann gleichgültig gegen ihre Lage im Irrenhause; sie empfinden wohl noch mancherlei Neigungen, aber welken dennoch in kraftloser Sehnsucht his. Ja manche haben sogar eine deutliche Vorstellung von ib-

rer durch Gemüthsschwäche bedingten Unfähigkeit zu einem selbstständigen Leben, sie fürchten sich vor der Entlassung, so wie man Leibeigene gesehen hat, welche die ihnen geschenkte Freiheit nicht annehmen wollten, und Gefangene, welche freiwillig in ihren Kerker zurückkehrten, weil ihnen bange und unheimlich in einer Welt wurde, der sie seit vielen Jahren entfremdet waren. Da die ganze Anlage des Gemüths auf rastlos fortschreitende Thätigkeit berechnet ist; so muss dieser passive Zustand als ein durchans naturvvidriger sich mit der Zeit immer mehr verschlimmern, so dass das Seelenleben in seiner Entwickelung geradezu rückgängig wird. Die scheinbare Besserung der Kranken geräth dann in's Stocken, sie werden stumpfsinniger, theilnahmloser, träger, bis sie zuletzt in gänzliche Verwirrung und Apathie versinken. Namentlich gilt dies von denen, welche sich durch Ausschweifungen in der Wollast und Trunksucht erschöpft, ihre Kräfte im Widerstreit wüster Leidenschaften aufgerieben, durch wiederholte Anfalle von Tobsucht zerrüttet haben. Anfangs wirkt das Heilverfahren noch günstig auf sie ein, aber es fehlt ihnen die nachhaltige Kraft, sich aus ihrem elenden Zustande durch eigenmächtige Anstrengung wieder emporzuarbeiten, kein beseelender Reiz facht ein neues Leben in ihrem verödeten Gemüth an, welches in völlige Erstarrung geräth. Dass körperliche Schwäche, zumal des Nervensystems, dabei oft eine Hauptrolle spielt, wer wollte das leugnen?

## §. 148.

Regelwidriger Verlauf der Seelenkrankheiten.

Die Leidenschaften sind, wie alle lebenden Kräfte, einer abwechselnden Extension und Intension ihres Wirkens fähig, ja sie können gleich jenen in scheinbar ruhende oder latente Zustände übergehen, während welcher sie durch keine ihnen entsprechende Erscheinungen ihr Vor-

handensein zu erkennen geben. Die Bedingung dieser verschiedenen Zustände kann in ihnen selbst, in ihrem Verhältnis zu den übrigen Trieben und in denen des Gemüths zu allem, was auf dasselbe Einsluss hat, enthalten sein. Auch die heftigste Leidenschaft stumpft gewöhnlich ihr Interesse für einige Zeit ab, wenn sie auch fortwahrend die Herrschaft über die Seele behauptet; sie tritt dann weniger deutlich in Worten und Handlungen hervor, und scheint bei oberflächlicher Betrachtung ganz gewichen su Aber sie sammelt nur neue Kräfte, um nach der scheinbaren Ruhe desto nachdrücklicher wieder sich geltend zu machen. Dies muss man jederzeit voraussetzen. wenn das Gemüth während des Schweigens der Leidenschaft keine wesentliche Umgestaltung seiner Interessen wahrnehmen lässt; aber auch wenn letztere erfolgt ist, darf man gegen die Wiederkehr jener nicht sicher sein, weil dieselbe nur zu leicht ihre früheren Rechte sich wieder anmaasst. So kann also ein großer Wechsel in der Gemüthsversassung statt finden, je nachdem die Leidenschaft von den ihr widerstreitenden Trieben bekämpst und scheinbar besiegt wird, oder je nachdem sie über dieselben wieder triumphirt. Endlich muß das Wirken der Leidenschaften sehr verschieden ausfallen, je nachdem sie durch Außenbedingungen, zu denen wir auch die körperlichen Zastände rechnen müssen, entweder geradezu begünstigt, oder gar noch im Ankämpfen gegen Hindernisse gesteigert, oder wirklich unterdrückt wird. Denn eine Leidenschaft, der alle Nahrung entzogen, oder die immerfort in ihren Ausbrüchen gewaltsam gehemmt wird, muß endlich doch absterben.

Alle diese verschiedenen Verhältnisse sind auch für die Ausartungen der Leidenschaften in Wahnsinn gültig, dessen Erscheinungen daher einem großen Wechsel in Bezug auf ihre Ausdehnung und Stärke unterliegen können. Da die Leidenschaften den Begriff eines autokratischen Bestrebens ausschließen, folglich nicht gleich diesem an ty-

pische Entwickelungszustände gebunden sind; so beobachten wir auch im Verlauf des Wahnsinns durchaus keine so regelmässige Aufeinanderfolge der oben bezeichneten Stadien, wie bei den Körperkrankheiten, welche ihren Entwickelungsgang nicht wiederholen, noch weniger umkehren können. Denn wie wäre es wohl möglich, daß s. B. die hitzigen Exantheme von der Ordnung abwichen, in welcher das Reizsieber, der Ausbruch des Ausschlages, die Eiterung oder Abschuppung desselben auf einander folgen sollen, oder dass die Eiterung der Entzündung voranginge? Allerdings können die Körperkrankheiten von ihrem natürlichen Gange sich entfernen; sie stellen aber alsdann jedesmal beträchtliche Anomalieen dar, welche gleichfalls wieder an bestimmte Gesetze gebunden sind. Vom Wahnsinn gilt dies aber keinesweges; er kann auf die mannigfachste Weise seinen Verlauf unterbrechen, wiederholen, ohne dass er in seinem eigentlichen Wesen eine wirkliche Veränderung erfahren hätte. Denn das geistige Leben prägt sich in einem unendlich höheren Grade zu einer bestimmten Individualität aus, als das körperliche; felglich findet es in dieser Individualität ungleich mehr Bedingungen zu einer ihm ausschließlich zukommenden Eigenthümlichkeit, die sich sogar im Wahnsinn nicht verleugnet.

Deshalb können die oben dargestellten Stadien nur im Allgemeinen ein Schema bezeichnen, welches dem Verlauf des Wahnsinns zum Grunde liegt, in sofern als die Leidenschaft als eine progressive Kraft nothwendig die Stufenfolge der Zunahme, der äußersten Höhe und der Abnahme bis zum gänzlichen Verschwinden durchlaufen muß. Aber keinesweges bedingt jede dieser Stufen nothwendig dergestalt die folgende, so daß der Arzt durch Betrachtung der gegenwärtigen Erscheinungen sich mit Sicherheit über die vorangegangenen und nachfolgenden orientiren könnte; der Wiederausbruch eines schon zum Theil bekämpsten Wahns ist keinesweges in dem Sinne eines Recidivs zu

nehmen, wie dasselbe durch Unterbrechung der Krisen einzutreten pflegt. Denn eine rückfällige Krankheit ist immer eine schlimme Erscheinung, weil sie geradezu eine Unterbrechung der Naturheilkraft anzeigt, und lässt daher pur zu oft einen tödtlichen Ausgang fürchten. Das Wiedererwachen einer schon unterdrückten Leidenschaft ist dagegen eine so natürliche, ja in vielen Fällen so unvermeidliche Erscheinung, daß sich daraus noch durchaus auf keine Unheilbarkeit des Wahnsinns schließen lässt; eben so wenig nimmt sie sogleich einen andern Charakter an, welches bei rückfälligen Körperkrankheiten so häufig geschieht. Allerdings stellen sich die Bedingungen am gonstigsten, wenn der Wahn nur einmal die oben angegebenen Stadien durchläuft; aber darauf rechnen kann man zu Anfang desselben niemals, sondern man muss stets darauf gesasst sein, dass die günstigsten Erscheinungen der Reconvalescenz plötzlich durch einen neuen Ausbruch des Wahns unterbrochen werden können. dem zuweilen gar nicht einmal Vorboten vorangehen. Eben so wenig sind die Veränderungen entschieden, wie sich etwa bei Entzündungen ganz bestimmt ergeben muss, ob sie völlig beseitigt werden, oder in Eiterung, Verhärtung, Brand und andere Nachkrankheiten übergehen; sondern das Bewußtsein, wenn auch frei von eigentlichem Wahn, bleibt noch getrübt, einzelne Irrthümer tauchen hier und dort auf, in dieser oder jener Beziehung wird ein Mangel, eine Lücke, eine Verkehrtheit in dem Wirken der Seelenkräfte sichtbar kurz wir befinden uns auf einem Gebiet, wo die Individualität das Meiste, wenn nicht Alles entscheidet, und daher mit ächt praktischem Blick erfasst sein will, dem man nur mit einigen allgemeinen Regeln zu Hülfe kommen kann

Wir dürfen also nur in sofern von einem unregelmäfsigen Verlauf des idiopathischen Wahnsinns reden (denn der sympathische bindet sich gewöhnlich an den Typus des körperlichen Grundleidens), als derselbe mit dem Be-

griff der ihm zum Grunde liegenden Leidenschaft gar nicht übereinstimmt, und deshalb auf eine tiefere Zerrüttung des Gemüths zurückschließen lässt. Denn sobald die Seele in ihren am stärksten hervortretenden Erscheinungen nicht einmal mehr einen bestimmten Charakter hält, muß man voraussetzen, dass ihre Triebe sich in ihrer Wechselwirkung durchkreuzen, und dass aus dieser allgemeinen Verwirrung nur mit größter Mühe sich wieder ein bestimmtes Verhältnis herausgestalten wird. So verhält es sich z. B. in der Verwirrtheit, wo kein Trieb mehr in charakteristischen Aeußerungen des Vorstellens und Begehrens sich geltend macht, sondern der Kranke mit den Trümmern seines Bewusstseins ein faselndes Spiel treibt. Aber auch in anderen Formen des Wahns bemerken wir Erscheinungen, welche, indem sie von den wesentlichen Verhältnissen desselben abweichen, ein regelloses Durcheinander des Gemüths verrathen, und welche sich dann nicht mehr nach ihren Interessen von einander absondern können. Ich meine hierbei nicht die Komplikationen des Wahns durch die Verbindung mehrerer in ihm enthaltenen Leidenschaften, welche sich durch eine natürliche Verwandtschaft gegenseitig hervorrusen. Vielmehr habe ich hier die Fälle im Auge, wo die Erscheinungen des Wahns mit sich selbst im psychologischen Widerspruch stehen, z. B. wenn ein hochmüthiger Narr zugleich sehr kriechend und demüthig ist, wenn ein Wüthender zugleich einen hohen Grad von Furcht und Verzagtheit blicken lässt, wenn hypochondrischer Wahn, welcher stets einen leidenschaftlichen Lebenstrieb voraussetzt, sich mit Neigung zum Selbstmorde paart, wenn der Frömmler Anwandlungen von frivolen, gotteslästernden Gedanken und Gefühlen hat, wenn überhaupt Liebe und Abscheu, Hoffnung und Furcht auf den nämlichen Gegenstand gerichtet sind, und wie die Gegensätze weiter heißen mögen. In diesem Falle ist die Seele geradezu zwiespältig, und zwar in einem so ungünstigen Verhältnis, dass die streitenden Elemente sich nicht gegensei-

tig neutralisiren, sondern sich noch stärker hervorrusen, und die Folge davon muss sein, dass das Uebel immer hartnäckiger wird, immer tiefer den innersten Grund des Gemüths zerrüttet. Wirklich hält es dann überaus schwer, Hülfe zu bringen, da es, wie man sich auch wenden mag, sich kaum vermeiden läst, jenen Widerstreit nur noch stärker anzufachen. Scheint es auch, als ob die Seele, nachdem sie sich müde gequält hat, Frieden mit sich schließen wolle; so ist doch ihre Verfassung zu tief zerrüttet, als dass sie einer dauernden Ruhe und Besonnenheit theilhaftig werden könnte; an Veranlassung, den isneren Streit von neuem anzufachen, fehlt es nie, und so versinkt der Kranke, nachdem er mehrmals die Hoffnuag auf seine Genesung getäuscht hatte, immer tiefer in Unbesinnlichkeit. So lange die Leidenschaft noch ihr charakteristisches Gepräge hält, kann es so weit nicht kommen, wohl aber, wenn sie die übrigen Gemüthstriebe erstickt hat, und endlich doch der Disciplin des Irrenhauses weichen muss. Das Bewusstsein halt dann nicht mehr den fixen Wahn als Ausdruck der Leidenschaft fest, sondern zerstreut sich in zusammenhangslose Vorstellungen; ja die Verwirrung nimmt dann oft in dem Grade zu, daß die Aeußerungen des Kranken mit seinen Gefühlen in Widerspruch stehen, dass er seine Leiden mit lachendem Munde erzählt, oder bei Anlässen zum Frohsinn Furcht und Kummer verräth. Dann hört jede Regel der Seclenthätigkeit auf, und die Hossnung der Wiederherstellung schwindet, wenn nicht doch das Gemüth im Stillen seine Kräfte wieder sammelt.

Eine andere Bedingung des unregelmäßigen Verlauß der Seelenkrankheiten ist in dem Wechsel von lichten Zwischenzeiten (lucidis intervallis) mit wirklichen Anfällen von Monomanie, Tobsucht und Melancholie enthalten. Daß ein solcher Wechsel unbeschadet eines glücklichen Ausganges, und ohne an sich eine wirkliche Anomalie anzuzeigen, mehrmals eintreten könne, wurde schon aus der zu- und

abnehmenden Intension der Leidenschaften erklärt. Aber dieser Wechsel muss sich doch innerhalb gewisser Grenzen halten, wenn er irgend einen glücklichen Ausgang hoffen lassen soll; dagegen seine häufige Wiederkehr fast immer Unheilbarkeit bedingt. Denn es widerspricht zu sehr dem Begriff der Leidenschaft, dass sie bald sehr thäthig, bald im Zustande der völligen Ruhe begriffen sein sollte, da sie als vorherrschende Gemüthskraft in einem stetigen Wirken sich fortsetzt, welches eigentlich nur scheinbare Unterbrechungen gestattet. Mag auch die Besonnenheit im lucidum intervallum auf den ersten Anblick noch so vollständig sein; sie ist doch so schwach begründet, dass sie bei jeder ersten Veranlassung, welche das Gemüth in seiner Leidenschaft aufregt, wieder unterdrückt wird, und nur unter den geregelten Verhältnissen eines Irrenhauses, wo Aufreizung der Affekte möglichst vermieden wird, und die Disciplin der Besonnenheit zur Hülfe kommt, ist die dauerhafte Besestigung der letzteren möglich. Wenn aber die Leidenschaft aus innerem Antriebe sich immer wieder der Herrschaft über das Gemüth bemächtigt; so muß sie zuletzt den Ruin desselben vollenden. Wie wenig ist auf eine Besonnenheit und Gemüthsruhe zu geben, wenn während derselben die unterdrückten Triebe nicht erwachen und zu einer durchgreifenden Gegenwirkung gegen die Leidenschaft erstarken können? Stets wiederholte Anfälle von Tobsucht, Wahnsinn und Melancholie, zumal wenn dieselben immer häufiger wiederkehren, an Intensität und Extensität zunehmen, und die Besinnung in den freien Zwischenzeiten immer mehr trüben und verwirren, geben also zu erkennen, dass der Boden des Gemüths völlig erschüttert, ja zerrüttet ist, so dass auf ihm kein fester Entschluß mehr wurzeln, keine dem Kranken eingeprägte Maxime mehr haften kann, sondern aus Mangel an innerer Haltung die Seelenkräfte immer mehr in Verwirrung und Auflösung gerathen müssen.

Man hat sich viele Mühe gegeben, einen periodischen

Typus dieses Wechsels aufzustellen, und die Bedingungen dazu aufzufinden. Natürlich zog man alle Zustände des organischen Lebens und alle äußeren Einflüsse auf dasselbe, welche sich an eine gewisse Zeitregel binden, zunächst in Betracht, z. B. die Wiederkehr der Menstruation, der Himorrhoiden und anderer Krankheiten, den Wechsel der Jahreszeiten, der barometrischen und thermometrischen Schwankungen, ja die allgemeinen tellurischen, lunarischen, solarischen, kosmischen Einflüsse, und es fehlte nicht viel, so hätte man den Sirius für die tobsüchtigen Anfälle verantwortlich gemacht, und ihm die Herrschift über die Irrenhäuser eingeräumt. Wo dies nicht ausreichte, nahm man zu einem periodischen Ebben und Fluthen in den Nerven und zu anderen pathologischen Mystifikationen seine Zuslucht. Wir wollen nun keinesweges die Bedertung dieser verschiedenen Einslüsse auf das Gemüth gans in Abrede stellen, denn auch der Gesunde spürt sie in seinem geistigen Leben, wenn gleich jeder auf andere Weise, und nur das, was an Aberglauben streift, müssen wir ganz von uns abweisen. Es begreift sich leicht, daß starke Aufregung oder Depression der Nerventhätigkeit durch jene Einslüsse in der Seele die schlummernden Disharmonieen von neuem aufwecken müssen. wohl bezweiseln, dass eine von Epilepsia menstrualis ab hängige Tobsucht wirklich an den Typus der monatlichen Reinigung gebunden ist; ja dass die bei Amenorrhoe oder Dysmenorrhoe auftrelenden Molimina menstrualia, welche schon ein außerdem gesundes Weib in die größte Aufregung versetzen können, um so mehr in Wahnsinnigen wiederholte Anfälle ihres Leidens bewirken können? Der Zesammenhang der Thatsachen ist zu deutlich, und jeder erfahrene Irrenarzt hat dergleichen Fälle zu oft gesehen, ab dass sich hierüber streiten ließe. Eben so steht die Hitze der Frühlings- und Sommermonate, indem sie Orgasmes des Bluts, Kongestionen desselben nach dem Kopfe, und selbst eine allgemeine fieberhafte Aufregung bewirkt, in

einem so unverkennbaren ätiologischen Verhältnis mit den tobsüchtigen Ausbrüchen, so wie umgekehrt die naskalten Herbst- und Wintermonate eben so sehr die Melancholie begünstigen, dass nur blinder Widerspruchsgeist diesen Zusammenhang leugnen kann. Ein Gleiches gilt überhaupt von allen Fällen des sympathischen Wahnsinns, wenn sich dabei eine Periodicität der zum Grunde liegenden Körperkrankheit, z. B. recidivirende Wechselsieber nachweisen läst. Indess man halte sich hierbei streng an Thatsachen, vermeide jede hypothetische Worterklärung, und erkenne es an, dass in der Mehrzahl der Fälle das wechselnde Spiel der Gemüthskräste den vornehmsten Grund der in Rede stehenden Erscheinungen ausmacht.

Gewisse Uebergänge einzelner Formen der Seelenkrankheiten in einander, z. B. der Tobsucht in die Melancholie und dieser in jene, so wie der ersteren in Monomanie, liegen im Wesen derselben, und sind daher von uns schon betrachtet worden. Auch können äußere Veranlassungen einen solchen Wechsel bedingen, wenn ein allzustrenges, ungestüm eingreifendes Heilverfahren die Gemüthskräfte entweder zu tobsüchtiger Gegenwehr heraussordert, oder zur Schwermuth hinabdrückt. Stehen diese Formenveränderungen in einem natürlichen Verhältnis zu einander, welches sich aus den gegebenen Thatsachen leicht erklären lässt, so wird dadurch keine Anomalie bezeichnet: wohl aber ist dies der Fall, wenn ein Missverhältnis zwischen ihnen stattfindet, zumal wenn der Wechsel häufig wiederkehrt, und dadurch es verräth, dass das Gemüth seine feste Versassung verloren hat, und dann für immer in regelloser Verwirrung sich aufreibt, z. B. wenn auf eine verhältnismässig geringe Tobsucht eine tiese und lange dauernde Melancholie eintritt, wenn beide Zustände gleichsam in einander fließen, oder oft auf einander folgen. Denn in jeder Form des Wahnsinns soll die Seele einen bestimmten Charakter behaupten, der aus der Natur ihres Zustandes hervorgeht. Durch jenes Schwanken zwischen entgegengesetzten Zuständen offenbart sich aber, daß das Gemüth eigentlich gar keiner bestimmten Art des Seins mehr fähig ist, und daher sich in seinen widerstreitenden Regungen völlig aufreibt. Daß das letzte Ergebniß diese unaufhaltsamen Selbstzerstörung die Verwirrtheit und de Blödsinn sei, mit denen in der Regel jede vieljährige Seelenkrankheit endet, ist schon oft genug bemerkt worden.

Wir hätten nun noch die tödtlichen Ausgänge der verschiedenen Formen des Wahnsinns in's Auge zu fassen; indess das Wichtigste davon ist bereits bei Gelegenheit der pathologischen Wirkungen der Assekte und Leidenschaften überhaupt, und der Tobsucht, Melancholie und Verwirrtheit besonders zur Sprache gebracht worden, woraus erhellt, dass die Seelenkrankheit an und für sich zwar niemals Ursache des Todes werden kann, aber ihn durch mannigsache Zerrüttung der Lebensthätigkeit nur zu oft herbeisührt. Genauere pathologische Forschungen, welche dieser wichtige Gegenstand dringend erheischt, können erst dann zu befriedigenden Ergebnissen führen, wenn man sich über die psychiatrischen Grundsätze verständigt, und der Seele überhaupt ihren principalen Antheil an dem Estwickelungsgange des Lebens zuerkannt hat.

## §. 149.

Ueber die Prognose des Wahnsinns im Allgemeinen.

Man pslegt mit Recht die Prognose als den Prüstein der pathologischen Erkenntnisse zu betrachten, weil die Richtigkeit und Zuverlässigkeit der Voraussagung des Krankheitsverlauss eine hinreichend vollständige Anschauung med Beurtheilung seiner wesentlichen Bedingungen voraussetzt, und dadurch den Arzt in den Stand setzt, mit ihnen seine Heilmaassregeln in möglichst genaue Uebereinstimmung mibringen. Hieraus folgt zugleich, dass die Prognose einen um so höheren Werth habe, je mehr sie jedes einen um so höheren Werth habe, je mehr sie jedes eine eine

zelne Zeichen in natürlichen Zusammenhang mit dem ganzen Krankheitsverlauf bringt, wodurch es erst seine volle Bedeutung erlangen kann, dagegen abgerissene Sätze, wie man sie nur zu häufig in der Semiotik antrifft, meistentheils zu gar keiner Entscheidung führen können, weil ihre Geltung sich unendlich nach dem verschiedenen Charakter der einzelnen Fälle modificirt, und nur eine höchst geringe Zahl prognostischer Zeichen eine absolute Bedeutung hat. Der Arzt muß stets der Wahrheit eingedenk bleiben, dass das Naturwirken sich nie in abgerissenen Erscheinungen übersehen läßt, sondern in einem organischen Bilde unter seiner vollen Eigenthümlichkeit hervortritt. Aber eben aus diesem Grunde wird in der Prognose die Mangelhaftigkeit unsrer Erkenntnisse immer nur allzufühlbar bleiben, weil der innere Kausalnexus des Naturwirkens sich größtentheils unsrer Anschauung entzieht, und durch geschickte Interpretation nur in Andeutungen gemuthmaast werden kann, denen der wirkliche Ausgang nur zu oft widerspricht. Denn das Verhältniss der allgemeinen Faktoren des Lebens zu einander gestaltet sich in jedem Individuum anders, daher oft bewährte Erfahrungen dennoch in analogen Fällen täuschen, nicht zu gedenken, daß jenes Verhältniß, worauf gerade das Meiste ankommt, sich eigentlich nie in präcisen Begriffen auffassen lässt, sondern nur dem scharfen Blick des geübten Beobachters anschaulich wird, dessen Urtheile sieh daher mehr auf seinen richtigen Sinn, als auf syllogistische Beweise stützen.

Diese Bemerkungen, zu denen die Medizin nur allzuviel Beläge giebt, finden auch in der Seelenheilkunde ihre volle Bestätigung. Wie sehr wir uns auch bestreben mögen, die Thatsachen des Bewußtseins in ihrem ursachlichen Zusammenhange aufzufassen, und daraus die allgemeinen Sätze der Seelenthätigkeit zu entwickeln; so gelangen wir doch bald an eine unergründliche Tiefe, welche nur das Auge des Allwissenden durchschaut. Nur zu erinnern brauche ich daran, das das eigentliche Seelenwirken

44

sich gänzlich dem Bewußtsein entzieht, und erst mit seinen Ergebnissen in dasselbe eintritt, dass namentlich die allmählige Entwickelung der Gemüthsregungen bis zun höchsten Grade der Leidenschaft großentheils in einen w durchdringlichen Schleier gehüllt ist, und dass letztere nur zu häufig die ärgsten Täuschungen veranlaßt, wenn sie, dem äußeren Anschein nach gänzlich erstickt, dennoch im Verborgenen fortwirkt, und sich zu einem neuen Ausbruch vorbereitet. Selbst wenn sie sich in voller Thätigkeit offenbart, und die Geschichte ihres Ursprungs und ihrer fortschreitenden Ausbildung uns gegeben ist, fehlt uns doch das Meiste zu einer sicheren Vorausbestimmung ihres ferneren Fortganges, theils weil jede konkrete Leidenschaft durch die Individualität einen ganz anderen Charakter & langt, theils weil wir die Schicksale nicht vorherwissen, durch welche die Zukunft sie begünstigen oder vertilgen kann. Fern sei daher von mir die Anmaassung, der Vohersagung im Wahnsinn einen Grad von Bestimmtheit geben zu wollen, dessen sie niemals theilhaftig werden kam.

Da die Aerzte eine tieser eindringende Ersorschung der Leidenschasten verschmähten, so bedienten sie sich eines sehlerhaften Versahrens, um sieh eine Grundlage der prognostischen Sätze zu bilden. Sie leiten dieselben weniger aus der Darstellung des Entwickelungsganges der Seelenkrankheiten, als von den äußeren Ersolgen ihre Wirkens ab, wodurch ihre Bestimmungen nothwendig einen ganz subjektiven Charakter annehmen müssen. Daß jeder Arzt seine Leistungen in ein möglichst günstiges Licht zu stellen sucht, dagegen läst sich freilich nichts

<sup>\*)</sup> Ueberhaupt dürsen wir die relative Summe der Heilergen, welche ein Arzt im Verhältnis zu der Gesammtzahl aller von ihm behandelten Krankheitsställe zu Stande gebracht bat, nie als den eigentlichen Maassatab seiner Geschicklichkeit in Anwendung bringen; denn unter dieser Bedingung könnten aich Hahne mann und seines Gleichen leicht mit manchem tüchtigen Ante messen.

einwenden, so lange daraus keine offenbare Selbsttäuschung hervorgeht; dennoch bleiben alle hicraus entspringenden Angaben im höchsten Grade unzuverlässig, weil die günstigen oder ungünstigen Ergebnisse der medizinischen Praxis nur zu einem, vielleicht dem geringsten Theil, von der Tüchtigkeit des Arztes, in einem größeren Maaße dagegen von den äußeren Verhältnissen seines Wirkungskreises abhangen. Dieser an sich unbestreitbare Satz ist vorzugsweise in der Seelenheilkunde gültig, weil die Wirksamkeit des Arztes größtentheils durch die Einrichtung der Irrenheilanstalten, durch die Beschaffenheit der in dieselben aufgenommenen Individuen, und durch den Geist der Landesgesetze, welche ihm die Grenzen seiner Autorität vorsehreiben, bedingt wird. In allen diesen Beziehungen treffen wir auf eine Menge so wesentlicher Verschiedenheiten. daß vielleicht nicht zwei solcher Institute dem vorgesetzten Arzte einen gleichen Wirkungskreis eröffnen. Ohne auf eine erschöpfende Behandlung dieses Gegenstandes Anspruch zu machen, welche jeder vergleichenden Beurtheilung der ärztlichen Leistungen durchaus zum Grunde gelegt werden mus, will ich nur einzelne wichtige Momente hervorheben, und dabei nicht einmal der Irrenanstalten gedenken, von denen es sich ganz von selbst versteht, dass ihre zweckmässige oder sehlerbaste Einrichtung das größte Gewicht bei der Abschätzung der in ihnen bewirkten Erfolge geltend macht.

In Betreff der aufzunehmenden Kranken brauche ich blos daran zu erinnern, dass zwei Irrenanstalten kaum mit einander verglichen werden können, von denen die eine jeden unheilbaren Wahnsinnigen von sich abweisen, ja sogar die Aufnahme aller, welche mit ihrem Gemüthsleiden seit länger als einem Jahre behaftet sind, verweigern, und alle, welche binnen Jahressrist nicht geheilt sind, aus sich entfernen darf; die andere dagegen jeden Geisteskranken ohne Ausnahme, selbst solche, die an angebornem Blödsinn leiden, oder ihren Verstand in Folge von Epilepsie, Schlag-

Digitized by Google

fluss, Lähmung und anderen unheilbaren Zerrüttungen des Körpers verloren haben, aufnehmen, und den Unheilbaren für die ganze Dauer ihres Lebens ein Asyl darbieten muß. Letztere machen stets die weit überwiegende Mehrzahl aus, und drücken dadurch die Zahl der wirklich Geheilten auf ein so geringes Verhältniss herab, dass letztere auf den statistischen Tabellen weit unter der Summe der Unheilbaren und Gestorbenen bleiben müssen. Das Ergebnik sticht dann sehr unvortheilhaft gegen die Berichte glöcklicher gestellter Aerzte ab, welche sich rühmen dürken, die Hälfte, ja zwei Drittheile ihrer Kranken zu heilen. Dem redlichen Sachkenner entgeht die Ursache dieses Misverhältnisses freilich nicht; aber die meisten, welche nach oberstächlichen Betrachtungen zu urtheilen pslegen, lassen sich durch den blossen Schein abstrakter Zahlen bestechen und preisen oder verdammen nach einem Kalkul, dem es an jedem wahren Gehalt fehlt\*). Von weit wesentliche rem Belange sind aber die großen Störungen des Heilgeschäfts, welche die Anwesenheit einer Ueberzahl Ungeheilter in der Anstalt hervorbringen muss, deren Ordnong Ruhe und Disciplin sie unaufhörlich unterbrechen, zums wenn sich unter ihnen viele Tobsüchtige befinden, welche

<sup>\*)</sup> Die statistische Tendenz der neueren Zeit führt allerdings zu wichtigen Ergebnissen, wenn sie sich mit Lebensverbältnisses beschäftigt, in denen sich ein nach allgemeinen Naturgesetzen geregelter Gang ausspricht, welche dadurch auf mathematische Ausdrücke gebracht werden können. Sobald aber Erscheinungen in Berechnung gebracht werden sollen, welche von dem Zusammestreffen der verschiedenartigsten und zufälligsten Bedingungen ausgehen, und dem ateten Wechsel derselben unterworfen sind, bewirken statistische Angaben nur eine optische Täuschung, inden sie Verhältnisse in Zahlen feststellen, welche ihrer Natur nach jede arithmetische Bestimmung ausschließen. Dass dies vom Wahssinn und besonders von seiner relativen Heilbarkeit gelte, sollte jeder einräumen, welcher hinreichend mit den Leidenschaften bekanut ist, um zu wissen, dass ihre mannigsschen Bedingungen ger keiner mathematischen Bestimmung sähig sind.

mit ihrem Geschrei oft das ganze Haus erfüllen, und häufig in ernsthafte Reibungen und Fehden mit anderen Kranken gerathen. Aus menschlichen Rücksichten muß ihnen der Arzt so viele Schonung und Duldung angedeihen lassen, als mit der allgemeinen Ordnung irgend vereinbar ist; dadurch zieht er aber den Schein der Partheilichkeit, ja Ungerechtigkeit auf sich, wenn er die Heilbaren einer strengen Disciplin unterwirft. Diesen Vorwurf habe ich von letzteren oft hören müssen, und meine Rechtfertigung, daß ich an der Wiederherstellung ihres Lebensglücks arbeite, jene aber ihrem kläglichen Loose überlassen müsse, welches die ihnen geschenkte Nachsicht nicht beneiden lasse; verscheuchte nicht immer jede argwöhnische Nebenvorstellung. Unter solchen Umständen müssen manche Heilversuche misslingen, welche unter besseren Verhältnissen vou einem glücklichen Erfolge gekrönt worden wären. Von nicht geringerer Wichtigkeit ist es, ob die aufzunehmenden Kranken sämmtlich den gebildeten Ständen angehören, und deshalb durch eine größere Regsamkeit und Empfänglichkeit des Gemüths, durch eine freiere Verstandesentwickelung den Wirkungen der Heilmotive in einem ungleich höheren Grade zugänglich sind, als Wahnsinnige aus den unteren Ständen, deren wenig entwickelte Seelenthätigkeit durch Leidenschaften zerrüttet, die eigentliche Bildsamkeit oft dergestalt einbüsst, dass der Arzt sich häusig auf die einfachsten Maassregeln eingeschränkt sieht, und sich be gnagen muss, nur die wildesten und rohesten Ausbrüche der Leidenschaft zu dämpfen. Dies gilt besonders von der großen Schaar, welche der Pöbel volkreicher Städte aus seiner Mitte in die Irrenanstalten entsendet, denn es befinden sich darunter nur allzuviel Individuen, welche durch die zugellosesten Begierden, durch Ausschweifungen im Trunke und in der Wollust gänzlich verwildert, einer eigentlichen Kultur ihres Gemüths, deren sie niemals theilhaftig waren, unzugänglich bleiben müssen. Sind viele solcher Individuen in einer Irrenheilanstalt beisammen; so

muss die allgemeine Polizei und Disciplin derselben einen ganz anderen Charakter annehmen, weil jene nur durch strengere Maassregeln geleitet werden können, als wem der Arzt sich von gebildeteren und gesitteteren Kranken umgeben sieht, bei denen die edleren Motive der Ehre und Humanität weit mehr ausrichten, als bei ersteren die der bere Lektion durch physische Zwangsmittel. Dies sollte doch nie vergessen werden, wenn die Erfahrungen des Antes einer Privatirrenanstalt, der den Ruf derselben durch eine sorgfältige Auswahl der aufzunehmenden Kranken an besten sichern kann, mit denen seines Kollegen verglichen werden, dem die Aufgabe zugetheilt ist, die größten Ausartungen pöbelhaster Gesinnung zu bekämpsen. freut sich des Vortheils, den Geist der Milde, Schonung, ja theilnehmenden Vertraulichkeit in seinem Heilversahren vorwalten lassen zu dürfen, durch welche letzterer nur die tobenden Leidenschaften einer großen Zahl seiner Pflegebefohlenen befördern, und dadurch die Polizei der Anstalt zu Grunde richten würde.

Das vollständige Gelingen der psychischen Heilungen ist zu einem großen Theile von dem Grade der Autorität abhängig, welche die Landesgesetze dem Arzte einräumen Wo, wie im Königreiche Sachsen, die Einrichtung einer Behörde besteht, welche in letzter Instanz über alle Angelegenheiten der Geisteskranken entscheidet, und dieselben nicht eher zu dem Genuss der bürgerlichen Freiheit zurückkehren lässt, als bis der Arzt das Urtheil der gründlichen Heilung über sie ausgesprochen hat; dort sind dem Wirken des letzteren nur die Schranken gezogen, welche in der Natur des Gegenstandes liegen. Umgekehrt verhilt es sich, wenn den Angehörigen der Wahnsinnigen die gesetzliche Besugniss zusteht, letztere zu jeder ihnen beliebigen Zeit zurückzusordern, wenn dieselben nicht durch heftige Tobsucht zu gefährlichen Störungen der öffentliches Ordnung Veranlassung geben können. In diesem Falle hangt es dann gewöhnlich von dem guten Willen der Angebi-

rigen, von ihrem Vertrauen zu dem Arzte ab, ob sie ihre Kranken so lange unter seine Obhut stellen wollen, bis er sie selbst für völlig genesen erklärt. Man braucht nur wenig Erfahrung auf diesem Gebiete gemacht zu haben, um den großen Mangel an Menschenkenntniß, an Empfänglichkeit für verständigen Rath, um den Starrsinn, die Verblendung über die wichtigsten Lebensverhältnisse kennen zu lernen, wodurch sich vielleicht die Mehrzahl der Menschen su ihrem Nachtheil auszeichnet. Vergebens verschwendet der Arzt die trifligsten Gründe, die eindringlichsten Warnungen, um den Thoren begreiflich zu machen, dass die Unterbreehung des Heilverfahrens bei Wahnsinnigen fast unvermeidlich Rückfälle ihres Seelenleidens, und dadurch nur zu oft dessen völlige Unheilbarkeit, die Zerstörung ihres ganzen küpftigen Lebensglücks zur Folge haben müsse; sie beharren bei ihrer Unvernunft, reklamiren ihre Kranken im Namen des Gesetzes, um sie, oft nach ganz kurzer Zeit, in der beklagenswerthesten Verfassung nach dem Irrenhause zurückzubringen. Ich würde nicht enden, wenn ich alle bitteren Erfahrungen aufzählen wollte, welche ich hierüber gemacht habe, so dass ich oft unmuthig in die Acusserung ausbrach, es würde gut sein, neben dem Irrenhause noch eine Anstalt für diejenigen anzulegen, welche vorher erst klug gemacht werden müßten, che sie die gesetzliche Vormundschaft für die Wahnsinnigen übernehmen dürsten. Mit Schmerz mus der Arzt ein Werk, an welchem er mit Liebe und Mühe arbeitete, sich gerade dann entrissen sehen, wenn er die letzte Hand anlegen wollte; es ist, als ob dem Maler das bestellte Bild vor der Beendigung weggenommen, und vor seinen Augen zerstört würde. Wie es unter solchen Umständen mit den statistischen Angaben beschaffen sein müsse, welche ein Zeugniss für die Geschicklichkeit des Arztes ablegen sollen, bedarf sonach keiner weiteren Erörterung. Unter den Entlassenen befindet sich dann jederzeit eine bedeutende Zahl solcher, welche blos gebessert worden, oder ungeheilt geblieben sind, aber unter günstigeren Bedingungen geheilt worden wären; unter den Aufgenommenen kommen sehr viele Rückfällige vor, welche eben als solche unheilbar geworden, die Summe der Heilungen noch mehr herabdrücken müssen.

Es ist hier nicht der Ort, einen Bericht über die Irrenabtheilung der Charité zu erstatten, deren Einrichtung durch ihre Einverleibung mit einer großen Krankenanstalt nothwendig bedingt ist, und welche in den Ringmauera einer großen und volkreichen Stadt belegen, auf alle Vortheile Verzicht leisten muss, welche ihr eine abgesonderte Lage, die Umgebung mit Gärten u. s. w. darbieten würde. Rechne ich hierzu noch den so eben geschilderten Uebelstand der erzwungenen Entlassung Geheilter, und die Verpflichtung der Anstalt, alle Geisteskranken der Residensstädte Berlin, Potsdam und Charlottenburg, deren Aufnahme gefordert wird, gleichviel ob heilbare oder unheilbare, zu verpflegen, und letzteren großentheils für ihre ganze Lebensdauer ein Asyl darzubieten; so glaube ich in meinem vollen Rechte zu sein, wenn ich jede Vergleichung der Ergebnisse meines Wirkens mit denen der begünstigteren Aerzte als eine entschiedene Unbilligkeit ablehne.

Auch müssen wir uns über den Begriff der Heilung des Wahnsinns verständigen, worüber die Ansichten unstreitig sehr getheilt sind. Indem ich mich auf den letzten Abschnitt beziehe, in welchem dieser Gegenstand seine natürliche Stelle findet, bemerke ich blos, daß es mehrere Aerzte sehr leicht damit genommen haben. Denn würde wohl Prichard die auch sonst ausgesprochene Behauptung aufstellen können, daß die Mehrzahl der geheilten Wahnsinnigen unfähig bleibe, in ihren früheren Wirkungskreis zurückzukehren; würde wohl beinahe ein Drittheil der in die Irrenanstalt der Quäker bei York aufgenommenen Kranken aus Rückfälligen bestehen\*), wenn der Be-

<sup>\*)</sup> I have obtained through the kindness of Mr. Tuke s

griff der Heilung in einem strengeren Sinne genommen worden wäre? Es wird von manchen Aerzten ausdrücklich bemerkt, daß sie nur selten Kunde von dem späteren Schicksal der geheilt entlassenen Wahnsinnigen erhielten; man kann daher ohne Uebertreibung voraussetzen, daß eine große Zahl derselben neue Anfälle erlitt, ohne daß ihre Angehörigen sie in die Anstalt zurückbrachten, weil letztere oft das ihnen durch dieselben bereitete Ungemach lieber ertragen, als daß sie sich nochmals von ihnen trennen, besonders wenn, wie so häufig, die Disciplin des Irrenhauses durch Unterdrückung des Ungestüms ihre Leidenschaften zu einer gemilderten, unschädlicheren Form herabstimmte.

Endlich um das Schwankende aller solcher Bestimmungen auf den höchsten Grad zu treiben, machte Pinel von der Wahrscheinlichkeitsrechnung den willkührlichsten Gebrauch, indem er die Summe der überhaupt seiner Heilpflege übergebenen Wahnsinnigen unter mehrere Kategorieen nach dem muthmaasslichen Grade ihrer Heilbarkeit

table exhibiting the numbers of admissions into this asylum (Retreat near York) from 1812 to 1833 inclusive, with the results of all the cases. The admissions of each year are divided into three classes, one for cases of less than three months in duration, a second for cases of more than three but less than twelve months, and a third for cases of more than twelve months; to these three a fourth class is added for cases of relapse readmitted. The summary of this table will convey the general results: it is as follows:

| Cases classed as above. | Recovered. | Died. | Removed. | Removed<br>improved. | Remains. |
|-------------------------|------------|-------|----------|----------------------|----------|
| First class 63          | 51         | 8     | 1        | 2                    | 1        |
| Second class 65         | 28         | 10    | 6        | 3                    | 18       |
| Third class 101         | 31         | 15    | 17       | 4                    | 34       |
| Fourth class 105        | 58         | 17    | 13       | 1                    | 16       |
| Total 334               | 168        | 50    | 37       | 10                   | 69       |

Prichard l. c. Pag. 145.

brachte, und danach drei Klassen, die der Unheilbaren, der zweifelhaft und der wahrscheinlich Heilbaren unterschied. Zu seiner Zeit, wo man noch nicht an die völlige Wiedergenesung der Wahnsinnigen glaubte; ließ sich ein solches Versahren einigermaassen rechtsertigen, um die wirklich günstigen Ergebnisse augenfälliger hervorzuheben, und dadurch überbaupt erst das Vertrauen des Publikums für eine so wichtige Angelegenheit zu gewinnen; aber wen dasselbe noch gegenwärtig fast überall in Anwendung kommt, so sollte man nicht übersehen, dass die ihm zum Grunde gelegte Entscheidung großentheils auf rein subjektiven Ansichten beruht. Bei der Leichtigkeit, den pathologischen Erscheinungen jede beliebige Deutung zu gebes, kann man die Zahl der Unheilbaren zu einer möglichst hohen Summe anschwellen lassen, so dass der Ueberrest ein überaus günstiges Heilresultat giebt. So wurde von einem russischen Irrenhause die Notiz bekannt gemacht, dass in demselben alle geheilt worden, welche nicht staben; bei einer anderen statistischen Angabe waren die sogenannten Unheilbaren vorweg in Abrechnung gebracht worden, so dass von dem Ueberrest etwa drei Viertheile als Genesene angegeben werden konnten.

Es ist leicht einzusehen, dass die Natur der Leidenschaften den Mittelpunkt aller prognostischen Bestimmungen über den Wahnsinn abgiebt, und dass die körperlichen Zustände nur in Beziehung auf jene gedacht, eine bestimmtere Bedeutung erlangen. Denn da sie eben so oft Wirkungen als Ursachen der Seelenstörungen abgeben; so können sie im ersten Falle nur als Maasstab der Intensität und Extensität der Leidenschaften dienen, und auch in dieser Beziehung geben sie nur relative Zeichen, da gerste die Tobsucht, wo der Aufruhr des Gemüths oft die tießte Erschütterung der Lebensthätigkeit hervorbringt, im Allgemeinen die günstigste Prognose giebt, während die in der Monomanie assektlos wirkenden Leidenschaften häusig gar keine, oder nur geringe pathologische Reaktionen ver-

anlassen, und dessen ungeachtet nicht selten eine unüberwindliche Hartnäckigkeit zeigen. Unheilbare Zerrüttungen
der Lebensthätigkeit, gleichviel ob sie einen blos dynamischen Charakter haben, oder sich mit Zerstörung edler Organe vergesellschaften, vernichten zwar meistentheils die
Hoffnung der psychischen Wiederherstellung; indes giebt
es auch hier zuweilen Ausnahmen von der Regel, in sofern die Leidenschaften, wie dies schon früher bemerkt
wurde, durch die Gewalt körperlicher Krankheiten niedergekämpst werden.

Wenn wir indess auch mit den Leidenschaften einen bestimmten Ausgangspunkt für die hier anzustellenden Untersuchungen gewonnen haben; so werden dadurch doch noch keinesweges die großen Schwierigkeiten derselben hinweggeräumt, welche im Ganzen genommen noch weit bedeutender als bei der Prognose der somalischen Krankheiten sind. Den letzteren liegt das Prinzip der Naturheilkraft zum Grunde, deren überaus kunstvolles Triebwerk wir freilich nur zum allerkleinsten Theil kennen, auf welche wir aber so lange unsre Hoffnung setzen dürfen, als sie sich noch in geregelten und angemessenen Reaktionen zu erkennen giebt. Die Leidenschaften schließen dagegen jede eigentliche Selbsthülfe aus, da ihr stetiges Fortwirken auf immer weiter greifende Zerrüttung der Seelenthätigkeit hingerichtet ist. Wir können also nur in sofern die Hoffnung auf einen glücklichen Ausgang des durch sie erregten Widerstreits in der Seele hegen, als letztere noch hinreichende Elemente des Widerstandes gegen die Anmaassungen der Leidenschaft in sich enthält, so lange also die urkräftigen Gemüthstriebe durch sie nicht gänzlich gelähmt, sondern fähig geblieben sind, aus ihrer Unterdrückung zur freieren Regung wieder zu erwachen. Wir müsten daher geradezu einen Blick in die innerste Verfassung der Seelc, welche weit über den Bereich des Bewusstseins hinausliegt, wersen können, um im Allgemeinen wie in jedem konkreten Falle ein bestimmtes Urtheil fäl-

len zu können, welches auch noch deshalb schwankend bleiben würde, weil wir die künstigen Schicksale nicht prophezeien, und deshalb nicht vorherwissen können, ob sie eine naturgemäße Entwickelung der Seele begünstigen oder hintertreiben werden. Jedesmal ist selbst der erste Anfall von Wahnsinn eine üble Erscheinung, weil er stets eine leicht zu erschütternde Verfassung der Seele voraussetzt, welche, wenn sie auch oft gründlich verbessert werden kann, dennoch die Besorgniss rechtsertigt, dass neue Erschütterungen, in welchen die meisten Menschen ihre Besinnung behaupten würden, sie abermals in Unordnung bringen konnen. Auch haben wir durchaus kein entscheidendes Merkmal, dass eine dem Anschein nach unterdrückte Leidenschaft gänzlich vertilgt sei; denn da ihre innerste Wurzel, nämlich ein wesentlicher Gemüthstrieb, niemals völlig zerstört werden kann, letzterer aber unter den gegebenen Bedingungen der vorherrschende zu sein pflegte: so kann er nur allzu leicht im Verborgenen wieder zur Uebermacht heranwachsen, und unter fortdauernden Verhältnissen, welche schon früher seine Verwilderung bis zum Wahnsinn bewirkten, demselben nur allzuleicht zum Raube werden.

Ueberhaupt habe ich in meiner ganzen bisherigen Darstellung darauf hingearbeitet, den der freien Seelenthätigkeit so höchst feindseeligen Charakter der Leidenschaften mit den stärksten Zügen zu bezeichnen, und es anschaulich zu machen, dass der Verstand, weit entfernt, durch ein folgerechtes Denken ihren Ungereimtheiten jedesmal entgegen zu arbeiten, nur zu oft in gänzliche Abhängigkeit von ihnen tritt, um ihnen durch Trugschlüsse aller Art die wirksamste Schutzwehr darzubieten. Die Zeichen eines kraftvollen, geregelten Seelenwirkens haben daher im Wahnsinn lange nicht die günstige Bedeutung, wie die analogen physischen Erscheinungen in den Körperkrankheiten, weil sie nur allzu oft die Konsequenz und Energie der Leidenschaften verrathen, gegen welche man nichts

ausrichtet, so lange sie noch in voller Rüstung den Heilmotiven entgegentreten, daher gerade der raisonnirende Wahn keinesweges zu den leichter heilbaren Formen gehört. Um zur Heilung zu gelangen, muß die kranke Seele gewöhnlich erst durch passive Zustände hindurchgehen. weil mit dem Verstummen der Leidenschaften nicht sogleich die durch sie unterdrückten Kräfte in freie Wirksamkeit treten, sondern dazu erst längerer Zeit der Erholung bedürfen; der Genesende erwacht erst allmählig aus einer Art von Betäubung, welche eine nothwendige Folge der mächtigen Umgestaltung des Bewußtseins ist. Nur zu oft hat der Kranke ein Interesse, die Besonnenheit zurückzustoßen, wenn sie seine glühenden Neigungen zerstört. oder gar ein unerfreuliches Licht auf seinen Charakter wirft; sie muss ihm dann aufgedrungen, und kann nur allmählig in ihm befestigt werden.

Endlich müssen wir auch deshalb in unsern Urtheilen zurückhaltend sein, weil der eigentliche Maasstab des Urtheils, das psychologische Experiment, noch weit von einer wissenschaftlichen Bestimmung absteht, so dass wir dermalen noch gar nicht muthmaassen können, welche Ergebnisse werden gewonnen werden, wenn die Psychagogik auf feste Grundsätze gebracht und talentvollen Mönnern als Richtschnur ihres Verfahrens vorgezeichnet sein wird. Zwar hat die Weltgeschichte bereits das psychologische Experiment in unermesslicher Ausdehuung zu Stande gebracht (Th. II. S. 55) und dennoch lässt auch sie noch das Meiste zu erforschen übrig. Denn jene Psychagogik der allgemeinen und persönlichen Schicksale, welche einem jeden die nachdrücklichsten Lehren verkünden, bleibt deshalb nur zu oft erfolglos, weil es am Ende von dem Belieben eines jeden abhangt, ob er sich letztere zu Herzen nehmen will, oder nicht. Es fehlt also noch der Haupttheil der Psychiatrik, nämlich das wohlberechnete Versahren, den Leidenschaften die verschmähten Lehren dennoch aufzudringen, und sie so fest einzuprägen, daß sie für das ganze Leben haften. Wie viel aber fehlt noch daran, das dies schon in einem hinreichenden Maasse bisher geschehen sei. Wenn also auch die Weltgeschichte uns noch so viele Beispiele von der unüberwindlichen Hartnäckigkeit der meisten Leidenschaften aufstellt, und es uns dadurch vollständig erklärt, warum die Heilbemühungen der Aerzte so oft scheitern müssen; so können wir daraus doch noch nicht in analogen Fällen auf absolute Unheilbarkeit schliesen. Denn so lange die Leidenschaft noch den Rücken frei hat, trotzt sie jedem Angriff; sie kann aber vielleicht besiegt werden, wenn ihr in einer wohleingerichteten Irrenheilanstalt jeder Schlupswinkel versperrt wird, wenn sie unter die durchgreifende Disciplin derselben gestellt keine Gelegenheit zum Grübeln und Brüten findet. Ob in der Seele die naturgemäßen Regungen durch die Leidenschaften wirklich so weit vertilgt sind, um während des Erdenlebens nie wieder zu erwachen, dies kann, wie Laagermann aus tiesster Naturanschauung urtheilte, Gott allein wissen, und wahre Menschenkenntniss bewährt sich gerade dadurch, dass sie der Unersorschlichkeit der innersten Seele eingedenk keine vorschnellen Behauptungen wagt. Wirklich sind viele Geisteskranke wiedergenesen, nachdem ihre Leiden Jahrzehende hindurch fortdauertes, zum Beweise, dass die angestammte Natur der Seele nicht zerstört werden kann, und dass hinter der hartnäckigsten Verwirrung des Bewußtseins doch eine wohlgeregelte Verfassung des Gemüths sich vorzubereiten vermag, um auf die überraschendste Weise hervorzutreten, nachdem die Springfedern der Leidenschaft, welche den steten Widerstreit in der Seele unterhielt, endlich doch gelähmt wurden. Die praktischen Versuche, ein durch Leidenschaften zerrättetes Gemüth mit sich wieder in Uebereinstimmung zu bringen, datiren sich erst aus der neuesten Zeit, und lassen nach den wirklich zu Stande gebrachten Leistungen Ergebnisse hoffen, welche bisher für Träume schwärmerischer Idealisten gehalten worden wären. Denn mit unverantwortlicher Nachläßigkeit und Lieblosigkeit wurden die meisten für rettungslos verloren gehalten, welche sich durch Leidenschaften in's Verderben gestürzt hatten, weil man letztere aus stolzer Unwissenheit für unvertilgbar hielt, Dass alle solche Urtheile grundfalsch sind, und nur durch Machtsprüche das Versäumnis einer tieser eindringenden Erforschung der Ausartungen des Gemüths bemänteln sollen, habe ich bereits wiederholt angemerkt. Die neueste Zeit trägt daher eine schwere Schuld aller früheren Jahrhanderte an die Menschheit ab, indem sie den Sinn des Erbarmens für alle Unglücklichen weckt, welche ein Raub ihrer wilden Begierden durch die Verachtung und den Abscheu ihrer Nebenmenschen in den Abgrund des Elends gestürzt wurden. Es wird dereinst eine im höchsten Grade lohnende Arbeit sein, die heilbringende Wirksamkeit der Vereine für die Besserung der Strafgefangenen, der Mäßigkeitsgesellschaften, und Magdalenenstiftungen in ihren grosen Erfolgen zusammenzustellen, und dadurch am lautesten den Triumph des Christenthums über den giftigen Hohn engherziger Sophisten zu verkündigen, welche ihre Talente zur Herabwürdigung der Menschennatur missbrauchen. Die dankbare Nachwelt wird das Verdienst der edlen Menschenfreunde, eines Howard, Parent Duchatelet, einer Fry und der barmherzigen Schwestern mit gerechter Anerkennung feiern, und dadurch den Eifer für Forschungen wecken, zu denen vorzüglich Parent Duchatelet die Bahn gebrochen hat. Sein unsterbliches Werk ist die Ausbeute jener so seltenen Forschung, welche sich ganz in ihren Gegenstand versenkt, um ihn völlig zu darchdringen, und in den abschreckendsten Hindernissen gerade die Herausforderung zu dem beharrlichsten Eiser findet. dem zuletzt kein lösbares Problem widersteht. Daher enthält dasselbe auch den reichsten Schatz an ächten Erfahrungen über die Verirrungen der Seele, und zugleich die trostreiche Wahrheit, daß selbst das tießte Elend moralischer Entartung eine Menge edler Regungen nicht vertilgen kann, welche eine sittliche Verbesserung möglich machen. Freilich dürsen wir die Vorstellung von der letzteren nicht übertreiben; denn so wenig eine Krankheit, welche die innerste Quelle des körperlichen Lebens getroffen hat, die Rückkehr zur vollen Gesundheit gestattet, eben so wenig kann das Gemüth seine ursprüngliche Versassung wiedererlangen, wenn die Leidenschaften in seinem Entwickelungsgange allzugroße Verwüstungen anrichteten. — Aber ist es nicht schon genug, dem fortschreitenden Verderben Einhalt gethan, und wenigstens die Trümmer eines schöneren Daseins gerettet zu haben?

## §. 150. ·

Specielle prognostische Bestimmungen.

Nur übersichtlich können hier einige Andeutungen m einer speciellen Prognose des Wahnsinns gegeben werdes, weil selbst eine möglichst umfassende Darstellung derselben ihren Gegenstand nur zum kleinsten Theil erschöpfen würde. Denn darin offenbart sich der Reichthum der geistigen Anlagen, dass sie, wenn auch aus verhältnismäßig wenigen Grundbedingungen hervorgegangen, doch zahlloser Verhältnisse und Modifikationen fähig sind, und dadurch die individuellen Eigenthümlichkeiten begründen, deren jede ein besonderes Studium erfordert. Indem wir unsere Betrachtungen größtentheils auf die psychologischen Escheinungen beschränken, müssen wir zur richtigen Wardigung ihrer prognostischen Bedeutung auf den früher ausgesprochenen Satz (Th. I. S. 135) zurückkommen, dass nur durch die synthetische Forschung der eigentliche Werth einer jeden Geistes- und Gemüthsthätigkeit erkannt werden kann. Denn da alle Seelenkräste im steten Zusammenhange wirken, und sich dadurch gegenseitig bedingen; so lässt sich der Grad der Leidenschaft weniger an ihren unmittelbaren Erscheinungen, als an ihrem Verhältniß m ganzen Seelenverfassung erkennen, in wiesern letztere noch hinhinreichende Elemente zu einem thätigen Widerstreit gegen jene in sich begreift. Die ungestümsten Leidenschaften verrathen oft gerade durch den allgemeinen Aufruhr der Seele, daß ihnen noch mächtige Kräfte entgegenwirken, denen man durch angemessene Anregung und Leitung leicht den Sieg über jene verschaften kann; dagegen die ruhige Haltung anderer Leidenschaften deutlich ihre völlige Herrschaft über die Seele und dadurch die überaus großen Schwierigkeiten eines erfolgreichen Angriffs auf sie erkennen läßt.

Hieraus erhellt schon, dass der Gesammtcharakter der Seelenthätigkeit, zu welchem sich dieselbe durch die gauze bisherige Lebensentwickelung gestaltet hat, den Ausschlag giebt, ob wir die Wiederherstellung ihrer geregelten Verfassung aus ihrer vorhandenen Störung hoffen dürfen oder nicht. Je größere Uebereinstimmung daher unter den gleichmäßig entwickelten Seelenkräften von jeher herrschte, je mehr dies Gleichgewicht durch ein thätiges Leben befördert wurde; um so mehr. Wahrscheinlichkeit ist vorhatden, dass sie aus eigenem Antriebe jedes Hinderniss ihres Zusammenwirkens überwinden werden. Freilich wird bei einer wirklichen Harmonie des Verstandes und Gemüths so leicht keine Leidenschaft zum Ausbruch kommen, und noch weniger eine Verwilderung derselben bis zum idiopathischen Wahnsinn eintreten, und auch der sympathische eine seltene Erscheinung bleiben; indess dient uns doch der ausgesprochene Satz als Maasstab, weil die Aussicht auf einen glücklichen Ausgang einer Gemüthsstörung sich um so mehr trübt, je weiter das frühere Seelenleben sich von der aufgestellten Regel entfernt. In dieser Beziehung ist der sittliche Charakter unstreitig von der höchsten Bedeutung, weil er den genauesten Ausdruck für die wesentlichsten Verhältnisse der Seelenthätigkeit giebt. Waren die edleren Triebe in kräftigen Regungen zu einer nachhaltigen Energie erstarkt, so kann neben ihnen eine Leidenschaft nur aus jenem Mangel an Wachsamkeit über Seelenheilk. II.

sich entstehen, welche sich oft sogar die besseren Menschei zu Schulden kommen lassen; aber selbst wenn die Täuschus; durch letztere bis zur Verstandesverwirrung stieg, macht sich früher oder später das Bedürfniss wieder geltend. is Einklange mit der tief begründeten besseren Gesinnung u denken und zu handeln, zumal wenn die Leidenschaften mehr von außen angeregt, als selbstständig von innen berau entstanden waren. Nur dann scheint dieser allgemeint Satz eine Ausnahme zu erleiden, wenn die besseren Triebe selbst in Wahnsinn ausarten, weil der Mensch vor den bestochenen Richter seines irre geleiteten Gewissens die Rechtsertigung seines verkehrten Denkens und Handelm findet, und sich aus Ueberzeugung noch mehr darin bestärkt. Indess jene Ausartungen der edleren Triebe sieben doch jedesmal mit der reineren Sittlichkeit in Widerspruck weil der religiöse Schwärmer, selbst abgesehen von de unlautern Motiven der Ehr- und Herrschsucht, welche sich so häufig in seine Gesinnung einschleichen, nur allzusehr das rechte Maass versehlt, ohne welches die sittliche Eatwickelung der Seele nicht gedeihen kann. Desto wenige aber unterliegt es einem Zweisel, dass die Heilung da Wahnsinns in dem Grade schwieriger und problemat sche wird, als das Gemüth von Jugend auf durch den Zwiespell der wildesten und robesten Leidenschaften zerrissen wu-Theils reiben sich seine Kräfte im steten Widerstreit inmer mehr auf, so dass der Wahn dann oft den veilstäne gen Ruin seiner Anlagen anzeigt; theils schließt der fertwährende Aufruhr seiner Kräfte jede feste Haltung ohne welche keine folgerechte Besonnenheit möglich ist. Wie soll in der zerrütteten Seele noch irgend ein dauerdes Interesse sich aus dem steten Kampfe der Neigungen herausgestalten, und dem Bewußtsein die feste Richten auf einen bestimmten Zweck geben, welcher das Ziel jede folgerechten Strebens sein muß? Gewöhnlich kennt der Unglückliche das Bedürfniss nach innerer Ruhe und Uebeeinstimmung nicht mehr, oder die vergebliehe Sehnench

danach, welcher er keine Befriedigung zu verschaffen weiß, regt ihn zur Verzweiflung auf, welche ihn immer wilder, störriger, mißtrauischer macht, da er in seiner Selbstverblendung die Schuld seiner Selbstquälerei anderen aufbürdet, und deshalb jede heilsame Maaßregel derselben anfeindet. Seine rastlos tobenden Leidenschaften machen jede besonnene Reflexion unmöglich, streisen jeden Zügel der Disciplin ab, und suchen nur noch in Zerstörungen die Befriedigung eines sinnlosen Rachegefühls; oder er versinkt in einen neidischen Murrsinn, welcher sich jeder Theilnahme verschließt. Denn der Mensch faßt nur Vertrauen zu anderen, wenn er aus seinen besseren Gefühlen auf das Wohlwollen anderer zurückschließt, und muß alle Menschen für seine Feinde halten, wenn er es gegen sich selbst ist.

Beziehen wir auf diese allgemeinen Begriffe alle in der Aetiologie der Leidenschaften (§§. 117-123.) entwickelten Sätze; so ergiebt es sich von selbst, welch einen großen Einsluss die daselbet geschilderten Verhältnisse auf die Prognose des Wahnsinns haben müssen, und es versteht sich, dass wir uns ein möglichst vollständiges Bild von der Stellung, in welcher jeder Wahnsinnige mit seinen angebornen Kräften und Neigungen jenen Verhältnissen gegenüber sich befand, entwerfen müssen, wenn wir sein künstiges Schicksal mit einiger Wahrscheinlichkeit vorherbestimmen wollen. Freilich hält es oft überaus schwer, die günstigen oder ungünstigen Bedingungen genau gegen einander abzuwägen, und auch dann bleibt der größte Theil des Problems noch ungelöset, weil hinter den deutlicher herausgestellten Außenverhältnissen des Kranken die geheime Geschichte seines Verstundes und Herzens verborgen liegt, deren Entwickelungsgang wir kaum in den allgemeinsten Zügen übersehen können. Nur zu leicht täuscht sich der Beobachter, wenn er aus einigen bekannten Vordersätzen einen sicheren Schlus ziehen will, indem

er vergist, dass die Mehrzahl der Prämissen desselben ziner Reslexion völlig unzugänglich bleibt.

Gehen wir nun die einzelnen, dem Wahnsinn zum Grunde liegenden Leidenschaften in prognostischer Hinsicht durch; so stoßen wir auf das ungünstige Ergebniß, daß jede derselben vermöge ihres Charakters dem Heilverfahren eigenthümliche, oft unüberwindliche Schwierigkeiten entgegenstellt, und keine an und für sich dem Arzte eine vortheilhafte Gelegenheit zu heilsamen Einwirkungen darbietet, woraus sich die Erfahrung erklärt, daß bei dem gegenwärtigen Standpunkte der Seelenheilkunde die Mehrzahl der Wahnsinnigen (wenn wir nämlich unter diesen keine Auswahl treffen können) ungeheilt bleibt. Daß die Schwierigkeiten sich bedeutend steigern, wenn mehrere Leidenschaften einen verderblichen Bund geschlossen haben, begreift sich ohne Mühe.

Es wurde schon bemerkt, dass der religiöse Wahnsim sehr schwer zu heilen sei, weil der Kranke durch ihn seiner Pflicht zu genügen glaubt, und die Ausbrüche seins irre geleiteten Gewissens als Urtheile eines Gerichts is letzter Instanz allen Maassregeln des Arztes entgegenstellt, welcher ihn alsdann erst heilt, wenn er ihn in einen Widerspruch mit seinen herrschenden Interessen verseizen Da der religiöse Trieb die stärkste innere Nöthigung ausspricht, durch welche der Mensch sich im Der ken und Handeln bestimmen soll; so folgt daraus von selbst. dass die religiöse Leidenschaft ihrer Natur nach fast unüberwindlich ist; denn sie entwerthet alle übrigen Lebeninteressen völlig, ist zu den schwersten Opfern entschlosen. und umstrickt den Verstand mit Trugschlüssen, denen er sich um so weniger entreißen kann, je künstlicher er sie mit natürlichem Scharfsinn und bündiger Konsequent zu einem dialektischen Gewebe ausgesponnen hat. Es ist dies aus der Religionsgeschichte aller Völker so oft nach gewiesen worden, dass ich dabei nicht länger verweile Besonders gelten diese Bemerkungen von den Theophinicen, vom religiösen Ehrgeiz und Fanatismus und von jener entsetzlichen Verzweiflung, welche aus der Furcht vor dem göttlichen Zorn und ewiger Verdammnis entsteht. Indess überschreitet doch der Ausspruch mehrerer Aerzte, dass der religiöse Wahnsinn jedesmal unheilbar sei, die Grenzen der Wahrheit, denn häufig ist derselbe nur Ausdruck einer sentimentalen Schwärmerei, welche mit religibsen Bildern mehr ein poetisches Spiel treibt, als dass sie auf jeden Angriss gerüstet sein sollte, wozu ihr jede nachhaltige Krast fehlt. So giebt es eine Menge Pietisten, welche die behagliche Kontemplation einer strengen Pflichterfüllung vorziehen, und sich zuletzt in eine sinnliche Gemeinschaft mit Gott hineinträumen, bis sie durch irgend eine strenge Nöthigung erweckt werden. Andre gutmüthige Frömmler täuschen sich aus falschen Religionsbegriffen über wirklich verwerfliche Handlungen, welche sie im Wahnsinn begingen; man braucht ihnen dann diese nur mit hinreichendem Nachdruck zum Bewusstsein zu bringen, um durch diesen Widerspruch zwischen ihrer Gesinnung und ihrem praktischen Leben die Illusion zu zerstören. Selbst die religiöse Verzweiflung hat nicht immer eine durchaus schlimme Bedeutung, denn theils ist sie oft die Larve anderer Melancholieen, und indem der Kranke über sie sein ursprüngliches Leiden vergist, schlt zuletzt seinem Wahn die fortwirkende Ursache; theils ist sehr viel gewonnen, wenn man ihn nur zur anhaltenden Thätigkeit bewegen, und dadurch von neuem ein kräftiges Selbstgefühl in ihm auregen kann, mit welchem die Ruhe und Besonnenheit 🕶 ibm zurückkehrt.

Die Heilung des egoistischen Wahns findet ein nur zu oft unüberwindliches Hinderniss darin, dass das kranke Gemüth seinen falsch verstandenen Rechten jede Nöthigung durch die Pslicht unterordnet. Denn sobald der Wahnsinnige sein Ich zum Gravitationspunkte seiner ganzen Weltanschauung macht, sieht er in jeder Anforderung zur Selbstverleuguung, ohne welche seine Heilung unmöglich ist, einen Aufruf zur Selbstvertheidigung, welche er nicht selten mit der hartnäckigsten Entschlossenheit durchführt, weil mit jeder Gegenwehr die Krast seines Widerstande wächst. Es kommt dann nicht allein darauf an, daß die Heilmotive die Kraft seines Widerstrebens zu überwinde vermögen, denn der Kranke, welcher seine Ansprüche nicht durchsetzen kann, verschließt sie in sich, um mit mumischem Trotz auf die ganze Welt zu grollen, und dadurch jeder heilsamen Einwirkung unzugänglich zu werden; sodern der glückliche Ausgang hangt hier wie überall in Wesentlichen davon ab, dass der Leidenschaft noch reg Interessen im Gemüth entgegenwirken, in deren Bethätigung der Kranke über sich selbst zur Besinnung kommen kann, indem sie ihm einen seiner Leidenschaft gegenüber gestellten Standpunkt der Reflexion darbieten. Ob diese günstige Fall vorhanden sei, lässt sich oft an dem Benebmen des Kranken erkennen, wenn nämlich derselbe keinen absoluten Egoismus in schroffer und zurückstoßender Abgeschlossenheit starrsinnig behauptet, sondern durch Nach giebigkeit und Geschmeidigkeit noch eine Neigung verrich sich mit anderen in Uebereinstimmung zu bringen. Die setzt noch einen Sinn für Geselligkeit, eine Empfänglich keit für gemeinsame Interessen voraus, wodurch er as dem engen Kreise selbstsüchtiger Begriffe herausgeleiet werden kann. Haben letztere aber seine Gemüthsthätigkeit ganz absorbirt; so lässt sich nirgends in der Seele ein Hebel ansetzen, um eine Leidenschaft zu entwurzeln, welche mit allen Regungen seines Denkens und Begehrens verschmolzen ist. Man täusche sich darüber nicht in den Fälen, wo der Kranke noch eines ziemlich folgerechten Derkens theilhaftig ist, welches die Reslexion möglich zu machen scheint, dass ein eisernes Beharren bei wahnwitzigen Ansprüchen die vollständige Vereitelung derselben derch die Disciplin des Irrenhauses zur nothwendigen Folge bat. und nur das Verzichtleisten auf sie zur Freiheit und 1888 Lebensglück zurückführen kann; dergleichen Betrachtus-

gen schließt die zur höchsten Stuse gediehene Leidenschaft jedesmal aus, weil sie sich lieber in ihr unvermeidliches Schicksal ergiebt, als sie von ihrem Zweck absteht. Denn darin liegt ja eben ihre verderblichste Täuschung, dass sie um so gewisser alles Lebensglück zerstört, als sie ein überschwengliches Maass desselben verheisst, und dadurch eine unwiderstehliche Nöthigung auf die Seele ausübt. - Ueberdies liegt in jeder Form des egoistischen Wahns noch eine eigenthfimliche Bedingung der Schwierigkeit oder Unmöglichkeit ihrer Heilung. Der hochmüthige Wahn als die superlative Ueberschätzung des persönlichen Werthes kleidet sich gewöhnlich in so ausschweifende Vorstellungen, dass er dadurch dem Verstande jedes Maass des Urtheils ranbt. Mit welcher Verachtung sieht der, welcher sieh für einen Gott hält, oder alles Wissen zu umfassen glaubt, auf die armen Erdensöhne herab, denen er sich unterordnen soll! Der Hochmüthige verabscheut jede Belehrung über seine Thorheit, weil jene nicht ohne eine Demüthigung seines Selbstgefühls geschehen kann, welche ihn die Nichtigkeit und Verwerflichkeit seiner Anmaassungen fühlen lässt. Ihn zur Selbsterkenntnis nöthigen heisst folglich so viel, als von ihm verlangen, dass er seinen ganzen Charakter in das Gegentheil umwandeln, einen Riss durch sein Leben machen, allen seinen Neigungen entsagen soll, welche in seiner irrthümlichen Schätzung den alleinigen Werth seines Lebens ausmachen. Es begreift sich von selbst, daß eine solche geistige Wiedergeburt im günstigsten Falle nur das Werk einer beharrlichen Disciplin sein kann, welche nur zu leicht ihren Zweck verfehlt, da der Kranke in den getroffenen Maassregeln nicht deren wahre Bedeutung erkennt, sondern sie sich aus der gehässigen Absicht erklärt, ihn tief zu kränken, und dem höhnenden Spott seiner eingebildeten Feinde preis zu geben, wogegen er sich mit änsserster Entrüstung sträubt. - Eben so schlimm ist es bestellt, wenn Herrschsucht die eigentliche Wurzel des Wahnsinns ausmacht, da sie dem Kranken einen eisernen

Starrsinn einflöst, den oft die nachdrücklichsten Maassregeln nicht zu beugen vermögen. Denn er hält es für den höchsten Gewinn, ja er setzt das Leben daran, seinen Willen um jeden Preis zu behaupten, und es ist eine ganz gewöhnliche Erfahrung, dass eine solche Gesinnung sich gegen das deutlich erkannte Gesetz empört, um sich ihrer Unabhängigkeit von demselben, wenn auch mit dem Ruin aller Wohlfahrt bewusst zu werden. Streng genommen bietet daher die Vereinigung jeder wahnwitzigen Leidenschaft mit der Herrschsucht die übelste Prognose dar, weil sie dann den Charakter der Unbändigkeit erlangt, welche jeder Disciplin spottet. So lange diese noch im Stande ist, den Wahnsinnigen geschmeidig zu machen, bleibt immer noch einige Hoffnung zu seiner Heilung übrig, weil dadurch allen Ermahnungen und Zurechtweisungen der gehörige Nachdruck gegeben wird. Sobald aber der Geisteskranke in jeder Disciplin die Herausforderung zur Gegenwehr findet, und hartsinnig genug ist, um die üble Rückwirkung seines Betragens auf sich zu verschmerzen, verhärtet er sich immer mehr in Halsstarrigkeit, je konsequenter man diese m bekämpfen sucht, so wie er andrerseits in der Nachgiebigkeit des Arztes nur den Triumph seiner vermeinten guten Sache sieht. Dann ist es am besten, ihn mit Geringschätzung zu ignoriren, ihn indirekt es fühlen zu lassen, daß seine Petulanz ihm zu nichts hilft, und ihn nur dann zur strengen Verantwortung zu ziehen, wenn er die Ordnung des Hauses auf eine gröbliche Weise gestört hat. ders fühlbar werden alle diese, der Heilung sich entgegenstellenden Hindernisse, wenn der Kranke aus dem Motive seiner Leidenschaft sich gegen Beschäftigungen sträubt, die er unter seiner Würde hält, oder die seinem Eigenwillen einen Zwang auferlegen. - Auch der aus Habsucht entsprungene Walm ist schlimm, weil er fast mehr wie jeder andere eine vollständige Verödung des zu den unedelsten Interessen herabgewürdigten Gemüths voraussetzt. Das Gleiche würde von dem hypochondrischen Wahn gelten, welcher

sich um die feige Angst vor eingebildeter Gefahr dreht, wenn nicht doch zuweilen diese Leidenschaft in einem besser gearteten Gemüth wurzelte, welches eben aus inniger Liebe zu den Angehörigen und zu den edleren Gütern des Lebens eine so bange Furcht vor Krankheit und Tod hegt. Freilich ereignet es sich nur zu oft, dass dieser Wahn in Folge unheilbarer Zerrüttung des körperlichen Lebens auftritt, und dann eben so unbesiegbar ist, als wenn der Hypochondrist aus engherzigem Egoismus gegen alle Interessen erkaltet ist, um sich ganz der peinlichen Sorge für sein elendes Dasein hinzugeben. - Die Bedeutung aller dieser Bedingungen ist also schlimm genug; doch muss man sie nicht übertreiben, wie dies oft geschehen ist, indem man z. B. den hochmüthigen Wahn geradezu für unheilbar erklärte. Er ist dies keinesweges immer, sondern nur dann, wenn das Gemüth in ihm völlig erstarrte, und dadurch allen anderen Regungen unzugänglich wurde. Auch vom Wahnsinn gilt die früher über die Leidenschaft ausgesprochene Bemerkung, dass der äußere Schein oft schlimmer ist, als die innere Bedeutung; der Kranke brüstet sich nur deshalb mit seinen Prätensionen, weil er im Leben noch keinen ernsten Widerspruch erfahren hatte, und giebt nicht selten nach, sobald er gewahr wird, dass er mit ihnen nicht durchkommen kann. Namentlich gilt dies von den lauten Schreiern, die sich durch Zungenfertigkeit immer tiefer in ihre Leidenschaften hineinhetzen, aber nachdrücklich zum Schweigen gebracht, sich abkühlen, und dann mit Erstaunen wahrnehmen, wie ihnen die Schuppen von den Augen fallen.

Ganz anders verhält es sich mit dem Liebeswahn, der weniger durch ein thätiges Widerstreben, als durch einen passiven Widerstand dem Arzte oft viel zu schaffen macht. Denn die schmelzend weiche, träumerische Stimmung, in welche jener die Seele versetzt, erschwert oft ungemein das Erstarken zur Selbstihätigkeit, ohne welche der Kranke seine in idealischen Bildern schwelgende Phan-

tasie nicht bandigen, und mit dem Ernst des Lebens sich nicht aussöhnen kann. Der Liebeskranke gleicht dem Schlaftrunkenen, welcher das Erwachen aus lieblichen Träumen fürchtet, und aus ihnen erweckt, in sie zurücksinkt. Indess giebt sich doch die gutartigere Natur seiner Leidenschaft in Nachgiebigkeit, Folgsamkeit und Empfänglichkeit zu erkennen; der Arzt braucht nicht erst die abwehrenden Dornen des Egoismus zu entfernen, und erreicht daher oft seinen Zweck, wenn er sich nur nicht die Mühe verdrießen läßt, die leicht verwischten Eindrücke immer von neuem wieder aufzufrischen, zumal da der genannte Wahn meistentheils in die bildsame und empfängliche Jugend fällt. Nur dann tröbt sich die Hoffnung, wenn eine seit vielen Jahren in die Brust verschlossene Sehnsucht das Mark des Lebens aufzehrte, alle übrigen Interessen zerstörte, und die Gaukeleien einer idealisirenden Phantasie unterhält, welche aus romantischer Sentimentslität die Wirklichkeit in einem abschreckenden Kontraste gegen den Liebeszauber erscheinen läst; oder wenn der erotische Wahn ein unnatürliches Erzeugniss späterer Jahre ist. - Auch die Nymphomanie wird nicht so gar selten geheilt, selbst wenn sie in den rohesten Ausbrüchen bervortritt; denn das Gemüth muß schon im höchsten Grade verwildert und entartet sein, wenn das der weiblichen Brust so tief eingepflanzte Gefühl der Schaamhaftigkeit durch die Wollust ganz vertilgt sein soll. Parent Dachatelet hat merkwürdige Thatsachen mitgetheilt, daß selbst die Buhlerinnen von Profession einen lebhaften Abscheu gegen grobe Verletzungen des sittlichen Anstandes hegen, gern ein äußeres Dekorum bewahren, so weit dies mit ihrem Gewerbe vereinbar ist. Eben dafür spricht auch die Anekdote von einer Buhldirne, welche nur durch ein ansehnliches Geschenk bewogen werden konnte, sich einem lüsternen Manne nackt zu zeigen, und im Augenblick, als sie das Hemde fallen ließ, die Stellung der mediceischen Venus annahm. Gelingt es daher nur dem Arzie,

die Gluth der Wollust zu dämpfen, zu welchem Zweck ein antiphlogistisches Heilverfahren oft ungemein hülfreich ist, so erwachen nicht selten die besseren Gefühle wieder, mit deren Hülfe der Arzt die Begierden vollends niederkämpfen kann, zumal wenn, wie dies oft der Fall ist, auf den leidenschaftlichen Sturm eine allgemeine Abspannung der Seele und des Körpers folgt, wodurch das Gemüth zur Schwermuth gestimmt wird. Freilich muß der Körper noch nicht durch Ausschweifungen, namentlich nicht durch Masturbationen ganz zerrüttet, oder wohl gar gelähmt, sondern von edleren Gefühlen muß aus einer besseren Vergangenheit genug übrig geblieben sein.

Von großer Wichtigkeit in prognostischer Beziehung ist ferner ein angeborenes oder erworbenes Missverhältnis des Gemüths zum Vorstellungsvermögen, welches sich um so ungünstiger gestaltet, je mehr jenes über letzteres herrscht. Eine nothwendige Folge davon ist eine große Unklarheit und widerspruchsvolle Verworrenheit der Begriffe, wodurch der Mensch in einen Widerstreit der praktischen Interessen versetzt wird, so dass sein ganzes Leben ein Gewebe von Thorheiten, nämlich von Handlungen ist, durch welche er selbst seine Zwecke unaufhörlich zerstört. Ist jenes Missverhältniss dem Menschen angeboren, oder durch Nervenleiden erzeugt, welche die Entwickelung des Verstandes beeinträchtigten, so pflegt man es Dummheit zu nennen, welche sich oft mit heftigen Leidenschaften paart, denen die schwache Besinnung keinen Zügel anlegen kann. Es wird aber auch häufig durch schlechte Ersiehung, durch verwilderte und rohe Lebensverhältnisse hervorgebracht, unter deren Einflus die egoistischen Neigungen zu hestigen Begierden entarten, deren ungestüme Ausbrüche nothwendig den Verstand immer mehr verwirren, zumal wenn sie, wie so häufig, zu sinnlichen Ausschweifungen führen, welche für den Mangel an jedem edleren Lebensgefühl schadlos halten sollen, und nur zu schnell einen völligen Ruin der Scele und des Körpers

herbeiführen. Selbst glücklicher organisirte Menschen büsen frühzeitig ihre Denkkraft ein, wenn sie unmäßigen Begierden nicht zu widerstehen vermögen, denen zuletzt eine gänzliche Verstandeszerrüttung nachfolgt. Gelingt es dann auch noch zuweilen, durch eine wohlberechnete Disciplin den Ungestüm ihres verwilderten Gemüths zu bäudigen; so sinden sie doch in ihren zerstörten Interesses keinen Antrieb zur besonnenen Thätigkeit mehr, das Bewußtsein selbstverschuldeten Elends drückt sie zu Boden. oder unfähig sich über die wahre Ursache ihrer Leiden aufzuklären, bürden sie die Schuld derselben anderen, oder einem feindseeligen Verhängniss auf, wo sie dann nichts zur Wiederherstellung ihres verlornen Glücks thun zu können glauben. Wenn überhaupt eine niederträchtige Gesinnung als Ausdruck eines gänzlichen Mangels an Religion, Gewissen, Ehre und Wohlwollen die unausbleibliche Wirkung aller rohen Begierden und sinnlichen Ausschweisengen ist; so muss das Verarmen des Verstandes an allen sittlichen Begriffen die üble Bedeutung derselben noch verschlimmern. Denn das eigentliche Denken ist nur dadurch möglich, dass der Verstand an die schon vorhandenen Begriffe neue Vorstellungen folgerecht anknüpft, und dadurch seinen Gesichtskreis allmählig über alle Angelegenheiten ausbreitet; folglich ist die Heilung des Wahnsinns nur in sofern möglich. als im Bewußtsein die richtigen Begriffe wieder geweckt, und zur Berichtigung der Irrthümer benutzt werden. Dies will wohl beachtet sein, um einen wesentlichen Unterschied der Seelenheilkunde von der Erziehung festzustellen. Letztere soll unter sittlicher Disciplin den Verstand zur eigenmächtigen Entwickelung der Begriffe anleiten, welches ihr auch um so leichter gelingt, als die Geistesanlagen schon von selbst auf dies Ziel hisstreben, und sich durch den dargebotenen Unterricht eben so sicher entfalten, als der gesunde Körper aus der Nahrung den Stoff zu seiner Ausbildung schöpft. Der wahnbethörte Verstand ist dagegen keiner eigentlichen Erzie-

hung fähig; ihn mit neuen Begriffen bereichern, würde chen so viel bedeuten, als wenn man einen kachektischen Körper durch reichliche Ernährung gesund machen wollte. Erst wenn mit den Leidenschaften die aus ihnen entspringenden Irrihumer zurückgedrängt werden, können die mit den unterdrückten Interessen innig verknüpften besseren Begriffe wieder hervortreten, und den Bethörten über sich aufklären. Fehlen dagegen letztere, weil ihnen die Grundlage einer sittlichen Ausbildung mangelte; so ist in dem verödeten Bewußtsein dem Verstande jeder Anknüpfungspunkt zu einer folgerechten Reslexion geraubt. Aus diesem Grunde bleibt die Heilung so vieler Geisteskranken auf halbem Wege stehen, da sie nur zu dem negativen Ergebnis einer blosen Unterdrückung der Leidenschaften führen, nicht aber den Anfang einer selbstthätigen Entwickelung des Geistes und Gemüths zu Stande bringen kann, worin allein die Bedingung der bürgerlichen Freiheit enthalten ist. Denn werden solche Individuen der heilsamen Disciplin des Irrenhauses entrückt, und auf sich selbst gestellt; so vermögen sie sich in den zahllosen Konflikten des Lebens nicht zurecht zu finden, vielmehr fachen diese ihre zurückgedrängten Begierden bald wieder von neuem an, und zerstören den trügerischen Schein einer erkünstelten Besonneuheit. Hieraus erhellt zugleich, dass die Prognose sich weniger nach dem Zustande des Vorstellungsvermögens während des Wahnsinns, als nach der Verfassung des ersteren vor dem Ausbruch des letzteren richtet; die Verwirrung des Bewußtseins kann nicht größer als in der Tobsucht sein, und dennoch hat letztere die günstigste Bedentung, da die gänzliche Zerrüttung des Verstandes oft wie durch einen Zauberschlag zur völligen Besonnenheit sich regelt und aufklärt, sobald nur erst der Aufruhr des Gemüths gedämpft ist: dagegen ein von jeher verworrener, durch verschrobene Begriffe missleiteter Kopf schwerlich durch die wiedergewonnene Gemüthsruhe aufgeräumt werden wird. - Außerdem kommen aber noch einige unter-

geordnete Momente in Betracht. So ist eine allzulebhafte Phantasie der Geisteskranken meistentheils von schlimmer Bedeutung, weil sie nicht nur den Verstand unterjocht, sondern auch der Leidenschaft, in deren Dienste sie steht überreiche Nahrung darbietet. Wenn überhaupt eine dichterische Einbildungskraft, sobald sie nicht durch einen höheren Genius gezügelt wird, die Besonnenheit ungemein erschwert, da sie die objektive Anschauung stets durch ihre Gebilde verfälscht und entstellt; so muß dieser Uebeistand um so fühlbarer im wirklichen Wahnsinn hervortreten, welcher ohnehin an einem Ueberfluss von schiefen Begriffen laborirt. Wird auch die Leidenschaft in ihren Ausbrüchen gehemmt; so sprudelt doch eine allzurege Phantasie stets in ungereimten Bildern über, welche keinen gesunden Begriff aufkommen und haften lassen. die plastische Kraft der Phantasie sogar in Visionen und Hallucivationen zu erkennen, welche an Prägnanz soge die Anschauungen übertressen; so liegt ost hierin allein die Ursache der Unbeilbarkeit, deren Gründe schon früher erörtert worden sind. Nur dann haben die Hallucinationen eine minder schlimme Bedeutung, wenn sie aus jenem sieberhaften Rausch hervorgehen, in welchen das Bewußtsein durch die Tobsucht und durch das Stadium der Aufregung in der Monomanie versetzt wird, da sie meistentheils bei dem Nachlass der Aufregung verschwinden aber über dieselbe hinaus, so hestet der Wahnsinnige auf sie sein ganzes Interesse, malt sie bis in die kleinsten Züge aus, vertheidigt sie durch die verschrobensten Trugschlüsse, um sie sich unauslöschlich einzuprägen, und mit ihnen jedem Zeugniss der Sinne, jeder gesunden Ersahrung Hohn zu sprechen. Unter diesen Umständen stellt gerade ein eminenter Verstand der Heilung die größten Hindernisse entgegen, da er mit gewohnter Dialektik seine eigenen besseren Begriffe zerstört, und den Wahn zu einem System der praktischen und Naturphilosophie ausspinnt. Leichter läset sich dann noch ein mittelmässiger Kopf zurechtbriagen, welcher mit seiner Thorheit nicht aus noch ein weiß, und sich in stete Verlegenheiten verwickelt, durch welche am sichersten die so gefährliche Verstandeseitelkeit abgehalten wird.

Die große Verschiedenheit, welche das Gemüth rücksichtlich seiner Verfassung und anderweitigen Beschaffenheit in den einzelnen Lebensaltern darbietet, muß bei der Prognose des Wahnsinns ganz besonders berücksichtigt werden. Es begreift sich leicht, dass dieselbe in der Jugend am günstigsten ausfällt, mit jedem späteren Decennium des Lebens misslicher wird, und im Greisenalter meistentheils alle Hoffnung der Genesung ausschließt. Denn die Jugend ist noch völlig bildsam, empfänglich und reich an vielgestaltiger Thätigkeit, und widerstrebt daher durchaus einer Erstarrung in abgeschlossenen Leidenschaften, welche nur unter den ungünstigsten Bedingungen so fest wurzeln, dass sie nicht von den lebensfrischen Trieben niedergekämpft werden können. Selbst die Melancholie vermag nicht so leicht die Elastizität des Gemüths ganz niederzuhalten, welches gleich einer kräftigen Feder nach jedem Druck lebhast zurückschnellt; ja selbst wenn jene eine Wirkung wollüstiger Ausschweifungen ist, hat sie eine nicht allzuschlimme Bedeutung, weil sie den Schmerz anzeigt, den der Ungläckliche über den Ruin seines Lebensglücks und Seelenfriedens empfindet, folglich ein Bewußtsein voraussetzt, in welchem sich noch ein starkes Verlangen nach demselben regt. Solche Kranke verabscheuen oft ihre Begierden, nur sind sie zu schwach, dieselben eigenmächtig zu besiegen; sie setzen dem Heilverfahren keinen aktiven Widerstand entgegen, bieten vielmehr zur Durchführung desselben die Hand. Namentlich bedarf es bei Onanisten oft nur der Anlegung der Zwangsjacke, um sie von ihrer verderblichen Gewohnheit abzubringen, zumal des Nachts, wo sie schlaftrunken dieselbe halb unwillkührlich ausüben. Selbst ein schon ganz ausgemergelter Körper kann durch die unerschöpfliche Lebensfülle der Ju-

gend wieder zur blühenden Gesundheit zurückgeführt werden, wenn es nur gelingt, dem weiteren Verderben Einhalt zu thun. Nur alsdann ist letzteres unmöglich, wenn die Wollust alle edleren sittlichen und menschlichen Gefühle erstickt hat, und in eine thierische Brunst ausgeartet. weder durch Beschämung, noch durch Warnung vor den scheusslichen Folgen, noch durch Beschämung, noch durch Coercitivmaassregeln im Zaum gehalten werden kann. Dergleichen Elende empfinden aber auch gar keine Reue, und überhaupt keinen Seelenschmerz, verrathen vielmehr eine stumpfsinnige Gleichgültigkeit gegen ihr Schicksal, und suchen sich selbst durch elende Sophistereien zu täuschen - Dass die größere Stetigkeit und Konsequenz, mit welcher die Seelenkräfte im männlichen Alter wirken, den Leidenschaften desselben eine Hartnäckigkeit verleihen. welche oft den höchsten Grad des Starrsinns und der Unbeugsamkeit erreichen, lässt sich um so leichter einsehen, als überhaupt der Charakter ein entschiedeneres Gepräge angenommen, und alle Kraft in einem vorherrschenden Interesse zusammengedrängt hat. Je stärker die angegebenen Bedingungen hervortreten, um so mehr müssen daber auch im Gemüth alle den Leidenschaften entgegengesetsten Triebe unterdrückt sein, um so geringere Hülfe ist von ihrer ohnmächtigen Gegenwirkung zu erwarten. Denn des Werk der Heilung muß auch im Wahnsinn ein eigenmächtiges sein, und jeder Versuch derselben scheitert, sobald die in der Seele enthaltenen Bedingungen fehlen. Auch ist es übel, dass im männlichen Alter gewöhnlich die egoistischen Leidenschaften vorherrschen, welche ihrer Natur nach weit schwerer einer Disciplin uuterworfen werden können, und dass selbst die religiösen leicht ein egoistisches Gepräge annehmen, wodurch sie nicht selten völlig unbesiegbar werden. Nicht allein hat das Gemüth das Meiste, von seiner früheren Empfänglichkeit und Bildsamkeit verloren, und sein Wirken in sesteren Gewohnheiten ab-

abgeschlossen, deren Beharrlichkeit oft in jeder Probe ausdauert; sondern der Verstand hat sich auch in eine bestimmte Denkweise eingeübt, ja er ist dergestalt in ihr erstarrt, und durch verjährte Irrthümer verschroben, daß er jeden widersprechenden Begriff zurückstößt, ohne sich einmal die Mühe der Widerlegung zu geben. Die anderweitigen prognostischen Momente müssen sich daher im männlichen Alter um vieles günstiger gestalten, wenn die Hoffnung nicht blos auf frommen Wünschen beruhen soll, und oft muss der Arzt seine ganze Geduld und Standhaftigkeit aufbieten, um das Ziel seiner Heilpslege eine lange Reihe von Monaten, ja mehrere Jahre hindurch fest in's Auge zu fassen. - Ein alter Weiser sagte: ein alter Baum lässt sich nicht verpslanzen, und bezeichnete es dadurch mit einem glücklich gewählten Bilde, dass ein Greis seine Gesinnung und Denkweise nicht wesentlich abändern kann, und auch nicht soll. Denn das Greisenalter soll nur die Bestätigung geben, die Bürgschaft leisten für den Inhalt und Werth eines langen Lebens, um es den nachfolgenden Geschlechtern an einem praktischen Beispiel anschaulich zu machen, an welches Ziel Weisheit und Thorheit, Sittlichkeit und Leidenschaft führen. Neues soll nicht mehr hervorgebracht, verfehlte Zwecke können nicht mehr erreicht, Versäumnisse nicht wieder eingeholt werden. Da das alternde Gemüth keiner wesentlichen Umgestaltung mehr fähig, der Verstand den stets verschmähten Begriffen unzugänglich geworden ist; so ist sogar die greise Thorheit privilegirt und der Verantwortlichkeit entzogen, wenn sie nicht geradezu gegen das Gesetz sich empört, welches nur bei völliger Unnatur und Verderbniss geschehen kann. Nur aufgedrungene Seelenstörungen lassen sich daher noch im Greisenalter heilen, sei es, daß erschütternde Schicksale das Gemüth in Tobsucht versetzten, oder dass es von Kummer, Krankheit und Elend herabgedrückt, durch Befreiung von äußerer Noth sich im Innern erleichtert, und erhoben fühlt. Aber der Wahnwitz ergrauter Leidenschaft muß

eben so, wie der Stumpfsinn, welcher in allen Lebensepochen die Hoffnung so sehr trübt, letztere im Greisenalter völlig vernichten, auch wenn das Gehirn nicht ausgetrocknet, und das Herz nicht verknöchert ist.

In Bezug auf das Geschlecht bin ich lange Zeit hindurch zweiselhaft geblieben, auf welche Seite sich die grosere Hoffnung der Genesung neige; jetzt glaube ich, wem meine Erfahrung mich nicht täuscht, dass im Allgemeinen mehr Männer als Weiber geheilt werden. Vielleicht ist mein Urtheil durch Lokalverhältnisse modificirt, besonders aber durch den Umstand, daß ich den meiner Heilpflege anvertrauten Männern mehr Gelegenheit zur anhaltenden Beschäftigung darbieten kann. Indess scheinen mir in der Natur des weiblichen Gemüths mehr Bedingungen einer größeren Hartnäckigkeit der Leidenschaften zu liegen (§.127). Denn haben letztere in demselben alle Schranken der Besonnenheit durchbrochen; so spotten sie weit mehr jeder Disciplin. Selbst abgesehen davon, dass die Tobsucht bei Weibern weit schwerer zu bändigen ist, gelangt auch ihr Gemüth, sobald es in den Wirbel der Leidenschaften hineingerissen ist, später zu einer geregelten und wohlbesetigten Verfassung, welche schon in gesunden Tagen so machem Wechsel der Laune, so vielfachem Widerstreit der Interessen unterworfen ist. Wer eine lebendige Anschaums davon hat, wie die phantastische Gefühlsschwärmerei, die wesentlichste Element des weiblichen Wahns. alle Thatkraft zersetzt, und dadurch den Nerven der Selbstbehenschung zerstört, wird darin nur eine Bestätigung der obigen Bemerkungen finden. Die größere Verschlossenheit der Weiber entzieht die heimlichen Vorgänge in ihre Brust weit mehr dem Auge des Beobachters, den sie leichter durch erkünstelten Anstand täuschen; weniger auf Veräusserung ihres Innern durch Handlungen angewiesen, he ben sie eine natürliche Neigung zum Grübeln und Brüten, in welchem ihre geschäftige Phantasie den Wahr zu zahllosen aberwitzigen Grillen ausspinnt, in welche sich hisfiger Visionen und andere Hallucinationen einmischen. Vorzugsweise mit ihren Gefühlen beschäftigt, übersetzen sie dieselben weit weniger in deutliche Vorstellungen, wie der Mann, und gerathen deshalb in ein Labyrinth dunkler, mannigfach sich durchkreuzender Regungen hinein, denen sie nicht einmal Worte geben könnten, wenn sie auch wollten, und von denen sich oft gar nicht bestimmen lässt, ob ihre eigentliche Quelle im Körper oder in der Seele verborgen ist. Man erinnere sich nur des Dämons der Hysterie, welche recht eigentlich darauf ausgeht, alle Klarheit, Deutlichkeit und Ordnung aus dem Bewußtsein zu verscheuchen, und die Regungen desselben in ein Zerwürfnis aufzulösen, dessen zahllose Missgestalten sich jeder bestimmten Vorstellung, jeder Wortbezeichnung entziehen. Auch ist den Weibern so schwer mit Begriffen beizukommen, denn die Logik hat für sie nur dann einigen Werth, wenn sie ihren Leidenschaften dient, kommt ihnen aber als Gegensatz ihrer Thorheiten geradezu lächerlich vor, und wird überhaupt bei ihnen so gänzlich vom Gefühl zurückgedrängt, dass noch nie ein Weib das Bedürfniss gefühlt hat, ein Kompendium dieser abstrakten Wissenschaft zu schreiben, wenn auch außerdem weibliche Verstandeseitelkeit sich in alle übrigen Gegenstände männlicher Forschung eingemischt hat. Freilich sind Weiber leicht durch Gefühle zu lenken, wohlverstanden, so lange sich diese noch in ihrer Brust regen; ist aber letztere durch Eitelkeit, Herrschsucht, Eifersucht und sinnliche Begierde gänzlich verödet, so giebt ihnen niemand den verlorenen Seelenfrieden wieder. Wenigstens würde ich den, welcher dies vermöchte, mit Verehrung als meinen Meister preisen. Selbst Coercitivmaassregeln fruchten bei Weibern nichts, welche mit ihren Schmerzen triumphiren, und sich mit einem eingebildeten Märtyrerthum brüsten. Nur in sofern findet das psychische Heilgeschäft eine Begünstigung in der Natur des weiblichen Gemüths, als dasselbe, wenn es nicht ganz seiner ursprünglichen Einrichtung sich entfremdet hat, seiner Abhängigkeit im Leben eingedenk, leichter zum Gehorsam gegen heilsame Anordnungen zurückgebracht werden kann, nach dem wildesten Aufruhr früher die beseren Gefühle in sich aufleben läßt, und bald das Bedürfniß des äußeren Anstandes empfindet, welcher der Anfang aller Selbstbeherrschung ist. — Daß von allen diesen Bedingungen so ziemlich das Gegentheil beim Manne gilt, braucht kaum erwähnt zu werden; seltener schweift sein Charakter im Wahnsinn in völlig excentrische Verkehrtheit über, und hat man nur erst das Widerstreben seiner Leidenschaften überwunden, so gewinnt sein Gemüth leichter eine seste und geregelte Haltung, und sein solgerechter Verstand enttäuscht sich eher über frühere Verirrungen.

Auch hier will ich der mannigfachen Modifikationen der Verstandes- und Gemüthsthätigkeit, welche durch die Temperamente, durch individuelle Beschaffenheit und durch das Heer der äußeren Verhältnisse bedingt werden, ak wichtige Momente der Prognose nur nennen, da ich sie unmöglich alle erörtern kann, und ihre Bedeutung ohnehin leicht in die Augen fällt. So versteht es sich von selbst, dass Gemüthsrohheit immer eine üble Prognose giebt, und oft nur eine relative Heilung zulässt; dass der Leichtsinn zwar durch Disciplin bald gezügelt werden kann, aber sich schwer auf den besonnenen Ernst stimmen läßt, welcher sich vor ferneren Thorheiten in Acht nimmt: daß der Starrsinnige meistentheils allen Heilbemühungen einen unüberwindlichen Widerstand entgegenstellt; daß der Schwachmüthige schwer aus seiner Verzagtheit aufgerichtet und mit dem nöthigen Selbstvertrauen ausgerüstet werden kann, Welchen Einslus die früheren Lebensverhältnisse und Schicksale des Kranken, die Verwöhnungen, Vorurtheile und Verschrobenheiten seines Standes und dergl auf den Ausgang seines Seelenleidens haben müssen, begreift sich leicht.

Dass unter allen Formen der Seelenstörungen die Tobsucht am meisten der Hoffnung auf vollständige Heilung

Raum giebt, geht aus dem einstimmigen Zeugniss aller Beobachter hervor. Zum Theil ist die Ursache davon in der größeren Energie des Gemüths zu suchen, welche fast immer derselben zum Grunde liegt, und in der auf den hestigen Aufruhr folgenden Ermattung sich auf einen gemässigten Grad des Wirkens herabstimmt, in welchem die empörten Gemüthskräfte oft ganz von selbst wieder in Uebereinstimmung treten. Es verhält sich hiermit ganz wie mit den sthenischen Krankheiten robuster Körper, welche erst einen Theil ihrer disponiblen Kräfte einbüßen müssen, ehe sie zum Gleichgewicht der Funktionen zurückkehren können. Uebermäßige Kräfte herabzustimmen ist stets eine weit leichtere und glücklicher zu lösende Aufgabe, als schwache Kräfte neu zu beleben. Indess erschöpft diese Vorstellung doch nicht den eigentlichen Grund der günstigeren Voraussagung bei der Tobsucht, weil die größere Energie der Leidenschaft, wenn sie mit stetiger und geregelter Kraft wirkt, auch der Heilung ungleich schwerere Hindernisse entgegenstellen muss. Die eigentliche Erklärung beruht auf dem Begriff des Aufruhrs im Gemüth, in welchem die Leidenschaft sich durch den Widerstreit der übrigen Interessen hindurchkämpfen muß, eben dadurch aber oft vollständig besiegt wird. Ich habe schon darauf hingedeutet, dass das Stadium irritationis der Monomanie deshalb ganz das Gepräge der Tobsucht annimmt, weil der Wahnsinnige sich gewaltsam von den starken Banden losreissen muß, durch welche die zahlreichen Interessen seines Herzens an die Außenwelt geknüpft sind, und dass seine Leidenschaft sich alsdann erst zu einer geregelten, systematischen Gestalt ausbilden kann, nachdem sie jene Interessen völlig zum Schweigen gebracht hat. Wir können daher die Tobsucht eine Monomanie nenuen, welche schon mit Ablauf jenes ersten Stadiums ihr Ende erreicht, und deshalb unmittelbar in Genesung übergeht. Dass hiermit das wahre Sachverhältniss ausgesprochen sei, ergiebt sich leicht aus einer aufmerksamen Betrachtung

der Erscheinungen. Aller Ungestüm der Leidenschaften hat darin seinen Grund, dass sie gegen das Bewusstsein großer, ja unüberwindlicher Schwierigkeiten ankämpfen müssen, welche sich der Erreichung ihrer Zwecke entgegenstellen, dass sie sich also selbst den stärksten Impuls geben müssen, um dieselben zu überwinden. Denn eine Leidenschaft, welche sich gegen keine Hindernisse anzustemmen braucht, schreitet in ruhiger und stetiger Entwickelung fort. In dem Maasse folglich, als die Vorstellung jener Hindernisse sich stärker und wiederholter aufdringt, muß auch die Leidenschaft ihren Ungestüm steigern, bis sie endlich jene Vorstellung in der Verwirrung des Bewußtseins auslöscht. So wie aber ein wenig Rube, und mit ihr das frühere Bewusstsein wiederkehrt, fängt auch jener Kampf von neuem an, bis derselbe aus Erschöpfung des Gemüths aufhört, und der Entrüstete in eine gelassene Resignation sich ergiebt, weil er nur allzu nachdrücklich inne wurde, dass er sein leidenschaftliches Interesse nicht behaupten konnte, oder daß er durch allen hitzige Verfolgung desselben sich anderweitigen Schaden zugefügt hat, dessen Gefühl seinen heißen Drang abkühlt. Dies ist die natürliche Geschichte jeden Anfalls von heftigem Zorn, auf dessen unmittelbare Uebereinstimmung mit der Tobsucht ich schon vielfältig hingedeutet habe. Letstere setzt daher jedesmal im Gemüth Interessen voraus, welche der Leidenschaft kräftig entgegenwirken, und sie endlich überwältigen, daher jener Aufruhr geradezu ein sehr günstiges Zeichen ist. Nur dann wird die prognostische Bedeutung der Tobsucht schlimm, wenn sie ein durch Ausschweifungen ausgemergeltes Subjekt befällt, und in einem durch rohe Leidenschaften verwüsteten Gemüth ausbricht, welches seit langer Zeit das Bedürfniss des Friedens nicht mehr kannte, daher nach kurzer Bändigung seiner Entrüstung immer von neuem in dieselbe geräth, durch diese sogenannte periodische Wiederkehr tobsüchtiger Anfälle zuletzt alle innere Haltung gänzlich einbüßt, und da-

durch völlig unfähig wird, jemals wieder mit sich in Uebereinstimmung zu kommen, vielmehr im inneren Zerwürfniss seine Kräfte so durchaus aufreibt, dass nur unheilbare Verwirrtheit die Folge sein kann. Doch muss eine solche intermittirende Tobsucht viele Anfälle gemacht haben, ehe man sie für unheilbar erklären darf; denn selbst in günstigen Fällen bricht sie nicht selten mehrmals aus, ehe es gelingt, den Sturm der Seele zu beschwichtigen. Es wurde früher schon bemerkt, dass tobsüchtige Verbrecher in der Regel unheilbar sind; sie können das Bewusstsein ihres zerstörten Lébensglücks, die Folter ihres zu spät erwachenden Gewissens nicht ertragen, und stürzen sich fast absichtlich in die wilde Raserei zurück, um sich im erzwungenen Seelenrausch zu betäuben, und von der Quaal ihres Selbstbewußstseins für immer zu befreien. - Aus den vorigen Bemerkungen erhellt schon, daß die Prognose in der Monomanie bei weitem nicht so günstig ist, wie in der Tobsucht: denn entweder hat die Leidenschaft im Stadium irritationis die gegenwirkenden Interessen vollständig übervvunden, und findet dann in der systematischen Ausbildung des Wahns durch den Verstand neue Waffen zu ihrer Vertheidigung, welche sie mit größerer Steligkeit und Ruhe, ja mit einer relativen Besonnenheit durchführt; oder sie hat allmählig die Verfassung des Gemüths untergraben, die ihr widerstrebenden Interessen gänzlich entwerthet und außer Spiel gesetzt, und deshalb nicht einmal eines angestrengten Kampfes bedurft, um sich der Herrschaft über die Seele zu bemächtigen. Dass aber die Voraussagung im letzteren Falle noch ungünstiger ist, wie im ersteren, begreift sich leicht; denn die still heranwachsende Leidenschaft nistet sich in den verborgensten Tiefen des Gemüths ein, erlangt durch Uebung eine Meisterschaft in der Verstellung, und bringt es zuletzt so weit, dass sie ein gänzlich zerrüttetes Gemüth mit einem Anstrich von Besonnenheit übertüncht. Könnte man in das innere Triebwerk der Seele mancher Wahnsinnigen schauen.

welche unter der Disciplin des Irrenhauses zu einem nicht geringen Grade von äußerlich erkünstelter Besonnenheit gelangt sind, und sich eine mechanische Fertigkeit im verständigen Sprechen und Handeln erworben haben; so würde man oft über den unermeßlichen Widerspruch zwischen ihren Aeußerungen und ihrer wahren Gesinnung erstaunen. Es begegnet daher nicht so gar selten, daß Irre, welche lange Zeit hindurch Hoffnung zu ihrer Genesung gaben, mit einem Male eine Fluth von Unsinn heraussprudeln, wenn sie in unbewachten Augenblicken ihre wahre Denkweise verrathen, bis sie wieder zu einiger Reslexion gelangt, wie Richard III. sich zurusen:

Taucht unter ihr Gedanken, Clarence kommt.

Waren sie in den sogenannten lucidis intervallis wirklich von ihren Wahn befreit? Nein, sie wußten denselben pur sorgfältig zu verhehlen. Dennoch hat man die Prognose bei der Monomanie oft viel zu schlimm ausgedrückt, indem der fixe Wahn von vielen für unheilbar erklärt wurde Ja einige Materialisten stellten den Satz auf, daß der Walm nur so lange heilbar sei, als er sich noch mit pathologischen Erscheinungen verbinde, nach dem Aufhören derselben aber keine Hoffnung mehr gebe. Natürlich, denn was soll der Therapeut noch anfangen, wenn er keine Indikstisnen mehr aufstellen und ausführen kann, und keine Psychagogik kennt, welche in die Seele ihre Hebel einsetten soll, um den Wahn zu entwurzeln? Es kommt, wie man leicht sieht, alles darauf an, ob in der Seele die unterdrückten Gemüthstriebe sich noch zu einem regen Wirken erwecken, und in siegreichen Kampf mit der Leiderschaft setzen lassen. Ob dies möglich sei, muß theils aus der ganzen individuellen Gemüthsverfassung nach allen bisher angegebenen Regeln geschlossen, theils durch das psychische Experiment ausgemittelt werden. - Auch die Melancholie steht in einem üblen Ruf, den ich keinesweges zu bestreiten gesonnen bin. Denn sie hat nur allzuviel

Neigung, in völlige Lähmung und Verödung des Gemüths äberzugehen, die organische Lebensthätigkeit zu untergraben, und somit die innersten Bedingungen der Heilung zu zerstören. Dass dies bei einem durchaus passiven Charakter, im vorgerückten Lebensalter, nach Erduldung bitterster und langwieriger Seelenleiden, unersetzlicher Verluste, bei der Fortdauer unheilbarer, nerverlähmender Körperkrankheiten besonders zu fürchten sei, versteht sich ganz von selbst. Indess unter entgegengesetzten Bedingungen ist die Voraussagung keinesweges so übel bestellt; denn ist das Gemüth nur nicht an allen Lebensinteressen verarmt, nicht aller Schnellkraft beraubt, so wird es zuletzt der Selbstquälerei überdrüssig, wacht in früheren Neigungen wieder zu einem frischen Leben auf, und heilt seine Wunden mit jener unversieglich bildenden Kraft aus, welche der Seele entquillt, so lange nur ihr innerster Lebenskeim nicht tödtlich getroffen ist. - Die Verwirrtheit stellt gewöhnlich nur die Trümmer einer aus ihren tiefsten Fugen gewichenen, und in unaufhaltsame Selbstzerstörung gerathenen Seele dar, welche an kein Gesetz der Thätigkeit mehr gebunden ist, und in zwecklosem Spiel vollends zu Grunde geht; sie müste von neuem geboren, in ihrer innersten Verfassung auferbaut' werden, wenn es für sie unter irdischen Verhältnissen noch eine fortschreitende Entwickelung geben sollte. Es kann hiermit nur die ächte Verwirrtheit gemeint sein, welche nicht ein vorübergehender Zustand, eine Uebergangsstufe in dem Verlauf anderer Seelenkrankheiten ist. Folgt sie nur einmal auf einen Anfall von Tobsucht, so kann sie selbst ein günstiges Zeichen heilsamer Abspannung des Gemüths sein; kehrt sie aber im häufigen Wechsel mit derselben immer wieder, so vernichtet sie jede Hoffnung. Der angeborene Blödsinn ist unheilbar, denn Seelenkräfte, welche nie zur Entwickelung kamen, kann der Arzt nicht wecken, weil kein äußeres Kunstmittel einen positiven Mangel ersetzt. Doch giebt es geringere Grade desselben, welche eine relative Heilung

zulassen, und Langermann erzählte mir den Fall eines Bauerpurschen, welcher kaum einige Wörter lallen konnte, und den er durch fortgesetzte Disciplin und Gewöhnung an mechanische Arbeit zuletzt so weit brachte, daß der selbe selbstständig im Leben auftreten konnte. Auch der erworbene Blödsinn ist gewöhnlich der Ausdruck einer Nullität des Seelenlebens, zumal nach zerrüttenden Auschweifungen, oder als letztliche Folge anderer Gemüthstörungen. Nur zuweilen erwacht der Geist noch aus den tiefen Schlummer der Selbstvergessenheit wieder, und Pinel führt einige Fälle an, wo die Rückkehr der Besonnenheit sich durch tobsüchtige Erscheinungen als Wirkung der Reaktion des Gemüths zu erkennen gab.

Auch die Dauer der Seelenkrankheiten hat eine große prognostische Bedeutung, und es giebt mehrere Irrenhelanstalten, in welche kein Wahnsinniger aufgenommen weden darf, dessen Leiden über ein Jahr dauerte, und aus denen alle als unheilbar entfernt werden, deren Genesus nicht binnen Jahresfrist erfolgte. Diese Bestimmung ist aber eine schwere Verletzung der heiligen Verpflichtme welche der Staat als natürlicher Vormund aller Geistekranken durch seine Organe, die Irrenärzte, gegen sie n erfüllen hat, da die Beispiele einer nach mehr- und vieljähriger Dauer des Wahnsinns erfolgten Heilung desselben schon zu großen Summen angewachsen sind, zu dese auch ich nicht wenige Beiträge liefern kann. daher die mehrjährige Dauer der Gemüthskrankheiten allein bei der Entscheidung über die Unheilbarkeit eines Idividuums geltend gemacht werden, sondern sie kann ble ein zustimmendes Moment abgeben, wenn die übrigen Bedingungen sich entschieden ungünstig stellen. Indes sb gesehen davon steht allerdings die Hoffnung der Heilung im umgekehrten Verhältnis zu der Dauer des Gemülbleidens. Denn je länger sich die Seele in eine verkehrte Weltvorstellung hineingezwängt, je länger sie ihre inser Verfassung aus den Fugen gerückt hat, um so mehr mus

jeder Akt ihrer widernatürlichen Thätigkeit das Missverbältnis der Kräfte steigern. Mit jedem neuen Zuge des Wirkens gräbt sich die Leidenschaft tieser in den Boden des Gemüths ein, mit jeder falschen Argumentation nistet sich der Wahn tieser in dem Bewusstsein ein, bis er gleichsam wie ein Rost den Spiegel desselben ganz überzogen, und für eine objektive Weltanschauung unbrauchbar gemacht hat. Dann ist die Pforte zu der Tiese des Gemüths, durch welche alle heilsamen Einwirkungen in dieselbe eindringen sollten, verschlossen, und die Empfänglichkeit für gesellige Interessen zerstört, deren Vorstellung von dem Bethörten zu lauter Widersinn gemisgedeutet wird. Indes mag ich außer dieser allgemeinen Bezeichnung keine nähere Zeitbestimmung ausstellen, welche nur allzusehr das Gepräge subjektiver Willkühr an sich tragen würde.

Endlich könnte ich noch eine Menge andrer prognestischer Bestimmungen namhaft machen, welche theils von Außenverhältnissen, theils von den körperlichen Zuständen des Wahnsinnigen hergenommen wären; indess auch hier muß ich mir ein Ziel setzen, weil der Gegenstand zu überschwenglich ist, um in den engen Raum dieser Schrift susammengedrängt zu werden. Namentlich würde ich den ganzen prognostischen Theil der Pathologie aufnehmen müssen, welcher auch hier großentheils Anwendung findet. Denn es begreift sich leicht, daß Krankheiten, welche, wie die Epilepsie, Lähmungen, Organisationsfehler und schwere Kachexieen meistentheils jede Hoffnung vereiteln, dieselbe schwerlich begünstigen werden, wenn sie in Verbindung mit Wahnsinn auftreten. Doch will ich nicht unerwähnt lassen, dass schon Reil es für möglich hielt, das die Seele selbst in einem unheilbar zerrütteten Körper ihre verlorne Besinnung wieder erlangen könnte, wodurch er gegen seinen Materialismus Zeugniss von der Selbstständigkeit der Seele ablegte.

#### Vierzehnter Abschnitt.

# Die Seelenheilkunde.

## §. 151.

Jede Wiedergenesung setzt ein allgemeines Element oder Prinzip der Heilung voraus.

Soll die Aufstellung eines allgemeinen Heilelements als der Gesammtheit aller zur Wiedergenesung erforderichen Bedingungen zu keiner leeren Abstraktion führen; s muss sie den Begriff desselben aus dem Wesen der Krantheit selbst entwickeln, dergestalt, dass sich aus der Defnition der letzteren einsehen lässt, auf welche Weise st allein in den naturgemäßen Zustand zurückgebildet wer den kann. Auch mus die Darstellung jenes Heilelement durchaus einen anschaulichen Charakter an sich tragen. jedes verwirrende Spiel mit Worterklärungen zu vermeiden, denen man nach Sitte der Philologen jeden beliebigen Zuschnitt geben kann. Gelingt es aber, den Begui desselben mit einer geläuterten Naturanschauung in Uebeeinstimmung zu bringen; so stellt er sich als wissenschaft liche Einheit an die Spitze des ganzen Heilgeschäfts, ja o wird recht eigentlich der Kompass des Arztes, dessen Vestand nur allzuoft von einer solchen Mannigfaltigkeit voworrener Krankheitserscheinungen, in Anspruch genomme wird, daß er die wesentlichen Verhältnisse derselben gr nicht durchschauen, folglich auch keinem methodischen Heilplan unterwerfen kann. Freilich trügt auch die Mgnetnadel den Schiffer, wenn er ihre Oscillationen keiner Korrektion unterwerfen kann; eben so unterliegt jede

praktische Gesetz in seiner Anwendung manchen untergeordneten Bestimmungen, ohne deren Berücksichtigung die starre Konsequenz nach einer allgemeinen Formel nur zu leicht das wahre Ziel versehlt. Indess diese Betrachtungen thun dem Werthe eines leitenden Prinzips, sobald dasselbe nur in seiner objektiven Gültigkeit erkannt ist, keinen Abbruch; und wenn auch das praktische Urtheil nicht in jedem Falle seine Anwendbarkeit mit Zuverlässigkeit bestimmen kann, so ist es doch gegen ein Herumtappen und gegen ein planloses Haschen nach sogenannten Heilmitteln gesichert, welche eine blinde Empirie anpreiset, ohne die geringste Rechenschaft üher die Art ihres Wirkens, also über das Verhältnis geben zu können, in welchem dieselben zu den zu heilenden Krankheiten stehen.

Zur Verdeutlichung des Gesagten will ich blos mit wenigen Worten daran erinnern, dass für die somatische Medizin das allgemeine Heilelement nur in dem Begriff der Naturheilkraft enthalten sein kann. Denn nur in sofern, als jede Krankheit im Zusammenhauge mit den physiologischen Grundbegriffen als das eigenmächtige Bestreben der Natur zur Abwehrung und Entfernung der Ursachen gedacht wird, welche in dem Lebensprozess eine Störung hervorbringen, kann der Arzt aus der sorgfältigen Betrachtung ihres Verlaufs, in welchem jene Naturbestrebungen zur folgerechten Entwickelung kommen, die Einsicht schöpfen, in wiefern er dieselben gewähren lassen, oder wenn sie von ihrem Ziel abgewichen sind, antreiben, mäsigen, lenken soll. Es braucht hier nicht ausführlich erläutert zu werden, dass in diesen Worten das allgemeine therapeutische Prinzip enthalten ist, dem der Arzt bei jedem methodischen Heilverfahren wirklich folgt, gleichviel ob er ein deutliches Bewusstsein davon hat, oder nicht, dass er ein bloßer Diener der Natur ist, der als solcher ihr niemals Gesetze vorschreiben darf, sondern stets ihrer Forderungen und Winke gewärtig sein muß. Es steht damit nicht in Widerspruch, dass eine Menge von empirischen

Regeln, z, B. der Gebrauch des Chinins im Wechselfieber gar keiner deutlichen Ableitung aus jenem Prinzip fähig ist; denn wir behaupten nicht, dass das ganze Heilgeschift zur Evidenz erhoben werden könne, sondern vermöge nur einzelne wirklich methodische Heilungen als Bewei zu benutzen, dass die Ausstellung des gedachten Prinzip auf keiner Selbsttäuschung beruht, daß es folglich unse Bestreben sein muß, ihm eine immer größere Anwerdharkeit zu verschaffen. Niemand wird daher in Abrede stellen können, dass der Arzt sich völlig mit dem Bewusstsein desselben durchdringen muß, widrigenfalls er in hochmüthiger Verblendung ganz seine untergeordnete Stellung zur Natur vergisst, mit tollkühnen Versuchen auf sie einstürmt, ja sie sich zum Verdienste anrechnet, wenn ihre Autokratie siegreich aus dem Kampfe mit der Krankhei und dem Arzte hervorgeht.

In sofern ist also das Heilprinzip bei Körperkrankheiten blos ein specieller Ausdruck, eine gelegentliche Arwendung des allgemeinen Entwickelungsgesetzes des Le bens, und dem letzteren immanent, bringt es die Geneson auch ohne Zuthun des Arztes zu Stande, wenn es nicht mit zu großen Hindernissen zu kämpfen hat. Zwar ist die Seele gleichfalls an ein Entwickelungsgesetz gebunden. jedoch nur in sofern, als sie über dasselbe durch Reflexion zum Bewusstsein gekommen, und durch sittliche Disciplis in der Anwendung desselben durchgeübt ist; sobald se aber dieses Bewußstseins durch Leidenschaften und Wahr sinn verlustig gegangen ist, hat sie sich auch von jenen Entwickelungsgesetz losgerissen, welches ihr daher nick in dem Sinne immanent gedacht werden kann, daß sie ans eigenem Antriebe, in folgerechter Entwickelung ihre Zustände zur Besonnenheit zurückzukehren vermöchte. Zwa verleugnet sie nie ganz jenes oberste Gesetz der Uebereisstimmung mit sich, weil sie in Ermangelung derselben sich rastlos abqualt, das verlorne Gleichgewicht ihrer Krifte wieder herzustellen; indess da dies nur auf dem Wege der

reflectirenden Selbstbeherrschung geschehen kann, deren sie unfähig geworden ist, so sind ihre Anstrengungen vergeblich. In diesem inneren Widerstreit, welcher auf dem Missverhältnis der Gemäthstriebe beruht, kann die Leidenschaft zuletzt niedergekämpft werden, zumal wenn letztere ihr Interesse erschöpft hat, und im beruhigten Gemüth ein folgerechtes Denken wieder Anklang findet. Es erklären sich hieraus die eigenmächtigen Heilungen leichter und gutgearteter Fälle von Wahnsinn; indeß gewöhnlich ist diese Selbsthülfe zu schwach, und von zu vielen Hindernissen, welche in dem Wesen desselben liegen, umringt, als daß man von ihr eine günstige Entscheidung mit Wahrscheinlichkeit hoffen könnte. Denn die sich selbst überlassene Leiclenschaft pflegt im Wahnsinn alsdann erst mit ihrem Interesse abzusterben, wenn sie das Gemüth schon verödet, und die Kraft der ihr entgegenwirkenden Triebe gelähmt hat, weil sie, so lange noch irgend ein lebhaftes Selbstgefühl sich regt, dasselbe absorbirt, und sich dadurch siegreich unter allen Verhältnissen behauptet. Nur muß man mit dem wirklichen Wahnsinn nicht bloße Affekte verwechseln, welche oft während einiger Tage das volle Bild desselben darstellen, aber eben durch ihre kurze Dauer es beweisen, dass ihnen keine nachhaltige Leidenschaft zum Grunde lag, welche stets die Wurzel des Wahnsinns ist. Die Seele befindet sich dann aus irgend einer Ursache in einem ekstatischen Zustande, welcher mit ihrer früheren Verfassung allzusehr in Widerspruch steht, als daß er sich auf die Länge behaupten könnte. Dies sehen wir bei allen Ausschweifungen des Nachahmungstriebes bestätigt, welche meistentheils von selbst aufhören.

Wenn daher auch das Heilelement beim Wahnsinn zum größeten Theil ein äußeres, von der Bestimmung des Arztes abhängiges ist; so muß man diesen Satz doch nicht in dem Sinne verstehen, als wenn in der kranken Seele blos eine passive Empfänglichkeit für heilkräftige Einwirkungen vorausgesetzt werde, durch welche sie, gleich als

wäre sie ein alles selbstständigen Willens beraubter Automat, schlechthin bestimmt werden müßte. Auch die Heilung des Wahns kann nur ein Werk psychischer Selbstthätigkeit sein, welche der Arzt blos anregen und leiter soll, indem er die unterdrückten Gemüthstriebe gegen die herrschenden Leidenschaften in's Spiel setzt, letztere de durch niederkämpft, und somit das Gleichgewicht der Seelenkräfte herstellt. Daher sind alle seine Bemühunger ganz fruchtlos, wenn die Leidenschaft das Gemüth völlig verödet hat, also keine ihr entgegenwirkende Krast in demselben erweckt werden kann; denn es fehlt dann da wesentliche Element der Besonnenheit, die Regung der mannigfachen praktischen Interessen, in denen allein der Verstand den Antrieb zur Reslexion sindet. der Arzt eingedenk, damit er sich nicht mit dem Wall bethöre, als ob die kranke Seele ganz in seine Hand gegeben sei, und er sie nach beliebigen Zwecken zustutzen und gestalten könne; vielmehr muß er sich vor allem die große Wahrheit einprägen, das das Seelenleben an mabänderliche Gesetze gebunden, nur in Uebereinstimmug mit denselben auf den rechten Weg zurückgeleitet weden kann, und dass die individuelle Verfassung desselber jene Gesetze auf eigenthümliche Weise modificirt, mit welcher man genau bekannt sein muß, um sich nicht durch die Gültigkeit der allgemeinen Heilvorschriften in der Täuschung bestärken zu lassen, daß mit ihrer Anwedung schon alles gethan sei. Wenn daher auch alle einzelnen Heilregeln in dem obersten praktischen Grundsatz enthalten sind, dass durch die Vertilgung der Leidenschaft die Besonnenheit als Ausdruck des Gleichgewichts der Seelenkräfte wiederhergestellt werden müsse; so ist damit doch so wenig die Einsicht gewonnen, wie man diese Absicht in den verschiedenen Formen, Komplikationen, Abstufungen und individuellen Eigenthümlichkeiten des Wahns erfüllen müsse, dass man sie ohne Berücksichtigung diese untergeordneten Momente nur allzuleicht vereiteln kann. Der

Der Inbegriff alles dessen, was das äußere Element der psychischen Heilung ausmacht, läßt sich auf zwei Bedingungen zurückführen, auf die Organisation der Irrenheilanstalt, und auf die Persönlichkeit des derselben vorgesetzten Arztes und seiner Gehülfen.

### §. 152.

#### Die Irrenheilanstalt.

Glücklicherweise kann ich mich über diesen hochwichtigen Gegenstand kurz fassen, weil die bekannten Musterschriften des Ministers v. Jänckendorf\*) und Jacobi's ") alles erschöpft haben, was sich nach dem gegenwärtigen Standpunkte unseres Wissens hierüber sagen läßt. Auch das vortreffliche Buch von Roller \*\*\*) verdient eine ehrende Anerkennung. Nicht nur liegt der Prüfung ein fast vollständiges Material vor, sondern es stellt sich auch bei Betrachtung desselben die erfreuliche Ueberzeugung heraus, dass das Gesetz der Nothwendigkeit, worin sich allemal ein Naturbedürfnis ausspricht, von der Mehrzahl der stimmfähigen Aerzte hinreichend erkannt ist, um, wie auch außerdem ihre Meinungen beschaffen sein mögen, sie zur Uebereinstimmung in den wesentlichen Bedingungen zu bewegen. Es kann hier nicht darauf ankommen, die speciellen Anordnungen zu mustern, welche nach Oertlichkeit, Landessitten, individuellen Ansichten stets nach einem verschiedenen Maassstabe werden getroffen werden; anch würde eine Einsormigkeit derselben, wenn sie bei

Beschreibung der Königl. Sächsischen Heil- und Verpflegrungsanstalt Sonnenstein. 3 Theile. Dresden, 1829.

<sup>\*\*)</sup> Ueber die Anlegung und Einrichtung von Irrenheilanstalten, mit aussührlicher Darstellung der Irrenheilanstalt zu Siegberg. Berlin, 1834.

<sup>\*\*\*)</sup> Roller, die Irrenanstalt nach allen ihren Beziehungen Aurgestellt. Karlsruhe, 1831. Vergl. meine Recension in Heker's Annalen Bd. XXI. S. 290.

den verschiedenen Denkweisen überhaupt möglich wäre, nicht zu einer Vergleichung korrespondirender Erfahrungen Veranlassung geben, aus welchen sich in der Folge gewiss bedeutende Ausschlüsse werden schöpfen lassen. Wir wollen uns daher nicht ausführlich über die verschiedene in Vorschlag gebrachten, zum Theil in Ausführung gekonmenen Bauplane, über die Trennung der öffentlichen von den Privatirrenheilanstalten und über eine Menge dahin gehöriger Gegenstände auslassen, weil sie nur in Monographieen mit erschöpfender Gründlichkeit abgehandelt weden können. Man vergesse dabei nur nicht, dass derselbe Zweck sich oft auf mannigfache Weise erreichen list, dass dieselbe Anordnung unter gewissen Umständen sehr nützlich, anter anderen Bedingungen dagegen nachtheilig sein kann. Jede Idee muss sich bei ihrer Aussührung nach Zeit, Ort und Gelegenheit richten, da selten die Gust des Schicksals es gestattet, sie in ihrem ganzen Umfange zu verwirklichen.

Wollen wir nun die wesentlichen Bedingungen eine Irrenheilanstalt als eines unentbehrlichen Erfordernisses der Wiedergenesung vom Wahnsinn betrachten; so erhellt, de die Verfassung derselben sich durchaus von der eines je den anderen Krankenhauses unterscheiden müsse, welche nur in wenigen Fällen als eine nothwendige Bedingung des Heilgeschäfts betrachtet werden kann, da letzteres bei den meisten Krankheiten am sichersten gelingt, wenn der Leidende im Schoolse seiner Familie sich befindet. Die aber der Geisteskranke von den Seinigen getrennt, und aus seinen gewohnten Umgebungen entfernt werden muse ist ein allgemein anerkannter Erfahrungssatz. Zur bessere Begründung desselben müssen wir einen häufig gemiß brauchten, ja völlig verrusenen Begriff genauer erörten, gegen welchen sich namentlich der falsche Liberalisms mit der höchsten Erbitterung empört hat, ich meine den Zwang. Gewöhnlich versteht man denselben ganz falsch, indem man die Mittel, ihn in Anwendung zu bringen, mit

den mechanischen Bändigungsapparaten verwechselt, und damit die Vorstellung eines harten, rohen, ja gewaltthätigen Verfahrens verbindet. Zwingen heißt aber nichts anderes, als einen Menschen zu einer im Widerspruche mit seiner vorherrschenden Gesinnung stehenden Handlungsweise bestimmen; dies setzt folglich voraus, dass man solche Gemüthsinteressen, welche mit dem vorwaltenden im Gegensatz stehen, nachdrücklich genug weckt, um letzteres zu überwinden. Nicht im Festbinden des Tobsüchtigen besteht der Zwang, denn sobald er ganz sinnlos ist, wird er jenes gar nicht gewahr, folglich dadurch nicht bestimmt, an sich zu halten; sondern derselbe liegt in dem Bewusstsein der beschränkten Freiheit, die ihm ein dringendes Bedürfnis ist, seinen Aufruhr austoben zu lassen. Durch jeden Gemüthstrieb kann also ein Zwang ausgeübt, nämlich durch die Bethätigung desselben ein Mensch genöthigt werden, von seiner bisherigen Gesinnung abzustehen, seine Absicht aufzugeben. Nach der Verschiedenartigkeit des persönlichen Charakters, nach der herrschenden Leidenschaft, nach dem Grade der Besinnung muß jedesmal die Wahl unter den sehr mannigfaltigen Zwangsmitteln getroffen werden. Muthige, Stolze, fanatisch Gesinnte wird man vergeblich durch Furcht, die sie verachten, zu schrecken suchen; sie finden darin nur eine Aufforderung, ihre Leidenschaft zur höchsten Gegenwehr zu steigern, und gewöhnlich kommt man bei ihnen dadurch besser zum Ziel, dass man ihr Ehrgefühl auf eine schickliche Weise weckt, oder wenn sie dadurch nicht zu leiten sind, sie die Verachtung ihrer Thorheiten fühlen läßt. Rohe Gemüther sind den sittlichen Motiven ganz unzugänglich, und nur durch sinnliche Eindrücke der Furcht und des Schmerzes zu lenken, eben so die Sinnlosen. -Den einen spornt gewöhnlich das Ehrgefühl, den andern der Lebenstrieb, den dritten die Neigung zum Erwerbe, einen vierten die Gatten-, Kinder- und Aelternliebe, einen fünften das religiöse Gefühl, einen sechsten. die Sitte am stärksten, von seinen Begierden abzulassen. In diesem Sinne schließet daher der Begriff des Zwanges so wenig eine empörende Nebenvorstellung in sich, daß sogar die zartesten Gefühle als Zwangsmittel benutzt werden können.

Dass in der angegebenen Bedeutung der Zwang der alleinige Hebel ist, durch welchen der Arzt die Leidenschaften entwurzeln kanu, versteht sich ganz von selbst. Denn welcher Wahnsinnige würde ihm wohl Stand halten, wenn er der heilenden Hand ausweichen könnte, welche nothwendig seine leidenschaftlichen Interessen atastet? Der körperlich Kranke unterwirst sich aus freiem Entschlusse den Verordnungen des Arztes, dem Messer des Chirurgen, weil er um jeden Preis von seinem Zustande befreit sein will, und daher die härtesten ihm auserlegten Bedingungen nicht scheut. Aber der Wahnsinnige hilt sich nicht für krank, er verschmäht deshalb nicht nur jede Hülfe, sondern sträubt sich auch mit Macht dagegen, in einen Zustand versetzt zu werden, welcher seiner dermaligen Seelenverfassung widerspricht. Was anders als de Zwang könnte wohl den Frömmler bewegen, von seinen Andachtsübungen, den Stolzen, von seinen hochmüthige Illusionen, den Verliebten, von seinen erotischen Phantssieen, den Schwermüthigen, von seinen Klagen abzulassen, und sich zu Maassregeln zu bequemen, bei deren Ausübung er das Interesse seiner Leidenschaft aus den Augen væliert? Der Wahnsinn müßte nicht aus Leidenschaft entsprungen sein, wenn der Geisteskranke willfährig sein sollte. Letzterer muss also in eine Lage versetzt werden welche ihn nöthigt, den Maassregeln des Arztes sich mbedingt zu unterwerfen, und diese Lage, welche ihm jede Hinterthür verschliefst, bietet allein die Irrenheilanstalt das.

Denn so lange der Wahnsinnige in seinen Privatverhältnissen bleibt, ist seine Wiederherstellung meistentheib ganz unmöglich. Die allermeisten Menschen befinden sich in der vollständigsten Unwissenheit über die Erfordernisse

des psychischen Heilverfahrens, deren Nothwendigkeit einzusehen sie durch herrschende Vorurtheile, durch mannigfache Leidenschaften, durch Mangel an Einsicht der Wirkungen derselben, durch verzärtelte Gesinnung, verschrobene Lebensansichten, und dergl. verhindert werden. Sie legen daher dem Arzte, welcher in ihrer Mitte einen Wahnsinnigen zu behandeln einwilligt, alle nur erdenklichen Hindernisse in den Weg, missverstehen seine Absichten, durchkreuzen seine Heilplane, welche sie nach ihrer wankelmüthigen, halbe Maassregeln liebenden Denkweise ändern wollen, wenn sie ihn nicht gar verleumden, der Lieblosigkeit, Hartherzigkeit, ja Grausamkeit beschuldigen. Selbst wenn sie verständiger sind, und die Nothwendigkeit der getroffenen Anordnungen begreifen, sind sie doch durch das herbe Loos des ihnen angehörigen Geisteskranken zu tief bewegt, als dass sie mit Besonnenheit das Gehörige zur rechten Zeit thun könnten. Bald geben sie nach, wo sie hätten Widerstand leisten sollen, bald gehen sie im wohlgemeinten Eiser zu weit; sie wissen ihre durch den Kranken gereizte Empfindlichkeit nicht zu bezähmen, lassen sich mit ihm in Disputationen ein, in dem Walın, ihn dadurch zur Besinnung zu bringen, und die nothwendige Folge davon ist, dass ihr ohnehin unvermeidliches Zerwürfniss mit dem Kranken bis zur hestigsten Erbitterung desselben gegen sie steigt, so dass derselbe gar nicht mehr aus seinen Assekten herauskommt, und sich für immer mit ihnen verseindet. Der Kranke behält stets die Verstellung davon, dass das Familienverhältnis auf diese Weise mit der natürlichen Bestimmung und mit den Landesgesetzen in Widerspruch geräth, daß keine willkührliche Beschränkung und Einsperrung dort statt finden darf, wo allein Freiheit und Liebe walten sollen; er entstieht daher aus einem Hause, welches ihm um so verhaßter wird, je lebhafter noch die Erinnerung an sein früheres Glück in demselben sich regt, oder tobt entsetzlich, wenn man ihn bewacht, und nicht hinauslassen will. Erwägt

man nun noch die Schaar neugieriger Gaffer und schadenfroher Lästerzungen, welche jeden Vorfall an der Stätte des Unglücks, durch boshafte Zusätze entstellt. durch die Chronique scandaleuse weit umher verbreiten, ja wohl gar in die Zeitungen einrücken lassen; so begreift es sich leicht, daß der Arzt seine Maaßregeln völlig paralysirt sieht, und daß er auch nicht im Entferntesten der Autorität theilhaftig werden kann, kraft deren er unumschränkt in der Vollstreckung seiner Maaßregeln sein muß.

Die Zeiten sind Gott lob vorüber, wo die Vorstellung eines Irrenhauses gleichbedeutend war mit der von jeden Kerker und Zuchthause, ja von einem Inquisitionsgesangnisse. Dessenungeachtet pflanzen sich noch viele Vorwtheile in Bezug auf ersteres fort, welche vielleicht nie ganz beseitigt werden dürften. Die Versetzung eines Wahssinuigen in eine solche Anstalt ist ein zu erschütterndes Ereigniss für seine Angehörigen, als dass ihre leidenschaftlich aufgeregte Phantasie nicht unerschöpflich an der schwärzesten Schreckbildern sein sollte. Er ist ihrer Liebe und Theilnahme entrissen, der Pflege fremder Menschen überlassen, vermengt mit einem Haufen von Vernunftlosen, deren Aberwitz ihn noch mehr verwirren, deren gewalt thätige Handlungen sogar sein Leben bedrohen könnten Sie dürsen ihn nicht sehen, ihn nicht trösten, nicht mit ihm klagen, nicht ihm die Beweise ihrer alles aufopserden Liebe geben, und können sich gar nicht darüber beruhigen, dass der Leidende über ihre Einwilligung in die getroffenen Maassregeln im höchsten Grade erbittert, sie ihnen als Treulosigkeit und offenbaren Verrath beimißt. Sie bestürmen den Arzt um Hoffnung, und dieser zuckt die Achseln; viel lieber wüssten sie den Leidenden todt als gleichsam lebendig begraben, verschmachtend in Noth und Jammer, die oft erst mit dem spätesten Lebensziel enden. Ich beabsichtige keine pathetische Rührung, dem menschliches Gefühl bedarf zu seiner Aeußerung keiner Kunstmittel. Wohl ist das Gesetz der Nothwendigkeit

ein hartes, zur Erinnerung an den strengen Ernst des Lebens, und es soll mich freuen, wenn man diese Gesinnung in vorliegender Darstellung nicht ganz vermißt, da es gilt, Rettung zu finden in der entsetzlichsten Bedrängniß, wo jede Irrlehre verderblich sein muß.

Aber inmitten dieser Schrecken ist doch die Irrenheilanstalt das Asyl der Unglücklichen, welche in ihm ihre Ruhe wieder erlangen, gleichwie nach dem schönen griechischen Mythos der von den Eumeniden Verfolgte in dem ihnen geweihten Hain Schutz gegen sie fand. Unwiederbringlich verloren sind alle ihrem Schicksal überlassenen Wahnsinnigen, und selbst die beste Irrenheilanstalt vermag nicht die Mehrzahl von ihnen zu retten; aber viele genesen in ihr, und selbst die Unheilbaren werden bernhigt, an geregelte Sitten gewöhnt, und durch weise Zucht vor gänzlicher Verwilderung bewahrt, dem schrecklichsten Zustande, worin ein fühlendes Wesen seine Kräfte in steter Zerrüttung aufreibt. Daher ist auch das Irrenhaus, sobald sich die Kranken nur erst in die Verhältnisse desselben hineingelebt haben, so wenig für sie ein Ort der Marter. dass sie selbst den wohlthätigen Einfluss desselben auf sich anerkennen, und viele von ihnen mir ihr Erstaunen darüber ausgedrückt haben, daß sie den Seelenfrieden an einer Stätte wiedergefunden hätten, welche sie früher aus Vorurtheilen für einen Ort der Verdammnis hielten. Die Unruhe und Quaal der Leidenschaften, ihre ungestümen Antriebe zu gewaltsamen Handlungen sind den Kranken selbst so widerwärtig, dass sie zuweilen sogar selbst die Anwendung von Zwangsmaassregeln fordern, um außer Stand gesetzt zu werden, von ihren Assekten sich fortreisen zu lassen; eben so verlangen sie oft den Gebrauch der Sturzbäder, deren wohlthätige Wirkung in Beschwichtigung ihrer Aufregung und in Aufklärung ihrer Verstandesverwirrung und Beläubung sie aus Erfahrung kennen gelernt haben. Ueberhaupt söhnt sich das Gemüth mit jeder noch so strengen Maassregel aus, sobald derselben nur

ein sittlicher Zweck zum Grunde liegt, zu dessen Erfüllung kein Opfer zu groß, kein Schmerz zu herbe ist. Nur die endämonistische Gesinnung, und die aus ihr stammende Verweichlichung des Gemüths kann sich mit den Gedanken nicht vertraut machen, dass jedes Weh ein vergänglicher Zustand ist, und wenn es heilbringend war, sogar in der Erinnerung erfreulich wird, weil sich daran das erhebende Bewußtsein eines veredelten Daseins knüpft. Die Sittlichkeit, d. h. der Sieg über die Leidenschaften, ist nach dem Rathschluß des Schicksals nur der Preis des Kampfs, der Anstrengung und Pein, und eitle Thorheit ist daher die Klage, dass der Arzt dem Wahnsinnigen Schmerzen bereiten muß, welche die Bedingung seiner Heilung sind. Denn ohne den Schmerz, den Burdach so treffend den Wecker des geistigen Lebens neunt, giebt es keine Erlösung aus der Betäubung und Verworrenheit eines durch Leidenschaften zerrissenen Bewußtseins. Gleichwie es de her niemandem einfallen wird, ein Krankenhaus, in welchem täglich Leidende unter dem Messer des Wundarste bluten, und dennoch oft durch die schmerzhaftesten Operationen nicht gerettet werden können, eine Anstalt der Folter zu nennen: eben so würde es höchst unverständig sein, die durch die Natur der Leidenschaften nothwendig gebotene Disciplin im Irrenhause, weil sie oft durch nachdrückliche Maassregeln gehandhabt werden muss, der Herzenshärtigkeit des Arztes beizumessen.

Fassen wir daher das Wesen einer Irrenheilanstalt in ihrer höchsten Bedeutung auf; so stellt sie sich uns dar als eine Einrichtung, in welcher das Sittengesetz in seinem ganzen Umfange zur Anwendung kommen soll, welche folglich alle Bedingungen zur Erreichung dieses Zwecks in sich schließen muß. Denn da in ihr die Aufgabe gelöset werden soll, durch Besiegung der Leidenschaften den Seelenfrieden herzustellen, und diesen durch jede angemessene Selbstthätigkeit auf dauerhafter Grundlage zu befestigen; so müssen in diesem obersten Zweck alle unter

geordneten Maassregeln ihre Einheit finden, mit welcher sich die nothwendigen Veranstaltungen zur körperlichen Heilpslege leicht in Uebereinstimmung bringen lassen. ihr müssen daher Ordnung, ernste Ruhe, Eintracht, Gehorsam, werkihätiger Fleiss, wahrhaft menschliche Gesinnung und ächte Frömmigkeit als schützende Genien jedes sittlichen Gedeihens einheimisch sein, und den Verirrten ein Lebensverhältnis zur kräftigen Anschauung bringen, wie es unter allen Geschlechtern der Menschen walten sollte, um sie ihrer höheren Bestimmung sicher entgegen za führen. Die psychische Heilanstalt soll, so weit ihr Einfluss reicht, wieder gut machen, was die Welt durch die in ihr fort und fort gährende Empörung verdarb; sie muß sich daher gegen diese so vollständig als möglich abschließen, um die von außen eindringenden Elemente der Zwietracht und der Verkehrtheit abzuwehren. Je mehr es gelingt, diese Zwecke durch rein sittliche Motive zu erreichen, und die rohen Bändigungsmittel auf die nothwendigsten Fälle einzuschränken; um so mehr nähert sie sich ihrem Ideal an. Prüft man in diesem Sinne die zum psychischen Heilverfahren gemachten, und größtentheils schon in Ausführung gebrachten Vorschläge; so ergiebt sich, dass sie im Wesentlichen mit dem so eben aufgestellten Begriff übereinstimmen. Und da auf diese Weise die vornehmsten Heilbedingungen wirklich in Anwendung gekommen sind; so erklärt sich hieraus die schon ausgesprochene Bemerkung, dass die Aerzte unter übrigens gleichen Umständen in den Ergebnissen ihres Wirkens einander sehr nahe kamen, welches durchaus nicht hätte der Fall sein können, wenn ihre disparaten therapeutischen Maassregeln dabei den Ausschlag gegeben hatten. Die Irrenheilanstalt leistet daher für den Wahnsinnigen beinahe dasselbe, was die Naturheilkraft für den körperlich Kranken; sie heilt, auch ohne specielle Mitwirkung des Arztes, ja selbst im Widerspruch mit unpassenden Maassregeln desselben.

Die einzelnen Heilbedingungen, welche die Irrenheil anstalt umfassen muß, kommen am schicklichsten in der Folge zur gesonderten Betrachtung, daher wir für jetzt nicht länger dabei verweilen wollen.

## §. 153.

Der Seelenarzt und seine Gehülfen.

Jede Anstalt bleibt auch bei der besten Einrichtung ein todtes Werkzeug, wenn ihre Leitung nicht einem Vorsteher anvertraut ist, welcher von dem Geiste ihrer Bestimmung durchdrungen, sie in einen lebendigen Organismus umwandelt, dessen Glieder in zweckmäßiger Uebereinstimmung zusammenwirken. Wenn dies schon von jeder Fabrik gilt, welche ihrer wesentlichen Bedeutung nach nur ein mechanisches Instrument ist, dessen Räderwerk sich berechnen läßt, wie viel mehr von einer Irrenheilmstalt, in welcher die höchste Aufgabe der praktischen Philosophie gelöset werden soll, wo folglich eben so selr, wie irgendwo ein geistloser Geschäftsgang nach eingelemter Routine die nachtheiligsten Folgen herbeiführen muß. Es soll damit keinesweges die Nothwendigkeit angemesener Instruktionen für die Beamten und das dienstihuende Personal in einer Irrenheilanstalt in Abrede gestellt werden, weil selbst die freieste Thätigkeit der Disciplin unverbrüchlicher Regeln unterworfen sein muß, welche der bei allen Menschen hervortretenden Neigung zur Willkühr Schranken setzen soll, widrigenfalls letztere die Insubordination erzeugt, und dadurch den Untergang des Ganzen herbeiführt; aber andererseits ist es eben so gewis, dass der vorstehende Arzt, wenn er nicht aus höherer Intelligenz und praktischer Tüchtigkeit sich selbst das Gesets seines Wirkens vorschreibt, sondern dies ihm erst gegeben werden muss, höchstens eine Dressur der verwilderten Gemüther zur mechanischen Observanz äußerer Gesetze der Irrenanstalt erzielen kann.

Denn Seelenbildung, also Erziehung in höchster Bedeutung, ist die Aufgabe des Irrenarztes, welcher mit der dazu nöthigen Fähigkeit, Kenntniss und praktischen Geschicklichkeit ausgerüstet sein soll. In diesen wenigen Worten ist freilich eine Forderung ausgesprochen, welche selbst der Hochbegabte nur zum Theil erfüllen kann, weil sie alle Vorzüge eines reich ausgestatteten Geistes und einer sittlichen Durchbildung voraussetzt, welche nur in einem Ideal vollständig enthalten sein können. Es liegt indess in dem Wesen eines praktischen Ideals, dass es, wenn gleich unerreichbar, doch das Ziel rastlosen Strebens sein soll, welches nur unter dieser Bedingung die Bürgschaft wirklicher Entwickelung menschlicher Angelegenheiten geben kann. In diesem Sinne müssen wir daher den höchsten Begriff, welchen sieh ein tüchtiger Mann über den Zweck seines Wirkens bildete, von dem Gelingen desselben sorgfältig unterscheiden; denn nur für jenen ist er eigentlich verantwortlich, während letzteres durch die einem jeden anklebenden subjektiven Mängel und durch entgegenwirkende Außenverhältnisse nur allzusehr beeinträchtigt wird.

Derjenige folglich, welcher eine praktische Idee zuerst in ihrer Vollständigkeit entwickelte, in ihrer Nothwen digkeit erkannte, und durch sie den Widerstreit der herrschenden irrigen Meinungen schlichtete, stellt sich uns als Vorbild zur Nacheiferung in der von ihm eigentlich erst begründeten Angelegenheit auf. Denn da jene Idee nichts anderes ist, als der vergeistigte Ausdruck seiner Persönlichkeit; so muß diese auch alle Eigenschaften in sich begreifen, durch welche erstere ihre objektive Bedeutung und praktische Anwendbarkeit erlangen soll, während wir andrerseits den übersliegenden Idealen, welche gar nicht auf das Maaß menschlicher Kräfte berechnet sind, oder ihnen ein falsches Ziel stecken, es auf den ersten Blick ansehen, daß sie als leere Ausgeburten einer erhitzten Phantasie von einem kraftlosen Gemüth zeugen, dem es mit der Ver-

wirklichung seiner Träume kein Ernst ist, und dem ein irregeleiteter Verstand keine Aufklärung über seine wahre Bestimmung geben kann. Mit anderen Worten, in sofen Langermann es erkannte, daß die wesentliche Aufgabe des Seelenarztes mit der Erziehungskunst im höchsten Sinne gleichbedeutend sei, letztere sich aber nicht in bloßer Verstandesbildung abschließen, sondern sich derselben nur ab Mittel zur sittlichen Kultur bedienen soll; und in sofen diese Erkenntniß nur der Aussluß eines Selbstbewußtseim sein konnte, in welchem alle Lebensverhältnisse unter der Idee eines obersten Entwickelungsgesetzes ihre Uebereinstimmung fanden, mußte auch seine Persönlichkeit sich meinem Charakter gestaltet haben, welcher ihn vollständig befähigte, jene Erkenntniß vollständig in Ausführung meringen.

In wiefern Langermann durch seine reichen Natmanlagen auf den Beruf eines Seelenbildners vorbereitet wa. und wie er durch gewissenhafte Pslege derselben sich de volle Tüchtigkeit darin erwarb, habe ich schon früher darzustellen mich bemüht. Seine persönliche Erscheinung war der kraftvolle Ausdruck einer mit genialer Intelligen gepaarten sittlichen Charakterstärke, welche im Umgange mit anderen der Erreichung ihrer Zwecke gewiss ist. Die hieraus unfehlbar sich ergebende Wirkung auf andere Gemüther wurde noch bedeutend verstärkt durch sein ausgezeichnetes Talent der Rede, welches ein harmonisches Verhältniss der Denk- und Gemüthskräste voraussetzt, selbst durch wahre Begeisterung nicht immer errungen werden kann, und daher oft wirklich großen Männern zu ihren nicht geringen Nachtheil fehlt. Langermann hatte sich des vollen Reichthums der Sprache ganz bemächtigt, und wußte die tießinnigsten Gedanken wie die praktischen Ipteressen mit gleicher Leichtigkeit in sließender, nachdrücklicher, scharf bezeichnender und wohl geordneter Rede auszudrücken. Er legte hierauf ein so großes Gewicht, dass er sich oft über die Erfordernisse derselben aussprach,

wobei er besonders allen oratorischen Schwulst, alle dialektische Künstelei, jede unnatürliche Ziererei und witzelnde Entstellung der Thatsachen streng tadelte, und vor allem auf Klarheit, Bestimmtheit, strenge Schlussfolge, ächt praktische Bedeutung und auf eine dem Gegenstande genau angemessene Darstellung drang. Denn auch die Sprache hatte ihm eine sittliche Bedeutung, welche sie nur durch Verbreitung ächter Erkenntnis, durch Anregung sittlicher Antriebe erlangt, aber durch jeden Theaterprunk, in welchen immer Leidenschaften und falsch verstandene Motive sich einhüllen, durch jeden hohlen Pathos, dessen sich nur die Lüge oder der Irrthum bedient, durch eitle Bilderdienerei, welche alles Geistig-Sittliche in die Sphäre der Sinnlichkeit hinabzieht und entstellt, unsehlbar verleugnet wird. Nicht geringer war seine Kunst, die Rede der Fassungsgabe des Zuhörers anzupassen, und sie auf den so schwer zu treffenden populären Ton zu stimmen, welcher, ohne der Würde und Bedeutung des Gedankens Eintrag zu thun, durch nervige Kürze, treffende, sinnreiche Gleichnisse, und durch schlichte Bezeichnung selbst der Verstandesbeschränktheit zur Hülfe kommen soll. Die mitgetheilten Proben seines Styls werden das Gesagte, wie ich glaube, hinreichend anschaulich machen. Aber was ich nicht schildern kann, ist die Biegsamkeit und Modulation seiner klangvollen Stimme, welche seiner Rede jedesmal den lebendigen Accent gab, und welche er durch die Kunst des Gesanges dergestalt durchgebildet hatte, daß er sie von der weichsten Betonung zarter Empfindungen durch alle Abstufungen bis zum donnernden Ausdruck des nachdrücklichsten Zorns steigern konnte. Wer es weiß, das leidenschaftliche Gemüther oft viel mehr vom Klange als von dem Inhalt der Rede ergriffen werden, dass eine trockene, monotone Anrede, auch wenn ihre Worte die wichtigste Bedeutung haben, auf jene oft gar nichts wirkt; der wird diese Bemerkungen nicht für geringfügig erachten. Eben so wenig kann ich die ausdrucksvolle Gebärde zeichnen,

in welcher, wie in einem Spiegel, die Thatkraft seines Charakters sich ausprägte, nicht sein seelenvolles Auge, dessen Beredtsamkeit oft noch tiefer in die Gemüther eindringt, als das Licht des Gedankens\*). Auch sein wohl-

<sup>\*)</sup> Es hat überhaupt oft mein Nachdenken rege gemeck, worauf wohl diese wunderbare Magie des Auges beruhen mag. aus welcher der Geist so strahlend hervorleuchtet, dass er durch den blossen Blick sogar den reissenden Thieren, namentlich der Löwen, seine Herrschergewalt ankündigen und dadurch ihre Willheit bändigen kann, ja dass das flammende Auge hochbegabter Minner, eines Luther, Friedrich II. und Napoleon geraden eine blendende Kraft erlangt, welche die meisten nicht ertragen können, ohne in Verlegenheit zu gerathen. Am wahrscheinlichsten ist mir die Bemerkung Neumann's, dals der Sehnere wirkliches Licht ausströmen könne, und es ließe sich dann wohl denken, dass bei höchster Steigerung der Nerventhätigkeit durch die Seele jenes Licht mit der größten Intensität aus den Auge hervorbreche. Wie es sich auch damit verhalten mag, die Wirkung eines dominirenden Blicks auf Geisteskranke ist von vielen Irrenärzten aus Erfahrung angemerkt worden; die Engläuder geben daher die Vorschrist: to catch the eye, und Esquiroler wähnt es ausdrücklich und wiederholt, dass er den Blick seiner Kranken fixire. Von einem so geistvollen und würdigen Hanze lässt sich mit Recht erwarten, dass sein seelenvolles Auge, von einer ausdrucksvollen Gebärde gleichsam getragen, eine eindring liche Sprache zu dem kranken Gemüth zu reden vermöge, dem nur in diesem Sinne kann seine Angabe eine Bedeutung habes, weil ein mechanisches Anstieren ganz erfolglos bleiben wirde Es liegt freilich schon in dem unverwandten Hinstarren des Asges nach einer Richtung ein physiognomischer Ausdruck, des jeder aus Erfahrung kennt, weil dasselbe, wenn es nicht ein Zeichen von Geistesabwesenheit ist, jedesmal zu erkennen giebt, daß der Mensch seine ganze Thatkraft auf den Gegenstand hinrichtet, den er so fest in's Auge fasst, daher jemand, der seinen Blick scharf und anhaltend auf das Auge eines anderen hestet, dieses merken läset, dass er ihn gleichsam mit ganzer Seele ergreisen und bestimmen wolle. Dies fühlt sogar der Wahnsinnige, und je ungewisser und schwankender er schon in seinem Selbsitewusstsein ist, desto mehr muß ein solcher Blick ihn in Verlegesheit setzen, da er die Bedeutung desselben zwar nicht näber kennt, doch für die Ankündigung eines Angriffs auf seine Leidenschaf-

geformter Körper, dessen krastvoller und regelmäßiger Gliederbau zur vollen männlichen Größe entwickelt war, muß ihm in früheren Jahren sehr zu Statten gekommen sein, da selbst vieljährige und schmerzhaste Leiden seine edle, seste, imponirende Haltung nicht zu beugen vermocht hatten.

Um zu einer klaren Anschauung der Idee zu gelangen, mit deren praktischer Durchbildung und Anwendung Langermann die Bahn der Seelenheilkunde brach, und sich die Meisterschaft in derselben erwarb, müssen wir einige Bemerkungen über ihr Verhältniss zur Pädagogik voranschicken. Früher schon habe ich einen Unterschied zwischen beiden in sofern angedeutet, als letztere die naturgemäße Entwickelung der sich selbstthätig regenden Seelenkräfte zu einem sittlichen Ziel leiten, erstere dagegen die Hemmung dieser Entwickelung durch Leidenschaften beseitigen soll, welches ihr nur in dem Maasse gelingt, als sie die unterdrückten Kräfte zur Wiederherstellung ihres verlornen Gleichgewichts wecken und bethätigen kann. aber fehlschlägt, sobald in dem Triebwerk der Seele zu viele Federn lahm geworden sind. Beide stehen daher genau in demselben Verhältniss zu einander, wie die Diätetik und die Therapie, welche ungeachtet ihrer großen Verschiedenheit doch einen inneren Zusammenhang in den allgemeinen Gesetzen des Lebens finden müssen, und nur von diesen aus in ihren Zwecken, so wie in den Mitteln

ten hält, wodurch er, unvorbereitet und in sich zwiespältig, leicht eingeschüchtert, und seiner Fassung völlig beraubt wird. Aber der bloße Blick, wenn ihm nicht ausdrucksvolle Gebärde und Sprache hinreichenden Nachdruck giebt, kann natürlich nichts leisten, und der Wahnsinnige spottet über jede leere Ostentation, sobald die erste Wirkung auf sein Gemüth vorübergegangen ist. Wie es denn überhaupt nicht oft genug wiederholt werden kann, daß alle Scheinkünste, die blos an das Theater erinnern, im Irrenhause gewissenhaft zu vermeiden sind, jede Maaßregel vielmehr als eine wirksam eingreisende ihre Gediegenheit bewähren maß. —

zur Erreichung derselben begriffen werden können. Ja die oben bezeichnete Verschiedenheit ist streng genommen eine ganz äußere und unwesentliche, da der gemeinsame Zweck der Erziehung und der Seelenheilkunde, die sittliche Entwickelung der Seele zu bewirken, in beiden Fällen die drei Hauptaufgaben in sich schließt, die vorherrschenden Triebe zu hemmen, wenigstens zu zügeln, die zurücktretenden anzuregen und hervorzubilden, und durch angemesene Aufklärung des Verstandes über die wichtigsten Lebensinteressen den Menschen in den Stand zu setzen, die ihm eingeübte Disciplin des Gemüths fortan aus eigenem Antriebe aufrecht zu erhalten, und sich dadurch des Rechts der moralisch-bürgerlichen Selbstständigkeit würdig und theilhaftig zu machen \*). Um diese Kardinalsätze der Psychi-

<sup>\*)</sup> Auch darin offenbart sich die genaue Uebereinstimmen der Pädagogik und der Psychiatrie, dass aus den nämlichen ilschen Vorstellungen über ihren wahren Zweck genau dieselbes Missgriffe bervorgegangen sind. Abgesehen von den transcenderten und mystischen Verirrungen, welche auf beiden Gebieten das eigentliche Ziel ganz aus den Augen verlieren mussten, begegnet wir hier wie dort einer einseitigen Besangenheit in untergeordaeten Beziehungen, welche durch eitle Verstandeskunstelei ein Kultiviren einzelner Talente, ein mechanisches Einüben von Fertigkeiten und Gewöhnungen an Jussere Sitten ohne Erweckung freistrebender, selbstständiger Thätigkeit zu Stande zu bringen tradteten, und daher dem Gemuth nicht behülflich sein konnten, sich glücklich aus dem steten Widerstreit mit sich selbst herauszawinden, und von seinen versöhnten Krästen einen freien Gebruch zu machen. Daher befindet sich der pedantische Pädagog, desses beschränkter Sinn die gewaltigen Ansorderungen kräftiger Gemither nicht an sich kennen gelernt bat, in der kläglichsten Tieschung, wenn er glaubt, dass die kummerlichen und kleinlichen Regeln, mit welchen er die Disciplin in seiner Schule nothdarftig aufrecht erhält, auch im Leben ausreichen werden, welches seinen Zögling durch nachdrückliche Anregung der krästigsten loteressen erst aus dem dumpfen Vegetiren in trocknen, gehaltesen Verstandesübungen zum vollen Selbstbewusstsein erweckt, für welches die empfangenen Lehren nicht die geringste Aufklarung ge-

chiatrie in ihrer vollen Bedeutung einzusehen, muß man freilich den Grundsatz anerkennen, daß die Leidenschaften als die wirkliche Substanz oder zureichende Ursache der Seelenstörungen, dem wesentlichen Begriff der Sittlichkeit

gegeben baben, die er daher mit Verachtung als leeren Tand wegwirst. Wie ost haben z. B. milzsüchtige Erzieher, welche an sich niemals die Macht der Geschlechtsliebe ersuhren, sie für ein wesenloses Phantom gehalten, welches sie durch blosse Schmähungen aus der Seele verscheuchen zu können glaubten, und sich dann über die verderbte Natur ihrer Zöglinge beklagt, wenn sich diese für die Langeweile trockener Moral durch üppige Liebesgluth schadlos hielten. Vielleicht noch schädlicher wirkte das Verfahren, vorzugsweise die Gefühle anzuregen, welche, wenn sie nicht durch die sittliche Haltung eines thatkrästig durchgeubten Charakters gezügelt, nicht durch besonnene Reflexion geleitet worden, unsehlbar in stürmische Affekte gerathen, deren fieberhaster Drang dorch seine stete Wiederkehr zu einer Ausreibung aller Kräste sühren muß. Wie wenig durch blosse Gesühlsausregung auszurichten sei, lehren alle pathetischen Deklamationen, welche durch augenblickliche Rührung und Erschütterung oft in Erstaunen setzende Wirkungen hervorbringen, und dennoch zuletzt keinen dauernden Erfolg hinterlassen. Mit Bedauern muß man binzufügen, dass es nicht an pädagogischen Bestrebungen gesehlt hat, welche geradezu die sittliche Bestimmung des Menschen anfeindend, ein System des egoistischen Eudämonismus besolgten. und in dem Wahn besangen waren, dass Weltklugheit zur Besriedigung aller Leidenschaften, welche nur durch geschickte Dressur von roben und wilden Ausbrüchen zurückgehalten werden müßton, die beste Ausstattung für das Leben sei. Natürlich schmeicheln solche gewissenlose Erzieher den Begierden ihrer Schüler, um sich bei ihnen in Gunst zu setzen, und impsen ihnen ihre eigene Verderbniss ein, weil schon eine durch sittliche Kultur begründete Verstandesreise dazu gehört, um die Truggewebe zu durchschauen, hinter denen die Leidenschaften ihren zerstörenden Widerstreit verbergen. Dass an den bezeichneten Klippen der Padagogik viele psychiatrische Versuche gescheitert sind, kann bei den verbreiteten Irrthumern über die sittliche Natur des Menschen nicht befremden, weil die Aerzte, wohin sie sich auch mit ihren theoretischen Ansichten wenden mochten, dem Kampf mit den Leidenschaften nicht ausweichen konnten. Zur Ehre meiner Fachgenossen muss ich indes ausdrücklich bezeugen, dass viele oder der freien Entwickelung der Seelenkräfte als direkter Gegensatz schlechthin widerstreben, und daß alle übrigen anthropologischen Lehren, gleichviel ob sie theoretischer oder praktischer Natur sind, sich obigem Grundsatze unterordnen müssen, widrigenfalls jede weitere Argumenttion völlig unnütz ist; denn contra principia negantem soest disputandum.

Dies vorausgesetzt haben wir noch nachzuweisen, das Langermann wirklich den so eben bezeichneten Gesichtpunkt entdeckte, und auf ihm sich feststellend die Elemente der Psychiatrie aufgefunden hat. Es bedarf hier nur einer Beziehung auf alle früher von ihm mitgetheilten Aussprüche, namentlich auf den letzten §. seiner Dissertation, um schon im Allgemeinen die Ueberzeugung un gewinnen, dass seine Forschung wirklich die angegebene Richtung eingeschlagen hat. Indess ist doch noch eine weitere Entwickelung der von ihm mitgetheilten Sitte nöthig, um die Hauptschwierigkeiten aus dem Wege räumen, welche die Aerzte von jeher dem eigentliche psychiatrischen Verfahren entgegengestellt haben, inden sie aus der Störung der Verstandes- und Gemüthsthätigkeit auf einen gesetzlosen Zustand der Seele und auf ibren Mangel an Empfänglichkeit für folgerechte psychische Einwirkung zurückschließend, der letzteren nur einen gelegentlichen, fast nur zufälligen Nutzen beimaaßen, und sich fast einstimmig gegen die Forderung aussprachen, die selbe zur Grundlage des ganzen Heilgeschäfts bei Geister kranken zu machen. Gegen diese fast allgemein verbreitete Ueberzeugung trat Langermann mit der entschie densten Behauptung des Gegentheils auf, und vindicirle dadurch der kranken Seele die Empfänglichkeit für mort-

unter ihnen mit einem durch richtiges Urtheil geleiteten rühnlichen Eiser für das Sittliche die Lücken ihrer Theorie in sowei ergänzten, als dies bei dem Mangel an einer durchgreisenden Reflexion möglich war.

lische Einwirkungen und ihre Bestimmbarkeit durch dieselben. Schon in einer früher (S. 170 und 171) mitgetheilten Aeußerung von ihm gab sich das Prinzip der Psychiatrie unzweifelhaft kund, und ich habe dort zu zeigen mich bemüht, dass dasselbe ein unmittelbarer Aussluss seiner durchgreifenden ethischen Lebensanschauung war. Noch deutlicher und vollständiger entwickelt tritt diese Idee in einzelnen Außsätzen hervor, die sich unter seinem handschriftlichen Nachlass fanden. "Meiner Ueberzeugung nach bleibt selbst bei dem höchsten Grade des Wahnsinns noch eine Spur der moralischen Unterscheidung übrig, die selbst für den Kenner oft schwer aufzusinden ist, die man aber festhalten, und an die man die Vorstellungsreihen des Kranken anzuknüpfen suchen muse. Dies Distinguere bonum et malum, welches Pythagoras zuerst als einen die Ethik begründenden Vernunftakt, als den Anfang und die Bedingung des Gewissens gedacht hat, bedingt daher bei Wahnsinnigen eine moralische Imputation, wie sie z. B. bei Kindern zum Zweck der Erziehung und Besserung durch Züchtigung statt findet. Könnten den Irren ihre Handlungen nicht imputirt werden, so könnte es keinen Irrenarzt geben." - "Dass wahre, gründliche Heilung ohne moraliiche Richtung der Wahnsinnigen durch reine und kluge Menschen nicht möglich ist, habe ich seit 15 Jahren vergeblich gesucht, den Zeitgenossen begreiflich zu machen. Mit Verstandeskräften allein, durch die man kaum einigen Unverstand bessern und zügeln kann, wird man nie Wahnsinn heilen."

Wie deutlich und vollständig indess auch in diesen Worten das sittliche Prinzip der Seelenheilkunde ausgeprochen sein mag; so dürste dasselbe doch schwerlich den nannigsachsten Missdeutungen entgehen, da wohl nur weüge geneigt sein möchten, demselben ihre damit im direken Gegensatz stehende Ueberzeugung aufzuopfern \*). Ein

<sup>\*)</sup> Großentheils entspringt das Sträuben der Aerzte gegen 48 \*

nochmaliges Eingehen auf diese Kontroverse würde hier ganz am unrechten Orte sein, und die weitere Entwickelung des obengedachten Prinzips durch eitle Zänkerei uterbrechen. Ist dasselbe in der Natur wirklich gegründe;

das psychische Heilverfahren aus einer ganz falschen Vorsteller, von demselben, welche in den verkehrten Begriffen der logische Psychologie ihren Grund hat. Denn immer denkt man sich der Verstand als die einzige Eingangspforte, durch welche allein !sere Einwirkungen in die Tiese der Seele eindringen kömte, und setzt daher eine folgerechte Fassungsgabe für richtige Begrift als die conditio sine qua non jeder Leitungsfähigkeit der Seek voraus. Da nun ein folgerechtes Denken der kranken Seele estweder fehlt, oder von der herrschenden Leidenschaft dergestalt abhängig ist, dass sie in beiden Fällen einer objektiven Reflexion unzugänglich bleibt, ja dem Versuch, ihr eine solche aufmelegen, sich mit aller Anstrengung widersetzt; so begreift es and leicht, dass ein sogenanntes psychisches Heilversahren, welche sich blos auf eine trockene Aufklärung des Verstandes über sein Irrthümer beschränken sollte, ohne sich auf eine angemessene De ciplin der Gemüthskräfte zu stützen, nicht nur seinen Zwech lich verfehlt, sondern oft das Uebel noch ärger machen 🛋 Denn fordert man einen scharfsinnigen Geisteskranken zu im dialektischen Wettstreit heraus, bei welchem man sich mit auf gleichen Boden stellt, und ihm dadurch alle Vortheile 3 steht, welche seiner Leidenschaft aus ihrem unerschöpfliche Reichthum an Trugschlüssen und Paralogismen aller Art erwach sen, ja steigert man sie durch diese Aufreizung zur Gegenweit zu immer höherer Energie; so versteht es sich ganz von selbe, dass ein solches verkehrtes und einseitiges Unternehmen die wir samste Methode abgiebt, den Geisteskranken in seinen irriget Ueberzeugungen immer mehr zu bestärken, sein leidenschaftlicher Selbstgefühl zu erhöhen, dadurch seinen Wahn absolut unheilber su machen, ja ihm einen etörrigen Eigensinn, eine rechthaberische Streitsucht, einen gebieterischen Trots in einem se hehen Gude anzugewöhnen, dass er durch keine disciplinarische Mashregel mehr im Zaum gehalten werden kann, sondern dem Arzte estweder mit tiesster Verachtung oder mit einem zur Tobsucht gesteigerten Hals entgegentritt. Ein solches Versahren ist ganz den jenigen gleich, welches Entzändungen mit scharfen Reizmittels heilen wollte. Daher die oft vernommene Klage über die Us wirksamkeit des psychischen Heilversahrens, mit welchen

so wird die treue Verbündete der Wahrheit, die den Irrthum unsehlbar zerstörende Zeit allen Widersachern zum Trotz ihm gewiss den Sieg erkämpsen.

Ist also die sittliche Nöthigung durch das Gewissen,

denn doch einen Versuch machen zu müssen glaubte, um' nicht in den Verdecht zu gerathen, als wolle man alle philosophiseken Anregungen ignoriren; daher forner die selteame aber leicht erklärliche Behauptung, dass nur auf therapeutischem Wege der Wahnsinn gründlich zu heilen sei, aber nach einer psychischen Behandlung zu Rückfällen geneigt bleibe. Denn hat der Arzt es mit wenig gewitzten Kranken zu thun, welche seinen scharfen Argumenten keine Gegenbemerkungen entgegen zu stellen wissen, sondern durch jene in Verlegenheit gesetzt, in ihren Ueberzougungen wankend gemacht, aber nicht gründlich durch sie aufgeklärt werden; so kann allerdings eine scheinbare Besserung eintreten, weil der Kranke einem Streit ausweicht, dem er nicht gewachsen ist, und gerne nachgiebt, um nur Frieden zu haben. Hierdurch wird aber die Wurzel der Leidenschaft nicht zerstört, nur die sinnliche Aeuserung derselben gehemmt; daher bricht sie in der wiedererlangten Freiheit früher oder später wieder aus. Weiss man dem psychischen Heilgeschäft keine andere Bedeutung, als die eben bezeichnete, abzugewinnen; so thut man allerdings am besten, sich ihrer gänzlich zu enthalten, und es dem durch die Disciplin des Irrenhauses geleiteten Kranken zu überissen, sich selbst über seine Irrthümer aufzuklären, welches auch gewöhnlich geschieht, nachdem die Leidenschaft gebändigt, die schlummernden Interessen geweckt sind, die Selbstbeherrschung durch das wiederhergestellte Gleichgewicht der Seelenkräfte möglich gemacht, durch anhaltende Arbeit erleichtert worden ist. Denn dadurch wird der Geisteskranke auf den Standpunkt geführt, von welchem aus er Vergangenheit, Gegenwart und Zukunst deutlich übersehen, und sich dadurch zur objektiven Reslexion eigenmächtig bestimmen kann. Nichts ist verderblicher, als ein logisches Argumentiren bei entgegengesetzter Gesinnung, wo jeder als Sieger aus dem Streit hervorgegangen zu sein glaubt, den andern nothwendig missversteht, und die gegenseitige Abneigung höchstens hinter äußerem Anstande verbergen kann. Die Erfahrung aller Zeiten hat gelehrt, daß die mit den größten Zurüstungen vorbereiteten, seierlichen Disputationen jedesmal ihren Zweck gänzlich versehlten, und nur vermehrte gegenseitige Erbitterung der streitenden Partheien zur Folge hatten.

im Gegensatz zu einer bloßen Aufklärung des Verstandes über äußere Lebenszwecke, die Grundbedingung der Heilmg des Wahnsinns; so kann das Verständniss hierüber nur von einer klaren Anschauung der wesentlichen Entwicke lung des Seelenlebens ausgehen. Dass letztere den Einklang aller Gemäthsinteressen voraussetze, und daher durch jede Leidenschaft unterbrochen werde, war der leitende Faden meiner bisherigen Darstellung. Stände nun dem Meschen die Wahl unter seinen Interessen frei; so würde das unter ihnen vorherrschende unsehlbar den Sieg davontsgen, und somit nothwendig in Leidenschaft ausarten: dem was sollte wohl den Menschen abhalten, sich ihm mit gezer Seele hinzugeben, ihm alle übrigen Angelegenheiten aufzuopfern, wenn nicht eine über allen Widerstreit seiner Neigungen hinausgelegene Macht ihm hemmend entgegenträte, und ihn mit tiefster Ueberzeugung durchdränge, dass alle Truggewebe des dem Eudämonismus huldigendes Verstandes ihn nicht vor dem inneren Richter rechtletigen können? Jene den Leidenschaften entgegenwirkenk Macht, welche folglich nicht in der bestochenen Restexion enthalten sein kann, muß daher in einer tiefer gelegene Bedingung gegründet sein, und sie wird im philosophischen Sprachgebrauch als praktische Vernunft bezeichset. In sofern diese Macht nicht als eine fast hewnistlose Selenregung unter mysteriöser Gestalt erscheinen, sonden zur Vermeidung aller verderblichen Irrungen zur destlichen Vorstellung ausgeprägt werden soll, welche dem Merschen zur Richtschnur seines Handelns dienen muß, ist die Bezeichnung der praktischen Vernunft als des Orgas des inneren Richters über Gut und Böse schicklich se wählt, weil wir allerdings die Vernunft als Ouelle aller Gesetzgebung anerkennen. Nur müssen wir uns dadarch nicht zu der falschen Vorstellung verleiten lassen, als ob in der Intelligenz die eigentliche Wurzel der praktischen Gesetze enthalten sei, welches zuletzt zu der Voraussetzus; führen würde, daß sie durch bloße Reslexion ausgesunden

worden seien, und dass in der Logik, welche den Kanon der Vernunft ausmacht, die Macht der sittlichen Nöthigung enthalten sei. Denn das Gewissen, welches sich der Sprache der Vernunft nur bedient, geht aller Reflexion der Zeit nach lange vorher, und regt sich daher schon im Bewusstsein des Kindes, um es für die sittliche Nöthigung empfänglich zu machen, wenn es auch deren Bedeutung nicht einsieht, und eines folgerechten Denkens als Aussluss der Vernunft noch gar nicht fähig ist. Wäre das Gewissen erst Folge 'der Reflexion, so würde es unfehlbar viel zu spät kommen, weil ihm die frühzeitig erwachenden Leidenschaften gewiß den Vorsprung abgewännen. Wir werden also bei letzter Zergliederung der obersten Triebfeder des Seelenlebens auf das Gemüth zurückgewiesen, und wir finden sie, wie auch Reinhardt richtig bemerkt, in der angestammten Religiosität begründet, deren praktischer Ausdruck das Gewissen ist. Denn indem die dem Menschen unvertilgbar eingepflanzte Ehrfurcht vor einer übersinnlichen Weltordnung, welche im Sittengesetz nur eine specielle Anwendung auf sein Leben findet, ihm in deutlichen Religionsbegriffen aufgeklärt wird, tritt seinen, durch eudämonistische Selbsttäuschung begünstigten egoistischen Interessen ein absolutes Veto entgegen, welches bei sitt. licher Kultur sich ihm nachdrücklich genug ankündigt, um ihn vom Bösen zurückzuschrecken. Zwar wird diese Stimme von den Leidenschaften immer übertäubt, ja die Verwirrung im innersten Selbstbewußtsein geht oft so weit. dass der Mensch sich nicht nur durch verkehrte Pflichtbegriffe auf Abwege verlocken lässt, und sogar sein Gewissen durch Reue über eigene Verletzung seiner egoistischen Interessen verfälscht, woraus vor allem die Nothwendigkeit einer gründlichen Aufklärung über seine heiligsten Angelegenheiten sich ergiebt; aber so viel erhellt doch unstreitig, dass nur durch Erweckung des Gewissens die zwingende Macht der Leidenschaften gebrochen werden kann. Denn wird der leidenschaftliche Mensch nicht zum Bewußtsein eines über seine Willkähr gestellten alsoluten Gesetzes und seiner Verpflichtung zum Gehorsen gegen dasselbe zurückgeführt; so fehlt jeder Hebel, sein Leidenschaft zu entwurzeln. Vergeblich würde ein bloße Anregen seiner verletzten und unterdrückten Interessa sein; sie sind bei ihm im Preise gesunken, und mit welchem Rechte kann man ihm Neigungen aufdringen, welche er verschmäht, wenn man ihm die Befugniss zugesteht, nach seiner Gesinnung sich zu bestimmen? Sind aber die früheren Neigungen zu schwach, gegen die Leidenschaft anzukämpfen, welchen Nutzen kann man sich wohl von den Maximen einer Weltklugheit versprechen, mit welcher die Leidenschaft ein für allemal gebrochen hat? Hohl und nichtig ist also das bloße Spiel mit äußeren Anregungen des Gemüths, wenn sie nicht als Mittel höherer sittliche Zwecke dienen sollen, worüber ich mich schon früher (S. 175) ausgesprochen habe.

Müssen wir die Identität der Leidenschaften und de Wahnsinns in ihrem innersten Grunde anerkennen; so egiebt sich die Anwendung des sittlichen Heilprinzips zi letzteren mit folgerechter Nothwendigkeit von selbst, und wir haben uns nur noch nach den besonderen Bedingugen umzusehen, welche die Ausführbarkeit jenes Heilpriszips im Wahnsinn bei der demselben eigenthümlichen Unterdrückung der objektiven Reflexion näher bestimme müssen. In Langermann's Worten, dass im Wahnsin oft nur noch eine Spur der moralischen Unterscheidung übrig bleibe, die selbst für den Kenner schwer aufzufinden sei, liegt schon das Anerkenntniss, mit welchen Hindernissen das Bemühen, im Wahnsinnigen die Stimme des Gewissens bis zur lauten Sprache zu wecken, zu kämpsen habe, und er erklärt daher die moralische Imputation bei demselben für gleichbedeutend mit der bei Kindern, wo sie zum Zweck der Erziehung und Besserung durch Zück tigung vorausgesetzt werden müsse\*).

<sup>\*)</sup> Wahrscheinlich werden einige aus diesen Schloßelses

Es ergiebt sich aus dieser Zusammenstellung, dass der bezeichnete Zweck nicht durch ein nüchternes Raisonnement, sondern nur durch kräftige Ansprache und Leitung des Gemüths zu erreichen sei, welches wir uns durch die Grundbedingungen der Pädagogik am leichtesten deutlich unachen können. Nicht durch logische Argumentationen

einen moralischen Rigorismus herausdeuten, gegen welchen ich mich selbst wiederholt erklärt habe, und mich deshalb eines Widerspruchs mit mir selbst zeihen. Denn da ich das ganze psychische Heilgeschäft zu einer Gewissensangelegenheit mache, so folge daraus von selbst, doss ich dadurch indirekt den Wahnsinn für gleichbedeutend mit Sünde erkläre. Ich muss aber gegen eine solche Subreption nachdrücklich protestiren, da ich den der Sünde anklebenden Begriff der moralischen Verderbtheit nur für die Fälle von Wahnsinn gelten lasse, wo demselben egoistische Bosheit zum Grunde liegt, mit welcher so viele Arten des religiösen, des Liebeswahns, der Melancholie u. s. w. im direkten Gegensatz stehen. Kann man sich denn von dem fatalen Wortgezänk über die Sunde gar nicht freimachen, und nicht zu einem allgemeinen Begriff der Leidenschaft erheben, welche oft aus den lautersten Antrieben durch einen miseverstandenen und irre geleiteten Enthusiasmus entspringt, und unsere innige Theilnahme, ja im gewissen Sinne selbst unsere Hochachtung für die durch sie ausgedrückte Gesinnung in Anspruch nimmt, wenn wir sie auch als widersprechend dem Gesetz der sittlichen Entwickelung bekampfen, und uns überzeugen müssen, dass der durch sie Bethörte nur durch die Anregung seines Gewissens befreit werden kann? Denn wie wollen wir wohl den gutartigen Religionsschwärmer, die liebekranke Jungfrau heilen, wenn wir sie nicht in Widerstreit mit ihrem eigenen Gewissen versetzen, und ihnen dadurch begreislich machen, dass die Leidenschast ihnen ein Trugbild von Pflicht vorspiegelte, da sie in ihrem falsch verstandenen Interesse eine sittliche Nötbigung zu finden glaubten, ihrem Wahngebilde mit unwandelbarer Treue anzuhangen, und sich gegen jede Verletzung derselben zu sträuben? Erinnern wir uns nur, dass das Gewissen nicht blos der verdammende und strasende Richter über Frevel, sondern auch der unermüdliche Wächter über unsere Gosinnungen und Handlungen, seine Billigung der böchste Lohn guter Thaten sein, und dass ihm allein die Entscheidung bei allen Entschlüssen anheim fallen soll; so werden wir in den obigen Sätzen keine rigoristische Uebertreibung finden.

ist ein Kind zu erziehen, denen sein unmündiger, im Dienste der lebhaftesten Gefühle stehender Verstand unzugänglich bleibt; am wenigsten kann man dasselbe durch trocker Ermahnungen von seinen Unarten befreien, die es verspttet, wenn ihnen nicht durch Strafen ein hinreichende Nachdruck gegeben wird. Die in ihm so rege Ehrfurck vor dem, auch nicht erkannten Gesetz, niemals aber die bloße Reflexion ist das starke Leitband in der Hand de Erziehers, welcher seine Abeicht gewiß erreicht, wenn er sich desselben recht zu bedienen weiß. Man verliere debei nur nicht aus dem Auge, dass die eigentliche Estwickelung der Seele weit mehr von dem Verhältniß der Gemüthstriebe als von dem Verstande ausgeht, daß also das Meiste auf eine richtige Stimmung der tiefsten Gesüble ankommt, welche aus jeder Aufwallung der Affekte est zum Einklange zurückgeführt sein müssen, ehe deutlich Begriffe haften können. Herrscht also ein Gemüthstrich vor, so kann dieser nur dadurch in seine gehörigen Schreken zurückgebracht werden, dass das ihn ausdrückende teresse von einem mächtigern überwältigt wird, und Rede als Vehikel der Begriffe nutzt dazu nur in soweit, & sie letztere an wirksame Interessen anknüpft, ohne welch sie niemals etwas ausrichtet. Wird nun dieser Einwirkus auf das Gemüth durch die Bethätigung seiner edleren Triebe eine sittliche Richtung gegeben; so erweckt sie zugleich die Stimme des Gewissens, welches durch seine Autoriti die getroffenen Maassregeln bekräftigt, und dadurch den Gezüchtigten eine innere Befriedigung verschafft, welche den Unmuth über die Verletzung seiner vorhin so lebbaften Wünsche unterdrückt\*). Dies Versahren muß im Eis-

<sup>\*)</sup> Freilich verstößt diese Darstellung hart gegen den Eadmonismus, welcher dem Begriff der Strafe jede ethische Bedertung streitig macht, und sie zur Marter entstellt, in deren Auübung die Rachsucht Befriedigung suche und finde. Nirgends ver räth indeß der auf den Sensualismus gepfropfte falsche Liberalntus deutlicher seinen Mangel an Menschenkenntniß, als derch

klange mit den geläutertsten Rechtsbegriffen sein, deren Verletzung den Widerspruch des Gewissens aufrufen würde; dann darf man von seiner beharrlichen Fortsetzung mit Zuversicht eine Gestaltung der innersten Gemüthsverfassung zur Sittlichkeit erwarten, so lange dieselbe überhaupt nach menschlicher Einsicht noch möglich ist. Fassen wir alles dies zusammen, so ergiebt sich daraus der wesentliche Unterschied der Disciplin des Gemüths durch alle Motive, welche dasselbe durch unmittelbare Anregung seiner Interessen zu einer sittlichen Verfassung gestalten soll, von der Lehre, welche den Verstand durch Aufklärung in richtigen Begriffen befähigen soll, die Gemüthstriebe zur besonnenen Selbstbestimmung zu leiten. Eben so folgt daraus, dass die Disciplin der Lehre jederzeit vorangehen, und für sie das Gemüth erst empfänglich machen muß; denn iene ist auch ohne deutliche Begriffe möglich, selbst bei einer Trübung und Verwirrung des Bewußtseins durch Affekte und Leidenschaften.

diesen Angriff auf das Bollwerk gegen die Fluth der Leidenschaften, welche noch niemand durch philanthropische Redensarten im Zaum gehalten hat. Man muss noch nie scharf in das Innere des Gemüths geblickt haben, um nicht zu wissen, dass die unmittelbare Wirkung jeder weisen Zucht selbst für das Gefühl eine wahre Wohltbat ist, weil sie die Zwietracht der Leidenschasten dämpst; und es verräth wenig guten Willen, wenn durch Verwirrung der Begriffe, durch absichtliche Verwechselung heilsamer Disciplin für sittliche Zwecke mit despotischer Härte zur Erzwingung egoistischer Absichten verderbliche Zweisel über die heiligsten Angelegenheiten verbreitet werden. Wer die Vorstellung roher Milshandlung, ja gewaltsamer Verletzung gar nicht von dem Begriff der Strase als des Mittels der Disciplin trennen kann, und nicht einräumen will, dass jede die herrschenden Neigungen bekämpsende Anregung des Ebrtriebes und der sittlichen Gefühle wesentlich dehin gehört, weil durch sie der Mensch zum schmerzlichen Aufopsern seiner Wünsche und Absichten bestimmt werden soll, ja wer überhaupt meint, dass eine ganzliche Umgestaltung der Seele ohne peinlichen Kampf derselben mit sich müglich sei - bei dem würde ich vergebens auf Zustimmung hoffen.

Die Anwendung des Gesagten auf den Wahnsinn wterliegt keiner Schwierigkeit, da die in demselben wirkenden Leidenschaften nur der Disciplin unterworfen weden können, und durch diese erst in ihren heftigsten Ausbrüchen gedämpft sein müssen, ehe der durch sie geblerdete Verstand über seine praktischen Irrthümer enttäuscht werden kann. Es war indess nothwendig, diese Sitze voranzustellen, um dem Missverständniss vorzubengen, ab habe Langermann, indem er das ganze psychische Heilgeschäft auf die Voraussetzung der moralischen Unterscheidung bei Wahnsinnigen gründete, seinen Zweck blos durch eine ethische Aufklärung des Verstandes zu erreichen gesucht. Nun könnte man mir einwerfen, dass die Disciplia der Wahnsinnigen durch die Polizei des Irrenhauses sich ganz von selbst aus der Natur des Gegenstandes ergebe, und eben deshalb von allen praktischen Irrenarzten in Anwendung gesetzt, nicht als eine neue Entdeckung einen Einzelnen zum Verdienst angerechnet werden könne. Indess bis auf den heutigen Tag herrscht in der psychiatrischen Litteratur eine sichtbare Schen vor einem direkten Zusammentressen mit den Leidenschaften der Wahnsinnigen; tausend Ausslüchte werden ersonnen, demselben möglichet auszuweichen, und nur die Noth zwingt den Aerten, wenn sie es mit ganz unbändigen Kranken zu thm haben, die Ueberzeugung auf, dass dieselben unter die Attorität des Gesetzes gebeugt werden müssen. die Macht der Leidenschaft groß, wenn man sie unmittelbar in der Richtung ihrer Widerstandskraft bekämpft, indem man ihnen geradezu ihr Interesse zu entreißen strebt, nicht aber sie gleichsam im Rücken angreift, indem ma mit den durch sie unterdrückten Interessen zugleich die Stimme des Gewissens weckt. Darum erscheint in den meisten psychiatrischen Schriften die Disciplin immer nur als eine außere Maassregel zur Erhaltung der Rube und Ordnung im Irrenhause, ohne welche kein Heilverfahren irgendwelcher Art ausgeführt werden kann, niemals aber

als der mächtige Hebel, mit welchem man die eigentliche Wurzel des Wahnsinns ausreuten soll; denn wäre die Disciplin in diesem Sinne, folglich die Irrenanstalt als das wesentlichste Heilelement gedacht worden, so hätten alle materialistischen Theorieen in sich selbst zusammenstürzen müssen. Langermann folgerte aber unmittelbar aus seinen ethischen Grundsätzen die Nothwendigkeit einer vollständig durchgreifenden, das Betragen der Kranken in den geringfügigsten Aeußerungen regelnden Disciplin, und er trat deshalb in einen direkten Gegensatz zu den herrschenden Ansichten, wie dies aus seiner nachstehenden Aeußerung erhellt, welche einem Berichte über die Visitation eines Irrenhauses entnommen ist.

"Die Disciplin in der Anstalt ist zu milde und zu nachsichtig gegen die Unarten und Bosheiten mancher Narren, und diese werden eher schlimmer als besser, so wie denn die Besserungsfähigen dadurch beständig irritirt werden, dass Schwätzer, Zänker, Prahler u. s. w. zu wenig in ihren Gewohnheiten und Störungen des Hauses gehindert werden. Diese Nachsicht wird in der wohlgemeinten Absicht geübt, damit die Anstalt nicht in den Ruf komme, als würden die Kranken darin hart und grausam behandelt. Wirklich fand ich auch bei Durchlesung des in der Anstalt gehaltenen Fremdenbuchs, dass viele Durchreisende von der falschen Humanitätssekte durch ihre Urtheile und durch das Lob der sanften Behandlung die Direktion und die Officianten des Hauses mehr irre führen, als belehren, da sie sich fürchten, mit Sanftmuth und Ruhe dennoch strenge Zucht zu üben. Ich habe an einigen Beispielen gezeigt, wie man verstockte Narren beunruhigen, und ihnen imponiren müsse, bis sie Folgsamkeit und besseren Willen zeigen. Ich glaube die Ueberzeugung (bei den Officianten) bewirkt zu haben, dass eine Anstalt, in welcher sich die Narren selbst gefallen und zu bleiben wünschen, eben darum nicht gut sei, und ihren Haupt-Weck verfehle.

Noch stärker spricht Langermann sich über die Disciplin in einem anderen Gutachten aus: "Im Allgemeinen ist es keinem Zweisel unterworsen, dass bei vorkommenden verzweifelten Fällen in Irrenheilanstalten auch solche physische und moralische Zucht- und Zwangsmittel angewandt werden mössen, welche bei einer nicht erkennbaren Disposition mancher Irren anstatt der gewöhnlichen heilsamen eine schädliche Wirkung äußern. Die Vernunft ist des Menschen höchstes Gut, und könnte man mit Jesus Sirach sagen, des Narren Leben ist ärger denn der Tod. Man hat Jahrhunderte lang in ganz Europa Anstalten, wie die Klöster geduldet, und duldet sie z. B. bei den Trappisten noch, welche die härtesten, lebensgefährlichen Zuchtmittel anwandten, um die Vernunft zu unterdrücken; desto mehr sollten nun Anstalten befördert werden, durch welche Verrückte wieder zur Vernunft, md wo dieses bei Unheilbaren nicht möglich ist, diese wenigstens zu Ehren der Menschengestalt durch Gewöhnung in einen der Vernunft ähnlichen Zustand gebracht werden Die Aerzte haben von jeher von dergleichen Mitteln Gebrauch gemacht, und Boerhaave in seinen Vorlesungen über Nervenkrankheiten hat die Zulässigkeit solcher Mittel, wie das Untertauchen der Wahnsinnigen in Seen und Flüssen ausdrücklich gelehrt. Bei unheilbaren körperlichen Uebeln wenden Aerzte und Chirurgen unbedenklich gefährliche Mittel und Operationen an, obgleich hier oft nur beim glücklichen Ausgange Befreiung eines verstümmelten Körpers von Schmerzen dadurch erreicht wird. Werden nun dergleichen Mittel von einem Arzte angewendet, dem man vorzügliche Kenntnisse in seinem Fache, Beurtheilung, Sorgfalt und Gewissenhaftigkeit für Erfüllung seiner Amtspflichten nicht absprechen kann; so kann ihm darüber kein Vorwurf gemacht werden, wenn der Erfolg bisweilen ungünstig ist. Störrigen Wahnsinnigen darf die Anwendung einer sehr berechneten Sorgfalt nicht bemerklich werden, ohne die Wirkung des Experiments zu vereiteln"

In allen diesen Aeußerungen spricht sich der hohe sittliche Ernst aus, welcher als die oberste Bedingung des psychischen Heilverfahrens den Grundton in dem Charakter Langermann's gab. Denn zu tief hatte er die Menschennatur durchschaut, um nicht zu wissen, dass der Kampf gegen die Leidenschaft die schwerste aller Aufgaben ist, weil die durch sie bethörte Seele mit aller ihr zu Gebote stehenden Kraft sich gegen jedes Heilbestreben zur Wehre setzt, und dass jedes Spiel mit einer so furchtbaren Macht, deren zerstörende Gewalt durch die ganze Geschichte des Menschengeschlechts gegangen ist, und fast alle Drangsale desselben veranlasst hat, derselben nur Vorschub leistet. Daher sein strenger Eifer gegen alle materialistischen Ansichten, weil sie dem Arzte den wahren Angriffspunkt nothwendig aus den Augen rücken, ja eine feste Operationsbasis gänzlich rauben. Deshalb musste ich seine hierauf bezüglichen Maximen voranstellen, unbekümmert um den Widerspruch, den sie von Seiten Andersgesinnter wahrscheinlich erfahren werden. Wollte man in der Wissenschaft immer die Zustimmung des Zeitgeistes vor Augen haben, um demselben schmeichelnd sich einen augenblicklichen Erfolg zu sichern; so würde man die Forschung von den wechselnden Launen desselben abhängig machen, und zu Ergebnissen gelangen, deren ephemere Dauer bei der geringsten Wendung der wandelbaren Meinungen zu Ende ginge, und die Litteratur würde zur Bedeutungslosigkeit der alltäglichen Conversation herabsinken, deren Oberflächlichkeit auch die Fluth der Zeitschriften nur allzusehr huldigt.

Indes jene strengen Maximen waren nur das Rüstzeug, dessen Langermann sich zu seinen höheren sittlichen Zwecken bediente. Er war seiner eigensten Natur nach ein durchaus schaffender Geist, welcher die Zerstörungsmittel nur zur Hinwegräumung der von den Leidenschaften entgegengestellten Hindernisse brauchte, um für die kräftige Anregung der Seelenthätigkeit einen freien

Raum zu gewinnen. Nur zu oft wird die sittliche Aufgabe falsch verstanden, indem man von der Vorstellung von der angebornen Verderbtheit der menschlichen Natur ausgehend, letztere möglichst einzuschränken strebt, und über diese negative Richtung alle positive Beförderung der sittlichen Entwickelung versäumt, ja den überschwenglichen Begriff der letzteren für eine gefährliche Täuschung hält Ein solcher Grundirrthum war dem hochstrebenden Geiste Langermann's unmöglich, welcher im rastlosen Streben nach eigener Vervollkommnung den kräftigsten Antrieb fand, ein gleiches Streben in anderen anzuregen und set dem sichersten Wege zum Ziel zu führen, und den eine geniale Naturanschauung mit der reichsten Erkenntnis der dazu erforderlichen Bedingungen ausgestattet hatte. Dem gerade im Aufwecken der schlummernden Kräfte, in ihre Leitung durch alle Entwickelungsphasen mit Hülfe eins über alle Angelegenheiten des Lebens völlig aufgeklärtes Verstandes, zeichnete sich vornämlich seine hohe Meisterschaft aus. Selbst in seinem Tadel lag niemals ein giftiger Stachel, dessen sich die zerstörende Satyre so geme bedient, sondern in demselben sprach sich jederzeit die kräftigste Aufforderung zum Bessern, die Ermunterung einem gedeihlichen Streben aus. Nur den verhärteten Egoimus, der aus Grundsätzen gegen das sittliche Gesetz ankämpft, strafte er schonungslos, weil ohne dessen ganliche Vertilgung keine Verbesserung des Seelenzustande möglich ist, dagegen er jede gutgemeinte aber irre geleitete Regung mit herzgewinnender Theilnahme und ergsickendem Troste zu strebenden Hoffnungen ermunterte und stärkte. Sein durchdringender Scharfblick ließ ihn dies besseren Regungen selbst in wahnwitziger Verwilderung nach ihrer wahren Bedeutung erkennen, und gab ihm die Mittel an die Hand, sie zu seinen Heilzwecken zu benutzen'). Gleich

<sup>\*)</sup> Langermann erläuterte mir sein Heilverfahren an mehreren in der Charité besindlichen Kranken praktisch, und so das

Gleichwie der Künstler ein musikalisches Instrument ganz beherrscht, um alle Akkorde des Lebens darauf anzuschlagen, so war Langermann Meister des zartesten Saitenspiels, des menschlichen Herzens. Denn in seinem reichen Gemüth klangen alle Gefühle der bewegten Brust an, und ihnen einen seelenvollen Ausdruck zu leihen, gelang ihm, wie gewiß nur wenigen.

Nichts setzt überhaupt den Menschen im Umgange mit anderen mehr in Vortheil über sie, als wenn er sie überzeugen kann, daß er ihr Inneres durchschaut; denn sie haben dann kein Geheimniß mehr vor ihm, und wie sie sich auch wenden und nach Ausslüchten umsehen mögen, sie entgehen seinem tressenden Urtheile nicht, wel-

ich als Augenzeuge wohl mir eine Darstellung desselben erlauben. Folgender Fall, dessen Mittheilung ich ihm verdanke, mag seine Methode anschaulich machen. In der Irrenheilanstalt St. Georgen bei Bayreuth befand sich eine in den tielsten Stumpfsinn versunkene Person, welche ihren eigenen Koth verzehrte, und regungslos in einem Winkel sich niederzukauern pflegte. Ueber die Entstehung ihres Gemuthsleidens war nichts weiter bekannt geworden, als die Muthmaalsung, dass sie sich eines Incests mit ihrem Bruder schuldig gemacht habe. Langermann ließ sie in ein Zimmer bringen, in dessen Thürpsosten ein durchlöchertes Blech angebracht worden war, durch welches eine Wärteris von ihr unbemerkt sie genau beobachten konnte. Als die Kranke sich allein glaubte, richtete sie sich auf, und klagte mit abgebrochenen Worten, dass sie eine verlorne Sünderin sei. Plötzlich trat Langermann ein, und richtete eine nachdrückliche Anrede an sie, worin er ihr die Thorheit ihrer unfruchtbaren Reue vorhielt, welche mit eitlen Klagen die kostbare Zeit verschwende, anstatt sie zu einem sittlichen Betragen aufzusordern, und sie dadurch mit ihrem Gewissen auszusöhnen. Tief erschüttert brach sie in einen Strom von Thräneh aus, und versprach sich zu bessern, muste jedoch durch wiederholte eindringliche Aufforderungen von neuem aus ibrem dumpfen Hinbrüten geweckt werden. Die Heilung ging nun mit starken Schritten von Statten, und wurde von einem so vollständigen Ersolge gekrönt, dass die Wiedergenesene in der Folge eine der geschicktesten und eifrigsten Krankenwärterinnen wurde.

ches durch ihr Gewissen bekräftigt sie nöthigt, sich seiner Leitung zu fügen, so daß der höheren Intelligenz suletzt die Leidenschaften sich beugen müssen, wenn sie nicht wie ein Rost die ganze Seele durchdrungen haben. Andrerseits fühlt sich der Leidende zu niemandem stärker hingezogen als zu dem, welcher seine Bedürfnisse versteht, und Rath dafür weiß, seine Noth ihm zu deuten, Trost und Hülfe ihm dafür zu verschaffen vermag. Wenn auch der Gramgebeugte anfangs durch passive Sympathie anderer sich erleichtert fühlt, weil er in ihrer Gegenwart seinen Thränen und Seufzern freien Lauf lassen kann; bah sagt es ihm der Instinkt, daß er von ihnen keinen Bestand hoffen kann, und er wendet sich vertrauungsvoll zu dem, der dem Mitgefühl die ernste Aufforderung zur Selbsbeherrschung hinzugesellt, und ihm zuruft:

Hör' auf mit deinem Gram zu spielen, Der, wie ein Geier, dir am Leben frist.

Und so verhält es sich mit den meisten Leidenschaftlichen, dass sie zwar zuerst eine Vorliebe für die hegen, welche ihrem Interesse schmeicheln, endlich aber dere Willenlosigkeit und Augendienerei verschmähen und verachten, und den hochachten und lieben lernen, der ihrer Thorheit sich entgegenstellt, und sie mit Nachdruck auf die Nachtheile ausmerksam macht, welche sie sich selbst zufügen. Denn keine Leidenschaft kann die sittliche Natur des Menschen ganz zerstören und die achtende Aner kennung völlig verleugnen, welche ein zur gediegenen sittlichen Thatkraft gereifter Charakter zu sordern berechtigt ist.

So führen überall die Gefühle und der in ihnen ausgesprochene Widerstreit der Neigungen zur Reflexion, wei der Mensch, auch wenn er es wollte, nicht ganz in sie sich auflösen kann, sondern das unabweisbare Bedürfniß fühlt, sich über sie mit dem Verstande zu stellen. Dem das Verhältniß zwischen Gemüth und Verstand ist mit

einer solchen Naturnothwendigkeit gegründet, dass auch der Wahnsinnige sich aus dem Gedränge seiner Gefühle zu irgend einem Begriff hinaufarbeitet, nur dass ihm sein Bestreben wegen eines zu großen Missverhaltnisses seiner Seelenkräfte fehlschlagen muß. Dabei soll ihm nun der Arzt zu Hülfe kommen, der sein Werk nur zur Hälfte zu Stande gebracht hätte, wenn er blos in der irre geleiteten Seele die der Leidenschaft widerstrebenden Triebe weckte, und es nun dem Kranken überlassen wollte, sich in dem Schwanken seiner Seele zwischen entgegengesetzten Interessen zurechtzufinden und mit Begriffen darüber aufzuklären. Nur zu leicht würde die Leidenschaft in dieser tröben Gährung wieder die Oberhand gewinnen, und alle besseren Regungen unterdrücken. Hier nun muss sich die rechte Kunst des Seelenbildners bewähren, indem er dem Irrenden und Zweifelnden eine leicht sassliche und gründliche Aufklärung über seinen Seelenzustand giebt, ihm die verderblichen Folgen seiner Leidenschaft, die Nothwendigkeit seiner derselben aufgeopferten Interessen, und die Mittel deutet, wodurch er sie sich wiedererringen soll. Es ist leicht einzusehen, dass der Arzt, um dies zu vermögen, eine umfassende Kenntniss der Geschichte des inneren Menschen und seiner äußeren Verhältnisse sich erworben haben muss; denn es kommt hier nicht auf allgemeine praktische Regeln allein an, sondern sie müssen der Individualität eines jeden Falles genau angepasst werden. Jede Leidenschaft will nicht nur mit anderen Motiven bekämpft sein, sondern diese wechseln auch nach der Individualität der Gemüthsversassung, der persönlichen Bildung, den Ausenverhältnissen. So muss für jeden Kranken ein anderes Schema der praktischen Philosophie entworfen werden, welches zwar mit den sittlichen Prinzipien in Uebereinstimmung sein soll, aber nur in seiner besonderen Eigenthumlichkeit die gehörige Deutung und Anwendung finden kann. Selbst wenn auch in dieser Beziehung alles festgestellt ist, bleiben noch die mannigfachsten Schwierig . . .

keiten zu überwinden, um dem irre geleiteten Verstande die nöthigen Vorschriften fasslich zu machen, sie gegen alle Leidenschaften siegreich zu behaupten, den Kranken zu ihrer Befolgung zu bestimmen, und sie ihm durch Gewöhnung an eine entsprechende Lebensweise unauslöschlich einzuprägen. Sollte es nun anschaulich werden, mit welcher künstlerischen Virtuosität Langermann alle diese Aufgaben löste, so müste seine umfassende Menschen- und Weltkenntniss, seine Kunst, die Gemüther auszuforschen, und den Verstand mit dialektischer Gewandtheit auf des verschlungensten Pfaden zu einem bestimmten Ziel hinzleiten, von ihm selbst in schriftlichen Urkunden mitgetheilt worden sein, an denen es leider gänzlich fehlt. giebt es doch eine zuverlässige Probe, welche darüber estscheidet, ob ich mit treuer Schilderung oder in Hyperbela von ihm geredet habe. Bestätigen sich seine bisher entwickelten Lehren, so werden sie als letzliches Ergebnis seiner Forschung unstreitig auch das Zeugniss ablegen, das der Meister, welcher in die tiefsten Geheimnisse der Seek eindrang, und das Gesetz ihrer Heilung von allen Gebre chen auffand, auch wohl das Talent besessen habe, seine Erkenntniss in praktische Anwendung zu bringen, da j eben jene Erkenntniss nur die Frucht gelungener Bestrebungen sein konnte. Bestätigen 'seine Lehren sich aber nicht, oder habe ich sie falsch dargestellt, nun so mögen und werden sie mit dieser Schrift bald einer völligen Vergessenheit anheimfallen, und mein misslungener Versach wird seinem Rufe nicht geschadet haben, da man mir wenigstens den guten Willen nicht absprechen kann, das trest Bild seines edlen und großen Geistes vor den Zeitgeossen aufzustellen.

Auf eine nähere Darstellung seines Heilverfahrens, wie er es selbst in der Irrenheilanstalt St. Georgen bei Bayrenh zehn Jahre lang mit dem glänzendsten Erfolge ausgeäbt hat, kann ich mich nicht wohl einlassen, da er mir ner einzelne Andeutungen hierüber gegeben hat. Es ist meis

Vorsatz, mich fast ausschließlich auf seine authentischem Aussprüche zu beschränken, und nur die nothwendigsten Bemerkungen zu ihrer Vervollständigung hinzuzufügen, damit ich mir das Zeugniß geben kann, ihm nicht durch eine unwillkährliche Subreption meine eigenen Begriffe geliehen zu haben. Zugleich muß ich es dem Urtheile des geneigten Lesers überlassen, ob ich mit seinen Grundsätzen meine Darstellung in folgerechten Zusammenhang gebracht habe. Ist mir dies nicht ganz mißlungen, so werden die nachfolgenden Betrachtungen es am besten zeigen, wie ich den Sinn seiner Lehre verstanden habe, weil sie nur eine weitere Entwickelung derselben sein sollen, und der Kenner das, was ich aus eigener Subjektivität hinzugefügt habe, leichter von seinen Grundsätzen wird unterscheiden können, als ich es selbst vielleicht vermöchte.

Es bliebe mir über die Persönlichkeit eines Seelenarztes noch manches zu sagen übrig; indess Heinroth hat diesen Gegenstand mit so sicherer Meisterhand dargestellt\*), dass ich mich darauf beziehen darf. Dass übrigens dem Seelenarzte die unbeschränkteste Autorität in seinem Wirkungskreise eingeräumt werden musse, weil jede fremde Einmischung den eigentlichen Nerven seiner Thätigkeit paralysiren, und dadurch sein Wirken ganz illusorisch machen würde, ist schon oft genug befriedigend dargethan worden. Es versteht sich freilich, dass auch er einer höheren Kontrolle untergeordnet sei, damit nicht das Bewusstsein einer schrankenlosen Willkühr ihn auf einem Gebiete irre leite, wo die heiligsten Interessen einer grosen Zahl der beklagenswerthesten Unglücklichen auf dem Spiele stehen; aber jene Kontrolle darf doch die eigentliche Preiheit seines Denkens und Handelns nicht im Geringsten beeinträchtigen, weil ohne solche sein Geist nicht zu jener Produktivität gelangen kann, welche allein die

<sup>\*)</sup> Lehrbuch der Störungen des Seelenlebens Th. II. S. 173 bis 178; und Anweisung für angehende Irrenärzte S. 49 — 69.

Bürgschaft eines erfreulichen Gedeihens seines Wirkens glebt. Einen Irrenarzt an regulative Instruktionen binden wollen, würde ein eben so großer Missgriff sein, wie der jenes Hofkriegsraths, welcher dem Feldherrn seine Schlachtpläne und überhaupt seine strategischen Entwürfe vorzeichnete. Den Naturgeheimnissen gegenüber gelten keine Satzungen irgendwelcher Art; nur mit freiem Blick lassen sie sich erspähen, und wer in seinen Handlungen selbst gegängelt werden muss, wird keine Irren leiten können. Wer des hohen Beruss für würdig gehalten wurde, Gesetzgeber und Richter aller derer zu werden, für welche das positive Gesetz keine Regeln mehr aufstellen kann, und welche daher mit allen ihren Rechten an die aufgeklärte Menschenliebe ihres Arztes verwiesen worden sind; der muss unbedingtes Vertrauen und jeden Beistand in ausgedehntesten Sinne des Worts finden, wenn er nicht die Ehre seines Namens, welche mit dem Ruse der von ihm geleiteten Heilanstalt identisch ist, zu einer bloßen Täuschung hergeben soll. Entspricht er den auf ihn gesetzten Erwartungen nicht, so muss er nothwendig entfernt werden, weil sein persönliches Interesse nichts gilt gegen das der großen Angelegenheit, die er vertritt; # lange er aber noch den Zügel derselben in der Hand hat, muss er ihn auch sest halten, und jedes störende Gutund Uebelmeinen inkompetenter Richter von sich weisen därfen.

Hieraus ergiebt sich auch nothwendig seine Stellung gegen die ihm zur Hülfe zugesellten Personen, welche schlechthin seinen Anweisungen untergeordnet sein müssen, da er das Haupt der Heilanstalt ist, und noch niemals ein vielköpfiges Institut gedeihen konnte. Auf eine nähere Bezeichnung des in einer Irrenanstalt fungirenden Dienstpersonals kann ich mich indess wohl nicht einlassen, da alles darauf Bezügliche dem ganzen Umfange nach nur in Monographieen über Irrenhäuser seine vollständige Darstellung finden kann, welche auch in den oben rühm-

lichst erwähnten Schriften auf die befriedigendste Weise gegeben worden ist. Manches davon gestaltet sich nach Lokalität und Umständen anders; aber die dort aufgestellten Grundsätze sind mit einer solchen Präcision aus der Natur des Gegenstandes entwickelt worden, daß sich wohl nichts Wesentliches hinzufügen lässt. Andrerseits mag ich die oft vernommenen Klagen über unbrauchbare Wärter nicht wiederholen, obgleich ich mich aus bitterer Erfahrung nur allzugeneigt fühle, in dieselben einzustimmen. Vergleicht man damit die musterhafte Krankenpflege, welche die barmherzigen Schwestern in vielen Hospitälern, namentlich in dem Irrenhause Maréville bei Nancy den Nothleidenden angedeihen lassen; so begreift man leicht, daß eine solche nur von Personen geleistet werden kann, welche durch ihre ganze Erzichung in die schwere Pflicht der christlichen Selbstverleugnung dergestalt eingeübt sind, daß sie ihren dornenvollen Beruf mit einer fast engelgleichen Sanftmuth, Geduld, Ausdauer und Freudigkeit erfüllen können \*).

## §. 154.

Allgemeine Bestimmung des psychischen Heilverfahrens..

Wir fassen nochmals die bisher gegebenen Andeutungen zusammen, um eine allgemeine Uebersicht des psychischen Heilverfahrens zu gewinnen, und einige zu ihm gehörigen Begriffe genauer zu entwickeln. Der oberste Zweck desselben, die Wiederherstellung und dauerhafte Befestigung des Gleichgewichts der Gemüthskräfte, als Grundlage ihrer fortschreitenden sittlichen Entwickelung, schließt als untergeordnete Heilzwecke die unmittelbare Bekäm-



<sup>\*)</sup> Vergl. meine Recension der Schrift: Die barmherzigen Schwestern in Bezug auf Armen- und Krankenpflege. Coblenz, 1831. In Hecker's Annalen der Heilkunde, Bd. XXII. S. 306.

pfung und Unterdrückung der den Wahnsinn bedingesden Leidenschaften durch die Disciplin, die Erweckung und Bethätigung der denselben widerstreitenden Gemüthstriebe, und die Aufklärung des Verstandes über die praktische Bestimmung des Lebens und über die Zerstörung derselben durch die Leidenschaften in sich. Diese untergeordneten Heilzwecke finden ihre Einheit in der Anregung des Gewissens als der Grundbedingung der sittlichen Entwickelung, und ihre Erfüllung wird erreicht, wenn der Wahnsinnige zur völligen Selbstbeherrschung und Selbsterkenntniß geleitet worden ist. Hiermit sind alle Elementarbegriffe gegeben, welche in ihrer innigen Zusammenstimmung das Wesen des psychischen Heilgeschäft ausmachen, und deher von uns der Reihe nach betrachtet werden müssen.

Zuvörderst bemerke ich, dass die gedachten Heilmetive fast nur in abstrakter Reflexion als verschiedenartig sich von einander abtrennen lassen, dagegen sie bei ihrer praktischen Anwendung innig in einander greifen, und jedes derselben die übrigen schon von selbst in Wirksamkeit treten lässt. Denn bei dem engen Zusammenhange aller Seelenkräste kann man keine derselben anregen, ohne sie dadurch in ihrer Gesammtheit zu den mannigfachsten Verhältnissen des Wirkens zu sollicitiren. Es gilt die eben so wohl von den heilsamen als von den verderblichen Einwirkungen auf die Seele, welche, wenn sie die selbe auch nur auf einer Seite zu treffen scheinen, doch bei hinreichender Energie und Dauer deren gesammte Verfassung umzugestalten vermögen. So wird die Disciplie durch Bekämpfung der Leidenschaften zugleich die unterdrückten Gemüthstriebe wecken, den Verstand von seinen Fesseln befreien, und ihn dadurch auf den Standpunkt freier Reslexion führen; eben so muss die Erregung schlammernder Gefühle die in ihnen wirksamen Gemüthstriebe in Kampf mit den Leidenschaften setzen, und gleichzeitig das durch letztere irre geleitete Urtheil berichtigen; endlich wird eine zur rechten Zeit bewirkte Aufklärung des

Verstandes nicht nur an der Vertilgung der Leidenschaften arbeiten, sondern auch die verstummten Gefühle von neuem hervorrufen. Daher kann der Arzt in günstigen Fällen das ganze Heilgeschäft zu Stande bringen, wenn er auch nur einen Theil desselben wir lich ausgeführt hat. Indess erleiden doch diese Sätze sehr mannigfache Einschränkungen, weil die Seelenkräfte ungeachtet ihres innigen Zusammenhanges andrerseits auch eine sehr bestimmte Selbstständigkeit und Unabhängigkeit behaupten, und daher nicht immer dem auf eine unter ihnen gerichteten Antriebe Folge leisten. Denn außerdem wäre der so häufige Widerstreit unter ihnen nicht denkbar. Besonders gilt dies von den Leidenschaften, welche sich ungeachtet der sorgfältigsten Bethätigung der ihnen entgegenwirkenden Seelenkräfte dennoch siegreich behaupten, ja eben dadurch zu noch höherer Gegenwehr gesteigert werden. Eben deshalb wird der ganze Apparat der oben bezeichneten Heilmotive in jedem Falle erfordert. weil derselbe darauf berechnet ist, die Seele auf allen zugänglichen Seiten zu ergreifen und auf heilsame Weise umzugestalten, dagegen ein einseitiges Verfahren nur zu häufig seinen Zweck gänzlich versehlt, ja zerstört. Dass namentlich durch blosse Verstandesaufklärung gegen Leidenschaften nichts auszurichten sei, folgt aus dem Wesen der letzteren ganz von selbst, und ist oft genug von mir anerkannt worden; eben so wenig kann man sich von bloßer Anregung der Gefühle vollständige Hülfe versprechen, weil sie häufig neben der Leidenschaft gar nicht aufkommen können. Auch die Disciplin allein vermag letztere nur in ihren Ausbrüchen zu hemmen, nicht in der Wurzel zu vertilgen, welches blos unter Anwendung des gesammten Heilverfahrens vollständig gelingen kann. Die Motive desselben sind überdies ihrem Wesen und ihren Mitteln nach so sehr verschieden, ihre Anwendung erfordert deshalb so eigenthümliche Regeln, und ist nur unter bestimmten Bedingungen zulässig, dass ohne ihre gesonderte Darstellung gar keine richtige Einsicht in das gesammte Heilgeschäft möglich wird. Der durch Talent, Erfahrung und Uebung erworbenen praktischen Geschicklichkeit muß es sodann anheimgestellt bleiben, unter den zahllosen individuellen Modifikationen zu rechten Zeit das Rechte zu treffen, und die einzelnen Heilregeln übereinstimmend in einander greifen zu lassen.

Ferner muß man sich sorgfältig vor dem Missverständnis hüthen, zu welchem die Forderung, das ganze Heilgeschäft von der Anregung des Gewissens abhängig zu machen, und darauf zu begründen, Veranlassung geben könnte Gar mancher wird dies oberste praktische Axiom wahrscheinlich dahin wenden und auslegen, dass das Irrenhaus dadurch in einen großen Beichtstuhl mit allen männiglich bekannten Missbräuchen desselben verwandelt werde, nicht zu gedenken der Thorheit, körperlich bedingten Uebeln ab Gewissensrath entgegenzutreten, und die nöthigen Anneien gegen salbungsvolle Rede zu vertauschen. Diese durch den herrschenden Geist der psychiatrischen Littertur gerechtfertigte Voraussetzung soll mich aber nicht schrecken, zumal da jene Auslegung nur aus einer gänzlichen Verdrehung des aufgestellten Begriffs entspringen kann. Ich weiß es recht gut, daß man mit dem Priesterrock und der Bibel den Wahnsinn nicht heilt, sondern dadurch die væwirrten Köpfe noch mehr irre leitet, und die Religion durch einen falschen Gebrauch eben so herabwürdigt, als man sich in den Augen der Kranken lächerlich macht oder gar Heuchelei und Schwärmerei anstatt sittlicher Besonnenheit unter ihnen verbreiten würde. Es soll mit dem aufgestellten Axiom nur ausgedrückt werden, daß das gesammte psychische Heilgeschäft, um wahrhaft ersprießlich zu sein, einen ethischen Grundcharakter bewahren müsse, weil alle niederen Heilzwecke, welche die Weltklugheit, der Eudämonismus, der Materialismus aufgestellt habes, weder die Leidenschaften vollständig zu vertilgen, noch die Besonnenheit auf dauerhafter Grundlage zu besestiges vermögen, weil sie den Menschen nicht unter ein absolutes Gesetz stellen, für welches das Gewissen unbedingten Gehorsam fordert. . Zwar verstummt letzteres in der leidenschaftlichen Brust bis auf so leise Regungen, dass es dem stürmischen Drange nicht Einhalt thun kann; ja es wird durch diesen sogar verfälscht, und zur Sanktion verderblicher Antriebe gemissbraucht, daher jede unmittelbare Ansprache an dasselbe leicht missverstanden, und dadurch zweckwidrig wird. Aber es soll im Bewusstsein des Wahnsinnigen die Nothwendigkeit der getroffenen Heilmaassregeln bekräftigen, ihn dadurch in seinem innersten Streben bestimmen, sich denselben zu unterwersen, und somit den in der Tiese des Gemüths verborgenen Hebel abgeben, welcher die Leidenschaft entwurzelt. Denn was hat der Arzt außerdem wohl für eine Bürgschaft, daß überhaupt irgend eine psychische Einwirkung in dem kranken Gemüth haften, dass der Tobsüchtige, der Widerspenstige durch die Anwendung von Koercitivmaassregeln gebessert werde? Der Bethörte hält ja letztere für eine schreiende Verletzung seiner Rechte, und seinen Widerstand gegen sie für naturgesetzlich; er würde daher seine Empörung gegeh sie bis zur letzten Erschöpfung seiner Kräfte hartnäckig durchsetzen, wenn nicht inmitten seines Aufruhrs dennoch eine zwingende Macht in ihm auflebte, und seinen ungestümen Willen bändigte. Aller deutlichen Erkenntnis geht ein instinktmässiges Ahnen des Rechten und Wahren voraus, welches an ergreifender Kraft reichlich ersetzt, was ihm an logischer Präcision abgeht; denn außerdem würden die Millionen, welche nie zu einem klaren Selbstbewusstsein gelangen, unsehlbar ein Raub der wildesten und zerstörendsten Leidenschaften werden. Dieser Instinkt, als die uranfängliche Regung des Gewissens, ist der unbestechliche Richter, welcher auch in der Brust des Wahnsinnigen wieder erwacht, wenn seiner Thorheit und Verkehrtheit das durch nachdrückliche Maassregeln geltend gemachte Gesetz der sittlichen Ordnung gegenübergestellt wird. So soll also das Gewissen der Kompass sein, mit dessen Hülfe der Arzt nicht nur den Wahnsinnigen aus allen Verirrungen herausleitet, sondern der auch ihm selbst die Richtung vorschreibt, nach welcher er alle Maaßsregeln auf ein unverrückbares Ziel hinlenken soll. Daran ausdrücklich zu erinnern mag schon deshalb nicht überflüssig sein, weil von manchen Aerzten geradezn die verwerflichsten Vorschriften ertheilt worden sind, z. B. daß die Liebesgluth durch ein Konkubinat gelöscht weden solle, ohne zu bedenken, daß jede Leidenschaft mas so gewisser sich steigert, je mehr man durch ihre Befriedigung die Selbstbeherrschung immer unmöglicher macht. Ist aber das Gewissen in einem rohen, verwilderten Gemüth, oder in einem betäubten Bewußstsein ganz erstickt; so werden auch die gepriesensten Arzneien die Vernunft nicht wieder aus ihrem Todesschlummer erwecken.

Auch über den Begriff der Selbstbeherrschung müsse wir uns näher verständigen, weil derselbe in einem ser verschiedenen Sinne aufgefast werden kann. Denn self der Leidenschaftliche ist ihrer fähig, in sofern er seine herrschenden Interesse die schmerzlichsten Opfer zu bie gen sich entschließt, und durch dies beharrliche Festhel ten seiner Zwecke sich immer noch zu seinem Vorthel von ienen wetterwendischen Gemüthern unterscheidet, welche unfähig, aus dem Widerstreit ihrer Interessen sich hervorzuarbeiten, gar keines Entschlusses mehr mächtig sind, weil all' ihr Denken und Thun von dem spielenden Zufall und Wechsel äußerer Anregung abhängig ist. Wenn nun gleich jene Selbstbeherrschung des Leidenschaftlichen das direkte Widerspiel von derjenigen ist, welche hier allein gemeint sein kann, weil es geradezu das Losreises von der Leidenschaft, also das Opfer des höchsten Interesses gilt; so kann uns doch auch ersterer es anschaulich machen, wie der Mensch den schwersten und schönsten Sieg, den über sich selbst erringen und behaupten soll').

<sup>\*)</sup> Göthe's berrliche Worte in seinem Fragment, die Geheimnisse, einzuschalten, kann ich mir nicht versagen.

Versetzen wir uns in die Seele eines Leidenschaftlichen, wie er mit sich kämpft, im Widerstreit seiner Interessen hin und wieder schwankt; so können wir deutlich wahrnehmen, wie sein heißes Verlangen stärker erglüht, den Verstand immer mehr auf seine Scite zieht, oder wenn es mit diesem nicht gelingen will, die Phantasie zu immer kühneren Bildern anregt, bis die warnenden Stimmen des Gewissens und der unterliegenden Gefühle schwächer werden, und endlich ganz verhallen. Nun ist das Gemüth ganz erfüllt von dem Einen Vorsatze, an welchen sich der Bethörte um so fester, ja mit der Kraft der Verzweiflung klammert, je dringendere Gefahr die Ausführung desselben bedroht, und zugleich arbeitet der Verstand mit aller Anstrengung, die Empörung der Gefühle zu dämpfen, um nicht mit der Besonnenheit die ganze Frucht des schrecklichen Kampfs der Seele einzubüßen. Wollen wir nun diese Vorstellung auf die sittliche Selbstbeherrschung übertragen; so müssen wir freilich manche Züge derselben weglassen, z. B. die dumpfe Gewissensangst, von welcher ein leidenschaftlicher Antrieb sich oft durch alle Anstrengung nicht befreien kann, und welche dann im Augenblick der

Wenn einen Menschen die Natur erhoben,
Ist es kein Wunder, wenn ihm viel gelingt;
Man muß in ihm die Macht des Schöpfers loben,
Der schwachen Thon zu solcher Ehre bringt.
Doch wenn ein Mann von allen Lebensproben
Die sauerste besteht, sich selbst bezwingt;
Dann kann man ihn mit Freuden Andern zeigen,
Und sagen: Das ist er, das ist sein eigen.

Denn alle Krast dringt vorwärts in die Weite, Zu leben und zu wirken hier und dort; Dagegen engt und hemmt von jeder Seite Der Strom der Welt und reisst uns mit sich sort In diesem innern Sturm und äußern Streite Vernimmt der Geist ein schwer verstanden Wort: Von der Gewalt, die alle Wesen bindet, Befreit der Mensch sich, der sich überwindet. That leicht die Besinnung raubt. Aber der Gesammtausdruck des Seelenzustandes ist in beiden Fällen ziemlich gleich, weil hier wie dort die innerste Organisation des Gemüths gleichsam in ihre Elemente zersetzt, und zu einer veränderten Verfassung gestaltet, nämlich seinen Kräften durch einen gänzlichen Umschwung ein anderer Schwerpunkt gegeben wird, damit diejenige, welche als Grundlage die übrigen tragen und bestimmen soll, auf dem tiesten Boden der Seele sich festsetzen könne. dem Leidenschaftlichen keinen geringen Kampf mit sich, seiner Begierde alle übrigen Interessen aufzuopfern; so mus es ihm noch weit schwerer fallen, sich eigenmächtig von ersterer, mit welcher er sein ganzes Bewußstsein identificirt hat, loszureißen, und all sein Denken und Wollen umzuschaffen. Auch kann ihm dies nur allmählig gelingen, und in häufiger Wiederholung muß man von ausen her seinen besseren Antrieben kräftig zur Hülfe kommes, ehe die in ihm angeregte Gährung sich zu einer sittlichen Ordnung wieder aufklären kann. Ehe dies sittliche Ziel erreicht ist, muß in seinem Bewußtsein viel Verwortenheit unter den widerstreitenden Gedanken und Gefühlen herrschen, daher der Wahnsinnige beim glücklichen Augange seines Leidens sich ziemlich in demselben Zustande des Schwankens und Zweifelus befindet, mit welchem des selbe begann, und ohne einen fortgesetzten Beistand des Arztes kann dieser kritische Prozess leicht mit einem Rückfall der Krankheit enden. Je besser der Arzt es versteht alle Interessen des Gemüths zu bethätigen, und in vereintem Bunde mit der Leidenschaft in Kampf zu führen, und dem Wahnsinnigen begreiflich zu machen, dass auch seine glänzendsten Illusionen nicht im Entferntesten den Werth der wahren Lebensgüter aufwiegen, welche er aus Selbstverblendung zurückstößt, um so sicherer wird der Erfolg sein.

Ein Haupterforderniss der Selbstbeherrschung ist es, dass der Seele ein thatkräftiger Charakter verliehen, und

jede Spur von Gefühlsschwärmerei vertilgt werde, denn ohne diese Bedingung ist jedes Bestreben danach eitel. Es wurde schon früher bemerkt, dass jede Gemülhsregung sich ursprünglich als Gefühl äußert, in welchem ein Bedürfnis als sehnendes Verlangen sich kund giebt. Phantasie kleidet dasselbe in reizende Bilder, um den Verstand zur Reslexion über die Mittel zu seiner Befriedigung zu veranlassen. Ist nun diese fortschreitende Entwickelung jener mannigfachen Seelenregungen bis zum praktischen Begriff durchgedrungen, so gestaltet sich das Verlangen zum Willen, d. h. zum besonnenen, nachhaltigen Streben nach dem deutlich vorgestellten Zweck. In der gesunden Seele folgen diese Momente nothwendig auf einander, und sie ist daher ihrer eigensten Natur nach thatkräftig, d. h. sie scheut die Anstrengung nicht, welche die Erreichung des Zwecks ihr kostet. Man hört oft genug das Gegentheil behaupten, nämlich dass der Mensch ursprünglich träge sei, und daher des äußeren Sporns bedürfe. Abermals einer jener schiefen Sätze, zu denen eine verkehrte Lebensanschauung verführt. So lange der Mensch noch auf dem Pfade der Natur wandelt, ist er auch unermüdlich thätig; denn der Jüngling, dessen strebende Kraft noch nicht durch Schwelgerei gebrochen, durch Leidenschaften zersplittert, durch tausend naturwidrige Sitten gefesselt, durch verführerisches Beispiel zum Comfort verwöhnt ist, findet gerade ein Wohlgefallen an Anstrengungen, um durch sie sich seiner nach Idealen strebenden Kraft bewußt zu werden. Auch die Trägheit der Wilden kanu keinen Gegenbeweis geben, denn sie kennen nur wenige Bedürfnisse, nach deren Befriedigung ihnen nichts zu thun übrig bleibt; wird aber irgend ein Bedürfniss in ihnen angeregt, oder bedroht, dann raffen sie sich sogleich auf, und mit unerschöpflicher Kraft ausgerüstet, vollbringen sie Thaten, welche dem verweichlichten Europäer unglaublich vorkommen. Aber die straffen Sehnen des urkräftigen Willens werden leider durch alles das losgestrickt und erschlasst,

was im geselligen Leben auf Entsittlichung hinarbeitet, und so heimlich schleichen sich zerstörende Gifte in das Gemüth ein, dass die Bethörung geradezu die Entnervung desselben eine verfeinernde Kultur nennt, und die großen Entdeckungen und Erfindungen nicht dazu benutzt, die freie Entwickelung der Seele durch Hinwegräumen alle Hindernisse im schnellen Fluge zu fördern, sondern die Triebfeder derselben, welche nur durch Anstrengung & starken kann, in schmelzenden Genüssen zu lähmen. Nur bleibt die oben angedeutete Entwickelung des Gemütts vom Gefühl bis zum Willen auf halbem Wege stehen; der Verwöhnte braucht ja nicht mehr zu wollen, d. h. mit Anstrengung nach einem entsernten Ziel zu ringen, und sich darüber mit beschwerlicher Reflexion aufzuklären. denn die Befriedigung seiner Bedürfnisse wird ihm entgegengebracht, und gleich dem faulen Muselmann, welche auf seinem Sopha ausgestreckt sich an der Bilderjagd seiner opiumberauschten Phantasie ergötzt, ist ihm das doler far niente die eigentliche Würze des Genusses, dem jede Anstrengung einen herben Beigeschmack geben würde Daher die marklose Gefühlsschwärmerei, welche mit sich selbst immer mehr in Widerspruch geräth, je weniger sie die disparaten Interessen zügeln, von leidenschaftlichen Ausbrüchen zurückhalten, und in Uebereinstimmung brisgen kann, und welche zuletzt alles verliert, weil sie nicht opfern will, und weil sie nie zu dem Begriff kommen mag, daß jedes freiwillige Opfer vielfältig vergütigt wird. Daher die verkehrte Meinung, dass mit allem Denken doch nichts zu erreichen sei, weil der Verstand die Hindernisse wohl einsehen, aber nicht binwegräumen könne, und an Ende nur das unerbittliche Fatum uns die Güter des Lebens zutheile oder verweigere, ohne dass der Mensch selbst zugreisen und Herr seines Schicksals werden könne. Freilich kommen so viele praktische Gedanken todtgeboren zur Welt, und können daher nicht in That übergehen; ja selbst wenn in ihnen ein richtiger Sinn enthalten ist, fruchfruchtet dieser doch nichts, wenn der Verweichlichte den Schmerz scheut, welcher jede entschlossene That begleitet. Denn eine solche giebt es nicht, welche nicht irgend ein Interesse verletzte, weil die Lebensverhältnisse viel zu komplicirt sind, als dass in dem verschlungenen Gewebe nicht einige Fäden reißen sellten, wenn andere enger zusammengefaßt werden. Wer also handeln will, muß stark genug sein, um den unvermeidlichen Schmerz nicht zu achten; und um dies zu vermögen, muß er sich gegen ihn abhärten, welches er nur durch Anstrengung seiner Kräfte bewirken kann. Wir können uns dies sehr gut durch das ganz analoge Verhältnis der Nerventhätigkeit erläutern. Je mehr deren Energie durch angemessene willkührliche Bewegung methodisch gesteigert wird, um so größere Pestigkeit und Ausdauer zur Ertragung widriger Empfinlungen erlangt sie; um so nachdrücklichern Widerstand eistet sie allen Reizen, durch welche ihr ruhiger Fortgang ınterbrochen werden könnte, während zugleich ihre Emfänglichkeit für natürliche Eindrücke schärfer, inniger, ebendiger wird. Umgekehrt je mehr in Ermanglung durchenbter Muskelthätigkeit die Eigenkraft der Nerven siecht nd erschlafft, um so verwundbarer werden sie durch jeen Reiz, um so weniger ohne Erschöpfung dauern sie in chamerzen aus, um so leichter werden sie in krampfhafte, ilde Bewegungen fortgerissen, und ihre übermäßige Emindlichkeit paart sich oft mit Abstumpfung für die narlichen Eindrücke.

Soll also der Mensch zur wahren Selbstbeherrschung langen, so muß er durch anstrengende Arbeit gemüthstrk werden, der Fleiß muß ihm die Mühe, ohne welee se keinen Gewinn giebt, leicht machen, damit er die avverste Aufgabe nicht scheue, sich selbst zu verleugnen, h. seinem erkannten höheren Interesse auch die Liebsneigung zum Opfer zu bringen. Denn außerdem reißt mich von seiner Leidenschaft nicht los. Wie könnte er vohl, so lange er nur in Gefühlen schwelgt, unter de-

nen sein heißes Verlangen gewiß den Sieg behauptet! Wie soll er die tippige Phantasie, welche stets sein allgemeines Interesse an die Leidenschaft verräth, bändigen, und unter die Herrschaft des Gedankens zwingen, wen sein berauschtes Gemüth das Erwachen aus dem Traun der Leidenschaften, die zur Entsagung nöthigende Wirklichkeit scheut? Und da diese Gefühlsschwärmerei in Wahnsipp den höchsten Grad erreicht, und eben dadard die Thatkraft absorbirt hat; so ist Arbeit, Arbeit des Lo sungswort seiner Heilung. Was hilft es, die gährende Ledenschaft durch Disciplin zu dämpfen, das Gemülh durch heilsame Gefühle zu erschüttern, den Verstand durch de Licht objektiver Begriffe aus seiner Betäubung zu erwe cken, ihm das Labyrinth seiner Irrthumer zum Bewult sein zu bringen, und dadurch die Seele für kurze Augeblicke auf den rechten Standpunkt zu stellen, wenn im keine nachhaltige Kraft verliehen wird, sich auf demselbe zu behaupten? Gleichwie das pharmaceutische Reizmittel dem stockenden Getriebe des körperlichen Organismus ner einen Anstoß geben soll, damit es durch eigene Kraft wie der in Gang komme und bleibe; eben so sind jene Kunsmittel der Psychiatrie nur die vorübergehenden Impuls der Seele, welche bald wieder in die alte Selbstvergesen heit zurücksinkt, wenn sie sich nicht mit eigener Kraft Ja der Wahnsinnige ahnt und er wach erhalten kann. kennt wohl das Motiv der Heilung; aber er hat die Gewalt seiner Leidenschaft nur allzu nachdrücklich erfahren und verzweiselt daher an der Selbsthülse, wenn ihn nicht ein frisches Lebensgefühl beseelt, welches er allein aus der Arbeit schöpfen kann. Denn indem er in dieser mit alles Kräften außer der Leidenschaft wieder auflebt, ja letzter zurückzudrängen genöthigt ist, wird er zu seiner Uebentschung inne, daß jene Unentschlossenheit und Verzagthei nur aus Selbsttäuschung entsprang, dass die Gluth der Be gierden sich abkühlt, der Stachel des heftigen Verlanges sich abstumpft, und mit einer neuen Ordnung des Denkes

und Empfindens der seit lange schmerzlich vermiste Friede in seine Seele zurückkehrt. So ist also die Heilung nicht die Wirkung einer plötzlichen Explosion, sondern einer leisen und allmähligen Umgestaltung der gesammten Seelenverfassung, gleichwie die Genesung von körperlichen Krankheiten durch den stillen Fortgang des die Krankheitselemente ausstoßenden Vegetationsprozesses bedingt ist\*).

50 \*

<sup>\*)</sup> Hieraus geht also hervor, dass wir die Selbstbeherrschung nicht in dem negativen Sinne der Stoiker nehmen dürfen, welche auf eine Sehwächung und Ertödtung aller übrigen Gemüthsinteressen ausgingen, aus deren übereinstimmender Regung die Seele alle ihre Krast schöpsen mus. Die Selbstbeherrschung soll also nicht das Grab der organisch verbundenen Gemüthskräfte sein, weil sie sich sonst in ihren inneren Bedingungen selbst zerstört, und eine ganzliche Verödung des Bewulstseins zur Folge hat. Wie wahr dies sei, sehen wir durch die Selbstqualerei der Asceten, der indischen Bonzen bestätigt, welche auf gleiche Weise, wie die Stoiker, auf Zerstörung aller Interessen des Gemüthe zu Gunsten einzes einzigen ausgingen, nur dass sie ihre Maximen nicht in das schimmernde Gewand einer dialektischen Verstandeskünstelei einzukleiden wußten, sondern ihre Gristesarmuth durch unbehülfliehen Mysticismus offen an den Tag legten. Aber in der psychologischen Wirking ist es einerlei, ob das Ankämpfen gegen die Natureinrichtung der Seele von speciösen transcendenten Formeln oder von milsverstandenen religiösen Dogmen ausgeht, weil das abgequalte Gemüth endlich der upsinnigen Plage überdrüssig wird, und sich in wilde Begierden stürzt, um doch endlich wieder eines frischen Lebensgesüble theilbastig, nicht immer von einem bösen Geist auf dürrer, von grüner Weide umgebener Haide im Kreise berumgeführt zu werden. Die Stoiker fröhnten daber zuletzt eben so gut wie die Asceten der Sinnenschwelgerei, wenn nicht beide die Schnellkraft eines höher begabten Gemüthe sich erbielten, welches wirklich die Einbusse an Lebensinteressen durch einen anhaltenden idealen Ausschwung des Bewusstseins zu verschmerzen wulste. Letzteres kann man aber von der Mohrzahl ler Menschen nicht fordern, da sie aus gröberem Stoff gebildet iner Vergeistigung über das Maass ihrer sinnlichen Kräste hinaus nicht fähig sind, und durch den Versuch, sie zu einer solchen inanfzuläutern, nur in hohle Schattenbilder ohne alle urkräftige ind selbstständige Regung verwandelt werden, wofür die Hun-

Ein anderes eben so unentbehrliches Mittel, den Wahnsinnigen zur Selbstbeherrschung zu führen, ist in dem Inbegriff alles dessen enthalten, was man im weitesten Sinne die polizeiliche Ordnung des Irrenhauses nennen muß. Die

derttausende der einem überfliegenden Wahn geopferten Mösche und Nonnen den schrecklichen Beweis liesern. Jedes der Klesterdisciplin nachgeahmte Verfahren würde durch stete Erregung der Furcht und Anget alle Spannkrast des Gemüths zu Grande richten, und dadurch jenen therapeutischen Vorschriften gleichen welche die Lebensthätigkeit bis zur vita minina erschöplend, gewöhnlich weit ärger sind, als jede Krankheit, und nur durch & nige außerordentliche bösartige Fälle gerechtsertigt werden bis Der Seelenarzt muss wie der Therapeut immer das Nach der inneren Kraste in's Auge sassen, und ihr Spiel nur in so well hemmen, als zur Beschränkung des Uebergewichts der Leider schaft, zur Wiederherstellung des Gleichgewichts der Gemüllekräste nothig ist. Nur indem das Gemüth in allen durch die Ledenschaft augeseindeten Interessen zur besonnenen Reslexios erwacht, dass jene nicht den Verlust auswiegen kann, welchen is diesen zugefügt hat, nimmt es alle seine Kräste zusammen, sich von ihr loszureissen. Wenn ihm dies auch ansangs nur auf Augesblicke gelingt, so beweiset es doch die Möglichkeit seines vollständigen Sieges über sich, und es kommt nur darauf as, de demselben günstigen Bedingungen immerfort einwirken zu lasen, um ihn zuletzt vollständig herbeizuführen. Freilich ist dieser Kamps der Seele mit sich selbst die schwerste aller Aufgabes. weil ihre durch widerstrebende Antriebe gespaltene Krast von entgegengesetzten Interessen hin und wieder gezogen, und sie is ein Schwanken versetzt wird, welches kein festes Urtheil, keine entschiedene Lebensansicht aufkommen lässt. schöpflichen Ausslüchte, um dem Gesetz der Nothwendigkeit # entgehen, und die unvereinbaren Interessen in halben Maaßsregeh zu versöhnen, bei denen die Leidenschaft zuletzt allemal den Vertheil erringt. Jeder kann in seiner Brust diese Vorgange im griseren und geringeren Maasstabe beobachten. Hieraus ergeben sich folgende Bedingungen, durch welche der Wahnsinnige m Selbstbeherrschung geführt werden muß:

1) Das Gemüth muß von ihrer Nothwendigkeit durchdragen und überzeugt werden, daß es in eigenem Interesse arbeitt indem es gegen sich amkämpft, daß es um eines höheren Preise willen ein geringeres Opfer bringt. So lange des Mensch is

meisten Menschen bestimmen sich in ihrem Betragen wen niger durch eigenen Entschlus, als durch das Beispiel anderer; daher die herrschenden Sitten das heilsame oder verderbliche Element ihres moralischen Gedeihens oder

Selbstbewußtsein nicht diese Stellung zu seinen eigenen Neigungen angenommen hat, wird er nie aus freithätiger Kraft sich in seinem Denken und Handeln bestimmen, sondern jede Verweigerung seines leidenschaftlichen Interesses als einen an sich begangenen Raub ansehen, den er entweder mit geheimer Sehnsucht nach dem entrissenen Scheingute schweigend erduldet, oder gegen den er sich zur Wehre setzt. So lange er in dieser Gemüthsstimmung bleibt, kann die Disciplin nur einen negativen Erfolg haben; eine wesentliche Umgestaltung erfolgt erst, wenn die unterdrückten Gemüthstriebe sich lant genug im Bewußtsein anmelden, und den Menschen darüber zur Besinnung beingen, daßer bisher zu seinem eigenen Schaden handelte.

- 2) Der Arzt muß unablässig bemäht sein, des Kranken eigenes Interesse, welches derselbe in leidenschaftlicher Verblendung verletzte und zerstörte, gegen seine Bethörung zu behaupten, sie ihm immersort nachdrücklich in Erinnerung zu bringen. Er muss daher den Charakter des Kranken genau kennen, um in dessen Gemüth die Saite anzuschlagen, welche im früheren Leben den stärketen Ton gab. Wollte man in ihm Interessen anregen, gegen welche er von jeher gleichgültig war, so würde dies gar keinen Ersolg haben. Jeder Wahnsinnige muß also seiner Individualität gemäß behandelt werden. Oft seindet er gerade seine früheren Lieblingsneigungen am hestigsten an, wenn sie mit seiner Leidenschaft in unmittelbaren Widerstreit treten, zumal die Liebe gegen seine Angehörigen, die er in seiner Thorbeit Verrather nennt. Es wird in der Folge noch zur Sprache gebracht werden, dass man gerade durch die vorzogsweise Bethätigung dieser Gestihle am sichersten die Leidenschast besiegen kann. Man braucht dabei nicht zu fürchten, dass der Kranke seimer ganzen Seelenlage zufolge jene Gefühle missdeute, denn es ist vornämlich die Aufgabe des Arztes, ihn mit denselben wieder auszasöbaen.
- 3) Gemäthsinteressen lassen sich nur mit Hülse der ihnen entsprechenden Vorstellungen wecken; es kommt mithin darauf an, dass der Arzt sich einer schicklichen Sprache bediene. Jede trockene Dialektik mit abstrakten Begriffen in schulmeisterndem Tone würde höchst zweckwidrig sein, da der Geisteskranke für

ihrer Ausartung sind. Selbst der Leidenschaftliche, welcher hartnäckig auf seinen Willen besteht, vermag dem allgemeinen Zuge nicht ganz zu widerstehen, und behamtet seine Anmaassung nur mit Mühe gegen die Herrschaft einer mit der seinigen in Widerspruch tretenden Gesisnung. Denn die im Verborgenen wirkende Macht de Nachahmungstriebes durchdringt auch das kranke Gemath, und gestattet so leicht nicht, dass der Wahnsinnige sich von den in seinen Umgebungen herrschenden Sitten lo-

Argumentationen keinen Sinn hat; denn die Logik ist bei ilm Nebensache, weil der durch Leidenschaften unterjochte Verstad nur solche Schlussfolgen begreift, welche seinem lateresse gistig sind. Hieraus erklärt sich die allgemein ausgesprochese & fahrung, dass man mit schulgerechten Beweisen der Ungereintheit der Wahnvorstellungen in der Regel nichts bei Geisterkraken ausrichtet, ja ihr Uebel nur verschlimmert, weil man dadard ihre Leidenschaft zur Selbstvertheidigung herausfordert, welch, gleichviel ob sinareich oder desultorisch, in den Augen des Bethörten unwiderlegbar ist. Der Arzt muß sich daber einer in das Gewäth eindringenden, die wichtigen Angelegenheiten desselben kräftig bezeichnenden Sprache bedienen, welcher er durch gut gewählte Bilder, sinnreiche Gleichnisse, praktische Kensprüche, handgreifliche Lebenserfahrungen einen größeren Nach druck verleiht, weil das Gemüth durch alles Anschauliche, Priguante weit stärker gerührt wird, als durch abstrakte Allgemeisbegriffe.

4) Diese Anleitung zur Selbstbeherrschung muß oft stuferweise von den niederen Interessen zu den edleren fortschreiten weil jene durch ihre singlich lebbastere Krast auch das verwilderte Gemüth treffen, dagegen die edleren eine leisere und imigere Empfänglichkeit fordern, welche nur bei einem gewisse Grade von Uebereinstimmung und Frieden der Seele mit sich selbst eintritt. Selten gelingt es, gleich ansange den Kraske

darch Ehr- und Pflichtbegriffe zu leiten.

5) Da die Heilung nur durch einen Wechsel von sehr weschiedenartigen Gemüthestimmungen zu Stande kommt; so zei der Arzt die dem Zustande des Kranken angemessenen Gestähle hervorrnsen, ibn in Furcht und Hoffnung, Freude und Schwen selbst wohl in Zorn und Schrecken zu versetzen suchen, worder weiter unten das Nähere.

reiße. Durch diese muß man ihn daher vornämlich zu bestimmen suchen, da ihm die Reflexion über sein Betragen fehlt; er muss den Widerstreit desselben mit der in der Anstalt herrschenden sittlichen Ordnung fühlen, und dadurch zu dem, wenn auch dunklen Bewusstsein kommen, dass sein Verstoß gegen dieselbe ihn der Missbilligung nicht blos des Arztes, sondern auch seiner Leidensgenossen blos stellt. Dass sich auf diese Weise das Ehrgefühl der Kranken anregen, und dadurch ein heilsamer Wetteifer unter ihnen beleben lasse, hat die Ersahrung in allen gut verwalteten Irrenhäusern so unwidersprechlich gelehrt, dass es dafür keines Beweises bedarf. Ja selbst die unheilbaren Wahnsinnigen, welche sich in der Tiefe des Gemüths nicht vom Joch der Leidensehaften befreien können, fühlen wenigstens die Nothwendigkeit des äußeren Austandes, und wenn ihr Gemüth nicht gänzlich in Robheit verwilderte, so lernen sie wenigstens die leidenschaftlichen Ausbrüche bezwingen, und erhalten sich dadurch den menschlichen Habitus. Umgekehrt, wenn der Wahnsinnige sein eigenes verkehrtes Treiben von anderen wiederholt sieht, so findet er darin eine Rechtsertigung desselben; was andern erlaubt ist, muss auch ihm frei stehen, und wollte man es ihm verweigern, so würde er darin nur Partheilichkeit und Ungerechtigkeit erblicken, und sich mit Erbitterung zur Wehre setzen. Ist aber jedem Kranken erlaubt, nach seiner Weise zu leben, seinen Einfällen zu folgen; so muss alsbald ein Aufruhr, ein Krieg aller gegen alle ausbrechen, denn es ist unmöglich, dass mehrere beisammen wohnende Wahnsinnige sich mit ihren Leidenschaften nicht gegenseitig herausfordern sollten. Der eine schimpft und beleidigt dadurch alle anderen, welche sich natürlich an ihm zu rächen suchen; ein anderer glaubt von seinem Nachbar bestohlen, bedroht und verfolgt zu werden, daher greift er ihn mit Ingrimm an, und dieser setzt sich zur Wehre. Solche unvermeidliche Händel, welche der Arzt täglich im ersten Entstehen zu schlich-

ten hat, würden in nothwendiger Progression zu Mord und Todtschlag führen, daher man auch in früherer Zeit, als man die Möglichkeit einer moralischen Disciplin nicht begriff, alle nur etwas heftige Kranken in Ketten legte, an sie aus einander zu halten, ohne sich an ihr Brüllen, Fhchen und Rasen zu kehren. In sofern erwarb sich daher Pinel ein unvergängliches Verdienst um die Polizei de Irrenhauses, daß er die Tobsüchtigen aus ihren Kerkerzellen und Ketten befreite; aber er ging in seiner messchenfreundlichen Absicht zu weit, indem er sie, wie er noch jetzt in den französischen Irrenanstalten gebrücklich sein soll, mit einer Zwangsjacke frei umherschweise liefs. Heinroth bemerkt hierüber sehr wahr und trefend: "Da die Unfreien zumeist den Arzt kennen, so unringen sie ihn, wenn er erscheint, in Scharen, und betæben ihn mit ihrem Geschwätz, mit ihren Forderungen, Klagen und Wünschen, vor allem aber mit dem Wansche nach Entlassung. Niemand liebt mehr die Freiheit als der Unfreie. Aber welche Freiheit? die Freiheit von der besamen Schranke, von nöthiger Zucht und Ordnung. Wa kann diese gestattet werden? Der Arzt muss also alle solche Petitionen, mündliche oder schriftliche (denn auch solche werden eingereicht) streng zurückweisen. Er mit sich nicht irre machen lassen. Er darf das Murren, ja des Schmähen der Zurückgewiesenen nicht beachten; er mus sie in ihre Grenzen zurückweisen. Der Uebelstand solcher Umlagerung aber, wie sie der Verfasser z. B. in der Salpetrière zu Paris häusig beobachtet hat, kann 'vermieden werden, wenn für die gehörige Hausordnung, d. h. dafür gesorgt wird, dass die Kranken nicht nach Lust und · Belieben herumschweisen dürsen. Die Kranken, die sich hierzu eignen, müssen entweder bestimmte Beschiftigung oder bestimmte Erholung haben. Sich selbst gänzlich überlassen darf keiner bleiben. Sind sie daher in jeden Falle unter Aufsicht und Subordination, so wagen sie schon nicht, dreist und zudringlich zu werden, so ist auch

schon dafür gesorgt, dass sie nicht den Arzt scharenweise umschwärmen können. Nur eine schlechte Hauspolizei macht dies möglich"\*). Pinel erwähnt es selbst, dass unter den Kranken in Bîcêtre und in der Salpetrière mehrmals offene Empörungen ausgebrochen seien, welche Pussin durch Verhaftung der Rädelsführer habe gewaltsam unterdrücken mussen; ja er erzählt (a. a. O. S. 282) dass eine intriguante Wahusinnige unter ihren Leidensgefährtinnen mit Hülfe glänzender Versprechungen für die Zukunft ein Komplott gestiftet habe, in welches sogar einige Aufwärterinnen verwickelt waren, zu dem Zweck, den Oberaufseher (Pussin) mit einem Messer zu erstechen, und sodann gewaltsam aus der Anstalt zu entweichen. Ce complot, heisst es, fut si adroitement concerté, que les murs de l'enclos avoient été déjà franchis et l'évasion exécutée en partie, lorsque les soldats de la garde appelés à temps en arretèrent les suites. Wenn es bei einer aus übermässiger Milde schlaffen Disciplin auch nicht immer zu solchen gefährlichen Auftritten kommt, so muss darunter doch Ordnung und Ruhe als eine der obersten Heilbedingungen im höchsten Grade leiden \*\*).

Das innere Leben in einer wohlgeregelten Irrenheilanstalt muß daher ganz einem nach der Uhr abgemessenen Haushalte gleichen, dessen Oekonomie mit allen ihren Theilen wie ein Räderwerk in einander greift. Vom frühen Morgen bis zum späten Abend muß eine unverbrüchliche



<sup>\*)</sup> Anweisung für angehende Irrenärzte zu richtiger Behandlung ihrer Kranken. Leipzig, 1825. Seite 55. Ueberhaupt hat Heinroth die wichtige Aufgabe der Polizei in den Irrenanstalten in ihrem ganzen Umfange mit großer Sachkenntniß durchdacht, daher seine Darstellung derselben (auch in dem Lehrbuch der Seelenstörungen) als musterhaft anerkannt werden muß.

<sup>\*\*)</sup> Eine Grausen erregende Schilderung von Bicêtre im Jahre 1807 entwirft der würdige Niemeyer in seinen Beobachtungen auf einer Deportationsreise nach Frankreich (Th. I. S. 381). Mercier in seinem Tableau de Paris nannte Bicêtre die große, tiefe, eiternde Pestbeule von Paris.

Ordnung herrschen, welche die ganze Lebensweise der Kranken umfassend, freilich nach der Individualität derselben mannigfache Modifikationen erleidet, aber doch einen höheren Gesetz unterworfen bleibt. Die Wahnsinnigen müssen zur bestimmten Zeit ihr Bette verlassen, sich sorgfältig reinigen und ankleiden, ihre Arbeitsstunden inne haten, zur festgesetzten Zeit ihre Nahrung genießen, die Gelegenheit zur Erholung und Erheiterung finden. Jede Abweichung von der vorgeschriebenen Ordnung wird solot gerägt und abgestellt, keiner darf dem anderen in den Weg treten, sich Ausbrüche der Willkühr und veränderlichen Laune gegen ihn erlauben, oder ungeahndet eine thörigte und unsittliche Handlung begehen, wenn er irgend zu & nem Bewußstsein seines Verstoßes gelangen kann, Ist er noch zu unbesinnlich. oder zu unvermögend, die wilden Ausbrüche seiner Leidenschaften zu unterdrücken; so mis man ihn aus der Gemeinschaft der ruhigern und gesittetern Kranken entfernen, und deshalb ist die Trennung der Anstalt in mehrere Abtheilungen für Reconvalescenten, rhige, tobende, unreinliche, überhaupt für unbesinsliche Kranke ein so dringendes Erfordernis, dem nur leider nicht in allen Instituten der Art genügt werden kan-Dass namentlich die absolute Trennung beider Geschleckter die unerlasslichste Bedingung sei, um jede gegenseitige Aufreizung zu lüsternen Begierden unmöglich zu maches, ist schon längst von allen denkenden Aerzten erkant worden.

## §. 155.

## Disciplin.

Der Begriff der Disciplin wird häufig mit dem der Dressur verwechselt, mit welcher sie nur in ihren äußeren Mitteln einige Aehulichkeit hat, von welcher sie sich aber nach ihrem inneren Wesen unterscheidet. Das Wort Dressur oder Abrichtung bezeichnet ursprünglich das Verfahren, durch welches man Thiere nöthigt, ihr Naturell ganz oder zum Theil abzulegen, und sich Eigenschaften anzugewöhnen, welche für sie gar keinen Zweck baben, sondern nur dem Menschen zur Erreichung seiner Absichten dienen sollen. Allerdings setzt dies Verfahren auch psychologische Motive voraus, indem man in den Thieren sianliche Vorstellungen weckt, und ihrem Gedächtniss einprägt, welche durch Erregung der Furcht, des Wetteisers (der Dankbarkeit, des Ehrgefühls?) sie nöthigen, ihre natürlichen Gesühle und Begierden zu unterdrücken, sich Fertigkeiten einzuüben, welche nicht blos in mechanischen Verrichtungen bestehen, sondern zum Theil gewiss auf sinnlicher Restexion beruhen, und sie auf Geheiß ihrer Herrn in Anwendung zu bringen\*). Selbst die Umstimmung des

<sup>\*)</sup> Um einem mir gemachten Vorwurf zu begegnen, bemerke ich ausdrücklich, dass ich die vergleichende Psychologie absichtlich ausggeschlossen habe, weil ich zwar von ihrer Nothwendigkeit überzeugt bin, aber ihre bisherigen Ergebnisse noch für völlig ungenügend halten muls. Es fehlt uns zwar nicht an schätzbaren Materialien, aber sie stehen noch durchaus in keiner wisseuschastlichen Verbindung. So lange man noch die Selbstständigkeit der menschlichen Seele bestreitet, und die Seelenäusserungen der Thiere zu dem Beweise benutzt, dass alle Thatsachen des Bewusstseins Wirkungen einer Maschineneinrichtung seien, giebt es auch keine feste Grundlage irgend einer Vergleichung, sondern man sucht blos ein räthselhaftes Problem durch ein noch unbegreiflicheres zu erklären. Vorzüglich trägt die Vernachlässigung der Ersorschung des menschlichen Gemüths die Schuld, dass es uns noch ganz an einer vergleichenden Psychologie fehlt. Letztere kann nicht zur Aufklärung der menschlichen dienen, weil wir nie in das Bewusstsein der Thiere schauen, nie ihre Sprache verstehen lernen werden, also weil der innere Sinn, mit welchem wir uns in die Seele anderer Menschen versetzen, uns bei den Thieren nicht zu Hülfe kommt; es ist daher durchaus fehlerhaft, das Verhältniss beider mit dem der vergleichenden Anatomie zur menschlichen gleichstellen zu wollen, welche schlechthin dem auseren Sinne anheimsallen, und mit gleicher Leichtigkeit von der Organisation der Thiere zu der des Menschen hinauf - als ungekehrt von dieser zu jener hinabsteigen können. Ich will es

Naturells der Thiere durch Entziehung der Nahrung oder durch Darreichung einer ungewohnten, durch Enthaltung des Schlafs (womit man bekanntlich Falken abrichtet) hat doch zuletzt eine psychische Tendenz. Auf welche Weise wir uns auch die Wirkung der Dressur denken mögen; so steht doch so viel fest, dass sie jedesmal die Vorstellungen der Thiere in's Spiel zieht, welche nothwendig der Erinnerung früherer Strafen und ihres Zwecks eingedenk sein müssen, um sich durch die Androhung oder Vollziehung derselben leiten zu lassen. Denn gesetzt, sie verknüpften in ihrem Bewusstsein nicht diese Vorstellungen mit einander, so würde ein Pferd oder Hund niemals durch fortgesetzte Züchtigung dahin gebracht werden können, sich irgend eine Fertigkeit einzuüben, oder gar in der Entwickelung derselben Fortschritte zu machen, sondern des Thier wurde sich entweder zur Wehre setzen, oder leidend die Strafe erdulden.

Diese Betrachtungen sind für uns deshalb sehr wichtig, weil sie zeigen, daß eine peinliche Einwirkung auf das Gefühl schon hinreicht, eine Umstimmung des Begehrens durch eine einfache sinnliche Ideenassociation ohne alle Einmischung höherer Motive zu Stande zu bringen. Hier kämpft also ein Gefühl das andere nieder, indem das Bewußtsein die Beziehung beider zu einander, nämlich die Vorstellung aussast, daß zur Vermeidung einer umange-

gerne glauben, daß der Koller der Pserde eine Analogie der Tobsucht sein mag, aber der Beweis dasur läst sich nicht eber sühren, als bis man die Leidenschaften des Pserdes objektiv dargestellt hat, welches so lange unmöglich bleibt, als man den Thieren wirkliche Gemüllsregungen streitig macht. Wenn die Materialisten die Vergleichung des menschlichen Wahnsinns mit snalogen Zuständen der Thiere zur Vertheidigung ihrer Ansicht benutzen; so erschleichen sie damit abermals ein willkührliches Pastulat, weil sie uns den Beweis schuldig geblieben sind, das die Thiere als blosse Automaten betrachtet werden müssen. Ich bitte daher, mich mit Zumuthungen zu verschonen, deuen jetzt noch keis Menach Genüge leisten kann.

mehmen Empfindung eine Begierde, walche sich gleichfalls durch Empfindung ankündigt, unterdrückt werden müsse. Folglich muß jene Verstellung eines hinreichenden Nachdrucks theilhaftig werden können, um selbst solche Antriebe, welche sich nicht mit dem reslektirenden Bewustsein eines Zwecks und seiner Mittel vergesellschaften, zu hemmen. Ist dies schon bei Thieren möglich, wie viel mehr muß es beim Menschen ausführbar sein, wenn er nicht durch völlige Sinnlosigkeit und Beläubung unter die Fassungskraft der Thiere hinabgesunken ist. Freilich schließt die Dressur die Nothwendigkeit der Strafe aus, weil ja das Thier kein Bewusstsein von einem ihm fremden Zweck haben kann; aber so rein mechanisch, gleichsam nach dem Gesetz des Hebels wird auch die angegebene Ideenassociation kaum jemals beim Menschen sein, da er schon als Kind im Gewissen ein unentwickeltes Bewusatsein des Rechts in sich trägt, welches in dem Gefühl, eine Strafe verdient zu haben, deutlich genug die Vorstellung ihrer Nothwendigkeit zu fassen vermag. Hierdurch unterscheidet sich daher die Disciplin wesentlich von der Dressur. daß sie das Bewußtsein jener Nothwendigkeit in sich schließt, und dadurch im innersten Gemüth den thätigen Antrieb weckt, mit dem Gesetz in Uebereinstimmung zu treten; dass sie also, anstatt ein blosser Zwang zu sein. die Freiheit des Willens unter dem Gesetz hervorruft, folglich den Keim zur sittlichen Entwickelung aufweckt. Die Disciplin pflanzt daher dem Gemüth kein fremdes Element ein, sie gestaltet dessen Naturell nicht um, sondern entfernt pur die Hindernisse, welche fehlerhafte Neigungen und Leidenschaften der eigenmächtigen Entsaltung des ureignen Lebens der Seele entgegenstellen.

Hieraus ergiebt sich daher, daß die Disciplin von dem Grundsatz des strengsten Rechts geleitet werden muß, wenn sie nicht ihren Zweck verfehlen, und despotisch das Leben ersticken soll, welches sie anzufachen bestimmt ist. Denn verletzt sie das Rechtsgefühl, so zerknickt sie ent-

weder den ersten Keim der Freiheit, oder sie ruft der Trotz hervor, in welchem das gekränkte Rechtsgefühl sich zur Wehre setzt, und dadurch in verderbliche Opposition zum Gesetz tritt. Wir sehen dies so deutlich bei Kinden, und können uns daraus so leicht erklären, wie ein ungerechter Zwang bei Wahnsinnigen um so leichter lähmende Verzagtheit oder zunehmende Widerspenstigkeit hervebringen mus, je entwickelter schon früher bei ihnen de Rechtsbegriff, oder was noch schlimmer ist, je mehr deselbe durch leidenschaftliche Vorurtheile ausgeartet wur. Nur bei dem höchsten Grade der Gemüthsverwilderung in der Tobsucht oder der Gefühllosigkeit im Blödsinn möchte der Fall vorkommen, we die Disciplin zur Dressur weden muss, in sosern der Kranke gar keiner sittlichen Regung, sondern nur jener einfachen Ideenassociationen fibig ist, welche auch bei Thieren vorausgesetzt werden mis; ja wenn der Aufruhr oder die Verödung des Bewußstein keinen Eindruck hoffen lässt, ist, so lange dieser Zestand sich nicht bessert, nicht einmal eine Dressur möglich, sodern der Kranke muss auf rein mechanische Weise, wie eine bewustlose Naturkraft, verhindert werden, sich und anderen Schaden zusufügen.

Schwerlich dürfte ich bei diesen Sätzen auf die Zestimmung derer rechnen, welche bei sich die Ucherzegung festgestellt haben, daß der Wahnsinn ein automatischer Zustand sei, welcher die Wirksamkeit moralischer Motive ausschließe. Aber die Materialisten widerspreches sich selbst, sobald sie zur Praxis kommen; denn ohne Amnahme setzen sie disciplinarische Maaßregeln in Anwendung, ob mit größerer Milde oder Strenge, ist hier gleichgültig. Genug daß sie die Nothwendigkeit einer darchgreifenden Polizei im Irrenhause anerkennen, und die Maskregeln zur Aufrechterhaltung derselben handhaben. Gesetzt nun, alle Wahnsinnige wären Delirirende, nur daß sie nicht wie Fiebernde an tödtlichen Krankheiten darniederligen, sondern sich frei umherbewegen könnten, wie in aller

Welt wollte man es wohl anfangen, sie in Ordnung zu erhalten, da sie alsdann nicht einmal mehr ein Bewußtsein ihrer selbst, noch weniger ihrer Umgebungen hätten, für jeden Eindruck unempfänglich wären, oder ihn schon im nächsten Augenblick vergessen hätten? Wem kann cs wohl einfallen, einem Delirirenden die Zwangsjacke anzuziehen, ihm Sturzbäder zu geben, eine Moxa zu appliciren, blos aus der Absicht, seinen Faseleien ein Ende zu machen, seiner Aufmerksamkeit eine bestimmte Richtung zu geben, ihn dafür zu bestrafen, dass er seinen Wärter geschlagen, seine Nebenkranken beschimpft, durch Lärmen und Toben die Ruhe des Hauses gestört hat? Warum braucht man denn jene Mittel bei Wahnsinnigen, und warum erhält man mit ihrer Hülfe die Ordnung in der Irrenheilanstalt, sobald ernste Ermahnungen den Forderungen des Arztes kein Gehör verschaffen? Was wirklich geschieht, muss doch auch möglich sein, nämlich den Wahnsinnigen ein dauerndes Bewusstsein ihrer Abhängigkeit von einer gesetzlichen Ordnung mit einem hinreichenden Nachdruck einzuprägen, und sie durch die Vorstellung, dass das Ueberschreiten jener Ordnung ihnen nachtheilige Folgen zuzieht, dahin zu bestimmen, dass sie die Ausbrüche ihrer Leidenschaften unterdrücken. Wie sollte dies auch nicht möglich sein, da in den meisten Fällen von Monomanie die Kranken nur in Bezug auf ihre Leidenschaft sich im Irrihum besinden, aber über alle übrigen Verhältnisse mit richtiger Reflexion urtheilen, und daher die Nothwendigkeit der getrossenen Maassregeln für andere deutlich einsehen? Wer mit den Erscheinungen einer Irrenheilanstalt unbekannt ist, pflegt sein Erstaunen über die in ihr herrschende Ruhe und Ordnung auszudrücken, und gerade die Aufrechterhaltung derselben im Allgemeinen ist die leichteste Aufgabe des Arztes, welcher sogar auf den Beistand der übrigen Kranken rechnen darf, sobald einer aus ihrer Mitte so widerspenstig wird, daß sie sieh durch ihn in ihrem Interesse angegriffen sehen. Es geschieht daher oft,

dass sie selbst auf Ordnung und Zucht halten, und dem Arzte Anzeige von den in seiner Abwesenheit vorgefallenen Störungen machen, daher ich auch oft durch sie hinter wichtige Entdeckungen gekommen bin. Freilich ist hierbei große Vorsicht nöthig, um sich nicht durch falsche Angeberei aus Hast, Rache und Neid hintergehen zu lassen; sobald aber die Kranken dem Arzte abmerken, daß er eich nicht zu ihren Zwecken missbrauchen lässt, sondern mit unpartheijscher Gerechtigkeit ihre Fehden schlichtet, werden sie ihn auch so leicht nicht hintergehen. Man frage nur die Kranken über ihre Meinungen in Bezug auf Verhältnisse aus, die sie nichts angehen, um sich in den meisten Fällen von ihrem richtigen ethischen Urtheil zu überzeugen. Muß dies aber zugestanden werden, welches mir hossentlich kein erfahrener Irrenarzt bestreiten wird (was bloße Litteraten hierüber urtheilen, welche den Wahnsinn nur aus Büchern kennen, ist mir sehr gleichgültig, da letztere gerade die Hauptsache ausgelassen haben); so folgt daraus unwidersprechlich, dass das dem Menschen angeborene Rechtsgefühl bei Wahnsinnigen nur in Bezug auf ihre Leidenschaft unterdrückt ist, und dass man daher an dasselbe mit vollem Rechte appelliren darf.

Nun räume ich gerne ein, dass der Wahnsinnige sich über die Rechtmäsigkeit der Maasregeln täuscht, in sefern sie ihn tressen, denn er müste nicht von seiner Leidenschaft beherrscht sein, wenn es anders sein sollte. Er wird also ansangs sich denselben thätlich widersetzen, oder wenn er sich zu schwach dazu fühlt, in Klagen, Beschwerden, Anschuldigungen ausbrechen, oder wenn auch dies ihm nicht gestattet wird, eine schweigende Opposition durch Murrsinn, Verschlossenheit, durch sarkastische, ironische, hämische Aeusserungen zu erkennen geben. Indes ist doch schon unendlich viel gewonnen, wenn er nur an sich halten lernt, und sich dadurch in Selbstbeherrschung einübt. Der passive Gehorsam ist der Ansang aller sittlichen Kultur, denn nie wird man zuerst über die Leidenschaft

schaft mehr gewinnen, als dass man ihre Ausbrüche unterdrückt, wobei im Gemüth doch immer die Reservatio mentalis zurückbleibt, das verweigerte Recht bei günstiger Gelegenheit geltend zu machen. Es ist aber der Leidenschaft ein so nothwendiges Bedürfniss, sich äußerlich in Wort und That darzustellen, daß sie gehemmt in diesem Streben sich zu verwirklichen, wemigstens zu behaupten, fast eben so gewiss abstirbt, wie jeder Lebenskeim, der nicht zur Entfaltung kommen kann, da jede geistige und organische Kraft durch ihre thätige Entwickelung bedingt ist. Durch beharrliche Unterdrückung der Leidenschaft gelangt man folglich zuletzt oft dahin, sie bis auf die Wurzel zu vertilgen, wenn sie nicht, wie dies leider so häufig im Wahnsinn der Fall ist, alle Kraft der Seele absorbirt, und dadurch die übrigen Gemüthsregungen erstickt hat. Dann scheitert freilich die Hoffnung der Wiederherstellung, und die Disciplin wird zur bloßen Dressur, weil der Kranke die Nothwendigkeit der getroffenen Maaseregeln in Bezug auf sich nicht einsieht, sondern gegen sie als gegen eine Verletzung seiner Rechte protestirt, oder sie als solche schweigend erträgt. Es würde eine große Täuschung sein, zu glauben, dass man ihm dies herbe Bewußtsein durch Milde und Schonung ersparen könnte; was man auch aufbietet, ihm sein Loos erträglich zu machen, jeder Augenblick sagt es ihm, dass er ein Gefangener, ein Unmündiger ist, der sich seine liebsten Wünsche versagen muß, der immerfort bewacht und gegängelt wird, und dem die goldene Freiheit nicht aus weiter Ferne entgegendämmert. Hierin liegt wahrscheinlich der Grund, weshalb die meisten Geisteskranken, nachdem sie eine Reihe von Jahren in der Detention sich befunden haben, in Stumpf- und Blödsinn versinken; sie erstarren in ihrer ganzen geistigen Entwickelung, nachdem ihnen das Eine versagt ist, um dessentwillen das Leben einen Werth für sie hatte. Doch ist die fortgesetzte Disciplin nothwendig, um sie vor jeder Verwilderung zu bewahren, ihrer tieferen Zerrüttung durch Seclenheilk, II. 51

tobende Leidenschaften vorzubeugen, und sie dorch Gewöhnung an Ordnung, Reinlichkeit und Arbeitsankeit in eine stille Genügsamkeit und Resignation einzuüben, welche wenigstens eine kümmerliche Lebensfreude nach der Vernichtung aller ihrer Interessen möglich machen.

Vorzüglich sei der Arzt eingedenk, dass die Disciplin zur Erhaltung der allgemeinen Hausordnung seine vornehmste Aufgabe ist, welcher jedes persönliche Interese der Kranken nachstehen muß. Ein Irrenhaus, in welchen keine allgemeine Polizei waltet, ist im wahren Sinne ein Tollhaus, ärger wie eine Menagerie, in welcher die wilden Thiere nur brüllen, wenn sie Hunger haben. Da mas den Wahnsinnigen bei den unvermeidlichen Reibungen uster einander jede Selbsthülfe verbietet, so muß man ihnen bei erlittenen Beleidigungen zu ihrem Recht verhelfen, sonst verschaffen sie es sich selbst. Weit entfernt daher. dass strenge Gerechtigkeit eine Härte sei, ist sie die wahre Friedenstifterin, und somit in ihren unmittelbaren Wirkugen versöhnend, wohlthuend, heilbringend. Sie gewährt dem Beleidigten Genugthuung, slößt ihm Vertrauen zu der Gesinnung des Arztes und Achtung vor demselben ein; der Bestrafte geht in sich, wenn er wahrnimmt, dass auch ihm Recht gegen andere zu Theil wird, und überseugt sich zuletzt, dass ihm die empfangene Rüge heilsam wa-In dieser Beziehung muss ich nochmals auf die Nothwedigkeit einer gänzlichen Entfernung der Unheilbaren aus den Irrenheilanstalten zurückkommen. Denn verbleiben sie in denselben, wie es z. B. in der Irrenabtheilung der Charité der Fall ist; so wird die Aufrechterhaltung der Disciplin eine sehr schwere Aufgabe, welche sich in mehr begünstigten Anstalten gleichsam von selbst macht. Die zahlreichen Reibungen der Kranken nöthigen dann den Art, eine Strenge zu handhaben, welche mit seiner Gesinnusg and seinen wissenschaftlichen Grundsätzen in Widersprach steht, und welche seinem Charakter mit schreiender Ungerechtigkeit nur von denen zur Last gelegt werden kans.

welche den Mann nicht von seinen Verhältnissen zu unterscheiden wissen. Verkennt der Arzt unter solchen Bodingungen seine oberste Obliegenheit; so sind Unfug, Zänkereien, Schimpfen, Fluchen, ja thätliche Mißhandlungen der Kranken unter einander, und Verschlimmerung ihres Zustandes die nothwendigen Folgen. Eine solche Gesetzlosigkeit schließt mithin alle sittlichen Elemente aus, welche nur in einer durch Gesetze besetigten Eintracht gedeihen können. Da nun Zügellosigkeit der oberste Charakter aller leidenschaftlichen Zustände, also auch des Wahnsinns ist; so pflanzt sich der Aufruhr von einem Individuum auf alle Bewohner eines Irrenhauses fort, welche durch die Macht des bösen Beispiels verführt, in ihm die Rechtsertigung ihrer eigenen Verkehrtheit finden.

Da die Disciplin durch alle Eindrücke auf das Gemüth gehandhabt werden kann; so ist die Zahl der Mittel zur Erreichung dieses Zwecks überaus groß, und es kommt daher vor allem darauf an, eine schickliche Auswahl unter ihnen zu treffen. Hierbei muss sich der Arzt sur Vermeidung jedes empirischen Schlendrians durch Grundsatze leiten lassen, welche sich aus der Natur der Leidenschaften ergeben. Denn da letztere das ausschließliche Bewusstsein ihres Interesses zu behaupten, und in's Unendliche auszudehnen streben; so erhellt hieraus von selbet, dass die ihnen entgegenzustellenden Motive sie an Energie übertreffen müssen. Dieser Satz, auf dessen richtiges Verständnis alles ankommt, ist auch der gemeinen Erfahrung so wenig entgangen, dass man allgemein im Leben den Tadel halber Maassregeln ausspricht, welche nicht nur ihren Zweck verfehlen, sondern sogar das Uebel schlimmer machen. Denn jeder der Leidenschaft entgegengesetzte Widerstand fordert sie zur Gegenwehr heraus; ist er also zu schwach, so steigert sie sich im Siege über ihn zu höherer Energie. Auf diese Weise geschieht es nur allzuoft, dass das beharrliche Ankämpfen gegen sie ihre stufenweise Vermehrung bis sur äußersten Höhe hervorbringt, wo sie

Digitized by Google

dann den Trotz gegen alle Disciplin mit der Verachtung ihres zu schwachen Gegners paart, und im täuschenden Selbstgefühl die Ueberzeugung ihrer Rechtmäßigkeit immer tiefer wurzeln läßt. Die allgemeinste Bestätigung dafür finden wir bei allen Volksleidenschaften, deren Ungestüm, Hartnäckigkeit und Anmaaßung keine Grenzen kennt, wenn eine schlaffe Regierung den Zügel nicht straff genug anspannt, und sie durch kleinliche Maaßregeln noch mehr reizt und erbittert.

Die Erwägung dieser welthistorischen Wahrheit läßt uns daher nicht zweiseln, dass der Seelenarzt seine Aufgabe mit Ernst und Nachdruck angreisen müsse. Dies führt uns auf den vielfach angeregten Streit, ob in seinen Maaferegeln gegen die Kranken Milde oder Strenge vorherrschen solle, worüber man sich vergebens zu verständigen bemüht hat, weil man gewöhnlich von einem ganz subjektiven Standpunkte ausging. Die Bessergesinnten, und wir wellen gerne glauben, dass sie die überwiegende Mehrzahl bilden, ließen sich durch menschenfreundliche Gesinnung leiten, welche es ihnen zur Pflicht machte, die Geisteskranken mit so vieler Milde, Schonung und Daldung ihrer Unarten zu behandeln, als irgend mit der allgemeinen Ordnung vereinigt werden konnte; sie gestatteten ihnen daher jede nur mögliche Freiheit, gaben ihren Wünschen so viel als thunlich nach, vermieden es, sie an ihre Lage, ihren Zustand zu erinnern, deren Bewußtsein ihnen sehr peinlich fallen muss, und hossten durch jeden Beweis von inniger Theilnahme ihr Herz zu gewinnen, ihr Vertrauen su befestigen. Sie bestärkten sich in der Ueberzengung von der Richtigkeit dieser Ansicht durch die gunstigen Ergebnisse, welche Pinel im Kontraste mit der früheren Barbarei gewonnen hatte, durch die Vorstellung, daß der Wahnsinn dem Irrereden im Wesentlichen gleichbedeutend sei, und beriefen sich auf die gläcklichen Erfolge ihres Verfahrens. Die Motive einiger wenigen Aerzte wollen wir nicht tiefer zergliedern, welche entweder im Stillen mit

einigen Leidenschaften der Geisteskrauken sympathisirten, und daher nach der Maxime, hanc veniam damus petimusque vicissim, ihnen eine Schonung nicht verweigern konnten, auf welche sie selbst Anspruch machten, oder welche die Humanität als das Modewort der Zeit zum Aushängeschilde ihres Instituts machten, um sich die Kundschaft nicht zu verderben. Umgekehrt sind einige Aerzte durch die Herbheit ihres Charakters, um nicht zu sagen durch Herzenshärtigkeit, und durch rigoristische Lebensansichten zu einer Strenge des Verfahrens verleitet worden, welche sie schwerlich vor aufgeklärteren Forschern würden rechtfertigen können.

Hier wie dort vermissen wir jene objektive Deutlichkeit der Begriffe, welche der Denker sich nur dann zu eigen macht, wenn er ganz aus seiner individuellen Gesinnung heraustritt, welche ihm nur einen höchst beschränkten Gesichtspunkt darbietet, und sine ira et studio sein Urtheil über die Menschen fällt. Das allgemeinste Ergebnis der objektiven Menschenkenntnis ist aber die Anschauung der unendlichen Verschiedenheit des Charakters, der unstreitig nach seiner individuellen Eigenthümlichkeit geleitet werden muss. Daher ist die allgemeine Vorschrist der Milde oder Strenge gleichbedeutend mit jenem therapeutischen Irrthum, welcher die schwächende oder stärkende Methode sum allgemeinen Heilprinzip machen wollte. Wir müssen daher gerade umgekehrt an den Seelenarzt die Anforderung machen, dass er sich so viel als möglich von seiner individuellen Gesinnung und der daraus nothwendig sich ergebenden persönlichen Neigung oder Abneigung frei machen solle, um durch sie nicht in seinem Urtheil bestochen und dadurch zu falschen Maassregeln verleitet zu werden.

Je nothwendiger es indes ist, aus der Kenntnis des individuellen Charakters der Geisteskranken das Urtheil an folgern, ob in ihrer Leitung die Milde oder Strenge vorherrschen müsse; um so größere Schwierigkeiten bietet

die Aufgabe dar, hierüber allgemeine Regeln aufzustellen, wie die Theorie es verlangt. Die oft ausgesprochene Bemerkung, dass dem Takte, der Erfahrung und der Uebung des Arztes die Entscheidung hierüber anheim gestellt werden müsse, ist nur in sofern richtig, als die Theorie noch nicht alle Lebenszustände in ihre Elemente zu zerlegen vermocht hat, und in Ermanglung bestimmter Anweisung es dem Praktiker überlassen bleiben muß, sinnend und rathend sich an den dargebotenen Problemen zu versuchen, wie man ein Räthsel nach allen Seiten wendet und betrachtet, um durch einen glücklichen Einfall die Lösung zu finden. Schade nur, dass einem nicht immer das Rechte einfällt; dass sich für das Improvisiren keine Regeln geben lassen, und dass der Arzt sich nicht immer durch Versuche nach der Indicatio ex juvantibus et nocentibus aus der Verlegenheit ziehen kann, weil die Erfahrung, das etwas geschadet hat, leider oft su spät kommt. Wenn wir also auch solche Nothbehelfe nicht ganz von der Hand weisen können, sondern oft handeln müssen, ehe wir erkannt haben; so wollen wir uns dadurch doch nicht zur Trägheit verleiten lassen, welche ein für allemal an dem Auffinden bestimmter Regeln verzweifelt.

Wenn Milde gleichbedeutend ist mit Nachgiebigkeit, welche den Kranken in seinem Sinne gewähren läßt, Strenge dagegen allen seinen Antrieben Hindernisse entgegenstellt; so läßt sich der allgemeine Grundsatz bestimmen, daß der Arzt gegen die Leidenschaften des Kranken strenge, gegen seine Person milde sein müsse. Hierin scheint ein Widerspruch zu liegen, weil der Wahnsinnige sich mit seiner Leidenschaft identificirt hat, und jeden Angriff auf dieselbe auch auf seine Person gerichtet glaubt, im Widerspiel mit dem körperlich Verletzten, welcher voll Vertrauen dem Wundarzte sein verstümmeltes Glied zur Amputation darbietet. Wirklich ist hiermit auch die Quelle aller Schwierigkeiten des psychischen Heilverfahrens aufgedeckt, welche verschwinden, sobald der Wahnsinnige

well Vertrauen auf die Seite des Arztes tritt, und ihm zur Bekämpfung seiner Leidenschaften die Hand bietet. Die hier anzustellenden Betrachtungen drehen sich daher um die allgemein ausgesprochene Forderung, dass der Arzt sich das Vertrauen der Wahnsinnigen erwerben solle, wogegen sich nichts einwenden ließe, wenn sich dabei nicht so viele Missverständnisse eingeschlichen hätten. Denn mit der Erfüllung dieser Vorschrift muß es doch misslich bestellt sein, da wenigstens einige erfahrene Irrenärzte, namentlich Esquirol, es aufrichtig bekennen, dass die Wahnsinnigen ihr Misstrauen gegen den Arzt erst beim Eintritt der Reconvalescenz ablegen, welches sich eigentlich schon von selbst versteht, weil es immer noch ein durch versteckte Leidenschaften missleitetes Urtheil voraussetzt, wenn der scheinbar Genesene nicht die Nothwendigkeit der getroffenen Maassregeln einsieht, und dem Arzte nicht für die Errettung aus dem tiefsten Unheil Dank zollt. Hiermach kommt also das Vertrauen etwas spät, und ist somit die Wirkung, nicht die Ursache der Heilung.

Fassen wir das ganze Sachverhältnis scharf in's Auge, so lässt sich leicht einsehen, dass es nicht anders sein kann. Denn einen Wahnsinnigen heilen heißt, ihn von seinen Leidenschaften losreißen, mit welchen er ganz eins geworden ist; er müßte nicht ganz von ihrem Interesse durchdrungen sein, wenn er ohne Widerstreben sich diese Operation gefallen lassen sollte. Derjenige also, welcher sie an ihm vollzieht, ist in seinen Augen sein Gegner, zu welchem er mithin auch keine Zuneigung fassen kann. Dieser Widerstreit swischen dem Kranken und seinem Arzte kann zwar eine sehr verschiedene Gestalt annehmen, durch Geschicklichkeit des letzteren eben so verschleiert werden, wie durch seine Rohheit und Ungeschick in offene Fehde ausbrechen; nichts desto weniger dauert doch bis zur entschiedenen Besserung des Kranken seine Gegenwirkung gegen den Arzt fort. Oder sollte es der Kranke wohl gleichgültig und geduldig ertragen, wenn er stets seiner Frei-

heit sich beraubt, seine Absichten durchkreuzt, sich zum Heraustreten aus seinem Träumen, Hinbrüten, zwecklosen Umherschweisen, zum Gehorsam gegen die Hauspelizei genöthigt sieht, und wenn die einfachste Reflexion, die tigliche Erfahrung ihn belehrt, dass der Arzt alle Zügel in seiner Hand hält, durch welche er wider seinen Willen gegängelt wird? Ich weis es recht gut, dass der Arst sich hinter der Hausordnung verschanzen, sich nur als den Vollstrecker höherer Gesetze darstellen, und daher dem Kranken die Ueberzengung verschaffen muß, daß er nicht einer bloßen Willkühr preis gegeben sei; so lange letzterer dem Gesets widerstrebt, wird er nie den Vollstrecker desselben lieb gewinnen, und selbst die offenkundigsten Beweise von Wohlwollen und Theilnahme mit Misstrauen ja mit Argwohn aufnehmen. Bei sehr vielen Kranken tritt diese widerwärtige Gesinnung gegen den Arzt nicht destlich hervor, entweder weil ihr gutartiger Charakter keines wirklichen Hasses fähig ist, oder weil ihre passive Leidenschaft nicht zur thätigen Gegenwehr sich rüstet, oder weil zeitig in ihnen das Rechtsgefühl sich regt, und sie von der Nothwendigkeit des Gesetzes überzeugt. Habstarrige, herrschsüchtige, jähzornige, hochmüthige Kranke dagegen werden sich nie gutwillig unter dasselbe benges, sondern durch alle Grade des Widerstandes vom verschlossenen Murrsinn bis zur offenen Empörung sich dageges zu Wehre setzen. Dass man ihnen durch gebietende Auterität imponiren, sie durch Geringschätzung demüthigen, ja durch wirkliche Strafen einschüchtern, und ihre absolute Abhängigkeit fühlen lassen müsse, räumen so ziemlich alle ein, welche wirklich Wahnsinnige behandelt haben, und aus Erfahrung das Gesetz der Nothwendigkeit hinreiches kennen gelernt haben, um es nicht mit albernen Sophiste reien hinwegzuwitzeln; wäre es also nicht thörigt, bei solchen Masssregeln sich um das Vertrauen der Kranken zu bewerben? Oder soll man, um letzteres zu erschleichen, die Zügel der Disciplin erschlassen lassen, d. h. dem

Kranken in allen thörigten Forderungen und Anmaaßungen nachgeben? So lange man berechtigt zu sein glaubte, den widerspenstigen Wahn für gleichbedeutend, wenigstens für analog mit der Phrenitis zu halten, und auf eine Naturheilung zu hoffen, durfte man auch den hestigen Geisteskranken gewähren lassen, und wir werden bei der Behandlung der Tobsucht sehen, daß eine gewaltsame Reaktion gegen dieselbe nur das Uebel verschlimmert, dass man also den Wüthenden erst ausrasen lassen muß, ehe man ihm den eigentlichen Zügel der Disciplin anlegen kann. Aber davon ist jetzt nicht die Rede, sondern wir haben es hier mit jenen unbeugsamen Charakteren zu thun, welche lediglich aus der Leidenschaft ihre Widerstandskraft schöpfen, und welche durch jede Nachgiebigkeit nur noch mehr in ihrer Anmaassung bestärkt werden. Gerne raume ich ein, dass diese oft nicht besiegt werden kann, und gewiss hat jedes zahlreich bevölkerte Irrenhaus mehrere Individuen aufzuweisen, deren überschwenglicher Hochmuth und herrschsüchtiger Sinn sich gegen jede Leitung sträubt. Dies folgt nothwendig aus dem Wesen ihrer superlativen Leidenschaft, welche mit nachhaltiger Kraft die Wahnsinnigen durch die ungemessene Vorstellung ihrer Macht und. Würde dergestalt blendet, dass der Arzt, wie er auch sich stellen mag, in ihren Augen stets als ein Zwerg erscheint, auf den sie mit Geringschätzung herabsehen. Diese nach menschlicher Betrachtung Unheilbaren können aber eben so wenig die Richtigkeit allgemeiner Regeln entkräften, als die tödtlich verlaufenden Entzündungen gegen die Nothwendigkeit der Blutentziehungen zeugen; denn der Arzt ist nicht schuld daran, dass seine Heilmittel oft schwächer sind, als die Krankheit.

Fassen wir nun alles dies zusammen; so ergeben sich folgende Regeln, die der Arzt vor Augen haben muß, um sich das Vertrauen seiner Kranken zu erwerben.

1) Er übe die strengste und unpartheilichste Gerechtigkeit, für deren Einslus letztere stets empfänglich blei-

ben, wenn sie nicht in völlige Sinnlosigkeit und Gemüthzerrüttung versunken sind. Jede gerechte Regierung wird, indem sie das dem Menschen tief eingewurzelte Rechtigefühl stets auf ihrer Seite hat, zuletzt allemal die Leiderschaften besiegen, wenn sie sich mit binreichender Mack ansrüsten kann, ihren Gehoten Gehorsam zu verschaffen Mag auch der wilde Kampf der Leidenschaften noch so oft in Empörung gegen das Gesetz ausbrechen; zuletzt tresnen sieh doch vom Aufruhr alle, die noch einer sittliche Umgestaltung fähig sind, weil sie zwischen die Stimme ihres Gewissens und die öffentliche Autorität gestellt, gleich einem von vorn und hinten Angegriffenen sich überwuden geben müssen, in der durch Unterdrückung der Leidenschaften wiedergewonnenen Ruhe den Lohn ihres Gehorsams finden, und reuerfüllt, der gesetzlichen Ordnung zugethan, der Regierung freiwillig ihre Hülfe bieten gegen die verstockten Gemüther, welche jeder besseren Regung unzugänglich geworden, lieber in ihren Verkehrtheiten Grunde gehen, als von ihrem tollkühnen Vorsatz ahlasen · Eine schlaffe Regierung ist dagegen stets von treulen Freunden umgeben, welche ihre Schwäche durchschares, zur Durchsetzung ihrer Anmaalsungen missbrauchen, sei letztere bis in's Unbegrenzte steigern; sie erweckt dahe statt Vertrauen nur Verachtung, oder wenn sie aus Noth zur Strafe greisen mus, Hals und Widersetzlichkeit, m so mehr, da die unvermeidlichen Inkonsequenzen in des nachtheiligen Lichte der Willkühr und Partheilichkeit scheinen. Nie kann man mit den Leidenschaften ein 🗽 erndes Bündniss schließen, auf welchem nur das Vertmach sich besestigt; entweder das Gesetz muß sie ersticken oder sie erdrücken das Gesetz. Nichts ist daher verkehrter, als wenn der Arzt bei der ersten Bekanntschaft mit einem Wahnsinnigen ihm eine zu große Nachgiebigkeit und Gefälligkeit beweiset, um sich bei ihm in Gast st setzen; er wird dadurch dessen Zuneigung nie auf die Dauer gewinnen, sondern sie um so sicherer verscherzen

wenn der Kranke später mit Anforderungen hervortritt, die der Arst zurückweisen muß, wenn jener Handlungen begeht, welche nicht geduldet werden dürfen, sich gegen Maasregeln sträubt, die durchaus in Anwendung kommen müssen. Der Arzt beschränke sich darauf, dem Kranken zu Anfang kurz and bestimmt anzukündigen, dass seine Lage von seinem Benehmen abhängig sein werde, daß er sich durch Folgsamkeit und Ordnungsliebe Wohlwollen und Theilnahme erwerben, aber durch Widerspenstigkeit und ungebührliches Betragen sich unangenehme Folgen zuziehen werde, weil die Ordnung um jeden Preis aufrecht erhalten werden müsse. Es versteht sich, dass diese Anrede bald mit strengem, bald mit milderem Ton, Ausdruck und Gebärde begleitet werden muß, wenn sie auch ihrem wesentlichen Charakter nach sich gleich bleibt. Der Arzt und der Kranke müssen sich gegenseitig kennen lernen, letsterer muß sich in die ihm neuen und fremden Verhältnisse hineinleben, sich mit dem Geiste derselben durchdringen, es begreifen und innerlich fühlen, dass er sich in einem Elemente bewegt, wo jeder Eigenwilligkeit sogleich ein unüberwindlicher Widerstand entgegentritt. Wird er nun gewahr, dass rings um ihn eine durch Gesetze besestigte Ordnung waltet, und erfährt er an sich und anderen die Unverletzlichkeit des Gesetzes; so wird er zu einer Reflexion genöthigt, welche, wenn sie auch seine Leidenschaften nicht sogleich niederkämpft, doch seine Aufmerksamkeit zwischen ihr und der seinem Gefühl sich aufdringenden Außenwelt theilt. Je länger und nachdrücklicher diese seine bessere Gesinnung anspricht, um so lebhafter wird in seinem eigenen Gemüth eine Reaktion gegen die Leidenschaften hervorgerufen, worauf die Möglichkeit der Heilung beruht. Bleibt diese Reaktion aus, entweder weil dem Kranken jede bessere Gesinnung seit langer Zeit fremd geworden war, oder weil seine Leidenschaft aus unerschöpflich nachhaltiger Kraft immer von neuem gegen die Disciplin sich auflehnt; so liegt die

Schuld des Misslingens nicht am Arzte, weil dieser die mangelnde Kraft der Gegenwirkung nicht erseugen, nur vorhandene Kräfte wecken und steigern kann. Man hat freilich viel von einer Wiedergeburt gesprochen, aber dieser Begriff ist seiner wesentlichen Bedeutung nach eine blosse Metapher, weil der Mensch nicht in den Schools der Mutter zurückkehren kann. Ein verwildertes Gemüth, welches endlich doch zu einer geregelten Verfassung gelangte, hatte die Bedingung dazu noch nicht verlores. Oft bleibt es lange ungewiss, ob dieser Kampf sich sum Guten oder Schlimmen entscheiden werde; der Arzt, welcher nicht Jahre lang beharrlich eine Heilidee festhalten kann, befasse sich daher niemals mit Geisteskranken. Nie hört die Bildsamkeit der Seele gänzlich auf, so lange überhaupt ihre Kräfte noch rege sind; erst wenn dauernden Blödsinn versinken, schwindet die Hoffnung. wenn auch die Möglichkeit der Heilung nur durch organische Zerrüttungen gänzlich aufgehoben werden kann.

2) Das Ebengesagte läßt sich also in der Maxime auffassen: divide et impera, d. h. der Arzt theile das Isteresse des Kranken, welches ausschließlich an der Leidenschaft hastete, indem er letztere in Widerspruch mit dem in der Brust desselben schlummernden sittlichen Rechtsgefühl bringt. Da aber letzteres in der kranken Seele von der herrschenden Leidenschaft unterdrückt ist, und vicht von selbst aus seinem Schlummer erwachen kann, so mas jede Ungerechtigkeit von außen dasselbe empören und dergestalt irre leiten, dass es sich mit der Leidenschaft verbundet, und ihr neue Stärke verleiht. Dies ist allemal der Fall, wenn der Arzt seine Maassregeln den gegebenen Bedingungen nicht anzupassen weiß, wenn er dem Kranken Vergehungen aufbürdet, welche derselbe sich nicht zu Schalden kommen liess, wenn er die Disciplin unnöthig schärst, und sich bei ausbrechenden Streitigkeiten und Reibunges Partheilichkeit zu Schulden kommen läset. Hierdurch wird der Kranke in seinem Argwohn bestärkt, dass man seine

Anmassungen, über deren Unrechtmäßigkeit er sich täuscht, gewaltsam unterdrücken wolle, und so geht aus dem gekränkten Rechtsgefühl nothwendig der Trotz und die ofsene Empörung hervor, welche selbst gegen heilsame Ermahnungen und verdiente Zurechtweisungen das Ohr verschließt. Auf diese Weise wird das Seelenleiden methodisch verschlimmert, und suletzt unheilbar gemacht, wie dies immer geschah, als die Kranken mit Ketten belastet, mit Stockschlägen und anderen infamirenden Strafen belegt wurden. Denn da die Gerechtigkeit nothwendig den Begriff des Maasses in sich schließt, wonach die Strafe nicht ärger sein muß, als das Vergehen; so ist jede übermäßige Strenge auch Grausamkeit, welche in dem Irrenden das Bewußstsein erzeugt, dass man ihn nicht von seinen Fehlern abbringen, sondern ihn peinigen und dadurch swingen wolle, seine Ansprüche aufzugeben. Er kann seiner Stimmung nach dahinter nur unlautere Absichten, Haß, Neid, Bosheit suchen, und seine Erbitterung muß mit jedem Tage bis zum höchsten Grimm sich steigern, welcher die wildeste Zerstörungssucht als einzige Nothwehr hervorruft. Denn sobald der Mensch sich aus jedem Rechtsverhältnis verstosen sicht, kämpft er mit rücksichtsloser Gesinnung gegen den Feind wie gegen jedes reißende Thier an, welches er umbringen mus, um dagegen in Zukunft gesichert zu sein. Dass unter diesen Bedingungen das Vertrauen unwiederbringlich verloren sei, versteht sich von selbst. Eben dies muss der Fall sein, wenn der Arzt den Kranken täuscht, ihm ein gegebenes Wort nicht hält, ihn su Hoffnungen anregt, welche nicht in Erfüllung gehen können; denn jedesmal erscheint jener dann als Betrüger, der schlimme Absichten hinter Gleissnerei und heuchlerischer Freundlichkeit versteckt. Der Arzt sei daher immer offen und wahr gegen den Kranken, weil Wahrheit und Gerechtigkeit dem Begriff nach eins aind, und Achtung gebieten, worauf allein das Vertrauen sicher fußen kann. Ich billige daher nicht die Täuschungen mit sinnreichen Kuren, von denen noch die Rede sein wird; der Kranke merkt den Betrug, verachtet ihn als Narrethei, und haßt den, welcher mit plumper List seinen Leiden Hohn sprach.

3) Ob Gerechtigkeit und Billigkeit im juristischen Sinne zusammengehören oder nicht, muß hier unerörtert bleiben; im medizinischen sind sie identisch. Denn der Rigorismus des Satzes: fiat justitia, etsi pereat stundus, würde über ein Irrenhaus nur Verderben bringen, da der Rechtsbegriff der Wahnsinnigen nicht bis zur Präcision und lebendigen Beberzeugung entwickelt, sondern durch Verstandesbethörung und Leidenschaft irre geleitet und getrübt ist, und jede haarscharfe Argumentation über die Grenzen des Rechts bei ihm lächerlich sein würde. Richter braucht sich nicht darum zu bekümmern, ob der Verurtheilte das Rechtmässige der empfangenen Strafe einsieht, weil er nicht zur Verstandesaufklärung desselben verpflichtet ist, sondern das Gesetz sur Aufrechthaltung der gesellschaftlichen Ordnung vollstrecken soll; aber der Arzt muss den Kranken über die Nothwendigkeit der disciplinarischen Maassregeln belehren, weil er nicht daranf rechnen kann, dass dieser sich von selbst darüber besinnen werde, welches doch geschehen muß, wenn er sich nicht gegen dieselbe sträuben und empören soll. Ist es daber irgend thunlich, so warne der Arzt ihn blos, und verhänge eine nachdrückliche Maassregel erst bei wiederholter Uebertretung der Ordnung, erfülle aber dann pünktlich seine Drohung, weil er sich außerdem in den Augen 'des Kranken lächerlich und verächtlich macht, welcher ihm dans weder die Festigkeit noch die Befugniss zur Herrschaft zutrauen, und durch neue Excesse seiner Ohnmacht spotten würde. Der Kranke muß sich überzeugen, dass der Arst nicht aus Straflust, sondern aus Nothwendigkeit gegen ihn strenge ist, und dass letzterer gerne die Billigkeit vorwalten lässt, welche sich auf die Voranssetzung gründet, daß das Erwachen besserer Gesinnung die Vollziehung der Strafon überfässig und deshalb tadelnewerth mache. Desa

nie kann im medizinischen Sinne die Strafe ihren Zweck in sich haben, sondern sie soll stets nur als das Mittel der Disciplin dienen, und daher so oft vermieden werden, als es irgend thunlich ist. Dadurch wird in dem Kranken ein edles Selbstgefühl angeregt, dass er nicht als ein vernunftloses Wesen dem bloßen Zwange unterworfen werde, sondern dass man sich auf seine besseren Gefühle Rechnung mache, womit der Anfang aller Freiheit, nämlich der eigenmächtigen Selbstbestimmung gegeben ist. Schlug die Rechnung fehl, so hat der Kranke die Strafe verdient. welches er auch, sobald sich die erste Entrüstung legt, meistentheils selbst einsieht. Wenigstens kommt er in der Folge darüber zur Besinnung. Eben deshalb muß auch die Strafe sogleich vollzogen werden, so lange der Kranke noch ein Bewußtsein von ihrer Angemessenheit su seinem Betragen hat; verschiebt man sie, so hat er die Veranlassung dazu vergessen, und sieht in ihr eine zwecklose Härte. Eben so ergiebt sich aber auch hieraus, dass die Billigkeit niemals dem Rechtsbegriff Eintrag thun darf, und dass man daher gegen den Empörer, Ruhestörer, Händelstifter, Ränkeschmied, boshaften Lügner und Verleumder schonungslos strenge sein muß. Milde gegen sie wäre nur eine Zerstörung der allgemeinen Ordnung, indirekte Begünstigung jedes neuen Aufruhrs, Vernichtung der ärztlichen Autorität, welche mit dem Unfug nicht bestehen kann. Wer ganz aus dem Rechtsverhältnis heraustritt, ist auch jeder Billigkeit unwürdig, und wer dasselbe aus Sinnlosigkeit zerstören will, muß auch als ein Sinnloser behandelt, d. h. außer Stand gesetzt werden, sich und anderen zu schaden. Jede unbändige Leidenschaft weicht nur der Strafe, welche den besseren Sinn weckt; und gleichwie das unartige Kind nach überstandener Züchtigung ein mit Achtung gepaartes Vertrauen zu seinem Erzieher faßt, und ihm für seine Besserung dankbar anhangt; eben so gründet sich das Vertrauen der heftigen Geisteskranken gegen den Arzt auf die suletzt erlangte Einsicht, dass er ihr Wohlthäter war.

4) Im Verlanf des Wahnsinns sind die Gemäthemstände einem vielfachen Wechsel unterworfen, je nachden die Leidenschaft stärker hervor- oder zurücktritt, oder vielleicht gar ihren Charakter ändert. Der Arzt muß natürlich seine Maaßregeln immerfort mit diesem Wechsel in Uebereinstimmung bringen, milde und strenge sein, wie das Benehmen des Kranken es erheischt. in seinem Benehmen gegen diesen sich gleichbleiben, w würde dies eine wesentliche Inkonsequenz unter dem tieschenden Anschein der Folgerichtigkeit sein. Die Komquenz des Arztes kann nur in der höheren Idee des Recht begründet sein, dessen Anwendung die mannigfachsten Abstufungen nöthig macht, die nicht durch seine Gesimme sondern durch das veränderte Betragen des Kranken be dingt sind. Was sollte letzterer von dem Arzte denka, wenn dieser seinen Gehorsam oder Ungehorsam, seine gesittete oder ungesittete Aufführung mit gleichem Sinze aufnähme; er würde ihn für charakterlos und indifferen halten, sich zuletzt gar nicht um ihn kummern, sonden blos der eigenen Willkühr leben. Merkt es der Krank erst, dass er dem Arzte alles bieten kann; so ist deser Autorität und heilsamer Einflus unwiderbringlich verlore Wenn er aber durch eine Reihe von Zuständen hindurch gegangen, stets die Erfahrung machte, dass der Arzt des Prinzip des Rechts tren geblieben ist; so bosestigt sich dasselbe auch in dem Bewusstsein des ersteren zu der Ueberzeugung, das seine gute oder schlimme Lage allen von ihm abhängig, und er dadurch Herr seines Schicksis ist. Man erwarte nicht, dass der Kranke über diese Bedingungen mit scharssinniger Dialektik reslektire; er wird nur durch ein Gewebe dunkler Vorstellungen geleitet, welche das, was ihnen an logischer Deutlichkeit abgeht, durch Energie der Gefühle ersetzen, und dadurch um " sicherer leiten. Denn beim Praktischen kommt es westger auf den deutlichen Begriff, neben welchem die Ledenschaft sich nur allzu oft siegreich behauptet, sonden weit

weit mehr auf die Stärke der denselben begleitenden Gemüthsregungen an, denen zuletzt jede Leidenschaft weichen muß. Verhielte es sich nicht so bei denen, deren Bewußstsein nicht durch wirkliche Verstandeskultur aufgeklärt ist; so wäre es ganz unmöglich, die niederen Volksklassen, deren Intelligenz stets sehr beschränkt bleibt, durch Gesetze zu regieren.

5) Soll das Gesetz nicht durch bloße Furcht vor Strafen herrschen; so muss es direkt und indirekt die gute That belohnen. Denn nie ist der Mensch ein abstraktes Verstandeswesen, welches seine Handlungen wie ein todtes Rechenexempel mit kalter Reflexion zu Stande bringen könnte, sondern nur das Interesse an ihren Folgen giebt zu ihnen den Antrieb. Selbst der Weise, welcher das Gesetz um seiner selbst willen erfüllt, wird eigentlich doch nur durch das Interesse seines Gemüths bestimmt, welches frei von jeder Leidenschaft seine herrschenden Neigungen in Uebereinstimmung mit dem Gesetz gebracht hat. Wie viel weniger kann man daher von dem ganz in seine Leidenschaften versenkten und dadurch mit dem Gesetz in Widerstreit getretenen Geisteskranken erwarten, daß er sich durch bloße Reslexion zum Gehorsam gegen dasselbe bestimmen, und somit jene niederkämpfen soll. Jede Argumentation, ihn dahin zu bewegen, würde höchst abgeschmackt sein. Er muß auf irgend eine Weise Befriedigung und Genugthuung durch seinen Gehorsam gewinnen, theils indem die wiedererlangte Ruhe nach der Quaal der Leidenschaften ihm die wohlthuende Sieherheit gewährt, womit der Mensch in seinem Bewußtsein erst wieder Grund und Boden findet; theils indem er den Gehorsam durch die an ihn geknüpften angenehmen Folgen lieb gewinnt. Der Mensch hat gar mannigfache Interessen, und hält sich für den Verlust des einen an einem anderen schadlos; er hegt stets Wünsche, deren Befriedigung ihm selbst peinliche Lagen erträglich macht, und fühlt sich in den bittersten Leiden erleichtert, wenn auch nur von ei-Seelenheilk, II. 52

ner Seite her seine Empfindung froh und belebend angesprochen wird. Muß daher auch der Arzt den Leidenschaften des Kranken entschieden entgegentreten; so soll
er ihm doch jede billige Erheiterung und Erquickung gönnen und bereiten, und er wird ihn dadurch wieder für alle
unvermeidliche Strenge mit sich aussöhnen. Denn der
Kranke erfährt es dadurch auf die bestimmteste Weise,
dase er sich nicht in einer Straf - sondern in einer Heilanstalt befindet, dass sein Gemüth nicht verdüstert, eingeschüchtert, von des Lebens freundlicher Gewohnheit losgerissen, sondern für mannigfache Entbehrung getröstet
und entschädigt werden soll. Dies weckt in ihm das Vertrauen zu der menschenfreundlichen Gesinnung des Arztes, weil dieser belohnt, so oft er kann, und nur straft,
wenn er muß.

Werden diese Hauptregeln in Einklang mit schicklicher Erwägung der individuellen Umstände in Anwendung gebracht; so hat der Arzt seinerseits alles gethan, um das Vertrauen seiner Kranken auf sittlichem und vernünftigem Wege zu gewinnen, und auf dauerhafter Grundlage zu befestigen, und er kann sich trösten, wenn ihm dies so oft nicht gelingt, weil die Hindernisse nicht zu entsernen waren. Jede Anpreisung von vertraulichem Entgegenkommen, wodurch der Arzt gleichsam die Neigung der Kranken für sich bestechen soll, beruht meines Erachtens nur auf Selbsttäuschung, wie sie überhaupt in der medizinischen Praxis so oft angetroffen wird. Denn heisst es wohl ein redliches, dauerhaftes Vertrauen begründen, wenn der Arzt den Launen des Kranken auf jede Weise schmeichelt. wenn er ihn mit falschen Hoffnungen und Versprechungen hintergeht, und sich mit Scheingründen, um nicht zu sagen mit Lügen aus der Verlegenheit zieht, sobald er sein gegebenes Wort nicht erfüllen konnte, wenn er überhaupt seine Persönlichkeit der des Kranken unterordnet, welcher dann nicht ermangelt, sich zu seinem Despoten aufzuwerfen? Wären wohl manche Aerzte dem Schicksal ausgeetzt, bei dem geringsten Missfallen der Kranken verabschiedet und für ihre wirklichen Dienste verleumdet zu verden, wären sie genöthigt, mit allen Kniffen der Kränerpolitik sich ihre Kundschaft zu sichern, wenn sie ihre vahre Würde zu behaupten, und durch diese den Kranen Achtung, die einzige Grundlage des Vertrauens einzulößen wüßten? Es ist nothwendig, diese Rüge auszuprechen, um die falschen Nebenbegriffe zu zerstören, welche sich häufig an die vornehmsten Maximen des Irenarztes knüpfen, wenn ich mich auch hier einer Kritik ler einzelnen Vorschriften überheben darf, welche man zur Erlangung des Vertrauens der Wahnsinnigen gegeben hat. - Nur aus der vollständigsten Selbsttäuschung hierüber connte der Rath entspringen: il faut être fou avec les ous, unstreitig die verhöhnendste Ironie auf den Charaker des Seelenarztes, welche sich nur erdenken lässt.

Nur bitte ich diese Bemerkungen nicht in dem Sinne nisszuverstehen, als wollte ich eine starre Konsequenz nach teifen Regeln anrathen, und daher dem Arzte ein gewises unbeugsames Verfahren empfehlen. Die Theorie muss n ihren Grundsätzen strenge sein, und sie in scharfen Beriffen aufstellen. weil außerdem der Praxis jede feste und esonnene Haltung und Uebereinstimmung fehlt; wer aber uicht Geschmeidigkeit und Gewandtheit genug besitzt, um ie mit den nöthigen Modifikationen den zahllos verschielenen Fällen anzupassen, wird durch sie nur irre geleitet. Was würde der Arzt wohl bei den verzärtelten und verchrobenen Gemüthern, zumal aus höheren Ständen ausichten, wenn er sogleich ihren fehlerhaften Neigungen len offenen Krieg erklären, und sich jener konventionelen Formen entäußern wollte, die allemal um so wichtier sind, je mehr die Seele innerlich verödet und nur auf len äußeren Schein hingewandt ist? Sein erstes Erscheien würde in einem solchen Grade zurückstoßend und lem verwöhnten Sinne unerträglich sein, daß er damit jelen wohlthätigen Einsluss verlieren müsste, und um seinen

guten Ruf wäre es unwiderbringlich geschehen. Es versteht sich daher von selbst, dass er Wort und That in gefällige Form einkleide, der Wahrheit den allzuverletzenden Stachel, der Forderung die allzuherbe Bedeutung nehme daß er nur auf das unumgänglich Nothwendige dringe, und auf Umwegen sein Ziel zu erreichen suche, wenn er nicht geradezu auf dasselbe losgehen kann. Bleibt er sich nur seiner höheren Zwecke deutlich bewusst, so kann und darf er der menschlichen Schwäche manches nachgeben. denn der Sybarit vermag nicht Bedingungen zu erfüller. welche man dem Spartaner unbedenklich vorschreiben kans. Dessen sei namentlich auch der Irrenarzt eingedenk, wem er Geisteskranke aus höheren Ständen zu behandeln hat. welche auf alle Personen niederen Ranges mit Hochmuth und Geringschätzung herabzusehen gewohnt sind. Es versteht sich freilich von selbst, dass der Arzt sich darum nicht niedriger stelle, sondern nachdrücklich seine Autorität behaupte. welche in seinem Bereich keinen hoheren Einfluss duldet; ja der Ungesittete und Bösartige muss derselben strengen Disciplin unterliegen, gleichviel welchen Stande er angehöre, und nie darf er in seinen früheres Vorrechten ein Privilegium für Unfug und Gesetzlosigkeit sinden. Denn im Irrenhause wird alles auf den Stand der Gleichheit vor dem Gesetz, auf diese ursprüngliche Grandlage der Menschheit zurückgeführt. Aber damit ist doch eine unendliche Verschiedenheit in dem Benehmen de Arztes gegen seine Kranken sehr gut vereinbar, und wen er sich nur darauf eingeübt hat, kann er die nachdrücklichsten Rügen und Forderungen in die höflichsten Worte einkleiden, und mit leisem Tadel und ironischen Anspielungen weit tiefer in ein ehrsüchtiges Gemüth einschneiden, als wenn er einen schlichten, an derbe Redensarten gewöhnten Bauer mit strengen Befehlen zur Ordnung verweiset. Der Arzt achte also den Unterschied der Stände. so lange dieser nicht einen Schild der Thorheit abgebes soll, und verletze nicht Ansprüche, welche mit der gezen Denk - und Gefühlsweise verschmolzen, so lange unschädlich sind, als sie nicht den Leidenschaften neue Nahrung geben. Denn außerdem würde er nicht blos gegen letztere, sondern auch gegen die ganze Sinnesyveise des Kranken ankämpfen, und sich ihn durchaus verfeinden. Hier muss allerdings dem Takte, der geübten Beurtheilung des Arztes vieles überlassen bleiben, damit er glücklich die beiden entgegengesetzten Fehler vermeide, entweder im methodischen Eifer überall anzustoßen, oder mit grundsatzloser Geschmeidigkeit allen Launen vornehmer Kranken nachzugeben. Im letzteren Falle gewinnt es zwar das Ausehen, als ob sich zwischen ihm und diesem ein Band des Vertrauens anknüpfe, denn der Kranke ist gerne hingebend und offenherzig gegen den, welcher ihm überall mit höflichen und theilnehmenden Worten entgegenkommt, ernsten Erklärungen ausweicht, alles zu bemänteln und in's Gute zu deuten sucht. Natürlich sieht der Kranke hierin eine stillschweigende Billigung seiner excentrischen Denkund Handlungsweise, und hofft, dass der Arzt ihm zu seiner Freiheit behülflich sein werde, ohne dass er seinen Sinn zu ändern brauche. Aber früher oder später muß er sich hierüber enttäuschen, und solche Entdeckung ist nicht geeignet, Frieden zu stiften.

Nach diesen Vorbemerkungen lassen sich bestimmtere Regeln über die Anwendung der Strenge und Milde seststellen. Je mehr der Kranke sich gegen die Hausord nung sträubt, und seinen Eigenwillen halsstarrig durchzusetzen strebt, je frecher, zügelloser, unlenksamer, anmaaßlicher, hochsahrender er ist; um so nachdrücklicher muß er seine absolute Abhängigkeit von dem herrschenden Gesetz sühlen, und sich überzeugen, daß er nirgends eine Grundlage, einen Haltpunkt sindet, auf welchen sich sein Trotz stützen könnte. Denn so lange er diesen nicht aufgegeben hat, ist er jedem Heilbemühen unzugänglich. Indem also der Arzt in einem solchen Kranken irgend ein peinliches Gesühl, welches in dessen unmittelbarer Schät-

zung das Interesse an der Behauptung des Eigenwillens überwindet, zwingt er ihn, von seiner Gesinnung abzulæ sen, und treibt er ihn gleichsam aus der Verschanzung hister seiner Leidenschaft heraus. Dieser Kampf muß frei lich oft erneuert werden, denn die Leidenschaft ist sek zahm, wenn sie sich sogleich beim ersten Angriff gefange giebt; in einigen Fällen gelangt man erst nach jahrelagem Bemühen dahin, den Widerstand derselben zu besiegen. Gutta cavat lapidem muss sich dann der Arzt zun Troste zurufen, um sich in der nöthigen Ausdauer zu bestärken; denn der beharrlich und folgerecht angewandte Disciplin widersteht zuletzt kein verwildertes Gemüth. d es bei jeder Gelegenheit besiegt, zuletzt des trotzigen Selbstgefühls beraubt und ermüdet zum Weichen gebracht wird Hieraus ergiebt sich ferner, dass jede Maassregel an Stärke und Nachdruck das leidenschaftliche Anstemmen des Krasken überwinden muß, weil er im umgekehrten Falle sich für den Sieger hält, und aus seinem eingebildeten Triumpk neue und vermehrte Kraft zum Widerstande schöpft. Of gelingt es freilich nicht sobald, den Kranken zum Schweigen, zum Aufgeben seiner Prätensionen zu bringen, wem man ihn auch in den Zwangsstuhl setzt, oder ihn auf andere Weise seine völlige Abhängigkeit fühlen lässt; ja selbst wenn er auch nur einen schweigenden Trotz des getroffenen Maassregeln entgegensetzt, so zeigt er dadurch wenigstens an, dass er sich mit der reservatio mentalis tristet, seine Absicht bei schicklicher Gelegenheit deste entschiedener geltend zu machen. Aber die disciplinarischen Mittel wirken nach, und so häuft sich im Gemüth des Kranken eine Summe von Erinnerungen an sein jedesmeliges Unterliegen, wodurch zuletzt der wildeste Uebermuth gebeugt wird, wenn er sich nicht mit völliger Sinnlouis keit paart, welches z. B. in den die Epilepsie oft begleitenden tobsüchtigen Paroxysmen immer der Fall ist. Le der misslichsten Lage besindet sich der Arzt einem Kraken gegenüber, welcher aus religiösem Fanatismus, as

ganz unbändiger Herrsch- und Ehrsucht die Kraft zum Ertragen der härtesten Beschwerden schöpft, ja welcher sogar den Arzt voll Verachtung zur Strenge herausfordert, um derselben seinen unbeugsamen Starrsinn entgegenzusetzen, und darüber zu frohlocken, dass seine vermeintlichen Feinde zu schwach sind, ihm den Triumph seines Märtyrerthums zu entreißen. Die glühende Leidenschaft erhitzt dann die Phantasie zu den kühnsten Bildern von Seelengröße und Heldenmuth, in welchen das Selbstgefühl des Kranken sich verherrlicht glaubt, und deshalb zu unbesiegbarem Trotz erstarkt. Die Weltgeschichte lehrt, dass die zu einer solchen Höhe gediehene Sehwärmerei Kerker, Tod, die ärgsten Martern verspottet, und aus jedem direkten Angriff neue Nahrung zicht. Nur ein untrügliches Mittel giebt es gegen sie, die Verachtung, welche sie fast jedesmal entwaffnet. Dann rüstet sich der Fauatiker, seines Sieges schon im Voraus gewiß, vergebens zur Vertheidigung, und wartet kampflustig und streitsertig auf den Angriff; in seinen Hoffnungen bitter getäuscht, um den süßen Weihrauch betrogen, der seinem Hochmuth duften sollte, vergebens auf der Lauer stehend, muß er das Unerträglichste erdulden, dass er besiegt ist, ehe es nech zum Kampfe kam, daß seine Anmaassung in ihrer lächerlichen Nichtigkeit dem Spotte preis gegeben ist, und sein Triumph in beissende Ironie sich auflöset. Der Arzt hüthe sich sorgfältig vor leidenschaftlichen Aufwallungen. welche der Thorheit des Schwärmers einen Werth beilegen würden, weil man sich nur über das ereifert, was eine wichtige Bedeutung hat; er gebe ihm in kurzen und nachdrücklichen Worten seine Geringschätzung zu erkennen, ignorire ihn ganz, überlasse ihn eine Zeit lang seinem Schicksale, lasse sich nur durch Mittelspersonen mit ihm in Verbindung ein, und vermeide alles, was ihn aufreizen und ihm eine hohe Meinung von sich beibringen könnte. Auf diese Weise ist es mir mehrmals gelungen, solche Personen zu demüthigen, sie geschmeidig zu machen, wenn

es mir auch nicht jedesmal möglich war, sie zu heilen. Oft hat man es nur mit leerer Aufgeblasenheit und Poltronnerie zu thun, welche man leicht einschüchtert, wenn man ihre Gaskonaden mit Ernst und Strenge rügt.

Diese Maximen ergeben sich folgerecht aus der bisher entwickelten Lehre von den Leidenschaften, in deren Wesen nur allzuviel, durch grenzenloses Streben bedingte Widerstandskraft liegt. Das unbedingte Anpreisen der Milde als herrschenden Grundsatzes verräth eine eudämonistische Gesinnung, welche von jeher allen ethischen Angelegesheiten den größten Abbruch gethan hat. Der Schmerz ist der Wecker des geistigen Lebens, denn er nöthigt das Gemüth sich aus dem Zustande herauszuarbeiten, der ika veranlasste, und wird dadurch eine Herausforderung zur Gegenwirkung; dagegen die Lust durch die mit ihr verbundene Befriedigung abspannt und auflöset. Wer also den Schmerz als ein Uebel an sich scheut, und den Zweck der Humanität darin setzt, ihn anderen zu ersparen, der bat noch niemals reiflich über die Bedingungen der sittlichen Kultur nachgedacht, und der Erfahrung, dass der falsche Liberalismus jetzt durch gänzliches Entfesseln aller Leidenschaften die ergiebigste Quelle des Unheils eröffnet, keine gebührende Aufmerksamkeit geschenkt. Der Schriftsteller kann mit Musse über das Leben phantasiren, was ihm beliebt, und je mehr Anklang er bei Gleichgesinnten findet, um so mehr wird er sich in seinen Meinungen bestärken. Aber der Seelenarzt, welcher unmittelbar zur That schreiten soll, geräth unvermeidlich in ein rastloses Schwanken. wenn er durch die beliebten Modetheorieen sich den sittlichen Ernst ausreden läßt, ohne welchen er den Kampf gegen die Leidenschaften nicht durchführen kann. Aus eigener Erfahrung kenne ich die peinliche Verlegenheit, in welche man unvermeidlich durch die widersprechendes Vorschriften geräth, welche ohne irgend einen leitendes Grundsatz bald zur Milde, bald zur Strenge gegen Geisteskranke auffordein, und zuletzt alles der Willkühr des Arztes überlassen, welcher dann auf seine individuelle Gesinnung, also auf rein subjektive Motive angewiesen ist. Freude und Schmerz sollen niemals Zweck, sondern nur Mittel höherer Kultur sein, und von dem Arzte nur in dem Bewußtsein ihrer ethischen Bedeutung angeregt werden, über welche man sich bald in's Klare setzen kann, wenn man die Bedingungen genau kennt, unter denen ihre Wirkung hervortritt. Das Losreißen von der Leidenschaft ist ohne Schmerz unmöglich, da sie einen integrirenden Bestandtheil des Gemüths ausmacht, ja sich in dem innersten Lebenskeim desselben eingenistet hat. Alles, was vom Arzte gefordert werden kann, geht darauf hinaus, daß er nicht mit rober Faust in das zarte Saitenspiel des Herzens greife, sondern mit kunstfertiger Hand, wie ein geschickter Chirurg, seine Operation so schonend als möglich vollziehe. Hat er sich in diesem Sinne über seine Aufgabe verständigt, so wird er die Strenge nicht missbrauchen, um nicht durch sie die Empfänglichkeit des Gemüths abzustumpfen, die Schnellkraft desselben zu lähmen, gleichwie der Wundarzt durch zu vieles Schneiden, Aetzen und Brennen das Leben des verwundeten Theils ertödtet; aber das wuchernde Aftergebilde der Leidenschaft muß bis auf das gesunde Fleisch des Gemüths vertilgt werden, wenn letzteres nicht seine besten Kräfte an den Schmarotzer verschwenden soll.

Um den Begriff der Milde als der Nachgiebigkeit gegen die Neigungen der Kranken in seiner psychiatrischen Bedeutung aufzufassen, müssen wir ihn der obersten Heilidee unterordnen, damit sie nicht in Begünstigung der Leidenschaft ausarte, von welcher der Wahnsinnige sich früher oder später entschieden losreißen muß, wenn der Arzt auch zu Anfang oft keinen direkten Angriff auf sie wagen darf. Jene Heilidee ist aber wieder unter dem obersten Begriff des geistigen Lebens als einer in's Unbegrenzte fortschreitenden Entwickelung seiner Kräfte enthalten; mit anderen Worten, die Heilung vom Wahnsinn kann nur durch

Anregung und gesteigerte Bethätigung der durch denselben unterdrückten Verstandes- und Gemüthskräfte zu Siande Die blosse Unterdrückung der Leidenschaften bringt nur den Schein der Heilung zuwege, wie dies immer der Fall ist, wenn das Gemüth unter ihrer langen Herrschaft verödete, und dann nur noch durch äußere Disciplin auf automatische Weise, nicht aber durch innere und eigene Antriebe freithätig in Bewegung gesetzt wird. Solche Individuen stehen dann von ihren Wahnvorstellugen ab, lassen ihre früheren Leidenschaften nicht mehr in Handlungen ausbrechen; aber sie sind lahm, für alle lateressen des Lebens abgestorben, und daher unfähig, eine unabhängige bürgerliche Existenz zu behaupten. Von die sem Gesichtspunkte aus betrachtet ist die Disciplin nur ein untergeordnetes, mittelbares Motiv der Heilung, welches blos das vornehmste Hinderniss derselben, die Leiderschaft hinwegräumt. Wenn auch ohne sie jedes andere Bemühen fehlschlägt, ja wenn sie oft zur Heilung größtentheils hinreicht, da mit der Entfernung der Leidenschaft die unterdrückten Gemüthstriebe nicht selten von selbst erwachen, und durch ihre Schnellkraft das Gleichgewicht der Seelenverfassung wieder herstellen; so lasse man sich dadurch nicht die oben bezeichnete Heilidee aus dem Auge rücken, weil zur grändlichen Befestigung der wiederslangten Seelengesundheit jederzeit eine tüchtige Durch übung aller Seelenkräfte erforderlich ist, damit sie neu belebt und innerlich erstarkt der äußeren Antriebe nicht ferner bedärfen.

In sofern muß also der Arzt vorzugsweise darauf Bedacht nehmen, die früheren Neigungen des Kranken, welche mehr oder weniger mit seinen Leidenschaften in Widerstreit standen, zu erwecken, und wenn sie sich regen, zu begünstigen, weil er mit jenen Neigungen gleichsam Verbündete im gestörten Gemüth erwirbt, welche gemeinsen mit ihm den Wahn bekämpfen. Denn indem der Kranke durch Gewährung seiner Neigungen sich zu dem Arzie

hingezogen fühlt, und ihn nicht durchweg als seinen Widersacher sich gegenüber gestellt sieht, faßt er zunächst Vertrauen zu ihm, welches immer die Frucht der Zuneigung und der Dankbarkeit für ertheilte Gunstbezengungen ist. In diesem Sinne wird der Kranke nicht gänzlich durch die Disciplin gebeugt, nicht in allen Seelenausserungen gehemmt und beschränkt; sondern er lebt in gebilligten, ja begünstigten Regungen wieder zu einem freudigen Bewußtsein auf, und ist zum Opfer eines Interesses um so bereitwilliger, wenn ihm die Pflege eines anderen zum Ersatz dafür geboten wird. Milde soll mithin so viel als Wiederbelebung des durch Hemmung gleichsam erstarrten Gemüths sein; sie soll Balsam in seine Wunden gießen, die Misstone der in Leidenschaften verzerrten Gefühle in den Wohllaut innerer Uebereinstimmung auflösen. Die Freude soll der Lohn des schwersten Sieges, des über sich selbst sein, und ihr seegenspendender Geist soll eine Saat des Guten in die durch sie aufgeschlossene Seele streuen. Und gewiss gewährt es einen erhebenden Anblick, wenn das durch den peinlichen Kampf verdüsterte Gemüth sich wieder zum frohen Selbstgefühl aufklärt, und des Bewußstseins eines wiedergeborenen Lebens theilhaftig wird. Wenn also Milde nicht ein dem Arzte abgedrungenes Allmosen ist, welches er verächtlich den flehenden Bitten der Geisteskranken hinwirft, welche ihn unaufhörlich um Gewährung ihrer Wünsche bestürmen, sondern wenn sein ganzes Betragen von Wohlwollen und herzlicher Theilnahme durchdrungen ist, wodurch er zu erkennen giebt, dass er aus Neigung und Grundsatz belohnt, und nur aus Gerechtigkeit und Nothwendigkeit straft; so wirkt er im Geiste jener ächten Liebe, welche des Lebens unversieglicher Quell gleich der alles erleuchtenden und erwärmenden Sonne auch die zertretene Saat wieder zum frischen Gedeihen aufkeimen läßt.

So müssen also Milde und Strenge, weit entfernt, sich gegenseitig auszuschließen, zum innigsten Bunde sich wech-

selseitig durchdringen, und sich gegenseitig in ihrem Wirken unterstützen. In sofern hat eine große Irrenanstalt jederzeit bedeutende Vorzüge für sich, als an den zahlreichen Kranken beide Motive auf den mannigfachsten Abstufungen in Anwendung kommen, und somit sich einem jeden Individuum zur Anschauung bringen. Wenn auch die Wahnsinnigen anfangs zu sehr mit sich beschäftigt sind, als dass sie auf alle Vorgänge um sich her, wenn sie nicht unmittelbar von denselben betroffen werden, genau Achtung geben sollten; so wird ihre Reslexion doch je länger je mehr von dem allgemein in der Anstalt herrschenden Geiste in Anspruch genommen, und ihnen dadurch verständlich gemacht, dass ihr Loos von ihrem Betragen abhängig sei. Die an anderen vollzogenen disciplinarischen Maassregeln gelten auch für sie, die an andere ertheilten Gunstbezeugungen dürfen auch sie hoffen. wenn sie sich deren würdig machen, und so befinden sie sich in einen heilsamen Lebenselemente, in welchem sie Zügel und Spora gleichzeitig fühlen.

Ueber die einzelnen Abstufungen der Milde und Strenge, wie sie bei jedem Wahnsinnigen in Anwendung kommen müssen, lässt sich kaum etwas Allgemeines sagen, da die Individualität eines jeden anders behandelt sein will, seine Empfänglichkeit mit dem Verlauf der Krankheit wechselt, und kaum a priori bestimmt werden kann. der Arzt sich diese Individualität möglichst klar zu machen suchen, um aus dem vollen Bewusstsein ihrer Eigenthümlichkeit das Maass des Anzuwendenden bestimmen zu können; er muß sich in die Denk- und Empfindungsweise der einzelnen Kranken möglichst hineinzuleben stchen, um gleichsam in ihrer Seele zu fühlen, was jede seiner Maassregeln auf sie für eine Wirkung hervorbringt. Vielen Aufschluss hierüber kann ihm die frühere Lebensweise und Gesinnung der Kranken, der Charakter ihrer Leidenschaften geben; jedoch wird dadurch die objektive Kenntniss derselben keinesweges erschöpft. Denn das psychi-

sche Heilverfahren bedingt eine Menge von Einwirkungen, welche der Kranke nie an sich erfahren hat, so daß sich nicht im Voraus bestimmen lässt, wie er auf sie reagiren Selbst das Ergebnis einiger Heilversuche giebt noch keine befriedigende Einsicht; der gestörten Seele ist das komplicirte Verhältnis, in welches ihre Leidenschaft sie im Irrenhause versetzt, viel zu fremdartig, als daß sie sich mit bestimmter Haltung darin zu finden wüßte; bald ist sie trotzig, bald verzagt, jetzt voll Hoffnung und dann trostlos, denn ihre Stimmung wechselt mit dem unberechenbaren Spiel der Leidenschaften zu sehr, und es geht oft geraume Zeit darüber hin, ehe sie sich in diesen gegenseitigen Anstößen und Reibungen auf eine bestimmte Weise fassen kann. Das Nämliche gilt ja aber von der Heilkunde überhaupt, welche wohl eine Menge allgemeiner Grundsätze und specieller Regeln aufstellt, zuletzt aber doch dem praktischen Takte des Arztes es überlassen muß, wie weit er im Gebrauch eingreifender Heilmittel gehen will. Es liegt im Wesen aller am Leben angestellten Experimente, dass man in Ermanglung einer genügenden Erkenntnis des Grundverhältnisses der reagirenden Kräfte den Erfolg der auf sie angebrachten Einwirkungen nie im Vorans mit Sicherheit berechnen kann, weshalb der praktische Forscher stets auf der Lauer stehen muß, um die absichtlich hervorgerusenen Reaktionen mit einander zu vergleichen, und aus einer Summe von angestellten Beobachtungen, verglichen mit den Bestimmungen, welche sich aus dem allgemeinen Heilzweck ergeben, den Schluss auf ihren wohlthäligen oder nachtheiligen Charakter zu ziehen. Hier ist es besonders, wo der erfahrene Arzt die Analogieen, welche ein Schatz von reiflich durchdachten eigenen Ersahrungen ihm darbietet, zu Hülfe nehmen kann, wodurch er stets einen unendlichen Vorsprung vor dem Anfänger hat, welcher noch in seinen Grundsätzen schwankt, deshalb keinen sicheren Maasstab für die Bestimmung seiner Kurregeln hat, und daher bald zu heftig auf die Krank-

heit eindringt, bald ihr zu sehr nachgiebt, auch wohl seinen Angriff auf ganz falsche Punkte lenkt, und sich daher um so mehr in seinen Erwartungen täuscht. Auch wird es ewig wahr bleiben, dass ungeachtet des redlichsten Strebens nach Deutlichkeit der Begriffe doch eine Menge von Anschauungen sich nie in dieselben auflösen läst, und die aus ihnen gefolgerten Urtheile keiner genauen Rechenschaft unterworfen werden können. Dies gilt ja im höchsten Sinne von der Menschenkenntnis, die daher zum größten Theil nicht gelehrt werden kann, weil das eigenthümliche Verhältnis, in welchem die intellektuellen und sittlichen Kräfte bei jedem Individuum zu einander stehen, über alle sprachliche Bezeichnung hinausliegt, und daher von jedem anders aufgefalst wird. Man fordere daher keine größere Gewissheit, als die Natur des Gegenstandes zulässt, erinnere sich, daß die Tiefe der Seele immerdar ein unauf lösliches Problem bleiben wird, sei daher stels auf unerwartete Erscheinungen gefaßt, welche aus diesem unerforschlichen Dunkel hervortreten können, und bestrebe sich nur, die allgemeinen Grundsätze immer schärfer zu entwickeln, und mit abgeschlossenen Thatsachen in Einklang zu bringen. Noch nie trat ein Praktiker auf, der nicht zahlreiche Irrthümer zu gestehen, Fehltritte zu beklagen gehabt hatte, und der nicht zuletzt genöthigt gewesen wäre, seinen besten Trost aus dem Bewulstsein zu schöpfen, dass nicht die That, sondern die Gesinnung, nicht der Erfolg, sondern das Bestreben von dem Menschen abhange, welcher seine Aufgabe gelöset hat, wenn seine Versuche, sich eine Bahn durch das Leben zu brechen, von rein sittlichen Ideen ausgegangen und geleitet worden sind. Denn blicken wir zurück in die weiten Räume der Weltgeschichte, wie alle großen Männer sich gequält, ihren Absichten nicht selten aus bester Meinung zuwidergehandelt, und oft nur dadurch genutzt haben, dass ihre Irrthümer den Nachfolgern zur Belehrung und Warnung dienen konnten, wie überhaupt die Bestrebungen der Einzelnen im steten Wi-

derspruch waren, und nur das Menschengeschlecht im Ganzen und Großen vorwärts schritt; so können wir nicht verlangen, dass uns ein bequemeres Loos beschieden sein sollte. Wohl dem, der es weiß, daß Leidenschaft mit ihren verderblichen Folgen nur in den unteren Schichten des Lebens tobt, dass über sie hinaus ein Reich des Friedens waltet, aus welchem jeder mit klarem, heiterm Blick in das Gewühl unter sich hinabschauen kann, der den Widerstreit in der eigenen Brust dämpste, und dass eine in sich festgegründete Gesinnung unfehlbar sich allen mittheilt, welche noch irgend fähig sind, mit sich wieder in Uebereinstimmung zu kommen. Dieser Geist des Friedens, den die Liebe spendet, nicht die todte Ruhe, welche die gesühliose Strenge erzeugt, herrsche in den Irrenheilanstalten; dann werden, wenn auch nur ein Theil ihrer Bewohner zur Besinnung zurückkehrt, doch die meisten aus der wilden Brandung der Leidenschaft in ein Asyl gerettet werden, wo sie, wenn gleich der höchsten Güter des Lebens verlustig, wenigstens ein beruhigtes Dasein bis an's Ende ihrer Tage führen.

## §. 156.

Hindernisse, welche sich der Disciplin entgegenstellen.

Die genannten Hindernisse sind einer sorgfältigen Berücksichtigung würdig, weil sie nicht nur eigenthümliche Modifikationen der Maassregeln fordern, sondern oft auch das ganze Heilgeschäft vereiteln. Der Arzt muß sie daher kennen, um sich Rechenschaft über den Erfolg seiner Bemühungen abzulegen, und nicht das Fehlschlagen derselben ganz unschuldigen Bedingungen beizumessen.

Dass im Wesen der zu bekämpfenden Leidenschaften selbst eine ungemein große Widerstandskraft liegt, welche oft nur durch die beharrlichste Ausdauer überwunden werden kann, ist aus allem Bisherigen wohl einleuchtend genug. Ohne uns bei der schon in der Prognose bezeichneten Hartnäckigkeit der Leidenschaften aufzuhalten, haben wir uns mit den Hindernissen zu beschäftigen, welche in der anderweitigen Gemüthsbeschaffenheit der Kranken liegen. Es mögen hier nur beispielsweise einige genant werden, welche sich dem Arzte am häufigsten entgegestellen.

Vor allem rechne ich dahin den gänzlichen Mangel an Selbstbeherrschung, welcher in dem Leben so vieler Menschen nur allzu auffallend hervortritt, so dass sie dedurch mit sich selbst stets in Widerspruch treten. Dem anstatt die so oft einander entgegengesetzten Interessen mter Grundsätzen zu vereinigen, welches schon die bloße Lebensklugheit gebietet, überlassen sich solche Menschen ihren wechselnden Antrieben, weil sie es nicht gelent haben, sie an sich zu halten, und es bedarf der ganzen Macht der äußeren Sitten, oder eines bei ihnen vorwaltenden Interesses, um sie vor excentrischen Handlungen bewahren. Jede Hemmung ihres ungestümen Verlanges ist ihnen ein peinlicher Zwang, den sie sich selbst nicht auflegen mögen, und noch weniger von anderen ertrages Wären die Menschen von Jugend auf durch behardicke Disciplin daran gewöhnt worden, ihr mannigfaches Begeb ren zu zügeln, und ihm alsdann erst Folge zu geben, mck dem es durch umsichtige Reflexion in Uebereinstimmig mit dem Gesammtbegriff des Lebens gebracht worden; s würden die meisten Leidenschaften mit Leichtigkeit in Häufig kommt aber die Reflexion erst Keime erstickt. nach der That, weil die meisten zu wenig auf die leises Vorgänge in ihrem Gemüth merken, und diese daher & nen zu weiten Vorsprung vor der Ueberlegung gewinnen lassen. So kommen denn jene in unbewachten Augenblicken zum Ausbruch, und veranlassen eine Menge von besonnenen Handlungen, welche entweder zu spät berest. oder gar mit Trotz geltend gemacht werden, weil niemse sich ein Dementi geben will. Daher ist das Leben so vie kr

ler ein Gewebe von Ungezogenheiten, Launen, Capricen, Verschrobenheiten und excentrischen Handlungen, zumal wenn sie verzärtelt und verwöhnt es in der Jugend nicht lernten, sich einen Wunsch zu versagen, sich in Geduld zu fassen, und kleine Vortheile für höhere Interessen aufzuopfern. Leider geht gerade aus dieser Charakterlosigkeit und dem steten inneren Widerstreit so oft der Wahnsinn herver, der dann ganz das Gepräge des verwilderten Lebens annimmt. Solche Kranke sind dann eben so arge Selbetquäler, als sie dem Arste mannigfache Plagen durch ihre Forderungen und Widersetzlichkeiten bereiten; es hält ungemein schwer, ihnen den Begriff der Disciplin beizubringen. Hat man ihnen eine Unart abgewöhnt, einen unverständigen Wunsch abgeschlagen, so haben sie sogleich neue in Bereitschaft, und so wiederholen sich unvermeidliche Reibungen und Zwistigkeiten, welche nie ein dauerhaftes Verhältniss des Kranken zu dem Arzte und zu den übrigen Hausgenossen aufkommen lassen. Häufig gesellt sich zu einer solchen Sinnesart ein zornmüthiger Charakter, welcher in seinem Familienkreise zu herrschen gewohnt, sich über jeden erfahrenen Widerstand entrüstet und erbittert, selbst wenn er in ruhigen Stunden seine Verkehrtheiten einsieht, und wohl selbst flüchtige Reue empfindet. Der Arzt muß gegen solche Gemüther mit großem Ernst und fester Konsequenz auftreten, denn er gewinnt für seine Heilung nur dann einen festen Boden, wenn er ihnen die praktische Nothwendigkeit des Gesetses eindringlich fühlbar macht. Jede Nachgiebigkeit würde ue in ihren Anmaaßungen bestärken, welches um so wesiger statt finden darf, da sie kein höheres Interesse zu hrer Entschuldigung geltend machen, vielmehr in ruhigen lugenblicken oft darüber belehrt werden können, daß ihr letragen dem der verzogenen Kinder gleicht. Durch diese assende Vergleichung kann man sie leicht beschämen, ruchten aber diese und ähnliche Zurechtweisungen nichts ngen ihren Ungestüm; so müssen durchgreifende discipli-Seelenheilk, II. 53

narische Maaßregeln in Anwendung kommen, und so lange fortgesetzt werden, bis sie sich ihre Ungezogenheiten abgewöhnt haben. Esquirol soll unter diesen Umständen mit der trockenen Bemerkung: vous passeres aux incurbles, viel ausgerichtet haben, und auch ich habe mich ötters ähnlicher Ausdrücke mit Vortheil bedient.

Eine nothwendige Folge fast jeder Leidenschaft is die Lüge, hinter welcher jene ihre wahre Absicht vebirgt, um sich der Verantwortung für ihre tadelnswerten Handlungen zu entziehen. Leider ist in unsern konvetionellen Verhältnissen die Lüge so einheimisch geworde, dass die Wahrheit sich nie in ihrer nackten Gestalt, sedern nur unter gefälliger Einkleidung zeigen darf. De meisten Menschen haben daher keinen deutlichen Begif von der tiefen Unsittlichkeit der Lüge, welche unsehler die Grundlage der gesellschaftlichen Verhältnisse unter grabt, und die vornehmste Quelle des Argwohns und heimlichen Feindschaft der Menschen unter einande welche sich nur zu oft mit leeren Worten zum Bestalt ben. Selbst die Gutmüthigkeit, welche nicht gerne : ren wehe thun will, halt eine gefällige Lüge für ed und so giebt es tausend Gründe, welche sie in ihre begrenzten Verbreitung begünstigen. Kein Wunder daß viele Wahneinnige ausgelernte Lügner sind, und sid der List nicht schämen, mit welcher sie auf alle West den Arzt zu täuschen suchen. Denn sie schöpfen aus ib rer Leidenschaft die Ueberzeugung von der Rechtmist keit ihrer Handlungen; da sie aber bald gewahr werlen dass der Arzt sie im entgegengesetzten Sinne beurtheilt, so verheimlichen sie ihm dieselben, leugnen sie geraden ab, und rühmen sich eines ganz anderen Betragens. E kostet oft nicht geringe Mühe, hinter die Wahrbeit 11 kommen, nicht blos in Bezug auf das frühere Leben de Kranken, sondern auch auf sein Benehmen im Irreshaus: und doch muss der Arzt vor allem dahin streben, des was ren Thatbestand in Erfahrung zu bringen, weil ihm diese

nur den Maasstab seines Urtheils und das eigentliche Motiv seines Heilverfahrens an die Hand geben kann. Denn die Handlungen des Wahnsinnigen sind die entschieden objektiven Beweise seiner Gesinnung, welche nur so lange in Worten sich kund giebt, als er es noch nicht gelernt hat, an sich zu halten, sondern den Strom seiner Leidenschaft rücksichtslos in Worte übersließen läst. Der Arzt muß daher kein erlaubtes Mittel unbenutzt lassen, welches ihm zur genauen Kenntniss des Charakters seines Kranken verhelfen kann, er muss ihn mit so vielen Beobachtern als möglich umstellen. Hat er ihn auf Lügen ertappt, so muß er dies jederzeit nachdrücklich rügen, und ihm begreiflich machen, dass er durch diese böse Gewohnheit alles Vertrauen verscherze, Gefahr laufe, selbst dann nicht Glauben zu finden, wenn er die Wahrheit rede, und dass er um so längere Zeit im Irrenhause werde verweilen müssen, je weniger man sich auf seine Worte verlassen dürfe. Besonders muß auch der Kranke einsehen lernen, daß er durch Lügen sich selbst am meisten hintergehe, und sich über seine Gesinnung täusche, indem er zuletzt nicht mehr den Widerspruch zwischen seinen Worten und Handlungen wahrnehme, und dann unfehlbar eine Beute seiner Leidenschaften werde, von deren Beherrschung sein ganzes künstiges Lebensglück abhange. Anfangs pslegt der Kranke über eine solche ungewohnte Sprache betroffen zu sein, und zu fragen, wer es sich herausnehmen dürfe, ihn über seine Handlungen zur Rechenschaft zu ziehen; indess er pwöhnt sich nachgerade daran, wie denn überhaupt die Menschen sich in das Gesetz der Nothwendigkeit schicken. wenn sie ihm auf keine Weise ausweichen können. en diese Maxime ist oft ein offener und versteckter Wierspruch erhoben worden, weil man die bei solehen Aufpitten unvermeidlichen Reibungen fürchtete; aber welch In Vortheil sollte wohl dabei herauskommen, wenn der ranke den Arzt wissentlich täuschen darf, so oft es ihm eliebt? Soll er wahre Achtung vor demselben hegen; so 53 \*

schliesst dies die Wahrheit nothwendig in sich. Dem die Lüge ist stets ein Zeichen von Geringschätzung oder von Furcht. Der Kranke merkt es bald, wenn er den Ant überlisten kann, äfft ihn dann mit falschen Betheuerungen und übt sich fleisig in Heuchelei und Verstellungskunst, um sich den Ausweg aus dem Irrenhause zu bahnen, welchen man ihm nicht versperren kann, wenn man seine Ge sinnung und sein Betragen gut heißen muß. Tritt er aber mit verhehlten und heimlich gepflogenen Leidenschaften is die Freiheit zurück, so erfolgt fast unvermeidlich ein Rückfall, der im schlimmeren Falle unheilbar ist, im gunstige ren Falle seine Heilung erschwert und verzögert, und die fernere Entwickelung seiner Angelegenheiten sehr beein trächtigt. Ueberhaupt sei der Arzt der Regel eingedent dass die Heilung des Wahnsinns nur erfolgen kann, wen das Gemüth auf die natürlichen Grundbedingungen zurickgeführt wird, unter denen die Wahrheit eine der vornehm sten ist, weil jede Selbsttäuschung zur Ursache der sittlichen Verwilderung wird.

Ein sehr großes Hinderniss legt das falsche Ehrgefüll der Kranken dem Arzte in den Weg. Die wenigsten Mer schen haben den Tadel ertragen gelernt, weil er nur " oft nicht in der Absicht, eine moralische Besserung bevorzubringen, sondern aus Selbstsucht, Hass und ander unlauteren Absichten hervorgeht. Die meisten suchen im Unabhängigkeit dadurch geltend zu machen, daß sie kei nen Richter ihrer Handlungen über sich dulden, für welck sie nur vor Gott und ihrem Gewissen verantwortlich sein behaupten. Da das Ehrgefühl nach der Achtung derer strebt, so wird es natürlich durch die Beweise von Gegentheil empfindlich verletzt, und sträubt sich desid mit Hestigkeit gegen jede Anklage, wenn es dieselbe i gend von sich abwälzen kann. Der Ehrtrieb sollte zur Vertheidigung löblicher Gesinnung und That aufforders und eich jede wohlverdiente Rüge als Sporn zur Best rung dienen lassen; aber eine solche sittliche Discipis

wodurch gedachter Trieb auf seine natürliche Bedeutung zurückgeführt würde, hat er bei den wenigsten erfahren. Da nun das Ehrgefühl von jeher ein Hauptmotiv menschlicher Handlungen war, so artet es nur zu oft in jene leicht verwundbare Reizbarkeit aus, welche eine der vornehmsten Ouellen der Feindschaft unter den Measchen ist. weil sie ihrem angemaassten Rechte nicht entsagen wollen, stets vorwurfsfrei zu bleiben. Aus dieser Gesinnung fühlen sieh daher die Wahnsinnigen tief verletzt, wenn der Arzt zu ihnen die Sprache der Wahrheit redet; und doch darf er ihr falsches Ehrgefühl nicht schonen, weil es eine der festesten Schutzwehren der Leidenschaft ist. Denn so lange der Mensch sich hinter der Vorstellung verschanzen darf, dass die konventionelle Ehre ihm einen Freibrief für alle Thorheiten giebt, bleibt er natürlich allen sittlichen Forderungen unzugänglich, deren Rechtmässigkeit er mit den abgeschmacktesten Vorurtheilen bestreitet. Der Arzt muss daher den Kranken mit Nachdruck darauf hinleiten, dass jede Thorheit mit dem wahren Ehrbegriss in Widerspruch steht, dass jede unbegründete Anmaassung lächerlich wird, dass er sieh die verlangte Achtung wirklich verdienen muss, und dass das Irrenhaus kein Privilegium irgend eines Dünkels duldet, sondern alle seine Bewohner auf gleiche Linie des Rechts und der Pslicht stellt. Es ist leicht einzusehen, dass diese Demonstrationen einen schärferen Charakter annehmen müssen, wenn der Kranke wirklich schlechte Streiche mit dem sogenannten point d'honneur rechtfertigen will.

Dass die Faulheit vorzugsweise Folge der Erschlassung und Verweichlichung in Luxus, Schwelgerei und Ausschweisungen aller Art ist, und mehr als jede andere pathologische Bedingung die Selbstbeherrschung erschwert, ja unmöglich macht, wurde schon in der Aetiologie ange geben. Nur zu oft trägt daher die zum Wahnsinn verirrte-Leidenschaft den Charakter der Erschlassung an sch, weil sie, anstatt die Thatkraft zum rüstigen Ergreisen ihres

Zwecks anzutreiben, sich einem passiven Grübeln und Briten, einem fruchtlosen Sehnen und Träumen hingiebt, wodurch der Ruin der geistigen Kräfte vollendet wird, welch nur durch angemessene Beschäftigungen erstarken, durch Ueberwindung von Schwierigkeiten sich befestigen und a innerer Gediegenheit gewinnen können. Faulheit ist de her ein sehr häufiger Fehler der Wahnsinnigen, dessen Beseitigung dem Arzte oft nicht geringe Mühe macht. Im unterscheide indess von derselben die wohlthätige Erschliffung und Gemüthsruhe, welche auf die sieberhafte Aufregung der Tobsucht und ähnlicher Gemüthsanstrengungen folgend, jeder gedeihlichen, aus freiem Antriebe entsprisgenden Thätigkeit vorangehen muß, gleichwie nach Krimfen erst Erholung eintreten muss, ehe die durch sie eschöpfte Muskelkraft wieder durch naturgemäße Bewegung bethätigt werden kann. Der Arzt gönne dem Wahnsimigen nach überstandenem Stadium der Aufregung erst ei nige Musse, damit derselbe wieder frische Kräfte sammel könne, widrigenfalls er ihn von neuem in einen krankhaft gereizten Zustand versetzen könnte; sobald dies aber geschehen ist, muss er denselben zu einer seiner Persönlich keit angemessenen Arbeit bestimmen, wenn nicht die Kräfte seines Gemüths in fortgesetzter Träumerei von neuem i Verwirrung gerathen, und neue leidenschaftliche Ausbrück herbeiführen sollen, welche über die Schranken der Dis ciplin hinausschweifen. Der Arzt lasse sich durch alle Ausslüchte und Entchuldigungen nicht irre machen, womit die Kranken sich der ihnen verhafsten Arbeit zu entziehen suchen; sondern sobald er sich von ihrer psychisches und physischen Arbeitsfähigkeit überzeugt hat, muß e sie durchaus dazu bewegen. Er mache ihnen begreiflich dass sie nur durch angemessene Beschäftigung aus der wisten Ermattung, über die sie sich häusig beklagen, heraukommen können, dass Arbeit das beste Mittel ist, den Kirper gesund zu erhalten; er lasse sich nicht dazu herst Standesvorurtheile, welche als Privilegium des Müßiggsges von vornehmen Kranken vorgeschätzt werden, zu begünstigen, sondern erläutere den Säumigen das allgemeine Loos der Menschen, welche im Schweiße des Angesichts ihr Brodt essen sollen. Er hefte das Motiv der Ehre an den Fleiß, stelle daher die Trägheit als verächtlich und verderblich dar, welches ihm nicht schwer fallen kann, da die Wahnsinnigen gewöhnlich durch träumerische Unthätigkeit verleitet, ihre Angelegenheiten vernachläßigt, und sich dadurch großen Schaden zugefügt haben. Helfen diese milderen Mittel nicht, so müssen Coercitivmaaßregeln in Anwendung kommen, zumal bei den durch Branntwein und Wollust stumpfsinnig Gewordenen, welche keinen Antrieb irgendwelcher Art mehr kennen, sondern durch den Schmerz gestachelt werden müssen.

Unter allen Hindernissen, welche ein krankes Gemüth der Disciplin entgegenstellt, ist aber keins größer, als das Widerstreben der religiösen Schwärmerei, des Fanatismus und überhaupt des irre geleiteten Gewissens gegen die Anforderungen des Arztes. Da durch das Bewusstsein des göttlichen Gesetzes der innere Richter sich ankündigt, dessen Entscheidung in letzter Instanz im voraus jeden Widerspruch niederschlägt; so muss der leidenschaftlich gesteigerte Ausdruck seiner missverstandenen Gebote jedem anderen Motive weit überlegen sein, weshalb wirklich an solchen Kranken oft jedes Heilbemühen gänzlich scheitert. Mit List und auf Umwegen wird man vielleicht nie etwas ausrichten, weil die religiöse Leidenschaft im innersten Gemüth wurzelt, so dass man ihr eigentlich nie in den Rücken fallen kann. Die nächste Aufgabe würde freilich sein, den Kranken mit sich selbst in Widerspruch zu verwickeln, in sofern man ihm zeigt, dass er durch Gesinnung und That selbst das Gesetz vielfältig überschreitet, kraft dessen er seine Thorheit geltend macht, da er nicht nur seine wesentlichen Pflichten vernachlässigt, sondern sogar wirklich pflichtwidrige Handlungen begeht; gewöhnlich weiße er sich aber mit verdrehten Bibelsprüchen,

angeblich unmittelbaren Offenbarungen und Sophistereien aller Art aus der Verlegenheit zu ziehen, und seinen Ungehorsam gegen die vorgeschriebene Disciplin, ja die verwerflichsten Handlungen als nothwendig durch göttlichen Besehl bedingt zu rechtsertigen. Indes sind die Wege, auf denen der Arzt den Schwärmern noch beikommen kann, nach dem Charakter ihrer Leidenschaft verschieden Mit wirklicher Strenge richtet man nur gegen die etwa aus, deren religiöse Gesinnung mehr auf Ostentation ausgeht, als in nachhaltiger Stärke begründet ist, welche das Gewicht der disciplinarischen Maaßregeln noch nicht kennen gelernt haben, und durch deren Anwendung wirklich eine Umstimmung ihrer Gesinnung erfahren. So verhält a sich z. B. bei den Frömmlern, deren Religiosität eigentlich nur ein beschaulicher Müssiggang war, in welchen sie sich den strengen Anforderungen der Pflicht entzogen Schlimmer ist der Arzt mit den an religiöser Verzweiflung Leidenden daran, welche in den Coercitivmaassregeln om eine göttliche Strafe erblicken, durch welche sie in ihre Täuschung bestärkt werden. Gelingt es, sie zur Thätigkeit zu bewegen, so darf man ein allmähliges Erwachen eines kräftigen Selbstgefühls bei ihnen hoffen, woderch die bodenlose Leere ihres Gemüths wieder ausgefüllt wird; hierauf muß also das Hauptaugenmerk des Arztes gerichtet sein, und er kann auch zuweilen seinen Zweck erreichen, wenn die Kranken in ihrem Gewissen eine Bestätgung der Nothwendigkeit des Fleißes finden. Freilich mus er unermüdlich in seinen Antrieben sein, und sich dezu oft nachdrücklicher Mittel bedienen, welche auch helfen, weil am Ende jeder den Schmerz scheut, und die religiöse Verzweiflung eigentlich die Kraft des Widerstapdes lähmt. Desto größer ist dagegen letztere bei Fanatikern und ehrgeizigen Schwärmern, weil Herrschsucht md Hochmuth dem Charakter eine Härte und repulsive Energie verleihen, zumal wenn sie durch vorgeschützte Heiligkeit ihrer Motive sich geltend machen. Coercitivmaassregels

bestärken sie nur in ihrem Trotz, und wer denselben durch die äußerste Strenge brechen wollte, würde sie fast unfehlbar in unheilbare Wuth versetzen, und sich mit ihnen in einen Kampf verwickeln, welcher einen unglücklichen, fürchterlichen Ausgang nehmen müßste. Ich kenne nur die Verachtung als das einzig noch wirksame Mittel, durch welches der Egoismus am leichtesten gedemüthigt, und somit das leidenschaftliche Interesse am sichersten geheilt wird, so daß die religiöse Bethörung dann wohl weichen kann. In diesem Sinne sind die zuweilen unvermeidlichen Coercitivmaaßregeln anzuordnen, bei deren Anwendung der Arzt so wenig als möglich Notiz von dem Kranken nehmen muß, damit er es fühle, daß er auf keinen äußeren Triumph bei seinen provocirten Leiden rechnen darf.

## §. 157.

Mittel zur Handhabung der Disciplin.

Streng genommen hat jede disciplinarische Maassregel eine unmittelbare psychische Beziehung, weil selbst die körperlichen Schmerzen und Erschütterungen einen kräftigen Einsluss auf das Gemüth ausüben. Denn der mächtige Lebenstrieb als psychologischer Mittelpunkt aller sinnlichen Empfindungen ist es, durch welchen sie den für alle anderen Motive unempfänglich gewordenen Kranken noch zu bestimmen vermögen, sich dem Zuge seiner Leidenschaft zu entreißen. Man hat dies auch anerkannt, in sofern man die Anwendung der schmerzerregenden Mittel das indirekt psychische Verfahren nannte, mit welcher Umschreibung man indess leicht Missverständnisse über ihre wahre Wirkung veranlassen kann. Denn eine solche Bezeichnung erinnert nur allzusehr an die materialistische Hypothese, welche mit Fontanellen, Haarseilen und dergl. einen pathologischen Prozess im Gehirn bekämpfen, Metastasen, Kongestionen und Entzündungen auf die Haut ableiten wallte. Diese Vorstellungsweise herrscht noch so sehr in

den Köpfen der Aerzte, dass ich wiederholt der Inkonsequenz beschuldigt bin, ungeachtet meiner psychischen Heilgrundsätze doch auf gut materialistisch den Wahnsinn zu bekämpfen. Man könnte im materialistischen Sinne eben so gut sagen, die Ruthe bezähme bei Kindern nicht auf moralische Weise ihren Ungestüm, sondern dieser sei nur ein Symptom einer Gehirnreizung, welche durch ein von Ruthenstreichen auf dem Hintern hervorgebrachtes Erythem abgeleitet werde. Wie wenig haben doch diese Aerzte über die Bedeutung des physischen Schmerzes nachgedacht, obgleich man nur mit einiger Aufmerksamkeit den großen Abscheu der meisten Menschen gegen den Schmers in Folge ihrer Verweichlichung beobachtet zu haben braucht, um sich zu überzeugen, dass derselbe eins der stärksten Motive ist, durch welche man ihr Gemüth in Bewegung setzen kann. Verachtung des Schmerzes ist jedesmal Zeichen eines sehr festen, ja unbeugsamen Charakters, wie ihn nur hochherziger Sinn oder die Leidenschaft auf ihrer äußersten Höhe erzeugen kann.

Ueberhaupt aber gehören zur Zahl der disciplinarischen Maassregeln alle Motive, durch welche das Gemüth bestimmt werden kann, sich von dem herrschenden Zuge der Leidenschaft loszureißen, um der allgemein vorgeschriebenen Ordnung oder den speciellen Bestimmungen des Arztes sich zu fügen. Folglich sind Anregung des Freiheits- und Ehrgefühls eben so gut dahin zu rechnen, als Zwangsjacke, Drehstuhl und Moxa; indess wollen wir in diesem §. nur diejenigen Mittel in Betrachtung ziehen, welche unmittelbar auf das sinnliche Lebensgefühl wirken, weil wir außerdem die gesammte Lehre von den psychischen Heilmotiven, mit denen wir uns später beschäftigen werden, hier abhandeln müssten. Die auf das Lebensgefühl wirkende Disciplin unterscheidet sich überdies auch wesentlich von jeder anderen darin, daß sie das niedrigste oder unedelste Motiv in Bewegung setzt, welches daber nur als Nothbehelf gebraucht werden soll, wenn die abrigen ihren Dienst versagen. Denn es liegt immer eine Herabwürdigung des Menschen darin, wenn man ihn nicht als ein sittlich vernünftiges Wesen bestimmen kann, freithätig einen nothwendigen Zweck zu erfüllen, sondern wenn man ihn auf der rein thierischen Seite ergreifen muß, um ihn zu zügeln und zu spornen.

Wie sehr wäre es daher zu wünschen, dass der Arzt eines so rohen Verfahrens gar nicht bedürfte, sondern sich sogleich an die edleren Gefühle des Kranken wenden könnte, um ihn durch diese zu lenken. Aber leider ergiebt es sich aus einer genaueren Kenntniss des währen Sachverhältnisses, dass jene mehr durch physischen Zwang als durch Erregung einer freieren Selbstbestimmung wirkenden Mittel stets eine große Rolle im Irrenhause spielen werden. Abgesehen davon, dass viele derselben unentbehrliche Sicherheitsmaassregeln sind, um die Kranken, namentlich Tobsüchtige, Uebelwollende. Stumpfsinnige, von gefährlichen Handlungen gegen sich und andere abzuhalten, ihrer zügellosen Unruhe Schranken zu setzen, und dadurch die nothwendige Ruhe, Sicherheit und Ordnung des Hauses zu erhalten, bedarf es nur der Erinnerung, dass die meisten Kranken bei ihrer Aufnahme in die Anstalt dergestalt von ihrer Leidenschaft erfüllt und beherrscht werden, daß sie die Empfänglichkeit für jede heilsame Einwirkung ganz verloren haben, oder dass bessere Eindrücke bald spurlos verschwinden, und daher niemals einen dauernden Erfolg haben können. Sie stoßen fast überall an, beschäftigen sich nur mit ihrem Wahn, und wenn sie auf ihre Umgebungen achten, so treten sie fast immer, in Opposition mit denselben, um sich geltend zu machen, und die ihnen entgegengestellten Hindernisse zu bekämpfen. Dies vermehrt nur den Ungestüm ihrer Leidenschaft, welche mit entschiedenem Nachdruck angegriffen, und in die gehörigen Schranken zurückgewiesen werden muß, wenn nicht der Arzt von vorn herein sich in Nachtheil gegen sie setzen, und genöthigt sein will, die anfangs versäumte Disciplin

in der Folge mit verdoppelter Strenge nachzuholen. Je wilder und störriger daher der Kranke ist, je mehr er mit Gleichgültigkeit, Verachtung oder gar mit leidenschaftlicher Gegenwehr die an ihn gerichteten Forderungen amnimmt; um so nothwendiger wird es, ihn seine Abhängigkeit im vollen Maaße empfinden zu lassen, damit das Gefühl derselben ihn in der Folge geschmeidiger mache. Indeß vermeide der Arzt gewissenhaft jeden Mißbrauch, welcher durch Gewöhnung zuletzt die Wirkung aller dieser Maaßregeln vereitelt, und das Gemüth für alle edleren Motive abstumpft. Denn sobald die deprimirenden Gefühle, welche sie jederzeit hervorrusen, habituell geworden sind, verstummen alle besseren Gefühle gänzlich.

Wir haben den Schmerz hier in allgemeinster Bedeutung genommen, wo darunter jede der Sinnlichkeit peinliche Empfindung verstanden werden kann, welche mit hinreichendem Nachdruck auf das Gemüth des Kranken wirkt, um die Antriebe seiner Leidenschaft zu schwächen oder gar zu unterdrücken. Im Allgemeinen kann man bei demselben noch einen hinreichenden Grad von Reflexion voraussetzen, diese Beziehung des Schmerzes auf die Leidenschaft zu bemerken, weil selbst die Thiere einer solchen Ideenassociation fähig sind, und dadurch bestimmt werden, sich der Dressur zu unterwerfen. Indess wenn die hauptsächliche Wirkung der disciplinarischen Maaßregeln auch von dieser Verknüpfung rein sinnlicher Vorstellungen abhangt; so können sie doch selbst noch in sinnles verworrenen Zuständen, welche jeden Zusammenhang im Bewußstsein auf heben, Hülfe bringen. Denn entweder sind solche Zustände Folgen des hestigsten Aufruhrs, in welchen das Gemüth durch ungestüme Leidenschaft versetzt wird, und dann muss die unmittelbare Hemmung und Gegenwirkung, welche letztere durch den Zwang erfährt, wenigstens einen Theil ihrer Krast brechen, womit zugleich auch eine größere Besinnlichkeit eintritt; oder aus Erschöpfung der Nerventhätigkeit hat sich ein hoher Grad

von Stumpfsinn entwickelt, zu dessen Bekämpfung die schärfsten Reizmittel auf die Nerven erfordert werden, unter denen bekanntlich die schmerzerregenden stets obenan gestellt worden sind.

Die physischen Mittel der Disciplin lassen sich unter drei Abtheilungen bringen, je nachdem sie entweder die willkührliche Bewegung des Wahnsinnigen ganz oder zum Theil hemmen, oder durch eine erschütternde Wirkung auf sein Nervensystem ihm lästige Empfindungen verschiedener Art bereiten, oder durch Hautverletzung den gewöhnlichen Wundschmerz hervorbringen. Die hierzu erforderlichen Apparate sind schon so oft beschrieben worden, daß ich mich ihrer Schilderung überheben darf; wer hierüber einer näheren Belehrung bedarf, findet sie am ausführlichsten bei Schneider.).

1) In Bezug auf die zuerst genannten Beschränkungsmittel entlehne ich von Heinroth die Rechtfertigung ihrer Anwendung. "Wo noch auf Heilung gerechnet wird, da ist es unpassend, die Kranken sich selbst und ihrem eigenen widersinnigen Treiben zu überlassen. Beschränkung ist es, welche hier Noth thut und nichts weniger als Grausamkeit oder Inhumanität ist, sondern eine nothwendige Maassregel zur Zurückbildung solcher Individuen zur Norm der Vernunft. Beschränkung führt den rohen, ungebildeten Menschen zur Kultur, zur Kunst und Wissenschaft und aller Tugend; Beschränkung ist es auch, durch welche der aus Form und Ordnung getretene Mensch zu derselben, d. h. zur Vernunft zurückgeführt wird. Gerade diejenigen lieben am meisten die Freiheit, denen sie am wenigsten frommt, namentlich die Tobsüchtigen; und so lange man sie sich selbst und ihrer verkehrten Thätigkeit überlässt, wäre es auch im Autenrielhschen Zimmer, ist an keine Wiederherstellung ihrer Gesundheit zu denken: sie

<sup>\*)</sup> Entwurf zu einer Heilmittellehre gegen psychische Krankheiten. Tübingen, 1824.

werden dadurch immer mehr in ihrem falschen Treiben bestärkt und in demselben befestigt, sie halten für Recht, was sie thun, und wollen von keiner Regel wissen; ihr verkehrter Hang wächst mit seiner dauernden Empfindung. Kurz, so lange solche und ähnliche Kranke einen Willen haben, ist auch nichts mit ihnen auszurichten").

Schon früher (Th. I. S. 688) habe ich mich über die Wirkung ausgesprochen, welche die Hemmung der willkührlichen Bewegung in allen bewegten Seelenzuständen auf das Gemüth ausübt. Wenn bei gänzlicher Verwilderung und Verwirrung des Bewußstseins nichts mehr im Stande ist, die Reflexion des Wahnsinnigen zu erregen, so fühlt er sich doch durch das Binden seiner Glieder in seinem Drange nach ungestümen Kraftäußerungen so unmittelbar in seinem leidenschaftlichen Streben aufgehalten, daß seine Seelenthätigkeit in dieser Richtung in Stocken gerathen muss. Ansangs kämpst er freilich noch mit Ebitterung gegen das Hindernis an, er sucht sich von demselben zu befreien, oder bricht in Schmähungen und Drohungen aus, wenn ihm dies nicht gelingt; aber nachgerade beruhigt er sich, sei es, dass das vergebliche Ringen ihn schnell ermüdet, oder dass deutliche Vorstellung oder wenigstens ein instinktartiges Gefühl ihn nöthigt, einen allen ungleichen Kampf mit seinen Banden aufzugeben. Genug die Wirkung bleibt fast-nie aus, wenn sie auch erst nach mehreren Tagen oder Wochen erfolgt. Wie tief die Vorstellung von der peinlichen und hülflosen Lage, in welche die Wahnsinnigen durch die Anwendung der Zwangsjacke oder des Zwangsstuhls versetzt werden, sich ihrem Gemüth einprägt, um eine nachhaltige Wirkung in demselben hervorzubringen, ergiebt sich besonders daraus, daß man bei neuen ungestümen Ausbrüchen ihrer Leidenschaft ihnen damit nur zu drohen braucht, um sie oft zur Ruhe zu bringen. Bei allen Tobsüchtigen, und überhaupt unruhi-

<sup>\*)</sup> Lehrbuch der Störungen des Seelenlebens. Th. II. S. &.

gen Kranken sind sie daher ganz unentbehrlich, zumal um sie von gewaltthätigen und gefährlichen Handlungen zurückzuhalten. Die größte Wachsamkeit reicht nicht hin, Selbstmörder, Onanisten und mordlustige Wüthende in jedem Augenblick an ihren verderblichen Absichten zu verhindern; ihr Versprechen des Wohlverhaltens ist eine Täuschung, durch welche ich mich wenigstens nie bewegen lasse, um mir eine zu späte Reue zu ersparen. Es mag sein, dass manche Kranke Ehrgefühl genug besitzen, ihr gegebenes Wort, verderblichen Antrieben widerstehen zu wollen, gewissenhaft zu erfüllen, wie dies z. B. bei jenem General der Fall war, den Esquirol eine Nacht ganz allein in seinem Zimmer ließ, nachdem er ihm das Versprechen abgenommen hatte, sich nicht entleiben zu wollen. Ein solches Experiment halte ich für höchst gefährlich, weil sich nie voraus berechnen läßt, ob nicht der Kampf des leidenschaftlichen Antriebes bis zum sinnlosen Aufruhr steigen, und dadurch unaufhaltsam zur gefürchteten That fortreißen werde, wie denn auch gedachter General sich nur mit Mühe des Antriebes, sich zu erdrosseln, erwehren konnte. Warum will man es auf eine solche Gefahr wagen, wenn sich derselben so leicht und zuverlässig vorbeugen lässt? Für solche Kranke ist es eine Wohlthat, wenn man sie in die Unmöglichkeit versetzt, sich zu schaden, und ihnen das Gefühl der Sicherheit gegen verderbliche Anreizungen ihrer Leidenschaften einslößt, dagegen sie bei jedem Anschein der Freiheit, denselben zu folgen, unvermeidlich in den heftigsten Kampf mit sich gerathen. Alle anderen Rücksichten auf Stand, Charakter, Ehrgefühl, können dabei gar nicht in Betracht kommen, sobald die Gewalt der Leidenschaften darüber hinaus gegangen ist. Denn Sicherstellung gegen jedes Unheil ist die erste Pflicht des Arztes\*). Erst wenn die gefährlichen Kranken in ih-

<sup>\*)</sup> Bei dieser Gelegenheit gedenke ich zugleich der mannigfachen Vorschläge, welche man gemacht hat, um die häufige

rem ganzen Betragen eine vollständige Sinnesänderung an den Tag legen, darf man ihnen eine größere Freiheit bewilligen.

Unter den mechanischen Mitteln der Disciplin hat bekanntlich die Zwangsjacke die allgemeinste Anwendung
gefunden, und sie reicht auch in leichteren Fällen völlig
aus; doch muß ich dem Urtheil Heinroth's beipflichten, daß in den höheren Graden der Tobsucht dem Zwangsstuhl der Vorzug gebührt, weil durch denselben am schnellsten und sichersten der Ungestüm gedämpft und der Kranke
von seinem wilden Umherschweisen zurückgehalten wird.
Länger als ein bis höchstens zwei Tage hinter einander
wage ich jedoch nicht denselben in Anwendung zu brin-

Weigerung der Kranken gegen den Genuss von Speisen zu aberwinden. Man liest häufig von gewaltigen Zurüstungen zu diesem Zweck, welche meines Erachtens alle überflüssig, zum Theil wirklich grausam sind, und ohne eine formliche Balgerei mit den Kranken gar nicht in Anwendung gebracht werden konnen, z. B. das gewaltsame Aufbrechen des Mundes, Stockschläge, fürchterliche Drohungen und dergl. Ich bediene mich stets einer hinreichend langen Röhre von elastischem Gummi, welche durch den Mund des Kranken, oder wenn er diesen hartnäckig verschließt, durch eine Nasenöffnung bis tiel in den Schlund eingeführt wird. An dem ausseren Ende der Röhre besindet sich ein Trichter von Horn, in welchen man, während der Kranke in eine horizontale Lage gebracht ist, eine hinreichende Menge von kräftiger Fleischbrühe gießt, welche dann ohne Hinderniss in den Magen gelangt. Die Operation ist äußerst einsach, und macht jedes Sträuben des Kranken völlig erfolglos, weshalb er gewöhnlich auch die Thorheit desselben einsieht, und nach einigen Wirderholungen freiwillig die dargebotene Nahrung geniesst. Indess kann man dadurch nicht immer seinen Abscheu gegen dieselbe überveinden, welcher zuweilen einen so nachtheiligen Einflus auf seine Verdauung ausübt, dass er in Abzehrung versällt, und stirbt - Dass man überhaupt aus der Nähe gefährlicher Kranken alles entfernen müsse, womit sie irgend schaden könnten, namentlich schueidende und stechende Werkzenge, Glas und dergl. versteht sich ganz von selbst. Man kann die Vorsicht hierin nicht west genag treiben.

gen,

gen, weil sonst aller Vorsicht ungeachtet leicht eine ödematöse Anschwellung der Beine erfolgt. Bei längerer
Dauer der Tobsucht ziehe ich daher das von Neumann
empfohlene Zwangsbette vor, in welchem der Kranke auf
Matratzen und Polstern bequem ausgestreckt mit wohlgepolsterten Gurten und Riemen am Leibe, an Armen und
Beinen befestigt, Wochen lang ohne allen Nachtheil zubringen kann. Täglich verläßt er dasselbe auf kurze Zeit
Behufs der nöthigen Reinigung und der Befriedigung seiner Bedürfnisse. Es hat mir an Gelegenheit gefehlt, von
dem Authenriethschen Zimmer, Gebrauch zu machen, daher ich mich des Urtheils darüber enthalte.

2) Seitdem Cox, durch einige Andeutungen von Darwin geleitet, die Erfindung seiner Schaukel bekannt machte, und den Nutzen derselben anpries, hat man eine Menge ähnlicher Maschinen ersonnen, durch welche der Wahnsinnige in drehende und schwingende Bewegungen versetzt wird. Schneider hat sie (a. a. O. S. 96 - 110) ausführlich beschrieben und abgebildet. Ich kann mich auf die hypothetischen Vorstellungen von ihrer Wirkung nicht einlassen, deren sinnliche Erscheinungen sich vornämlich als Schwindel bis zur Betäubung, Ekel, Erbrechen, das Gefühl von Kraftlosigkeit und allgemeiner Erschütterung zu erkennen geben, und dadurch dem Kranken eine große Furcht einflößen. Von allen diesen Maschinen habe ich nur den Drehstuhl (bei Schneider Fig. 4 der ersten Tafel) zur Einschüchterung widerspenstiger Kranken in Gebrauch gezogen, und davon oft einen heilsamen Erfolg gesehen. Neigung zu Kongestionen, Blutflüssen, Apoplexieen verbieten natürlich die Anwendung desselben; unter steter Berücksichtigung dieser Vorsicht habe ich daher auch niemals nachtheilige Folgen eintreten gesehen. Zuweilen befördert der Drehstuhl den Eintritt der monatlichen Reinigung, und kann also auch dadurch nützlich werden. Außerdem verspreche ich mir davon keinen therapeutischen Nutzen. Die übrigen Maschinen sind meines Erachtens Seelenheilk, II.

Digitized by Google

überslüssig. zum Theil selbst gefährlich, namentlich die große Drehmaschine (bei Schneider Tasel I. Pigur 1). welche ich daher niemals zu gebrauchen wagte. — Die Sturzbäder, welche gleichsalls eine mächtige Erschütterung des Nervensystems hervorbringen, und durch lästige Empsindung den ungestümen Trotz der Wahnsinnigen bändigen können, werden als wichtiges therapeutisches Mittel noch besonders bei der Kur dei Tobsucht in Betracht kommen.

3) Der Erregung von Schmerzen durch Hautwunden erwähne ich hier blos in Beziehung auf ihre psychische Wirkung, über welche ich mich schon früher ausgesprechen habe, ohne die Nothwendigkeit derselben als Ableitungsmittel bei Kongestionen, Entzündungen, Metastasen zu bestreiten, wenn dieselben wirklich, und nicht bles is der Phantasie des Arztes vorhanden sind. Der körper liche Schmerz hat aber außer seiner allgemeinen psychischen Wirkung noch eine besondere Beziehung auf die Phantasie, und er wird das beste Hülfsmittel bei den Hallucinationen, welche leider indess auch jenem nur allznoß hartnäckigen Widerstand leisten. Heinroth bemerkt hierüber sehr richtig. "Aus dem Traumleben, als welches des des Wahnsinns ist, kann nur das wachende Leben zurückführen. - Lebhafte Sinneseindrücke, oder auch Erregungen des Gemeingefühls sind es, welche den verwirrten, mit buntem Bilderspiel beschäftigten Geist, wiesern er bildende Kraft ist, und in Diensten des kranken Gemüths steht welches ihn in Bewegung setzt und ihm Ziel und Ricktung vorschreibt, wenigstens momentan zu sich zurückzerufen vermögen, und welche gesetzmäßig, periodisch is größtmöglicher Abwechselung wiederholt werden missen." (a. a. O. S. 27.) Da der Gebrauch der schmerserregenden Mittel sich fast einer jeden somatischen Thesrie des Wahnsinns anbequemen lässt; so ist derselbe in größter Ausdehnung zur Anwendung gekommen, and die Erfahrungen über seinen Nutzen häufen sich zu einer selchen Summe, dass es das keines Beweises bedarf. Ohne mich nochmals in einen Streit über die Erklärung einzulassen, welche natürlich mit der allgemeinen Theorie im Einklange stehen muss, kann ich daher ganz einfach meine Zustimmung zu den hierüber ertheilten Vorschriften geben. Doch bemerke ich, dass ich von der Brechweinsteinsalbe verhältnismässig nur selten Gebrauch mache, weil ihre Wirkung spät eintritt, und mit großer Unbequemlichkeit, Unreinlichkeit verbunden ist, wenn ich auch nicht einmal des so leicht zu vermeidenden Missbrauchs gedenken will, welcher oft bis zur Erregung der Caries des Schädels, der Rückenwirbel und der Rippen getrieben worden ist. Der schnellen und krästigen Wirkung wegen ziehe ich die Haar seile im Nacken, die Moxa auf dem Rückgrath vor. Ueber letztere habe ich mich schon früher in meiner Diss. de moxae efficacia in animi morborum medela. Berolini, 1831 umständlich ausgesprochen, worauf ich mich der Kürze wegen beziehe. In den letzten Jahren habe ich die Elektropunktur häusig in Anwendung gezogen, weil sie an eindringlicher Kraft alle die genannten Mittel weit übertrifft, keine Hautwunden hinterläßt, bei vorsichtigem Gebrauch niemals Schaden stiftet, und bei allen lähmungsartigen Zuständen der Seele und des Körpers oft das einzige Rettungsmittel ist. Ich darf versichern, dass ich dadurch mehrere Stumpssinnige, Schwermüthige, namentlich Säuser und Wollüstlinge aus ihrem tiefen Seelenschlaf herausgerüttelt und zur freien Geistesthätigkeit zurückgebracht habe, welche ich schon verloren gab. Endlich will ich noch der Urtikation gedenken, welche mir bei unreinlichen Kranken, die den Irrenhäusern so sehr zur Last fallen, oft die besten Dienste geleistet hat\*).

<sup>\*)</sup> W. G. 26 Jahre alt, die Tochter armer Aeltern, litt seit ihrer Kindheit an Enuresis. Hierdurch wurde ihr Fortkommen sehr erschwert, weil ihre stets von Urin durchnäßeten Kleider einen üblen Gerach verbreiteten, und sie dadurch ihren Dienstherrschaften widerwärtig wurde. Häufig aus dem Dienste entlassen,

Mehrere Aerzte haben auch noch in neuerer Zeit der Rath gegeben, sehr widerspenstige Kranke, deren Trots unverkennbar von bösem Willen zeugt, mit Stockschläge zu züchtigen, und ich will nicht leugnen, daß ein solche

und zu ihrer Schwester ihre Zuflucht zu nehmen genöthigt, wurk sie sehr muthles, niedergeschlagen, und zuletzt von großer Ange befallen. Im Winter des Jahres 1833 befand sie sich abermak bei ihrer Schwester, welche erkrankt von ihr die Wartung eines Kindes verlangte; indels weigerte sie sich dessen, und es ba hierüber zwischen beiden Schwestern, da jene ihr Undankbarbe vorwarf, zu einem hestigen Zank, in Folge dessen sie das flis verliefs. Am andern Tage zurückgekehrt, wurde sie von ihrer Schwester mit Vorwürfen überhäust, als habe sie nächtliche Aberthener aufgesucht, wodurch sie in die größte Erbitterung gerich Alles dies wirkte zusammen, sie in die größte Unruhe zu versetzen, welche bald unter krampfhaft hysterischen Beschwerte in Unbesinnlichkeit überging. Sie glaubte sich verfolgt, und 🕪 gespenstige Gestalten, wodurch sie noch mehr erschreckt wurde Im Marz 1833 nach der Charité gebracht, litt sie, ohne berwestechendes Leiden eines Organs, an allgemeiner Körperachwäck. Appetitlosigkeit und Leukophlegmatie, wodurch ein stärkende Heilversahren in Verbindung mit diuretischen Mitteln nothwest: gemacht wurde, welches nach einigen Wochen den erwünschts Erfolg herbeiführte. Indels war sie immer noch sehr niederse schlagen, seuszte und weinte viel, ohne eine deutliche Ursack anzugeben, und ließ nur aus ihren verworrenen Antworten ersthen, dass sie von ihren Verwandten beleidigt worden wäre. Besonders wurde sie mehrere Monate durch die Vision geise stigt, dass eine schwarze Katze auf sie zuspringe, um sie zu besen, wobei sie zugleich Gepolter hörte. Die noch fortdanersk Enuresis, deren Entstehung nicht mehr aufgeklärt werden konnte, schien bereits habituell geworden zu sein; jedoch brachte ich versuchsweise die Urtikation auf die Gegend des Kreuzes in Awendung, welche nach mehrmaligem Wiederholen den überraschen! sten Erfolg herbeiführte. Denn die Kranke vermochte es 🚥 den Urin an sich zu halten, wenn sie auch genöthigt war, des selben oft zu entleeren und deshalb während der Nacht mehrme das Bette zu verlassen. Allmählig gelang es mir, sie an ein geregeltes und arbeitsames Betragen zu gewöhnen; doch hatte 🗯 noch lange Zeit mit ihrer Niedergeschlagenheit und Aengetlichke su kämpsen, und ihre Vorstellung su überwinden, daß sie eine

Verfahren unter der angegebenen Bedingung am kürzesten zum Ziel führen könne. Jedoch habe ich mich desselben niemals bedient, nicht nur weil es die üble Nachrede vermehren könnte, der die öffentlichen Irrenheilanstalten in dem unbilligen und verkehrten Urtheil unwissender Menschen nur allzusehr ausgesetzt sind, und weil den Wärtern dadurch ein übles Beispiel gegeben würde, welches sie leicht mißbrauchten; sondern auch weil bei den Kranken fast unfehlbar die verderbliche Vorstellung geweckt und unterhalten würde, daß sie sich in einem Zuchthause befänden. Da dem Arzte so viele Koercitivmaaßregeln, welche den Wahnsinnigen eben so gut, wie nach Lichtenberg die Schläge an die Welt erinnern, aus der sie

Sünderin sei, worüber sie oft in Thränen ausbrach. Ihr Gemüthszustand blieb beinahe ein Jahr lang sehr wechselnd, und sie versicherte, dass es ihr sehr große Mühe koste, sich zu beherrschen. Selbst nachdem sie Monate lang schon eine ruhige Fassung gewonnen hatte, brach zoweilen noch ein Anfall von Beklemmung, Fraurigkeit und Verzagtheit aus, welche noch dadurch begünstigt wurde, dass seit ihrer Ausnahme in die Heilanstalt, unstreitig in Folge der steten Niedergeschlagenheit, ihre Menstruation in Stoken gerathen war. Dies Uebel stellte der Behandlung große Schwierigkeiten entgegen, daher eine Reihe von Monaten hindurch ine Menge der bekannten Emmenagoga, Aderlässe am Fulse, Blutegel an die Genitalien, Halb- und Fussbäder, Friktionen, Siapismen an die Schenkel, Ammonium muriaticum, Borax, Krous u. s. w. selbst der Drehstuhl in Anwendung kamen. Erst nachfolgenden Frühling trat die Menstruation wieder ein, und ehrte seitdem regelmässig zurück- Die molimina menstrualia raten besonders als Kongestionen nach dem Kopfe und der Brust uf, daber sie an Schwindel, Verdunkelung der Augen, momenmer Bewusetlosigkeit, Brustbeklemmung und dergl. litt. Merkrfirdig war es, dass diese Zufälle in der letzten Zeit durchaus lane alle Störung der Gemüthsthätigkeit austraten, und dass ihr erstandesgebrauch nur augenblicklich unterdrückt sogleich wiezur vollen Besinnung zurückkehrte. Nachdem ihre Menstruanehrmals ohne ärztliche Hülfe regelmäßig eingetreten, und wohlsein während der Hitze des Juli 1834 ungestört gebliewar, wurde sie im August als geheilt entlassen.

kommen, zu Gebote stehen, so kann man sich eines se zweideutigen Mittels füglich enthalten.

## §. 158.

## Arbeit.

Alle lebenden Kräfte finden die vornehmste Bedisgung ihrer Fortdauer nur in einer naturgemäßen Thätigkeit, welche blos von den nöthigen Pausen der Ruhe mihrer Erholung unterbrochen werden darf; ja die Energe der Seelenkräfte kann nur durch eine methodische Steigerung ihrer Thätigkeit befestigt werden, weil sie ihre Bestimmung in unendlich fortschreitender Entwickelung finden sollen, also schon durch ein gleichbleibendes Maaß der Thätigkeit einen Abbruch erleiden. Diese Sätze bedürfen hier keines Beweises, sondern nur der näheren Bestimmung und Anwendung auf das psychische Heilgeschäft.

Wir müssen hier sogleich einer Täuschung begegnen in welcher die meisten Menschen leben, welche das bloße Spiel ihrer Vorstellungen und Gefühle schon für den we len Ausdruck ihrer Seelenthätigkeit halten, und daher nicht in der ihnen peinlichen Arbeit, sondern im Vergnüge eben weil dasselbe jenes Spiel auf die leichteste und \* genehmste Weise besördert, den eigentlichen Zweck ihm Daseins suchen, und um ihn desto sicherer zu erreiche die Arbeit so viel als irgend thunlich abkürzen, und Vergnügen so viel irgend möglich vervielfältigen und volängern. Dies muss zuletzt fast unvermeidlich zur Veweichlichung des Gemüths führen, weil der Mensch nicht im Bewaßtsein einer höheren Verpflichtung sich zur Ar strengung seiner Kräfte, zur Erreichung edlerer Zweit aufgefordert fühlt. Denn jede Leidenschaft, deren State freilich anfangs den Menschen zur Verdoppelung der Titigkeit antreibt, stumpft sich zuletzt ab und lässt Veröden des Gemüths zurück. Bleibt aber der Mensch der Nob wendigkeit eingedenk, nicht aus einseitigem Interesse

denken und zu handeln, sondern seine sämmtlichen Gemüthstriebe zur Entwickelung zu bringen; so sieht er sich, um dem Widerstreit, also der gegenseitigen Zerstörung seiner Interessen auszuweichen, dazu aufgefordert, sie durch besonnene Reflexion in Einklang zu bringen, und sie durch ein thatkräftiges Streben zu verwirklichen. Mit dem Bewusstsein dieser Nothwendigkeit nimmt er zugleich wahr, daß das Leben eine ungemein schwierige Aufgabe ist, weil er in und außer sich die verwickeltsten und mannigfaltigsten Hindernisse antrifft, welche sich seiner Kultur entgegenstellen; denn seine Reflexion wird nur zu leicht von dem vorherrschenden Interesse irregeleitet, und die Aussenwelt schreckt ihn durch Beschwerden und Gefahren aller Art vom Eingreifen in sie zurück, durch welches er erst festen Boden in sich gewinnt. Ist er nun nicht in Muth, Selbstverleugnung, Ertragen von Anstrengungen, in rastloses Nachdenken über seine Verhältnisse eingeübt, so giebt er sich nur allzubereitwillig den mannigfachsten Täuschungen hin, indem er seinen Interessen durch das bloße Spiel mit den Vorstellungen und Gefühlen derselben Genüge zu leisten glaubt, und saumselig, wie der am rinnenden Strome sitzende Bauer, der günstigen Gelegenheit zu ihrer Verwirklichung harrt, anstatt sie durch eigenen Entschluss herbeizuführen. Ein solches Spiel zerstört sich zuletzt selbst, wie jeder wesenlose Traum, dessen das sehnsüchtige Gemüth bald überdrüssig wird, und dann sinkt der Mensch zum gemeinen, sinnlichen Bedürfnis herab, mit dessen Befriedigung er sich vergebens für den Verlust an höheren Lebensgütern schadlos zu halten sucht.

Also in der Verwirklichung seiner Interessen muß der Mensch sich die Kraft der Selbstthätigkeit erwerben, und um diese Aufgabe zu erfüllen muß er, da sich nicht alle Zwecke auf einmal erreichen lassen, mit einem anfangen, um einen festen Boden zu gewinnen, von welchem er sein Streben weiter ausbreiten soll. Er muß jeden praktischen Zweck fest in's Auge fassen, über die Mittel zu seiner Er-

reichung, über die sich ihm entgegenstellenden Hindernisse besonnen reslektiren, und sich mit dem sesten, muthigen Vorsatz ausrüsten, jene zu ergreisen, diese zu überwinden, und auf den dabei nie ausbleibenden Widerstreit der Gefühle nicht achten, sich durch das ansängliche Fehlschlagen seiner Bemühungen nicht irre machen lassen.

Dass ein Geisteskranker nicht durch sich selbst zum Verständnis dieser praktischen Bedingungen kommen konne, begreift sich leicht, weil er an seine Leidenschaften gekettet, durch die Phantasie in steten Illusionen erhalten, dem objektiven Leben völlig entfremdet, nichts weiter begehrt, als sich im Bewusstsein seines Wahns sestzuhalten, und ihm eine immer größere Ausdehnung zu geben. Der Arst muss ihn folglich dahin leiten, wo er jene Bedingungen immer deutlicher ahnen und einsehen lernt, und ihm die dazu nöthigen Erläuterungen geben. Die nöthige Empfänglichkeit dafür erwirbt sich aber der Wahnsinnige nur durch die Arbeit, zu welcher die Disciplin ihn bewegt, indem sie ihn zugleich von seinen Träumereien losreisst. Anfangs hat der Wahnsinnige zwar noch kein Bewusstsein von den Zweck der Arbeit; aber indem er genöthigt wird, Gedanken und That auf Zwecke zu richten, welche seiner Leidenschaft fern liegen, also sein ganzes Streben ihr zu entziehen, erstarkt er allmählig in einer freien Thätigkeit. Gleichwie also jedes stärkende Heilverfahren zwar nicht geradezu ein vorhandenes Leiden bekämpft, jedoch dem Körper die Kraft verleiht, dasselbe zu überwinden; so ist die Arbeit die methodus roborans für die Seele, welche nur durch anstrengende Selbsthätigkeit zur Selbstbeherrschung gelangt. Wetteifer und Lob spornen den Kranken zum Fleiss, Tadel und Strafe schrecken ihn von der Trägheit zurück; und wenn nur durch Arbeit überhaupt die Selbstthätigkeit in ihm wiedererweckt ist, so finden in ihr die erwachenden Interessen die nöthige Schnellkraft, um sich gegen die Leidenschaft zu behaupten, und sie niederzkämpfen.

Gesetzt, man wollte den Kranken in seinem Sinne gewähren lassen; so würde er unaufhörlich über seinen Chimären brüten, durch den stetigen Drang seiner Leidenschaften sich immer mehr in seinen Anmaassungen. bestärken, seiner natürlichen Gefühle und der besonnenen Reflexion, welche sich nur am Gleichgewichte der Gemüthstriebe aufklären kann, zuletzt völlig verlustig gehen. Ein Irrenhaus, welches die Arbeit als wesentliches Heilmotiv ausschließt, ist daher die leibhastige Akademie von Lagado, wo jeder Narr in seiner Zelle an den tollsten Hirngespinnsten wob, der eine aus Gurken Sonnenstrahlen erzielen wollte, um ihren Mangel in kalten Sommern zu ersetzen, ein anderer sich bemühte, die Exkremente wieder in Nahrungsmittel umzuwandeln, ein dritter Eis röstete, um daraus Schiesspulver zu bereiten, ein vierter sich mit dem Projekte beschäftigte, die Häuser vom Giebel abwärts nach dem Fundamente zu bauen\*) u. s. w. Swift hatte bei dieser Satyre unstreitig nicht die schlechte Verfassung der damaligen Irrenhäuser im Auge, sondern wollte nur die Thorheit der Menschen geißeln, welche ihren gesunden Verstand durch grenzenlose Begierden verblenden, und ihre Sinne verabschieden, um nach dem Unmöglichen zu haschen; aber jeder Irrenarzt wird sich hierbei der transcendenten Narren erinnern, welche er ihren Projekten und ihrem Schicksal überlassen muß, wenn es nicht gelingt, sie durch nützliche Arbeit zur Besinnung zurückzuführen\*\*). Vergebens räumt eine zweckmäßige Therapeu-

<sup>\*)</sup> Lemuel Gulliver's travels. Part III. Chap. 5.

<sup>\*\*)</sup> Unter meiner Außicht besand sich längere Zeit ein wahnwitziger Maler, welcher durch Ausschweisungen und vorgerücktes
Alter geschwächt, sich unausgesetzt mit dem Plan beschästigte,
den Meeresgrund zu bebauen. Er hatte zu dem Zweck eine überaus
kunstvolle Zeichnung versertigt, um es deutlich zu machen, wie
das Wasser abgedämmt, und über die auf dem Meeresgrunde angebauten Städte und Saatselder fortgeleitet werden sollte, so dass
über sie Schiffe mit vollen Segeln daher fahren konnten. Gerne

tik die pathologischen auf die Seele zurück wirkenden Folgen der Leidenschaften hinweg; so lange letztere nicht unterdrückt werden, kehren jene unauf hörlich wieder, und der Arzt muß wie Sisyphus sein Geschäft immer wieder von vorne anfangen. Vergebens regt er die unterdrückten Neigungen an, wenn er nicht durch Arbeit ihnen nachhaltige Kraft verleiht; der Kranke kommt wohl zum Bewusstsein seiner früheren Interessen, fühlt eine Sehnsucht nach ihrer Wiederherstellung, aber bald umnebelt die Leidenschaft wieder seinen Verstand, und zwingt ihn dadurch unter ihr Joch. Mit dem Fleisse kehren auch die Ordnungsliebe und Ruhe, der Gehorsam und Anstand. die Zucht und Sitte in der Irrenanstalt ein, und verschwinden mit ihm aus derselben. Die Disciplin kann sich auf die mildesten Maassregeln einschränken, wo die Arbeit den Geist des Aufruhrs, der gegenseitigen Feindschaft und die daraus hervorgehenden zahllosen Reibungen, Zänkereien, Gewaltthätigkeiten verbannt, welche selbst durch die größte Strenge nicht unterdrückt werden können, sobald die Irren sich ungestört ihren Leidenschaften überlassen dürfen. und dadurch in eine Verwilderung des Gemüths gerathen, welche zuletzt durch kein Motiv mehr gezügelt werden kann. Beinahe alle hierher gehörigen Schriften, welche seit den letzten 30 Jahren erschienen sind, sprechen sich hierüber mit einer Entschiedenheit und Ueberzeugung aus. in welcher man nur das Ergebniss einer reisen und wohlgeprüften Erfahrung erkennen kann.

Nach diesen Bemerkungen läst sich die Bestimmung der einzelnen Arbeiten leicht beurtheilen. Sie zerfallen in zwei wesentlich verschiedene Klassen, in körperliche und geistige, von welchen die ersteren im Allgemeinen ei-

hätte ich mir eine Copie davon verschafft, indess dazu war er nicht zu bewegen, weil er fürchtete, man wolle ihm seine Ersindung, durch die er reich und geehrt zu werden hoffte, hinterlieitg rauben.

nen höheren Werth behaupten, daher wir mit ihnen den Ansang machen

Bei der körperlichen Arbeit kommt wiederum so wohl die Uebung der Leibeskräfte, als die Richtung der Aufmerksamkeit und die Beschäftigung der Denkkräfte in Betracht. Um ihren Werth in ersterer Beziehung ganz übersehen zu können, müssen wir uns erinnern, daß je länger und hestiger eine Leidenschaft gewirkt, um so tieser sie auch die Harmonie der leiblichen Funktionen gestört, ja zerrüttet hat. Es zeichnen sich die auf diesem Wege entstandenen pathologischen Zustände durch einen hohen Grad von Hartnäckigkeit aus, welche oft bis zur Unheilbarkeit geht, nicht nur, weil in dem siechen Körper die Leidenschaft oft bis zur Zerstörung desselben fortwirkt, sondern weil sie auch sogar die tonische Bewegung als das innere Heilprinzip ganz von dem Gesetz ihres Wirkens, von der Angemessenheit zu ihrem Zweck abbringt, so daß sie zu stürmisch oder zu träge, immer aber verkehrt und mit sich in Widerstreit ihre Operationen vollzieht. Der Mensch kann die ungeheuersten Verletzungen, z. B. die gefährlichsten Amputationen glücklich überstehen, so lange nur seine gesammte Lebensthätigkeit mit sich in Uebereinstimmung ist; im umgekehrten Falle erliegt er leicht den unbedeutendsten Funktionsstörungen, weil er vorbereitet auf tumultuarische Ausbrüche der Lebensthätigkeit nur eines geringen Anstosses bedarf, um durch sie sich zu Grunde zu richten. Das sind die Fälle, wo alle unsre gepriesensten Arzneien, die cardiaca, antispasmodica, nervina, das Opium und den Wein an der Spitze, uns im Stiche lassen, und die wir daher bösartige nennen, weil ihr ganzes Bild uns die Zerrüttung der aus allen Fugen gewichenen Lebensthätigkeit darstellt. Wir können freilich durch jene Arzpeien die im Kampfe gegen die pathologischen Momente ermattende Lebensthätigkeit ansachen, und sie dadurch glücklich über die gefährlichsten Katastrophen' hinwegführen, z. B. bei dem Zurücktreten der Exantheme, in dem entscheidenden Momente, wo eine Entzündung bis zum kritischen Abfall vorgeschritten ist, aber aus Mangel an kräftiger Regung nicht zum günstigen Ablauf kommt. Hier vermögen jene Cardiaca den verderblichen Sturm der vergeblich sich abquälenden Lebensthätigkeit zu beschwören, und sie in ein geregeltes, stetiges Wirken zu versetzen, mit welchem sie die sich ihr entgegenstellenden Hindernisse hinwegräumt; finden sie aber an gleichzeitig waltenden Leidenschaften ein neues Hinderniss, so leisten sie dem sich aufreibenden Leben keinen Beistand, und ein unglücklicher Ausgang ist unvermeidlich.

Hieraus erklärt sich die große Hartnäckigkeit der pathologischen Wirkungen der Leidenschaften im Wahnsinn, z. B. der Stockungen im Pfortadersystem, der suppressio mensium und dergl. welche durch die außerdem so wirksamen Heilmittel nur mit Mühe, und oft erst dann beseitigt werden können, wenn die Leidenschaft gewichen, und das freie Wirken der Lebensthätigkeit wiedergekehrt ist. Dem so lange das mit sich entzweite Gemüth den Typus seines naturwidrigen Wirkens dem Körper aufdringt, ist die Emplinglichkeit desselben für therapcutische Eingriffe zwar vorhaden, deren Erfolg bei fortdauernder Ursache aber vorübergehend und unzuverlässig. Vom Gemüth aus ist der Körper krank geworden, und von jenem aus muß er auch wieder gesund werden. Der Arzt würde sich sehr täuschen, wenn er durch Verstärkung des Arzneigebrauchs, ja durch beroische Angriffe seinen Zweck erreichen zu können glaubt; er würde nur gewaltsame Reizzustände ohne heilsames, oder mit verderblichem Erfolge hervorbringen. Die Melancholie z. B. ist gewöhnlich mit Mangel an Verdauung, hartnäckiger Leibesverstopfung und allen damit zusammenhangenden Funktionsstörungen im gesammten Pfortadersystem verbunden, welche durch das bekannte auflösende und ausleerende Heilverfahren gemäßigt, aber bei fortdauernder Gemülhsdepression fast unvermeidlich wieder gesteigert werden. Läst sich der Arzt dadurch, zumal

wenn die gelinderen Arzneien ihm den Dienst versagen, zu drastischen Mitteln verleiten; so erschöpft er die ohnehin sehr geschwächte Lebensthätigkeit der Unterleibsorgane durch nutzlose Anstrengungen, ja er kann leicht hartnäckige Kardialgieen, Koliken, erschöpfende Bauchflüsse, sogar chronische Entzündung und Verschwärung der Darmschleimhaut, bleibende Zerrüttung der Verdauungskraft, und dadurch endlich den Tod herbeiführen. Weiset dann die Obduktion Degenerationen im Darmkanal und den benachbarten Organen nach; so bürdet die beliebte Auslegungskunst der pathologischen Anatomie sie der Natur als Ursache des Seelenleidens auf, obgleich sie aus der verkehrten Kunsthülfe hervorgingen! Eben so ist die Schlaflosigkeit, die krampfhafte Unruhe des gesammten Nervensystems eine nothwendige Wirkung des Aufruhrs der Gemüthskräste in der Tobsucht. Da nun das Opium unter den antispasmodicis und hypnoticis den vornehmsten Platz behauptet; so wurde es von einigen freigebig gereicht, auch wohl eine Betäubung dadurch erzwungen, die man fälschlich Schlaf nannte, aber wenigstens in einigen Fällen den Tod zur Folge hatte. Die Obduktion ergab Ueberfüllung der Hirngesässe mit Blut, und wiederum glaubte man an ihr die Krankheitsursache gefunden zu haben, obgleich sie die letzte Wirkung der Arzneien war.

Alle diese pathologischen Wirkungen der Leidenschaften können daher auf therapeutischem Wege nur bis zu einem gewissen Grade verringert werden, und lassen im günstigsten Falle eine sehr starke Disposition zu ihrer Wiederkehr zurück, so daß es nur einer gelegentlichen Steigerung der im Stillen fortwirkenden Leidenschaft bedarf, um sie sogleich wieder in voller Stärke hervorzurufen. Soll man auf sie nur immer das Geschütz der Apotheke richten, bis durch dasselbe eine Bresche in das Leben selbst geschossen ist, oder wenigstens bis der unaufhörliche Arzneigebrauch die organische Empfänglichkeit ganz abgestumpft, verstimmt umd dadurch die Heilmittel völlig unwirksam ge-

macht hat? Gewiss nicht, sondern nachdem dem dringenden Bedürsniss abgeholsen, und die Funktionsstörung bis auf einen leidlichen Grad herabgestimmt ist, muss durch Leibesübung die Lebensthätigkeit zum krästigen und selbstständigen Wirken angestrengt werden.

Die nächste Wirkung der Leidenschaften geht unmittelbar auf die Nerven, deren Thätigkeit der vornehmste organische Faktor aller intellectuellen und gemüthlichen Seelenregungen ist. Wenn wir auch keine pracise Anschauung von der Nerventhätigkeit haben, vielmehr ihre Vergleichung mit den Imponderabilien nur ein hypothetisches Analogon aufstellt, welches selbst im günstigsten Falle noch unendlich weit von wirklicher Erkenntniss absteht; so können wir wenigstens die hier zu bezeichnenden Verhältnisse unter dem allgemeinen Begriff auffassen, dass der Typus der Nerventhätigkeit sich ganz nach dem der Leidenschaft richtet, auf gleiche Weise, wie diese, in heftigen Ungestüm oder in Trägheit und in die mannigfachen Zustände geräth, welche sich durch eine Unordnung und Verkehrtheit der Bewegungen verrathen. In sofern letztere sich in der Physiognomie, in der Muskelthätigkeit, also in dem gesammten körperlichen Habitus ausspricht, haben wir sogar einen deutlichen, sinnlichen Ausdruck für diese Vorgänge in den Nerven, welche ihrerseits, wie schon oft bemerkt, auf die Seele zurückwirken, und die Fortdauer ihres Zustandes bedingen.

Wollen wir nun in diesem Sinne dafür den Namen Ataxie der Nerven wählen, in sosern darunter nicht ein ursprüngliches Leiden derselben, sondern ein blosser Reflex der verkehrten Seelenthätigkeit verstanden wird; so mag diese Bezeichnung der Kürze wegen gelten. Gedachte Ataxie der Nerven stimmt zwar meistentheils, besonders in reizbaren, schwächlichen Individuen, den Typus des Vegetationsprozesses nach sich um; wenn letzterer aber in kräftigen Konstitutionen einen hohen Grad von Selbstständigkeit und Festigkeit behauptet, so gewahren wir außer

der Nervenunruhe, in welcher sich das Gemüth abspiegelt, keine auffallende Funktionsstörung. Dass aber jene Nervenataxie, wenn sie ganz isolirt in einem übrigens gesunden Körper auftritt, nur allzu häusig außer dem Bereich der therapeutischen Hülfe liegt, sehen wir bei der idiopathischen Epilepsie nur allzusehr bestätigt, welche, wenn sie nur einigermaaßen eingewurzelt ist, aller nervina und antispasmodica spottet. Was dürfen wir uns also wohl von letzteren beim Wahnsinn versprechen, so lange das leidenschaftliche Gemüth durch alle Nerven tobt, sie zu wilden Kraftäusserungen stachelt, oder sie in stumpssinniger Erstarrung zu Boden drückt? Gesetzt wir wollten durch Opium und andere narcotica das Bewusstsein beläuben. und dadurch den Stachel der Leidenschaft abstumpfen; so würde das Gemüth in einen kataleptischen Zustand gerathen, und beim Erwachen aus demselben den Faden seines Interesses genau an derselben Stelle aufnehmen, wo es denselben fallen liefs. Da sich also von der Betäubung gar kein Vortheil hoffen lässt, sie selbst aber einen sehr naturwidrigen Zustand darstellt, welcher bei hänfiger Wiederholung oder langer Fortsetzung geradezu lebensgefährlich werden, wenigstens eine Lähmung der Nerven durch eine chronische Vergiftung derselben zur Folge haben muss; so erhellt leicht das Verwersliche eines solchen Verfahrens, von dessen Nutzlosigkeit auch die Aerzte sich ziemlich allgemein durch die Ersahrung überzeugt haben. Ueberdies kann die Betäubung nie eine vollständige sein, wenn sie das Leben nicht der dringendsten Gefahr aussetzen soll; aber gerade in dem dumpfen, wirren Bewußtsein des Rausches verarbeitet die zügellose Phantasie, von keiner Reslexion beschränkt, die leidenschaftlichen Motive zu den wildesten Fratzen, deren Vorstellung wahrlich nicht geeignet ist, das Gemüth in Ruhe einzuwiegen. Man bemerkt daher nur zu oft, das das Erwachen aus erzwungener Betäubung unmittelbar in die wildeste Aufregung übergeht, weil die sich wieder erhebenden Kräfte den wüsten Traum mit Ungestüm fortsetzen. Alle physischen Mittel, durch welche man die sinlich vorstellenden Kräfte umstimmen kann, sind nur ein Wurf aufs Gerathewohl, weil wir die durch sie bewirkte Anfregung des Bewußstseins gar nicht in unsrer Gewalt haben, vielmehr dadurch dasselbe geradezu in Leidenschaft versetzen, wie wir dies bei jedem Betrunkenen sehen Also nicht dadurch, dass wir das Bewusstsein verwirm, und in das Dämmerlicht der Betäubung einhüllen, sonden dadurch, daß wir die Aufmerksamkeit zugeln, und für de Aufnahme objektiver Vorstellungen schärfen, arbeiten wir an der Wiederherstellung der Wahnsinnigen. Erwägen wir endlich, dass der Begriff eines nervinum eigentlich ein le res Wort ist, welches durchaus keine pharmakodynamische Vorstellung in sich schließt, und deshalb die verschiedeartigsten Arzneistoffe, Valeriana und Opium, Ipecacuale und Belladonna, Strammonium und Nux vomica. Mosche und Zink, Digitalis und Kupfer, welche in concreto gewöhnlich der Reihe nach durchprobirt werden, und dem specielle Indikationen sehr unzuverlässig und voll von Widersprüchen sind, als Heilmittel gegen die Ataxie der Nerven gepriesen werden; so begreift es sich leicht, dass wir hier in ein Gewirr von Hypothesen und subjektiven Menungen gerathen, für deren Kritik ich mir nicht einne getraue, einige Andeutungen aufzustellen. Mag sich ihre voll Vertrauen bedienen, welcher es nach seinen therapestischen Grundsätzen rechtfertigen zu können glaubt; ich habe dagegen nichts einzuwenden, unter der Bedingung dass darüber die wirklichen psychischen Heilmotive nicht übersehen werden, und dass man von mir nicht sordet, ich solle einer Lehre huldigen, welcher jeder nach Getdünken einen anderen Zuschnitt giebt.

Da wir folglich von einer Heilung der Nervenstaut durch Arzneistoffe keinen Begriff haben, sondern ums höck stens vorstellen können, daß durch sie die Nerventhätigkeit auf ihr natürliches Maaß zurückgestimmt werden sell:

so ergiebt sich daraus von selbet, daß jede naturgemäße Anregung derselben einen unendlichen Vorzug verdient. - Jedes Erregungsmittel soll nämlich die schlummernden Kräfte wecken, die trägen anspornen, und sie in einen Zustand versetzen, wo sie selbstthätig ihr Wirken fortsetzen können. Lässt man diese Grundbegriffe außer Acht, so wird man durch seinen zu freigebigen Gebrauch unfehlbar schaden, weil man alsdann die Kräfte an den fremdartigen Sporn dergestalt gewöhnt, dass sie ohne denselben gar nicht mehr durch sich selbst, durch ihre natürlichen Reize in Thätigkeit kommen. Daher hat der zu lange Gebrauch von Abführmitteln Verstopfung, der magenstärkenden Arzneien Verdauungsschwäche, der schweißtreibenden Mittel Erschlaffung der Haut, welche dann durch jede leichte Erkältung in ihrer Funktion gestört wird, zur Folge. Dies ist der Grund, warum Personen, welche stets durch Reizmittel ihre Nerven aufregen, um ihre Geistesthätigkeit zu besordern, zuletzt ohne jene gar nicht mehr lebhast denken können, warum sie auf die abgestumpften Nerven immer stärkere Reize wirken lassen müssen, welche zuletzt ihren Dienst ganz versagen, und dadurch eine Verdumpfung des Bewußtseins hinterlassen, welches zuletzt in Blödsinn oder in Wuth gerathen kann. Daher die traurigen Folgen der Opiophagie, daher die Mühe, welche es dem Säufer kostet, sich von seinem Laster loszureißen, wenn ihn nicht die Macht des Beispiels und anderer sittlichen Motive in seinem heilsamen Vorsatz bestärkt. Alle Arzneien sind folglich blosse Nothbehelse, welche nur so lange in Anwendung kommen sollen, bis durch sie die Möglichkeit herbeigeführt ist, dass die durch sie angeregten Kräfte von ihren naturgemäßen Reizen wieder in hinreichende Thätigkeit versetzt, und durch diese der Selbstständigkeit theilhaftig werden können. Denn jede künstliche Erregung hat stets eine Alteration des Vegetationsprozesses zur Folge, welcher dadurch je länger um so mehr ausarten, und somit die Empfänglichkeit und Reaktion der Seelenheilk, II.

Erregbarkeit schwächen muß. Nur die naturgenäße Tätigkeit derselben setzt sich in ein richtiges Verhältniß zu plastischen Kraft, um durch sie sich stets zu verjüngen.

Alles dies vorausgesetzt, bedarf der therapenisch Zweck der körperlichen Arbeit bei Wahnsinnigen keine weiteren Erklärung; sie soll seine durch Leidenschafte erschütterte physische Gesundheit wieder herstellen, weches alle Arzneistoffe nicht auf die Dauer zu bewirke vermögen, und durch das Gefühl der leiblichen Gesundheit das Gemüth in ein wohlthätiges Element versetzen, welches gleichsam wie ein stärkendes Bad ihm Krast und Ruk verschafft, um aus dem eischöpfenden Kampfe in der gewitterschwülen Atmosphäre der Leidenschaften heraus kommen. Es bedarf kaum der Erwähnung, dass die Wir kung der Arbeit sich auf die gesammte Lebensthätigkei erstreckt, sie nach allen Richtungen wieder in das rechte Geleise zurückbringt. Denn indem sie zuvörderst die Iskeln und Nerven, mit denen die Leidenschaft ihr wirk Spiel treibt, ermüdet, erzeugt und befriedigt sie das Be dürsnis des Schlass, welcher um so sester und erquicker der zu sein pslegt, je vollständiger die Erregbarkeit darch sie in Anspruch genommen wurde. Kein Aupnoticum bit in dieser Beziehung auch nur im Entferntesten den Vagleich mit der körperlichen Arbeit aus, welche dem Fleik täglich den verdienten Lohn auszahlt, indem sie sein [] gewerk mit dem süßen Gefühl der Selbstzufriedenbeit, is Vergessens aller Thorheit, Sorge und Quaal beschließt und somit die Leidenschaft geradezu unterdrückt. Jest kann täglich an sich die Erfahrung machen, dass eine # strengende Körperbewegung, z. B. eine Fussieise, im Lak des Tages das geistige Interesse immer mehr zurückdisse und abstumpft, so dass am Abend das lebhafteste Verlas gen dem Bedürfnis der Natur nach Ruhe weichen mis Erwägen wir mithin, dass auf diese Weise täglich der & griff auf die Leidenschaft wiederholt werden kann, so mes der daraus erwachsende Vortheil über sie zu einer imse

größeren Summe anwachsen, und unter übrigens günstigen Bedingungen mit einem vollständigen Siege über sie enden. - Bedenken wir dagegen, dass der unbeschäftigte Wahnsinnige ganz dem Antriebe seiner Leidenschaft überlassen ist, welche ihm nach faulem Tagewerk keine Ruhe auf dem nächtlichen Lager gestattet, vielmehr in der stillen Dunkelheit seine Phantasie zu den wildesten Traumgestalten erhitzt, und die krampfhafte Spannung seines Körpers, wie seiner Seele steigert; so ergicht sich daraus die Verschlimmerung seines Zustandes durch schlaflose Nächte so unmittelbar, dass der Arzt dringend zu jeder Abwehr dieses Uebels aufgefordert wird, und schon einen großen Vortheil gewonnen zu haben glaubt, wenn er den Kranken nur betäuben konnte. Ruhiger Schlaf ist in jeder Krankheit unter allen Bedingungen der Krise die vornehmste, weil ohne ihn die vegetativen Kräfte mit sich nicht in Ucbereinstimmung kommen, und die durch den pathologischen Prozess herbeigeführten Zerstörungen ausheilen können; er stimmt alle Ataxieen der Funktionen zum geregelten Gange zurück, und bereitet dadurch ein naturgemäßes Wirken der Kräste vor. Zunächst äußert sich dieser heilsame Erfolg in den Ab- und Aussonderungen, welche alienirt, übermäßig gesteigert oder unterdrückt waren, jetzt aber zur Norm zurückgeführt, ihr Geschäft geregelt betreiben, und dadurch die Nahrungsquelle, das Blut reinigen, indem sie die Auswursstoffe durch Haut. Nieren, Leber und Schleimhäute entsernen. Durch Beseitigung dieser pathologischen Reize werden die Organe von dem größten Hinderniss ihrer Thätigkeit befreit, daher meldet sich die verbesserte Verdauung durch lebhafteren Appetit und angemessene Thätigkeit des ganzen Digestionsapparats an, Herz und Lungen wirken regelmäßig und kräftig, in Muskeln und Nerven regt sich ein frisches Leben, welches zu seinem freien Gebrauch einladet. So erstarkt der Vegetationsprozess mit jedem Tage mehr, zieht das Band unter seinen einzelnen Funktionen fester und

enger zusammen, und arbeitet mit stets günstigeren Erfolge, um alle Lücken und Schäden wieder auszubessen und zu ergänzen, welche Leidenschaft und Krankheit is seinem Bereich hervorgebracht hatten. So ist also Arbei eine unmittelbare Wohlthat für den Wahnsinnigen, welcher fast nur durch sie seiner vollen Lebensstärke wieder theilhaftig werden kann.

Die körperliche Arbeit beseitigt daher auch an ichersten jene Wüstheit, Benommenheit und Verwirms des Bewusstseins, in welchem die Leidenschaft durch # ten Schwindel jenen geregelten Gebrauch des Verstands unmöglich macht, und sich in ihrer Herrschaft bestirt Sie zerstreut den Nebel, in welchen die Außenwelt w den Sinnen sich einhüllt, lässt alle Gegenstände in schiferen Umrissen deutlicher erscheinen, eben weil sie & Nerventhätigkeit wieder in einen ruhigen und geregelte Gang bringt. Die Genesenden geben selbst darüber Askunft, indem sie sagen, wie sie allmählig aus schwake den und zerflossenen Traumbildern wieder zur Besimme kommen, Ort, Zeit, Verhältnisse, Dinge, Personen, sid selbst unterscheiden lernen, nachdem alle diese Vorstelle gen früher in völliger Auflösung begriffen waren, und ke Kranken mit der Anschauung eines wüsten Chaos schreit ten und ängstigten. Arbeit ist daher auch das zuverlisse ste Heilmittel gegen Visionen und Hallucinationen, gegen welche man beim Müssiggange nichts ausrichtet, weil nur allzu geschäftige Phantasie sich der unbenutzten Me venthätigkeit bemächtigt. Liegen diesen Verirrunges Bewusstseins pathologische Ursachen, Vollblätigkeit, Sr. des und dergl. zum Grunde, so müssen diese freilich it rapeutisch beseitigt werden; aber meistentheils sucht nach ihnen vergebens, oder wo sie wirklich vorhands waren, stellten sie oft nur accessorische, deuteropathick Reize dar, deren Entfernung daher nur einen theilwein Erfolg hat. Eben so wird dem Kranken ein durch Leidenschaft erzeugter unwillkührlicher Drang zur Best

gung sehr lästig, weil er sie nicht mehr in seiner Gewalt hat, und sie daher mit Unsicherheit, Mühe, Ungestüm und peinlichem Gefühl vollzieht, wie man dies an seinem schwankenden, taumelnden Gange, seinem hastigen Greifen und an anderen Fehlern und Mängeln der Bewegung sieht. Diese Ataxie der Muskeln und ihrer Nerven, oder wenn man will, der Bewegvorstellungen, findet gleichfalls ihre entschiedenste Hülfe in der Arbeit, durch welche es der Kranke förmlich lernen kann, zu gehen, zu stehen, und sich überhaupt zweckmäßig zu bewegen. Auch muß die körperliche Arbeit denen von großem Nutzen sein, deren Nervensystem ein krankhaftes Uebergewicht über die Muskeln hat, deren sensibler Habitus besonders zu Krämpfen, zu einem unsteten Wechsel der Erregbarkeit, welche zumal bei den Hypochondristen von dem Extrem der Aufregung zu dem der Dépression hin und wieder zu springen pflegt, geneigt ist. Kein nervinum, selbst nicht die China vermag die Erregbarkeit auf einen stetigen Ton zu stimmen; nur die Arbeit kann es, indem sie die Kräfte zur Selbstthätigkeit anregt, und durch diese den Vegetationsprozess befestigt.

Insbesondere muss ich aber noch der leider zahlreichen Klasse der Onanisten gedenken, welche durch keine Arznei von ihrem Laster abgebracht werden können. Der physische Kitzel ist nur ein äusserer Reiz ihrer Leidenschaft, welche im Gemüth gewurzelt durch alle antaphrodisiaca\*) eben so wenig, wie die Trunksucht durch küh-

<sup>\*)</sup> Der Kampser, welcher Jahrhunderte lang in dem Ruse eines Specifikums gegen die Wollust stand, scheint diesen Kredit in neuerer Zeit verloren zu haben — weil man aller Autorität zum Trotz sich von seiner gänzlichen Unwirksamkeit überzeugen muste. Wenigen dürste indess die wahre Veranlassung zu seinem Gebrauch bei der erotischen Turgescenz der Genitalien bekannt sein. 'Stahl bemerkt hierüber (Dissert. de animi morbis Pag. 54). Sieut etiam quae veneris incitamentis temperandis inserviant, e suis locis therapeutico practicis petenda sunt, cavendo tamen ab inanibus commendationibus, et, ante omnia, tan-

lende Arzneien vertilgt werden kann. Gelingt es nicht, sie zur Arbeit zu bewegen, und sie durch diese zu ermiden, dass sie über den Schlaf den Wollustkitzel vergesen sondern muß man sie ihrer Schwäche wegen sich überlasen, wo sie dann des Nachts die beste Gelegenheit sinden sich ihren wollüstigen Träumen zu überlassen; so weiß ich für sie keine Hülfe. Man kann ihnen freilich die Zwangjacke anziehen, oder ihnen auf andere Weise durch Biden der Glieder die Manustupration erschweren, und in gewissen Grade unmöglich machen; aber ihre verderbte Einbildungskraft wird dadurch nicht gebändigt, und de Nichtbesriedigung ihres wollüstigen Dranges steigert wird möglich ihre Unruhe und Verworrenheit noch höher.

Ueberhaupt ist nichts gegen faule, verödete Gemüther auszurichten, wenn man ihnen durch körperliche Arbeit nicht ein neues, frisches Lebensgefühl einslößen kann. — Schlemmer, Säuser und überhaupt alle durch verwüstenkt Leidenschasten Zerrüttete versinken in eine Lethargie des Gemüths, welche psychischen Motiven eben so unzugänglich ist, wie den krästigsten Arzneien. Ihr Leben ist ein ausgebrannter Vulkan, und regt sich auch noch ein leteresse in ihnen, so weisen sie doch jede Anregung deselben mit Geringschätzung ab. Die Freuden des Daseis sind in ihrer Perspektive bis in so weite Ferne hinausgrückt, dass sie dieselben wiederzugewinnen keine Hossing haben, und nur in träger Apathie verharren wollen, wei

quam directae efficaciae Camphorae. Cujus elogium in sul forte Schola Salernitana inveniendum, quod castret odore meres, ut ab omni experimento alienum, ita verisimilius videri patest a poetica phantasia metrica ortum duxisse, et phrascologia gemina, nempe tropica; ut mares quidem, ad consonantian cum nares obtinendam, positum sit; castrare vero odore, ma intelligendum de energia instrumentali, tanquam castrare per odorem: sed castratione objectiva, odore castrare, odorem sea sifactum auferre, olfactu privare, adhuc verisimilius videtur. Practici certe omnes qui hujus rei sinceram mentionem feciunt, non frustra aspernantur rei vanitatem.

die Arbeit ihnen dreifach lästig und verhaßt ist. Hat das Uebel einen hohen Grad erreicht, so ist wenig oder gar nichts zu hoffen; der Arzt kann ein zerstörtes Leben nicht wieder auferbauen, vergeudete Kräfte nicht herstellen, denn der Tod fängt hier bei den edelsten Lebensorganen, beim Gemüth, seine Zerstörung an, und läßt nur den entseelten Leib eine Zeit lang fortvegetiren, bis auch ihn die Vernichtung ereilt. Nur in weniger verzweifelten Fällen, wo noch nicht wirkliche Lähmung, nicht der ganze Habitus des Marasmus eingetreten ist, kann Arbeit noch Hülfe bringen, indem sie dem Wüstling die Ueberzeugung gewährt, daß er frohes Lebensgefühl durch ein Mittel sich verschaffen könne, auf welches er bisher nur mit Verachtung herabsah.

Je größer die Zahl und Mannigfaltigkeit der Beschäftigungsmittel ist, welche einem Irrenarzte zu Gebote stehen, um so leichter kann er eine schickliche Auswahl tressen, welche sich jedesmal nach der Individualität der Wahnsinnigen richten muss; im umgekehrten Falle wird er immer sehr übel berathen sein, wenn er auf die große Verschiedenheit der Intelligenz, der Anstelligkeit, der Körperkräfte seiner Kranken gar nicht Rücksicht nehmen kann, sondern sie alle zu einer und derselben Beschäftigung anhalten soll, welche sich für viele gar nicht eignet, durch ihre Einförmigkeit ermüdet, keine Hoffnung übrig läßt, durch bewiesenen Fleise die Vergünstigung einer angenehmeren Arbeit zu erlangen, und dadurch an jene Zwangsanstalten erinnert, in denen die Menschen den Dienst von Maschinen leisten müssen. Es ergiebt sich hieraus eine Menge von Uebelständen, über welche die Kranken ihr Missvergnügen durch Klagen und Widersetzlichkeit an den Tag legen, welches ihrer Genesung um so größere Hindernisse in den Weg legt, da sie die Arbeit als Heilmittel lieb gewinnen, nicht als eine Plage verabscheuen sollen. Sie sind daher unerschöpflich in Ausslüchten, simuliren Krankheiten, benehmen sich absichtlich linkisch und

unbeholsen, und scheuen in ihrer Verdrossenheit oft weniger eine disciplinarische Maassregel als eine verhaße Arbeit. Auch müssen nicht die Wahnsinnigen stets vu Mauern umschlossen, ohne durch heitere Umgebungen efreut zu werden, in einer Stimmung leben, welche ab Verdüsterung und dumpfe Resignation nicht geeignet ist, die Kräfte ihres Gemüths zur frohen Thätigkeit anzurege, daher manche unter ihnen, nachdem sie durch Gewohn heit gegen die heilsamen Eindrücke abgestumpst sid welche die Anstalt anfangs bei ihnen hervorbrachte, in sich versinken, und durch Sprache, Gebärde, Benehma eine Apathie verrathen, an welcher nicht selten jedes & mühen scheitert. Denn ist in der Seele erst das strebenk Verlangen erstickt, aus welchem allein eine selbstthätige Entwickelung hervorgehen kann; so weckt in jener ken äußeres Motiv mehr eine freie, eigenmächtige Regung, mi mit verödetem Bewußtsein vegetirt der Leidende fort, km kaum noch durch das Gefühl körperlicher Bedürfnisse us seinem gedankenlosen Hinbrüten erweckt werden. Fr freundliches Zureden taub, gegen Coercitivmaassregela uempfindlich, gleichgültig über sein Schicksal, kennt er weder Hoffnung noch Furcht mehr, welche immer die erste Lebenszeichen einer aus Verwirrung und Betäubung ewachenden Seele gleichsam die Pulsschläge ihrer Regugen sind.

Wie ganz anders gestaltet sich alles, sobald die Gesteskranken aus der engen häuslichen Beschränkung in einen Garten sich versetzt sehen. Es liegt im Mensche ein tiefes Gefühl, welches ihn stets zur Natur zurückzieht, durch alle Gewöhnung an verkünstelte Lebensverhältniste nicht ganz vertilgt, ja oft durch letztere bis zur heftigen Sehnsucht gesteigert werden kann, und durch seine Befriedigung stets den heilsamsten Einfluß auf die Seele und den Körper ausübt. Viele sind sich dieses Gefühls freilich nur dunkel bewußt, und können sich daher das Mißbehagen nicht deuten, welches den ununterbrochenen Aufent-

halt in den Häusern und auf den Straßen einer großen Stadt unzertrennlich begleitet, und seinen Ursprung nicht blos in dem Einathmen einer unreinen Luft, dem Entbehren genügender Bewegung, also in dem Mangel an den nothwendigsten Lebensbedingungen findet, sondern auch einer Menge von widrigen Eindrücken auf Geist und Herz verdankt. Durch die unvermeidlichen Reibungen, welche nie ausbleiben können, wo zahlreich susammengedrängte Menschen mit ihren Interessen in mannigfachen Widerstreit treten, wird das Gemüth in steter Aufregung und Spannung erhalten, welche, wenn sie auch keinen leidenschaftlichen Charakter annehmen, doch das Bedürfniss nach Ruhe und Erholung erzeugen, dessen Nichtbefriedigung wahrlich nicht das kleinste Opser ist, welches der thätige Mensch seinem Beruf, seiner Pflicht bringt. Denn Uebereinstimmung mit sich selbst und der daraus hervorgehende Seelenfriede ist das höchte Ziel seines Strebens, weil er in jedem Widerstreit der Kräfte es fühlt, wie sie sich gegenseitig aufreiben, und welche Anstrengung der Besonnenheit es ihm kostet, sie sich ungeschwächt zu erhalten. Flüchtet er sich hinaus in die freie Natur, wo kein Gegenstand ihm peinliche Erinnerungen zurückruft, sondern sein Bewusstsein sich mit heiteren Bildern füllt, welche die widrigen Empfindungen verdrängen, wo er mit jedem Athemzuge eine frische, reine Luft schopft, mit jedem Schritte das Behagen eines fessellosen, ungekränkten Lebens spürt; so fühlt er sich erquickt, gestärkt, ermuthigt, wenigstens getröstet, und kehrt befriedigt zu seiner Arbeit zurück. Diese Naturgefühle haben es mit allen verwandten Empfindungen gemein, dass sie sich nicht auf eine grelle Weise ankündigen, wie die Affekte im täglichen Verkehr, mit anderen Menschen; dafür ist aber ihre Wirkung tiefer, inniger, bleibender und immer wohlthätig. -Wahrscheinlich haben die Griechen diese Wahrheit durch den Mythos von jenem Riesen ausdrücken wollen, der durch jede Berährung der Erde neue Kräfte erlangte.

Alles dies vorausgesetzt ergiebt es sich wohl von selbst, warum die Gartenarbeiten für Geisteskranke so überaus heilsam sind, dass sie durch dieselben an Seele und Körper gesunden, und wenn auch nicht dem Zögel der Disciplin entnommen, doch das Gefühl der Freiheit wiederfinden, welches im Irrenhause nur die Hoffnung auf Entlassung ihnen aus weiter Ferne zeigt. Keine Mauern unschließen sie, Licht und Luft strömen ihnen überall entgegen; vertheilt auf einem weiten Raum sind sie nicht de steten und unmittelbaren Berührung mit anderen Krankes ausgesetzt, bei welcher gegenseitige Anstöße nicht ausbleiben können; schon die ungehemmte Bewegung unter fremdlichen Gegenständen nach allen Richtungen hin ist für sie, welche auf das Gehen auf den Zimmern und Korridoren beschränkt waren, ein großer Genuss. An Gartenarbeite knüpft sich so wenig eine erniedrigende Nebenvorstellung dass die Vornehmsten sich ihnen oft mit Neigung und Efer ergeben haben. Wie wären wohl Diocletian und Carl V. auf den Einfall gekommen, von den höchsten Thronen der Erde herabzusteigen, um im Gartenbau eize Erholung von den Mühen ihres vielbewegten Lebens 11 suchen, wenn nicht ein starkes Gefühl es ihnen gesegt hätte, dass im Schoosse der Natur der Mensch am leichtesten die Schäden ausheilt, welche das Leben der Seele zugefügt hat? Auch lehrt die Erfahrung, dass Geisteskranke die Gartenarbeiten allen anderen vorziehen, daß sie sich der Pflege der mannigfachen Pflanzungen mit großer Sorgfalt widmen, nicht dulden, dass andere denselben Schaden zufügen, und durch Frohsinn und Heiterkeit es deutlich seigen, in welchem wohlthätigen Elemente sie sich bewegen. Ueberall dringt sich ihnen die Vorstellung des Natzens und der Zweckmässigkeit ihrer Thäligkeit auf, werauf man ein besonderes Gewicht legen muß, weil sie, un die Thorheit einer zwecklosen Arbeit einzuseben, hiereichende Reflexion, aber nicht geaug besitzen, um den Heilzweck derselben zu begreifen, daher sie darüber spotten,

und mit Widerwillen und Zwang daran gehen, was natürlich ihr Gemüth dem Arzte sehr entfremdet. Im Garten sehen sie täglich die Früchte ihres Fleises gedeihen, auf deren Genuss sie sich freuen; die Mannigfaltigkeit der mit ieder Jahreszeit wechselnden Arbeiten ermuntert sie und verscheucht dadurch jene verdrossene Stimmung, welche die fortwährende Beschäftigung mit einer einförmigen, das Denken gar nicht anregenden, allzu mechanischen Arbeit, z. B. mit dem Holzsägen, in ihnen bervorbringen muß. Die Gartenarbeiten halten rücksichtlich der auf sie zu verwendenden physischen Kräfte ein glückliches Mittel zwischen peinlicher Anstrengung, welche leicht nachtheilige Erschöpfung oder auch Ueberreizung hervorbringen kann, und einer zu leichten Beschäftigung, welche nicht bis zur wirklichen Ermüdung führt. Sie eignen sich daher auch vorzüglich für weibliche Kranke, welche bei dem Strickstrumpf oder der Nadel in der Zimmerluft sich körperlich gar nicht ermüden können, und daher die Nächte hindurch die Gaukeleien ihrer Phantasie fortsetzen, denen sie sich schon am Tage während ihrer gedankenlosen Beschäftigung hingaben. Wenn sie daher auch an Disciplin gewöhnt sind, so geräth doch nun mit einemmale die Genesung in Stocken, sie werden grüblerisch, zerstreut, versinken in sich, und wenn auch die Hände arbeiten, so überzeugt man sich doch im Gespräch mit ihnen bald, dass ihr Geist abwesend war. Sie vergessen dann alles, was ihnen gesagt wird, prägen sich höchstens einige Begriffe mechanisch ein, welche auf ihr Gemüth gar keinen Eindruck machen, und werden zu Automaten, denen jeder innere Trieb zu einem verständigen Betragen fehlt. Ihre nicht durch ermüdende Arbeit gebändigten Leidenschaften verbergen sie mit geübter Verstellungskunst in der Tiefe der Brust. Haben sie sich erst eine Fertigkeit erworben, einen leeren Schein zur Schau zu tragen, um dahinter ihren Neigungen sieh ungestört zu überlassen; so haftet bei ihnen kein Eindruck mehr, und sie setsen jedem Bemühen einen zähen Widerstand entgegen, an welchem auch die ausbarrendste Geduld scheitert.

Sind die Wahnsinnigen durch die angegebene Beschäftigung zu ihrer vollen physischen Gesundheit zurückgekehrt, und zugleich besonnener und fähiger geworden, die Richtung ihrer Aufmerksamkeit willkührlich zu bestimmen, und bei einem Gegenstande sestzuhalten; so kann man den Uebergang zu solchen Arbeiten machen, welche einiges Nachdenken erfordern. Dahin sind alle schicklichen Handwerke zu rechnen, bei welchen ich an die früher mitgetheilte Maxime Franklin's erinnere, dass jeder Mensch irgend eins von ihnen lernen solle, um nicht in eine gans hülflose Lage zu gerathen, wenn er seinem Berufe aus irgend einer Ursache zu entsagen genöthigt ist. Unstreitig muss man den Nutzen aller Arbeiten, welche eine stete Aufmerksamkeit und Ueberlegung fordern, sehr hoch 21schlagen, da sie den Wahnsinnigen nöthigen, sein Bewußtsein ganz von der herrschenden Leidenschaft abzulenken, welche dadurch allmählig zurückgedrängt, und somit is ihrer Energie geschwächt wird. Daher kostet es den Wahnsinnigen oft eine außerordentliche Anstrengung, ein leichteres, ja gewohntes Handwerk mit gehöriger Applikation zu betreiben, weil die Leidenschaft, von welcher sie sich nicht losreißen können oder wollen, sie außer Stand setzt, von ihrer Aufmerksamkeit und Reflexion einen freies Gebrauch zu machen; sie sind daher oft unerschöpslich in Ausslüchten und Entschuldigungen, durch welche sich aber der Arzt durchaus nicht irre machen lassen, sondern um so mehr auf seine Forderungen bestehen muß. Hat es der Wahnsinnige nur erst so weit gebracht, dass er sich Monate lang unausgesetzt mit einem Handwerk beschäftigen kann; so hat er auch gewiss schon bedeutende Fortschritte in der Selbstbeherrschung gemacht, nämlich sich die Fertigkeit erworben, den Lauf seiner Vorstellungen und Gefühle zu zügeln. Dass hierauf alles zu seiner vollständigen Genesung ankommt, ist eben so leicht einzuschen, als

daß man an der Fertigkeit, welche der Kranke in dem freien Gebrauch seiner Aufmerksamkeit erlangt hat, einen sehr guten Maasstab zur Beurtheilung seiner Fortschritte in der Genesung findet. Wer getraut sich wohl, stets mit sicherem Blick in die verborgene Tiefe anderer Gemüther hinabzuschauen, da von allen geheimen Vorgängen in denselben nur ein kleiner Theil, oft nur in unbewachten Augenblicken unter verstohlenen Aeußerungen zur Erscheinung kommt? Allerdings muß der Arst auf alle Zeichen von Befangenheit und Widerspruch im Reden und Handeln seiner Kranken äußerst aufmerksam sein, und es verstehen, aus leisen Andeutungen weitere Folgerungen auf ihre wahre Gesinnung zu ziehen; indess auch hierin darf er nicht zu weit gehen, und nicht den Scharssinn in eitle Grübelei ausarten lassen. Die Lage des Kranken im Irrenhause ist zu fremdartig, als dass er sich in ihm jemals mit voller Unbefangenheit bewegen könnte; er fühlt sich zu nachdrücklich aufgefordert in einem günstigen Lichte zu erscheinen, als daß nicht sein ganzes Betragen affektirt und gezwungen ausfallen sollte; ja wenn er es aufrichtig mit seiner Selbstbeherrschung meint, so muß er sich in eine Spannung des Gemüths versetzen, welche ihm ein gereiztes, fast leidenschaftliches Ansehen giebt, zumal wenn in Beziehung auf die sehnlich gewünschte Entlassung in ihm Hoffuung und Furcht mit einander kämpfen. muß man daher wohl zu unterscheiden wissen, damit man nicht dem Genesenden zum Tadel anrechnet, was wirklich Acuserung eines redlichen Bestrebens ist. Um sich hierüber möglichst genauen Ausschluss zu verschaffen, ist die sorgfältige Beobachtung seines Benehmens bei Arbeiten, welche anhaltende Aufmerksamkeit erfordern, von großem Nutzen; denn wenn jene ihm ganz nach Wunsch gelingen, so darf er Vertrauen zu seinem guten Willen fordern, welches ihm zu verweigern eine kränkende Ungerechtigkeit sein würde. Denn durch die That soll er es, nicht durch Mundfertigkeit beweisen, dass er Herr seiner selbst

geworden ist; und ist er in dieser Probe gut bestanden, so darf man auch darauf rechnen, dass seine innere Darchbildung durch die Disciplin einen erwünschten Fortgang habe, dass es also nur auf ihn ankomme, das angesangene Werk der Selbstbildung fortzusetzen. Umgekehrt sind alle seine Betheuerungen eitel, sobald sein Tagewerk schlecht ausgefallen ist, und von seiner Geistesahwesenheit und Zestreutheit Zeugniss ablegt. Ich habe mich zu diesem Zweck mit Nutzen des Korbilechtens bedient; wie leicht dies Handwerk auch in seinen einfacheren Arbeiten ist, so erfordet es doch eine ununterbrochene Aufmerksamkeit, deren agenblickliche Störung sich sogleich an den Mängeln des Geleisteten wahrnehmen lässt. Eine aussührliche Bezeichnung der verschiedenen Gewerbe, deren man sich in le renheilanstalten mit Nutzen bedient hat, sindet man in des Monographieen über dieselben, und kann daher hier füglich übergangen werden.

Unstreitig ist jede intellektuelle Beschäftigung des Verstandes durch eigentliche Denkübungen von großem Nutzen für Wahnsinnige, deren Intelligenz dadurch zur Selbstibitigkeit gebracht, und auf die freie Reflexion vorbereitet wird, ohne welche die Besiegung der Leidenschasten nie vollständig gelingen kann. Denn jede Kultur der Seele setzt zwar das Gleichgewicht der Gemüthstriebe als der basischen Kräfte voraus; aber dies Gleichgewicht kass doch nur dadurch dauernd erhalten werden, dass der Verstand es im Bewusstsein festhält, indem er die mannigfachen Interessen gegen einander abwägt. Denn die Gemüthstriebe an sich sind blind, und wirken um so mgestümer und regelloser, je weniger der Verstand ihre lateressen zu deutlichen Begriffen aufgeklärt und durch diese in eine folgerechte Verbindung gebracht hat. von starken Neigungen und von schwachem oder unentwickeltem Verstande sind daher im steten Widerstreit mit sich begriffen, weil sie bald diesem, bald jenem Interess, je nachdem es der Zufall in ihnen anregt, blind oder un-

überlegt folgen. In dieser Lage befinden sich eigentlich alle Wahnsinnigen, so lange ihr Verstand nicht über ihren wahren Vortheil aufgeklärt ist, welches um so schwerer hält, je mehr er durch den Widerspruch ihrer Leidenschaften und anderer Neigungen irre geleitet wird. War ihr Verstand von jeher schwach, arm an richtigen Begriffen, an Erfahrung, Menschen- und Weltkenntniß; so wird ihre Wiederherstellung, selbst wenn die Leidenschaften vertilgt wurden, nur zum Theil gelingen. Denn der beschränkte Kopf ermangelt entweder im Gefühl seiner dürstigen Fähigkeit des Selbstvertrauens, und lässt sich daher am liebsten von anderen leiten, denen er größere Einsichten zutraut, und gelangt daher nie zor Selbstständigkeit; oder er ist bis zum Starrsinn hartnäckig, weil ihm das freie Urtheil im Ueberblick über verwickelte Verhältnisse fehlt. und er seine mit Mübe eingelernten Begriffe nicht mit anderen vertauschen kann. In beiden Fällen ist daher an eine liberale Kultur des Gemüths nicht zu denken, und man muß schon zufrieden sein, wenn dasselbe nur von wirklichen Gebrechen befreit, und in die mechanische Routine eingeprägter Begrisse eingeübt werden kann, welche ihm im künfligen Leben nur einen sehr beschränkten Wirkungskreis gestatten. War aber der Verstand bildsam, d. h. einer Erweiterung der Begriffe durch fortschreitendes Nachdenken, und dadurch eines freien Urtheils fähig; so muss dem Arzte alles daran gelegen sein, ihn von dem Joche der Leidenschaften loszureißen, damit er seine Kräfte nicht zu ihrer Rechtfertigung missbrauche, und sie in ihrer Herrschaft bestärke. Es ist schon wiederholt angemerkt worden, dass der Leidenschaft eine ihrer Hauptwurzeln abgeschnitten wird, wenn man den Verstand mit ihr entzweien kann, weil der Mensch nur so lange mit ungetheilter Seele einem Streben sich hingeben kann, als er die Gültigkeit desselben vor seinem eigenen Bewußtsein behaupten kann. Diese Emancipation des Verstandes aus dem Joche der Leidenschaft kann aber auf zwiefache Weise geschehen,

theils indem man ihn unmittelbar über die Verwerflichkeit derselben aufklärt, wovon noch in der Folge die Rede sein wird, theils indem man seine Kräfte auf ganz andere Gegenstände hinlenkt, und ihn dadurch an ein folgerechtes Nachdenken gewöhnt, damit er aus eigenem Antriebe die Widersprüche auffinden könne, in welche ihn die Leidenschaft mit seinen früheren Erfahrungen über die wahren Interessen des Lebens versetzt. Wenn nämlich Denken nichts anderes ist, als eine folgerechte Verknüpfung der Vorstellungen, welche man in ihre Elemente auflösen muß, um ihre Uebereinstimmung oder ihre Abweichungen aufzufinden; so erhellt daraus, dass jede Anleitung zum Denken die Nöthigung in sich schließt, die vorhandenen und neu hinzugekommenen Vorstellungen einer strengen Prifung zu unterwersen, also den Vorrath derselben im Bewulstsein auf solche Weise durchzuarbeiten, daß sie zu neuen Begriffen umgestaltet, ihre früheren Mängel, ihre Verworrenheit, versteckten Widersprüche, subjektiven Tieschungen abstreifen, und in dieser Läuterung dem Fastande zu einem freien und richtigen Gebrauch sich debieten. So machte es Sokrates, indem er seine Schäler nicht mit neuen Begriffen überschüttete, ohne danach fragen, ob dieselben mit ihren früheren übereinstimmten oder nicht; sondern indem er sie zunächst dahin führte. die Verkehrtheiten und Mängel ihrer bisherigen Vorstellungen einzusehen, um dieselben freiwillig aufzugeben, und mit besseren Lehren zu vertauschen. Dass nur auf diese Weise eine wahre Verstandeskultur erzielt werden kans. welche durch widerwärtige Vermischung von wahren und falschen Begriffen unsehlbar gehemmt wird, begreift sick leicht.

Auch würde dieselbe auf die angezeigte Weise bei nur einigermaaßen regem Fassungsvermögen ohne Mähe in's Werk gerichtet werden können, wenn der Denkprezeß blos auf der Logik beruhte, und nicht zugleich in der Spiel der Gemüthsinteressen verflochten wäre, deren seljek-

jektive Nöthigung so oft weit stärker ist, als die der Denkgesetze. Denn jede Einmischung der Gefühle trübt unsehlbar die Klarheit und Deutlichkeit der Vorstellungen, welche gleichsam in einem Dämmerlichte gehalten, eine scharfe Vergleichung und richtige Schlussfolge nicht zulassen, und besonders dadurch das Urtheil irre leiten, dass die den Gefühlen angemessenen mit größerer Lebendigkeit und Nachdruck hervor-, die ihnen widersprechenden aber ganz in den dunkeln Hintergrund des Bewusstseins zurücktreten. Es erklärt sich hieraus, warum die schärfsten Denker, welche über fremde Angelegenheiten die treffendsten Urtheile fällen, durch ihre eigenen, wenn sie dieselben mit hestiger Leidenschaft umfassen, ganz geblendet, und zu den verkehrtesten Täuschungen verleitet werden, und es völlig vergessen, dass sie andere und sich mit ganz verschiedenem Maasse messen. Das dieser Widerspruch bei Wahnsinnigen in einem noch auffallenderen Grade hervortritt, braucht hier nur in Erinnerung gebracht zu werden, um die Aufgabe, wie man durch Denkübungen zu ihrer geistigen Wiederherstellung beitragen könne, näher zu bestimmen. Nur in der eigentlichen Tobsucht, in den höheren Graden der Melancholie und in der Verwirrtheit ist ihr Verstand dergestalt von dem Missverhältnis der Gemüthstriebe absorbirt worden, dass ihm überall der Faden folgerechter Vergleichung reißt; fast alle an Monomanie Leidende sind dagegen einer Reflexion über Gegenstände fähig, die mit ihrem Wahn in keinem näheren Zusammenhange stehen. Da nun alle naturgemässe Seelenthätigkeit nur unter der Bedingung einer ununterbrochenen Uebung des Verstandes möglich ist, welcher dadurch befähigt werden soll, die Gemüthsregungen seiner Leitung zu unterwerfen; so geht daraus die Nothwendigkeit hervor, auch dem Wahnsinnigen die Psiege seiner intellektuellen Kräfte, in soweit er dafür empfänglich ist, angedeihen zu lassen. Denn lässt man jene Kräfte brach liegen, so setzen sie sich, durch innere Nöthigung getrieben, von selbst in's Seelenbeilk, II.

Spiel, und man kann mit Gewisheit darauf rechnen, das sie sich dem Dienste der Leidenschaft weihen werden, se lange nicht im Gemüth ein anderes Interesse geweckt wird, welches sie von demselben abzulenken vermöchte.

Es soll also der Verstand des Wahnsinnigen auf eine Weise bethätigt werden, welche, indem sie ihm die Leidenschaft aus dem Prospekte entfernt, ihn wieder an jeze Selbstständigkeit und Unbefangenheit des Urtheils gewöhnt, die er unter dem Joche der Leidenschaft je länger um se vollständiger verliert. Denn hat sich der Mensch von letterer so weit losgerissen, daß er neben ihr noch andere Angelegenheiten und Gegenstände in's Auge fassen kans so vermag er sich allmählig ganz von ihr zu befreien, und sich zuletzt mit seiner Reslexion über sie zu stellen, we ihm dann der vollständige Sieg über sie möglich wird.

Indess wie fasslich auch diese Sätze an sich sein mögen; so unterliegt doch ihre Anwendung großen Schwie rigkeiten, ohne deren ernste Erwägung der Arzt sich seir über die Erreichung seiner wohlgemeinten Zwecke schen würde. Die vornehmste Schwierigkeit bestelt ustreitig darin, dem Kranken ein fremdes Interesse mit hisreichendem Nachdruck einzuslößen, um ihn dahin zu bestimmen, dasselbe mit Theilnahme und Neigung zum Gegenstande seines Nachdenkens zu machen. Er müßte nicht wahnsinnig sein, wenn sein Denken nicht ganz von der Leidenschaft absorbirt sein sollte. Kann man nicht fremde Vorstellungsreihen ihm annehmlich machen; so wird er sie sich höchstens mechanisch einprägen, ohne ihnen eine freie Aufmerksamkeit zu widmen. Indess ist doch auch schen damit einiger Vortheil gewonnen, indem man ihn bestimmt sich von seinen leidenschaftlichen Vorstellungen wenigstens für einige Zeit loszureißen; und die Mühe, welche ibm dies kostet, trägt dazu bei, ihn in Selbstbeherrschung einzuüben, welche erst dann ihm gelingt, sobald er den Lasf seiner Vorstellungen leiten kann. Zu dieser Absicht bediene ich mich des Verfahrens mit Nutzen, die Geisteskranken Denksprüche, welche sich für ihre Lage eignen, auswendig lernen zu lassen, wobei es mir natürlich nicht auf die bloße Mechanik des Memorirens, sondern darauf ankommt, in ihrem Gemüth die Erinnerung an frühere, bessere Grundsätze zu erwecken, wodurch ihre Leidenschaft bekämpft werden kann. Auch hat man dabei den Vortheil, den Kranken in eine ihm genau vorgeschriebene Vorstellungsreihe einzuüben, die ihm nicht wie bei freier Reflexion beliebige Absprünge nach allen Seiten gestattet. Es versteht sich von selbst, dass derselbe, so lange der Wahn sich noch in seinem Bewusstsein ausbreitet, des freien Denkens unfähig ist; man muss ihn gleichsam bei jedem Schritt des Vorstellens erst leiten, bis er erst etwas Unbefangenheit gewonnen hat, so wie überhaupt aller höheren Verstandeskultur Gedächtnissübungen vorangehen müssen. Endlich zeigt der Kranke durch gelungenes Memoriren, dass er nicht des Gedächtnisses verlustig gegangen ist, und sich daher nicht entschuldigen kann, wenn er empfangene Lehren und Anweisungen vergessen zu haben behauptet. Erwägt man alles dies, ohne eine zu große Erwartung von Gedächtnissübungen zu hegen, so wird man ihnen ihren Nutzen nicht streitig machen können; ich darf aus vieljähriger Erfahrung versichern, daß sie mir bei dem psychischen Heilverfahren gute Dienste geleistet haben.

Ueberhaupt mus jedes Interesse im Geisteskranken, welcher nur Sinn für seine Leidenschaft hat, erst hervorgebracht werden, welches auch dadurch geschieht, dass man ihn zu einer Beschäftigung veranlast, deren Gelingen ihm Besriedigung gewährt, und ihm Ruhe und Erholung von den peinlichen Bewegungen des Gemüths verschafft. Zugleich mus man an die vorgeschriebenen Denkübungen die Vorstellung ihres Nutzens und ihrer Zweckmäsigkeit knüpsen, welche dem Kranken jede Einwendung dawider abschneidet. Man bringe also die Aufgabe in eine möglichst genaue Beziehung zu seinem Leben, lasse ihn nur das betreiben, was ihm irgend einen Vortheil stiften kann,

56 **\*** 

was nicht über seine Fassungskraft hinausgeht, weil er sonst durch ein leeres Grübeln seine Verwirrung nur noch vermehren würde. Die Aufgaben müssen daher einfack. leicht zu übersehen, und so beschassen sein, dass man ihre Lösung durch den Kranken sicher beurtheilen kann. Denn gesetzt man wollte ihn, so lange noch irgend eine Befaugenheit in seinem Gemüth herrscht, veranlassen, Auszäge aus Büchern zu machen, Abhandlungen zu schreiben, wezu eine umfassende, in's kleinste Detail eindringende Aufmerksamkeit erfordert wird; so würde er, anstatt sich diesem Geschäft zu unterziehen, auf den Irrgängen der Phantasie herumschweisen, und die Nichterfüllung desselben hinterdrein damit entschuldigen, dass es ihm zu schwer geworden sei. Wie schädlich ein solcher träumerischer Mößiggang sei, braucht nicht weiter erwähnt zu werden. Auch muss man dem Kranken nur das aufgeben, was ihm früher schen ziemlich geläusig war; neue Elemente des Deskens, sich anzueignen ist er in seiner leidenschaftliche Stimmung nicht fähig. Dass alles Abstrakte, Metaphysche, Mystische, Phantastische, Theosophische gewissehaft vermieden werden müsse, weil dadurch so mancher gesunde Kopf verdreht worden ist, und ein Wahnsimige vollends zu Grunde gerichtet werden müßte, versteht sich ganz von selbst; alles muss anschaulich, praktisch nützlich, sittlich rein, objektiv wahr und geeignet sein, den Verstand an folgerechtes, scharf bestimmtes Denken zu gewöhnen. Ueberhaupt eignen sich die geistigen Beschäftigungen erst für die Reconvalescenten, deren ganz gesunder Körper nicht mehr der anhaltenden körperlichen Arbeit so seiner Stärkung bedarf, also wenn keine Gereiztheit der Nerven mehr obwaltet, welche durch ernsten Verstandesgebrauch verschlimmert werden könnte, und wenn der Genesende schon mit einiger Freiheit seine Aufmerksamkeit branchen kann.

In diesem Sinne empfehlen sich daher ganz vorzäglich Rechenübungen, welche im gemeinen Leben so nothwe-

dig, durch ihre strenge Evidenz, durch ihr methodisches Fortschreiten vom Leichteren zum Schwereren, durch glückliche Verbindung des Abstrakten mit dem Anschaulichen eine überaus heilsame Disciplin auf den Verstand ausüben. Man kann sie daher bei den meisten Wahnsinnigen in Gebrauch ziehen. Auch interessante Gegenstände aus der Geschichte, Geographie, Naturkunde, Oekonomie, Technologie und der populären praktischen Philosophie können von einem geschickten Lehrer, der keiner Irrenheilanstalt fehlen sollte, mit der nöthigen Auswahl für jeden Kranken erfolgreich benutzt werden. Es ist sehr viel gewonnen, wenn man den Kranken aus der dumpfen Enge seines umnebelten Bewußtseins zur deutlichen Weltanschauung führen, die Einsörmigkeit seiner Vorstellungen durch neue unterbrechen, und ihn dahin bringen kann, sein Ich wenigstens auf einige Zeit über sie zu vergessen. Er soll es fühlen, wie mannigfache Anforderungen das Leben an ihn macht, wie nothwendig es ist, seine Aufmerksamkeit nach allen Seiten hinzuwenden, und sich der Verhältnisse zur Wirklichkeit wieder bewust zu werden.

## §. 159.

Erweckung und Bethätigung der den Leidenschaften widerstrebenden Gemüthstriebe.

In der Ueberschrift dieses §. ist das Grundelement des psychischen Heilverfahrens ausgesprochen, nämlich das positive und direkte Bestreben, die naturgemäße Verfassung des kranken Gemüths wieder herzustellen. Es dürfte nicht nöthig sein, diesen Satz ausführlich zu beweisen, weil er das folgerechte Ergebniß der ganzen bisherigen Darstellung ist. Nur auf die beiden Hauptpunkte will ich aufmerksam machen, daß die Bändigung der Leidenschaften durch die Disciplin noch keine Heilung ist, nur das Hinderniß derselben hinwegräumt, und daß alle fortschreitende sittliche Entwickelung der Seele, als die Grundbe-

dingung ihres naturgemäßen Lebens allein auf dem wohlbefestigten Gleichgewichte der Gemüthstriebe beruht. Zwar wird letzteres oft durch die Disciplin unmittelbar wieder hergestellt, wenn die unterdrückten Gemüthstriebe noch nicht ihre Spannkraft verloren haben, und daher von selbst wieder in das rechte Verhältnis zurücktreten, sobald nur der Sturm der Leidenschaften beschworen ist; aber nicht immer erwachen jene von selbst, sondern in dem dumpfen Bewusstsein, welches auf den Aufruhr jener folgt, wird die Seele leicht von neuem an sich irre, wenn man ihr nicht durch Anregung ihrer wesentlichen Interessen einer Haltpunkt darbietet, um sich den Schwankungen zwischen widersprechenden Gefühlen zu entreißen, und dem ernesten Andrange der Leidenschaft Widerstand zu leisten. -Streng genommen gehört die vorliegende Aufgabe selbst zur Disciplin, weil eigentlich die Leidenschaft nur durch die Anregung entgegengesetzter Interessen oder Gefühle niedergekampft werden kann, in welchem Sinne die oben erörterten Mittel der Disciplin erst ihre wahre Bedeutung erlangen, in sofern niemals die äußere Beschränkung, sondern nur die durch sie im Innern hervorgerusene Gegenwirkung gegen die Leidenschaft sie zu überwältigen vermag.

Der angegebene Zweck kann auf zwiefache Weise erreicht werden, theils indem man die anzuregenden Gemüthstriebe in den Zustand der Affekte versetzt, theils indem man ihre Anregung zugleich mit einer Aufklärung des Verstandes über die Nothwendigkeit ihrer Interessen verbindet, und ihnen dadurch eine methodische Entwickelung oder Erziehung angedeihen läßt. Das zuerst genanste Verfahren übt eine schnellere und durchdringendere Einwirkung aus, und dient daher unmittelbar zur Bekänpfung der noch im vollen Wirken begriffenen Leidenschaften; das zweite führt dagegen den schon beruhigten Kranken eigentlich erst der Besonnenheit und eigenmächtiges Selbstbeherrschung entgegen.

## §. 160.

## Erregung der Gefühle.

Alle Gefühle als Ausdruck einer positiv oder negativ gesteigerten Gemüthsthätigkeit bieten mit ihrer Erregung das direkteste Mittel zur Umgestaltung der letzteren dar. Freilich pflegt ihre Wirkung schnell vorüberzugehen, zumal wenn sie mit der dermaligen Gemüthsverfassung in Widerspruch stehen, und nie kann man einen bleibenden Eindruck durch sie hervorbringen, weil das Gemüth einem steten Wechsel seiner Regungen unterworfen ist, mit welchen auch die Gefühle sich ändern müssen. Indess ist doch schon genug gewonnen, wenn man nur das Gemüth auf einige Zeit dem Zuge der Leidenschaft entreißen, und es in einen andern Zustand versetzen kann, weil dadurch die fortwirkende Kraft derselben unterbrochen wird. Man hat das hier zu erörternde Verfahren sprachwidrig das Bekämpfen einer Leidenschaft durch andere genannt, womit man unstreitig nicht ausdrücken wollte, daß z. B. der Ehrgeiz in Religionsschwärmerei verwandelt werden sollte. Denn theils wäre diese Aufgabe unmöglich, weil jede Leidenschaft zu tief die Seele durchdrungen, und zu bestimmt aus deren vorherrschender Neigung sich entwickelt hat, als dass sie durch die Improvisation einer anderen verdrängt werden könnte; theils wäre damit nichts geholfen, wenn man ein Uebel durch ein anderes vertreiben, und das Heilgeschäft auf Kosten der inneren Besonnenheit, welche sich nie mit Leidenschaft paart, zu Stande bringen wollte. Man wollte damit nur ausdrücken, dass der Arzt die kranke Seele in Gemüthsaffekte versetzen solle, welche einen Umschwung ihrer gesammten Thätigkeit zur Folge haben könnten. Ich habe schon früher bemerkt, daß dies Erregen von Affekten viel zu allgemein genommen ist, wenn darunter der Inbegriff des psychischen Heilverfahrens verstanden wird, von welchem es nur einen kleinen Theil ausmacht.

Da die zu erweckenden Gefühle eine sehr verschiedene Wirkung auf die Seele ausüben; so fordert natürlich ihre Erregung eine sehr sorgfältige Erwägung des jedesmaligen Seelenzustandes, damit sie nicht geradezu nachtheilige Erfolge hervorbringen. Im Allgemeinen ist die Bestimmung leicht aufzustellen, daß die deprimirenden Gefühle den Zweck haben sollen, die Leidenschaften zu dämpfen, die excitirenden aber die gesammte Gemüthsthätigkeit steigern, und so der Seele die zur Selbstbeherrschung nöthige Kraft mittheilen sollen. Die gemischten Gefühle haben einen sehr verschiedenen Charakter, daher sie besonders betrachtet werden müssen.

Erinnern wir uns, dass die deprimirenden Gefühle, wenn sie auch zunächst von der Beschränkung und Henmung eines einzelnen Triebes ausgehen, dennoch die gesammte Gemüthsthätigkeit auf denselben Ton stimmen, und dass sie durch ihre fortdauernde Wirkung dieselbe gänzlich lähmen können; so erhellt daraus, dass unmittelbar durch sie eine Bändigung der Leidenschaft hervorgebracht werden könne. Sie haben also in der Psychiatrie genau dieselbe Bedeutung, wie die antiphlogistische Heilmethode in der Therapie, durch welche wir gleichfalls die gesammte Lebensenergie in den mannigfachsten Graden verminders, weil deren übermäßige Steigerung in sthenischen Fieber. Entzündungen und älinlichen Krankheiten außerdem ge nicht rückgängig gemacht werden könnte. Milhin ist die Erregung jener Gefühle durchaus nothwendig in allen Leidenschaften mit vorherrschendem aktiven Charakter, also in den meisten Fällen von Tobsucht und Monomanie, sumal wenn diese aus den egoistischen Motiven des Hochmuths und der Herrschsucht hervorgehen, oder wenn letztere sich zum religiösen oder Liebeswahn hinzugesellen, und ihnen dadurch einen übermüthigen, anmaassenden, tretzigen, widerspenstigen Charakter verleihen. Denn so lange der Kranke mit seinen wahnwitzigen Reden und Handlungen in seinem vollen Rechte zu sein glaubt, jede Zurecht-

weisung mit Hohn, Spott und Verachtung ausnimmt, und sich dadurch in seiner Ueberzeugung bestärkt, ist ihm auf keinem anderen Wege beizukommen. Er muss das ganze Gewicht der mit seinen Illusionen in Widerspruch stehenden Wirklichkeit fühlen, da er es mit Begriffen nicht fassen kann. Wie sehr er sich auch mit eitlen Sophismen in seinem Wahn bestärken mag; so straft ihn doch die Stimme aus dem Innern des gebeugten Gemüths Lügen, und es gehört schon ein hoher Grad von hartnäckiger Leidenschaft dazu, um sich in diesem innern Widerspruch auf die Länge der Zeit zu behaupten. Eben so muß jede Ungezogenheit, Böswilligkeit, Händelsucht, Halsstarrigkeit und ähnliche Ausbrüche einer aktiv leidenschaftlichen Gesinnung durch Gemüthsdepression vertilgt werden. wird dagegen schädlich bei allen passiven Gemüthszuständen, bei der Verwirrtheit, dem Blödsinn, bei den höheren, schon an Gemüthslähmung grenzenden Graden der Melancholie, bei den weicheren und milderen Formen des Wahnsinns, dem religiösen und erotischen, die mehr in schmelzenden Empfindungen und träumerischen Illusionen, als in Ungestüm und Eigenwilligkeit sich offenbaren. Denn leicht würde man dadurch die ohnehin schwachen Kräfte gänzlich ersticken, und somit den gänzlichen Ruin des Gemüths herbeiführen.

Die Wirkung der Gemüthsdepression ist nur eine vorübergehende, und muß nöthigenfalls wiederholt hervorgerusen werden; denn die Leidenschaft müßte nicht sein, was sie wirklich ist, nämlich ein Starrkrampf des Gemüths, welcher alle Seelenkrast in sich zusämmengezogen hat, wenn sie gleich den ersten Streichen unterliegen sollte. Der Wahnsinnige verschmerzt bald im Gefühl seiner wiedererwachenden Leidenschaft die erlittene Niederlage, sordert sich selbst trotzig zum erneuten Widerstande heraus, wiederholt seine Argumente im Stillen, sinnt neue Truggründe aus, um seine Leidenschaft zu rechtscrtigen, und geräth darüber in Erbitterung. Aber je öster er im un-

gleichen Kampfe unterliegt, um so mehr wird sein Muth gebrochen, um so deutlicher fühlt er die Thorheit seiner Anmaassung, um so mehr schwinden ihm die Kräfte des Widerstandes, bis er sich zuletzt überwunden giebt, und nur noch in flüchtigen Aufwallungen sich emport, welche dann meistentheils leicht zu ersticken sind. Freilich er scheint hier in der Theorie alles leicht, was in der Praxis schwer, oft unausführbar ist; denn so wenig wir mit Aderlässen jede Entzündung heilen, eben so wenig vermögen wir Leidenschaften zu ersticken, in deren Streben die gesammte Seelenthätigkeit aufgegangen ist. Wir dämpie zwar meistentheils ihre rohen und wilden Ausbrüche. kienen es aber nicht immer verhindern, dass der Kranke se grollend in sich verschließt, um über ihnen zu brüten, ud fest beharrend in der unglücklichen Täuschung, daß er in seinen heiligsten Rechten gekränkt sei, den Wahn imme tiefer seiner Seele einprägt, und immer mehr der Auseswelt sich entfremdend, entweder eine feindseelige Siemung gegen sie behauptet, oder zuletzt im fruchtloses Widerstande erlahmt.

Die Mittel, deprimirende Gemüthsaffekte im Kranke hervorzurufen, sind mannigfacher Art, und zunächst gebiren zu ihnen alle coercitiven Maassregeln, welche, wen sie unmittelbar auch nur die körperliche Empfindung treffen, doch auch durch diese die Seele ergreifen. theils pflanzt sich die gleiche Stimmung, der gleiche Habitus und Typus des Lebens von dem Körper auf die Seek fort; theils sieht der Kranke sich durch die einfachste Ideenassociation in eine seiner hochsliegenden Leidenschaft durchaus widersprechende Lage versetzt. Er will mit allen seinen Kräften redend und handelnd aus sich herse wirken, und fühlt sich durchweg gehemmt; seine überfür gende Phantasie versetzt ihn in eine Zauberwelt, und die eindringlichste Wirkung auf sein ganzes Gefühl ruft im. wie er sich auch wenden mag in die von Nothwendigkeit beherrschte Wirklichkeit zurück. Gleichwie der Schlef

trunkene aus seinen Träumen durch jeden starken Sinnenreiz geweckt wird, vor dessen scharfer Klarheit die nebelhaften Illusionen der Phantasie plötzlich weichen; eben so begegnet dem wahnwitzigen Träumer etwas Aehnliches, nur daß sein Erwachen langsam erfolgt.

Außerdem lassen sich aber auch deprimirende Gefühle durch Vorstellungen wecken, welche man unmittelbar im Bewußtsein hervorruft. Diese Gefühle arten sich in ihren Wirkungen sehr verschieden nach dem Gemüthstriebe, dessen deprimirten Zustand sie darstellen. Das stärkste unter ihnen pflegt die Beschämung durch Verletzung des Ehrtriebes zu sein, weil dieser bei den meisten Menschen als Grundlage ihres persönlichen Selbstgefühls am stärksten entwickelt zu sein pflegt. Es versteht sich indess von selbst, dass die Beschämung niemals eine ungerechte sein darf, weil sie sonst das Ehrgefühl empört und erbittert, anstatt dasselbe zu beugen. Andrerseits muß sich der Arzt nicht durch die Illusionen des Ehrgefühls irre machen lassen, welche als stärkste Hindernisse der Sittlichkeit oft bei Wahnsinnigen vorkommen; er stelle dem aufgeblasenen Dünkel einen imponirenden, gebietenden Ernst entgegen, den ihm das Bewußtsein der Würde seines Amtes verleihen muss. Er soll es fühlen, dass er nicht in dem beschränkten Interesse seiner Person, sondern kraft der Vernunft und des ewigen Sittengesetzes gegen die anmaaßenden Thoren in die Schranken tritt, um sie auf die ihnen gebührende Stufe herabzusetzen. Je mehr er sich mit der Vorstellung seines heiligen Berufs durchdringt, und dabei iede lächerliche Affektation und eitle Uebertreibung zu vermeiden weiß; um so sicherer wird er dem Kranken Achtung abnöthigen. Je leerer dessen Dünkel ist, um so leichter lässt er sich einschüchtern, denn es ist eine bekannte Erfahrung, dass die Poltronnerie blos ein Deckmantel der Feigheit ist, welche der Thor vor sich und anderen Menschen hinter Großsprecherei verbergen will, Je mehr dagegen der Stolz sich auf wirkliche Rechte und

Verdienste gründet, und nur durch erhitzte Phantasie oder erlittene Kränkungen in Wahnsinn ausartete; um so mehr muss der Arzt eine gediegene Gemüthsverfassung voraussetzen, welche mit Schonung, ja mit Achtung behandelt, am wenigsten aber durch kleinliche Neckereien, durch vahöhnenden und kränkenden Spott gehudelt sein will. Solchen Kranken nähere sich der Arzt mit ruhiger, sichen Haltung, indem er, ohne dem eigenen Rechte etwas u vergeben, auch die gerechten Forderungen anderer berüh willig anerkennt; er spreche sein Bedauern aus, durch Unstände zu unangenehmen Maaßregeln genöthigt zu seit setze nie die billige Rücksicht auf Rang und andere Aszeichnung aus den Augen, und trete nur bei wirklich ehwidrigem Betragen mit Strenge auf. Sind bei dem Kraken nicht alle besseren Gefühle unterdrückt, so wird er später zur Besinnung kommen; ist er aber ein Raub blirder Leidenschaft geworden, so muss diese, nicht ihn, die Macht des herrschenden Gesetzes treffen. Es versteht sich ferner, dass der Arzt die Beschämung in ein rechtes Vahältnis zur verkehrten Handlungsweise bringe, unschieliche Thorheiten nur leicht rüge, lächerlich mache, unsitliche Handlungen streng tadle, pöbelhaftes Betragen bet bestrafe. Dass hierbei der Anstand niemals verletzt werden dürfe, braucht wohl kaum bemerkt zu werden; den lässt sich der Arzt zu Schimpsworten verleiten, so wirdigt er sich unter den Kranken hinab, und führt mit die sem, der solche Aeußerungen nicht unbeantwortet läßt, eine Scene auf, wie sie nur in einer Schenkstube vorkommen darf. Wehe einer Irrenanstalt, wo der Arzt die sittliche Würde verleugnet, und einen Geist der Rohbeit und Gemeinheit walten lässt, welcher die Sprache wie eine Auch ist ja die Sprache so unendlick Faust handhabt. reich, dass man sie nur einigermaassen in seiner Gewalt zu haben braucht, um niemals über die Wahl der Audrücke in Verlegenheit zu kommen; auch verleiht Uebung hierin immer mehr Fertigkeit und Gewandtheit. Trifft to

Arzt hierbei das rechte Maass, so übt er nicht nur durch den Ehrtrieb die wirksamste Disciplin aus, sondern er bändigt auch am sichersten die Leidenschaften, und führt das Gemüth der Selbsterkenntnis entgegen. Er erweckt dadurch einen heilsamen Wetteifer unter den Kranken, deren jeder möglichst der Beschämung auszuweichen sucht, um nicht vor den übrigen im Nachtheil zu erscheinen; und dass jedes gesellschaftliche Verhältnis durch reine Motive der Ehre unter die beste Polizei gestellt wird, hat die Erfahrung aller Zeiten und Völker gelehrt. Eben deshalb vermeide der Arzt gewissenhaft jede wirklich entehrende Behandlung, denn Pranger und Brandmarkung sprechen durch unauslöschlichen Schimpf die gänzliche Verwerfung und Verabscheuung der Persönlichkeit aus. Darf der Mensch nicht mehr an sich glauben, so ist sein innerster Lebenskeim geknickt; denn wonach sollte er noch streben, wenn er nicht hoffen darf, sich in der Achtung anderer herzustellen? Daher sind Ketten und Prügel, welche nur für Verbrecher und wilde Thiere gehören, für immer aus den Irrenheilanstalten zu verbannen.

Der Schmerz über den Verlust theurer Güter heisst Traurigkeit, welche die reinste Form der Gemüthsdepression darstellt, weil der Mensch sich dabei seiner gänzlichen Hülflosigkeit bewusst wird. In diesem Sinne beugt daher schon die Beraubung der Freiheit den Wahnsinnigen sehr tief, denn jeder Augenblick erinnert ihn an seine durchaus abhängige Lage. Unter allen Gefühlen erwacht bei ihm das der Freiheit gewöhnlich am frühesten, und seine Sehnsucht nach ihr artet zuweilen in eine Art von Heimweh aus, weil ja Freiheit die Heimath der Seele ist, welche durch jeden Kerker gleichsam aus ihrem eigensten Leben verbannt wird. Eben darin liegt die große Bedeutung der Irrenheilanstalt, dass sie, selbst ohne Zuthun des Arztes, die Seele des Kranken in eine passive Stimmung versetzt, welche die Leidenschaft allgemach untergräbt, und zuletzt gänzlich entwurzelt. Nur dadurch wird der

Schmerz über die nothwendige Einsperrung bei wiederkehrender Besinnung gemildert, dass der Genesende die Nothwendigkeit der getroffenen Maassregeln einsieht, einen Ort liebgewinnt, wo er von der Quaal seiner Krankheit befreit wurde, sich mit der Hoffnung auf die Wiedererlangung der Freiheit tröstet, und sich in Erwartung derselben in Geduld einübt. Aber ehe er so weit kommt, läßt er täglich sein Verlangen nach Freiheit laut werden, welche ihm der Arzt nicht gewähren kann. Dies stete Entbehren derselben, gleichsam der psychischen Lebenluft, wirkt daher so deprimirend auf den Kranken ein, dass er über diesen Verlust nicht selten seine Leidenschaft vergisst, ja später an ihrer Zerstörung selbstthätig arbeitet. wenn er darüber belehrt wird, dass er nur um diesen Preis die goldene Freiheit nebst allen an seine Person geknüpften Rechten wiedererlangen kann. Deshalb wird es stets eine eitle Vorschrift bleiben, man solle dem Kraken seigen Aufenthalt in einem Irrenhause verheimliches um ihn nicht zu kränken. Ich möchte wohl wissen, wie man es anfangen wollte, ihm Angesichts der einsperteden Mauern und Umzäunungen, umringt von Wahnsimigen, deren Verirrungen er bald kennen lernt, bei steter Verweigerung seiner Forderungen begreiflich zu maches, er werde nicht wie ein Unmündiger behandelt? Es kann wohl sein, dass man durch leere Redekünste eine zeitweilige Täuschung bei ihm hervorbringt; aber von Daner wird diese niemals sein, und die Enttäuschung wird dass um so schmerzlicher werden, da er in dem offenbaren Betrug einen Hohn auf sein Leiden finden muß. Wann wird man doch aufhören, sich gegenseitig mit Regelu zu mystificiren, welche durch offenbaren Widersinn sich selbst vernichten? Der Kranke soll es fühlen, daß er ein Irreader ist, der sich von seiner Bethörung losreißen muß; an besten also, wenn seine ganze Umgebung ihm dies sagt, ohne daß der Arzt es ihm täglich zuzurusen braucht. De die Beschränkung im Irrenhause an sich schon stark ge-

nug ist, so braucht der Arzt sie nicht noch zu vermehren; nur bei unbändigen und zügellosen Kranken ist eine grössere Einengung nöthig. Ich stimme aber nicht für einsame Einsperrung in Autenrieth'schen Zimmern oder ähnlichen Zellen. Seneca hat hierüber sehr wahr geurtheilt: Nemo est ex imprudentibus, qui relinqui sibi debeat. Tunc mala consilia agitant, tunc ant aliis aut ipsis futura pericula struunt. Tunc cupiditates improbas ordinant, tunc quicquid aut metu aut pudore celabat, animus expromit, tunc audaciam acuit, libidinem irritat, iracundiam instigat. -Wenn diese nachtheiligen Wirkungen auch erst bei lange dauernder Einsperrung hervortreten, und eine kurze Detention unter manchen Umständen beruhigen, beschämen kann; so ist doch der Kranke an einsamen, zumal finsteren Orten vollständig dem Spiel seiner Phantasie überlassen, welche ihm dann nur allzuleicht Gespenster und andere Zerrbilder vorgaukeln kann. Nicht zu gedenken, dass zur Verhüthung von gefährlichen Handlungen eine ununterbrochene Beaussichtigung nöthig ist, wozu man in öffentlichen Anstalten nicht immer eine hinreichende Zahl von Wärtern hat, deren Zeit durch die mannigfachsten Dienstleistungen hinreichend zersplittert wird. Warum will man im Irrenhause im Widerspruch mit den allgemeinen Grundsätzen noch besondere Kerker anlegen? Die Zwangsjacke, der Zwangstuhl sind hinreichende Mittel, die Freiheit gänzlich zu rauben. Auch dadurch können wir die Kranken auf traurige Gefühle stimmen, dass wir ihnen Lieblingswünsche versagen; denn die meisten Menschen hangen oft an kleinen Neigungen mit so ganzer Seele, daß ihnen eine Verweigerung gewohnter Bequemlichkeiten und Genüsse oft schmerzlicher fällt, als die Verletzung wichtiger Interessen.

Die Reue ist für jedes rein gestimmte Gemüth der herbste Schmerz, der ja eben seiner Natur nach der wirksamste Bezwinger der Leidenschaften sein soll. So lange noch der Mensch beliebig zwischen seinen Interessen wäh-

len, eins dem anderen aufopfern kann, hangt die Entscheidung ganz von seiner subjektiven Stimmung ab, woher eben die vielen Widersprüche im Leben stammen, weil bald diese, bald jene Neigung überwiegt und die anderen verletzt. In der wahren Reue dagegen, welche aus dem Bewusstsein der Verletzung des göttlichen Gesetzes hervorgeht, erkennt der Mensch die Stimme eines höheren Richters über sich an, vor welchem er sich trotz des Widerspruchs der Leidenschaften aus religiöser Ehrfarcht beugt; und wenn jene Stimme nur nachdrücklich und haltend genug sich vernehmen läßt, so verstummt vor ihr gewöhnlich jede Begierde. Letzteres seizt daher vons, dass das Gewissen nicht ganz durch Rohheit des Charakters erstickt sei, dass der Sturm der Leidenschaften nicht ununterbrochen in der Seele tobt, sondern wenigstess mit ruhigen Stunden abwechselt. Auch Wahnsinnige sind der Reue fähig, wenn ihre Leidenschaften, ohne gerade Hirte und Verstocktheit des Herzens hervorzubringen, sie zu Freveln fortreißen; ja die Tobsucht entsteht zuweilen aus der Ungestüm, mit welchem der Mensch sein Gewissen zu zterdrücken strebt. In diesen Fällen ist daher die Antegung des letzteren der eigentliche Hebel, um die Leidesschaft zu entwurzeln. Je wirksamer aber dies Heilmittel ist, um so vorsichtiger sei der Arzt mit seiner Anwenderg, deren Missbrauch die schlimmsten und verderblichsten Folgen nach sich zieht, wie ja dies auch von allen heroischen Arzneien gilt. Es würde daher sehr unverständig, ja lieblos sein, wenn man jede leichte Verirrung gutartiger Leidenschaften, zumal im Zustande der Sinnlosigkeit begangen, vor das strenge Forum des Gewissens ziehen wollte. Das Verwerfliche, ja Abscheuliche eines solchen Verfahrens wird am deutlichsten bewiesen durch den fanatisches Eifer der Methodisten und anderer finsterer Religionsschwärmer, welche auf stete Zerknirschung und Zermalmung der Gemüther durch die Androhung des göttlichen Zorns ewiger Verdammnis ausgehen, und nur allzuhäusig & derch

durch vollständige Geisteszerrüttung hervorgebracht haben-Eben so muss man solche, welche in religiöser Verzweiflung gegen sich selbst wüthen, nicht auf eine neue Folter spannen, welche sie um den letzten Rest ihrer Vernunft bringen könnte. Sollte es endlich wohl Barbaren geben, welche mit der Gesinnung eines Henkers Gemüther martern, denen ihre schwermüthige Bethörung ein Verbrechen andichtet? Aber wer die Charakterverschiedenheit der Wahnsinnigen richtig aufzufassen weiß, wird auch nicht selten Individuen antressen, welche nur durch den Stachel der Reue aus ihrer Selbstvergessenheit aufgeweckt werden können. Dies gilt besonders von allen wirklich lasterhaften Personen, zumal wenn sie aus hochmüthiger Selbstverblendung ihren schlechten Lebenswandel als einen tadellosen geltend machen wollen. Leider ist bei ihnen das Gewissen nur allzuoft in tiefen Schlaf versunken, vielleicht aus Mangel an Erziehung nie geweckt worden. Sie finden nur zu sehr ihren Vortheil dabei, jede sittliche Mahnung mit Trotz, Hohn und Spott von sich abzuweisen; oder sie sind ganz stumpf und unempfänglich dafür geworden, wie dies namentlich oft von den Säufern und Wollästlingen gilt. Ist es indess mit ihnen nicht so schlimm bestellt, so wird gerade die tiefe Rührung des Gewissens am sichersten die innerste Wurzel ihrer Leidenschaft vertilgen. Gesetzt man wollte jene innerste Triebfeder der Sittlichkeit bei ihnen außer Acht lassen; welche Bürgschaft kann man dann wohl haben, dass sie gegen die Wiederkehr ihrer verderblichen Begierden sicher gestellt seien? Eine Zeitlang nach ihrer Entlassung aus dem Irrenhause haften freilich die dort empfangenen Eindrücke, die wiedergewonnene Freiheit ist ihnen zu suß, der Friede des Herzeps zu theuer geworden, als dass sie beide unbesonnen verscherzen sollten. Aber der Mensch ist ursprünglich leichtsinnig, und nur aus Noth oder durch mühsame Kultur seiner edleren Interessen stimmt er seinen Charakter zum Ernst. Sein bewegliches Gemüth wechselt in der Seelenheilk, II. 57

Stimmung, und indem das innerste Leben desselben sich immerfort umgestaltet, verschwinden zuletzt die festesten Vorsätze, die tiefsten Gefühle, wenn sie nicht geflissentlich immer von neuem aufgefrischt werden. So verliet dann der Entlassene die Heilanstalt und die in ihr gesanmelten Erfahrungen leicht aus den Augen; der wiederawachende Wollustkitzel, die Neigung zu berauschenden Getränken, deren Gift leider überall dargeboten wird, und hundert andere Anreizungen durch schlechte Beispiele gewinnen allmählich wieder die Oberhand. Hier muß wo möglich durch tiefe Erschütterung das Gemüth mit Abscher gegen seine Begierden erfüllt werden, von denen, wie wa einer Flamme nur ein glimmerder Funke unter der Asche zurückgeblieben zu sein braucht, um durch begünstigende Umstände wieder zur lodernden und verzehrenden Glath angefacht zu werden. Warum dem, der durch seine rehen Begierden Pslicht und Ehre, Familienglück und alle Bedingungen vernünftig sittlichen Daseins zerstörte, ware ihm das Bewußtsein seiner ganzen Schlechtigkeit ermen, ja ihm gestatten, sich mit elenden Sophismen, mit dens er nur allzu freigebig zu sein pflegt, vor sich selbst = entschuldigen, ja zu rechtsertigen? Wer mit deutlichen Bewusstsein jemals seinem Gewissen Hohn sprach, der bei jeden Anspruch auf Schonung verscherzt, und muß zur Erkenntnis seiner ganzen Verderbtheit geführt werden, wen er nicht rettungslos zu Grunde gehen soll. Je ärger in diesem Sinne die Schuld, um so strenger und nachdrücklicher sei auch die Strafe, weil außerdem jeder Rechtsbegriff, durch welchen die in jede Menschenbrust geschriebene sittliche Weltordnung geschützt werden soll, einer mißverstandenen Humanität aufgeopfert werden müßte. -Darin eben bewährt sich die Kunst des Seelenarates, daß er überall das rechte sittliche Maass anzulegen, also den Nachdruck seiner Heilmotive mit der Größe des zu vertilgenden Uebels in Uebereinstimmung zu bringen weiß-Einen Lüderlichen mit Milde und Nachgiebigkeit behmdeln, hieße ihn in seinen Ausschweifungen bestärken, von denen er nur durch Züchtigung losgerissen werden kann. Endlich ist die Anregung des Gewissens wohl das zuverlässigste Mittel, den Fanatiker zu bekämpfen, sobald er sich zu wirklich straf baren Handlungen verirrt hat. Bloßer Spott über seine Anmaaßungen würde eine zu geringfügige Wirkung herbeiführen, da seine Leidenschaft ihre Anstrengung verdoppelt, durch die ausschweifendsten Wahnvorstellungen die begangene That vor seinem Gewissen zu rechtfertigen. Denn eben weil im Fanatismus Hochmuth und Herrschsucht das religiöse Gefühl als Deckmantel ihrer Anmaaßungen mißbrauchen, so muß vor allem sein heilloser Selbstbetrug aufgedeckt, und der Verirrte von der hohen Staffel seiner Selbstüberschätzung zur demüthigen Selbsterkenntniß zurückgeführt werden.

Wie weit der Arzt in der Erregung deprimirender Gefühle gehen müsse, darüber lassen sich eben so wenig nähere Vorschriften, wie über die specielle Anwendung des antiphlogistischen Heilverfahrens bei Entzündungen geben. Das praktische Urtheil, welches die Grundsätze der Theorie den einzelnen Fällen anpassen soll, muß durch das sorgfältigste Studium der Individualität geleitet werden, widrigenfalls die ärgsten Verstöße nicht ausbleiben können; denn eines schickt sich nicht für alle.

Da die excitirenden Gefühle den Ausdruck einer gesteigerten Gemüthsthätigkeit geben, und somit den erregenden Heilmitteln in der Therapie gleichen; so sollen sie vor allem die Seele neu beleben, erheitern, erfrischen, ermuthigen, zum Kampf gegen die Leidenschaften ausrüsten, also das eigentliche Werk der Heilung zu Stande bringen. In jeder Leidenschaft ermüdet und ermattet das Gemüth durch die unvermeidliche Quaal und Anstrengung des inneren Widerstreits, welcher gleich jeder krankhaften Anstrengung eine Erschöpfung der Kräfte zur Folge haben muß, da diese nur in naturgemäßer, d. h. fibereinstimmender Thätigkeit die Quelle ihrer Erneuerung und

Digitized by Google

Verjüngung finden. Das von seiner Krankheit genesende Gemüth leidet daher immer an Schwäche, welche in se fern eine heilsame genannt werden mus, als in ihr de Leidenschaft völlig abstirbt, daher eine allgemeine Abstumpfung des Gefühls, eine Trägheit des Vorstellens und Be gehrens in Folge der Tobsucht und anderer aufgeregte Seelenzustände, ein heilsames Zeichen ist, wenn dasselle nicht zu lange dauert. Nur eine reizbare Schwäche, welche sich durch flüchtige Aufwallungen des Bewußtseins, durch Widersprüche und Launenhaftigkeit verräth, ist gewihlich eine verdächtige Erscheinung, weil in ihr meiste theils noch die zurückgedrängte Leidenschaft spukt, webt das Gemüth in fieberhafter Spannung erhält. aber bedarf die Seele längerer Zeit, sich von ihrer leides schaftlichen Spannung ganz zu erholen, welche noch gleich den nachlassenden Krämpfen sich in einzelnen Zuckungn verräth. Darf daher der Arzt aus der Gesammtanschause des Seelenzustandes die Ueberzeugung schöpfen, das deselbe sich entschieden zur Besserung hinneigt; so that a wohl daran, eine Zeit lang ruhiger Zuschauer zu bleiben um nicht durch fortwährendes Eingreifen das Bewußtsein welches sich sammelt, und gleichsam in einen kritischen Schlaf versinkt, aus seiner Ruhe aufzustören.

Ist das Gemüth in dem schweren Kampf mit sich selbst nicht seiner besten Kräfte verlustig gegangen; werholt es sich gewöhnlich von selbst, gleich dem durch heftige Krankheiten erschöpften Körper, wenn die Feder seiner vegetativen Kräfte nicht lahm geworden sind. Dur Gemüth erwacht wie aus einem schweren Traum, index es nach dem Verstummen der Leidenschaft sich mit seinem ganzen Bewußtsein in die früheren Neigungen und Vorstellungen zurückversetzt, in seinem eigenen Leben wir der einheimisch wird. Die Zerstörung der Illusionen erträgt es gewöhnlich ohne Bedauern, weil sie ihm niemskinnerliche Befriedigung verschafften, vielmehr der Kontrad der wiedergewonnenen Ruhe mit der früheren Quasi werden.

serst wohlthuend auf das Gefühl wirkt. Die auf diese Weise erlangte heitere Stimmung ist nun das wahre Element der vollständigen Wiedergenesung, daher der Arzt sie auf alle Weise unterhalten muß.

Wenn überhaupt das Bewusstsein jedes geistig sittlichen Gedeihens sich durch Freude ankündigt, und durch Hoffnung zum frischen Muth belebt wird; so folgt daraus nothwendig, dass beide beseelende Gefühle in der Brust des genesenden Geisteskranken einheimisch sein müssen. Denn er soll wieder Vertrauen zu den Kräften seines Verstandes und Herzens fassen, mit denen er sich im künftigen Leben forthelfen muss; dagegen Misstrauen gegen sich ihn mit Verzagtheit erfüllen, die Kraft seines Willens brechen würde. Es sliesst folglich die Vorschrift, das kranke Gemüth zu erheitern, nicht aus eudämonistischen Vorstellungen, welche mit dem Geschäft sittlicher Bildung stets in Widerspruch stehen; denn der Arzt kann den Kranken nicht den peinlichen Kampf mit sich selbst ersparen, durch welchen allein die Leidenschaften überwunden werden, und er handelt der richtig verstandenen Heilidee zuwider, wenn er letztere zu bemänteln, und dadurch dem Selbstbewußtsein des Kranken zu entziehen sucht. So lange dieser innere Widerstreit dauert, wird daher auch keine wirkliche Erheiterung möglich sein, und es kann vom Arzte nur gefordert werden, dass er dem Leidenden seine Mühe und Anstrengung nicht unnöthig erschwere, und ihm überhaupt seine peinliche Lage auf jede billige und schickliche Weise erleichtere. Ist aber die Hauptaufgabe gelöset, dann muß der Arzt ihn auf alle Weise zu trösten, aufzurichten, seine Zuneigung zu gewinnen suchen, indem er ihn über die Nothwendigkeit der getroffenen Maassregeln ausklärt, welches gewöhnlich nicht schwer fällt, wenn der Verstand des Genesenden nur einigermaaßen von der Verblendung durch die frühere Leidenschaft zur Besinnung zurückgekehrt ist. Aus dieser Milde und zuvorkommenden Theilnahme des Arztes schöpft er dann die sicherste Beruhigung, das jener mit wahrem Ernste an der Wiederherstellung seines Lebensglücks arbeitete, und seine erlangte Ueberzeugung, das selbst die frühere Strenge nur ein Ausslus wohlthätiger Gesinnung war, slöst dann ein um so festeres Vertrauen ein, welches der Arzt besonders dadurch rechtsertigt, das er alle heilsamen Interessen des Genesenden mit sorgsamer Hand psiegt, und durch Wiederbelebung derselben die entslohenen Lebensfreuden zurückruft.

Aus dieser Darstellung läst sich auch das richtige Maass ableiten, welches der Arzt bei der Erregung der Freude und Hoffnung nie aus dem Auge verlieren darf. -Denn ginge er darin aus missverstandenem Eifer zu weit; so träte er mit seinem früheren Benehmen in Widerspruch, und verscheuchte aus dem Genesenden die ernste Stimmung, welche allen seinen Vorstellungen und Gefählen eine sichere Haltung geben soll. Ein von Freude und Hafnung überschwellendes Gemüth ist allemal leichtsinnig, geht leicht der Besonnenheit in einer Art von Rausch lustig. Der Genesende soll nicht allzuschneil die Geber vergessen, welcher er so eben erst entrissen wurde; a soll in steter Wachsamkeit über sich der Möglichkeit in gedenk bleiben, dass seine Leidenschaft wieder zum Aubruch kommen kann, und sich unaufhörlich zurufen: priscipiis obsta, sero medicina paratur. Uebernimmt er sich im Selbstvertrauen, so tändelt er mit den Schwierigkeite, welche ihn bei der Rückkehr in die Freiheit unsehlbar erwarten, anstatt mit reiflich ernstlicher Ueberlegung sich auf sie vorzubereiten; und indem er nur frohen Gefühles Raum giebt, lässt er die Zügel der Selbstbeherrschung & schlaffen, wodurch der nur zurückgedrängten Leidenschaft Vorschub geleistet wird. Er soll vielmehr die Ueberzesgung festhalten, dass das Ankämpfen gegen dieselbe 🛎 Aufgabe seines ganzen zukünstigen Lebens sein soll, daß überhaupt sein ganzes Gemüth sich wesentlich anders an ten muss, in sofern nur ein beharrlicher Ernst die Asbrüche seiner früheren Affekte hemmen kann, denen nachgebend er nur immer abhängiger von seinen Neigungen wurde. Dergleichen Betrachtungen müssen daher jede zu lebhafte Freude und Hoffnung mäßigen, ihnen ein gleichmüthiges Gepräge geben, und die Täuschung fern halten, daß die Freude nur in lustiger, übermüthiger Stimmung zu finden sei. Res severa est verum gaudium, sagt schon Seneca.

Insbesondere hat man mit den voreiligen Hoffnungen der gebesserten Kranken auf baldige Entlassung viel zu schaffen, da sie sich schwer von der Nothwendigkeit eines verlängerten Aufenthalts in der Heilanstalt überzeugen las-Sie fühlen sich so gesund und lebensfroh, so in ihrem ganzen Wesen erleichtert und neugeboren, dass sie sich das Zögern des Arztes in Erfüllung ihrer Wünsche nur aus einer übertriebenen Bedenklichkeit und Misstrauen desselben erklären zu können glauben. Sie sind unerschöpflich in Betheuerung ihrer guten Grundsätze, im Geltendmachen von Gründen zu ihrer Befreiung, dass der Arzt sich zusammennehmen muss, um ihnen das überwiegende Gewicht seiner Gegengründe begreiflich zu machen. Dass er sich vor jedem übereilten und unbedingten Versprechen gewissenhaft hüthen, allen thörigten Anforderungen eine besonnene Festigkeit entgegenstellen, und alle aus der Individualität des Falles für seine Zögerung sprechenden Gründe geltend machen müsse, versteht sich von selbst.

Da alle Frende und Hoffnung des Kranken wesentlich mit der Aussicht auf seine Freiheit und alle an sie geknüpften Lebensgüter zusammenhangt; so werden vornämlich hierdurch dem Arzte die Motive vorgezeichnet, durch welche er jene Gefühle in ihrer Brust anregen kann. Er unterhalte sich daher mit ihnen auf eine freundliche und herzliche Weise über ihre Angelegenheiten, ertheile ihnen darüber jeden schicklichen Rath, kläre sie über Irrthümer und Vorurtheile in Bezug auf dieselben auf, und zeige ihnen durch diese Theilnahme, daß er nicht nur von der Wie-

derherstellung ihres Lebensglücks überzeugt sei, sondern daß er auch dazu aus allen Kräften mitwirken wolle. So ist also ein einfaches Gespräch das beste Mittel, alle Lebensinteressen aus ihrem Schlummer zu wecken, und durch frohe Hoffnungen zu steigern. Zugleich erreicht man dadurch den Vortheil, die innere Gemüthsverfassung gemakennen zu lernen; denn indem die Kranken im vollen Vertrauen ihr Herz außschließen, und im Fluß der Rede ihre Denkweise unverholen aussprechen, geben sie es deutlich zu erkennen, wo sie noch mit Irrthümern behaftet sind, ob hinter ihren falschen Urtheilen sich noch die frühern Leidenschaften verstecken, und wie weit sie überhanpt mit dem Wege der Genesung fortgesehritten sind.

Aber auch durch Erheiterung, wenigstens Erleichterung der stets peinlichen Lage der Kranken im Irrenhause kann der Arzt ihr Gemüth zur Freude und zum Vertrauen stimmen. Es muß daher in jeder guten Irrenanstalt die Einrichtung zu mannigfachen, unschuldigen, natürlichen und der Bildung der Kranken angemessenen Vergnügungen getroffen werden, in welcher Beziehung die genannten Monographieen über Irrenhäuser die beste Auskunft geben, worauf ich der Kürze wegen mich beziehe \*). Es ist ein unabweisbares Bedürfniß der menschlichen Natur, Anstragung mit Erholung und erheiternder Freude abwechseln zu lassen, wenn nicht das Gemüth jede Schnellkraft als nothwendige Bedingung jeder fortschreitenden Entwickelung einbüßen, und in Verdüsterung und Erstarrung gerz-

<sup>\*)</sup> Beiläufig mag erwähnt werden, dass man sich von Reisea einen viel zu großen Nutzen bei Geisteskrankheiten verspricht, wo sie höchstens in der Reconvalescenz oder in gelinderen Pällen passen. Horaz urtheilte hierüber schon ganz treffend: Cociam, non animum mutant, qui trans mare currunt. Und

<sup>— —</sup> Timor et minae Scandunt eodem, quo dominus; neque Decedit aerata triremi, et Post equitem sedet atra cura.

then soll, gleichwie der Körper durch schwere Arbeit steif wird. Ist es daher möglich, so lasse man heitere Feste die trübe Einförmigkeit des Irrenhauses unterbrechen, dessen absperrende Mauern sich dann dem Gemüth hinter einem magischen Schleier verbergen. Das Meiste können hierin Privatirrenanstalten leisten, deren wohlhabende Pfleglinge leicht die nöthigen Kosten bestreiten, und den gebildeten Klassen angehörig, für feinere Reize des Vergnügens empfänglich sind, dagegen die gemischte Bevölkerung öffentlicher Institute sich nicht wohl für eine gemeinsame Geselligkeit eignet.

Die gemischten Affekte bringen in der Seele eine sehr komplicirte Wirkung hervor, welche, da sie einen Gegensatz in sich schließt, leicht in den höchsten Aufruhr geräth, dagegen die Stimmung des Gemüths durch Freude oder Schmerz eine stetige und gleichförmige ist, welche sich besser übersehen, und bei absichtlicher Erregung zu einem beliebigen Grade steigern oder vermindern läst. Das durch heftigen Zorn oder starke Furcht erschütterte Gemüth wird aber wie durch einen plötzlichen Stoß aus seiner bisherigen Fassung und Richtung gebracht, so dass die Erfolge dieses Zustandes sich niemals mit Sicherheit berechnen lassen. Hieraus erhellt schon, dass wir bei dem Versuch, die Seele in solche Affekte zu versetzen, mit groser Vorsicht zu Werke gehen müssen, wenn sie nicht gleich allen drastischen und perturbirenden Arzneien Wirkungen hervorbringen sollen, die wir gar nicht mehr in unsrer Macht haben.

Da der Zorn aus dem verletzten Ehr- und Rechtsgefühl entspringt, dessen richtige Leitung bei Wahnsinnigen wegen ihrer mit demselben verknüpsten Irrthümer mit groser Schwierigkeit verbunden ist; so können wir von der Erregung des ersteren bei ihnen nur unter schr großen Einschränkungen Gebrauch machen. Theil s oll der Geisteskranke sich seiner abhängigen Lage stets bewust bleiben, deren Vorstellung den Ausbruch des Zorns bei ihm unterdrücken und in Aerger verwandeln würde, welcher wie ein heimliches Gift die ganze Seele durchdringt, alles Vertrauen zerstört, über Rachegedanken brütet, und endlich die leidenschaftliche Spannung verderblich hervorbrechen läßt; theils findet der Bethörte im wirklichen Zorn eine Rechtfertigung aller falschen Vorstellungen von Kabelen und Verfolgung, wodurch er zur ungestümen Widersetzlichkeit erbittert wird. Nur die weicheren, schmelzenden Leidenschaften, namentlich die Erotomanie lassen eher noch einen günstigen Erfolg von der Erregung des Zorns hoffen, weil alles darauf ankommt, das in leeres Träumen erschlaffende Gemüth zu energischen Kraftisfserungen zu stacheln, da die mit seiner herrschenden Stimmung im Gegensatze stehenden Affekte so leicht keise übermäßige Wirkung hervorbringen werden \*). Es soll

<sup>\*)</sup> Ein junger Mönch wurde von unzüchtigen Gedanken waufhörlich geplagt. Der Abt befahl einem ernsthaften Manne, im mit Zank und Schimpfreden anzugreisen, hernach aber über is sich zu beklagen. Es wurden Zeugen aufgestellt, die vvider in Jüngling aprachen, der sich gegen ein so gehäustes Unrecht wegebens vertheidigte. Nur der Abt nahm sich seiner etwas an, damit er nicht vor Betrübnis vergehe. Ueber diese Beängstigung verslos ein ganzes Jahr, und nun fragte ihn der Abt, ob ihn jest Gedanken noch beunruhigten? Wie könnte ich, antwortete der Jüngling, noch unzüchtige Gedanken empfinden, da man mich kann leben läst?

Hierher gebört auch die artige Erzählung bei Pargeter (theoretisch praktische Abhandlung über den Wahnsinn. Ass dem Englischeu. Leipzig, 1793. S. 32). Ein junger Hypochondrist bielt sich für todt, hungerte, und verlangte von den Aeliera sein Begräbniß, ehe er saule. Man trug ihn in einem offenen Sarge fort. Auf dem Wege nach der Kirche standen lustige Purschen, die ihm spottend nachriesen: sehr gut, so wird die Welt auf glückliche Weise diesen Menschen los; er war ein böser Bebe, und seine Freunde haben Ursache, sich darüber zu sreuen, das er nicht den Weg aus der Welt an den Galgen genommen hat. Der Kranke richtete sich in dem Sarge auf, und sagte, er habe eine solche Beschimpsung nicht verdient, und wäre er nicht todt, so sollten sie eines anderen belehrt werden. Da die lesen Vö-

hiermit keine bestimmte Vorschrift ertheilt werden, weil schon die Uebung und der Takt eines Meisters dazu gehört, solche komplicirte und verfängliche Experimente mit der Seele anzustellen; indess muss doch darauf hingedeutet werden, um zu zeigen, welch ein Reichthum an psychischen Heilmotiven dem mit der Natur vertrauten Künstler zu Gebote steht. Dreister jedoch darf man mit dem angegebenen Verfahren bei faulen, stumpfen Gemüthern sein, welche der Freude, dem Schmerz, ja sogar der Furcht abgestorben, in einem halb betäubten Zustande vegetiren. Hier ist alles verloren, wenn nicht noch ein scharfer Stachel das Gemüth aus der täglich zunehmenden Schlummersucht erweckt. Kann man dasselbe noch in Zorn oder Aerger versetzen, so bietet sich wenigstens die Möglichkeit zur Verbesserung seines Zustandes dar. Namentlich müssen rohe Gemüther tüchtig gerüttelt und geschüttelt werden, weil sie allen feineren Regungen unzugänglich geworden sind; der Arzt, welcher gegen ihre Lethargie etwas ausrichten will, muß sie rauh und derbe behandeln. In meinem Wirkungskreise habe ich leider nur allzuviel Gelegenheit, mich von der Nothwendigkeit eines solchen Benehmens in gewissen Fällen zu überzeugen, weil allen Säufern auf keine andere Weise beizukommen ist. Freilich schlägt bei ihnen zuweilen alles fehl, wenigstens verstehe ich es nicht, ein ganz verödetes Gemüth zur neuen Lebensfrische zu erwecken, bezweifle jedoch, dass andere darin glücklicher sein werden. Denn Menschen, welche

gel nicht zu schimpsen aufhörten, sprang er von der Todtenbahre herab, fiel über sie mit Wuth her, und prügelte sie so lange, bis er ganz müde wurde, worauf er genas. Van Swieten erwähnt, dass ein Gelehrter, welcher mit dem Wahn behastet, Beine von Glas zu haben, gewöhnlich am Kamin sass, seine Magd mit Schmähungen überhäuste, als diese ein Stück Holz auf seine Füsse geworsen hatte. Aergerlich über diesen Verweis schalt sie ihn einen Narren, und brachte ihn dadurch so in Zorn, dass er ausaprang, sie durch das ganze Haus versolgte, und sich dadurch überzeugte, dass seine Beine ganz normal seien.

nicht ohne das tießte Gefühl der Selbstverachtung zur Besinnung zurückkehren können, werden ihrer wohl für immer verlustig bleiben, da sie in ihrem Stumpfsinn eine Zuflucht vor dem erniedrigendsten aller Gefühle finden.

Eine größere Anwendung bei der psychischen Behandlung findet dagegen die Furcht, welche, weil ihr vorwaltender Charakter deprimirender Art ist, vorzugsweise is der Bändigung Tobsüchtiger und überhaupt 'aller wilden leidenschaftlichen Ausbrüche sich heilsam zeigt. Solde Kranke lassen sich kaum, wenigstens nicht sogleich is ganz deprimirte Zustände versetzen; aber ihre Verngenheit im täuschenden Bewußtsein fieberhaft aufgerege Kräfte findet den direkten Gegensatz in der Furcht. Des indem letztere sich stets auf zukünftige Verhältnisse bezieht, bringt sie dem Gemüth die Nutzlosigkeit kunftige Gegenwehr, die Gewisheit seines Unterliegens im ungleichen Kampf zur Anschauung, und drängt dadurch des Trotz zurück. Eine allgemeine Erfahrung bestätigt es, daß die meisten Tobsüchtigen schreckhaft und leicht einzuschüch tern sind, denn standhafter Muth kann sich nur auf Besornenheit gründen. Nur Rohheit oder Verzweiflung stürze sich blind in Gefahr, ohne den Verlust zu berechnen, ebe weil das wild empörte Gemüth um jeden Preis von sei ner Quaal sich befreien will. Tobsüchtige solcher Art werfen sich mit blinder Wuth auf jeden Gegner, um im su vernichten; man muss sie daher ganz wehrlos machen, um ihre äußerste Entrüstung ausrasen zu lassen, ehe mat ihnen auch nur im mechanischen Sinne einige Freiheit gestatten darf. Auch die durch religiöse, ehr- und herrschsüchtige Leidenschaft fanatisirten Tobsüchtigen kennen die Furcht nicht, und wer sie in ihnen anregen will, zieht sich nur ihre Verachtung, oder ihre grenzenlose Erbitterung zu, daher man sie in sicheren Gewahrsam bringes, und dann so viel als möglich ignoriren muss. Indeß die große Schaar der lärmenden Schreier, der Händelsüchtgen, welche ihre Leidenschaft nur in Worten haben, aber

zur That keine Kraft in sich spüren, ist gewöhnlich durch die Furcht desto leichter zu bändigen, welche gleichsam wie ein kaltes Bad die Fieberhitze ihrer Phantasie abkühlt. Ein strenger Blick, eine drohende Anrede, wenn sie den Nachdruck derselben aus Erfahrung kennen gelernt haben, bringt sie zum Gehorsam; sie fühlen ihre Ohnmacht, da sie im unbesinnlichen Rasen weder Zweck noch Mittel der Selbstvertheidigung festhalten können, und gerne zufrieden sind, wenn sie mit einem bloßen Schreck davon kommen.

Aber auch den Melancholischen ist die Furcht oft sehr heilsam. Vergebens sucht man sie zur Freude anzuregen, welche mit ihrem Zustande in einem ganz unvereinbaren Widerspruch steht; sie verschmähen jeden Trost als eine Täuschung, weisen jede Hoffnung als eine bittere Ironie über ihr unbesiegbares Leiden zurück, und widersetzen sich jeder Aufforderung zur Thätigkeit als einer Grausamkeit, welche ihnen sogar das Recht zu Klagen streitig machen wolle. Dass Anregung deprimirender Gefühle ihr Gemüth völlig zu Boden drücken würde, bedarf keines weiteren Beweises. Also nur die Furcht kann sie aus ihrer Selbstqualerei hinausscheuchen, indem sie ihr altes Leiden über ein neues, plötzlich auf sie eindringendes vergessen. die Furcht nicht blos deprimirend, sondern auch antreibend wirkt; so nöthigt sie das Gemüth, sich in einen andern Zustand zu versetzen und darüber zu reflektiren. So wird also die endlose Kette düstrer Vorstellungen, aus denen die Traurigkeit stets neue Nahrung schöpft, unterbrochen, das Gemüth wird aus seiner Erstarrung wieder in eine Erregung versetzt, welche freilich zunächst von keinen angenehmen Gefühlen begleitet wird, jedoch durch die späteren Folgen sich als heilsam beweiset. Gelingt es nur erst, den Trübsinnigen aus der finstern Klust seiner schweren Träume heraus und zur Thätigkeit zu treiben, so ist auch die Möglichkeit gegeben, durch Fortdauer derselben seine schwachen Kräfte zu wecken und zu steigern,

und durch das Bewußtsein derselben die Quelle der Traurigkeit, welche immer aus dem Gefühl der Hülflosigkeit entspringt, zu verstopfen. Der Mensch muß nur die Ueberzeugung gewinnen, dass er noch etwas leisten kann, dann wird sich ihm immer, wenn auch im fernsten Prospekt, die Hoffnung zeigen, sein zerstörtes Lebensglück wieder herzustellen. Aber gerade die heilsame Thätigkeit ist beim Trübsinnigen meistentheils nur durch die Furcht hervorzurufen; denn es kostet ihm sehr große Mühe, das ihn durchdringende Gefühl der Trägheit, aus welchem die passive Resignation, das Verzichtleisten auf Selbsthülfe bevorgeht, zu überwinden. Räumt man aber diesen Stein des Anstosses nicht aus dem Wege, so hangt es großentheils vom reinen Zufall ab, ob in dem trauernden Gemüth die unterdrückten Regungen von selbst wieder erwachen; wenigstens hat dann der Arzt nichts dazu gethan. Das man das leidende Gemüth genau kennen müsse, um es nicht durch die Furcht noch mehr einzuschüchtern, in der Ueberzeugung von seiner trostlosen Lage zu bestärken, mit ihm dadurch den letzten Rest seiner schwachen Kriffe w rauben, versteht sich abermals von selbst, daher gerade de schwersten Fälle von Melancholie, wo die Hülfe am noibwendigsten sein würde, jedem Heilverfahren Trotz bieten, und den Arzt nöthigen, aus menschlicher Gesinnung die Quaal des tiefgebeugten Gemüths nicht zu verdoppela. Nach der Größe und Bedeutung des zu erwähnenden Heilzwecks muß sich auch die Erregung der Furcht abstnfes, und dazu die verschiedenartigsten Mittel anwenden. Die disciplinarischen Maassregeln bieten schon eine ansehnliche Skale von Furchtmitteln dar, und ihr Katalog wird noch ansehnlich durch jede Drohung verstärkt, welche den Kranken die Hoffnung auf diese oder jene Begunstigung raubt, und ihn dadurch nöthigt, von seiner Gesinnung abzulassen.

Seitdem van Helmont den Fall von einem Tobsücktigen erzählte, welcher sich in eine Pfütze stärzte, und

nachdem er vom Scheintode errettet worden, zur völligen Besinnung zurückkehrte, wurde der Schreck als Heilmittel des Wahnsinns vielfältig angepriesen; ja Boerhaave stellte in Bezug auf die Tobsucht geradezu die Regel auf: praecipitatio in mare, submersio in eo continuata, quam diuferri potest, princeps remedium est. Im Kommentar zu diesem Aphorismus (1123) bemerkt van Swieten: ubi autem incassum omnia haec (remedia) adhibita fuerunt, vel debet miser talis aeger suo fato relinqui, vel extremum submersionis remedium adhiberi, ut deleantur, mortuo fere sub aquis homine, omnes ideae. — Satis diuturna submersionis mora requiritur, ut in seve hydrophobo praesens vidit Helmontius, quem vinctum funibus, et ponders pedibus adligato, submerserunt tamdiu, donec Psalmus Miserere integer recitari poluisset: dein aquis eductum hunc senem adhuc binis merserunt vicibus, sed minori temporis spatio sub aquis retinuerunt. Fatetur Helmontius, quod mortuum jam crediderit: cum tamen solutis vinculis haustam aquem marinam evomuit, ad se rediit, et postea sunue vixit. Wir wollen uns nicht bei den in neuerer Zeit in Vorschlag gebrachten Plongirbädern (deren Abbildung bei Guislain (a. a. O. Tom II. Pag. 43) und ähnlichen Vorrichtungen von Fallthüren in Brücken, zerfallenden Kähnen und dergl. aufhalten, sondern können unser Urtheil kurz dahin abgeben, dass ein solches Verfahren nur so lange zu entschuldigen war, als man noch durchaus keinen Begriff von einem naturgemäßen und unendlich gefahrloseren Heilverfahren bei der Tobsucht hatte, sondern aus Noth seine Zuflucht zu einer Maassregel nahm, welche selbst van Swieten nur durch den Ausspruch des Celsus: quos ratio non restituit, temeritas adjuvat, zu vertheidigen wagte. Die Aerzte sind jetzt mit Recht dariber einverstanden, dass die Tobsucht im Allgemeinen die ım leichtesten heilbare Form des Wahnsinns ist, zum Beveise, dass wir Ursache haben, mit unsern Heilmitteln geen dieselbe zufrieden zu sein. Bleibt ein Tobsüchtiger

ungeheilt, so fällt es gewöhnlich nicht schwer, aus der gänzlichen Rohheit und sittlichen Verwilderung seines Gemüths, oder aus hartnäckigen Gebrechen seines Körpers den Grund davon abzuleiten, und zugleich die Ueberzergung zu schöpfen, dass nach menschlicher Einsicht keine Chancen zu einer Umgestaltung seiner Gemüthsversassung. vorhanden sind. Letztere müßten wenigstens noch in enigem Grade wahrscheinlich sein, wenn man von dem Estsetzen der Todessurcht sich einigen Nutzen verspreche wollte, und dann kommen wir gewiss durch ein gelinde res Verfahren zum Ziel. Ist dagegen ein Gemüth schot ganz aus seinen Fugen gewichen, so kommt mir der fosuch, es durch einen gewaltsamen Ruck in das rechte 6e leise zurückzubringen, gerade so vor, als wenn man di seit langer Zeit luxirtes Glied nicht etwa auf kunstgemäße Weise in der Richtung der Verrenkung, sonden dadurch wieder einlenken wollte, dass man dasselbe af die Folter spannte, um die kontrahirten Muskeln und die gezerrten Gelenkkapseln zu zerreißen, und dadurch den Weg zum Gelenke wieder frei zu machen. Die wihr Todesangst hat immer einen zermalmenden Charakter, und fordert zur Gegenwehr der Verzweiflung auf, welche is blinde Wuth ausbricht, deren zerrättende Folgen sich gr nicht berechnen lassen, und die man daher nicht gefissentlich hervorrufen darf. Oder das Entsetzen kann auch einen plötzlichen Tod herbeiführen, den doch kein Ant auf sein Gewissen nehmen mag. Merkt aber der Kraske. dass das Ganze nur eine Spiegelsechterei war, so wird ihn dies wahrlich keine Achtung vor dem Arzte einslößes. Ueberhaupt muss der lobenswerthe Eifer, allen Leidendes Hülfe zu bringen, nicht zu blinden Wagstücken verleites. welche eigentlich den Leichtsinn der Spieler, wenn sie \* banque rufen, nachahmen.

Im gleichen Sinne muß ich auch über die abentberelichen Vorschläge urtheilen, welche Reil in seinen Rhpsodieen gemacht hat; denn wenn er räth, die Wahnsinsi-

Digitized by Google

ď

gen mit lauter Schrecken, dämonischen Erscheinungen und Zaubereien zu umgeben, um sie in Bestürzung zu versetzen, oder zur Gegenwehr anzutreiben, so kann dies nur zu einer völligen Zerrültung ihres Verstandes Anlass geben, indem ihrer Phantasie neben den schon vorhandenen Fratzen noch neue eingeprägt werden. Die Heilung des Wahnsinns kann nur durch Erweckung natürlicher Gefühle, durch Zurückführung des Bewusstseins zu objektiven Anschauungen und Begriffen zu Stande kommen; hieraus ergiebt sich, dass der Arzt seinem obersten Heilzweck schlechthin zuwider handelt, wenn er den Thoren noch mehr bethört und irre leitet. Wir müssen uns aller Gewaltstreiche enthalten, deren Wirkungen sich nicht berechnen lassen, und die wir füglich entbehren können, weil uns eine Menge von zuverlässigern Hülfsmitteln zu Gebote steht.

## §. 161.

Erregung der Gemüthstriebe durch Aufklärung des Verstandes über ihre Interessen.

Die Aufgabe, im kranken Gemüth die unterdrückten Triebe zu wecken, zu steigern, und in selbstthätigen Kampf zu führen, scheint am leichtesten dadurch gelöset werden zu können, dass man den Wahnsinnigen in unmittelbare Berührung mit den Gegenständen seiner verkannten oder verleugneten Interessen bringt; aber die Erfahrung lehrt gerade das Gegentheil. Obgleich z. B. dem Arzte alles daran gelegen sein muß, in dem Geisteskranken die verstummte Liebe zu seinen Angehörigen neu zu beleben; so vereitelt er doch seiné Absicht geradezu, wenn er ihn zu frühzeitig mit denselben persönlich zusammentreffen läßt, weil dadurch entweder der durch seinen Wahn bedingte Haß gegen sie von neuem angefacht wird, oder weil er sie mit ungestümen Bitten um seine Entlassung und andern verkehrten Forderungen bestürmt, und auf jede Weise Seelenheilk. II 58

in leidenschaftliche Aufregung versetzt wird. Eben so verhält es sich mit allen übrigen Angelegenheiten und Interessen, welche, wenn der Kranke mit ihnen in unmittelbare Beziehung gesetzt wird, ihn auf die mannigfachste Weise aufreizen, und dadurch der mühsam errungenen Rule und Besonnenheit berauben, daher auch die Aerzte in der Vorschrift übereinstimmen, ihn so lange von allen Gegesständen seiner früheren Neigungen fern zu halten, jede nihere Mittheilung darüber abzuschneiden, bis er einen hisreichenden Grad von Fassung gewonnen hat, und gerale in dieser Beziehung eine scrupulöse Vorsicht zu beoluchten. Denn so lange der Kranke noch unter der Herrschaft seiner Leidenschaft steht, ist durch diese sein Gesammtverhältnis zur Aussenwelt verschoben, und somit zeine Empfänglichkeit für sie verstimmt, so daß jede unmittelbare Berührung derselben nur Misstone hervorbringen kana.

Ganz andere Erfolge ergeben sich dagegen, wenn der Arzt im Gespräch mit dem Kranken ihn seine abgebrochenen Lebensverhältnisse gleichsam nur aus der Ferne erblicken läst, und dadurch seine Aufmerksamkeit auf sie lenkt. Denn nie wirkt die Erinnerung mit so aufregender Kraft in das Gemüth, wie die unmittelbare Gegeswart, zumal beim Wahnsinnigen, dessen Bewusstsein von ganz anderen Vorstellungen absorbirt ist. Zwar raft die Erinnerung auch ihm die durch seine Leidenschaft veraslassten Missverhältnisse zurück, und verleitet ihn daher leicht zu falschen Urtheilen über dieselben; indess gerale dadurch giebt er dem Arzte die beste Gelegenheit, ihn über seine Irrthümer aufzuklären, und ihm den Ursprang derselben aus seiner Leidenschaft begreiflich zu maches Denn letztere hat gewöhnlich eine solche Menge von verkehrten Handlungen hervorgebracht, daß man dem Kranken die Bedeutung derselben nur mit hinreichendem Nachdruck zum Bewußtsein zu bringen braucht, um ihn in der Ueberzeugung von der Rechtmäßigkeit seiner Gesimmer wankend zu machen, vorausgesetzt; daß er noch des Distisguere bonum et maken fähig ist, und dass der Arzt die Mühe nicht scheut, einen oft fehlgeschlagenen Versuch so lange zu wiederholen, bis derselbe gelungen ist. Zur deutlichen Verständigung über diesen Kardinalsatz des psychischen Heilversahrens ist die Angabe mehrerer Bedingungen nothwendig, deren vornehmsten folgende sein dürften.

- 1) Der Arzt muß die verkehrten Handlungen des Kranken vor seiner Aufnahme in das Irrenhaus und während seines Aufenthalts in demselben genau kennen, um ihm keine erdichtete Verirrung zu imputiren, und ihn nicht durch falsche Anklagen zu erbittern.
- 2) Der Wahnsinnige muss durch die Disciplin des Irrenhauses schon einen gewissen Grad von äußerer Besonnenheit und Selbstbeherrschung gewonnen, und seine Stellung zu dem ihm vorgesetzten Arzte einigermaaßen begriffen haben, um zu wissen, wenigstens zu fühlen, daß er demselben Achtung, Aufmerksamkeit und Gehorsam schuldig ist, sich in seiner Gegenwart nicht zu ungestümen Ausbrüchen fortreißen lassen darf. Hierdurch gewinnt der Arzt den Vortheil. dass der Kranke sich ihm nicht wie bei den Streitigkeiten des gewöhnlichen Lebens auf gleichem Boden gegenüberstellt, sondern durch das Bewusstsein einer ihn beherrschenden Autorität in seinem irrigen Selbstvertrauen wankend gemacht, und dadurch um so leichter zum Weichen gebracht wird. Je mehr der Arzt durch sittliche Würde, durch Klarheit, Schärfe und Energie des Verstandes sein persönliches Uebergewicht über den Kranken geltend zu machen weiß, um so mehr sieht sich dieser in die Enge getrieben. Denn nur die rohe und wilde Leidenschaft entreisst sich ganz dem Bewusstsein, dass die sittliche Intelligenz im Namen des Rechts und der Pflicht zu gebieten berufen ist, und ihre Bürgschaft in dem Gewissen eines jeden findet, durch dessen Stimme sie die Thorheit zum Schweigen bringt.
- Der Arzt muß sich eines durchaus faßlichen, einleuchtenden, bündigen, kräftigen Vortrages bedienen, jede 58 \*

unnütze Abschweifung, Weitläuftigkeit, grüblerische Argmentation sorgfältig vermeiden, um in dem dunklen und irren Bewußstsein des Kranken ein möglichst helles und koncentrirtes Licht anzuzünden, welches ihm seine Thecheit in ihrer vollen Bedeutung erscheinen läßt. Das Gespräch hierüber sei daher kurz und nachdrücklich, werk zur schicklichen Zeit so oft wiederholt, bis der Zweckerreicht ist, und fasse daher jedesmal nur die Hauptstek auf, weil der Kranke, wenn er erst über diese aufgebirt ist, sich mit den aus ihr stammenden Verirrungen biet zurechtfindet.

4) Der Kranke wird ansaugs selten ermangeln, sie Leidenschaft gegen die gemachten Ausstellungen zu rechtertigen, und die aus ihr hervorgegangenen Handlage entweder ableugnen oder als rechtsgültig vertheidigen. Der Arzt bekräftige daher die Wahrheit seiner Aussage durch die vollgültigsten Zeugnisse, weise ihn über absichtliche Lügen streng zurecht, vermeide aber jede unnöthige Astreizung zur leidenschaftlichen Gegenwehr, und breche des Gespräch mit irgend einer nachdrücklichen Erklärung kur ab, wenn er für diesmal seinen Zweck nicht erreiche kann. War der Kranke zuerst ungestüm, so fühlt er sich doch in ruhigen Augenblicken darüber betroffen, das er durchschaut ist, und das sein eigenes Gewissen Zeugnis gegen ihn ablegt\*). Ist er erst so weit gebracht worden

<sup>\*)</sup> Georget bemerkt bierüber: "Ein Mittel, welches of von Wirksamkeit ist, um gleich beim ersten Besuche eis est schiedenes Ansehen und ein Uebergewicht über gewisse Kradt zu erhalten, besteht in der genauen, ohne Vorwissen der Kradte erhaltenen Kenntniss von ihrem genzen bisherigen Zustande und Benehmen. Nachdem sie der Arzt einige Zeit fixirt hat, sagt "ihnen: ihr geht mit verderblichen Plänen um; ihr wellt each une euer Leben bringen; ihr habt euch schlecht zu Hause aufgesticht ihr liebt euren Gatten nicht mehr; ihr habt eure Kinder zuräckte send behandelt u. s. w. Verwundert über solche Herzenslässingung und über den Scharsblick dessen, der sie Jussert, gesteht sie gewöhnlich die Wahrheit, sagen aus, dass sie ein hitzen

dass er die namhaften Thatsachen als gültig anerkennen muß; so kann er die Vertheidigung ihrer Rechtmäsigkeit nur zu seinem Nachtheil führen, weil er sich dadurch in eine Menge von praktischen Ungereimtheiten verwickelt, die der Arzt als verderbliche Irrthümer zurückzuweisen befugt und verpflichtet ist.

5) Da alles darauf ankommt, den Kranken zu einem objektiv deutlichen Selbstbewußtsein zurückzuführen, ihm begreiflich zu machen, wie er durch wahnwitzige Leidenschaft seine wahren Lebensinteressen anseindete und zerstörte, und jede seiner verkehrten Handlungen nothwendig verderbliche Folgen der mannigfachsten Art nach sichzieht; so bieten sich dem Arzte die vielfältigsten Angrisspunkte auf seine Thorheit dar, wo er dann irgend ein wirksames Motiv auffinden kann. Ein Religionsschwärmer z. B. hat nach allen Seiten hin seine Angelegenheiten in Verwirrung gebracht, seinen Beruf vernachlässigt, seine Familie unglücklich gemacht, sein Vermögen vergeu det, den Gottesdienst gestört, öffentliehe Unruhen veranlasst, sich einem träumerischen Müssiggange ergeben, gesetzwidrige Handlungen begangen u. s. w. Für alle diese Verirrungen weiß er zuletzt keine andere Vertheidigung aufzufinden, als göttliche Offenbarungen, falsch verstandene Bibelstellen, apokalyptische Grübeleien und dergl. So bietet also sein Leben den Angriffen auf seinen Wahn ein weites Feld dar, auf welchem man, wie auf dem Schachbrett, den Hauptzweck, nämlich die Zerstörung der reli-

Fieber gehabt haben, und dies macht sie mit der Vorstellung von ärztlicher Behandlung vertraut, und geneigt, sich ihr zu unferwerfen. Ich habe sehr glückliche Erfolge von dieser Gewalt des Arztes über die Vorstellungen der Kranken gesehen" (a. a. O. S. 170). Schade daß Georget diese wichtige Andeutung des Versahrens, den Kranken zur Selbsterkenntniß zu führen, nicht weiter entwickelt hat, und damit eigentlich nur bezweckt, dem Arzte zu bezeichnen, wie er sich bei den Wahnsinnigen in Respekt setzen soll.

giösen Bethörung durch eine Menge vorbereitender Zige erreichen muß. Ein allgemeines Schema läßt sich daher für diese Aufgabe eben so wenig entwerfen, wie für das Schachspiel, welches als geistreiches Bild des Lebens eine unendliche Mannigfaltigkeit von Verhältnissen darbiete, welche in ihrer Eigenthümlichkeit ergriffen, und unter stetem Widerstreben des Gegners dergestalt entwickt werden müssen, daß er bei jeder Wendung des Spiels überwunden, aus allen seinen Verschanzungen heraus mit zuletzt in eine Enge getrieben wird, aus welcher er mit mehr entschlüpfen kann, nur daß doch der gleichse mehr entschlüpfen kann, nur daß doch der gleichse mehr erlede geschlagene Wahnsinnige zuletzt als Sieger ihr sich selbst erscheint.

6) Durch ein solches Verfahren werden am sichesten die in der Brust des Wahnsinnigen schlummende Gemüthstriebe geweckt, weil dasselbe die Hindernisse in wegräumt, durch welche ihre Regungen gehemmt weden Denn die Leidenschaft muß nothwendig alle übrigen leteressen entwerthen und zerstören, neben denen sie gr nicht hätte aufkommen können, und sie bewirkt dies, is dem sie den Verstand zu Trugschlüssen verleitet, mit web chen sie jene dem Gemüth zu entfremden strebt. So zbeitet der Wahnsinnige selbstthätig an dem Ruin seins Lebens, wüthet in seine eigenen Eingeweide, und vastik dabei mit um so größerem Eifer, je mehr es ihm Beinniss ist, aus dem inneren Widerstreit herauszukomme Jene Trugschlüsse müssen also zerstört werden, damit & Kranke nicht länger seinen eigenen Vortheil anseindet, sedern der Arzt der Advokat seiner früheren Neigungen w dem irre geleiteten Bewusstsein werden könne. Welle letzterer sich damit begnügen, ihm nur den Werth seiner verschmähten Gefühle zu schildern, so würde er dasi nichts gegen die Leidenschaft ausrichten, welche sich der ganzen Empfindung bemächtigt hat. Werden aber die Schlie gen des Truggewebes zerrissen, mit welchem sie die See

umgarnt hat; so gewinnen die zurückgedrängten Regungen wieder Raum zur freien Entwickelung, und bemächtigen sich ihrerseits des Verstandes, um seine Waffen gegen die Leidenschaft zu kehren.

7) Man braucht nur die gesammte Lebenserfahrung zu befragen, um sich leicht zu überzeugen, daß jede praktische Argumentation nur dann eine bleibende Wirkung auf die Seele hervorbringt, wenn sie Thatsachen und objektive Verhältnisse zu ihrer Grundlage macht, und dadurch unmittelbar die Gemüthsinteressen anspricht. Die bloße dialektische Kunst, welche ein geschicktes Spiel mit logischen Formeln treibt, kann zwar eine Zeit lang den Verstand blenden, und überraschen, aber niemals eine gründliche Ueberzengung wecken, welche nur im Gemüth wurzelt; am wenigsten Eindruck macht sie auf Leidenschaften, welche dadurch nur zum Wettstreit herausgefordert werden, weil sie dem Verstande eine hinreichende Gewandtheit zu einem verfänglichen Spiel mit Begriffen verleihen. Sehen wir uns nur ein wenig in der Welt um, wie die nämlichen Interessen von jedem im Sinne seiner Neigungen zu willkührlichen Begriffen ausgeprägt werden, die sich dann den disparaten Maximen bequem anpassen lassen; so läßt sich leicht begreifen, daß mit bloßer Dialektik bei Wahnsinnigen nichts auszurichten ist. Daher hat es, wie schon mehrmals angedeutet wurde, allerdings seine volle Richtigkeit, dass man durch blosse logische Zergliederung der in jedem Wahn enthaltenen Ungereimtheiten denselben niemals widerlegen, und den Kranken bestimmen kann, sich von ihm loszureißen; höchstens kann ein solches Verfahren dann zum Ziel führen, wenn derselbe in seiner leidenschaftlichen Ueberzeugung schon wankend gemacht ist, und gleichsam nur noch der letzte Streich auf seine Verstandesbethörung geführt zu werden braucht. So würde es, um bei dem oben angeführten Beispiel stehen zu bleiben, höchst zweckwidrig sein, den in jedem

religiösen Wahn enthaltenen Widerspruch aufzudecken, indem man dem Kranken, der sich etwa für eine Gottheit hält, den Begriff derselben vor Augen stellte, um ihm begreiflich zu machen, dass letzterer mit seiner ganzen Persönlichkeit im Gegensatz stehe, weil er weder allweise, noch allmächtig, noch ewig, sondern nur ein irrender, schwacher und sterblicher Erdensohn sei. Dieser Widerspruch würde nur seine Leidenschaft erhitzen, und dadurch seine allzeit fertige Phantasie herausfordern, ihm ein Bild von seiner Machtvollkommenheit, Majestät und Herrlichkeit vorzugaukeln, und dasselbe in allen Zügen um so mehr in's Ueberschwengliche zu erweitern, je nachdrückliche man dagegen ankämpfte. Denn indem bei einem solchen Verfahren der ganze Streit vor dem bestochenen Richter des durch die Leidenschaft bethörten Verstandes geführt wird, lässt sich die Entscheidung desselben voraussehen, welche nur dazu dienen kann, das Uebel noch ärger zu machen. Selbst wenn es dem Kranken an Zungensertigkeit fehlt, sich seiner Meinung nach siegreich zu behaupten, wird doch in seinem Gemüth eine gleiche Reaktion der Leidenschaft gegen die Demonstration des Arztes nicht ausbleiben. Man vergesse es daher nie, dass, um cinea Satz zu beweisen, man vorher das Gemüth des Zuhörers erst auf seiner Seite haben muss, wenn der Beweis nicht gerade die entgegengesetzte Wirkung hervorbringen soll. Hält man diese aus dem Grundverhältnis der Seelenkräste geschöpften Bemerkungen fest; so wird man den rechten Weg nicht leicht verfehlen, sondern Thatsachen an Thatsachen reihen, um durch ihre büudige Beweiskraft jeden Widerspruch des Kranken niederzuschlagen, und ihn saletzt trotz seines Sträubens auf den richtigen Standpunkt der objektiven Weltanschauung führen. wohlverstanden. so lange sich in dem kranken Gemüth noch Interessen regen, welche die Wahrheit jener Argumentationen bekräftigen. Gesetzt der Religionsschwärmer hat alle Neigung für seine Angehörigen, für weltliche Güter und Verhältnisse wirklich in sich erstickt, nicht blos zurückgedrängt; wie soll man wohl einen Umschwung seiner Gesinnung bewirken, da selbst sein irre geleitetes Gewissen ihn in seiner Thorheit bestärkt? Denn ungeachtet letzteres die tiefste Regung in der menschlichen Brust sein soll; so ist es doch so wenig unabhängig von den übrigen Interessen, daß es durch ihr Mißverhältniß nur allzuleicht irre geleitet, sich zur Sanktion verwerflicher Maximen hergiebt, und nur in einem leidenschaftslosen Gemüth seiner wahren Bedeutung theilhaftig wird.

Wenn es mir mit vorstehenden Bemerkungen gelungen ist, den Unterschied einer dialektischen Demonstration nach logischen Formeln, wobei allein der Verstand betheiligt ist, von einer praktischen Argumentation, welche die wohlverstandenen Gemüthsinteressen zum Grunde legt, und deshalb alle natürlichen Gefühle zu Hülfe ruft, deutzu machen; so habe ich auch einen Standpunkt zur Abfertigung der mannigfachen Einwürfe gewonnen, welche man von jeher gegen ein direkt psychisches Heilverfahren gemacht hat. Zuvörderst erinnere ich daran, dass man demselben niemals ausweichen kann, auch wenn man es noch so sorgfältig vermeiden wollte, sich mit dem Kranken in einen Streit über seinen Wahn einzulassen. Denn er bringt denselben bei jeder Gelegenheit zur Sprache, weil es in seinem unmittelbarsten Interesse liegt, jeden zur Anerkennung seiner absurden Behauptungen zu nöthigen. Der religiöse Schwärmer ist ja nicht damit zufrieden, vor seinem eigenen Bewusstsein als ein Gott zu erscheinen; er fordert die Anbetung und Unterwerfung von allen, denen er begegnet, und geräth in den heftigsten Zorn, wenn man mit Nichtbeachtung seiner Prätensionen im Nothfall zu Coercitivmaassregelu greift, um ihn an die Disciplin des Hauses nachdrücklich zu erinnern. Was soll ihm denn nun der Arzt auf alle Ungereimtheiten antworten, ja wie soll dieser nur dazu kommen, über das Nothwendige, über seinen Zustand, seine Beschäftigung, sein

Betragen mit ihm zu sprechen, wenn der imaginäre Gott jede Frage danach mit Abscheu und Verachtung zurückweiset? Da ist es nun erbaulich, die Vorschläge zu vernehmen, wie man sich aus dieser Verlegenheit helfen soll. Der Arzt, heißt es, muß dem Kranken nicht widersprechen, um ihn nicht aufzubringen, aber er darf auch nicht im Sinne seines Deliriums mit ihm reden, um ihn nicht in seinem Wahn zu bestärken. So hebt eine Regel die andere auf, und beide zusammengenommen bilden ein Gazzes, wie das Lichtenberg'sche Messer ohne Klinge, werm das Heft fehlt.

Eben so unstatthaft ist die Vorschrift, man solle den Kranken nie daran erinnern, dass er ein Wahnsinniger sch denn die Vorstellung seiner wahren Lage müsse ihn mit Versweiflung erfüllen, und ihn der dringendsten Gefahr eines Rückfalls aussetzen, wenn er schon zu einiger Besinnung gekommen sei. Abermals eine der vielen Tieschungen, womit die Menschen sich gegenseitig hintergehen. Ich will nur fragen, ob überhaupt eine solche möglich sei? Sobald der Kranke nur die Schwelle des Irreshauses überschritten hat, weiß er ja, wo er sich besindet, wenn er nicht ganz sinnlos ist; und sollte er hierüber irgend noch in Zweifel bleiben, so würde er doch durch den Anblick der übrigen Wahnsinnigen, durch die Anforderungen der Hauspolizei, durch die vollständige Bermbung seiner Freiheit bald enttäuscht werden. Freilich wird er anfangs darüber böse, denn noch niemals hat sich die Leidenschaft ohne Sträuben dem Gesetz der Nothwendigkeit gefügt; aber gerade diese so gefürchtete Reaktion ist ein heilsames Zeichen, dass der Kranke aus dem Rausch des Wahnsinns zu einiger Reflexion über sich erwacht. und an die Wirklichkeit nachdrücklich erinnert wird. Seine Entrüstung wird aber wahrlich nicht dadurch beschwichtigt, dass man ihn über seine wirkliche Lage zu täuschen sucht; er kann eine solche Lüge nur für Arglist baltes, welche ihn in dem Wahn bestärkt, dass man ihn um seine

Rechte betrügen, und ihm sogar die Möglichkeit seiner Gegenwehr abschneiden will. Wenn er nun mit dem größten Ungestüm seine Entlassung fordert, weil er an Leib und Seele gesund zu sein behauptet, und den Beistand der Gesetze aufruft, um Rache an seinen Verfolgern zu nehmen, soll ihm der Arzt dann immer von neuem das Mährchen auftischen, er sei ja nicht geisteskrank, nur gewisse Umstände hätten es nothwendig gemacht, seine Freiheit einstweilen zu suspendiren? Hinweg also mit allen Truggeweben, denn noch immer hat die sogenannte fromme, wohlgemeinte Lüge faule, giftige Früchte getragen\*). Nur die Wahrheit bringt Heil und Seegen, sie verwundet zwar oft tief, aber nur um die Krebsschäden aus der Seele zu schneiden, und reine Wunden zu hinterlassen, welche gewiss heilen. Der Kranke muss es erfahren, dass er ein Wahnsinniger, d. h. ein Irrender ist, der auf den rechten Weg zurückgebracht werden soll, dass sein Sträuben dagegen eitel ist, und dass in seinem Innern das Gewissen Gericht hält über seine Thorheit, welche er vergebens unter den Schutz des positiven Gesetzes stellen will. Versteht es nur der Arzt, diese herbe Enttäuschung durch

<sup>\*)</sup> Ueberhaupt ist jede Täuschung gewissenhast zu vermeiden, daher die scheinbar sinnreichen Heilungen, bei welchen man die Chimaren des Wahnsinnigen für reelle Uebel ausgiebt, um ihn zum Schein devon zu befreien, als Betrug nichts taugen. -Man liest in älteren Schriften viele solche Kuren, wo man dem Kranken Brech- und Purgirmittel gab, und heimlich in das Nachtgeschirr die Thiere oder andere Dinge warf, welche er im Leibe zu tragen behauptete; oder man entsernte dergleichen aus Schnittwunden und dergl. In neuerer Zeit ist davon kaum mehr die Rede, theils weil man sich von der Unwirksamkeit eines solchen Verfahrens überzengte, dessen Betrug der Kranke merkt, um dann sich darüber zu erzürnen, dass man ihn zum Besten hatte, theils weil es schon an und für sich einleuchten musste, dass man mit einem solchen Handstreich einen tief eingewurzelten Wahn nicht beseitigt, welcher durch die fortwirkende Leidenschaft sich immer von neuem reproducirt. Man sieht also, dass das homüopathische Prinzip auch in der Seelenheilkunde nicht anwendbar ist.

sittliche Motive zu bewirken, so hat er alle edleren Gemüthskräfte des Kranken auf seiner Seite, und darf die Empörung der Leidenschaften nicht fürchten.

Ich bin nicht einen Augenblick darüber in Zweiseldaß die Wahrheit dieser Bemerkungen sich schon längst allen wirklich erfahrenen Irrenärzten aufgedrungen, und sie genöthigt hat, den Wahn ihrer Kranken direkt oder indirekt, wie es eben gehen wellte, zu bekämpfen, und es könnte leicht aus den psychiatrischen Schriften eine Meage von Beweisstellen dafür gesammelt werden, dergleichen sich namentlich bei Pinel, Esquirol\*), Georget med anderen viele finden; ja Bräunlich spricht es bestimmt aus, daß er seinen Kranken kurz und nachdrücklich sage,

<sup>\*)</sup> Eben jetzt, wo der Druck dieser Schrift sich dem Ende naht, erhalte ich Esquirol's Originalwerk: des maladies mentales, considerés sous les rapports médical, hygiénique et médico-légal. Tom II. Paris, 1838, von welchem ich leider keinen Gebrauch mehr machen kann. Indes de der hochverdiente Verfasser selbst seine früheren Aussätze im Dictionn. d. scienc. médical. und in Zeitschriften als die nur mit zahlreichen Zusätzen bereicherte Grundlage des obigen Werks bezeichnet, welches, so viel ich bei flüchtiger Vergleichung bewtheilen kann, mit der zeither benutzten Uebersetzung jener Aufsatze von Hille im Wesentlichen übereinstimmt; so durste mit den früheren Citaten sich wohl kein störender Irrthum eingeschichen haben. In dieser neuen Ausgabe sagt nun Esquirol (Tom L Pag. 117) bestimmt: Ainsi, dans les vues génerales du traitement des aliénés, on se proposera de faire cesser les désordres physiques, les aberrations de l'entendement et le trouble des passions. C'est donc à manier habilement l'intelligence, les passions et à user convenablement des moyens plasiques, que doit tendre le traitement des fous. Falet man diese Regeln in ihrer allgemeinsten Bedeutung auf; so wird ihre wesentliche Uebereinstimmung mit den hier vorgetragenen Lebren keinem Zweifel unterliegen Daß übrigens die praktische Philosophie eines Pariser Arztes nicht in allen Dingen mit den Grandsätzen eines Berliners, welcher fest an Deutsche Gesianung und Wissenschaft hält, identisch sein könne, versteht sich wohl gasz von schist.

sie seien wahnsinnig. Dass hierüber indess noch nie eine allgemein gültige Vorschrift gegeben, sondern alles dem Takte des Arztes überlassen worden ist, erklärt sich leicht aus dem Mangel an einer psychischen Pathogenie, aus welcher jene allein sich folgerecht entwickeln läst. aber weil man hierüber noch nie zum Bewusstsein einer durchgreifenden Reflexion gelangte, herrschte in dieser Beziehung der größte Widerstreit schwankender Meinungen, und alles was ich schon bei früheren Gelegenheiten hierüber angedentet habe, ist daher gänzlich mißverstanden worden. So bemerkt unter anderen Jacobi in der von ihm und Nasse berausgegebenen Zeitschrift für die Beurtheilung und Heilung der krankhaften Seelenzustände: "In Betreff der praktischen Erfolge, welche bei jeder praktisch wissenschaftlichen Frage von so entschiedenem Gewicht sind, kann ich nicht umhin, zu bemerken, wie eine nicht geringe Anzahl vorzüglicher, und zumal auch mit der Irrenheilkunde vertrauter Aerzte, welche eine längere Zeit hindurch Ideler's Kurverfahren in der Irrenabtheilung der Charité zu beobachten Gelegenheit hatten, und mir darüber Mittheilung gemacht haben, während sie auf der einen Seite dem ernsten, aufrichtigen und in aller Hinsicht Achtung gebietenden Streben dieses Arztes Gerechtigkeit wiederfahren ließen, ohne Ausnahme zugleich die Selbsttäuschung hervorhoben, die er bei der Annahme von Erfolgen seiner psychologisch ärztlichen Bemühungen an den Tag legte. Jenen Angaben zufolge beruhte die erwähnte Selbsttäuschung theils auf der Annahme von der Absicht entsprechenden psychologischen Einwirkungen auf die Kranken, die von keinem Mitbeobachter wehrgenommen wurden, theils auf der Nichtbeachtung des Einflusses des somatischen Faktors bei den angewandten psychischen so wohl als bedeutenden somatischen Agenzien, Douchen, Fontanellen, Blasenpslastern, Einreibungen von ätzenden Salben, Entziehung von Nahrungsmitteln, die von Ideler häufig als psychische Agenzien benutzt werden, und deren

Wirksamkeit als Mittel der ersten Art bei den unter ihrer Anwendung erfolgten Heilungen durch ihn keinesweges hinlänglich in Anschlag gebracht wurden." - Glaubten denn jene Herren, ich hielte mich für einen Zauberer. welcher mit einer magischen Formel auf einen Schlag ein seit Jahren durch Leidenschaften zerrüttetes Gemüth in seine wohlgeregelte Verfassung zurückversetzen, und in ihrer Gegenwart ein Kunststück improvisiren könne, etwa wie die Exorcisten mit einem kräftigen Gebet den Teufel austreiben, und dadurch einen Gotteslästerer plötzlich is einen Frommen umwandeln wollten? Es war mir er darum zu thun, den die Irrenabtheilung besuchenden Aerten es anschaulich zu machen, wie man den Wahnsinsigen, wenn auch nur auf Augenblicke zum deutlichen Selbstbewulsteein zurückführen könne, und habe es dabei ausdrücklich bemerkt, dass man oft Jahre lang dies Versahren wiederholen müsse, ehe man die Heilung zu Stande bringt. Uebrigens mag doch auch zur Steuer der Wahrheit bemerkt werden, dass kaum einer der fremden Herren Aerzte es für gut befunden hat, eine genaue Kenntnis von meinem Heilverfahren zu nehmen, sondern höchstess ein Paar flüchtige Besuche von ihnen für hinreichend erachtet wurden, dasselbe zu durchschauen.

Ueberhaupt wird man nur ausnahmsweise bei denen, welche schon bestimmte Grundsätze bei sich festgestellt haben, aufrichtige Anerkennung für Bestrebungen finden, welche jenen widersprechen; denn dies setzt einen Grei von Selbstverleugnung voraus, zu welcher sich nur wenigs entschließen können. Besser ist es mir in meinen klinischen Vorträgen gelungen, meinen Zuhörern durch pathegenetische Analyse der mannigfachen krankhaften Seelenzustände die Ueberzeugung von der Nothwendigkeit des geschilderten Heilverfahrens, und zugleich mir die Genegthuung zu verschaffen, daß empfänglichen Gemüthers des lebhafteste Interesse für eine von den Fesseln des Materialismus ganz befreite geistige Lebensanschauung eingestät

werden kann, welche die gesammte Heilkunde mit einem neuen Geiste zu durchdringen, nicht verfehlen wird. Die Erfahrung, welche ich hierüber in einer Reihe von Semestern gesammelt habe, lässt mich nicht nur eine künftige vollständige Reform der Medizin von der Psychiatrie aus mit Zuversicht hoffen, wenn ich dieselbe auch nicht erleben sollte; sondern sie hat auch bei mir alle Zweifel vollständig beseitigt, welche man gegen die Ausführbarkeit einer psychiatrischen Klinik ohne Nachtheil für die Kranken vielfältig erhoben hat. Wenn der Lehrer unter ihnen eine schickliche Auswahl trifft, mit der nöthigen Schonung verfährt, und sich streng in den Grenzen der Sittlichkeit hält; so kann er sie in Gegenwart Fremder über alle Geheimnisse ihres Herzens ausfragen, sie zu Reslexionen darüber veranlassen, und dadurch ihren wesentlichen Seelenzustand zur deutlichen Anschauung bringen. Letzteres muss durchaus geschehen, wenn eine solche Klinik wirklich praktische Erkenntniss gewähren, und zu der einem jeden Arzte unentbehrlichen Einsicht in das Wesen der Leidenschaften und ihrer Wirkung auf Seele und Körper führen soll. - Doch ich muß es mir für eine andere Gelegenheit außparen, über diesen hochwichtigen Gegenstand mich ausführlich zu erklären.

Gewiss im höchsten Grade beachtenswerth ist es, dass Stahl im Allgemeinen eine deutliche Anschauung des psychischen Heilversahrens hatte. Am vollständigsten spricht er sich hierüber in seiner Diss. de animi morbis (Pag. 48) aus: Quod itaque tandem therapiam animi morborum attinet, sunt quidem illi maxime, qui a speculativis concitationibus simplicius ortum ducunt, ad directam corporalem medicationem nequaquam apti aut obsequentes; sed indigent potius medicina etiam mentali, quae maximam partem in prudentissima conversatione, et ante omnia patientissima consistat, necesse est; in qua re tamen tanquam ordinarie ita gravissime hallucinantur mortales, ut saepenumero in dubium adduci posset, uter stultior sit patiens confessus,

an qui cum ipso stolide procedunt et versantur. (Zar Bestätigung dieses strengen Urtheils fügt Stahl aus Kriminalakten einen Fall bei, den ich als Dokument der damaligen Denkweise in Hecker's Annalen (Bd. 26. S. 285) mitgetheilt habe.). Nequaquam autem fieri potest, ut certs quasi methodus in universo negotio conversandi cum deirantibus tamquam graphice describatur, cum utique vix uli homini totius etiam vitge suae spatium sufficiat ad salis comprehendendam certam methodum, cum minoribus etien stultis intaminata prudentia conversandi. Interim illud utique duplex fundamentum constituendum putamus: 1) que manifestius a vitio alque defectu rationis finant, indigentius tolerare, neque statim simpliciter castigure wit, sed prudenter discernere stultitiam a malitia, et recte meninisse, quod non omnis stultitia sit malitia, licet omnis melitia etiam sit stultitia; super quo fundamento prudentissime certe abstinendum est a perpetuis stolide dictorum est factorum, praesertim importunioribus, taxationibus aut costigationibus (nisi quidem tali individuo etiam alioquin ingens malitia notorie familiaris fuerit). 2) Ne violentiares sermones aut actiones etolidas cohibendi modi ante eut ertra tempus tanquam insuperabilis necessitatis admittantus, sed quantum fieri potest, placide et amice illis consuletu, atque patientissime persuadere tentetur. Tertium quiden adjicere possemus, sed est res alterius quam medicas ma solum potestatis sed omnino etiam consultationis, et fere circa privati interesse disficultates occupata: nempe ut realibus solatiis, praesertim moestis, timidis, sollicitis succurratur, et ponendae sollicitudinis media idonea oferantur . .

Unstreitig wurde Stahl eben so wie beinahe ein Jahrhundert später Pinel durch den Abscheu vor den Mishandlungen der Geisteskranken zu einer solchen Milde des Urtheils gestimmt, welche bei dem vorwaltenden finsiera Rigorismus der damaligen Zeit seinem Charakter zur böch, sten Ehre gereicht. Er bemerkt hierüber (a. a. O. S. 47)

die Verschlimmerung der Melancholie durch schlechte Behandlung bezeichnet: Si nempe ita timidis et anxiis, solitudinem, insidias, incarcerationes metuentibus, inhumaniore conversantium ingenio, trascendi, indignandi, erubescendi, imo timendi, aut infaustas suas opiniones pro veris veluti deprehendendi occasiones ulterius subministrentur, dura, minaci, ridicula et maligne illusoria conversandi ratione. Sicut etiam tam melancholicis quam ipsis maniacis, pro quorum custodia aut coercitione sumlus necessarii deficiunt, vulgo, adhiberi solita vincula atque catenas adeo infausti. etiam ad vulgarem notitiam sunt eventus, imo polius effectus, ut inde etiam inter plebem nota sit loquendi formula: wenn man unsinnige Leute einmal in die Ketten schließe, so werde es mit ihnen noch schlimmer, und sie noch rasender. - Sed longe manifestion est utique moralis illa aestimatio, quod, quoties etiam lucida aliqua, uti vocantur, intervalla sic affectis affulgent, si illi tunc catenis sess oneratos intueantur, novo terrore, moerore, pudore inde perculsi in novum quasi paroxysmum, nec etiam injuria nuda importuniorem, ita incitentur. Quo intuitu certe, quantum usque possibile est factu, differenda semper est haec coercendi ratio. Illud autem certissimum est, quod deliria a speculativis maxime initiis coorta, his et qualibuscunque moralis aestimationis turbationibus, ordinarie vel in pejus, vel certe nequaquam in melius sed ad summum ita in aliud mutentur. v. g. maniaci, ferocibus minis, verberibus et quantum cunque asperis coercitionibus, equidem subigantur, ut cautiores atque continentiores sess gerere adsuescant; interim exempla etiam passim innotescant pessimorum eventurm, quando callide dissimulatam ferociam in incautos et nimium confidentes obvios imbecilliores exercendi occasionem, insidiosa etiam captatione atque vigilantia aliquando a dipiscuntur.

Die Aufgabe, in der kranken Seele die von den Leidenschaften unterdrückten Interessen anzuregen, soll eigentlich letztere vollständig umfassen, um gegen erstere die Seelenheilk. II.

gesammte Gemüthsthätigkeit in den Kampf zu führen: auch geschieht dies gewöhnlich von selbst, indem der Arzt im Gespräch den Kranken auf alle seine Thorheiten aufmerksam macht, und ihn fühlen läßt, wie er sich in jeder Lebensbeziehung Schaden gethan hat. Indess thut man doch wohl, den Angriff zuerst auf einen Hauptpunkt m richten, wo sich die Macht der Leidenschaft vorzugsweise koncentrirt. Man wird diesen Angriffspunkt gewöhnlich leicht finden, wenn man die Individualität des Kranken genau kennen gelernt hat. In jedem Gemüth war friher ein vorwaltendes Interesse vorhanden, welches, da es sinem Wahn am unmittelbarsten entgegentritt, am stärksten von demselben angeseindet wird. In sehr vielen Files sind dies die Familienbande, von denen der Kranke sich mit dem hestigsten Ungestüm losreisst, durch welchen er eben die Anstrengung zu erkennen giebt, welche ihm dies kostet. In anderen Fällen spricht sich seine Enträstung besonders gegen das religiöse oder Ehrgefühl aus, welches gewis nicht statt fände, wenn beide ihm früher gleichgültig gewesen wären. Hierdurch werden dem Arzte die Gemüthskräfte bezeichnet, von deren Bethätigung er sich des größten Vortheil versprechen darf\*), dagegen sein Bemihen durchaus fehl schlagen würde, wenn er Interessen anregen wollte, auf welche der Kranke früher keinen Werth legte, z. B. wenn er wirklich frivole Gemüther zur Friemigkeit stimmen wollte. Wenn der Arzt nicht aus den unmittelbaren Erscheinungen des Wahns den Schluss auf die regsameren Gemüthskräfte siehen kann, so erfährt er sie meistens doch von den Angehörigen; nur wenn er sich

<sup>\*)</sup> Zimmermann erzählt, dass eine seit Jahren in tiese religiöse Schwermuth versunkene Dame eines Tages ihren Getten in den Armen ihrer Kammerzose antras, und dadurch so plötzlich zur Besinnung zurückkehrte, dass sie mehrere Tage hindurch sesset über ihre bisherigen Täuschungen lachte, die verständigsten Place für die Zukunst entwars; jedoch ihr Seelenleiden war zu ties gewurzelt, kehrte daher bald zurück, und endete erst mit dem Tode-

auch auf diese Weise kein Licht verschaffen kann, muß er versuchsweise die verschiedenen Saiten des Herzens anschlagen, um zu erfahren, welche den stärksten Ton giebt. Indem er ein lebhaftes Interesse in den Kranken weckt, beweiset er ihnen, daß er für ihren eigensten Vortheil arbeitet, und sie durch dessen Vorstellung bestimmen will, ihre denselben zerstörenden Leidenschaften zu bekämpfen. Hat er aber erst von einem Punkte aus das Verhältniß der Gemüthstriebe heilsam umgestimmt; so lassen sieh die übrigen praktischen Irrthümer, zumal die, welche mehr Nebendinge betreffen, der Reihe nach leichter angreifen. Auch bietet jedes praktische Interesse durch seine Bethätigung eigenthümliche Vortheile dar, von denen hier wenigstens einige der wichtigsten auszuzeichnen sind.

Dass dem religiösen Gefühl als der Quelle des Gewissens an sich der Vorzug vor allen übrigen gebühre, ergiebt sich aus der ganzen bisherigen Darstellung; aber leider ist auch gerade die Anregung desselben mit den größten Schwierigkeiten verknüpft, ohne deren sorgfältige Berücksichtigung dadurch leicht die schlimmsten Folgen entstehen könnten. Zwar versteht es sich ganz von selbst, dass man jede an Mysticismus, Fanatismus, phantastische Schwärmerei, methodistischen Rigorismus streifende Vorstellung gewissenhaft vermeiden müsse, wenn nicht aus dem heiligsten Gefühl die verderblichsten Antriebe hervorgehen sollen; dass man keinem Wahnsinnigen die Bibel in die Hand geben dürfe, an welcher schon so viele Schwachköpfe vollends irre geworden sind; daß das religiöse Gefähl durchaus im praktischen Sinne als Nöthigung zur Sittlichkeit angeregt, nicht aber durch abstruse, hyperorthodoxe Dogmen erkältet werden müsse. Indess abgesehen davon sind die meisten Menschen über ihr religiöses Interesse viel zu wenig aufgeklärt, und haben in dasselbe eine Menge falscher, eigennütziger Nebenbegriffe aufgenommen, welche zugleich mit den angeregten frommen Gefühlen in dem Kranken erwachen, und oft alle davon erwar-

Digitized by Google

teten Vortheile gänzlich zerstören. Wer es weiß, wie schwer es hält, selbst verständige Menschen über ihre Glaubens-Irrthümer aufzuklären, welche sich unter den Schutz des Gewissens zurückziehen, und somit eine vellig unangreif bare Stellung annehmen; dass unter den Menschen der größte Widerstreit über die religiösen Angelegenkeiten waltet, eben weil diese nie vor das Forum des objektiv reslektirenden Verstandes gezogen werden können; den leuchtet es gewiss ein, dass der Wahnsinn der ungünstigste Zeitpunkt sei, vorworrene Religionsbegriffe zu entwiren und zu berichtigen. Nur mit großer Vorsicht darf der Arzt sich daran wagen, und er findet nur in den Fällen dazu eine bestimmte Aufforderung, wenn der Kranke durch seinen Glauben wirklich verwerfliche Handlungen rechtfertigen, und durch ihn jeden Angriff auf seine Leidenschaften zurückschlagen will! Nur zu oft, namentlich bei Fanatikern, hat sich dann das innerste Gewebe der Gemüthsthätigkeit zu einem unauflöslichen Knoten geschürzt; doch versuchen muss es der Arzt, ihn zu entwirren, oder von vorn herein die Hoffnung der Heilung aufgeben. Selbst ein geläuterter Glaube des Kranken in gesunden Tagen schützt nicht gegen religiöse Verirrungen in seinem Wahn, dessen Wirkung ja eben darin besteht, alle mit ihm colli direnden Interessen zu verfälschen, und dadurch das pethologische Verhältnis des Gemüths noch komplicirter zu machen. Erwägt man alle diese Schwierigkeiten, so erhellt daraus leicht, daß es dem Scharfblick des Araies überlassen bleiben muß, die seltenen Fälle auszuspähen. in denen eine unmittelbare Bethätigung des religiösen Gefühls in dem kranken Gemüth heilbringend wirken kann, dass fast nur die Reconvalescenz dazu eine schickliche Gelegenheit darbietet, weil man während derselben die Wirkung einer jeden Anregung des Gemüths besser übersehen und leiten kann, und dass das Beste in dieser Beziehner durch einen allgemeinen und öffentlichen Gottesdienst erzielt werden kann, welcher auch in mehreren deutschen Heilanstalten mit dem glücklichsten Erfolge eingeführt ist. Es versteht sich, daß der zur Feier desselben berufene Geistliche sein Amt im innigsten Einverständnisse mit dem Arzte verwalten müsse, wenn nicht der Heilanstalt der Keim der verderblichsten Zwietracht eingeimpft werden soll. —

Unter allen Trieben regt sich keiner früher und mächtiger im kranken Gemüth, als das Verlangen nach Freiheit, welches oft durch die Leidenschaft selbst bis zum hestigsten Ungestüm entzündet wird. Dass der Arzt dem Kranken die Freiheit in dem Sinne, wie er sie verlangt, entziehen müsse, bedarf keiner Wiederholang; wohl aber kann er die Sehnsucht desselben auf die vortheilhafteste Weise benutzen, indem er ihm, so fasslich und eindringlich als möglich, begreiflich macht, dass er seine personliche Freiheit nur durch die völlige Beherrschung seiner Leidenschaften wiedergewinnen könne, weil er sie außerdem zu seinem Verderben missbrauchen würde, und dass ihm jeder zweckgemäße Beistand zur Erreichung seines theuersten Guts geleistet werden solle. Gewöhnlich kann der Arzt den hierzu erforderlichen Beweisgründen eine sehr überzeugende Kraft verleihen, da der Kranke, wenn er nicht aller Reslexion beraubt ist, es selbst einsehen muß, wie sehr er sich durch unbesonnene Handlungen geschadet hat, und wie wenig Bürgschaft er geben kann, sich ihrer in Zukunft enthalten zu wollen, so lange sein Gemüthszustand keine wesentliche Veränderung erfahren hat. Durch solche Betrachtungen kann der Arzt den Kranken auf einen Standpunkt führen, wo er einen vollen Ueberblick über das Gewebe seiner Thorheit und über die Quellen derselben in seinem Gemüth gewinnt; meistentheils dreht sieh daher das Gespräch um diesen Gegenstand, und man darf sich davon einen um so größeren Nutzen versprechen, je kräftiger der Drang eines strebenden Gemäths nach Selbstständigkeit ist. Eben so kann dadurch der Arzt den ungeduldigen Reconvalescenten am besten von der Nothwendigkeit eines verlängerten Aufenthalts in der Heilanstalt überzeugen, wenn er ihm anschaulich macht, wie oft im früheren Leben mannigfache Affekte ihn zu übereilten Handlungen fortrissen, wie leicht dadurch künftig sein noch schwachbefestigtes Gemüth der Fassung wieder beraubt werden könnte.

Ueber die Anregung des Ehrgefühls brauche ich mich nicht weiter zu erklären, weil davon schon öfters die Rede gewesen ist. - Auch die Neigung zum Erwerbe kam sehr zweckmäßig als Heilmetiv angeregt werden, zumal wenn man sie nicht auf das sinnliche Interesse des Besitzes einschränkt, sondern sie als die Bedingung der birgerlichen Selbstständigkeit, als materielle Grundlage der höheren Lebensgüter geltend macht. Die meisten Leidesschaften pflegen mit dem Eigenthum am verschwenderischsten Haus zu halten, und eben dadurch sich die meisten Verlegenheiten zu bereiten, indem sie den Bethörten sich Vergeudung desselben von der Mildthätigkeit anderer Personen abhängig machen. Namentlich gilt dies von fast allen Geisteskranken; ja sogar, wenn sie aus Habsucht oder Geiz ihren Verstand verloren, werden sie dadurch nothwendig außer Stand gesetzt, ihren Erwerb zu fördern, ihr Eigenthum vor Verlust zu schützen. Somit bietet sich dem Arste eine mannigfache Gelegenheit dar, dem Verirten die Augen über die unvermeidlichen Folgen seiser Verblendung zu öffnen, es ihm nachdrücklich an's Herz zu legen, daß er alle seine Kräfte zusammennehmen muß, an picht alle Vortheile seiner bürgerlichen Stellung einzubisen, nicht immer tiefer in hülflose Noth hineinsugerathen, nicht mit allen seinen edleren Lebensinteressen bankrati zu machen, weil sie mehr oder weniger vom Besitz abhängig sind. Es lässt sich auch noch eine Menge anderer heilsamer Betrachtungen daran knüpfen, über den Werth des Fleises, über die Nothwendigkeit einer umfassender und stets wachen Besonnenheit, der Mässigkeit in sinnlichen Genüssen, über die verderblichen Folgen des Laxe

und der Verschwendung aller Art. Die Erwerbthätigkeit hat den großen Nutzen, daß sie den Verstand auf die konkretesten und positivsten Lebensverhältnisse hinleitet, daß ihre Erfahrungen sich in den bestimmtesten Begriffen aufsassen lassen, dass sie am meisten die objektive Welt zum reslektirenden Bewusstsein bringt, und am unerbittlichsten alle Täuschungen einer abschweifenden Phantasie zerstört. Nur muss der Arzt in seinem wohlgemeinten Eiser nicht zu weit gehen, dem Kranken nicht den Besitz als das summum somm vorstellig machen, wofür denselben zu halten die meisten Menschen nur allzugeneigt sind. Die Persönlichkeit der Kranken bedingt hierin einen großen Unterschied, denn bei Individuen von geringer sittlicher Kultur kann man oft schon zufrieden sein, wenn es nur gelingt, ihnen einen recht tüchtigen Sinn für die gewerblichen Interessen einzuüben, um sie durch werkthätigen Fleis ganz von ihrer Leidenschaft abzusiehen; dagegen der Arzt bei verirrten edleren Naturen den Versuch machen darf, ob er ihnen nicht jene Erhabenheit der Gesinnung einslößen kann, welche in dem Besitz nur das Mittel für reinere Zwecke sieht, ohne ihm einen inneren Werth beizulegen, und deshalb selbet die Armuth, welche sich nicht immer vermeiden läßt, mit hochherziger Standhaftigkeit im Bewußtsein des unveräußerlichen Worths wahrer Seelengröße erträgt. Denn das Irrenhaus ist das rechte Gebiet des psychologischen Experiments, wo sich vielleicht ächt philosophische Maximen praktisch einprägen lassen, welche in Schriften und Vorlesungen mit glänzender Rhetorik verkündigt, nur zu oft bloße Kunstwerke des Verstandes bleiben, von denen die wenigsten im Leben einen ernsten Gebrauch machen. Die meisten Menschen haben ihr Denken so bestimmt abgeschlossen, daß sie nicht nochmals Schüler werden, ihre Maximen keiner wiederholten Kritik unterwersen mögen; die Wahnsinnigen müssen sich aber dazu entschließen, und können, wenn ihre Heilung vollständig gelingt, dadurch in ihrer sittlichen Kultur oft

andere weit überstügeln, welche frei vom Irrthum und untadelhaft zu sein behaupten, weil sie noch niemals im Irrenhause waren. Die Genesenen sehen dies auch zuweilen ein, und es ist daher schon mehrmals vorgekommen, dass sie in richtiger Selbsterkenntnis urtheilten, ein längerer Ausenthalt im Irrenhause werde für viele sehr heilsam sein. — Ungestähr dieselben Bemerkungen gelten auch von dem Lebenstriebe, dem die Wahnsinnigen so oft zuwider handeln, indem sie durch wilde Leidenschaften ihre Gesundheit recht gestissentlich verwisten. Die Lebenserhaltung hat eben so wenig, wie der Besitz, einen sittlichen Selbstzweck, sondern ist immer nur Bedingung höberer Interessen, aber eben dadurch von der größeten Wichtigkeit, auf welche man den Wahnsinnigen mit allem Nachdruck ausmerksam machen muß.

Weit edlerer Natur ist dagegen das Familienverhältnis, diese Heimath aller ächt christlichen Tugenden, deher der Arzt die Gesinnung des Geisteskranken in Besseg auf jenes zur völligen Reinheit zu stimmen sich bemübe, zumal derselbe sich gewöhnlich die ärgsten Verstöße dagegen hat zu Schulden kommen lassen. Freilich hält & oft überaus schwer, oder ist wohl ganz unmöglich, zerrüttete Familienverhältnisse, welche häufig die vornehmste oder alleinige Quelle des Wahnsinns abgeben, wiederheisustellen, da oft alle Glieder derselben gleiche Schuld tragen. Leider kann die Rechtspflege sich nur bei den gröbsten Vergehungen der Gatten, Aeltern oder Kinder in ihre gemeinsamen Angelegenheiten einmischen, und so oft nicht den Unschuldigen in Schutz nehmen, welcher mit den Verlust seines Verstandes die Treulosigkeit, Grausankeit, Nichtswürdigkeit seiner Angehörigen büßen mußte, und der dringendsten Gefahr eines Rückfalls ausgesetzt ist, wenn er nach seiner Genesung in eine Familie zurückkehren muss, wo endloser Krieg, unsinnige Eifersucht, Verschwendung, Sittenlosigkeit jede Bedingung eines gedeillichen Lebens zerstören. Dem Arzte bleibt, wenn er den

Beistand der Gesetze nicht für seine Pflegebefohlenen aufrufen kann, nichts weiter übrig, als den schuldlos Gekränkten die größte Gedold und Ergebung in ihr hartes Loos einzuprägen, und alle Trostmittel der Religion zu Hülfe zu nehmen, um ihnen Standhaftigkeit einzuslößen. Andrerseits muss er Wahnsinnigen, welche durch ihre Leidenschaften und Ausschweifungen das Familienglück zerstörten, auf das nachdrücklichste mit strafender Rede ihr pslichtwidriges Betragen zu Gemüthe fähren, da sie das Leiden einer ganzen Familie verschuldet haben. Daher darf er gegen lüderliche Trunkenbolde gar keine Schonung üben, keine ihrer elenden Ausslüchte, womit sie den Vorwurf von sich auf andere abzuwälzen suchen, gelten lassen, sondern ihnen begreiflich machen, dass der schlichteste Verstand hingereicht haben würde, sie von ihrer verwerflichen Aufführung zurückzuhalten, wenn sie den geringsten Sinn für Sitte und Zucht gehabt hätten. Aber auch gutartigere Gemüther, welche sieh allmählig zu Streitsucht, bösen Launen, und Angewöhnungen verleiten lassen, und dadurch den Frieden des Hauses verscheuchen, bis sie selbst im Widerstreit ihres Herzens der Besinnung verlustig gingen, muss man mit Ernst zur Selbsterkenntnis darüber führen, dass alle jene Ungezogenheiten, welche sie sich erlauben zu können glaubten, einer schweren sittlichen Rüge unterliegen, wenn auch das positive Recht sie nicht darüber zur Verantwortung zieht; dass jene Quälerei jedesmal von kindischem Unverstande zeugt, welcher noch der pädagogischen Zucht unterworfen werden müsse; dass namentlich Aeltern sich des Rechts über ihre Kinder ganz unwürdig machen, wenn sie ihnen das häßliche Bild der Zwietracht und Verkehrtheit täglich vor Augen stellen, und sie dadurch zur bösen Nachahmung verführen. Der Arzt zeige ihnen an ihrem eigenen Beispiel, welche heillose Folgen es bringe, wenn der Familienbund seiner ursprünglichen Bestimmung ganz entfremdet wird, und dass sie die Fortdauer ihrer wiedererlangten Besinnung nur hoffen dürfen, wenn sie durch Friedfertigkeit, liebevolle Selbstverleugnung, hersliches Entgegenkommen die bittere Eriunerung an eine durch sie verschaldete böse Zeit verlöschen, und den gekränkten Lebensgenossen Genugthuung für alle ihnen bereitete Plage verschaffen. Es begreift sich leicht, welch ein weites Feld zu heilsamen und nothwendigen Ermahnungen sich dem Arste in dieser Beziehung eröffnet, wie er dem Kranken begreiflich machen kann, daß er aus der gewissenhaften Pflege des reichsten und reinsten Naturverhältnisses die vollste Befriedigung, das süße Bewußtsein erfüllter Bestimmung erlangen, und unter dem friedlichen Schutze der Laren sichere Rettung finden könne vor den Stürmen der Leidenschaften.

Wenn ich endlich noch der Anregung des Triebes der allgemeinen Menschenliebe gedenke; so meine ich demit nicht jene vagen und gehaltlosen philanthropischen Redensarten, auf welche die neuere Zeit wie in jedem Aktienschwindel spekulirt hat, dem kein Erfahrener auch ner den geringsten Werth beilegt, wohlwissend, dass dahinter ganz andere Interessen wirksam sind. Phrasen, bei denen man sich alles, und darum nichts Bestimmtes denken kam, muß der Seelenarzt gewissenhaft vermeiden. Jene hoch herzige Menschenliebe, welche wirklich in gediegenen Gemüthern zur That reift, setzt eine sittliche Veredlung verans, welche einem leidenschaftlichen Gemüth nur allen fern liegt, als dass ihm die Vorstellung derselben zum kräftigen Motiv dienen könnte. Indess ergeben sich doch aus der Menschenliebe viele sehr positive Pflichten, welche jeder anerkennen und erfüllen muß, der auf das Recht der bürgerlichen Selbstständigkeit Anspruch macht, und welche besonders dem Wahnsinnigen in ernste Erinnerung gebrackt werden müssen. Dahin gehört besonders der Gehorsam gegen die Landesgesetze und die polizeiliche Ordnung, a die Grundlage der allgemeinen Wohlfahrt, die Achtung vor den öffentlichen Sitten. Da das Leben des Wahnsis-

nigen eine Kette von Verstößen gegen diese Elemente des gesellschaftlichen Verbandes ist, und eben deshalb seine Detention, auch abgesehen von dem Heilzweck, nothwendig macht; so hat der Arzt nichts Angelegentlicheres zu thun, als ihn hierüber so vollständig als möglich aufzuklären, und ihm begreiflich zu machen, dass er seine Freiheit nur gegen die volle Bürgschaft seines künftigen Wohlverhaltens wiedererlangen könne. Jede seiner excentrischen Handlungen giebt dann den besten Stoff zu den eindringlichsten Ermahnungen, welche ihn recht eigentlich in ein objektives Selbstbewusstsein einüben sollen. Dies nothwendige Verhältnis des Einzelnen zum Ganzen läst sich ihm auch sehr zweckmäßig durch die Maxime zur Anschauung bringen: was du nicht willst, daß andere dir thun, das thue du ihnen auch nicht. Denn der in sich verlorne Wahnsinnige achtet nur zu wenig auf andere, und trägt daher kein Bedenken, sie auf alle Weise zu kränken und zu verletzen, obgleich er eine ähnliche Behandlung von ihnen sehr übel aufnimmt; er muß daher an die Wechselseitigkeit des Rechts erinnert werden, wo jeder nehmen soll, wie er giebt. Die täglichen Reibungen der Kranken im Irrenhause lassen sich sehr schicklich als Kommentar über diesen Satz benutzen. Endlich führe der Arzt dem Kranken ernst zu Gemüth, dass der Mensch nicht geboren ist, um in maasslosen Träumen zu schwelgen, und als müssige Drohne im Bienenstock vom Fleisse anderer zu zehren, sondern dass jeder einen Beruf wählen und erfüllen, und dadurch seinen Theil zur allgemeinen Wohlfahrt beitragen müsse; dass das Bewußtsein dieser nothwendigen Stellung im Leben durch alle Motive der Pflicht, Ehre und Freiheit bekräftigt werde, weil der Mensch, welcher nicht seinen bestimmten Platz im Volksverbande einnimmt, gleichsam als ein losgerissenes Glied von dem Strome der gemeinsamen Thätigkeit ausgestoßen, und auf die Kehrseite des Lebens geworfen wird, wo er, zur vollen Bedeutungslosigkeit herabgesunken, ein Spielball

des Zufalls, ein Allmosenempfänger und Invedide wird, der auf die mitleidige Geringschätzung anderer angewiesen, nur ein verkümmertes Scheinleben fristen kann.

Diese und ähnliche Motive benutze daher der Arzt. um dem Wahnsinnigen die Nothwendigkeit einer auf Selbstbeherrschung gegründeten Besonnenheit eindringlich fühlbar zu machen. Natürlich müssen alle hierauf bezüglichen Lehren genau der Individualität und persönlichen Lage des Kranken angemessen sein, weil ihr Inhalt est mehr negativ als positiv ist. Denn hat der Kranke seines Verstand über unersetzliche Verluste eingebüßt, eder ktztere sich durch seinen Wahn zugezogen; so kommt natürlich alles darauf an, ihn in Resignation einzuüben, ihm in seinem verarmten Leben die wenigen geretteten Interessen zu bezeichnen, durch deren Pflege er sich noch ein dürftiges Genügen verschaffen kann, wenn er nicht in thörigter Selbstverblendung sich an leerer Selmsucht abqualen, und dadurch zu Grunde richten will. Ueberhaupt aber muß der Arzt selbst von der Wahrheit der Grundsätze überzeugt sein, welche er dem Kranken einstößen will, weil nur dann seine Rede sich frei von sophistisches Entstellungen erhält, und mit eindringlicher Kraft Ueberzeugung in fremden Gemüthern erwecken kann. Freilich ist die Kunst schwer, irrende Gemüther richtig zu leiten; indels wer sich für die sittliche Idee begeistert, wird such durch sie zu einem Außschwunge des Geistes besähigt, weicher zuletzt über viele Hindernisse triumphirt. Es mige schließlich nochmals an Sokrates, den großen Meister des sittlichen Experiments erinnert werden, dessen Verfahren uns Xenophon in seinen Memorabilien so anschaulich vor Augen gestellt hat.

## §. 162.

Selbsterkenntnis und Selbstbeherrschung.

Ich komme nochmals auf die beiden in der Ueber-

schrift dieses §. genannten Heilzwecke zurück, auf welche sich alle bisherigen Vorschriften bezogen, um noch einige nothwendige Bemerkungen nachzutragen. Zuvörderst versteht es sich, dass die Selbsterkenntnis, zu welcher der Geisteskranke geführt werden soll, in rein praktischer Bedeutung genommen werden muss. Er soll die verderblichen Wirkungen seiner Leidenschaft, die Quellen und Bedingungen der letzteren, die in ihm enthaltenen Kräfte und die äußeren Mittel zu ihrer Beherrschung, überhaupt die durch seine Individualität bedingte Stellung im Leben nach ihrem ganzen Umfange mit einem objektiv deutlichen Bewußtsein auffassen und festhalten, um durch eigenmächtige Reflexion sich selbstständig behaupten, nicht nur gegen die Gefahr eines Rückfalls sich schützen, sondern auch seine geistige Entwickelung als die Grundlage der Seelengesundheit fördern zu können. Jede dieser Bedingungen ist zu seiner vollständigen und dauerhaften Wiedergenesung unerlasslich, da der Mangel an einem hinreichend aufgeklärten Selbstbewusstsein eine der vornehmsten Ursachen der Leidenschaften ist, deren Widerausbruch nach der scheinbaren Heilung des Wahnsinns einen Rückfall desselben fast nothwendig zur Folge hat. Wenn sich die Aerzte hiervon überzeugt haben werden, um die hierdurch gebotenen Heilmotive hinreichend in Anwendung zu bringen, werden auch die Klagen über die häufigen Rückfälle des Wahnsinns zu einem großen Theil verstummen. Ich weiß es recht gut, dass denselben sich nicht immer vorbeugen lässt; denn der geheilte Wahnsinnige gleicht dem von schweren Körperkrankheiten Genesenen, dessen ganze innere Verfassung einen zu heftigen Stoß erlitten hat, als daß er nicht noch lange Zeit für schädliche Einflüsse im höchsten Grade empfänglich bleiben sollte, zumal wenn diese die frühere Kranhheitsdiathese geradezu begünstigen. Nur in seltenen Fällen löscht eine überstandene Krankheit die Disposition zu ihrer Wiederkehr aus, gewöhnlich vermehrt sie dieselbe. Auch der genesene Wahnsinnige kehrt

meistentheils in die nämlichen Verhältnisse zurück, welche früher seine Leidenschaften anregten und steigerten; er ist täglich Reibungen und anderen Veranlassungen zu Affekten ausgesetzt, welche seine Besonnenheit trüben, ja sein überstandenes Leiden hat eine Menge von neuen Misserhältnissen herbeigeführt, Misstrauen seiner Angehörigen, Freunde und Vorgesetzten, Verlust an Vermögen, körperlicher Gesundheit, bürgerlichem Ansehen, verleumderische Nachrede, wodurch seine Standhaftigkeit auf eine barte Probe gestellt wird; die in der Gesellschaft fortwährende Gährung der Leidenschaften reizt ihn zur Nachahmuse. die zur Sitte gewordene Lüge und Verstellung leitet ihr irre u. s. w. u. s. w. Mit einem Worte, er soll schwach an Verstand und Gemüth eine Aufgabe lösen, welche wahrlich für den Verständigsten und Besten ein schweres Preblem ist, mit welchem niemand ohne häufige Irrthamer und Fehlgriffe fertig wird. Kein Eindruck haftet für des ganze Leben, wenn er nicht gestissentlich stets von neuen aufgefrischt wird; daher vergisst der Geisteskranke in der Freude über die wiedergewonnene Freiheit nur zu leicht die eindringlichsten Ermahnungen und Warnungen des Arstes, die gemachten bitteren Erfahrungen: und die Leidenschaften, deren innerste Wurzel in den Gemüthstrieben man niemals ganz vertilgen kann, haben dann um so leichter ein gewonnenes Spiel, je unmerklicher sie sich hinter dem Bewusstsein in die Seele einschleichen.

Auf diese Gefahren muß daher der Arzt den Reconvalescenten ernstlich aufmerksam machen, und ihn besenders vor übereiltem Selbstvertrauen warnen, aus welchen der Genesene so gerne die Ueberzeugung schöpft, daß eine Wiederkehr seiner Verirrungen nicht möglich sei. Ich pflege daher an einen solchen die Frage zu richten, ob er wohl vor dem Ausbruch seines Wahns es für möglich gehalten habe, daß er demselben zum Raube werden könne und wenn er es verneint, ihm begreiflich zu machen, daß er sich jetzt noch in einer schlimmeren Täuschung be-

finde, wie damals, weil er die zurückgebliebene Disposition übersehe. Vor allem ist es daher nothwendig, dem Genesenen eine ununterbrochene Wachsamkeit über sich als die nothwendigste Maaßregel einzuschärfen, und ihm dieselbe als leicht ausführbar darzustellen, sobald er sich nur nicht von einem falschen Ehrgefühl verleiten läßt, sich über seine Fehler zu täuschen, welche er an anderen auf den ersten Blick bemerken würde. Ich kann hier nicht die vortrefflichen Regeln alle wiederholen, welche Sene ca und so viele andere tüchtige praktische Philosophen aus Ueberzeugung, daß die strenge Wachsamkeit über sich eine der vornehmsten Bedingungen des sittlichen Gedeihens ist, gegeben haben. Statt aller mögen die trefflichen Worte des Horaz eingeschaltet werden.

— Neque enim cum lectulus aut me
Porticus excepit, desum mihi: rectius hoc est;
Hoc faciens, vivam melius; sic dulcius amicis
Occurram; hoc quidem non belle; numquid ego illi
Imprudens olim faciam simile? Haec ego mecum
Compressis agito labris.

Sermon. I, 4.

Insbesondere muß der Genesene auf alles sorgfältig Acht geben, was seine besiegten Leidenschaften wieder wecken könnte; denn sie gleichen völlig der Flamme, welche in ihrem Ausbruch unterdrückt, nur als Funke unter der Asche fortzuglimmen braucht, um durch irgend einen begünstigenden Zufall zum lodernden und verheerenden Brande wieder angefacht zu werden. Oder man kann ihm dies auch durch das Bild des wuchernden Unkrauts anschaulich machen, welches, auch nachdem man den Stamm ausgerissen hat, aus einer zurückgebliebenen Wurzel bald von neuem wieder hervortreibt, um alle nützliche Saat zu ersticken. Die meisten Menschen leben in der verderblichen Täuschung, daß man mit den Anfängen der Leidenschaften spielen, und sich ihnen immer noch zur rechten Zeit entreißen könne, sobald man ihr Anwachsen bis zur

Begierde wahrnehme; sie vergessen, daß die Leidenschaft schon das ganze Gemüth durchdrungen und jede eigesmächtige Gegenwehr unmöglich gemacht hat, ehe der Verstand darüber zur Besinnung kommt, welches letztere is den meisten Fällen gar nicht einmal geschieht. Flocht vor den Lockungen der Leidenschaft ist das einzige Mittel der Rettung, und derjenige kennt weder sich, noch die Messchen überhaupt, welcher aus falsch verstandenem Meth ibnen trotzen zu können glaubt. Denn in der heimlich sich einschleichenden Macht der Leidenschaft liegt ihr Gefahr, und durch diese macht sie Handlungen möglich, welche der Bethörte früher aus ganzer Seele verabschet haben würde \*). Zur ernsten Beherzigung dieser Wahheiten empfehle ich besonders die vorzügliche Schrift Reinhard, von dem Werth der Kleinigkeiten in der Meral. Aus dem Lateinischen von Eck. Berlin, 1798.

Ueberhaupt muß der Genesene sich überzeugen, sowiel er es nach Maaßgabe seiner Fassungskraft und Bidung kann, daß sittliche Kultur die oberste Aufgabe des Lebens ist, welcher alle übrigen Angelegenheiten schlechhin untergeordnet werden müssen, wenn der Mensch sich die Bürgschaft der Fortdauer seiner Seelengesundheit isten will. Denn eben weil er sich über seine Interesen bethörte, und den Scheingütern nachjagte, gerieth er ins Verderben. Ich weiß es recht gut, was man von den Standpunkte der Weltklugheit, des Materialismus u. z. w. dagegen einwerfen wird: alles Predigen von Moral bet das Menschengeschlecht nicht besser gemacht, eine gest

<sup>\*)</sup> Gebildeten Reconvalescenten pflege ich daher ver ihre Entlassung die Aufgabe zu stellen, in einer Autobiographie is stufenweise Entwickelung ihrer Leidenschaften bis zum Ausbred des Wahnsinns zu achildern, damit sie eine recht lebendige Aschauung davon bekommen. Bei anderen Gelegenheiten habe is schon einige solcher Autobiographieen abdrucken lassen, und is könnte noch einige sehr interessante mittheilen, wenn der Russes gestattete.

nene Lehre müsse entdeckt werden, welche besser als das Christenthum die Räthsel des Lebens löse, und die bisher vergebliche Sehnsucht der Völker nach wahrer Wohlfahrt befriedige; das Christenthum habe alles Gute, welches es den Menschen gebracht, durch Religionskriege und andere verderbliche Verirrungen vollständig paralysirt, und als veraltete Lehre sich selbst überlebt; überhaupt seien die Vorschriften desselben für den sinnlich schwachen Menschen zu streng, zu sehr vergeistigt, und blos auf ein künftiges Leben berechnet, für welches niemand Bürge sein könne. Aber Faust habe Recht:

Das Drüben kann mich wenig kümmern, Schlägst du erst diese Welt in Trümmern Die andre mag danach entstehn.

Aus dieser Erde quillen meine Freuden, Und diese Sonne scheinet meinen Leiden; Kann ich mich erst von ihnen scheiden, Dann mag, was will und kann geschehn.

So sprechen im Chore alle weltlich gesinnten Leidenschaften, und wer ihren Stürmen sein Heil anvertrauen will, mag es auf seine Gefahr und Verantwortung thun. Aber dem Wahnsinnigen soll der Arzt eine entgegengesetzte Gesinnung einzuslößen suchen, um nicht Theil an der Schuld eines Rückfalls zu haben.

Indess alle Aufklärung des Verstandes zur Selbsterkenntnis reicht nicht aus, wenn der Genesene sich nicht
ausser den schon früher bezeichneten Motiven der Selbstbeherrschung in einige nothwendige Maximen praktisch
eingeübt, und dadurch erst seine Heilung auf dauerhafter
Grundlage besetigt hat. Hierher gehört vor allem die Geduld, zu welcher ihm der Irrenarzt aus eigener vielgeprüfter Erfahrung die beste Anleitung durch sein Vorbild geben kann. Gewinnt es der Mensch nur erst über sich,
sein Begehren von dem unmittelbaren Uebergange in die
That zurückzuhalten; so sindet er auch bei dem steten
Wechsel der Gemüthsstimmungen und Neigungen gewiss
Seelenbeilk. II.

ruhige Augenblicke zur freien Reslexion über sich, und schützt sich dadurch vor Uebereilungen. Viele Leidenschaften würden im ersten Aufkeimen erstickt werden. wenn sie nicht den Menschen zu Handlungen fortrissen. welche oft nicht wieder gut gemacht werden können, und dann sein Schicksal unwiderruflich bestimmen. Der Reconvalescent muss der ernsten Wahrheit eingedenk sein. dass die Erfolge einer That sich nie vollständig voraus berechnen lassen, dass man also auf jeden Ausgang derselben gefast sein muss, um sich seine Vorsätze nicht gereuer zu lassen, und dass überhaupt bei allem Handeln sehr viel auf die rechte Zeit und Gelegenheit ankommt, welche der Mensch nur selten in seiner Gewalt hat. Um aber die dazu erforderliche Reflexion anstellen, und sich vor jeder bittern Täuschung bewahren zu können, muß man werten gelernt haben. Wer dies praktisch gelernt hat, und überhaupt gescheut, d. h. durch Schaden klug geworden ist, weiß auch gewöhnlich sein ungestümes Verlangen zu bezähmen, und sich in die Nothwendigkeit zu schicken. -Auch billige Wünsche muß sich der Mensch versagen können, damit nicht erst die Noth ihm die Selbstverleugneng aufdringe, sondern diese aus seinem freien Entschlusse bervorgebe.

Die in §. 71. geschilderte hochwichtige Bedeutung der Gewohnheit, welche jeder Thätigkeit und der allgemeisen Verfassung der Seele die nothwendige Stetigkeit und Andauer verleihen muß, wenn ihr Wirken nicht ein flüchtiges und veränderliches Spiel bleiben soll, läßt es leicht erkennen, daß der Genesene erst alsdann mit Sicherheit auf sich rechnen kann, wenn ihm die erworbene Festigkeit im besonnenen Denken und Handeln zur anderen Netur geworden ist. Denn für die Leidenschaft als Gewahheit giebt es kein anderes Gegenmittel, als eine neue Gewohnheit (Th. I. S. 529). Hiermit steht die Vorschränicht im Widerspruch, daß der Mensch stets aus freie Ueberlegung, nicht aus dem mechanischen Antriebe der Ge

wohnheit sich zum Handeln entschließen soll, gleichwie auch sein Denken nicht im Reproduciren erworbener Kenntnisse sich abschließen, sondern in steter Entwickelung der Begriffe fortschreiten soll. Denn jedes intellektuelle und sittliche Gedeihen ist doch nur unter der Bedingung möglich, dass die Seele in den gewonnenen Begrissen und eingeübten Handlungen festen Fuss gefasst habe, widrigenfalls sie immer von vorn wieder anfangen, und eben deshalb nicht weiter kommen würde. Jede Thätigkeit muß ihr zur Fertigkeit und dadurch leicht geworden sein, wenn sie sich gerne dazu den Antrieb geben soll; namentlich darf der reconvalescirende Wahnsinnige nur dann hoffen, in dem peinlichen Kampfe mit seinen wiedererwachenden Leidenschaften sich siegreich zu behaupten, wenn ihm die mannigfachen Motive und Maximen geläufig geworden sind, welche er ihnen entgegenstellen soll. Wenn die ernste Beherzigung dieser wichtigen Wahrheit allein eine mögglichst sichere Bürgschaft gegen die mit Recht gefürchteten Rückfälle des Wahnsinns geben kann; so erhellt daraus zugleich die Nothwendigkeit, den Aufenthalt des genesenen Geisteskrapken in der Heilanstalt so weit zu verlängern, bis man von der Festigkeit seiner besseren Grundsälze überzeugt sein kaun, widrigenfalls seine Besinnung nur illusorisch ist. Eine allgemeine Zeitbestimmung läßt sich hierüber nicht geben, weil sie allein von der sorgfältigen Erwägung der ganzen Individualität des Geheilten, von dem Charakter seiner früheren Leidenschaft, und von den Ausenverhältnissen abhängig ist, in welche er nach seiner Entlassung tritt. Häusig hangt die Entscheidung hierüber gar nicht von dem Arzte ab, dessen Aufsicht und Pflege die Reconvalescenten oft viel zu früh entzogen werden. Sehr störend wirkt hierin häufig die Einmischung der Gerichte. wo die gesetzliche Einrichtung besteht, dass die Detention eines Geisteskranken in einer Heilanstalt durch ein juridisches Erkenntnis autorisirt werden muß. Zu diesem Behuf wird dann ein Termin zur Untersuchung seines

Gemüthszustandes von einem Gerichtsdeputirten und von mehreren, gewöhnlich zweien Aerzten abgehalten, welche aus der mit dem Kranken angeknüpften Unterredung die erforderlichen Thatsachen schöpfen müssen, welche jenem Erkenntniß zum Grunde gelegt werden sollen. Ist nun der Kranke schon zu hinreichender Besinnung zurückgekehrt, um die Bedeutung eines solchen Termins zu begreifen; so bietet er natürlich alles auf, um über seine wahre Gemüthsverfassung zu täuschen, und durch eine erkünstelte Besonnenheit die Forderung seiner Freilassung geltend zu machen, die dann auch, ungeachtet aller Protestation des Arztes, welcher aus genauerer Bekanntschaft mit seinem wahren Charakter den Unwerth jener Scheinverständigkeit hinreichend zu würdigen weiß, oft genug verfügt wird. Die Folgen davon sind leicht einzusehen.

Die Einrichtung einer besonderen Genesungsanstalt, in welcher sich reconvalescirende Geisteskranke auf ihre Rückkehr in die bürgerliche Freiheit vorbereiten sollen, nachdem sie aus der eigentlichen Heilanstalt ausgeschieden sind, ist bekanntlich auf dem Sonnenstein in Ausführung gebracht worden. An Widerspruch hat es hierbei natürlich nicht, wie überhaupt bei keinem Versuch gefehlt, irgend einen neuen Gedanken in's Leben eintreten zu lassen. Indem ich mich auf die Darstellung des Herrn Ministers von Jänckendorf (a. a. O. Th. I. S. 465) beziehe, deren Grundsätzen ich im Allgemeinen beipflichte, enthalte ich mich um so lieber eines näher motivirten Urtheils, als mir alle persönlichen Erfahrungen über den Nutzen einer solchen Anstalt fehlen.

Es läge mir nun ob, die einzelnen Formen der Selenkrankheiten durchzugehen, um die durch sie bedingtes
speciellen Modifikationen der bisher im Allgemeinen eswickelten Heilregeln zu bezeichnen. Indess der schon alle
voluminöse Umfang dieser Schrift nöthigt mich, eine Asgabe auszuschließen, deren vollständige Lösung die ge-

sammte praktische Philosophie in sich aufnehmen müßte. Es lag mir nur daran, die allgemeinen Prinzipien derselben in Bezug auf die Seelenheilkunde geltend zu machen, und wenn mir dies nicht ganz mißlungen ist, so ergeben sich die besonderen Folgerungen für untergeordnete Verhältnisse von selbst. Es mag daher schließlich nur noch von der körperlichen Heilpflege beim Wahnsinn und von der Eigenthümlichkeit derselben bei den wesentlich verschiedenen pathologischen Zuständen die Rede sein, welche denselben begleiten.

## §. 163.

Körperliche Heilpflege beim Wahnsinn.

Der therapeutische Antheil des Heilverfahrens bei Geisteskranken ergiebt sich ganz von selbst aus der Bedeu-. tung, welche die pathologischen Zustände als Ursachen, Wirkungen oder zufällige Begleiter der Seelenstörungen haben. Sind sie die Quelle des sympathischen Wahnsinns, so bildet die Therapie die Grundlage seiner Heilung, und die psychischen Motive derselben nehmen nur einen untergeordneten Rang ein. Sind die pathologischen Erscheinungen Wirkungen der Leidenschaft, so wird zwar die vollständige Unterdrückung der letztern erst ihre Quelle verstopfen; da sie aber auf das Gemüth zurückwirken, und dessen krankhaften Zustand unterhalten und verschlimmern, so müssen auch sie mit entsprechenden therapeutischen Maassregeln bekämpst werden. Das Nöthige hierüber werde ich noch besonders in Bezug auf die Tobsucht und Melancholie hervorheben. Zufällige, im Verlauf des Wahnsinns auftretende Krankheiten, welche das psychische Heilgeschäft empfindlich stören, müssen so bald als möglich durch angemessene Arzneien bescitigt werden, wenn sie nicht, was zuweilen geschieht, einen wohlthätigen Einfluß auf das kranke Gemülh ausüben.

In Betreff des ersten und dritten Falles habe ich nur

wenig zu bemerken, da ich nicht die gesammte Therapie in Bezug auf alle möglichen Krankheiten abhandeln kann, welche mit dem Wahnsinn in Verbindung treten. Letzterer veranlaßt durchaus keine Modifikationen in der ihnen zu widmenden Heilpsiege, wie dies so oft mit Unrecht behauptet worden ist. Doch dürste der Rath nicht überstüssig sein, den Arzneigebrauch bei Geisteskranken, welche gewöhnlich eine große Abneigung dagegen haben, auf das Nothwendigste zu beschränken, die therapeutischen Zwecke wo möglich durch diätetische Anordnungen zu ersüllen, und vor allem der Naturheilkrast eingedenk zu sein, welche so häusig der Krücke nicht bedars.

Auch in Betreff des Streits, ob man die nächste Ursache des Wahnsinns auf therapeutischem Wege mit den sogenannten Specificis bekämpfen müsse, werde ich mich kars fassen, da die Entscheidung hierüber von den Grundsätzen der Pathogenie des Wahnsinns abhängig ist. So lange man letztere in materiellen Begriffen abschließt, wird man sich des Verlangens nach einer Panacee gegen denselben nicht erwehren können, wenn auch alle bisherigen Versuche sehl schlugen, eine solche zu entdecken. Umgekehrt folgt ses einer psychischen Pathogenie ganz von selbst, daß die Ledenschaften als Quellen der Seelenstörung völlig außer den Bereich arzneilicher Einwirkungen liegen. Dies ist auch von den unbefangenen Aerzten aus der Schule Pinel's anerkannt worden, der Medikamente nur dann verordnete. wenn zu deren Gebrauch bestimmte Indikationen vorhanden waren, wo niemand ihren Nutzen leugnen wird. "Der blinde Empirismus, sagt Georget (a. a. O. S. 142), hal uns dergestalt mit angeblichen Specificis überhäuft, dass es nicht leicht ist, das Wahre vom Falschen, ja das Schidliche vom Unschädlichen zu unterscheiden. Keine Krankheit hat die erfinderische Thätigkeit der Aerzte mehr in Bewegung gesetzt, als diese. Je unbekannter sie ihnen wa, mit desto mehr Zuversicht wagten sie sich an ihre Behandlung; ihre Mittel waren eben so fremdartig, als ihres

die Krankheit selbst fremd war. Die Douche, kalte Bäder, Sturzbäder, das Springen- und Fallenlassen, die Drehmaschinen, dazu noch heroische Medikamente aller Art, alles dies reichte kaum hin, um eine organische, vielleicht sehr zarte Ursache zu bekämpfen, die doch wenigstens einige Aehnlichkeit mit andern Krankheitsursachen haben muss, wegen welcher man aber niemals ein solches Arsenal angelegt hat. Es ist noch gar nicht lange her, seit die bessere Heilmethode darin besteht, nichts zu thun. man nach dieser Methode die Natur manchmal nicht aus ihrer Verwirrung gezogen, so hat man sie doch auch nicht hinein gebracht. Pinel hat seit Jahren das Verdienst, dem ungeheuren Heilmittel-Apparat sein Recht angethan, und an seine Stelle einfachere Mittel gesetzt zu haben, die mit der Umgestaltung der Medizin überhaupt zum Einsachen in Uebereinstimmung stehen. Er hat ohne Zweifel bedacht, dass das höchste Organ der Lebensökonomie, wenn es erkrankt, wenigstens eben so viel Schonung verdient, als andere Organe, die nicht von dieser Bedeutung sind, wie der Uterus, die Nieren, oder die Haut."

Noch nachdrücklicher erklärt sich hierüber Neumann: "Fast möchte ich sagen, man müsse selbst an Wahnsinn leiden, um glauben zu können, dass man den Wahnsinn durch Arzneien heile; das Kraut wächst gewiß nicht auf der Erde, das einem Menschen seine fixe Idee aus dem Kopfe treibt. Eben so wenig kann man von den Bädern hossen, sie mögen kalt oder warm oder wie man nur wolle angewendet werden; es ist frevelhaft und grausam, die armen Kranken so unnütz zu quälen. Eben so thörigt und vergeblich werden künstliche Geschwüre, Einreibungen von Brechweinsteinsalben versucht. Der Wahneinn ist allein durch psychische Behandlung heilbar und jede körperliche gänzlich verwerflich." (Von den Krankheiten des Gehirns des Menschen S. 172). Und an einer anderen Stelle: "Es ist überhaupt endlich einmal Zeit, dass man aufhöre, das Kräutlein, oder das Salz, oder das Metall zu suchen, das

in homoopathischen oder allopathischen Dosen Manie, Blödsinn, Wahnsinn, Wuth oder Leidenschaft kurirt; es wird nicht eher gefunden werden, als wenn man Pillen erfindet, die aus einem unartigen Kinde ein wohlerzogenes, aus einem unwissenden Menschen einen geschickten Künstler, aus einem rohen Gesellen einen feinen, artigen Kavalier vom besten Tone machen. Gewöhnung, Uebung, Anstrengung ändern des Menschen psychische Thätigkeiten, nicht Arzneien." (Von den Krankheiten des Menschen. Th. IV. S. 547).

In dess die meisten Aerzte sind der Polypharmacie in einem solchen Grade ergeben, daß sie in jedem krankhaften Zustande, auch wenn er unter gar keiner bestimmten nosologischen Form hervortritt, und überhaupt keinen pricisen Begriff über die in ihm obwaltenden Verhältnisse der Lebensthätigkeit gestattet, eine Herausforderung zum thätigen Eingreifen in letztere sehen, und es der Natur gar nicht zutrauen, dass sie von selbst einen Ausweg aus Missverhältnissen finden werde, welche sie oft aus hoheren Zwecken hervorbringen mußte, um so viele Verkehrtheiten der Menschen wieder gut zu machen. So lange der Mensch aber bei seinem Handeln keinen bestimmten Zweck vor Augen hat, kann er auch noch weniger in den Mitteln eine Auswahl treffen; er greift auf gut Glück za, wagt einen Wurf in das Lottospiel des Lebens, und glaubt Wunder welch einen glücklichen Fang gethan zu haben, wenn ihm der Zufall nach vielen misslungenen Versuchen einmal einen Gewinn in die Hände spielt, und misst das was von ganz anderen Bedingungen abhängig ist, seinen Veranstaltungen bei. Genau so verhält es sich mit den marktschreierischen Anpreisungen von Arzneien, welche irgend einmal die Epilepsie, die Harnruhr, den Krebs und ähnliche hartnäckige Krankheiten geheilt haben sollen, dies aber schwerlich gethan haben, weil, wenn sie irgend einen wesentlichen Einfluss auf den glücklichen Verlauf derselben ausgeübt hätten, also wirklich in einem heilsamen

Verhältnis zu den gedachten Anomalieen der Lebensthätigkeit ständen, sie zuverlässig den ersteren häufiger hervorbringen, und dadurch das auf sie gesetzte Vertrauen rechtfertigen würden. Und doch muß man dergleichen Versuche bei den gedachten Krankheiten, wenn sie nur nicht erweislich anderweitigen Schaden stiften, noch gut heißen, weil die mit letzteren Behafteten außerdem rettungslos verloren sind, und daher gerne ihre Zustimmung zu der Maxime geben: anceps remedium melius quam nullum. Auch hat es der Arzt in solchen Fällen stets mit einem nur allzuwichtigen Heilobjekte zu thun, welches gewiß der Anschauung, wenn auch nicht dem Verstande deutlich genug ist.

Aber alle diese Betrachtungen entschuldigen keinesweges das übliche Herumtappen in dem Arzneischatz, um irgend ein Specificum gegen den Wahnsinn zu erhaschen, und auf Gerathewohl in Anwendung zu bringen. theils ist es schon oft genug, durch die Ersahrung nachgewiesen worden, dass Geisteskranke ohne alle therapeutische Hülfe selbst von Nichtärzten geheilt wurden, dass also dieselbe gar kein unentbehrliches Erforderniss zu diesem Zweck sein könne; theils liegt in dem Widerspruch der vorgeschlagenen Heilmethoden der handgreifliche Beweis, dass keine derselben den eigentlichen Angriffspunkt getroffen hat. Was der eine als beinahe unsehlbar rühmt, verwirft ein anderer als völlig unwirksam, und wenn man aus der hierher gehörigen Litteratur alle Versuche mit den Narcoticis, dem Kampfer, der Anagallis, Digitalis, dem Moschus u. s. w. sammeln wollte; so würde man bei jedem Arzneistoff zwei feindliche Heere erblicken, welche über seine Vertheidigung oder Verwerfung handgemein geworden sind. Natürlich lobt jeder das, was seinen Hypothesen am besten zusagt; da aber die Materialisten die zu beseitigende Krankheit erst fingiren müssen, weil letztere nicht durch Kritik anschaulicher Thatsachen festgestellt werden kann; so fehlt der ganzen Therapeutik eine haltbare Grund-

lage, und der endlose Streit gleicht einem Kampf von Gespenstern, welche sich nur dem Schein nach mit den Waffen treffen, ohne sich zu verletzen, und daher nach allen vermeinten Niederlagen unbesiegt wieder austreten. Prüst man eine Menge von mitgetheilten Krankheitsfällen näher, in welchen Wahnsinnige endlich genasen, nachdem sie viele Monate hindurch aus allen Repositorien einer wohlgefüllten Apotheke reichlich mit Arzneien bedient waren; se gehört doch wirklich ein starker Glaube dazu, dass gerade diese Kombination von Recepten, eben weil sie ungemein künstlich aussieht, die Heilung bewirkt habe, wobei man unwillkührlich an das berühmte non parceque mais quoique Bourbon erinnert wird. Was wird wohl eine aufgeklärtere Nachwelt darüber urtheilen, dass ein Hahnemann im 19ten Jahrhundert aufstehen mußte, um durch eine auf die höchste Staffel getriebene Absurdität der Litteratur der Recepttaschenbücher wenn nicht den Garaus zu machen, doch wenigstens einen empfindlichen Stofs zu versetzen?

Wenn ich mich jetzt zu dem durch die Eigenthämlichkeit der Tobsucht und Melancholie bedingten, speciell
therspeutischen Verfahren wende; so brauche ich mich
wohl nicht erst gegen den Vorwurf des Widerspruchs mit
meinen bisher entwickelten Grundsätzen zu vertheidigen
nachdem ich es oft genug ausdrücklich bemerkt habe, das
die durch Leidenschaften hervorgerusenen pathologischen
Zustände auf das Gemüth zurückwirken, und dessen naturwidrige Thätigkeit unterhalten und verschlimmern.

## §. 164.

Therapeutisches Verfahren bei der Tobsucht

Durch die stürmische Wirkung der bis zur Tobsucht gesteigerten Leidenschaften wird ein eigenthümlicher Erregungszustand der gesammten Lebensthätigkeit vom Nervensystem aus hervorgerusen, aus dessen im §. 140. gege-

bener Darstellung es erhellt, dass derselbe sich wesentlich von allen bekannten nosologischen Formen unterscheidet, wenn er auch mit manchen derselben sich kompliciren, oder in sie übergehen kann. Denn jene Erregung stellt weder ein Fieber, noch eine Entzündung, noch einen allgemeinen Krampf dar, obgleich die verschiedenen pathologischen Schulen sie mit der einen oder anderen der genannten Krankheitsformen identificirt haben, um daraus die Richtschnur des dabei anzuwendenden Heilverfahrens zu entnehmen. Der Begriff eines, durch fortwirkende Leidenschaft stetig unterhaltenen Excesses der gesammten Lebensthätigkeit konnte natürlich in einer materialistischen Pathologie kein Bürgerrecht sinden, und doch müssen wir ihn festhalten, weil er uns allein einen Ueberblick über die zu ergreifenden Maassregeln verschaffen kann. Erinnern wir uns der Erregungszustände, welche jeder excitirende Gemüthsassekt hervorbringt, und welche uns das Bild der Tobsucht im verjüngten Maassstabe geben; so erhellt ohne Zweifel, dass die sie bezeichnenden physischen Erscheinungen durchaus keine Zwecksbeziehung auf den Körper haben, welche sich bei allen physisch bedingten Zuständen der Lebensthätigkeit nachweisen läßt, sondern daß sie im teleologischen Zusammenhange mit dem Gemülh stehen, und daher den Typus seines Wirkens wiederholen. Daher gehen die durch das Gemüth bedingten Erregungszustände auch nur dann in pathologische Formen über, wenn sie entweder durch ihre Hestigkeit und Dauer die organische Verfassung aus den Fugen treiben, oder wenn sie schon die Disposition zu irgend einer Krankheit, sie sei entzündlicher oder nervöser Art, vorfinden. Fehlen beide Bedingungen, so brauset der Sturm vorüber, und die Kräfte kehren von selbst in das gewohnte Geleise zurück, nachdem die Vegetation ihren Verlust wieder vergütet hat. Daher lässt die glücklich verlausende Tobsucht oft nicht die geringste Störung in der Lebensthätigkeit zurück.

Könnten wir also die in der Tobsucht zum Grunde

liegende Leidenschaft sogleich beim Ausbruch derselben dämpfen; so würde es gar nicht einmal eines therapeutischen Verfahrens bedürfen. In den gelinderen Fällen verhält es sich auch wirklich so, denn wird der Tobsüchtige nach dem Ausbruch seiner Krankheit in eine Irrenheilanstalt gebracht; so reicht zuweilen der mächtige Eindruck derselben auf sein Gemüth, und allenfalls die Anwendung des Zwangsstuhls hin, ihn in kurzer Zeit, ja selbst in wenigen Stunden zur Besinnung zurückzuführen, und die ganze Kur ist der Hauptsache nach abgethan. Solcher Fälle habe ich noch vor kurzem ein Paar erlebt. Doch im Alleemeinen gehört eine so schnelle günstige Entscheidung m den Ausnahmen; gewöhnlich war die Leidenschaft zu heftig, sie hatte die gesammte Thätigkeit der Seele und des Körpers zu tief bis in ihre Grundlagen erschüttert, als dass die Kräste so bald wieder in das frühere Gleichzewicht zurückkehren könnten. Bel der gänzlichen Verwirrung des Bewusstseins ist jeder direkte Angriff auf die Leidenschaften unmöglich, weil derselbe schon ein im gewissen Grade geregeltes und stetiges Wirken der Seelenkräfte, eine Gewöhnung an die Verhältnisse und Bedisgungen des Irrenhauses voraussetzt\*). Da also der Arst der Leidenschaft unmittelbar keinen Zaum anlegen kann, vielmehr die Erbitterung in der Tobsucht durch die Vorstellung der nothwendigen Beschränkung anfangs noch vermehrt wird; so schreitet die Krankheit unaufhaltsam fort. und es liegt hierin der Grund, warum sie bei größtem Zwiespalt und Ungestüm des Gemüths zuweilen einen tödtlichen Verlauf nimmt, den nichts in der Welt aufzuhalten vermag, weder Blutentziehungen, noch beruhigende

<sup>\*)</sup> Es bedarf wohl kaum der Erwähnung, dass diese Bemerkungen für alle Fälle von Seelenkrankheiten gelten, und dass der Arzt sich lächerlich machen würde, wenn er sinnlose, verwirste, jeder folgerechten Vorstellungsreihe unsähige Wahnsinnige durch psychische Motive leiten wollte. Eben so werden letztere durch jedes bedeutende physische Erkranken sehr eingeschränkt.

und betäubende Arzneien, welche gleich wenig die innerste Wurzel der Krankheit treffen.

Ja der Arzt muß sogar alles sorgfältig vermeiden, was die tobsüchtige Leidenschaft noch mehr aufreizen und dadurch das Uebel verschlimmern würde, da sie mit zu großer Gewalt das Bewußtsein beherrscht, als daß in demselben irgend eine Gegenwirkung hervorgebracht werden könnte. Da also der Arzt dem Tobsüchtigen weder nachgeben darf, um ihn in seinen ungestümen Forderungen nicht zu bestärken, noch mit ihm in irgend einen Streit sich einlassen soll; so muss er seine Besuche bei ihm anfangs so viel als irgend zulässig abkürzen, es durchaus vermeiden, mit ihm viel zu sprechen, ihm höchstens ein Paar kurze und nachdrückliche Vorschriften mit ruhiger und fester Haltung ertheilen, und sich übrigens das Ansehen geben, als ob er sich gar nicht um ihn bekümmere. -Manche Tobsüchtige sind Poltrons, die durch Drohungen eingeschüchtert werden können; aber andere sind dagegen um so unbändiger, nnd durch nichts zum Schweigen zu bringen. Man muss sie erst ausrasen lassen, ehe man in irgend ein Verhältniss zu ihnen treten kann, und bis dahin Sorge tragen, dass sie weder sich noch anderen Schaden zufügen können, woran man sie durch Anwendung der oben genannten mechanischen Zwangsmittel verhindert. Dass letztere nur ganz zu Anfang die Entrüstung der Tobsüchtigen vermehren, sie aber bald nachdrücklicher als alles andere beschwichtigen, wurde dort schon bemerkt; lässt man sie aber nach Herzenslust umherlausen, schreien, lärmen, überall anstoßen, so erhitzen sie sich dadurch immer mehr, und bleiben um so länger in ungestümer Aufregung. -

Nachdem man auf diese Weise die ersten nothwendigen Anordnungen getroffen hat, muß man zur Anwendung des eigentlichen therapeutischen Verfahrens schreiten. Dasselbe ist theils negativ, indem man alle die Kranken aufregenden Reize entfernt, theils positiv, indem man direkt

den übermäßigen Erregungszustand herabstimmt. In ersterer Beziehung haben die meisten Aerzte aus der Ueberzeugung, dass die Tobsucht der Phrenitis analog sei, die Vorschrift ertheilt und befolgt, die Tobsüchtigen in abgelegene und dunkle Zellen zu bringen, wo weder Geräusch noch Licht ihre Sinne treffen kann, um sie dadurch zu beruhigen; ich pflichte dieser Ansicht nur in soweit bei, als es zur Erhaltung der Hausordnung allerdings nothwendig ist, die Tobsüchtigen von allen übrigen Kranken gänzlich entsernt zu halten. Aber die engen, dunklen Zellen misfallen mir durchaus, nicht nur, weil sie die nothwendige ununterbrochene Beaussichtigung bei Tag und Nacht sehr erschweren, wenn man nicht jedem Kranken einen Wärter zugesellen kann; sondern auch weil sie nur allzusehr an Kerker erinnern, gegen welche man mit Recht einen so großen Abscheu hegt. Die Dunkelheit begünstigt geradezu die Visionen und überhaupt die nur allzugeschäftige Phantasie, welche am besten durch die natürlichen Sinnesreize im Zaum gehalten wird. Die Vergleichung der Tobsucht mit der Phrenitis ist durchaus falsch. und die für letztere gültigen Vorschriften passen daher für erstere nicht. Befindet sich dagegen der Tobsüchtige in einem gewöhnlichen, hellen Zimmer; so giebt nichts zu schädlichen Nebenvorstellungen, zu wachen Träumen Veranlassung; sie können leicht beaussichtigt werden, und oft trägt gerade der Lärm der einen dazu bei, die andern aufmerksam zu machen, und sie aus ihrem Taumel aufzuwecken. Doch ist es allerdings nothwendig, die ganz Rasenden, deren Brüllen und Fluchen gar keine Ruhe in ihrer Nähe zulässt, von den weniger verwilderten Kranken zu entfernen. - Uebrigens versteht es sich, dass alle Reize, durch welche die Lebensthätigkeit zu beschleunigtem Wirken angeregt wird, gewissenhaft zu vermeiden sind, welches namentlich von erhitzenden Getränken, nahrhaften und reizenden Speisen aller Art, von zu großer Wärme und jeder nachtheiligen Aufregung des Gemüths gilt.

Das positive Verfahren, die in der Tobsucht zu hoch gesteigerte Erregbarkeit herabzustimmen, wird durch individuelle Konstitutionen, Alter, Geschlecht, ja durch den Charakter der Leidenschaften so mannigfach modificirt, dass oft ganz entgegengesetzte Maassregeln zum Ziel führen müssen, und daher der praktischen Beurtheilung ein großer ' Spielraum offen bleibt. Während die Tobsucht bei robusten, vollblütigen Personen in der Lebensfülle der Jugend oft mit fieberhafter Aufregung begleitet ist, selbst in wirkliche Entzündung übergehen kann, und deshalb eine mehr oder weniger ausgedehnte Anwendung des gesammten antiphlogistischen Heilverfahrens nothwendig macht, geht sie dagegen im späteren Verlauf, oder bei zarten, sensiblen, ausgemergelten Personen von Anfang an in einen nervösen, asthenischen Reizzustand über, welcher viele Aehnlichkeit, mit der von Peter Frank bezeichneten Febris nervosa versatilis hat, und durch unvorsichtige Anwendung schwächender Heilmittel leicht bis zur tödtlichen Erschöpfung geführt, oder wenigstens in eine bleibende Entkräftung und Lähmung verwandelt werden kann, welche die Ursache eines unheilbaren Blödsinns wird. In manchen Fällen bedarf es durchaus keines sehr eingreifenden Verfahrens, der Aufruhr des Gemüths tobt sich bald aus; entspringt letzterer aber aus großer Verwilderung des Charakters, so beruhigt sich der Kranke zuweilen nicht eher, als bis eine gänzliche Erschöpfung der Kräfte ihm Schweigen gebietet. Esquirol führt solche Beispiele an, wo die Kranken erst dann zu toben aufhörten, wenn ihre Abzehrung den höchsten Grad erreicht hatte, und ähnliche Beobachtungen wird wohl jeder erfahrene Irrenarzt gemacht haben. Dass überdies hinzutretende Krankheiten der mannigfachsten Art das Heilverfahren noch mehr modisiciren müssen, versteht sich ganz von selbst.

Von diesen Bemerkungen ausgehend wird man sich daher leicht überzeugen können, daß der Arzt mit vorsichtiger Mäßigung den nothwendigen Heilapparat anwen-

den müsse. Denn da die Wurzel des Uebels in der Seele steckt, so lassen sich die physischen Wirkungen desselben nicht mit Gewalt hinwegräumen; nie kann man die Daner des Kampis vorher berechnen, durch welchen das Gemüth sich hindurchringen muß, ehe es sich beruhigt, also nie zum voraus bestimmen, wie groß der dadurch bewirkte Aufwand an physischen Kräften noch sein werde. Durch jede unkluge Verschwendung derselben kann man zwar den Kranken in Ohnmacht versetzen und betäuben. also dem Anschein nach die Tobsucht unterdrücken: aber die Hülfe ist ärger als die Krankheit, und tödtet den Ungläcklichen im geistigen, wenn auch nicht immer im physischen Sinne. Wenn daher auch der Arzt die Erregung herunterstimmen muss, so soll er doch dabei die vegetativen Kräste möglichst schonen, damit sie nach überstandener Krankheit mit ungeschwächter Energie wieder hervortreten können. Aus diesem Grunde ist eine zu große Einschränkung der Diät, welche man wohl gar bis zur Hungerkur getfleben hat, durchaus verwerflich, welches durch die traurigen Erfahrungen Pinel's nur allzusehr bestätigt wird. Der starke Appetit der meisten Tobsüchtigen (welchen man freilich von wirklicher Gefrässigkeit als sinnlicher Begierde wohl unterscheiden muß) spricht ein dringendes Naturbedürfnis aus, die verlorenen Kräfte zu ersetzen, wie denn auch die Verdauung gewöhnlich sehr lebhaft von Statten geht, und die rohesten Stoffe zu bezwingen vermag. Doch muß man eine leicht verdauliche, vegetabilische. kühlende Kost auswählen, und jede Ueberladung sorgfältig vermei-Auch reichliches Getränk soll man dem Kranken darbieten, am besten reines Wasser, höchstens mit einem Zusatz von Zucker oder angenehmen Pflanzensäuren, wedurch alle Sekretionen befördert, die sieberhaste Aufregung gemässigt, und die von dem vielen Schreien entstandene Heiserkeit und Trockenheit des Halses beseitigt werden.

Der Missbrauch, welcher früher, und zum Theil noch jetzt mit allgemeinen und örtlichen Blutentziehungen in der

der Tobsucht getrieben worden ist, grenzt an's Unglaubliche, daher auch Pinel und Neumann gegen einen solchen Unfug sich auf das Nachdrücklichste erklärt haben. Doch gingen beide in ihrem Tadel zu weit, indem sie eine fast gänzliche Verwerfung der Blutentziehungen aussprachen. Wenn ich ihnen auch im Allgemeinen darin beipflichte, dass die Tobsucht als solche durchaus keine Indikation zu Blutentziehungen darbietet, weshalb ich von letzteren auch nur ausnahmsweise Gebrauch mache; so veranlasst diese Kraukheit doch in robusten, vollblütigen, jugendlichen Subjekten zuweilen einen so enormen Orgasmus, dass man denselben nothwendig durch Blutentziehungen dämpfen muß. Wenn auch die Gesahr seines Ueberganges in Entzündungen nicht immer vorhanden ist; so muss doch die Ueberfülle eines an Fibrine und Kruor reichen, rasch strömenden Bluts die allgemeine Erregung mächtig unterhalten, und höchst nachtheilig dadurch auf das Gemüth zurückwirken, daher die Entziehung dieses accessorischen Reizes nur wohlthätig wirken kann. (Vergl. Heinroth, Lehrbuch Th. II. S. 54). In solchen Fällen trage ich daher auch kein Bedenken, ein Aderlass anzuordnen, zu dessen Wiederholung ich mich indess kaum jemals veranlasst gesehen habe. Treten die objektiven Zeichen einer (nicht hypothetisch fingirten) starken Kongestion nach dem Kopfe hervor; so mache ich Gebrauch von der Anlegung einer hinreichenden Anzahl von Blutegeln oder von blutigen Schröpfköpfen an den Kopf oder in den Nacken. Die Indikation zu Blutentziehungen ist aber nie von der Hestigkeit der Tobsucht, welche oft gerade in nervösen Subjekten den höchsten Grad erreicht, sondern nur von den Zeichen wirklicher Plethora und intensiver Lebensstärke zu entnehmen, welche eben durch ihr Uebermaals ein Hinderniß der Heilung wird.

Unter den übrigen, die zu starke Erregung herabstimmenden Mitteln steht unstreitig die Kälte obenau, weil sie die Nerventhätigkeit, welche in der Tobsucht eine Haupt-Seelenheilk. II.

rolle spielt, geradezu vermindert und selbst erschöpft. Es steht damit nicht in Widerstreit, dass eine trockene Winterkälte die Lebensthätigkeit gesunder Menschen stärker anregt; denn indem sie ihnen einen Theil ihrer Eigenwärme entzieht, nöthigt sie dadurch die Lebensthätigkeit zu einer angestrengteren Wirkung, um jenen Verlust zu ersetzen. Dauert daher ihr Einfluss zu lange fort, oder trifft sie schwächliche Subjekte; so ist unmittelbare Entkräftung bis zur höchsten Erschöpfung die nothwendige Folge. Dass namentlich die allgemeine Erbitzung durch Affekte und Leidenschaften eine physische Abkühlung zu einem tief empfundenen Bedürfnis macht, ist ein allgemen bekannter Ersahrungssatz. Indess ergiebt sich daraus doch noch nicht sosort die Bestimmung der in der Tobsucht anzuwendenden Kälte, da letztere den geschwächten, nervisen, oder auch unempfindlichen, abgelebten Subjekten geradezu verderblich wird, weshalb man letztere vielmehr warm halten muß. Nur Kranke von einer entgegengesetzten Leibesbeschaffenheit befinden sich in einer kühlen Atmosphäre, und bei leichter Bekleidung oder Bedeckung im Bette wohl, obgleich man auch hier im wohlgemeinten Eiser nicht zu weit gehen, und jede eigentliche Erkältung. deren schlimme Folgen nur nicht so schnell und deutlich hervortreten, sorgfältig vermeiden muß. Daher halte ich auch den Gebrauch des kalten Bades nicht für rathsam. wenn man darunter das längere Verweilen des Kranken in einer mit kaltem Wasser gefüllten Badewanne versicht, wodurch derselbe in wirkliche Erstarrung versetzt werden würde, welche geradezu verderbliche Eingriffe in seine Lebensthätigkeit, Schlagslüsse, hestige Fieber, Entzündungen und wer weiß was sonst veranlassen könnte. Bekanntlich pflegt man im Flusse nur zu baden, wenn das Wasser eine Temperatur. von etwa 19º Reaum. erreicht hat, wodurch schon eine starke Abkühlung bewirkt wird, wenn nicht lebhafte Bewegung beim Schwimmen die Wärmeentwickelung befördert. Da nun das Quellwasser in Deutschland

eine Temperatur von 7-8° Reaum. zu haben psiegt, so mus es als ein dichtes, die Wärme stark leitendes Medium der Haut des Kranken bei längerer Berührung die Eigenwärme bis zur Erkältung entziehen. Von solchen Bädern habe ich daher so wenig als Pinel und andere jemals Gebrauch gemacht. Ganz anders verhält es sich dagegen. wenn der Tobsüchtige nur der augenblicklichen Einwirkung eines Wassers von gedachter Temperatur ausgesetzt ist, wodurch ihm nur die übermäßige Wärme bis zu einer mäßigen Abkühlung entzegen wird. Auf diese Weise geschieht die Anwendung des Sturzbades, wobei der Kranko entkleidet in einer leeren: Wanne sitzt, deren Boden von zahlreichen Löchern durchbohrt ist, durch welche das über seinen Kopf und Leib ausgeschüttele Wasser sogleich abfließen kann. In der Zeit zwischen den einzelnen Uebergießungen ist sein Körper blos der außeren Lust ausgesetzt, welche als höchst verdantes, die Wärme nur gering leitendes Medium so leicht ihm keine Erkältung zuziehen kann. Zugleich übt der Fall des Wassers aus eiuer Höhe von einigen Fussen, in welcher der Badedienes den geneigten Eimer über dem Kranken hält, einen mechanischen Stofs auf dessen Kopf und Glieder aus, und ich glaube nicht zu übertreiben, wenn ich die hierdurch bewirkte Erschütterung mit dem bekanntlich so heilsamen Wellenschlage im Seebade vergleiche. Worin das Wohlthätige dieser Erschütterung liege, möchte sich schwer erklären lassen; aber die Erfahrung spricht zu laut dafür, als dass daran zu zweiseln wäre. Nicht blos die Nerven werden dadurch betroffen, sondern auch der Topus aller übrigen Organe wird zugleich angeregt und vermehrt, und somit die gesammte Lebensthätigkeit angespornt. Erinnern wir uns nun, dass die Tobsucht mehr oder weniger der Umnebelung des Bewußtseins im Rausche gleiche, welche durch kalte Uebergießungen oft augenblicklich verscheucht werden kann; so erhellt daraus um so mehr der große Nutzen derselben in der Tobsucht, deren Erscheinungen

häufig unmittelbar, wenn auch nicht auf die Dauer danach verschwinden. Der Kranke erwacht wie aus einem Tranne. besinnt sich, und kehrt ruhig in sein Bette zurück, nachdem er in die Wanne unter dem größten Lärmen und Sträuben gebracht, und deshalb in derselben mit schicklich angebrachten Riemen besestigt werden musste. Nach Maassgabe der Hestigkeit seines Leidens kann man in rascher Zeitfolge 10-40 Eimer kaltes Wasser in einzelnen Absätzen über ihn ausschütten lassen. Nachher kehrt er. mit einer flanellenen Decke umhällt, in sein Bette surück, wo er nicht selten von einem mehrstündigen Schlase erquickt wird. Noch wirksamer bezeigt sich in hartnäckigen Fällen die Douche, deren Strahl man auf seinen Kost und Rücken spielen läßt, und welche sich insbesondere bei allen Wollüstigen sehr hülfreich beweiset, indem die durch sie bewirkte Erschütterung des Rückenmarks die Nerven von der jedesmal nach wollüstigen Ausschweifungen zurückbleibenden Erschlaffung befreit.

Wie heilsam indess auch selche Sturzbäder in jedem Betracht sein mögen, indem sie zugleich den Kranken einschüchtern, und ihn dadurch geschmeidiger und lenksamer machen; so muss doch ihre Anwendung in bestimmten Grenzen eingeschlossen bleiben. Sie passen nur bei robasten Personen, welche von jedem Lokalleiden des Kopfe, der Brust und des Unterleibes frei, nicht zu Entzändungen, Rheumatismen, Krämpfen, Profluvien, Schlagfinssen geneigt sind, und dürsen nicht mehr angewandt werden, sobald die Krankheit sich ihrem Ende naht, nicht mehr unter heftigen Erscheinungen auftritt, und schon von lingerem Schlaf unterbrochen wird. Hier könnte durch eine zu starke Erschütterung die wohlthätige Ruhe verscheucht. und eine Störung der Sekretionen veranlaßt werden, welche sich mit jener reichlicher einzustellen pflegen. In solchen Fällen, und überhaupt bei reizbaren, schwächlichen Subjekten, zumal wenn das Uebel als Stadium irritationis der Monomanie keinen hohen Grad erreicht hat, ist daher der

Gebrauch der lauwarmen Bäder durchaus vorzuziehen, von denen ich daher auch eine sehr ausgedehnte Anwendung mache. Es bedarf hier keiner ausführlichen Auseinandersetzung ihres großen Nutzens, welcher allgemein anerkannt ist, da sie alle anderen Heilmittel in ihrer bewuhigenden Wirkung auf krampfhaft gespannte Nerven übertreffen und dadurch die gesammte Erregbarkeit, welche bei jedem Nervenaufruhr regellos durch den Körper fluthet und ebbet, gleichförmig durch denselben vertheilen, namentlich alle in ihrem Fortgange gehemmten Sekretionen wieder herstellen. Auch ich lasse solche Kranke eine Stunde laug im Bade sitzen, dessen Wärme durch nachströmendes Wasser in einer Temperatur von 25° erhalten wird; und wenn sie sich darin, oder auch außerdem unruhig betragen, werden ihnen, ehe sie die Wanne verlassen, noch einige Eimer kaltes Wasser über den Kopf ausgeschüttet. Unter allen therapeutischen Mitteln bringen die warmen Bäder am zuverlässigsten einen erquickenden Schlaf und eine heilsame Beruhigung der Seele und des Körpers zuwege, daher sie sich vorzüglich eignen, wenn die tobsüchtige Aufregung ihrer Entscheidung nahe gerückt ist.

Bei deutlichen Kongestionen des Bluts nach dem Kopfe ist die örtliche Applikation der Kälte auf denselben von großem Nutzen, vorausgesetzt, daß nicht Ausschläge oder andere Metastasen, Rosen, kalte Geschwülste und dergl. dies verbieten. Dadurch kann man oft die örtlichen Blutentziehungen entbehrlich machen, oder ihre Wirkung unterstützen. Eine mit zerstoßenem Eise gefüllte Blase, welche auf den Kopf gelegt wird, eignet sich dazu weit besser, als kalte Fomentationen, welche nicht nur unkräftiger sind, sondern auch aller Vorsicht ungeachtet eine Menge kalten Wassers an dem Kranken herabtriefen lassen, und daher sehr unbequem werden. Das Aufträufeln von Aether halte ich für eine unnütze Spielerei. Wenn in der Nynphomanie starke Kongestionen nach den Genitalien sich durch Hitze, Röthe, Erethismus, Leukorrhoe verrathen,

habe ich auch eine Eisblase auf jene anhaltend legen lassen, obgleich nicht immer die erwünschte Wirkung danach erfolgte.

Da die Tobsucht und die Monomanie im Stadium irritationis durchgängig mit Hartleibigkeit, ja selbst mit anhaltender Leibesverstopfung verbunden ist, und der im Colon oft seit langer Zeit angehäufte Darmkoth einen sehr schädlichen Reiz auf die Gangliennerven und durch diese auf die gesammte Lebensthätigkeit ausübt; so wird dadurch die Anwendung auflösender und gelinde abführender Arzneien dringend angezeigt. Dass zu diesem Behaf die drastischen Purgirmittel durchaus nicht taugen, babe ich schon früher bemerkt; nur bei großer Torpidität des Darmkanals, bei veralteten Stockungen im Pfortadersystem können sie ausnahmsweise in geringen Dosen nützlich waden. Ich bediene mich fast immer der gelinder wirkenden Neutral- und Mittelsalze in Verbindung mit Rheum, Senna und auflösenden Pflanzehextrakten, um dadurch tiglich 2-3 Oeffnungen zu bewirken, und fahre damit so lange fort, bis jede Spur von Sordes verschwunden ist, und die Stuhlausleerungen von selbst täglich in hinreichendem Maasse ohne Beschwerde wiederkehren. Erreicht die Tobsucht einen höheren Grad, so verdient auch nach meiner Erfahrung die Anwendung des Brechweinsteins in der Form der Ekelkur den Vorzug. Eine Auflösung des Tatarus stibiatus in destillirtem Wasser, welche auf jede Ume einen Gran von ersterem enthält, wird stündlich zu einem Esslössel gereicht, und die Anwendung nur dann unterbrochen, wenn die häufigen Vomituritionen zu oft in wirkliches Erbrechen übergehen. Doch muß man bei allgemeiner Schwäche, Mangel an Verdauung, Neigung zur Kardialgie ganz davon abstehen, and überhaupt dies Verfahren nicht zu lange fortsetzen, um den Magen nicht zu stark anzugreisen. Langermann nannte sehr sinnreich die Ekelkur eine künstliche Seekrankheit, da sie gleich dieser durch stete Uebelkeit und Schwindel ungemein deprimirend auf die gesammte Lebensthätigkeit einwirkt, ohne sie doch wirklich zu schwächen, und somit dem Gemüth das sinnliche Kraftgefühl entzieht, in welchem es einen steten Antrieb zu erneuertem Ungestüm findet.

Durch eine schickliche, den Umständen angepaßte Kombination der vorgeschlagenen Maaßregeln wird man in den meisten Fällen die Tobsucht glücklich und sicher heilen, wenn man dadurch auch nicht ihrem Uebergange in Monomanie, Melancholie oder gar in Verwirrtheit vorbeugen kann, sobald die Bedingungen zu einer solchen ungünstigen Wendung im Gemüth vorhanden sind. Aber es kommen leider auch zuweilen sehr hartnäckige Fälle vor, wo das verwilderte Gemüth nach jeder theilweisen Beschwichtigung immer von neuem in Aufruhr geräth, und durch ihn den Körper in seinen Grundfesten erschüttert. Dass man dann die oben angegebenen Heilmittel nicht gleichsam in infinitum fortseizen dürfe, folgt aus den früheren Bemerkungen von selbst. Theile verliert der Körper zuletzt die Empfänglichkeit für sie; theils würde ihre zu häufige Wiederholung das Leben geradezu gefährden. In solchen Fällen ist der Arzt immer sehr übel berathen, wenn nicht die Natur aus dem reichen Schatze ihrer unerforschlichen Hülssmittel noch Rettung bringt. Ich halte es nicht für gerathen, den schon sehr angegrissenen Kranken noch mit einer Unzahl von specificis zu guälen, und seine Lebenskräfte durch Versuche aufs Gerathewohl aufzureiben. Vielmehr kommt alles darauf an, durch kräftige Diät und ein stärkendes Heilverfahren die Vitalität möglichst zur Norm zurückzuführen, damit wenigstens mit der Lebenserhaltung die Möglichkeit einer künftigen glücklichen Wendung gesichert bleibe. Zuletzt beruhigt sich doch der Kranke noch, und vielleicht gelingt es alsdann, ihn durch körperliche Arbeit und durch schickliche psychische Motive zur Besinnung zurückzuführen. Hiermit will ich aber keinesweges eine Geringschätzung zweckmäßiger therapcutischer Versuche ausgesprochen haben, nach deren günstigem Erfolge in solchen hartnäckigen Fällen ich ein eben so großes Verlangen trage, wie irgend einer, da ich den somatischen Antheil an einem solchen komplicirten Leiden, und somit die Möglichkeit anerkenne, demselben auf therapeutischem Wege beizukommen. Ich habe daher, so oft das oben angegebene Verfahren mich im Stiche ließ, mit den meisten gerühmten Arzneien, dem Kampfer, Strammonium, Opium u. s. w. sehr häufig experimentirt, aber sehr selten ein befriedigendes Resultat erlangt; die Digitalis schien noch das meiste zu leisten. Daher muß ich schließen, daß jene Medikamente ihren Ruf nur in den günstigeren Fällen erlangten, welche auch ohne sie und Wunsch abgelaufen wären. Es sei mir daher vergönzt, hierüber ein vollständiges Stillschweigen zu beobachten.

## §. 165.

Therapeutisches Verfahren bei der Melancholie.

Die mit der Melancholie vergesellschafteten pathelogischen Zustände stimmen zwar in dem wesentlichen Charakter der Adynamie mit einander überein, und gehen von dem gemeinsamen Mittelpunkte der Gangliennerven zu; jedoch nach Maassgabe individueller Leibesbeschaffenbeit, namentlich vorangegangener Krankheiten, welche so et den Ursprung des Gemüthsleidens bedingen, kann doch eine unendliche Mannigfaltigkeit der konkreten Erscheinsngen eintreten, je nachdem dies oder jenes Organ vorzugweise den Heerd der allgemeinen Störung abgiebt, je nachdem seine Affektion sich mehr als chronische Entzundene. passive Kongestion, Neuralgie, oder als Torpidität der Sekretionen und der peristaltischen Bewegung, als blosse dynamische oder zugleich als organische Abnormität sich darstellt. Nothwendig werden dadurch die therapeutisches Maassregeln sehr modisicirt, und es muss den Schriften über die specielle Therapie überlassen bleiben, alles hierher Gehörige erfahrungsgemäß darzustellen. Es bleiben mir nur wenige Bemerkungen zu machen übrig, welche die allgemeine Heilidee betreffen.

Bekanntlich ist über den Begriff der Stockungen im Pfortadersystem viel gestritten worden, namentlich haben diejenigen, welche denselben verwerfen, die Missbräuche gerügt, welche von jeher mit dem resolvirenden Heilverfahren beiden hierher gehörigen Krankheiten getrieben worden sind. Wenn auch die atra bilie und die Kämpf'schen Infarkten der verdienten Vergessenheit auheimgefallen sind, so lässt sich doch nicht leugnen, dass viele Aerste bei der Kur der Hypochondrie und Melancholie im Wesentlichen sich darauf beschränken, mit auflösenden und abführenden Arzneien die handgreiflichen Störungen der Funktionen der Unterleibsorgane zu bekämpfen, und sich durch den günstigen Erfolg, den ein solches Verfahren im Anfange zu haben pflegt, oft su einer beharrlichen Fortsetzung desselben verleiten lassen, bis die Vitalität jener Organe auf das äußerste geschwächt ist, und die immer wiederkehrenden Symptome eine unbezwingliche Hartnäckigkeit erlangt haben, ja bis hinzutretende Desorganisationen dem fruchtlosen Bemühen ein Ziel setzen. Hieraus erhellt unstreitig. daß das beseichnete Versahren streng genommen nur ein symptomatisches ist, in sofern es zwar eine Zeit lang die vorhandenen Symptome beseitigt, aber nicht ihre Quelle verstopfen, nämlich nicht jene Adynamie der Unterleibsorgane entfernen kann, welche durch die endlose Fortsetzung der auflösenden und abführenden Arzneien verschlimmert, und zuletzt unheilbar gemacht wird. In diesem Sinne habe ich mich schon dagegen erklärt.

Aber andrerseits ist auch nichts gewisser durch die Erfahrung verbürgt, als daß eine zu frühe Anwendung der tonischen Arzneien zur Beseitigung jener Adynamie alle Symptome der genannten Krankheiten auf den höchsten Grad steigert, und dadurch selbst dringende Gefahr herbeiführen kann. Alle Funktionen der Unterleibsorgane sind mehr oder weniger auf Absonderung berechnet, theils um

Seclenheilk. II.

die zur Verdauung nothwendigen Safte zu bereiten, theils um Auswurfsstoffe zu bilden, welche sobald als möglich aus dem Körper entfernt werden müssen, wenn sie nicht einen höchst nachtheiligen pathologischen Reiz auf ihn amüben sollen, daher aus ihrer Anhäufung und weiteren Verderbnifs die schlimmsten Erscheinungen hervorgehen, welde durch angemessene Ausleerungen oft wie hinweggezanbeit Jeder Litterat weiß es, und ich kann es aus werden. überreichlicher Erfahrung an mir selbst bezeugen, daß das körperliche Wohlsein im höchsten Grade von dem angestörten Vonstattengeben aller Absonderungen im Unterleibe abhängig ist. Non lehrt die Erfahrung, dass alle tonischen Arzneien jene Sekretionen beschränken, die Hartleibigkeit vermehren, und dass sie alsdann erst Nutzen stiften können, wenn vorher durch eine hinreichende Anwendung des auflösenden Heilverfahrens alle Sekretionen wieder in Gang gebracht, und jene angehäuften Massen von Koth. Schleim. Blut und dergl. aus dem Körper geschafft worden sind. In vielen Fällen braucht nur der letzteren Heilanzeige Genüge geleistet zu werden, und die Befolgung einer angemessenen Lebensweise reicht völlig hin, die nen belebte Thätigkeit der Unterleibsorgane im ungestörten Gange za erhalten. Der Arzt enthalte sich nur aller ungestämen Angrisse mit drastischen Absührungen, treibe die Ausleerungen nieht bis zur erschöpfenden Diarrhoe, bis zur anhaltenden Schwächung der Verdauung; dann wird er meistentheils keiner stärkenden Nachkur bedürfen. Nur in den hartnäckigsten Fällen, bei großem Torpor der Eingeweide, bei phlegmatischen Subjekten ist zuweilen ein eingreifenderes Verfahren nöthig, worüber ich mich aber hier nicht ausführlich erklären kann. Ueberhaupt bedarf es nach dieser allgemeinen Bezeichnung nicht der Aufzähluse der einzelnen Arzneistoffe aus dem Pflanzen- und Mineralreiche, da die nöthige Belehrung über sie aus sahlreiches Schriften geschöpft werden kann. An die specifische Kraft des Helleborus niger und der Gratiola glaubt jetzt webl

niemand mehr, so wie andrerseits der unvergleichliche Nutzen der Mineralbrunnen, von denen auch ich hänfig Gebrauch mache, hier keiner neuen Bestätigung bedarf. Dass warme Bäder diese Kuren sehr wirksam unterstützen, mag beiläusig noch erwähnt werden.

Wichtiger für uns ist die Frage, wie man bei der Melancholie, namentlich der hypochondrischen, die Quelle des Leidens, welches vom Gemüth aus immer von neuem die Adynamie der Unterleibsorgane hervorbringt, verstopsen solle, da die ausgesuchtesten Arzneien und diätetischen Vorschriften zuletzt ihren Dienst versagen müssen, wenn es nicht gelingt, den Kranken von seiner Schwermuth zu befreien. Die Erleichterung, welche jenes therapeutische Verfahren ihm anfangs bringt, verschwindet bald wieder, und hinterläßt zuweilen eine um so größere Trostlosigkeit. Häufig hat er einen solchen Abscheu gegen Arzneien, dass man sie ihm nur mit Mühe beibringen, und durchaus kein planmässiges Verfahren durchsühren kann. Gestatten es seine Kräfte, und lässt sich überhaupt seine Trägheit oder Unruhe überwinden; so ist anhaltende Beschästigung mit angemessener körperlicher Arbeit das beste Hülfsmittel, weil sie nicht pur am kräftigsten das stokkende Triebrad seiner Lebensthätigkeit wieder in Gang bringt, welche dann um so reger auf die Arzneien zurückwirkt, und sie zuletzt überslüssig macht; sondern auch weil sie das Gemüth von seinem Gram abzieht, und ihm am zuverlässigsten das Gefühl der Selbstständigkeit, den Muth sur Bekämpfung seiner Leiden einflößt. Freilich kostet es viele Beharrlichkeit, seine Abneigung gegen Thätigkeit zu überwinden, weil er geistig und körperlich gleich sehr erlahmt, die nothwendige Anstrengung verabscheut, und die mannigsachsten Scheingründe ansbietet, um sie von sich abzulehnen. Soll aber sein Geist und Körper nicht in völlige Erstarrung übergehen; so muß er sich zur Arbeit bequemen, sobald sie nur irgend aus medizinischen Rücksichten zulässig ist, daher der Arst nöthigenfalls nicht eraste Maafsregeln scheuen muß, ihn dazu zu bewegen.

Nichts liegt dem menschlichen Gefühl näher, als die Vorstellung, dass die trauernde und zagende Seele durch Trost und Hoffnung erheitert und aufgerichtet, durch Math nen belebt, und gegen jede Einwirkung geschützt werder müsse, welche sie noch tiefer in das Bewußstsein ihrer Noth hinabdrücken, und dadurch ihre Kräfte lähmen wärde. Die Regung des Mitgefühls ist so tief in der Brust gegrüsdet, dass jede entgegengesetzte Gesinnung Abschen einflösst, daher das Christenthum als die Lehre der Barmberzigkeit bei allen unverdorbenen Gemüthern lauten Anklang findet. Was kann dem Leidenden tröstlicher sein, als die Ueberzeugung, dass er nicht hülflos und verlassen schmachtet, sondern daß seine Klage die Sprache der rührendstea Beredtsamkeit redet, um andere zur Rettung aus seiner Noth aufzufordern; was kann andrerseits ihn mehr niederbeugen, als die Erfahrung, daß er einsam mit seinem Schmerz unbarmherzig von denen verstoßen wird, welche ihm die helfende Hand hätten reichen sollen? Denn eben die größte Noth besteht darin, daß der Mensch sich selbst nicht helfen kann, und seinem eigenen Verderben entgegen sehen muss.

Indess falche Lebensansichten haben diesen wahren Sätzen nur zu oft eine verkehrte Deutung gegeben; zuvörderst der Missbrauch mit leeren, wohlseilen Worten, statt der beschwerlichen, helsenden That. Hierdurch verwöhnt wollen die meisten im Unglück einen wohlklingenden Redessussen vernehmen, und jede thätige Hüsse, die zich nicht in sentimentalen Phrasen, sondern wohl gar mit derben Worten ankündigt, ist ihnen verhast. Ja viele gefalten sich in einer eitlen Ostentation ihres Schmerzes, umgeben sich mit Klageweibern, und fühlen sich beleidigt, wenn man in diesen lugubren Chor nicht einstimmt, oder wohl gar die Verweichlichung des Gemüths in weinerlieber Stimmung rügt. Es sehlt ihnen die Erkenntnis, dass es für je-

den Seelenschmerz nur Einen wahren Trost giebt, nämlich die thätige Selbethülfe, wozu der Theilnehmende nur eine äußere Anregung geben kann. Der Mensch vermag das Schwerste zu ertragen, wenn er durch ächte Frömmigkeit und Sittlichkeit darauf vorbereitet ist. Aber eben weil jene Selbsthülfe Anstrengung kostet, welche um so peinlicher wird, je mehr es dem Leidenden an wahrer Charakterstärke fehlt, geben sich die meisten der Täuschung hin, als ob sie nichts zur Wiederherstellung ihrer Seelenruhe beitragen könnten, sondern diese von andern erwarten müßten. Dann gerathen sie oft durch das stete Wehklagen, d. h. durch die geslissentliche Vorstellung ihres Leidens immer tiefer in ihr Elend hinein, bis sie zuletzt der Verzweiflung, nämlich der völligen Ohnmacht aus Zerrüttung der innersten Gemüthsverfassung zum Raube werden, und sich dieser Selbstquälerei nicht mehr entreißen können, auch wenn sie es wollten. Entweder erleiden sie durch die Fortdauer ihres Zustandes eine völlige Lähmung des Gemüths, oder im günstigsten Falle martert sich die Seele so lange mit ihrem Schmerz, bis sie eine Art von Widerwillen über den Gegenstand desselben empfindet, und sich von ihm lostrennt.

Hieraus ist nun leicht einzusehen, dass die meisten psychischen Heilvorschristen, welche man für die Melancholie ausstellt, zum größten Theil missverstanden sind, wenn sie immer nur von Tröstung durch gelinde, theilnehmende, schonende Aeusserungen reden. Wirkte nicht die Einrichtung der Irrenheilanstalt, welche jeden ihrer Bewohner zur Selbstbeherrschung auffordert, dem nachtheiligen Einsluß jener sentimentalen Maxime entgegen; so würde unstreitig eine weit geringere Zahl von Melancholischen geheilt werden, als dies wirklich der Fall ist, denn letztere würden bei unzeitiger Nachgiebigkeit immer tieser in ihre Trauer versinken, und zuletst ganz in ihr erstarren. Erwägen wir nur, dass der Melancholische in seinem tiesen Leiden die meisten Trostgründe entweder gar nicht

versteht, oder missdeutet, eben weil sein Verstand zu der einfachsten Reslexion, um die Wahrheit jener Trostgrände einzusehen, umsähig geworden ist. Um sie sich aneignen zu können, muß der Melancholische schon zu einer gewissen Freiheit des Urtheils gelangt, d. h. er muß schon zum Theil geheilt sein. Früher scheint ihm sein Frevel zu mermesslich, als daß Gott sich seiner erbarmen könnte, oder sein Verlust ist zu ungeheuer, als daß es irgend einen Ersatz das geben könnte; jedes Bemühen solglich, ihm diese irrigen Vorstellungen auszureden, reist nur seinen Widerspruch, und veranlaßt ihn, sie sich immer tieser eismprägen. —

Von dieser Seite ist ihm daher Anfangs gar nicht beizukommen, sondern der Geist des Irrenhauses muß zuerst sein Gemüth ergreifen, und ihm die Nothwendigkeit fühlbar machen, aus seinem Zustande hervorzugehen, von dem einförmigen Zuge seiner Vorstellungen und Gefühle sich loszureissen. Es versteht sich sreilich von selbst, dass ihm unter allen Geisteskranken die meiste Schonung zu Theil werden muss, und alles gewissenhaft zu vermeiden ist, was ihn unnöthiger Weise einschüchtern, verwunden, niederdrücken, das Gewicht seiner Leiden, das Gefähl seiser Ohnmacht verstärken, ja durch Verzweiflung den Rein seiner Kräfte vollenden könnte. Ist aber der Leidende su einiger Besinnung zurückgekehrt; so erinnere der Arzt ihn an seine Pflicht, wieder ein nützlicher Mensch zu werden, und dadurch seine früheren Verirrungen gut zu machen; er sporne sein Ehrgefühl darch die Vorstellung, daß er durch feiges Verzagen und nutzlose Trägheit ein Gegenstand der Geringschätzung und Verachtung sei. Zugleich müssen alle Motive zu Hülfe genommen werden, welche die individuelle Lage des Kranken darbietet, die Pflicht für seine Angehörigen zu sorgen, die Nothwendigkeit, sich in der Achtung und dem Vertrauen der Welt wieder herzustellen, und sich die Freiheit durch die Fähigkeit, von ihr den rechten Gebrauch zu machen, wieder zu erwerben. Man gehe auf sein früheres Leben zurück, erläutere ihm die Entstehung seines Leidens, in sofern er durch Thorheit, Trägheit, Verweichlichung, Genussucht, überspannte Begriffe dazu den Grund gelegt hatte, um ihm, in sofern er Ursache hat, darüber beschämt zu sein, das Recht zu klagen abzuschneiden. - Bei unverschuldeten Leiden mache man ihn auf das Beispiel anderer aufmerksam, welche Achnliches und Schwereres mit sestem Muth ertrugen, und lasse seine Entschuldigung, dass er deren Stärke nicht besitze, nicht gelten, weil jeder von der Natur mit hinreichenden Kräften ausgestattet sei, und dass die Religion einen festen Rettungsanker in jeder Brandung des Lebens darbiete. Fährt er dennoch fort zu wehklagen, so ist eine ernste Rüge dieser Unart erforderlich, indem man ihn daran erinnert, dass sogar die Kinder sich das unleidliche Weinen und Schreien abgewöhnen können, hinter welchen er doch wohl nicht zurückstehen wolle. - So ist also auch hier wie überall die sittliche Idee das allein gültige Prinzip, durch dessen gründliches Verständniss und richtige Anwendung man nur den Leidenden zum Seelenfrieden, zur Freiheit und zu allen von der eigenmächtigen Entwickelung der Geistes- und Gemüthskräste abhängigen Lebensgütern zurückführen kann.

Ich breche hier ab mit dem deutlichen Bewußstsein, nicht eine vollständige und abgeschlossene Darstellung, sondern nur einige Andeutungen gegeben zu haben, welche ich mit dem innigen Wunsche begleite, daß sie den Anfang zu einer ersprießlichen Erforschung des Menschen und seiner Verirrungen bezeichnen mögen.

Gedruckt bei A. W. Schade in Berlin.

