



## Weltgeschichte in Karakterbildern



RRRRRRRRR

## Weltgeschichte in Karakterbildern

herausgegeben von

Franz Kampers, Sebastian Merkle und Martin Spahn

BBBBBB

Erste Abteilung

Altertum

D

Homer

D

RECEDERACIONES CON CONTRA CONTR

München Kirchheim'sche Verlagsbuchhandlung 1903

### Die Anfänge der hellenischen Kultur

BBBBBB

# Homer

Don

Engelbert Drerup

D

a Mit 105 Abbildungen S

D

#### RESERVED RES

München
Kirchheim'sche Verlagsbuchhandlung
1903

#### 

Erster Abschnitt · Die homerische Frage www www was wo was wo was worden fomerstudien in alter und neuer Zeit & Volksfage und Volksgesang & Die Entstehung der Epopöe

Anmerfungen Sasasasasasasasasas

PA 4037 D7 Homer



es es es Abb. 2 . Buste des Homer in Sanssouci es es es



89 89 84 Abb. 1 . herme des Homer in Schwerin 85 85 85



Abb. 3 · Blid von Troja auf die Stamanderebene, den Hellespont, die Inseln Imbros und Samothrake

## Erster Abschnitt · Die homerische Frage SSSS Homerstudien in alter und neuer Zeit SSSSSS



ur von einem Volke sollst Du lernen, von dem überhaupt lernen zu können schon ein hoher Ruhm und eine auszeichnende Seltenheit ist, von den Griechen. Nietzsche, Geburt der Tragödie.

Das Bildungsideal, das der modernen Welt vorschwebt, die Verwirklichung reinster Menschlichkeit und ihre Empor= führung zur höchsten Stufe des Intellefts, ist in der Geschichte der Menschheit nur ein= mal vollkommen erreicht worden. In der hellenischen Welt tritt uns jene köstliche Mischung rein menschlicher Gesittung mit der größten Intensität und Energie der Geisteskultur entgegen, und darum sind die geistigen Saktoren des hellenischen Kultur= lebens, seine Religion und Kunft, seine Literatur und Wissenschaft, in ihrem Wer= den, Wachsen und Blühen von unvergäng= lichem erzieherischem Werte. Die geistigen Persönlichkeiten aber, die uns als die tn= pischen Repräsentanten und Träger dieser Kulturentwicklung erscheinen, sind für uns Idealbilder edelsten Menschentums, nachdem sie in dem Bade geschichtlicher Erkennt= nis von den Schlacken allzu menschlicher Schwächen, Sehler und Gebrechen befreit worden sind. S Ihr Bild steht in abge= flärtem Glanze vor uns, bewundernswert,

nachahmenswert, zur Nacheiferung heraus= fordernd: und wer der Jugend diese Bilder stiehlt, nimmt ihr einen Teil ihrer Ideale. Die Jugend liebt ihre Helden. Aber nur der gereifte Mann versteht sie gang, wenn er, mit liebevoller hingabe ihr Bild in seiner Seele nachschaffend, sich in ihr Wesen ver= senkt. Wenn dann ein Funke der jugend= lichen Begeisterung in ihm sich wieder ent= zündet, umfaßt er, was er einst in schwär= merischer Begeisterung liebte, mit einem heiligen, die eigene Persönlichkeit durch= leuchtenden Seuer, das ihn erwärmt in den Mühen und Enttäuschungen des frostigen Alltagslebens, das ihn läutert und besser macht, indem es ihm das ewig Schöne in der eigenen Seele zum Bewußtsein bringt. So wünsche ich, daß der größte Dichtergeist, den Griechenland, den die Welt hervorge= bracht hat, homer, auch in unserm ma= teriellen Zeitalter seine ergreifende, be= geisternde, Berg und Gemut reinigende Wirksamkeit bewahre, wie er nach einem von Plato überlieferten wahren Worte der Erzieher von Hellas gewesen ist (65 thr Έλλάδα πεπαίδευκεν ούτος ὁ ποιητής: Republ. 606 E). SSSSSS noch halt! Man ruft mir verwundert entgegen: Du glaubst noch an einen homer? Du sprichst von einem großen Dichtergeiste und weißt nicht, daß negie=

rende Kritik seine Persönlichkeit, ja seinen Namen in Atome verslüchtigt hat, daß andere, Große und Kleine, den Homer höchstens als einen armseligen Flickpoeten gelten lassen? Gewiß, ich weiß das und würdige die ins einzelne eindringende Arbeit der gelehrten Kritiker. Aber ich weiß auch, daß kongeniale Dichternaturen, denen sich das Wesen der Poesie in seiner Tiefe erschlossen hatte, aller Kritik zum Troß ihren Glauben an die Einheit und Unaufslöslichkeit derhomerischen Gedichte sich nicht

haben rauben lassen, daß ein Schiller die zersetzenden Theorien Wolfs barbarisch nannte, daß ein Klopstock und Wieland, herder und Voß sich zur gleichen Fahne stellten, daß ein Goethe nach anfängslichem Schwanken "mehr als jemals von der Einheit und Unteilbarkeit des Geschichtes überzeugt" war (Brief an Schiller 1798). Son son son den Kreisen der zünftigen Philologen Lächelte man über diese Anmaßung der Poeten, über Dinge mitsprechen zu wollen,



🤏 🐾 🐾 🐾 🤏 🤏 Abb. 4 . Plan der Ausgrabungen von Troja 🤏 🤏 🐾 🤏 🐾 🐾

pon denen sie nichts verständen: gerade wie der Kunstkritiker den Maler bespöttelt, der sich anmaßt, ein Bild nicht nur malen, sondern auch beurteilen zu können. Die Dichter freilich sind zumeist keine Gelehrten; die fritische Würdigung historischer und literarischer Pro= bleme ist nicht ihre Sache. Aber in ästhetischen Dingen sind sie zuerst die zuständigen Richter: und die hohe ästhetische Wirkung der home= rischen Epen, die vor allem in der Einheitlichkeit ihres Planes und sei= ner Durchführung beruht, ist un= verträglich mit aller, diese Einheit zerpflückenden, zerschneidenden, zer= sekenden Kritik. "Wenn nur nicht

diese Herren gelegentlich die fruchtbarsten Gärten des asthetischen Reichs verwüsten und in leidige Derschanzungen verwandeln müßten' (Goethe an Schiller). Darum war es Unrecht, daß die Gelehrteneitelkeit Wolfs einen Herder als unwissenden Dilet= tanten abfertigte, und nicht geringeres Unrecht ist es, wenn moderne homerfor= scher, in grammatischen, dialektologischen, archäologischen, mythologischen, histori= schen Kleinkram versunken, kein Auge mehr haben für die originale Dichtergröße homers. SSSSSSSSSS Dennoch wäre es absurd, mit Terret (Homère, Etude historique et critique, Paris 1899) die ganze Mühe, die ein Jahr= hundert intensivster wissenschaftlicher Sor= schung und heftigster Polemit auf die homerischen Untersuchungen verwandt hat, für er= gebnislos und wertlos zu erklären. fritische Arbeit hat eine Reihe sicherer und beachtenswerter Resultate gezeitigt, indem sie vor allem die Widersprüche und Lücken der epischen Struktur aufgedeckt und damit unsern Blick geschärft hat für die Erkennt= nis der poetischen Elemente, aus denen das gewaltige Gebäude der homerischen Epopöe erbaut ist. Wir haben auch die mannig= fachen kleinen Erweiterungen und Ein= dichtungen, die böotischen und attischen Interpolationen kennen gelernt, welche Ilias und Odnssee noch in historischer Zeit erfahren haben. Der Schiffskatalog (31. B 484 f.) und die Dolonie (Il. K), die Netnia (Od. λ) und die Laërtesepisode (Od. ω 203 f.), sind als selbständige Eindichtungen



<sup>\*</sup>s Abb. 5 · Prähistorische Copfware aus Troja II <sup>\*</sup>s <sup>\*</sup>s <sup>\*</sup>s Schnabelfrug (¹/5) und Gesichtsvase (¹/4) <sup>\*</sup>s <sup>\*</sup>s

ganz oder teilweise aus dem ursprünglichen Jusammenhang des Epos gelöst. In der Odnssee haben wir die drei großen Einsheiten der Telemachie, des Nostos und des Freiermordes als die wichtigsten Bauglieder erkannt, aus denen die Handlung des Epossich zusammensett. Trot allem aber die ästhetische Einheit der Gesamtdichtung zu behaupten ist eine der schwersten Aufgaben unserer Wissenschaft, und darum ist Homer für die klassische Philologie in Wahrheit das "Problem der Probleme", wie schon im Altertum die gesamte literarhistorische Forschung um die Homerfrage sich kristallisiert hat.

Die klassische Philologie ist an der Homerforschung groß geworden. Das frühe griechische Altertum hat alle überlieferte epische Poesie als homerisch betrachtet. Don dem Elegiker Kallinos (erste Hälfte des 7. Ihs. v. Chr.) wird uns durch Pausanias (IX 9.5) ausdrücklich bezeugt, daß er die epische, die Dedipussage behandelnde Thebais dem homer als Verfasser zu= geschrieben hat. Als homerisch galten u. a. auch die Knpria, welche die Dor= geschichte der Ilias mit dem haupthelden Paris schilderten, die Epigonoi und die hymnen.1) Aber schon herodot, der auch für die Epigonoi seinen Zweifel äußert, hat die Knpria dem Homer abge= sprochen auf Grund eines offenen Wider= spruches, weil nach den Knpria Paris mit gunstigem Sahrwind in drei Tagen von Sparta nach Troja gelangte, während die Ilias (Z 290) ihn bei der Sahrt zuerst nach Sidon verschlagen werden läßt. S Diesen Anfängen der Kritit geht der Beginn der wissenschaftlichen homer= erflärung parallel, die schon in der 2. Hälfte des 6. Ihs. durch Theagenes von Rhegion begründet worden ift. Die ältesten Literar= historiker haben nach allegorischen, teils moralisierenden, teils physitalischen Ausdeutungen gesucht, um den Widerstreit der homerischen Götterwelt mit den jun= geren, abstrakteren und reineren Dorstel= lungen von den Göttern zu erklären. hatte doch der Philosoph Xenophanes von Kolo= phon (2. hälfte des 6. Ihs.) behaupten fönnen, homer und hesiod hätten den Göttern alles aufgebürdet, was bei den Menschen Schimpf und Schande bringt, Diebstahl und Ehebruch und Betrug. So verstanden die Moralisten, darunter auch Anaragoras, beispielshalber unter Zeus die Personifitation des Geistes, unter Athene die Kunst, unter Aphrodite die Liebe; die Physiter hingegen, an ihrer Spike Me= trodoros von Campsakos, fanden in den Göttern Stoff und Kraft der Natur, 3. B. in Here die Luft. Auch Aristoteles hat sich gelegentlich zu den Allegoristen ge= stellt, indem er die 7 Rinderherden und 7 Schafherden des Sonnengottes, deren jede 50 Tiere enthielt (Od. µ 128), auf die 350 Tage und Nächte des Mondjahres deutete.2) Damit ist der große Denker in der Tat dem Ursprunge des Mythos nahegekommen, den wir auch in der Deda finden, nur daß er die dichterische Der= wertung eines alten Naturmythos als be= wußtes Allegorisieren auffaßte. SS Neben der allegorischen ist vor allem die etwas jüngererationalistische Erklärung des homer zu erwähnen, die in den Göttern geschichtliche, nach ihrem Tode vergötterte Persönlichkeiten erblickte und alle Erzäh= lungen des Epos auf rein historische, in der Dichtung nur verschleierte Tatsachen zurückführte. Nach ihrem Hauptvertreter Euhemeros (um 300 v. Chr.), wissenschaftlicher Methode der Vorwurf atheistischer Tendenz nicht erspart geblie= ben ist, heißt diese Kritik die euhemeristische. Die sophistische Manier der rhetorischen Dialektik endlich, die schon von den älteren Sophisten, aber auch von Aristoteles (vgl. Poetif c. 25) geübt wurde, ist die Vor= läuferin der modernen analytischen Homer= fritik, indem sie sich bemühte, im homer Ungereimtheiten des Gedankens und der Sprache aufzudecken, sei es nur um den homer tadeln zu können, sei es um in der sophistischen Lösung dieser Schwierigkeiten (der λύσις ζητημάτων) einen abstrusen Scharfsinn an den Tag zu legen. S Die homerischen Studien erlebten ihre Blüte in der nachklassischen Zeit, als die aroken alexandrinischen Philologen Zeno= dot († um 260), Aristophanes von Byzanz (um 262-185), Aristarch von Samothrate (um 220—145), die in der Sprachwissen= schaft die Lehre der Analogie begründet haben, und im Wetteifer mit ihnen die Pergamener unter ihrem Schulhaupte, dem Anomalisten Krates von Mallos (zur Zeit Aristarchs), den homer in den Mittelpunkt umfassender philologischer Sorschung stell= ten. Das hauptverdienst haben die aleran= drinischen Gelehrten durch ihre textfritische Behandlung der homerischen Epen sich er= worben, die in der älteren, flassischen Zeit über tastende Versuche nicht hinausgekom= men war, unseres Wissens zuerst gehand= habt durch den Dichter Antimachos von Klaros (Ende des 5. Ihs.), später durch einen jüngeren Euripides und auch durch Aristoteles. Don den Alexandrinern, die wohl auch die ganz äußerliche Einteilung der homerischen Epen in je 24 Bücher ge= schaffen haben, — man zitiert danach die 24 Gesänge der Ilias mit den großen Buch= staben, die der Odyssee mit den entsprechen= den kleinen Buchstaben des griechischen Alphabets, - ist eine instematische Tertkritik ausgebildet worden, indem sie alte, wert= volle homereremplare — von einzelnen Berausgebern (αί κατ' ανδοα εκδόσεις) oder von offiziellen (?) städtischen Aus= gaben, so von Massalia, Chios, Sinope, Argos, Inpern, Kreta, Aeolis (al narà πόλεις έκδόσεις) — sammelten, verglichen, die abweichenden Lesarten notierten, re= zensierten und emendierten. Ihren fürzesten Ausdruck hat diese Kritik, die in der hauptsache auf das Grammatische, Beobachtung des Sprachgebrauches und Worterklärung, gerichtet war, in den sogenannten fritischen Zeichen gefunden, die, am Rande des Textes beigefügt, je nach ihrer Sorm auf die Unechtheit einzelner Verse, auf ab= weichende Cesarten hervorragender Kri=



Abb. 6 . Troja II . Sübwestliche Burgmauer . Dahinter hausmauern jungerer Schichten

tiker, auf Verswiederholungen, auf sprach= liche und sachliche Bemerkungen in den ausführlichen Kommentaren verwiesen. In einzelnen unserer handschriften, vor allem in der ältesten und besten, dem Codex Venetus A (no. 454 der Martus= bibliothek zu Venedig, aus dem 10. Ih. n. Chr.) 3), sind diese Zeichen der Alexandri= ner noch in größerer oder geringerer Voll= ständigkeit überliefert, während der Tert unserer handschriften merkwürdigerweise im wesentlichen auf den voralerandrini= schen Dulgattert zurückgeht und nur eine verhältnismäßig geringe Beeinflussung durch die alexandrinische Kritik verrät.4) Das zeigen uns zahlreiche Segen antiker Papyrushandschriften, die im letten Jahr= zehnt in Aegypten ans Licht gekommen sind, aus Gräbern oder aus dem Wüsten= sande, welcher untergegangene Städte über= deckt. Die exegetischen Leistungen der ale= randrinischen Gelehrten aber kennen wir vornehmlich aus den Randnotizen und Interlinearbemerkungen (Scholien), die unsern besten homerhandschriften von äl= teren oder jüngeren händen beigeschrieben worden sind ; sodann aus dem großen homerfommentar des Eustathios (12. 3h. n. Chr.), der wie die Scholien auf die Werke älterer homerforscher, eines Didymos und Aristoni= tos (1. Ih. v. Thr.), Nikanor und Herodian (2. 3h. n. Chr.) und anderer zurückgeht.

Die alexandrinische Gelehrsamkeit hat sich in einseitiger textfritischer Arbeit erschöpft. Wenn sie gelegentlich auch dem Gegenstande der epischen Darstellung, der vergleichenden Mythenforschung, der ho= merischen Geographie ihre Aufmerksamkeit zugewandt und selbst die höhere Kritik (die Echtheitsfrage) nicht völlig vernachlässigt hat, — der Schluß der Odnsseevon w 297 an ist icon von den Grammatikern Aristopha= nes und Aristarch als unecht verworfen wor= den, - so waren ihre Gegner doch nicht im Unrecht, wenn sie sich über die Wortklaubereien der Aristarcheer lustig machten. Auf der Gegenseite hat vor allem der Pergame= ner Krates ben Kreis der homererklärung weiter gespannt, indem er eine Reihe hi= storischer, philosophischer, physikalischer, astronomischer Probleme in seine Unter= suchung einbezog. Aber sehr häufig ist er auch durch die gezwungene Verglei= dung homers mit stoischen Lehren und durch das Aufspüren geheimnisvoller Allegorien auf Irrwege geraten. Krates glaubte selbst in den homerischen Dichtungen eine didaftische Tendenz zu entdecken, während die Alexandriner mit gesunderem Sinn die ästhetischen Gesichtspunkte in den Vorder= grund gestellt hatten. So Noch ein gelehrter Zeitgenosse Aristarchs ist hier zu nennen, Demetrios von Stepsis in der Troas, der in einem höchst ausführlichen

Merke pon 30 Büchern die Aufstellung der troischen Streitfräfte in der Ilias behandelt hatte. Das Buch ist bemerkenswert, weil hier in der Schilderung der troischen Cand= schaft erstmalig die Identität der helleni= stischen Stadt Neu-Ilion (auf Hissarlik) mit dem homerischen Troja bestritten wurde (nach Strabo XIII p. 597/8). S Auch die einseitig allegorische homererklärung ist später noch, im Anschluß an Krates, in den Kreisen der stoischen Philosophen gepflegt worden 6), und wiederum bei den Neupla= tonikern des 3. Ihs. n. Chr., von deren Schulhaupt Porphyrios wir außer nich= Όμηρικά ζητήματα in einer selbständigen Schrift eine Ausdeutung der Nymphengrotte in Od. & 59f. als Allego= rie des Kosmos besitzen. Si Si Si

Bei allen diesen Kritischen und eregetischen Dersu= chen ist jedoch die organische Einheit und Unauflöslich= feit der homeri= schen Epen niemals ernstlich in Zweifel gezogen worden. Aristoteles (Doetit c. 23) hat sie aufs nachdrücklichste be=



Abb. 7 · Troja II · Rampe des Südwesttores (FM)

tont gegenüber der Dielheit der handlung in den sogenannten knklischen Epen, aus denen man jeweils viele (bis zu 8) Einzel-Tragödien herausschälen könne, während Ilias wie Odnssee nur für ein oder höchstens zwei Dramen den Stoff lieferten. Diese kntli= schen Epen, deren Inhalt uns wenigstens in den hauptzügen durch die Chrestoma= thie des Neuplatonifers Proflos (5. 3h. n. Chr.) 7) und das mythographische Hand= buch des sogenannten Apollodor bekannt ist, waren Schöpfungen jungerer Dichter, welche die Ereignisse des troischen Sagen= freises in seinen verschiedenen Phasen mit episodischer Zusammenhanglosigkeit, jeden= falls auch mit Benützung älterer epischer Einzellieder, zur Darstellung gebracht hatten. Die Dichternamen, die mit diesen Epen in Verbindungstehen — so hören wir von den Kúnqia des Stasinos von Inpern oder Hegesias (Hegesinos), der Aldronis (im engen Anschluß an die Ilias) und Iliov πέρσις des Arktinos von Milet, der Ἰλιάς

unoá des Cesches von Cesbos oder des Kinaithon von Cakedamon, den Nóovoi des hagias von Trozen, der Τηλεγόνεια des Eugammon von Kyrene — sind zum quten Teile sicher apokryph, da ja der älte= ren Zeit alle epischen Dichtungen, auch die außerhalb des "Knklos" stehenden Epen (Thebais, Epigonen, Dedipodie u. s. w.), ferner die humoristischen Gedichte im epischen Versmaße (Margites, Frosch= mäuslerfrieg), die hymnen mit epischen Ein= lagen und die Epigramme als homerisch qeqolten hatten. SSSSS Differenzen des epischen Stiles, der Spra-

che, der Sagenbehandlung haben dann dazu geführt, die Autorschaft homers, dessen Persönlichkeit durchaus schattenhaft war, - die überlieferten 9 Lebensbeschreibungen

sind reine Sittio= nen, gleichwie das aus alerandrini= scher Zeit stammen= deIdealporträtdes Dichters (vgl. Abb. 1 und 2)8) — immer mehr einzuengen, bis man schlieflich, auf Widersprüche amischen den bei= den Dichtungen ge= stütt9), dem echten

homer nur mehr die Ilias, die Odnssee einem anderen Derfasser zuschrieb. Diese An= sicht, die von den sogenannten Chorizonten  $(\chi \omega \rho i \zeta \rho \nu \tau \varepsilon \zeta = \text{die Trennenden})$  vertreten wurde mit den Grammatikern Xenon und Hellanikos (Anfang des 2. Ihs. v. Chr.) an der Spike, ist jedoch nicht durchgedrungen, obwohl man noch im 1. Ih. n. Chr. davon iprach. 10) Der Widerspruch des als höchste Autorität verehrten Aristarch, in einer eige= nen gegen Xenon gerichteten Schrift be= gründet, ist für die Auffassung des späteren Altertums bestimmend geworden, die zwar viele homere' als Dichter verschiedener Epen anerkannte, die Einheit der einzelnen Dichtungen aber und die enge Zusammen= gehörigkeit von Ilias und Odnssee als Werke eines Dichters (vielleicht aus ver= schiedenen Lebensaltern) aufrecht erhielt. Tine bemerkenswerte Rolle in den Erörterungen über das Homerproblem hat schon im Altertum die sogenannte pei= sistratische Redaktion der homerischen Epen

gespielt, indem man dem athenischen Tn= rannen Peisistratos (561/27 v. Chr.) die erste Sammlung und Niederschrift der bis dahin nur mündlich überlieferten und zer= streuten Gedichte Homers zuschrieb. Die Alexandriner freilich haben dieses Verdienst des Peisistratos nicht anerkannt<sup>11</sup>), obwohl Aristarch den homer für einen Athener hielt und den rezipierten attischen Tert zur Grundlage seiner fritischen Arbeit machte. S Aber schon im 4. Ih. v. Chr. hatte der megarische Lokalhistoriker Dieuchi= das (nach Diogenes Caert. 157) versichert, Solon habe durch eine Anordnung über die rhapsodische Rezitation der homeri= schen Gedichte den homer bekannter ge= macht als Peisistratos; und Solon soll auch (nach Strabo IX p. 394) im Kampfe mit Megara den Homer in attischer Ten= denz verfälscht haben, was ein anderer megarischer Schriftsteller Hereas (bei Plu= tarch: Theseus c. 20 und Strabo a. a. O.) von Deisistratos meldete. S Diese Behaup= tungen führen auf die notwendige Doraus= setzung zurück, daß Solon oder Peisistratos eine offizielle Redaktion des Homertertes habeherstellen lassen 12), und diese, schon von dem Peripatetiker Dikaiarchos im 4. Ih. wissenschaftlich ausgebaute hypothese tritt uns querst bei Cicero: De oratore III 34.137 und bei Josephos (gegen Apion I 2) ent= gegen: "Und man sagt, daß selbst Homer seine Poesie nicht schriftlich hinterlassen, sondern daß sie, durch das Gedächtnis fort= gepflanzt, später erst aus den Einzelgesän=

gen zusammengesetzt wurde und darum so zahlreiche Widersprüche enthält'.¹³) Antike Gelehrsamkeit also ist die Vorläuserin der Cachmannschen Kleinliedertheorie, der sie durch die Aussonderung der Dolonie (I. K) als eines ursprünglich selbständigen Gedichtes die Wege gewiesen hat.

Die moderne Kritik nimmt den Saden der Untersuchung über die Entstehung der homerischen Epen dort wieder auf, wo die Gelehrten des Altertums ihn fallen gelassen haben. Die Blüte der humanistischen Studien im Zeitalter der Renaissance ist noch nicht dem homer zugute gekommen, wenn

man auch gelegentlich die Aeukerung des Josephos beachtete, so Casaubonus und vor allem der gelehrte Perizonius 1684. Noch war übermächtig die Bewunderung der rhetorischen Künsteleien eines Dirgil, der das ganze Mittelalter hindurch als der vornehmste Dichter gegolten hatte; noch war das Verständnis nicht erwacht für die originale Kraft des dichterischen Genies, das sich im griechischen Heldenepos offenbart. Die Befreiung, der Ruf nach Natur ging aus von England, wo ein Thomas Blackwell (1735), ein Robert Wood (1769)14) im , Naturdichter' homer den Spiegel eines einfachen Zeitalters, die ursprüngliche Schönheit und Jugendfrische echter Poesie wiederfanden: und die Wagschale der ,Kunstdichtung' Dirgils schnellte empor. 15) Fin Engländer auch war es, der berühmte -Kritiker Richard Bentlen, der mit einer grundlegenden Beobachtung der Textfritik homers neue Bahnen wies, indem er das in der Ueberlieferung nirgends bewahrte Digamma (F), die Bezeichnung des W= Lau= tes, für die ursprüngliche form der home= rischen Gedichte als notwendiges Sprach= element postulierte (1713).16) Ueber die Entstehung der homerischen Epen aller= dings hatte dieser geniale Entdecker noch eine sehr sonderbare Ansicht: "Homer schrieb eine Solge von Gefängen und Rhapsodien, um sie selber für geringen Lohn und gute

Bewirtung bei Sestlichkeiten und an anderen

Tagen der Fröhlichkeit zu singen. Die Ilias

dichtete er für die Männer, die Odnsseis

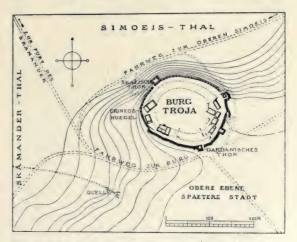


Abb. 8 · Ergänzter Plan der mytenischen (d. i. homerischen)



Abb. 9° Troja VI · Oestliche Burgmauer mit Turm VI h (a); Jundamente der IX. Schicht (b), \*\*q \*\*q \*\*q \*\*q \*\*q dazwischen Hausmauern der VII. Schicht \*\*q \*\*q \*\*q \*\*q \*\*q

für das andere Geschlecht. Und diese losen Gefänge wurden erst gegen 500 Jahre später in einem epischen Gedichte gesam= melt'.17) Man ist unwillfürlich versucht, hierbei an die Torheit der Mrs. Butler zu denken, die in unsern Tagen dem Dich= ter der Odnssee den Unterrock angezogen hat (The authoress of the Odyssey, New=Nork und Bomban 1897). Und da= mit vergleiche man, auf daß auch in der ernsten Wissenschaft der humor nicht fehle, den burlesten Dersuch von Schreiner (ho= mers Odnssee ein mnsteriöses Epos, Braun= schweig 1901), der die homerischen Helden zu Semiten, die Erzählungen der alten Epen zu historischen Begebenheiten der israeliti= schen Geschichte gestempelt hat; oder die Phantasien von Knötel (Homeros der Blinde von Chios, 2Bande, Leipzig 1894), der nach der antiken Sabel den homer seiner Toch= ter, als er sie mit Kreophylos verheiratete, eine Abschrift seiner gesammelten Werke mitgeben läft! SSSSSS urch die Engländer war der Boden be= reitet, auf dem eine neue Erkenntnis vom Werden und Wachsen der epischen Poesie bei den Griechen erblühen konnte. Bereits auch hatten Perrault, Hedelin (Abbé d'Aubignac) 1715 und Giambattista Vico inseinen Principi di scienza nuova (1725) dem Namen homers seinen historischen Ka=

rafter abgesprochen und die homerischen Epen für das Werk vieler aufeinanderfol= gender Dichter erklärt, indem Dico vorzüg= lich einen "Homer" der Ilias im nordöst= lichen Griechenland (Thessalien), einen "homer' der Odnssee im südwestlichen Griechenland (im westlichen Peloponnes oder auf den vorgelagerten Inseln) annahm. Den Umschwung aber brachten erst Friebrich August Wolfs Prolegomena ad Homerum (halle 1795), deren Erscheinen in allen literarisch interessierten Kreisen ein ungeheures Aufsehen erregte und u. a. bei W. v. humboldt und fr. Schlegel lebhafte Zustimmung, bei anderen (St. Croix, C. Hug) ebenso entschiedene Ablehnung fand. S Die Bedeutung des Buches liegt darin begründet, daß es den Glauben an die innere Einheit der homerischen Epen er= schütterte, indem es die ohne fritischen Beweis vorgebrachten Behauptungen Di= cos, — die Wolf übrigens erst später tennen lernte, — in strengster, methodischer Be= weisführung zu erhärten unternahm. Die Ansicht Wolfs ist kurz die folgende: Ein primitives Zeitalter (etwa um 950 v. Chr.) hat eine Reihe fürzerer Einzelgesänge hervorgebracht, die ungeschrieben von Mund zu Mund sich fortpflanzten und da= bei manche absichtlichen oder zufälligen Aenderungen und Entstellungen erlitten;

ein einzelner Sänger (homer) begann die Dichtung und führte sie bis zu einem ge= wissen Punkte fort, spätere Dichter spannen das Thema weiter und dichteten im Plane der ursprünglichen Gesänge neue Lieder hin= au; die äußere Einheitlichkeit des Epos aber wurde erst um das Jahr 550 v. Chr. erreicht, als Deisistratos durch seine literarischen Be= rater die homerischen Gedichte zusammen= stellen ließ; noch später haben geschulte Kritifer (Diasteuasten) das Werk überar= beitet, ausgeputt, sprachliche Inkongruen= zen und Widersprüche der stofflichen Be= handlung beseitigt. Die Gründe indessen, mit denen Wolf das Gebäude seiner Theo= rie stütte, waren rein äußerliche, indem er vor allem die Frage nach dem Alter der Schreibkunft, das er verhältnismäßig nie= drig einschätzte, und die Ueberlieferung von der peisistratischen Redaktion untersuchte. Und da Wolf auch keine klaren Vorstel= lungen von dem Wesen der Volkspoesie auf

den frühesten Stufen ihrer Ent= wicklung hatte, so mußte in den fonzentrierten Angriffen der Geg= ner der positive wissenschaftliche Gehalt seiner Theorie, deren wich= tigste Stüken eine nach der andern zu Boden fielen, nach und nach sich verflüchtigen. Sheute wissen wir, daß der Schriftgebrauch (die goiνικήια γοάμματα: Berodot 58) von den Griechen, zuerst von den Joniern, bereits im 10./9. Ih. aus der phönizischen Buch= stabenschrift übernommen und si= ther schon im Anfang des 8. Ihs. in offiziellen Dokumenten (vgl. die Liste der olympischen Sieger von 776 ab), von den Dich= tern des 7. Ihs. (Kallinos, Tyr= taios, Archilochos u. a.) zu lite= rarischen Zwecken geübt worden ist: Archilochos (um 650: Frag= ment 96 H.) erwähnt selbst schon die σκυτάλη, den um einen Stab gewickelten Lederriemen mit schrift= lichen Mitteilungen. Und danach ist es von vornherein unglaublich, daß die Ueberlieferung von der erstmaligen Sammlung und Nie= derschrift der homerischen Epen durch Peisistratos auf historischem Grunde beruht. SSSS

Nach der mehr auf das Aeußerliche ge= richteten Arbeit Wolfs, die jedoch durch ihre tiefeingreifende, methodische Kritik dem homerstudium die fruchtbarste An= regung gegeben hat, wandte man sich der Beschäftigung mit den homerischen Gedich= ten selbst zu. Der bekannte Philologe und Germanist Karl Cachmann hat das Derdienst, in seinen 1837 und 1841 er= schienenen Untersuchungen über die Ilias die von Koës 1806, Spohn 1814 zuerst wieder aufgenommene analytische For= schungsmethode vollendet zu haben, indem er den von Wolf kaum beachteten kleinen Widersprüchen innerhalb der Dichtung seine besondere Aufmertsamkeit zuwandte. Diese Widersprüche und Unebenheiten, die Cach= mann mit der strengen Einheit einer organisch entwickelten Dichtung nicht vereinbar erschienen, ließen ihn auf eine Zusammensekung des Epos aus 15 (bezw. 16) fleineren Einzelliedern schließen, wie er



Abb. 10 · Troja VI · Nordostturm VI g (a); Mauer und Treppe der VIII. (b), Stützmauer der IX. Schicht (c)

früher bereits (1816) durch eine scharf= sinnige Inhaltsanalyse das Nibelungenlied in 20 selbständige Einzelgesänge aufgelöst hatte. S Die unabhängig voneinander entstandenen Kleinlieder, nach deren Der= fasser Lachmann noch nicht fragte, sollten in der Zeit des Peisistratos — zur Einheit des Epos zusammengeschweißt worden sein, ohne daß ein einzelner Dichter einen be= stimmenden Einfluß auf den Gesamtplan der Dichtung gehabt und irgendwelche erheb= liche Umwandlung der Lieder zum Zwecke ihrer Zusammenpassung porgenommen hätte. Die Einheit der Dichtung sollte viel= mehr von vornherein durch den Sagenstoff gegeben gewesen sein, in dessen Rahmen "Homer'— ein Sammelname für die Dielheit der am epischen Gesange beteiligten Dichter, feine dichterische Individualität 18) — die balladenartigen Einzellieder komponiert Lachmann hat später in Moriz haupt, Köchln, Curtius und anderen überzeugte Anhänger und Verteidiger ge= funden, die seine Lehre allerdings 3. T. wesentlich modifiziert haben (vornehmlich Köchln 1861). ജജജജജ Gegenüber der Cachmannschen Klein-liedertheorie, welche die Einheit der homerischen Epen nur sehr äußerlich erflärte und insbesondere die allmäh= liche Entstehung und Umbildung der Dolksfage völlig vernachlässigte, Gottfried hermann die Wolfschen Ideen nach einer anderen Richtung weiterent= wickelt, indem er schon vor Lachmann: 1834/5 und 1840, val. Opuscula V. VI, VIII) die Einheitlichkeit des allgemei= nen Planes der Dichtung in den Vorder= grund rückte. Denn warum wurde das Liedergewebe, das nach Wolf von dem ersten Dichter nur bis zu einem gewissen Punkte geführt worden war, von den spä= teren Sortsetzern genau den Anfängen entsprechend fortgewirkt, nicht die Ilias 3. B. bis zur Zerstörung Trojas weitergedichtet? schon der erste Dichter einen Gesamtplan entworfen hätte, der durch seine poetische Bedeutsamkeit die Arbeit aller folgenden Dichter bestimmte, so daß sie sich auf die Ausmalung einzelner Sze= nen, die Eindichtung von Parallelerzäh= lungen und die Ueberarbeitung der ur= sprünglichen Dichtform beschränkten. Ein historischer homer steht hier wie bei Wolf

am Anfang der Entwicklung. Die origi= nale Stizze einer Ur-Ilias (Achilleïs) und einer Ur-Odnssee aber soll dann in lang= samer und stetiger Erweiterung zu dem Umfange angewachsen sein, den die home= rischen Epen bei ihrer Niederschrift unter Peisistratos gewonnen hätten. S Die hermannsche Erweiterungstheorie hat der Solgezeit die mannigfachsten Ausgestaltungen erfahren. Von ihren Anhängern nenne ich hier nur einige der angesehensten Namen: Kanser, Grote, Fried: länder, Dünger, Christ, M. Croiset, Miese, Sid, Erhardt, Robert, von de= nen bezeichnenderweise Christ, ausge= hend von einer raffiniert ausgedachten Dermittlungstheorie, sich einer unitarischen Auffassung mehr und mehr genähert hat. 19) auf die Odnssee übertragen wurde die hermannsche Anschauung - nach einem weniger glücklichen Dersuche von Kanser durch Adolf Kirchhoff, der vom Jahre 1859 an in einer Reihe von Einzelschriften eine eindringende Inhaltsanalnse des Epos ge= liefert hat. Aufseinen Schultern steht unter anderen Ulrich v. Wilamowik-Moellendorff in seinen "homerischen Untersuchungen" (1884). <sup>20</sup>) ജജജജജ Indessen hatte schon zu Lachmanns und Thermanns Zeit die Reaktion sich erho= ben, geführt von dem unermüdlichen Gregor Wilhelm Nitich, dessen gange Ce= bensarbeit vom Jahre 1828 an im homerstu= dium aufgegangen ist. ZurZeit seines Lebens wenig anerkannt, meistens ignoriert, sind doch seine Arbeiten in Verteidigung einer ein= heitlichen Auffassung der homerischen Epen bahnbrechend geworden. Im Gegensate zu Wolf und seinen Nachfolgern, die homer mit dem Sänger der ursprünglichen, später mechanisch verbundenen oder organisch er= weiterten Lieder identifizierten, betonte er die organische Einheit der großen Epopöe, die nur durch einen echten Dichtergeist, aller= dings mit Benutung älterer epischer Lieder, geschaffen sein könne: und dieser Dichter. der das Gesamtepos konzipierte, indem er ältere Einzelgesänge zur Grundlage nahm, vielleicht auch manches daraus wörtlich ent= lehnte, gilt ihm als die Dichterindividu= alität homer. In der Odnssee aber findet er die Originalität des Dichters vollkommener ausgeprägt als in der Ilias, weil in jener sein Genius freier schaltete und von den

überlieferten älteren Gefängen sich wenisger abhängig machte als in der Ilias. Es ist jedoch nicht zu verwundern, daß in Eeiner Zeit, in der man die Inhaltsanalnse als die allein zuverlässige Methode der homersorschung betrachtete, die Stimme von Nitzsch fast ungehört verhallte. Auch die Anhänger seiner Lehre, unter denen ich den genialen Otfried Müller, Ritschl, Näsgelsbach, Lehrs (vgl. Kleine Schriften 1902 S. 6 f.), Madvig, Volkmann, Kammer, Cauer, vor allem den unvergeßlichen Erwin Rohde erwähne, haben den unitarischen

Einzellieder, die eine selbständige Existenz gehabt haben sollen, ehe sie in den Rahmen der Epopöe eingespannt wären, bleiben auch in ihrer Vereinzelung Teile eines größeren Ganzen, denen die innere Selbständigkeit wie die äußere Abrundung der Ballade sehlt. Die Hermannsche Erweiterungstheorie aber hat eine prinzipielle Widerlegung gerade durch ihre eifrigsten Anhänger gefunden, indem diese, mit den gleichen Mitteln der philologischen Interpretation arbeitend, die Erweiterungsschichten des Epos bald so, bald so abteilten. Ja



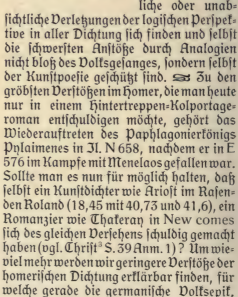
og og og og og og og Abb. 11 · Plan der Burg von Mykenä og og og og og og og

Bestrebungen der homerkritik nicht zum Siege verhelfen können, weil ihnen insbesondere eine klare Einsicht in Wesen und Entwicklung des echten Volksgesanges mangelte. Der Kampf zwar gegen die rein äußerlichen Beweisgrunde Wolfs, den Nitsich zuerst mit voller Schärfe aufnahm, war leicht gewonnen, wenngleich Cachmann die sehr einleuchtenden Gegenargumente einfach übersah. Auch der Lachmannsche Dersuch, durch mechanische Zerstückelung der griechischen und germanischen National= epen die Entwicklung des epischen Gesanges flarzulegen, mußte jeder unbefangenen Kritif unhaltbar erscheinen: denn die aus dem Zusammenhange des Epos ausgelösten Wolf hatte schon mit prophetischem Blick die Unmöglichkeit vorausgesehen, auch nur mit Wahrscheinlichkeit genauer die Stellen zu bezeichnen, bei denen neue Säden und Derkettungen des Liedergewebes anfingen (Praef. ad Iliad. p. XXVIII). SSS Creilich hatte auch Nitssch bereits die Infongruenzen und Widersprüche inner= halb der homerischen Dichtung, die schein= bar festen Stugen seiner Gegner, jum Teil wenigstens durch den hinweis da= rauf zu entkräften versucht, daß homer sich in Stoff und Form an ältere, wider= spruchsvolle Lieder über den trojanischen Krieg angelehnt habe. Aber Nitsch hatte diesen entscheidenden Punkt durchaus nicht

mit dem nötigen Nachdruck hervorgehoben, ja nicht einmal die Vorfrage mit hinreichen= der Schärfe untersucht, ob überhaupt die analytische Methode der homerkritik den mit vieler Drätension vertretenen Anspruch auf absolute Gültigkeit und Zuverlässigkeit rechtfertigt. SIch muß diesen Anspruch mit aller Entschiedenheit bestreiten, nach= dem bereits Paul Cauer: Grundfragen der homerkritik (Leipzig 1885) in dem Ka= pitel über homerische Komposition (S. 245 f.) die subjettive Willtur der Me= thode vortrefflich auseinandergesett hat. Nach dem Derfahren der Analytiker näm= lich erkennt man einen sachlichen Wider= spruch zwischen dieser und jener Stelle des Epos und defretiert nun, indem man eine

Entwicklungsgeschichte der Epopöe, zu einer Literaturgeschichte des homerischen Zeit= alters verdichtet. SSSSS Ind doch ist die erste Voraussetzung der ganzen Methode, die Uebertragung unseres modernen ästhetischen Empfindens auf die Kritik der homerischen Dichtung, weder eine an sich natürliche, noch auch nur eine in der relativen Vollkommenheit dieser Epen begründete Forderung. Die homerische Poesie ist wie eine schöne wilde Blume, die aus jungfräulichem Erdreich hervorgewachsen ist; aber wie auch in ihrer freiesten Entfaltung manches Blatt ver= fümmert, manche Knospe nicht zur Blüte gelangt, so dürfen wir auch bei homer nicht die Verkörperung strengster, gar schablo=

nischer Stilgesetze finden wollen, die aus jahrtausende= langer Blüte der Dichtkunst abge= leitet sind. Gän3= lich unmethodisch aber ist es, aus innerer Qualität der Widersprüche ihre Derwertung oder Nichtverwer= tung bei der In= haltsanalnse ho= mers zu begrün= den, da absicht=





#4 #4 Abb. 12 · Burghügel von Mntena (im Vordergrund) #4 #4

planmäßige Verarbeitung und Ausgestal= tung des ganzen epischen Stoffes als selbst= verständlich voraussett: also klafft zwischen den herangezogenen Stellen eine Fuge, alfo gehört die eine von beiden einer nachträg= lichen Erweiterung an oder beide Stellen führen auf ursprünglich selbständige Einzel= gefänge zurud, deren Derfasser von wesent= lich verschiedenen dichterischen Vorausset= zungen ausgingen. Dabeiläßt man den oder jenen Widerspruch als irrelevanten Irrtum des Poeten passieren, um einen andern mit um so größerem Nachdruck betonen zu fönnen. Und indem man bei Wiederholung gleicher oder ähnlicher Derse oder poetischer Situationen in ästhetisierender Betrachtung die eine Stelle als wertlose Nachdichtung der anderen erklärt, gewinnt man eine zeit= liche Abfolge zwischen den verschiedenen Teilen des Epos, die sich schließlich zu einer

Nibelungen und Gudrun, schlagende Parallelen bietet (vgl. Cauer S. 264). Som allgemeinen ist hier zu betonen, daß bei Wiederholungen der Gedanke manchesmal in
einer Beziehung an der ersten Stelle passend
und an der zweiten unpassend erscheint, in
einer andern Beziehung aber umgekehrt.
Bei Unebenheiten und Widersprüchen ist
sehr häufig nur eine Unachtsamkeit oder Unbeholfenheit des Dichters zu konstatieren,
welcher die handelnden Personen gelegentlich etwas erwähnen läßt, wovon sie eigentlich nichts wissen können, welcher gleichzeitige, aber für unser Schauen unvereinbare
Ereignisse nacheinander erzählt, ohne ihre

Gleichzeitigkeitentspre= chend deutlich zu ma= chen, welcher besonders häufig in der Vorberei= tungspäterer Ereignisse seine Personen etwas sagen oder tun läßt. was sich von ihrem Standpunkte aus nicht völlig erklärt.21) 📚 Die gegenwärtige Richtung der flassi= schen Philologie ist eine im wesentlichen konser= vative geworden, nach= dem eine tumultuari= sche Kritik lange Zeit selbst an den Grund= lagen unserer wissen= schaftlichen Erkenntnis gerüttelt hat. Die wis=

senschaftliche Forschung folgt damit nicht zum wenigsten einem Juge der Zeit, indem sie in der Erklärung früher unüberwindlicher Schwierigkeiten die Psnchologie an die Stelle der Logit, die Anomalie an die Stelle der Ana= logie gesetzt hat: die pergamenische Schul= tradition ist wieder zu Ehren gebracht. Und ein Drang nach historischer Erkenntnis hat sich der Geister bemächtigt, der auch die flassische Philologie mehr und mehr aus den ruhigen, aber seichten Gewässern einseitig fritischer und afthetischer Tertbehandlung in die tieferen, aber klippen= reichen Strömungen einer allgemeineren, genetischen und kulturgeschichtlichen Be= trachtungsweise gesteuert hat. S Dem= entsprechend sind auch die Mittel unserer geschichtlichen Erkenntnis gewachsen. Für

die griechische Urzeit insbesondere, der die Anfänge der epischen Volkspoesie angehören, hat sich, von den Entdeckungen Schliemanns in Troja, Mykenä, Tiryns, Orchomenos angefangen bis zu den jüngsten Ausgrabungen der italienischen und englischen Gelehrten auf dem uralten Kulturboden Kretas, der Horizont unseres geschichtlichen Wissens immer mehr erweitert. Eine Periode frühester Kultur ist leibhaftig vor unsersehendes Auge getreten, die früher auch das geistige Schauen nicht einmal geahnt hatte; und so wenig unsere Erkenntnis dieser sogenannten mykenischen Kultur abgeschlossen ist, ebensowenig vermögen

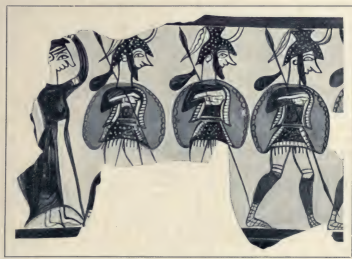


Abb. 13 · Fragment der "Kriegervase" von der Burg Mntenä (1/4)

wir heute bereits alle Säden bloßzulegen und zu entwirren, welche die älteste griedische Poesie, die homerische Dichtung, mit jener alten Kulturwelt verbinden. Die fretischen Funde der letten Jahre vor allem haben auch das homerproblem wieder in eine andere Beleuchtung gerückt. Noch steht die wissenschaftliche Welt in stummem Staunen vor dem neuen Lichte, das hier über einer in Dunkel versunkenen Kultur auf= gegangen ist. Und noch keine Stimme hat sich vernehmen lassen, die das neue ge= waltige Kulturgentrum des "mykenischen" Griechentums für die homerische Welt reflamiert und die epischen Lieder, die man einst in Knosos und Phaistos ge= sungen hat, angegliedert hätte an die heldengefänge, die an den Fürstenhöfen

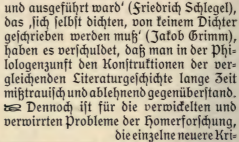
Spotte der gelehrten Welt sich rühmte, in Troja den Schatz des Priamos, in Mykenä die Königsleiche des Agamemnon wiedergefunden zu haben, ist man in der Würdigung jener glänzenden kulturgeschichtlichen Funde wohl nüchterner, kritischer geworden. Aber auch die Anhistoresie, mit der man

früher die "homerischen Realien" im Lichte der Kultur des 6. und 5. Ihs. v. Chr. be= trachtete, ist einer weniger befangenen An= schauung der homerischen Welt gewichen. <sup>22</sup>)

Bevor wir jedoch hiernach an die Einzeluntersuchung der homerischen Epen herantreten, mussen wir die für unsere Gesamtanschauung entscheidende Dorfrage erledigen, wie die Entstehung der homeri-

schen Gedichte aus dem Wesen des epischen Volksgesangessicherklärt. Denn daß Ilias und Odnsse, gleichwie das Nibelungenlied, im Gegensahe zum Kunstgesang als Schöpfungen der Volkspoesie
zu betrachten sind, ist bereits von Blackwell und
Wood, danach in einer

bekannten, phantastischen Abhandlung herbers über "homer, ein Günstling der Zeit" (1795) festgestellt worden. Doch ist es nicht überflüssig, hier wiederum daran zu erinnern, nachdem man neuerdings wieder von der "höfischen Poesie" homers zu sprechen begonnen hat. 23) Die Gedanten herders sind von den Romantikern weitergesponnen worden; aber ihre mystischen Lehren über das Epos, das "mehr entstanden und gewachsen ist, als entworsen



tifer (u. a. Emperius 1841) zum Eingeständnis völliger Ohnsmacht veranlaßt has ben, eine prinzipielle Söfung nur dann zu erhoffen, wenn es geslingt, das Homerprosblem aus seiner splendid isolation zu bestreien und in egakter, literarhistorischer Unstersuchung die Methos

de der wechselseitigen Erhellung, die für die Gebiete der Sprachwissenschaft, der Sitten= und Rechtsforschung mit glänzendem Erfolge angewandt worden ist, auch für die Geschichte des epischen Volksgesanges fruchtbar zu machen. Die vergleichende Epen=kunde aber geht den Analogien nach, welche der bei einzelnen Völkern auf niesdriger Kulturstuse noch lebendige epische

Dolksgesang für die entwickelteren Formen der griechischen und germanischen Dolksepit bietet, um daraus Rückschlüsse auf die uns unbekannte Dorgeschichte der großen Epopöe und auf die allgemeinen Lebensbedingungen der epischen Dolkspoesse abzuleiten.





Abb. 14 · Goldring von der Burg Mntenä (3/2)



Abb. 15 · Goldring aus Mntenä (3/2)

mit baut sich unser "homer' zu einem die Anfänge hellenischen Lebens, hellenischer Kultur und Poesie umspannenden Zeitge= mälde aus, in dessen Rahmen wir eine historische Würdigung der homerischen Dichtung versuchen. Dagegen kann eine ästhetische, den dichterischen Wert von Ili= as und Odnssee ausschöpfende Betrachtung nicht unsere Aufgabe sein, da sie der Lite= raturgeschichte im besonderen, nicht einer allgemeinen Weltgeschichte zukommt. 24) S Gleichermaßen würde es dem Karakter des Buches widersprechen, wenn ich mich unterfinge, in den nachfolgenden furzen, oft nur stiggenhaften Versuchen - die Kurge ist durch den abgemessenen Umfang des Buches bedingt – die schwierigen und für einen größeren Leserkreis kaum verständ= lichen Fragen, die sich mit dem Homerpro= blem verbinden, in allen Einzelheiten auf= rollen, beantworten und lösen zu wollen. Den Sachgenossen würde es als eine An= maßung erscheinen, und die große Jahl der humanistisch gebildeten Laien, denen ich ein geschichtliches Verständnis homers er= schließen möchte, wurde mir wenig Dank dafür wissen. Bei dem Doppelkarakter dieses Buches, das die Mehrzahl der Ceser in ein historisches Studium des Homer erst einführen soll, das aber auch den Sachge= nossen eine in einigen Punkten neue Auffassung der homerischen Fragen zu ver= mitteln bestimmt ift, liegt allerdings die Gefahrnahe, daß ich weder die einen, noch die andern völlig befriedige, daß ich den einen in den Zitaten, den Literaturnach= weisen 25), den philologischen Details der Darstellung unvollständig, flüchtig, vielleicht gar unwissenschaftlich 26) erscheine, daß die andern hingegen wegen des ge= lehrten Ballastes meiner Ausführungen mich schelten. Diese mögen es verzeihen, daß ein Philologe auch in einer populär zu haltenden Schrift seine Natur nicht gang verleugnet, zumal da der erstrebte wissen= schaftliche Karafter des Buches einige Konzessionen verlangte. Die andern mögen es beherzigen, daß jeder ernsthafte Ge= lehrte der Wissenschaft Dienste tut, auch der Wanderer im schlichten Gewande, wenn er die ausgefahrenen Gleise verläßt, um auf einem neuen Wege das gemeinsame große Ziel, die Erkenntnis der Wahrheit, zu erreichen. Und wenn ihn der Weg durch Dor= nen und Gestrüpp an einen Abgrund führen sollte, so mag er die Warnungstafel aufrich= ten, daß nicht, die ihm nachfolgen, auf dem gleichen Irrwege sich abmühen. Nur möge man ihm eines nicht verwehren, die Mit= arbeit an den großen wissenschaftlichen Problemen der Gegenwart, und eines nicht bezweifeln, den Mut der in ernster Arbeit gewonnenen wissenschaftlichen Ueberzeugung, den Mut zur Wahrheit selbst um den Preis des Irrtums. In magnis vo= luisse sat est! sa sa sa sa sa



#### 



s ist das Verdienst Steinsthals ("Das Epos", Zeitschrift für Völkerpsnchologie und Sprachwissenschaft V 1868 S. 1—57), die Entwicklungsgeschichte der Volksepik, die uns einen Einblick verschafft

in die erste geistige Werkstätte des Volkes, durch Vergleich der finnisch-esthnischen Epik, der serbischen Volkspoesie und des Rolands-liedes mit den homerischen Gedichten und dem Nibelungenliede zuerst auf eine breitere

Basis gestellt zu haben. Aber auch ihm lagen noch nicht die ausreichenden literargeschichtlichen Materialien vor, um an die Stelle aprioristischer Spekulationen überall die erakte Forschung setzen zu können. Erhardt in der umfassenden Einleitung seines Werkes, Die Entstehung der homerischen Gedichte' (Leipzig 1894) ist über Steinthal, dessen Ideen er aufgenommen hat, nicht wesentlich hinausgegangen. Erst Pöhlmann in seinem leider zu wenig beachteten Aufsate, Jur geschichtlichen Beachteten Aufsate, Jur geschichtlichen



\*4 \*4 \*4 Abb. 16 · Der mykenische Palast · Rekonstruiert von Ch. Chipiez \*4 \*4 \*4

urteilung homers' 27) hat den Kreis seiner Studien weiter gespannt, indem er auch die Volksgesänge der Großrussen und der nördlichen Türk-Stämme zum Vergleich heranzog, die gerade für die älteste Ent= wicklungsstufe der Volksepik wichtig sind. wenn trothdem auch Pöhlmann noch nicht zu einer allseitigen Würdigung der Frage vorgedrungen ift, so liegt der Grund darin, daß er nur einzelne typische Züge jener Volksdichtung mit der homerischen Poesie zusammengehalten hat; daß er nur die formale Entwicklung des epi= schen Gesanges ins Auge gefaßt und dem Stoffe des Volksepos in seiner allmäh= lichen Umbildung keine Aufmerksamkeit geschenkt hat; daß er endlich auch die neueren, wichtigen Sorschungen gur flavi= schen und finnischen Epik nicht genügend berücksichtigt hat. Meine eigenen Studien über diesen Gegenstand sind durch Brugmanns homervorlesungen (in Leipzig, W.S. 1891/92) angeregt worden, die auch meine Gesamtauffassung homers bestimmend be= einflußt haben. Doch kann ich hier, um den Rahmen des Buches nicht zu sprengen. nur die Grundlinien der Untersuchung zeichnen. Don Wichtigkeit erscheint es mir dabei vor allem, den epischen Gesang der

mus zu betrachten und das tatsächliche Material hierfür bei aller Kürze möglichst vollständig vorzulegen. SSSSS ie Probleme der Ilias und der Ni= Die Probleme det Dielen wesentlichen Punkten nebeneinander her. In beiden Epen liegt uns die lette große Entwicklungsphase des epischen Volksgesanges vor. die in der Kompositionstechnik ein ge= waltiges Können offenbart, in der dich= terischen Gestaltungskraft jedoch und der rücksichtslosen Konsequenz der dramati= schen Entwicklung schon im Rückschritt ist. Die Dorstufen des epischen Gesanges lie= gen in einer älteren, primitiveren Zeit, die in der großen Epopöe oft kaum in Spuren noch erkennbar ist, weil ihre Dichter mit den Erzeugnissen des älteren Volks= gesanges aufs freieste geschaltet haben. 🖘 In den epischen Studien, die zur Erkennt= nis jener Vorstufen führen, ist die deut= sche Philologie der griechischen um ein be= deutendes Stück voraus, einmal weil wir in der germanischen Sage noch den ganzen epischen Inklus besitzen, aus dem die Ni= belungensage als der glänzendste Edelstein hervorleuchtet, zum andern weil hier dem

verschiedenen in Vergleich gebrachten Volks=

stämme als in sich geschlossenen Organis=

Dolksgesange eine gleichzeitige umfängliche Kunstdichtung zur Seite steht, die zu einem lehrreichen Vergleiche herausfordert. Die höfische Poesie eines Wolfram von Eschenbach, eines hartmann von der Aue, die den überkommenen Sagenstoff in individu= ellster Weise dichterisch ausgestaltet haben, bildet einen unverkennbaren Gegensak zur Volksdichtung der Nibelungen, die in weit höherem Grade auf der Grundlage alter epischer Volksüberlieferung beruht. Wir können hier also in unmittelbarer Paral= lele die Anforderungen, die wir an eine Kunstdichtung stellen, an der gleichzeitigen Dolksdichtung prüfen und dabei im ein= zelnen wertvolle Beobachtungen machen, wie weit das Volksepos den Regeln der Kunstdichtung gehorcht. Und daraus gewinnen wir mit voller Sicherheit die Er= fenntnis, daß wir die Volksdichtung mit einem anderen, weniger strengen Maßstabe zu messen haben. S Zudem tritt uns die lette Redaktion des Nibelungenliedes durch= aus nicht in jener Einheitlichkeit entgegen, welche die homerischen Epen im Laufe einer langen Schultradition gewonnen haben. In ihren verschiedenen fassungen geben sich deutlich noch die verschiedenen hände zu erkennen, von denen die Rezension der bereits zur Epopöe zusammengeschmolzenen Volksdichtung weitergearbeitet worden ist. ruch das altfranzösische Rolandslied, Adas zu den Nibelungen manche Paral= lele aufweist, ist gerade durch die Mannig= faltigkeit der Ueberlieferung interessant. Diese hat uns nicht bloß eine ältere und eine jüngere, erweiterte Sassung mit Umsetzung der Assonangen in Reime, sondern selbst innerhalb derselben Version Paralleltira= den mit verschiedenen Assonanzen bewahrt. Und hieraus ergeben sich wichtige Schlüsse für das Fortleben des epischen Volksge= sanges und die Wirksamkeit eines Zerset= zungsprozesses, der auch nach der Zusam= menfassung der Volksdichtung in der Epopoe nicht aufhört und erst durch die schriftliche Fixierung des Gesanges sein Ende erreicht (vgl. Steinthal S. 51 f., Erhardt S. LXIII). Cür die Weiterbildung der Epopöe er= Icheint typisch das allmähliche Anwach= sen des indischen Heldengedichtes Ma= hâbhârata, das in der Einleitung des Riesenepos ausdrücklich bezeugt ist: an einer Stelle wird sein Umfang auf 8800, an

einer andern auf 24 000 Verse angegeben, die in der letzten Ueberarbeitung auf nicht weniger als 107 000 Derse gewachsen sind. Die Einheit des ursprünglichen Planes, der sich um den Vernichtungskampf der Kuru und Pandava fristallisiert, ist bei diesen mehrfachen Erweiterungen gänzlich in den hintergrund gedrängt, indem alles, was dem Inder merkwürdig, wissenswert und heilig war, der Göttermythos und die Sagengeschichte, das ganze politische, reli= giöse und wissenschaftliche Volksleben epi= sodenhaft in den Rahmen der Heldensage eingegliedert wurde. Dabei sind auch im Mahâbhârata Stude aus sehr verschiede= nen Zeiten, von sehr verschiedenem Inhalte und verschiedener Sarbezu unterscheiden.28) meiter bringt uns eine Untersuchung über das allmähliche Wachsen der Sage und ihren literarischen, epischen Nie= derschlag in den verschiedenen Stadien der Entwicklung, wofür uns wiederum nir= gends ein so reiches Material zu Gebote steht, als auf germanischem Boden. Don grundlegender Bedeutung ist uns hier ein einzig kostbares Stück, das uns aus dem altgermanischen Liederschaße zum großen Teile gerettet ist, das Hildebrandslied. In einer spätmittelalterlichen Bearbeitung hat sich seine grandiose Wildheit zur zah= men Rührseligkeit eines Samilienstückes verflacht. Und diese Umwandlung ist uns karakteristisch für die Schicksale, denen der Stoff der Sage im Laufe der Zeit unter= legen ist, für das Zersingen alter epischer Lieder, deren Spuren schon in der ältesten überlieferten Sassung des hildebrandslie= des (aus dem 8./9. Ih.) bemerkbar sind. Wichtiger noch ist uns die geschlossene Sorm dieses Heldenliedes, das auf dem Boden der alten Volkssage in voller Selbständigkeit für sich steht und mit der Art Cachmann= scher Einzellieder ganz und gar nicht sich verträgt. SSSSSSS In derselben Zeit, wie das hildebrands= lied, entstanden die ältesten Götter= und heldenlieder der altnordischen Edda, die uns freilich erst in einer handschrift des 13. Ihs. bewahrt sind. Aber nach Sprache, Natur, sozialen Derhältnissen der Dichtung gehören diese Lieder zum Teil sicher schon der ersten hälfte des 9. Ihs. an. Der Inhalt der Lieder ist teils aus der germanischen, teils aus der nordischen Götter= und heldensage geschöpft. Don besonderem Interesse für uns sind diejenigen Lieder, die den Abschnitt der Sage von der Geburt Sigurds (Sigfrids), des Drachenstöters, bis zu Brynhilds Tode behandeln. Denn mit zusammenfassender, chronologisch fortschreitender Prosaerzählung untermischt, die ein trochenes Referat über verslorene Strophen und Liedteile zu gebenscheint, stellen sie sich als eine zusammensfassende Behandlung der Sigurdsage dar, die eine Vorstuse der gewaltigen Nibeluns



Abb. 17 · Grabstele aus Kalkstein von einem ~ ~ ~ Burggrabe in Mykenä (1/22) ~ ~ ~ ~

gendichtung in mehr mythischer Eintleisdung repräsentiert. Sobwohl in der Edda mehrsach schon ein kleinerer Kreis von zusammengehörigen Liedern sich gestildet hat, so sehlt doch auch den Sigurdund Atli-Liedern die höhere Einheit des Epos. Sie fallen als selbständige Einzellieder auseinander, zwischen denen von einem Sammler, der einen Ueberblick der Sage herstellen wollte, nur ein äußerlicher, unorganischer Zusammenhang geschaffen worden ist. 29) Sosson worden ist. 29 Solassen der Edda einen Justand der epischen Dichtung erkennen, der in Einzelliedern den Inhalt einer in

sich geschlossenen Sage erschöpft, ohne doch durch das Band einer einheitlichen epischen handlung zu einem fünstlerischen Ganzen zu verschmelgen. hiermit haben wir den ersten entscheidenden Schritt getan, der uns über die Epopöe in ein primitiveres Sta= dium der Volksdichtung zurückführt, wie wir es mit Notwendigkeit auch als die Dorstufe von Ilias und Odnssee erschließen müssen. Es ist das Stadium des epischen Einzelgesanges, das zwar eine zusammen= hängende, im wesentlichen einheitliche Dolkssage kennt, das aber über die epi= sodenhafte, für sich selbständige Behand= lung einzelner Momente dieser Sage nicht hinaustommt. SSSSSS

Che wir nun aber den Schritt weitersetzen, um an eine Untersuchung des Wesens dieses Einzelgesanges heranzutreten, er= hebt sich vor uns die Frage, wie überhaupt der Zusammenschluß ursprünglich getrenn= ter Einzellieder zustande tommen fann, dessen Ergebnis uns in den homerischen Gedichten und in den Nibelungen vorliegt. Die Erkenntnis dieses literarischen Prozesses wird wesentlich gefördert durch die Entstehung des finnischen National= epos Kalewala (= Cappland), die sich bereits vor den sehenden Augen eines fritischen Zeitalters vollzogen hat. Seine Schöpfung wird dem praktischen Arzte Dr. Elias Connrot 30) verdankt, der im zweiten Diertel des 19. Ihs. die verstreuten und nur zum fleinen Teil erst durch Bader 1820 und Sjögren 1825 aufge= zeichneten Produtte des finnischen (russisch-karelischen) Volksgesanges aus dem Volksmunde gesammelt und zu einer Epopöe zusammengestellt hat. Darin sind vor allem heldenlieder, aber auch Zauber= gefänge (mehr als 50), hochzeitslieder und selbst sprichwörtliche Verse verarbeitet. Die Anregung hierzu war Cönnrot durch eine aus verschiedenen Liedern dieser Art zusammengesetzte Dichtung des Sängers Dassili qekommen, SSSSS nor Connrot hatte man nichts davon gewußt, daß diese Lieder unter einer höheren Einheit sich zusammenschlössen. Ja man kannte nicht einmal einen Ge= samtnamen dieses Organismus der Volks= sage, den Lönnrot erst aus eigener Er= findung bilden mußte. Eine gewisse Ein=

miste nicht die Zusammenfassung des gangen Stoffes, weil doch niemandem die Gelegenheit gegeben war, den ganzen Umfang der Volkssage auf einmal im Zu= sammenhange zu hören. So hatte man gesungen und singt man in einzelnen Ge= genden auch heute noch in Einzelliedern vom wunderfräftigen, glückbringenden Sampo 31); vom alten ,ewigen Sänger' Wäinämöinen 32), von seinem Bruder Ilmarinen, der den Sampo schmiedet, und vom Weibergünstling Cemminkäinen, die in getrennten Sahrten zum Nordlande Pohjola ziehen, um die schöne Königs= tochter zu gewinnen; vom mythischen Kampfe Ilmarinens um Sonne und Mond, Seuer und Licht, die von der Nordlandskönigin aus den hütten finn= lands gestohlen worden waren; von der gang außerhalb stehenden Eulen= spiegelfigur Kullerwos, des Kalewa= Sohnes und Knechtes Ilmarinens, der in tragischem Geschick die eigene Schwe= ster schändet und dafür später sich den Tod qibt. SSSSSSS Solche für sich selbständige Lieder und Liedgruppen hat Connrot miteinander verbunden und ineinander verwoben, indem er die Brautfahrten mit den Drüfungsarbeiten der helden in den Mittelpuntt der handlung rückte. in der die Sampolieder den verknüpfen= den Saden bilden. Aber bei der Arbeit Cönnrots, die man öfters als eine rein äußerliche, mechanische und darum ver= hältnismäßig leichte sich vorgestellt hat, handelte es sich durchaus nicht um eine bloke Gruppierung und Aneinanderpas= sung bisdahin selbständiger Einzelgesänge. Schon die Aufspürung eines inhaltlichen Zusammenhanges zwischen den stofflich arg zersungenen Volksliedern war eine schwierige Aufgabe gewesen. Und ihre Zusammenordnung erforderte ein außer= ordentliches kompositorisches Geschick, weil in den Liedern stets nur einzelne Momente der Volkssage ohne Rücksicht auf den Gesamtzusammenhang behandelt ma=

ren. S Dadurch hatten sich Widersprüche zwischen den Teilen der Sage ergeben, die

nach einer Ausgleichung verlangten; zwi=

schen vereinzelten Episoden flafften Lücken

heit lebte in den Liedern, weil sie in der

Dolkssage gegeben war. Aber man ver=

der Erzählung, die durch Bindeglieder aus= gefüllt werden mußten; und vor allem, es fehlte der Volkssage die organische Ein= heit der handlung, welche die erste Vorbedingung der Epopöe ist. So galt es zu kombinieren und zu ergänzen, Wider= sprüche zu beseitigen und versprengte Bausteine zu einer dichterischen Einheit zu ver= binden. Dabei ging es, trop der Sorg= falt des Bearbeiters, nicht ohne mannig= fache, tiefgreifende Derfeben ab. sichtlich oder unabsichtlich sind zahlreiche und starte Widersprüche stehen geblieben, die sich mit den Widersprüchen der home= rischen Epen in offenbare Parallele stellen.



Abb. 18 . Goldene Totenmaske aus dem 1. Burg-#4 #4 #4 grabe von Mytenä (2/0) #4 #4 #4

Nur sind die Widersprüche im Kalewala größer als das ηλθε δ' Αθήνη οὐgavóder der Ilias (A 194), während die Götter doch fern bei den Aethiopen weilen (A 424). SSSSS Noch instruktiver fast erscheint die Tatersten Versuche nicht gelungen ist, den ge= famten Liederschatz seines Volkes zusammen= zubringen und zu verarbeiten. ersten Sammlung, die im Jahre 1835 er= schien und 32 Gesänge (Runen) mit 12649 Dersen umfaßte, ließ er im Jahre 1849 eine zweite Ausgabe mit 22 793 Versen in 50 Runen folgen, in der vor allem die Kullerwolieder wesentlich erweitert sind. Aus der germanischen Epik sind hier die Fassungen A und C des Nibelungenliedes

zu vergleichen, da auch in der erweiterten Gestalt des Kalewala alles ebenmäkiger und glätter erscheint, die Widersprüche aus= gefeilt und die Uebergänge der Erzählung verschliffen sind. So Damit scheint für die homerische Dichtung die sogenannte Er= weiterungstheorie eine auffallende Bestäti= gung zu finden, zumal auch der Gesamt= plan des Kalewala in der zweiten Redaktion infolge des reichhaltigeren Materials sich ein wenig verschoben hat. Connrot selbst bekannte sich hinsichtlich des homer zu dieser Ansicht, wie Domenico Comparetti mitteilt in seinem vortrefflichen, nur etwas breiten Buche: Der Kalewala und die traditionelle Poesie der finnen,' Deutsche Ausgabe, halle 1892 S. 9. Und solange man den Dolksgesang der Finnen nur aus der Epo= poe Connrots fannte, mochte man in der Tat den Kalewala mit den home= rischen Epen, den Nibelungen und dem Rolandsliede in eine Reihe stellen (so Stein= thal S. 37 f. und Erhardt S. LXV mit Angabe einiger neuerer Literatur). S Die Vergleichung ist jedoch falsch, wie schon eine fritische Prüfung des Kalewala selbst ergibt (Comparetti S. 314 ff.). Denn wäh= rend das germanische, französische, griechi= sche Epos als eine organische Einheit mit harmonischer Gliederung, als eine dichte= rische Konzeption mit dramatischer Ver= wicklung und Cösung sich darstellt, ist die dichterische Einheit des Kalewala bloß scheinbar, da sie nur in einer rein äußer= lichen Folgerichtigkeit der Entwicklung von Lied zu Lied besteht. Doch lassen wir Com= paretti darüber sprechen (S. 319/20): ,Or= ganische Einheit sucht man im Kalewala vergeblich; allein ersichtlich ist ein Plan der Komposition, eine Anordnung epischen Materials, die aber nur oberflächlich bleibt, nicht im Stoffe selbst wurzelt und ganz dem Zusammensteller zuzuschreiben ist. Es ist nur allzu flar, daß der also geordnete Stoff der Einheit widerstrebt, daß der Plan im Geiste des Sammlers und nicht im Stoffe selber liegt . . . Niemals hätten weder Arhippa noch Ontrei, weder Sissonen noch irgend ein anderer finnischer Caulaja (Volksfänger) oder Tietäjä, auch der begeistertste und tüchtigste nicht, eine solche Komposition ersinnen können. Höhe der Kunst, Reife und Reichtum epischer Produttion, so daß ein Caulaja an ein großes

Gedicht hätte denken können, hat es in dieser Poesie nie gegeben.' SSS Die unorganische Zusammenhäufung des Stoffes im Kalewala ift darin begründet, daß Connrot in erster Linie nicht sowohl eine rein poetische Schöpfung, als eine voll= ständige und darum gelehrte Zusammen= fassung der ganzen Volkssage erstrebte; und diese entbehrte in ihrem Gesamtum= fange durchaus eines geschlossenen, einheit= lichen Zusammenhangs, wie schon nach ihrer historischen Entwicklung natürlich er= scheint. Die Anfänge des epischen Volks= gesanges bei den Finnen, die wohl auch erst durch eine gewaltige nationale Er= regung hervorgerufen wurden, liegen in einer sehr frühen, noch schriftlosen Zeit, wahrscheinlich schon im 9./10. Ih., vor der Annahme des Christentums durch die Finnen. In ihrer Ausbildung hat sich die Dolksfage dann um mehrere epische Zentren (Sampo, Wäinämöinen, Kullerwo) friftal= lisiert, die keine unmittelbaren Beziehungen zueinander haben. Der Stoff der Sage aber, der ursprünglich vielleicht heroischer Natur gewesen ist, hat einen rein märchen= haften Karakter angenommen, der die flüs= sigkeit und Zusammenhanglosigkeit der epi= schen Ueberlieferung nur noch schärfer hervortreten läkt. Ohne fest umschriebene staatliche und nationale Begriffe, ohne ge= schichtliche Helden und ohne genealogische Entwicklung, ja selbst ohne bestimmte Lokali= fation bewegt fich die Sage in einem Traum= lande, wo übersinnliche Kräfte walten und der Zauberer die Stelle des Helden vertritt. Diese Coslösung von den Bedingungen des natürlichen Lebens läßt der Phantasie des Sängers den freiesten Spielraum. Er schal= tet nach Belieben mit dem überlieferten Liedstoffe, bildet ihn um, erfindet neue Züge und Wundertaten, die trotz aller Wi= dersprüche mit andern Liedern und mit dem Leben von den hörern gutgläubig aufge= nommen werden, wie von Kindern die Märchen, SSSSSSSS Entsprechend diesem Wesen der Volkssage hatte die finnische Volksdichtung vor Connrot auch nur eine sehr geringe Festigkeit gewonnen, wie uns durch die Deröffentlichung der echten, heute schon im Absterben begriffenen Volkslieder und der Varianten zum Kalewala bekannt ge= worden ist: Krohn und Ahlqvist haben das



🤲 😘 😘 Abb. 19 · Löwentor von Mykenä 😘 🦠 🥱

hauptverdienst darum. Die einzelnen Lie= der existierten und existieren heute noch in zahlreichen Dersionen, die zum Teil stark voneinander abweichen. Ihre einfache me= trische Sorm (trochäischer Ders mit vier he= bungen) hält an den primitiven Kunst= mitteln des Parallelismus und der Assonanz fest. Der Wortschatz gehört durchaus der lebenden Sprache an, ohne stereotype Archa= ismen und ohne die poetischen Formeln ei= ner ausgebildeten Kunstsprache. Die Ur= sprünglichkeit der Volksdichtung, die wir trog ihrer langen Entwicklung noch hierin erkennen, offenbart sich auch dadurch, daß man nicht nur überlieferte Lieder singt, denen der Sänger (Caulaja) dann nichts ei= genes zufügt (Comparetti S. 309), sondern daß man auch epische Lieder improvisiert, die meist zu zweien 33), von Ders zu Ders alternierend, zur Begleitung einer eigen= tümlichen Zither, der Kantele, gesungen werden (Comparetti S. 32 und 65). Die Sänger aber haben noch keine besondere Junft gebildet, wenn auch die Vorzüge des Talentes und der Befähigung bei einzelnen geschätzt werden (Comparetti S. 19), S

Dieser in fortwährendem Sluffe befindlichen Volks= dichtung gegenüber hatte Cönnrotschon bei der Samm= lung der Liedstoffe einen schweren Stand. Bei der Schöpfung des Kalewala aber hat sich der Dichter die Arbeit noch unmäßig da= durch erschwert, daß er die Ueberlieferung der Lieder mit peinlichster Gewissenhaftig= keit zu wahren suchte. Zwar hat er von dem Rechte des Dolksfängers Gebrauch ge= macht, den Sagenstoff nach eigenem Gutdünken zu kom= binieren und nur die in die= sen konstruierten Zusammen= hang passenden Einzellieder zu verwenden. Unter dem Einflusse seiner gelehrten Bildung aber hatte er es sich zum Gesetze gemacht, in der Erzählung selbst nichts eigenes zu erfinden und den Dolksliedern beizufügen, eine Derbindlich=

keit, der kein echter Dichter alter und neuer Zeit sich unterwerfen könnte. Sönn= rot bezeugt es ausdrücklich, daß seine selbständigen Zudichtungen stets nur auf wenige Derse sich beschränken, zumeist in Worten wie , so drudte er sich aus, so sprach er' oder ,dann redete dieser und sprach' (Comparetti S. 9 Anm. 1). Dieses Selbst= zeugnis hat man indessen früher fälschlich dahin verstanden, daß Connrot überhaupt nur längere, firierte Lieder durch solche unwesentliche Zutaten miteinander in Derbindung gesetzt hätte. Dem ist nicht so: vielmehr hat Connrot, um unter ge= wissenhafter Wahrung des überlieferten Gutes den allgemeinen Zusammenhang seiner Dichtung zu gewinnen, manche Ein= zellieder (z. B. das Sampolied) in kleine und kleinste Teilchen zerstückelt, aus denen er nun die neue Einheit seiner Gesamt= dichtung gleichwie eine musivische Arbeit zusammensetzen konnte (Comparetti S.311). Der Aufbau seiner Epopöe ist demnach kein einheitlicher, weder nach einem dichterisch tonzipierten, noch nach einem in den Ein= zelliedern vorgezeichneten Plane. Die äu-

kere Einheit der Gesamtdichtung ist viel= mehr aus einer gelehrten Untersuchung des Sagenstoffes gewonnen und erst von außen in die Dichtung hineingetragen worden. Und darum ist das finnische "Volksepos" Kalewala keine Dichtung im höheren Sinne und kann auch mit den homerischen Epen und den Nibelungen, echten Schöpfungen eines genialen Dichtergeistes, nur rein äußerlich verglichen werden. SS Mit einem Worte erwähne ich hier als eine Parallele des Kalewala die Reste des märchenhaften Epos der Esthen, die S. R. Kreugwald in 20 Gefängen unter dem Titel Kalewipoëg gesam= melt hat (1857/9). Diese lassen noch mehr als der Kalewala eine ursprüngliche Ein= heit der handlung vermissen, die sich vielmehr in eine Reihe einzelner Sagen und Geschichten auflöst. Ein äußerlicher Zu= sammenhang ist wohl vom Bearbeiter hergestellt, kann aber noch weniger als der Aufbau des Kalewala mit der kunstvollen Komposition der homerischen Epen in Der= gleich gesetzt werden. Auch ist in der Dolks= überlieferung der Esthen kein einziges wirkliches Lied mehr lebendig: der Esthe erzählt die Sage nur noch in Prosa von Dersen unterbrochen. Kreugwald hat in seinem Epos auch diese prosaischen Partien mit willfürlicher Umgestaltung metrisch be= handelt. Der mit dem finnischen ursprüng= lich gemeinsame esthnische Sagenstoff aber ist auf die Erzählung von Kalewipoëg, dem Kalew=Sohne, zusammengeschrumpft. der dem finnischen Kullerwo gleichsteht. Seine Sigur ist bei den Esthen indessen wesentlich vergröbert, ja sogar das wich= tigste tragische Motiv der Erzählung, die Schändung der eigenen Schwester, ist bei ihnen bis auf einen schwachen Nachklang vergessen (vgl. Steinthal S. 48 f., Erhardt S. LXVI f., Comparetti S. 42 f.). SS

Die aus dem finnischen Volksgesang und dem finnischen Epos gewonnenen Erstenntnisse sind für unsere Anschauung vom Wesender Volkspoesie von hoher Bedeutung. Aber es gilt darüber hinaus der Entwicklung der epischen Volksdichtung bis zu ihren Wurzeln nachzuspüren, die wir im finnischen Volksgesange nur zum Teile bloßlegen konnten. Auch haben wir bei den Sinnen und Esthen nur das körperlose Märchen

bei verhältnismäßig primitiver Gesangs= technik im Volke lebendig gefunden, wäh= rend doch unser hauptsächliches Interesse der Heldensage und ihrer Entwicklung zu= gewandt ist. Aufschluß hierüber gewährt uns ein turger Ueberblick über die Dolfsepit der südslavischen, großrussischen und nord= türkischen Stämme, von denen wir hier zuerst den Volksgesang der Südslaven, der Serben, Kroaten und Bulgaren ins Auge fassen. Is die Schöpfer des südslavischen Reldenliedes sind die Serben zu betrachten 34), deren Volksepik ihren Ur= sprung auf die Invasion der Türken zurück= führt und in dem anderthalbhundertjähri= gen Ringen des serbischen Volkes um seine nationale Eristenz immer neue Befruchtung empfangen hat. Im Mittelpunkte der ser= bischen heldendichtung steht einmal die Schlacht bei Kosovo (1389), in der das Schicksal Serbiens sich besiegelte, Sultan Murat durch Meuchelmord fiel, König Cazar gefangen genommen und getötet wurde; zum andern der "Königssohn Mar= to' (Kraljević Marto), der seit 1371 einen Teil Mazedoniens beherrschte, von 1385 an die türkische Oberhoheit anerkennen mußte und im Jahre 1394 im Kampfe Bajazets gegen den Walachenfürsten Mir= ca seinen Tod fand. Andere epische Stoffe tommen hierneben weniger in Betracht. Die leitende Idee dieser Volksdichtung ist gegeben durch den Kampf des unterlegenen Serbentums gegen seine türkischen Unterdruder, der im 15. Ih. im Anschluß an Ungarns König und helden weitergeführt wurde und erst mit dem Falle Ungarns und der Unterjochung auch der ungarischen Serben sein Ende erreichte. S Die ersten serbischen heldenlieder entstanden im un= mittelbaren Anschlusse an die Ereignisse des Kampfes als historische Lieder. In einer 500 jährigen Entwicklung aber haben sie mannigfache Umbildungen erfahren, bei der ihr historischer Hintergrund mehr und mehr sich verdunkelte. Das ergibt sich vor allem aus einer Dergleichung der älteren und jüngeren geschichtlichen Aufzeichnungen, die zum Teil sicher auf Volksliedern be= ruhen, mit der liedmäßigen Volkstradition. Im einzelnen können wir diese Entwicklung seit dem 17. Ih. verfolgen, da zwei Lieder des Kosovotreises damals bereits durch Mattei in Ragusa aufgezeichnet worden sind.

Die umfassende Sammlung der serbi= schen Volkslieder indessen erfolgte erst im Anfang des 19. Ihs. durch den Be= gründer der serbischen Liedforschung, Dut St. Karadzić, der alles erreichbare Mate= rial aus dem Volksmunde zusammentrug, indem er die Lieder teils nach eigenem Gedächtnis — sein Vater und Großvater waren anerkannte Sänger —, teils nach fremden Diktaten niederschrieb, teils auch die Niederschriften von befreundeten Zeit= genossen erhielt. Seine Sammlung erschien zuerst in 2 kleinen Bändchen 1814/15 in Wien, dann auf 4 Bände vermehrt in Leipzig 1823/33, zu denen später noch mehrfache Ergänzungen hinzutraten. In weiteren Kreisen wurden diese Lieder be=

fannt durch die ausge= wählten deutschen Ueber= sekungen von Talvi (Pseudonnm), einer vielge= reisten, bedeutenden Frau, Therese Albertine Luise von Jakob (Volkslieder der Serben, 2 Bände 1825/6, 2. erweiterte Auflage 1853). Dazu tre= ten ergänzend die Ueber= setzungen von Kapper, Die Gefänge der Serben (1852), die aber die Hel= denlieder nicht berücksich= tigen. S 3u den Samm= lungen Duts haben gleich=

zeitige und spätere Soricher mancherlei Nachträge gegeben. Dor allem verdienen hiervon die 170 montenegrinischen Lieder von Sima Milutinović (1833 und in er= weiterter Sammlung 1837) Erwähnung, von denen nur 35 mit Liedern von Duf ziemlich übereinstimmen. Aber unsere Dor= stellung von dem, was serbische Helden= dichtung ist, beruht doch fast ausschlieklich auf den Gefängen, die Dut gesammelt und mit feinsinniger, fritischer Auswahl des Besten herausgegeben hat. Sie gewähren auch die ästhetische Befriedigung echter Poesie, während die Ergänzungen der späteren herausgeber, die das Rohmaterial ihrer Aufzeichnungen gegeben haben, in dieser hinsicht vielfach unbefriedigt lassen. Dagegen sind die von späteren Gelehrten mitgeteilten Sassungen der Lieder vielfach ursprünglicher, als die nach ästhetischen Gesichtspunkten ausgewählten Versionen Vuks und darum vor allem für die Ueberlieferungsgeschichte der Liedstoffe von großer Wichtigkeit. SSSSS

Als Duk die Volkslieder der Serben sammelte, war das Stadium des improvisatorischen Gesanges bei ihnen bereits
überwunden, wenn auch, wie bei den
Finnen, einzelne Sänger noch die meist
durch Wein oder Branntwein geweckte
Fähigkeit der Improvisation besaßen. Der
Sagenstoff war in sesten Einzelliedern verarbeitet, von denen jeder Erwachsene das
eine oder andere auswendig wußte, einzelne Leute gar hundert und mehr im Kopse
hatten. 35) Aber wenn auch der epische Gesang bereits konventionelle Formen ange-

nommen hatte, so hatte er sich doch noch nicht zu völliger Starrheit verdich= tet, wie es die Folge der schriftlichen Sixierung ift. Dielmehr eristierte jedes Lied in der mündlichen Tradition in mehreren Darianten, von denen jede für sich die gleiche Berechtigung hatte, und nur ausnahmsweise wurde dasselbe Lied von verschiedenen Sängern mit den gleichen Worten vorgetragen. In den ver= schiedenen Redaktionen

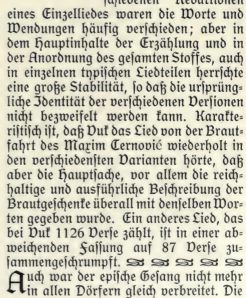




Abb. 20 · Taubenidol (Aphrodite) in Goldblech aus dem 3. Burggrabe

Dörfer von Sprmien, dem Banat und der Batschka sind die Heimat der meisten volks= tümlichen Lieder. Auch in den Städten Bosniens hört man sie, während sie in den Städten der österreichischen Provinzen durch neue, wertlose Arien verdrängt worden sind. In einzelnen Gegenden, vornehmlich in Syrmien, hatte sich ein Stand fahrender Sänger ausgebildet, dessen Angehörige be= zeichnenderweise die Blinden' (Slijepac) hießen. Die Benennung ist auf alle, auch die nichtblinden Volksfänger übertragen worden. Sie erklärtsich daraus, daß vornehmlich die Blinden, denen von Natur die anderen Gewerbe verschlossen sind, das Sängerhand= werk ergreifen. So finden wir auch bei den Phäaken den blinden Sänger Demo= dokos, auf Chios den blinden Sänger des



Abb. 21 · Golddiadem aus dem 3. Burggrabe von \*\*\* \*\* \*\* \*\* \*\* Mykenä (1/4) \*\* \*\* \*\* \*\* \*\* \*\*

Hymnos an Apollon und danach den blinden homer (f. Anm. 8), bei den friesen nach der Dita Liudgeri den blinden Sänger Bernlef und andere (vgl. Pöhlmann S. 67). Der Vortrag der epischen Volkslieder erfolgte sangesgemäß zur Begleitung des altein= heimischen Saiteninstrumentes der Gusle, einer Art einfacher Violine mit einer Saite: doch war hier und da bereits die Rezitation, allerdings mit Instrumentalbealeitung, an die Stelle des wirklichen Gesanges getreten. Die allmähliche Umbildung des serbischen heldenliedes betrifft einmal den Inhalt, zum andern seine Form. So Je länger die Heldendichtung im Volke lebt, um so größere Abweichungen gestattet sie sich von der geschichtlichen Ueberlieferung, bis sie sich gang zu einer Märchenerzählung verflüchtigt. In der serbischen Epik ist das mit besonderer Deutlichkeit in den Liedern vom Königssohne Marko zu er=

tennen, der in der Volkssage als ein unwider= stehlicher Krieger, zugleich auch — ein topischer Zug — als ein gewaltiger Trinker erscheint. Seine Kriegstaten gelten im Liede nicht so sehr dem Kampfe gegen die Tür= ten, als dem Schutze von Freunden und von Unterdrückten und der Züchtigung persön= licher Gegner. Ja er erscheint sogar, wie auch die haltung des geschichtlichen Marko den Türken gegenüber schwankend war, als Bundesgenosse des türkischen Kaisers, der Gegensatz der Türken und der serbischen Renegaten zu den driftlichen Serben ist erst später in voller Schärfe hervorgetreten, - und sein Tod in der Schlacht ist in ein friedliches Endeverwandelt, indem er unter einer Tanne auf seinem Dolman liegend stirbt, nachdem er in einem Brunnen

sein Geschick vorausgesehen. Sein treues Schlachtroß, der buntscheckige Sarac, ist so außerordentlich wie der Reiter, ein wirkliches Märchentier. Toppischer noch als Märchenfigur wird der Königssohn in den bulgarischen Liedern, denen aller historische hintergrund mangelt. Sein verschwommenes Bild trägt hier wesentlich andere Jüge als in den serbischen heldenliedern, die eine unvergleichlich reichere hülle lebensvollen und geschichtlichen Details in der Schilderung von Personen und Cokalitäten enthalten.

Die Umsetzung der historischen serbischen Markolieder, deren Eristenz wir schon für das 16. und 17. Ih. mit Sicherheit er= schließen können, gehört dem 18. 3h. an, das die Neubildung der Dolksfage geschaffen hat. Don den Serben aber sind diese Lieder zu den Bulgaren gewandert, und je mehr sie nach Nordwesten, durch Bosnien nach Kroatien, sich durchgesett haben, um so mehr sind auch die Züge des echten Markobildes verblaft.36) Sormell macht sich diese Umbildung des serbischen heldengesanges vornehmlich in einem Wechsel des Metrums tenntlich, da die alte 12—16 silbige Cang= zeile später durch einen glatten 10 silbigen Ders ersett worden ist. Und dieser Wechsel muß sich bereits im 16. Ih. angebahnt haben, wenn auch die Dichtung in Lang= zeilen später noch weiterlebte. Es handelt sich dabei aber nicht bloß um eine Umgie= kung alten dichterischen Gutes in ein neues Dersmaß, sondern um eine völlige Neugestaltung der Volksdichtung: der ganze poetische Schmuck, die Bilder und Dergleiche, die Wendungen und Worte weichen in den beiden Liedergattungen voneinander ab. 37) Das geschichtliche Detailschwindet mehr und mehr in den jüngeren, kurzzeiligen Liedern, die zu den inhaltsvolleren, älteren Liedern in Langzeilen im offenen Gegenstate stehen. Aber anderseits dringt auch mit der Regeneration des serbischen Volkszesanges ein ganz neues Element in denselben ein, modernes Sühlen und Empsinzden, das mit der Kraft voller Unmittels

barkeit zu uns spricht, während die älteren Lieder nirgends ein Beispiel durchbrechenden Ge= mütslebens bieten: sie sind nicht seelenvoll, nicht poetisch im Sinne der modernen Dichtung. Und dieser Umschwung vollzieht sich wohl unter dem Einflusse der mächtigen Umwälzung im Den= ten und Empfinden, die im 18. Ih. von Westeuropa aus= gehend bis in die Täler Ser= biens ihre Schatten wirft. Da= bei ist die jüngere serbische Hel= dendichtung durch eine große Gleichmäßigkeit der Form und eine fast unbegreifliche Leichtig= feit, Slüffigkeit und Korrektheit der Versifikation ausgezeichnet, der allerdings auf der wenig er= freulichen Gegenseite die Dürf= tigkeit der Erfindung, die Ein= tönigkeit der Sprache, die ufer=

lose Breite und Flachheit der Darstellung entspricht: das ist das Ergebnis lange andauernder Sangesübung, die auch für den Unbegabten die letzten Schwierigkeiten der gebundenen Rede aus dem Wege geräumt hat. 38) SSSSSSSSSSS

Interessant ist es nun zu beobachten, wie auch bei den Serben sich Bestrebungen geltend gemacht haben, die auf eine Zusammenfassung und Vereinigung der gesamten heldensage oder wenigstens bestimmter Sagentreise hinzielen. Ich rede hier nicht von der gelehrten, rein äußerslichen Zusammenstellung der auf ein bestimmtes Ereignis oder auf eine bestimmte Person bezüglichen Lieder. Bemerkenswert sind darunter vor allem die Versuche von

d'Avril (La bataille de Kossovo, Paris 1868; serbisch von Novakovié) und von Filipovié (Der Königssohn Marko, Agram 1880, mit 62 Stücken). Wir müssen auch von dem Versuche absehen, aus den heutigen Volksliedern eine ursprüngliche, alles umfassende Epopöe zu rekonstruieren, den Pavić (Agram 1877) für die Lieder über die Kosovo-Schlacht unternommen hat. Seine Annahme, daß einst ein längeres, episches Lied vorhanden gewesensei, welches das Gesamtbild der Schlacht umfaßt habe, ist von Novaković treffend widerlegt worden. 39) www. www.



Abb. 22 · Goldblätter aus dem 3. Burggrabe von Mnkenä (2/5)

Nicht weniger problematisch erscheint mir aber auch der Versuch von Novaković (S. 444), aus einer Vergleichung der ge= schichtlichen Ueberlieferung die Eristenz zum wenigsten eines alten Zentralliedes über diese Schlacht zu erweisen, das den geschichtlichen Vorgang in knappster Sorm erschöpfend behandelt hätte und erst zu Anfang des 16. Ihs. durch volkstüm= liche Motive erweitert worden sei. Denn da Novaković daneben doch einen ganzen Influs anderer, alter Lieder über episo= dische Begebenheiten der Schlacht anertennen muß, so ist damit auch die Annahme eines Zentralliedes — etwa einer Ur-Ilias vergleichbar — durchaus unsicher gewor= den: die historische Tradition konnte eben=

somobl auch aus einer Kombination ge= trennter Einzellieder herausgesponnen werden. Die auf dasselbe Ziel hinauslaufende Beweisführung Sörensens<sup>40</sup>) hängt nicht minder in der Luft. SSSSS ie Volksdichtung der Serben hat sich von allem Anfange im Einzelliede erschöpft, das die Ereignisse eines großen Sagenkom= pleres episodisch behandelte. Aber die jüngste Phase dieses Gesanges hat doch ein Produkt gezeitigt, das für die Tendenz des jüngeren Heldenliedes in seiner normalen Entwick= lung bezeichnend ist: sie zielt hin auf eine poetische Konzentration des Sagenstoffes in einem umfassenderen Gesange, der die Elemente verschiedenartiger Volkslieder in sich vereinigt. So ist in unseren Tagen die serbische Volkstradition über die Kosovoschlacht von einem Volkssänger zu einem einheitlichen Liede von 1607 Versen ver= arbeitet worden (gedruckt bei Petranović, Belgrad 1867), das zunächst als alt aufge= nommen, bald aber von Jagić als ein neugemachtes Lied erkannt wurde. 41) Das Lied, das am ehesten mit dem Versuche des fin= nischen Volksfängers Vassili, des Vorgängers von Connrot, verglichen werden kann, ist eine ziemlich schwache Leistung mit viel Un= ebenheiten, viel Disharmonie, hier und da auch mit modernen Reflexionen: von etlichen hundert Versen des Liedes darf behauptet werden, daß sie in dieser form von einem alten Volksfänger unmöglich herrühren könnten. Als Verfasser des Liedes gilt ein gewisser Ilija Divjanović, der lesen und schreiben konnte und selbst Lieder, u. a. dieses große Lied, aufgeschrieben hat, der aber zu= gleich auch noch Improvisator war und sich damit in die Reihe der echten Volks= dichter stellte. SSSSSSS Gang verschieden ist seine dichterische Leistung von der Arbeit eines Connrot dadurch, daß Ilijas Kosovolied ein durchaus selbständiges, nur stofflich von älteren Volksliedern abhängiges Produkt ist, das mit keinem einzigen jener alten Lieder sich unmittelbar berührt. Nova= tović erkennt hierin einen Beleg dafür, daß dem Kosovoliederzyklus, nachdem sich die einzelnen Lieder Jahrhunderte lang selbständig bewegt haben, in der jung= sten Zeit von den Volkssängern, vielleicht unter dem unbewußten Eindruck der Ein= heitsbestrebungen in Kultur und Politik,

eine einheitliche Gestalt gegeben wird. Dieses Urteil dürfen wir wohl dahin ver= allgemeinern, daß mit dem Eindringen des Schriftgebrauches und der dadurch be= dingten höheren Bildung der alte Volks= gesang dem Bestreben einer Zusammen= fassung unterliegt. Und diese Tendenz führt in den Kreisen der echten Volks= sänger zur Neudichtung eines — größeren oder kleineren — Epos, das noch aus der Dolfsdichtung geboren zu den überlieferten Einzelliedern nur in einem losen Abhängig= feitsverhältnis steht (Ilija). Die gelehrte Arbeit hingegen sammelt entweder die Ein= zellieder im Rohzustande (Duk) oder stellt sie ohne wesentliche formelle Veränderun= gen zur äußerlichen Einheit einer Epopöe zusammen (Lönnrot). SSSSS

ie nächste Parallele zur serbischen Volks= epit bietet die epische Poesie der Groß= ruffen, die sogenannten Bylinen (=Be= gebenheiten), die vor allem durch Anbnifov (1861) und Hilferding (1873) gesammelt worden sind. Ihre fritische Würdigung gab Wollner in seinen instruktiven "Untersu= dungen über die Volksepik der Großrussen' (Leipzig 1879). SEs ist bemerkenswert, daß sich der epische Gesang bei den Russen fast nur in den nördlichen Gebieten am Onegasee erhalten hat, wo er in einzelnen Bezir= fen auch bereits im Absterben ist. Seine Träger sind Rhapsoden, die ihre Lieder ohne Instrumentalbegleitung in monoto= nem Rhythmus vortragen oder vielmehr deklamieren. Die Rhapsoden sind aber feine professionellen, fahrenden Sänger, sondern meist herumziehende handwerker (vornehmlich Wanderschneider und Schuh= macher), die zum Vergnügen singen, ohne je ein Geschäft daraus zu machen. Wir sind also berechtigt, noch von einem wirklichen Volksgesange zu reden, obwohl der= selbe bereits die völlig feste Form von Einzelliedern angenommen hat. So Das fest= halten an der Tradition geht soweit, daß ein Sänger sich niemals selbständige Aen= derungen des auswendig gelernten Liedes erlaubt und vergessene Derse entweder aus= läßt oder in Prosa nacherzählt, - vgl. den Volksgesang der Esthen und die prosaische Derbindung der Eddalieder -, ja nicht einmal ein unverständliches Wort, das in anderen Gegenden vielleicht noch der

Dolkssprache angehört, durch ein anderes ersett: ,so wird es gesungen' ist die stän= dige Formel, die alle Fragen nach der Be= deutung des Unverständlichen abschneidet. Aber diese strengste Bindung der Ueber= lieferung hat doch nur für bestimmte Teile der epischen Lieder Kraft, da in jeder By= lina die itnpischen' Bestandteile, das sind die Beschreibungen der helden und ihre Reden, sich von den "wechselnden" Teilen unterscheiden, die den Gang der Handlung bestimmen, indem sie die typischen Teile untereinander verbinden. In den wech= selnden Teilen schaltet der Sänger freier, da er hier nur das Skelett der handlung beibehält, die Stellung der Verse aber und selbst die Ausdrücke in den Versen nach Willfür verändert. So Die Sprache der Bylinen ist die Volkssprache. Dem unveränderlichen Karafter der typischen Teile entsprechend finden sich aber hier archaische Elemente, und hierdurch stellt sich sprach= lich das epische Heldenlied auf eine Stufe mit den legendarischen geistlichen Liedern, in denen naturgemäß der Einfluß der ar= chaisierenden Kirchensprache sich bemerkbar madt. SSSSSSSS Inhaltlich erscheinen die Bylinen als historische Lieder, und patriotische for= scher haben in ihnen die zuverlässigsten Quellen für die Geschichte des russischen Reiches gesehen, dessen Entwicklungs= phasen in ihnen ihren epischen Nieder= schlag gefunden haben sollen. Tatläch= lich glaubt das Volk fest an die geschicht= liche Wahrheit der in den ,byling erzählten Abenteuer. Wollner indessen hat nachge= wiesen, daß diese Auffassung nur für die jungeren heldenlieder zutrifft, soweit sie sich mit der Person Ivans des Schrecklichen und der ihm folgenden herrscher beschäftigen. Die Lieder des Kievschen und Nov= gorodichen Sagenfreises dagegen sind durch: aus nicht mehr historisch, sondern reine Märchenerzählungen. Ihre helden tragen zwar zum großen Teil geschichtliche Namen, wie die Figur des despotischen Fürsten Dla= dimir des "Beiligen" im Kievschen Kreise: aber was von ihm erzählt wird, sind die typischen Züge des untätigen, feigen, launischen Märchenkönigs. Dem entspricht es, daß wir in den Bylinen eine Individualisie= rung ihrer helden, abgesehen von stereo= typen Prädikaten, vergeblich suchen: von

ihnen allen werden dieselben Taten mit denselben Worten erzählt. Doch muß man auch hier wieder die inpischen und die wechselnden Teile des Gesanges ausein= anderhalten, weil jene die älteren Teile der Lieder repräsentieren, in denen noch echte lokale Erinnerungen und Spuren hi= storischer Züge bewahrt sind. Selbst die Gestalten der Helden, wie diejenige Dladi= mirs, sind in den verschiedenen Teilen des Gesanges merkwürdig verschieden gezeich= net, indem das märchenhafte Element erst in den wechselnden Liedteilen, die der Willfür der Sänger preisgegeben sind, unver= hüllt zum Durchbruche kommt. SSS Bezeichnend ist das Cokalkolorit, das den älteren, stereotypen Teilen des epischen Gesanges anhaftet. Denn obwohl diese Lieder heute nur mehr an den rauhen Ufern des Onegasees gesungen werden, tragen doch die Bylinen des Kievschen Kreises in ihren Naturbeschreibungen durchgehends den Karakter des südlichen Rußlands. Sie erzählen von den Steppen am Don und Dniepr, nicht von der wilden Waldnatur ihrer heutigen heimat. Sie kennen nur Ein Rukland, dessen hauptstadt Kiev ist, nicht Moskau. Sie bewahren die Erinnerung an die Einfälle der Mongolen und an die herrschaft der heidnischen Litauer: ,aber aus den Siegern und Unterjochern Ruß= lands sind in der Bylina Besiegte geworden, die ein einziger held, der heilige Rus', zu Tausenden niederstreckt, und deren Anführer er zwingt, dem Sürsten Bladimir Tribut zu zahlen' (Wollner S. 42). Und nicht anders weisen in den Liedern vom reichen Kaufmanne Sadto mehrere Stellen auf eine Bekanntschaft mit Novgoroder Der= hältnissen hin. So Daraus ergibt sich mit voller Sicherheit der Schluß, daß diese Lieder einst ,einen ganz anderen Inhalt gehabt haben muffen, daß sie einmal heldenlieder im richtigen Sinne des Wortes waren', die im 11. und 12. 3h. wohl im südlichen (Klein=) Rufland um Kiev entstanden sind und von den zeitgenössischen Belden und ihren Kämpfen mit den Ungläubigen gehandelt haben. Aber nach der Vernichtung des Kievschen Reiches sind seine alten Bewohner im 12. und 13. Ih. nach Norden gewandert und haben nicht nur ihre berühmten heiligen= bilder, sondern auch die alten heldenlieder mit sich genommen. hier sind die friegeri=

schen Stämme in einer langen Periode des Friedens erschlafft und friedlich geworden. Die späteren Geschlechter haben infolge= dessen den Geschmack verloren an den blu= tigen Heldentaten ihrer Vorfahren. Und mit dem Eindringen der Märchenwelt des Orients von Often her, mit der langsam poranschreitenden Ausbreitung der west= lichen Kultur und Literatur und der Aufnahme ihrer Stoffe hat sich auch der Inhalt der alten heldenlieder umgewandelt. Ihre topischen Siguren sind geblieben; aber diese helden sind zu Märchenhelden geworden, deren Abenteuer gar nichts Recenhaftes mehransich tragen. So sind die alten helden= gesänge, obwohl sie äußerlich den Karakter epischer Lieder bewahrt haben, zu Volks= märchen geworden, die gang ihrer epischen Natur entsprechend von Wiederholungen und Anachronismen voll sind, indem 3. B. die alten Volkshelden heute Fernrohr und Stempelpapier, Flinte und Pulver hand= haben. SSSSSSSS

Auch bei den Serben und Großrussen Bhaben wir den epischen Volksgesang noch nicht in seiner ursprünglichen Gestalt angetroffen, da die epischen Lieder hier bereits zu mehr oder minder festen formen sich fristallisiert haben. Der Anfang der epischen Volksdichtung aber liegt in der rein improvisatorischen Sorm, in der Beteiligung des gangen Voltes am epischen Gesange, der wie ein weites Meer gestalt= und uferlos über das Cand sich verbreitet und erst in einer späteren Entwicklung in den einzelnen Slüssen und Bächlein der festen Einzellieder auseinanderfließt. Dieses Stadium der Volksdichtung uns greifbar vor Augen ge= stellt zu haben, ist das Verdienst Radloffs in seinen "Proben der Volksliteratur der nördlichen türkischen Stämme, gesammelt und übersett. V. Teil. Der Dialett der Kara-Kirgisen, St. Detersburg 1885', denen eine vortreffliche allgemeine Einleitung über unsern Gegenstand voraufgeschickt ist. Radloff hat den improvisatorischen Gesang in den sibirischen Steppen bei zwei räumlich gang voneinander getrennten Türkstämmen noch im vollsten Leben gefunden, bei den Abakan= (oder minussinskischen) Tataren nördlich am Jenissei und bei den Kara= (schwarzen) Kirgisen südlich am Thian-schan. Beide Stämme, von denen die Kirgisen sich durch eine besondere Redegewandtheit auszeichnen, sind die Nachkommen der alten "hakas", von denen ein Teil, die Kara-

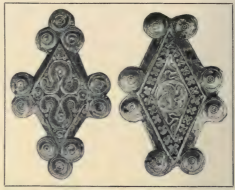


Abb. 23 · Goldknöpfe (auf Holz) aus dem 1. — und 4. Burggrabe von Mykenä (3/5) — (3

Kirgisen, schon im 10. Ih. das Gebiet der Jenisseiquellen verließ und nach Süd= westen zog. SSSSSSS Die firgisische volksepit entnimmt ihren Stoff der lebendigen Sage, die sich um die Person des ursprünglich vielleicht mythischen Helden Manas und seiner 40 Gefährten zusammenschließt. Nebenzentren sind der heidenfürst Joloi, der gewaltige Gegner des Manas, und eine Reihe selbständiger Fürsten der Muselmane und ihrer heidnischen Gegner. Den histo= rischen Untergrund der Sage aber bilden die erbitterten Religionskämpfe mit den Chinesen und Kalmuden im 17. Ih. S Diese Sage ist an sich etwas völlig Unfertiges: nur ihre Elemente, die Dersön= lichkeiten der Helden, ihrer Rosse und ihrer Gefährten, ihre Kämpfe mit den Chinesen und Kalmuden, den Sart und den Dersern, ihre Brautfahrten und Festmähler, ihr Tod und ihre Wiedererwedung zum Leben, sind dem epischen Sänger gegeben, in dessen Ge= sange sich das ganze Leben und Trachten, das Sühlen und Streben des Volkes in poetischer Verklärungspiegelt. Den nächsten Dergleich bietet der im finnischen Volksge= sange (Kalewala) geschilderte Kulturzu= stand, der von höherer Zivilisation noch nichts weiß, fern von den Städten und lärmenden Zentren der Welt in einfachen Zuständen sich entwickelt und erlischt, wenn durch fremde Einflüsse ein neues Leben entsteht (val. Comparetti S. 21). So ist

die Volkslage gewissermaßen das Volks= bewuftsein selbst, das mit dem Volke lebt und mit ihm sich verändert', verschieden= gestaltig wie das Volksleben, aber zu= sammengehalten durch die Anziehungs= fraft epischer Zentren, um die sich die Einzelzüge der Sage in episodischem Wech= fel herumlegen. SSSSSS Der Sänger greift aus der Sage stets nur eine beliebige Episode heraus, die er mit voller Freiheit behandelt und durch Einflechtung individueller Karafterzüge des Volkes zu einem lebensvollen Bilde gestaltet. Diese Freiheit geht soweit, daß er unbekummert um den Inhalt der Sage und außerhalb ihres Rahmens seinen Zu= hörern Angenehmes und Schmeichelhaftes sagt, sei es in Lobeserhebungen vornehmer Geschlechter, sei es durch boshafte Bemer= tungen über die Anmaßung der Vornehmen und Reichen. Besonders bemerkenswert in den Aufzeichnungen Radloffs ist die han= delnde Einführung des ,weißen Zaren' in der dritten Episode des Manas, der als Freund des russischen Kaisers und Volkes dargestellt ist: der Sänger richtete sein Lied nach dem von ihm vorausgesetten Ge= schmade seines hörers, des russischen Be= amten, ein. Selbst die Verknüpfung der ver= schiedenen Sagenstoffe steht gang im Belieben des Sängers, der je nach seiner

Gesang ist eine Improvisation, äußerlich angeregt von der den Sänger umgebenden Zuhörerschaft, und darum ist niemand im= stande, einen Gesang zweimal mit den= selben Worten zu singen. So erklärte einer der tüchtigsten Kirgisensänger: "Ich kann überhaupt jedes Lied singen, denn Gott hat mir die Gesangesgabe ins herz ge= pflanzt. Er gibt mir das Wort auf die Junge, ohne daß ich zu suchen habe, ich habe keines meiner Lieder erlernt, alles entquillt meinem Innern, aus mir heraus" (Radloff S. XVII). Wer denkt dabei nicht an das Wort des Phemios in Od. 2 347: "Mich hat niemand gelehrt; ein Gott hat die mancherlei Lieder | Mir in die Seele gepflanzt" (vgl. auch a 346 f.)! s Dennoch ist diese Improvisation nicht als ein völliges Neudichten zu betrachten. Dem Sänger steht je nach seiner Gewandt= heit eine Menge formelhafter sprachlicher Wendungen und dichterischer Motive zu Gebote, und in der passenden Zusammen= fügung dieser Vortragsteilchen und ihrer Derbindung durch neugedichtete Verse be= ruht im wesentlichen die Kunst des epischen Gesanges. Diese formelhaften Wendungen sind der erste feste Niederschlag der epischen Dolkspoesie; und darum ist es eine natür= liche Folge, daß sich in ihnen vorzugsweise das altertümlichste Sprachaut erhält. Be-

merkenswert aber ist es, daß sich in den epischen Gesängen der Kirgisen, ebenso wie bei den Finnen, noch nirgends veraltete Wörter oder der heutigen Sprache fremde Wendungen sinden. Und daraus ergibt sich, daß diese Volksepik noch ein dem Anfange epischer

Dolksdichtung naches Entwicklungsstadium repräsentiert. SSSSSSSDie Form des Liedes ist durchweg durch einen einfachen Endreim ausgezichnet, der den ursprünglichen akrostichischen Reim verdrängt hat. Dabei verwendet der Sänger regelmäßig zwei Weisen, eine schnellere für die Erzählung der Begeben-



Abb. 24 · Gräberring von Mytenä mit Blid auf die Rückseite des Löwentores

individuellen Auffassung und nach der Eingebung des Augenblicks die Helden miteinander kämpfen und sterben läßt oder die Schicksale des einen ohne Berücksichtigung des andern verfolgt. Die Slüssigfeit der Volkssage hat ihr Korrelat in der Slüssigkeit des epischen Gesanges, der noch nicht zu festen Liedern erstarrt ist. Der

heiten und eine langsamere, feierlichere für die Gespräche, die dadurch gewissermaßen als Rezitative erscheinen. Don einer Instrumentalbegleitung erwähnt Radloff nichts; doch ist sie nach Analogie des Volks= gesanges bei den Abakan=Tataren auch bei den Kara-Kirgisen wohl anzunehmen. Ein besonderer Stand von Sängern, Aknn genannt, hat sich gebildet, weil , die reichen Ceute und Sultane es gern sehen, wenn in ihrer Nähe Sänger leben, die sie in Stunden der Cangeweile oder des Kum= mers erheitern und öffentlich aller Orten ihr Lob singen'. Solche, oft weit berühmte Sänger pflegen auch bei den großen Der= sammlungen und Sestmählern aufzutreten. Aber die Volkspoesie ist nicht ausschließ= liches Eigentum dieser Sänger. In allen Kreisen des Volkes ist die Kunst des impro= visatorischen Gesanges verbreitet, und so ist die epische Dichtung hier ein echter Dolfsgesang. SSSSSSS

Bei den Abakan-Tataren sind die äußeren Bedingungen des epischen Gesanges wesentlich die gleichen, wie bei den Kara-Kirgisen. Aber der Inhalt ihrer epiichen Lieder ist ein durchaus verschiedener: eine Folge der verschiedenen Lebensbedin= gungen, unter denen die beiden Stämme heute stehen. Die Kara-Kiraisen haben bisher in stetigem Kampfe, aber unabhängig zwischen Chinesen, Russen und Kotandern gewohnt, geschlechtsweise nomadisierend, aber trop des Kriegszustandes mit großem Diehreichtum begabt. Dadurch ist ein Volks= bewußtsein in ihnen erwacht, das zwar noch nicht zu einer politischen Einheit ge= führt hat, aber doch einen ideellen Zu= sammenhang des ganzen Nomadenvolkes darstellt. Die Abakan-Tataren hingegen, ein ärmliches Jägervolk, die das frühere Nomadenleben fast gang aufgegeben haben, bestehen aus einer Reihe von Stämmchen, die alle des Begriffs der Volkseinheit voll= fommen entbehren'. Sie haben die Erinne= rung an ihr blutiges Ringen im 17. Ih. verloren, da kein fortgesetzter Kampf das Andenken daran frisch erhielt. Und damit ist ihnen das Ideal des Heldengesanges ent= schwunden, der nur unter einer das ganze Dolt beherrschenden Kampfesidee fort= leben tann. S Dementsprechend tragen die epischen Lieder der Abakan-Tataren,

die unter sich keinen Zusammenhang haben. einen durchaus märchenhaften Karafter, indem sie die wunderbaren, übermensch= lichen Schicksale riefiger helden schildern. Der held ,beginnt, taum erwachsen, seine Rachezüge gegen die Vernichter seines Daters. Jetzt führt ihn sein Heldenzug über die weiten Erdschichten, er setzt über Ströme und Meere mit hilfe seines treuen Begleiters, seines Heldenrosses (vgl. den ,weißen Salben' des Manas, den Sarac des Königssohnes Marko). Er erklettert mit ihm den himmelhohen Bergrücken und steigt zulett sogar zum Site der Götter em= por; mit ihm taucht er hinab in die tiefen. unterirdischen Schichten und kämpft dort mit grausigen Riesen und Schwanfrauen; unterliegt er der Macht der Verhältnisse durch seine eigene Schuld, so ist es sein Rok, das ihn rettet, das ihn sogar, wenn er zu frühzeitig gestorben ist, wieder lebendig macht'. (Radloff S. VII). ssss Diese ,traumgleiche, verschwommene Märchenwelt', die wie das finnische Dolfsmärchen jedes geschichtlichen hintergrundes entbehrt, scheint gleichwohl auf dem Boden einer echten epischen Beldensage erwachsen zu sein. Bei den Märchener= zählungen der Bulgaren und der Groß= russen konnten wir diese Entwicklung im einzelnen noch kontrollieren. Die Einmischung zahlreicher märchenhafter Züge, die wir schon in den serbischen Markoliedern tonstatieren konnten, finden wir auch im firgisischen Nationalgesang, wie 3. B. die Derflüchtigung Köttschös in blauen Rauch, als Manas auf ihn schieft (Radloff S. 69) oder die Verwandlung des Grabmals des Manas in einen glänzenden Märchenpa= last (Radloff S. 135). Und darin erkennen wir die beginnende Zersekung und Zer= singung der alten heldensage, die mit dem weiteren Verfalle des epischen Gesanges zur Märchenpoesie wird. Wir werden also nicht fehlgehen, wenn wir den Urgrund des epischen Gesanges bei Kara-Kirgisen und Abakan-Tataren in einer alten friegerischen Zeit suchen, da die beiden Stämme noch beieinander wohnten, in alten hel= denliedern, die im Laufe der Zeit bei den Kara-Kirgisen mit neuem geschichtlichen Stoffe sich erfüllt haben, bei den Abakan= Tataren zu leeren Volksmärchen verblakt lind. Sasasasas

## 



ie Entwicklung des epischen Dolksgesanges ist hiermit in seinen wichtigsten Phasen klargelegt, wenn auch das Bild, das wir uns, aus den Anaslogien konstruierend, davon machen, für den gegebenen

Sall vielleicht nicht in allen Einzelheiten mit der Wirklichkeit übereinstimmt. Jedensfalls erscheint soviel sicher, daß seine Anstänge in der vom ganzen Volke geübten epischen Improvisation liegen, die einen im Volke lebenden poetischen Stoff in episodischen Einzelliedern behandelt. 42)

Begebenheiten der jüngsten Dergan=
genheit ,alles was sie getan und erdul=
det im mühsamen Kriegszug' (Od. & 490) bilden den Inhalt des Gesanges, und dasjenige Lied wird von den hö=
rern am meisten ge=
schäft, das ihnen als das Neueste (vgl. Od. a 352) erscheint.



Abb. 25 · Altar über dem 4. Burggrabe von Mntenä

Der Vortrag der Lieder erfolgt durchweg mit Instrumentalbegleitung. SSS Wenn aber auch der echte Volkssänger je nach der Eingebung des Augen= blicks improvisiert, so schafft doch die Sanges= übung bald gewisse technische Hilfsmittel, indem sie dem improvisierenden Sänger eine Reihe fixierter Vortragsteilchen an die hand gibt, die er je nach dem Gange der Erzählung in passender Weise zu= sammensetzt. Es geht ihm damit wie dem Improvisator am Klavier, an den Radloff (S. XVI) treffend erinnert: auch dieser fügt verschiedene ihm bekannte Läufe, Uebergänge, melodiöse Motive zu einem Stimmungsgebilde aneinander und schafft so aus dem ihm geläufigen Alten ein selb= ständiges Neues. Solche Vortragsteilchen sind — nach der kara-kirgisischen Epik die Schilderung gewisser Vorfälle und Situa= tionen, wie die Geburt eines helden und

sein Aufwachsen, Preis der Waffen, Dorbereitung zum Kampf, das Getöse des Kampfes, Unterredung der Helden vor dem Kampfe, die Schilderung von Persönlichteiten und Pferden, das Karakteristische der bekannten Helden, Preis der Schönheit der Braut, Beschreibung des Wohnsitzes, eines Gastmahles, Aufforderung zum Mahle, Tod eines Helden, Totenklage, Schilderung eines Landschaftsbildes, das Einbrechen der Nacht und des Tages und vieles andere. Natürlich vermag der geübte Sänger dergleichen Bildteilchen nicht nur in verschiedener Weise zu verbinden,

sondern auch die einzelnen Motive je nach der Situation verschiedenartig zu behandeln, dasselbe Bild in wenigen kurzen Strichen zu zeichen oder in epischer Breite eine detaillierte Schilderung zu geben. "Je mehr verschiedene Bildeteilchen dem Sänger zur Verfügung ste

hen, desto mannigfaltiger wird sein Ge= sang und desto länger vermag er zu singen, ohne die Juhörer durch die Eintönigkeit seiner Bilder zu ermüden. S S Im Anfangsstadium der Volksdichtung sind diese "Bildteilchen" bloß poetische Motive, die in der dichterischen Sorm vollkommen unbestimmt bleiben. Dem entspricht es, daß in der primitiven kirgisischen Epik und auch noch im finnischen Volksgesange durchaus die Sprache des gewöhnlichen Lebens herrscht, veraltete und fremde Wörter und Wendungen durchaus vermieden werden. In der weiteren Ausbildung des Volksge= sanges ist es nun aber eine natürliche Ent= widlung, daß in der Beschreibung bestimmter Situationen und Ereignisse ge= wisse Ausdrücke sich fixieren und zu formel= haften Wendungen erstarren. Gerade die homerische Epik bietet eine große 3ahl allbekannter Beispiele dafür, indem hier



Abb. 26 · Tempelfassade (Altar?) mit Tauben aus dem 4. Burggrabe von Mykenä (Goldblech: 3/4)

manche Verse und Versgruppen von ty= pischer Bedeutung an den verschiedensten Stellen des Epos, manchmal nur mit leisen Variationen, wiederkehren. So Diese Verdichtung des Gesanges führt in ihrer weiteren Entwicklung zur völligen Er= starrung des Liedes, indem zunächst seine typischen Bestandteile, vor allem in den Beschreibungen der helden, ihrer Reden und ihrer Taten, feste Sorm gewinnen. Die groß-russischen Bylinen sind uns da= für die deutlichsten Zeugnisse, an denen wir zugleich erkennen, wie sich in der epi= schen Sprache allmählich archaische Ele= mente festsetzen, in formelhaften Wen= dungen zumal, die den Sprachzustand jener Zeit bewahren, in der sie als epische Aus= drucksmittel geprägt worden sind. Die gleiche Beobachtung machen wir in der serbischen Epik — vgl. die typische Be= schreibung der Brautgeschenke im Cernović= Liede — und vor allem in den home= rischen Gedichten, wo gerade in den kon= ventionellen Sormeln und Beiwörtern, in den immer wiederkehrenden Schilderungen gewöhnlicher Begebnisse und Handlungen des heroischen Lebens, der Opfer, Gast= mähler, Dersammlungen u. s. w. ein Schak ältesten Sprachqutes uns überliefert ist. S ie lette Phase des echten Volksgesanges ist dadurch bezeichnet, daß im Derlauf des Erstarrungsprozesses aus der fließenden Masse der Volksdichtung feste Einzellieder sich heraustristallisieren, die, zumeist wohl durch die Autorität eines berühmten Sänger-

namens getragen, in der Volksüberliefe= rung Wurzel schlagen. Diese Ausscheidung firierter Einzellieder fällt mit der Rezep= tion bestimmter Gestaltungen der Sage zusammen, die bis dahin der Willfür der Sänger mehr oder minder preisgegeben war. Die Spuren solcher alten, echten Dolkslieder fehlen auch in den homerischen Epen nicht gang, so 3. B. in den Demodotos= episoden (Od. a 325 f., & 62 f., 599 f.), wo der Sänger Lieder von der traurigen heimtehr der Achaer, von dem Streite Achills mit Odnsseus, von der Erbauung des hölzernen Rosses und der Zerstörung Trojas auswählt aus einem allbekannten, einheitlichen Sagenstoffe: das ist die okun τῆς τότ' ἄρα κλέος οὐρανὸν εὐρὺν ἵκανεν v. 74, vgl. φαίνε δ'ἀοιδήν ἔνθεν έλων ως ατέ v. 499. Nicht anders sind u. a. die Episoden von Bellerophon (Il. Z 155 f.) und Meleager (Il. I 543 f.) zu betrachten, die als Erzeugnisse volks= tümlicher Sagenbildung sicher Gegenstand epischer Volkslieder gewesen sind. S Der allmählichen Umwandlung des Volksge= sanges von der improvisatorischen Form



Abb. 27 · Silberner Kuhkopf mit goldenen hörnern \* q aus dem 4. Burggrabe von Mykenä (1/6) \* q

zum festen Einzellied geht die Bildung eines berufsmäßigen Sängerstandes pa= rallel, nachdem im ursprünglichen Stadium der Entwicklung das ganze Volk am Ge= sange sich beteiligt und nur der Vorzug der dichterischen Begabung einen Unter= schied in der Schätzung des einzelnen Sängers bedingt hatte. Die Sänger aber, die selber ursprünglich Dichter waren und die epischen Lieder geschaffen haben, sinken langfam zu Rhapsoden herab, Rezitatoren, die ohne eigene dichterische Produktivität nur mehr vom überlieferten poetischen Erbe der Vorfahren zehren. SS Auch diese Entwicklung hat in den home= rischen Epen ihre Spuren hinterlassen. In der Ilias treffen wir den Achilleus an, wie er in seinem Zelte zur Begleitung der

Lied weiterspinnend, während die Zuhörer sich schweigend um sie drängen und mit ge= spanntester Aufmerksamkeit lauschen' (vgl. oben S. 23 und Pöhlmann S. 65). Dazu mag ferner auf die Könige der Goten ver= wiesen werden, die nach Jordanes c. 5 cantu maiorum facta modulationibus citharisque canebant, und auf den Mann des Königs hródgár, der nach Beówulf v. 867 f., im Juge der helden reitend, den Gesang vom Drachenkampfe Sige= munds mit einem Liede von den ruhm= vollen Taten des Beówulf verflicht. Sür die Entstehung und Ausbildung eines Standes berufsmäßiger Sänger aber sind uns le= bendige Zeugnisse die professionellen Aöden der Odnssee, Phemios und Demodotos, die im hause des Odnsseus vor den Freiern



Phorming Heldenlieder singt: ἀειδε αλέα ανδοων (I 189). Und sein treuer Waffen= gefährte Patroflos sitt schweigend gegen= über δέγμενος Αλακίδην, δπότε λήξειεν aείδων. Ein typisches Bild echten Volks= gesanges! Unwillfürlich denken wir an die Art der finnischen Improvisatoren, die Comparetti (S. 55) anschaulich schil= dert: "Nebeneinander oder einander so nahe gegenüber sigend, daß sie sich mit den Knien berühren, halten sie sich bei den händen, und sich leicht hin und her wiegend teilen sie sich folgendermaßen in den Gesang: der erste beginnt einen Vers und singt ihn bis wenig über die Hälfte allein, beim dritten Suß fällt der andere ein, und singen sie die zwei oder drei letten Silben gemeinsam, dann wiederholt der zweite den ganzen Vers, während der erste schweigt; und so machen sie's von Ders zu Ders, in ernster, feierlicher Haltung das (Phemios) und bei den Phäaken (Demodo= fos) thre Lieder singen (val. auch y 267). Wie nun aber neben dem berufsmäßigen Aödentum auch die Sangesübung im Dolte noch zum mindesten eine Zeitlang fort= lebt, so führt auch die Verdichtung der Volks= poesie zu Einzelliedern nicht ohne weiteres zu einer völligen Uniformierung des Volks= gesanges. Die Volksdichtung bleibt bis zu einem gewissen Grade flussig, indem die Einzellieder in mannigfachen Umbildungen und Redaktionen im Munde der Sänger sich fortpflanzen; und auf dieser Stufe der Ent= wicklung geht die Volkspoesie langsam zu= grunde, wenn nicht ein äußerer, mächtiger Anstoß sie zu einer neuen, höchsten Entwicklungsform hinauftreibt. Ich möchte diese allmähliche Zersetzung des Heldengesanges mit dem Dersanden eines großen Stromes vergleichen, dessen Wasser zuletzt nur noch in kleinen Bächlein zwischen wechselnden

Ufern dahinfließen, bis sie völlig vertrocknen. Das Dersiegen des Volksgesanges stand uns lebhaft vor Augen vornehmlich bei den Esthen und zum Teil auch schon bei den Großrussen, wo die Dichtung von der Prosaerzählung abgelöst wird. SS InterdemEinflusse eindringender höherer Bildung zeigt der Volksgesang in der letzten Phase seiner Entwicklung eine gewisse Tendenz, sich in Sammelliedern zu einer größeren Einheit zusammenzuschließen: bei den Serben (Isija) und Sinnen (Vassiil) haben wir karakteristische Beispiele dafür gefunden. Dieser Tatsache entspricht jedoch durche

aus nicht die auch heute noch von Erhardt und an= deren (val. oben S. 16) vertretene, einer kommunisti= schen Geschichts= auffassung springende An= schauung, daß der epische Volksge= sang in seiner na= türlichen Entwick= lung in der Epo= pöeausmündeund daß diese sichals ein im einzelnen unbestimmbares Dro= dutt des vom qe= samten Volke ge= übten Gesanges, als das Werk ei= ner untrennbaren

Dielheit von Volkssängern darstelle, in welchem die Eigenschöpfung des Einzel= dichters vollständig hinter der Gesamt= dichtung zurücktrete. Im Dolke selbst ist das Bedürfnis einer Zusammenfassung der Volkssage nicht vorhanden; und der echte Dolkssänger denkt an eine große Kom= position ebensowenig als daran, daß die von ihm gesungenen Lieder die Teile eines großen Ganzen sind. Die fünstlerische Kom= position des "Volksepos" aber, die in der Erfindung einer einheitlichen epischen hand= lung gipfelt, ist ohne das Walten einer dichterischen Individualität mit eigener, tünstlerischer Initiative undenkbar, mag auch der in der Epopöe lebende dichterische Geist nur ein "Wiederschein der Dolks=

individualität' sein, die sich schon im Einzelgesange manifestierte (gegen Erhardt vgl. besonders Pöhlmann a. a. O.).

In vollem Ceben kann sich der epische Volksgesang nur solange erhalten, als das Volk ohne höhere Kultur und die Poesie seinzige geistige Betätigung ist. Das Eindringen höherer, geistiger Bildung aber, die den Volksgesang als etwas minderwertiges empfinden 43 und die Kunstpoesie nach dem Vorbilde fremder Literaturen an seine Stelle treten läßt (vgl. das höfische Epos der Germanen und oben

S. 26 über die Ser= ben), wird bezeich= net vornehmlich durch die Rezep= tion des Schriftge= brauches, der dem Dolke die Kennt= nis fremder Kultur und Literatur permittelt. Der Derfall des Volks= gesanges wird auch nicht aufgehalten, sondern eher noch beschleunigt, wenn die Kenntnis des Cesens und Schrei= bens zu einer fi= rierung und Samm= lung der im Volke noch lebendigen Dichtungen führt. Denn wenn jene

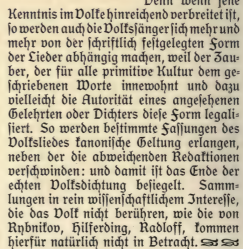




Abb. 29 · Fragment einer Silberschale aus dem \*\*• 4 \*• 4 . Burggrabe von Mykenä (2/2) \*\*• 4 \*\*• 4

Der Schriftgebrauch, der dem Volksge= sange den Untergang bereitet, ist an= derseits aber für die Epopöe eine wesent= liche Lebensbedingung. Wohl ist ihr Zustandekommen ohne schriftliche Aufzeichnung an sich möglich, da ein be= sonders gedächtnisstarker Sänger — ich verweise auf die Serben44) - eine ent= sprechende Zahl von Einzelliedern im Kopfe haben tann, die aus dem Gedächtnisse so= aar leichter ineinander gearbeitet werden, als mit dem Griffel in der hand. Aber um so leichter mag es dabei auch passieren, daß der Sänger die ursprüngliche Identi= tät verschiedener, stark voneinander ab= weichender Redattionen desselben Einzel= liedes nicht erkennt. Aus solchen Migver= ständnissen, die in der antiken Geschichts= schreibungschlagende Parallelen haben, er= geben sich dann die Dubletten der epischen

Erzählung, wie die dreimalige Probe der Achäer durch Agamemnon, dersiezur Flucht reizt (in I. B I Z), oder die dreimalige Mißhandlung des Odnsseus bei den Freiern (in Od. o ov). Auch ist bei einer gedächtnismäßigen Verarbeitung der Einzellieder die Vermeidung von Widersprüchen, die in den alten Liedern ihre

Maße erschwert, weil der Bearbeiter wohl den Gesamtzusammenhang, nicht aber jede einzelne Stelle flar vor Augen hat und gelehrte Vergleichungen unmöglich sind. Aber die Epopoe kann ohne schriftliche Si-gierung keinen Bestand haben, weil der noch nicht abgestorbene Volksgesang sofort sich ihrer bemächtigen und sie wieder eben= so zersingen würde, wie er die alten Einzel= lieder einstens zersungen hat. Radloff (S. XXII) bemerkt darüber: ,Ich halte es daher meiner Erfahrung nach für unmög= lich, daß ein so umfangreiches Werk wie die Gedichte des Homer sich auch nur ein Jahrzehnt hätten forterben können, wenn sie nicht aufgezeichnet gewesen wären. 45) Die deutlichsten Zeichen solchen bereits be= ginnenden Verfalles der Epopöe erkennen wir in den verschiedenen Rezensionen des Nibelungenliedes, dessen ältere, wohlum die Mitte des 12. Ihs. gedichtete Sassung kaum ein halbes Jahrhundert später in die drei

natürliche Stelle haben, in besonderem

erhaltenen, so sehr voneinander abweichen= den Redaktionen umgegossen war: die ur= sprüngliche Sassung dürfte überhaupt nicht schriftlich fixiert worden sein. Auch in den homerischen Epen hat die analytische Kritik mancherlei Spuren dieser Auflösung in größeren und fleineren Eindichtungen und Erweiterungen festgestellt, die wieder zu einer völligen Zersetzung des Epos hätten führen müssen, wenn nicht die schriftliche Aufzeichnung ihr Einhalt geboten hätte. Die Möglichkeit dieser Fixierung war gegeben, nachdem im 10./9. 3h. v. Chr. die phönizische Buchstabenschrift von den Griechen übernommen worden war. 46) Da nun die Zusammenfassung und Verarbeitung der Einzellieder zum großen Epos nicht wesentlich früher angesetzt werden darf als seine erste schriftliche Firierung, Ilias und Odnssee in der Tat auch in der

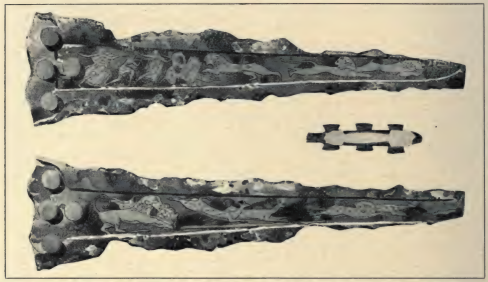
geschlossenen Einheit ihrer Ueberlieferung dem Ursprunse der Epopöe verhältnismäßig nahe stehen müssen, so darf die Entstehungszeit und erste schriftliche Aufzeichnung der homerischen Epen etwa in das 9./8. Ih. v. Chr. gesetzt werden: eine genauere Zeitbestimmung ist unmögslich und wird auch nicht gesleht



Abb. 30 · Goldring aus dem 4. Burggrabe von Mykenä, & wenig verkleinert & S

wonnen durch eine literarhistorische Betrachtung der kleineren ,knklischen' Epen und der Dichtung Besiods (um 700), auf die ich hier nicht eingehen kann. Die so= genannte peisistratische Redaktion der ho= merischen Epen aber mag die offizielle Seststellung und Rezeption einer attischen homerrezension bedeuten, die notwendig erschienen sein dürfte, weil der Tert des Epos durch Zudichtungen und Interpola= tionen bereits wieder der Zersekung unter= worfen worden war (so schon Ritschl): bei dieser Gelegenheit dürfte auch, neben flei= neren, tendenziös=attischen Interpolatio= nen, die Dolonie (K) ihre feste Stelle in der Ilias erhalten haben. Und diese Redaktion ist dann durch die überragende Bedeutung des attischen Büchermarktes als die vor= alexandrinische Dulgata zur Alleinherr= ichaft gelangt47), während beim Nibe= lungenliede, dessen Entstehung uns näher liegt, mehrere gleichwertige Redaktionen fich erhalten haben. SSSSS Bedingt ist die Entstehung der Epopöe durch das Auftauchen eines originalen dichterischen Genies, das auf Grund der alten Volksgesänge eine neue Einheit komponiert, indem es die Elemente der Volkssage um eine einheitliche, dichterisch konzipierte Handlung gruppiert. Die innere Einheit der Sagenstoffe ist das durch gegeben, daß sich die Sage um gewissesentren herumschließt, durch deren Anziehungskraft selbst fremde, ursprünglich nicht zugehörige Elemente unorganisch sich angliedern. Aber diese Einheit des Stoffes

Untergang des Verräters Ganelon, im Kalewala die Brautfahrten mit der Erzählung vom Sampo. Diese poetische Gestaltung aber, sei sie auch nur in einer rein äußerlichen Folgerichtigkeit der Erzählung, wie im Kalewala, enthalten, muß die schöpferische Tat eines dichterischen Genius sein, der, wenn anders er ein echter Dichter ist, mit freier Benühung des überlieferten Liederschaftes ein neues, selbständiges Gebilde schafft. Somit werden wir auch als Schöpfer des griechischen Volksepos, in erster Linie des im Altertum am höchsten



darf nicht mit der Einheit einer epischen handlung gleichgesetzt werden, die das Leitmotiv in der Komposition des Epos ist (vgl. Aristoteles Poetik c. 26, Steinthal S. 35). Die Einheit der epischen Hand= lung, die durch eine bloße Verbindung alter Volkslieder, wie in der Edda, nicht erreicht werden kann, wird vielmehr aus einer beliebigen Phase der Sagenentwick= lung herausgesponnen, indem ein hieraus sich ergebendes zentrales Thema in den Mittelpunkt der Handlung gerückt wird, so in der Ilias der Jorn Achills (die unvis), in der Odyssee die Phäakenlieder (vóoros) und der Freiermord, in den Nibelungen der Tod Sigfrids und Krimhilds Rache, im Rolandsliede der Tod Rolands und der bewerteten Helbengesanges der Ilias, an den sich vor allem die Ueberlieserung des Dichternamens anknüpst (vgl. die Chorizonten), einen persönlichen Sänger, einen persönlichen Homer sesthalten müssen, dessen Namen ich mit Bergk S. 447 und Wilamowitz Moellendorff S. 378 als einen echten, ionisch-attischen Personennamen betrachte.

Der echte Dichter schafft nach freier poetischer Inspiration, als Volkssänger an die Ueberlieferung nur soweit gebunden, als sie seiner poetischen Idee entspricht. Das schließt nicht aus, daß das Volksepos in seinen wesentlichsten Teilen auf dem Grunde alter Einzelslieder beruht, und daß solche Lieder selbst ganz oder teilweise in den Zusammenhang

des Eposhineingearbeitet worden sind. Aber das epische Einzellied ist etwas von der Epopoe wesentlich Derschiedenes, da es nur einen Ausschnitt der im Volke lebenden Sage dar= stellt, nach einer besonderen poetischen Idee in voller Selbständigkeit für sich gedichtet ist und deshalb Anfang und Ende in sich trägt. Die selbständig tomponierten Einzel= lieder stehen darum nicht bloß in der Schil= derung einzelner Ereignisse, sondern auch in der Gesamtbehandlung der Sage unter= einander nicht selten im schärfsten Wider= spruch. So kann auch eine gelehrte, rein äußerliche Zusammenstellung alter Volksgesänge, selbst ihre mosaikartige Verar= beitung, wie sie uns im finnischen Ka= lewala vorliegt, die innere Einheit des Epos, die das Zeichen echter Dichtung ist, nicht erreichen. Ueberdies ist eine solche "Slickarbeit", der man auch im homer soviel nachgespürt hat, eine völ= lige Anomalie der Entwicklung, deren Idee wohl dem hirn eines gelehrten Sammlers, nicht dem eines originalen Dichters entspringen kann. SS Gleichermaßen ist das allmähliche Anwachsen eines epischen Einzelliedes, das als Zentrallied bereits alle Elemente des Epos in sich vereinigte, zur großen Einheit der Epopöe eine von den Anhängern der Erweiterungs= theorie postulierte Unmöglichkeit, weil es der Entwicklung des epischen Dolks=

eines solchen Zentralliedes in fremden Literaturen, por allem in der serbischen Dolfsepit, ist miflungen. SAuf einem gang anderen Blatte steht die Erweiterung des fin= nischen Kalewala auf das Doppelte seines ursprünglichen Umfangs, die sein Schöpfer Cönnrotselbst vorgenommen hat, sowie das allmähliche Anwachsen des indischen Ma= hâbhârata. Denn schon die ursprünglichen Sassungen des Kalewala sowohl wie des Mahabharata stellten sich als ausgebildete Epen dar, die ihrem Umfange nach mit den homerischen Gedichten (Ilias 15694 Derse, Odnssee 12 101 Derse) nahezu gleich= stehen und nach den Gesichtspunkten beur= teilt werden müssen, die für die Entstehung des Epos maggebend sind. Spätere Eindich=

gesanges, der flussigteit der Einzellieder im Munde der Sänger und der fortschrei= tenden Auflösung der Sage durchaus

widerspricht. Der versuchte Nachweis

tungen und Erweiterungen der als Epopöen tonzipierten homerischen Gedichte brauchen darum nicht in Abrede gestellt zu werden, wenn dieselben auch sicherlich nicht einen solchen Umfang haben, als die Erwei= terungen des finnischen und des indischen heldenepos. SSSSSSSSS non einer äußerlichen, rein mechani= schen Zusammenfügung alter, aus dem Dolksmunde gesammelter Lieder in den ho= merischen Epen und den Nibelungen kann also, sofern wir diese Dichtungen als Kunst= werke betrachten, ebensowenig die Rede

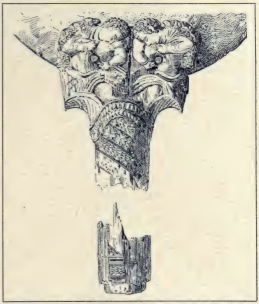
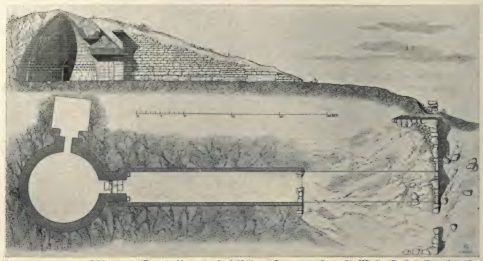


Abb. 32 . Elfenbeingriff eines handspiegels aus dem Grabe der Klytaimnestra' in Mykenä (2/8)

sein, als von einer schichtweisen Erweite= rung eines fleinen, ursprünglichen Kernes 3um vollen Umfange der späteren Epo= pöe, die in jenem Kern schon in allen haupt= zügen vorgebildet gewesen wäre. Darum muß es auch als ein mußiges Beginnen bezeichnet werden, in diesen funstvollen Gestaltungen überall die Fugen der Kom= position aufdeden und gar die dem Epos porausliegenden epischen Einzellieder rein= lich ausscheiden zu wollen. Je tunstvoller die Komposition des Epos ist, um so we= niger erfolgreich tann auch der Dersuch sein, selbst nur die älteren und jüngeren Ele= mente des epischen Stoffes voneinander 3u sondern. Denn je fünstlicher die Der=



#4 #4 #4 Abb. 33 · Grundriß und Aufriß des "Atreusgrabes" in Mytenä #4 #4 #4

schlingung der epischen Handlung ist, um so selbständiger erscheint auch die dichterische Arbeit des Schöpfers der Epopöe, um so freier sein Schalten mit der liedmäßigen Ueber= lieferung. Eher als die Odnssee möchte da= rum auch die Ilias für die philologische Arbeit Aussicht auf Erfolg versprechen, weil ibr Zusammenhang an mehreren Stellen mit der rein äußerlichen Solgerichtigkeit der Runen des Kalewala korrespondiert. Die Blüte des epischen Einzelliedes liegt bei normaler Entwicklung seiner Neu= formung und Zusammenschmelzung im Volksepos um Jahrhunderte voraus. Wir erkannten das beim epischen Gesange der Serben, der in seiner zweiten Blüteperiode im 18. Ih. in neuer form mit einem neuen Inhalte sich erfüllt. Sicht minder lehr= reich ist die Geschichte des germanischen Heldenliedes, das im 6./7. Ih. n. Chr. seine erste Blüte erlebte. Schon bei dem nach gotischer Sitte lebenden hunnenkönige Attila haben nach dem Berichte des Priskus zwei Deutsche —  $\beta \acute{a} \varrho \beta a \varrho \varrho \iota$  — zum Fest= mahle im Gesange die Siege und Kriegs= tugenden Attilas gepriesen. Für die Burgunden sichert Apollinaris Sidonius, für die Franken Kassiodor den heldengesang. Als geringes Ueberbleibsel dieser schöpfe= rischen, an dichterischer Kraft so unendlich reichen Periode, der die Ausbildung der germanischen Götter= und heldensage an= gehört, ist uns das hildebrandslied erhalten, dem im Altnordischen vor allem die Lieder der Edda zur Seite stehen. S Danach folgt eine Periode der Erschlaffung, in welcher bezeichnenderweise ein fremdsprach= licher, lateinischer Kunstgesang Pflege fin= det. Das 10. Ih. etwa bedeutet diesen Tiefstand der deutschen Dichtung, die vom 11. Ih. an durch die Spielleute zu einem neuen Leben erwedt wird, im 12./13. 3h. zu neuer, großartiger Blüte sich erhebt, um danach wieder zu versinken und wieder emporgutauchen, wie Wellenberg und Wellental. Die Epopöe der Nibelungen tenn= zeichnet den Eintritt jener zweiten Glangzeit: ihre Dorbereitung ift die inhaltliche und formelle Umwandlung des alten Helden= liedes, seine Durchtränkung mit dem Geiste einer neuen Zeit, die wir bei den Serben genauer verfolgt haben. Und ein Kind dieser neuen Zeit war auch der gewaltige Dichter, der aus der Vielheit der Nibelun= genlieder das Eine herrliche Lied der Nibe= lungen schuf. SSSSSSS Bei den homerischen Epen kann die Entswicklung nicht anders gewesen sein, als beim germanischen heldengesange. Ilias und Odnssee sind in der uns vorliegenden Sorm ionische Schöpfungen. Das beweist vor allem der ionische Dialett des Epos: das beweisen auch die mannigfachen Züge der Dichtung, die auf die Natur= und Kul= turverhältnisse der mittleren kleinasiatischen Küste, auf das Stromgebiet des Kanstros hinweisen (vgl. Bergt S. 451, Christ's S. 55). aber wenn wir diese beiden Epen

gewissermaßen als die Eckpfeiler betrachten, die an der Pforte der neuen ionisch-attischen Kultur- und Literatur- periode stehen, so muß ihr Ursprung in dem epischen Einzelgesange einer älteren, um Jahrhunderte zurückliegenden Periode gesucht werden: und dieser führt uns unmittelbar hinein in die erste gewaltige Blütezeit der sogenannten mykenischen Kultur Griechen- lands. 48) Zwischen den beiden Glanzperisoden aber liegt die tiese Depression, die nach der dorischen Invasion über die gesamte hellenische Kulturwelt hinwegging. In dieser Zeit, im 10./9. Ih. v. Chr. etwa, sind die Bedingungen gegeben, unter denen die Heldenlieder der "mykenischen" Zeit sich

umbilden und den Geist einer neuen, von einer aristokratischen Gesellschaftsordnung beherrschten Zeit in sich aufnehmen Auch der Empfindungsgehalt der alten, gewaltsamen heldensage mußte unter der Einwirkung eines verfeiner= ten Lebens ein anderer werden. Und in der Tat tritt uns in der griechischen heldendichtung nur in Spuren noch die versuntene und verklungene Welt entgegen, in der ein Agamemnon und Menelaos als mächtige herrscher auf ihren Burgen saßen und mit ihren Mannen beim festlichen Mahle den improvisierten Gesängen der Aöden von heldentaten und Kriegsfahrten andächtig lauschten. SSSSS



## Zweiter Abschnitt · Die mykenische Kultur SSS

Land und Leute von Griechenland 1) SSSSSSSS



er sübliche Ausläufer der Balfanhalbinsel, den wir etwa mit dem 40. Breitengrade, mit einer Linie vom Hochthron des thessalischen Olymps im Osten bis zum akrokeraunischen Vorgebirge im Westen abschnei-

den, bildet das geschichtliche Griechenland. Das Gebiet umfaßt gegen 70—75000 Quadrattilometer, ift also ungefähr so groß wie das Königreich Banern. Don hohen Bergketten durchschnitten, durchfurcht von tiefeingreifenden Meerbusen, die einen Reichtum von natürlichen häfen erzeugen, sondert sich dieser Ausläufer der Balkan= halbinsel deutlich von dem ansitzenden Rumpfe ab, der eine nach außen unge= gliederte, hafenarme Candmasse darstellt. Die Natur des Candes hat es mit sich ge= bracht, daß dieser nördliche, von aller Der= bindung mit der großen Welt fast abge= schlossene Teil des Baltan, wo im Often die Thraker, im Westen die Illyrier — indo= germanische Stämme wie die Hellenen saßen, in der Kulturentwicklung des Abend= landes vom Altertum bis zur Neuzeit nur

eine untergeordnete Rolle gespielt hat. Die illnrischen Albanesen haben sich auf einem Teil ihres Gebietes behauptet, haben auch durch die Dermischung mit den alten Bewohnern Griechenlands, die bei mehreren Stammeswanderungen erfolgte (zulekt nach 1770), zur Regeneration der jungen griechischen Nation beigetragen. Der thra= tische Stamm ist in den Stürmen der großen Wanderung untergegangen. SS Das geschichtliche Hellas wird durch den tiefen Einschnitt des korinthischen Meer= busens in zwei ungleiche Teile getrennt, von denen der südliche, die im schmalen (6 Kilo= meter) Isthmus von Korinth mit dem festlande zusammenhängende halbinsel des Peloponnes, nur um ein geringes größer ist, als das Königreich Württemberg. Auch sonst durchdringen sich Meer und Land in solchem Make, dak, von der Landschaft am Pindos abgesehen, kein Dunkt des Landes mehr als 60 Kilometer von der Küste entfernt ist. Die Zersplitterung des Candes, wie die Gestal= tung der Küste sie mit sich bringt, wird gesteigert durch die hohen, unwirtlichen Gebirgstämme, die sich im Innern erheben.

Dom Norden herunter zieht sich wie eine Scheidewand durch die ganze nördliche halbinsel das Bergsnstem des Pindos, Oeta und Parnaß, die bis gegen 2500 Meter aufsteigen und sich in man= Ausläufern cherlei nach Often und Westen verzwei= gen. Aus der Mitte des Peloponnes wird die hoch= ebene von Arkadien durch steile Randgebirge heraus= gehoben, von denen Ern= manthos und Kyllene im Norden gegen 2300 Meter,

die südwärts ziehenden Parnon und Tan= getos 1940 und 2400 Meter erreichen. Der höchste Berg Griechenlands ist im Norden Thessaliens der isolierte Olympos mit nahezu 3000 Meter, an dessen Sud= fuße sich die einzige große Ebene Griechen= lands, die thessalische Ebene mit dem Peneios-Flusse, ausbreitet. Sonst bieten die engen Bergtäler nur wenig Raum gur Entfaltung einer intensiven Bodenkultur; die Slugläufe sind meistens turg und ver= trodnen im Sommer. Darum drängt sich die Bevölkerung in den kleinen, fruchtbaren Küstenebenen zusammen, um Athen, Eleusis, Krisa (Delphi), Korinth, Argos, Sparta u. s. w., wo die Brennpunkte in der Ent= wicklung des politischen Lebens und damit die großen Zentren der Geschichte Griechen= lands sich bilden. "Zugleich war aber auch das Verhängnis der griechischen Nation in der Natur ihres Candes vorgezeichnet: die Zerrissenheit in zahllose selbständige Kan= tone, die zwar die größte Dielseitigkeit der Entwicklung gestattet, aber jeden 3u= sammenschluß der Nation zu einer festen politischen Einheit und damit zugleich die dauernde Behauptung der errungenen Stellung im Kampfe mit den feindlichen Nachbarmächten unmöglich gemacht haben' (Ed. Mener S. 63). SSSSS Dom griechischen Mutterlande baut sich eine natürliche dreifache Brücke zum fleinasiatischen Sestlande hinüber in den zahlreichen Inseln, Ueberresten einer in der Urzeit zugrunde gegangenen Candbrücke, in denen sich die Bergzüge des Kontinents fortseken: an die Südspike des Peloponnes anschließend Kythera, Kreta, Karpathos



🤲 Abb. 34 . Eingang zum ,Atreusgrabe' in Mntenä 🤲

und Rhodos, in der Sortsetzung von Attita und Euböa die Doppelreihe der Knkladen, im Norden endlich von Thessalien aus Deparethos mit den Nachbarinseln und im Meere verstreut Styros, Lemnos und Imbros. Kleinasien aber mit seinem zerklüfteten, westlichen Ufersaum und den vorgelagerten Inseln, streckt dem Mutterlande , gewisser= maken seine gablreichen Golfe und Inseln wie Arme entgegen' (Ed. Mener a. a. O.). So gehört die fleinasiatische Westküste, die in ihrer ganzen Ausdehnung von griechischen Siedelungen besetzt ist, in historischer Be= trachtung zum engeren geographischen Begriffe Griechenland, zumal in Klein= asien zuerst nach der dorischen Wanderung die Stammesnamen der Hellenen in voller Schärfe hervorgetreten sind. hier scheiden sich die Aeoler im Norden, vor allem in der Troas und auf der vorgelagerten großen Insel Lesbos, von den Ioniern, die an der Indischen Küste, im Kanstros= und Mäander= tale, auf Chios, Samos und den benach= barten Knfladen wohnen, während Dorier an der Südwestecke Kleinasiens, auf den Inseln Knidos, Kos und Rhodos und der 3um Peloponnes hinübergiehenden Insel= brücke sich angesiedelt haben. SS Dieselbe Teilung der Stämme weist das Mutterland auf, wo man die Thessaler im Norden und die in den Landschaften Mittelgriechenlands um den Oeta herum und im Norden und Nordwesten des Pelo= ponnes sigenden Stämme gemeiniglich als Aeoler bezeichnete. Die Jonier sollten im wesentlichen auf Attita und die zum Sest= lande gehörige, langgestrecte Insel Euböa, die Dorier auf den Isthmus von Korinth mit der Megaris, auf die östlichen und süd= lichen Gebiete des Peloponnes beschränkt gewesen sein. SEin etwas anderes Bild der Verteilung der griechischen Stämme hat uns die Erforschung der griechischen Dialette gezeigt, die sich hauptsächlich auf die Inschriftenfunde stütt. Denn wenn sich danach auch die Dreiteilung der griechi= schen Volksstämme im allgemeinen aufrecht erhalten läßt, so war doch vor allem das dorische Sprachgebiet bei weitem aus= gedehnter, als die Tradition will, die für Mittelgriechenland nur die kleine dorische Tetrapolis am Oeta (ungef. 200 Quadrat= filometer) als dorisch anerkennt. Nach den Inschriften weisen sämtliche mittelgriechi= schen Dialette nahe Beziehungen zum Dorischen auf, das auch an der Nord= und Westküste des Peloponnes (Achaia, Elis) gesprochen wurde. Jum aolischen Sprach= gebiet dagegen gehören die Mundarten Thessaliens, Böotiens, Artadiens, Inperns und Damphyliens (an der Südfüste Klein= asiens). Im einzelnen freilich zeigen auch diese Mundarten infolge selbständiger Entwicklung zahlreiche Uebergänge und freugen sich vielfach in ihren Eigen=

Entwickung zahlreiche Nebergange und freuzen sich vielfach in ihren Eigenstümlichkeiten (vgl. Busolt I<sup>2</sup> S. 192). Dor allem stellt sich das Böotische als ein Mischdialekt des Thessalischen mit dem Dorischen einerseits, mit dem Jonisch-Attischen anderseits dar; und auch das Arkadische, das wieder mit dem Inprischen nahe verwandt ist, ist das Ergebnis einer Versehung des äolischen Grundstockes mit fremden, hauptsächlich dorischen Elementen.

Die Erklärung für diese Zersplitterung des äolischen Sprachgebietes sinden wir in der geschichtlichen Ueberlieserung, daß die dorischen Stämme erst im 12./11. Ih. v. Chr. ihre nordwestgriechische Gebirgsheimat verlassen haben und in ihre späteren Sitze eingewandert sind, aus denen sie die ältere äolisch-ionische Bevölkerung verdrängt haben. Die Sagengeschichte löst diese sogenannte dorische Wanderung, die sie an die Rückehr der herakliden in den Peloponnes anknüpst, in mehrere selbständige Wanderzüge auf; und auch in ihrer wirklichen, historischen Gestalt dürsen wir sie nicht als einen einmaligen großen heereszug betrachten, der das ganze äolisch=ionische Cand überschwemmt und mit einem Schlage die Dorisierung von Griechenland herbei= geführt hätte. Der erste Vorstoß aus den Waldgebirgen von Epirus erfolgte jedenfalls östlich gegen die reiche Frucht= ebene von Thessalien; ein anderer Strom von Wanderern ergoß sich südöstlich, dem Caufe des Kephisos folgend, über Mittel= griechenland und Böotien und weiterhin über den Isthmus und die Oftfüste des Peloponnes; ein dritter Jug ging von Epi= rus südlich, dem Laufe des Acheloos nach, durch Akarnanien und Aetolien und weiter bei Naupaktos über die Meerenge von Rhion nach dem Westen des Peloponnes. Dom Peloponnes aber haben sich die Do= rier dann über die südlichen Inseln, vor allem Kreta, bis nach Kleinasien (Hali= farnaß) ausgebreitet. St Aber auch diese Einzelwanderungen sind schwerlich als in sich geschlossene Wanderzüge zu denken. Nach Analogie der germanischen Wande=



Abb. 35 · Tor des Atreusgrabes' in Mykena - Rekonstruiert von Ch. Chipiez - - - -

rung werden wir vielmehr annehmen muffen, daß von dem erften Dordringen der Dorier an die vornauf ziehenden Stämme von den nachrückenden Völker= schaften immer weiter vorwärts, südwärts getrieben worden sind. Und dieses konti= nuierliche Vorwärtsschieben, bei dem die eben offupierten Candsike von dem einem Stamme wieder verlassen, von dem näch= sten neuerdings besett wurden, wird man= ches Jahrzehnt, vielleicht mehrere Jahr= hunderte in Anspruch genommen haben. Im allgemeinen wird man danach die These aufstellen dürfen, daß die am wei= testen nach Süden vorgeschobenen dorischen Stämme am frühesten von Nordwest=

griechenland ausgewandert sind, und daß zwar die nordund mittelgriechischen Gebiete von dem Einbruch der Gebirgsvölker zuerst heimgesucht worden sind, daß aber die Umgestaltung der Siedelungsverhältnisse im Peloponnes rascher zum Abschluß gekommen ist, als im übrigen Griechenland.

Sür die Zeitbestimmung der Wanderung sind die Ansätze der griechischen Chronographen, die in genealogischer Berechnung nach dem angenommenen Zeitpuntte der Zerstörung Trojas gemacht worden sind,

ganglich unbrauchbar. Sie schwanken zwi= schen den Jahren 1154/3 (Timaios), 1149/8 (Hellanifos), 1104 (Eratosthenes), 1069 (Ephoros): Belege bei Busolt 12 S. 259 f. für uns ist die obere Grenze der Wanderung festgestellt durch den Beginn der Völker= verschiebungen, die in der ersten hälfte des 12. Ihs. v. Thr. bis nach Aegypten hinüberreichen: unter Ramses III ist diese Be= wegung der "Nordvölker' auf ihrem Höhe= punkt.2) Bis in die Mitte des 9. Ihs. v. Chr. aber geht in der griechischen Geschichte die zuverlässige genealogische Ueberliefe= rung hinauf, die im allgemeinen die spä= teren Besiedelungsverhältnisse zur Voraus= sekung hat: von den Ereignissen der Wan= derung selbst, die nur in einigen hauptzügen in der Sagengeschichte fortlebt, ist geschicht= liche Erinnerung nicht mehr erhalten. Da=

nach werden wir rund das Jahr 1000 als den Endpunkt der Wanderungen, das 12./11. Jahrhundert als die Zeit der dorischen Wanderung bezeichnen müssen. Tine radikal entgegengesetze Anschauung hat Julius Beloch vertreten ), der die Realität dieser Wanderungen übershaupt in Abrede stellt. Nach Beloch ist die griechische Wandersage ein künstliches Produkt der älteren genealogischen Spekulation, die sich daran stieß, daß das homerische Epos eine Verscheichenheit der ethnographischen Verhältnisse gegenüber der späteren Verteilung der Volksstämme in Griechenland andeutet. So kennt das

Epos keine Thessaler und keine Dorier (nur einmal an einer jungen Stelle Od. 7177, val. unten S. 130), und als Gesamtbe= zeichnung für die Hellenen gilt ihm der Achäername. Dies habe man zu erklären gesucht durch die Annahme von Wanderungen, die man von dem fleinen Bergländ= chen Doris in Mittelgrie= chenland als Urheimat der Dorier ausgehen ließ und mit Rücksicht auf die grie= chische Bevölkerung Klein= asiens in die Zeit zwischen dem troischen Kriege und der Kolonisation Kleinasiens sekte. Die Konstruktionen

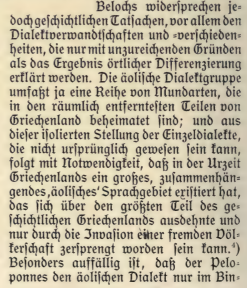




Abb. 36 · Elfenbeinkopf aus einem Volksgrabe in Mykenä (1/2)

nenlande, in der natürlichen Selsenburg der unwirtlichen arkadischen Berge bewahrt hat. Die äolische Besiedelung Inperns aber, das eine mit dem Arkadischen verwandte Mundart sprach, kann nur von der Küste des Peloponnes (über Knthera, Kreta) aus= gegangen sein. Somit ist flar, daß der äoli= sche Dialett einst im Peloponnes weiter verbreitet war und erst durch das Ein= dringen einer fremden Sprache in die Berge gurudgeworfen worden ift. Beweis hier=

für ist auch die Ver= ehrung des lako= nischen Pohoidan (= Poseidon) am Kap Tänaron, def= sen Kult wie die Namensform (= ar= kadisch Posoidan; dorisch heißt der Gott Poteidan) of= fenbar aus älterer pordorischer - 3eit von den Sparta= nern übernommen worden ist. In ge= schichtlicher Analo= gie verweise ich auf die Besiedelungs= verhältnisse Schott= lands, wo auch der ursprüngliche tel= tisch=gälische Dia= lett auf das hoch= gebirge des Bin= nenlandes und die nördlichen Inseln zurückgedrängt er= scheint, während die Sprache der er= obernden Nordlän=

der an den Küsten herrscht. SSS Ein zweiter meines Bedünkens durch= schlagender Grund für die Geschichtlich= feit der dorischen Wanderung folgt aus der Tatsache, daß die hochentwickelte Kultur der ,mntenischen' Periode Griechenlands überall da verschwindet, wo wir nach sprach: lichen Indizien das Eindringen der Nord= weststämme tonstatieren können. Aller= dings hat Beloch entgegnet, die mykenische Kultur sei keineswegs durch den Einfall unzivilisierter Stämme plötzlich zerstört worden, sondern durch allmähliche Evo=

lution in die Kultur der klassischen Zeit übergegangen. Aber um ein plögliches Ab= schneiden einer reichen Kulturblüte handelt es sich gar nicht. Die verheerendste In= vasion vermag eine Kultur nicht mit einem Schlage zu vernichten, und selten ist ein eroberndes Volk, das auf niedriger Kultur= stufe steht, geneigt, auf die materiellen Er= rungenschaften der unterworfenen Kultur= gebiete freiwillig zu verzichten' (Ed. Mener S. 282). Auch nach dem Untergange des



Abb. 37 · Bemalte Grabstele von einem Volksgrabe in Mykenä (1/5)

Römerreiches lebte die alte Kultur noch Jahrhunderte nach: die unter gotischer herrschaft erbauten alteristlichen Basiliken und das gewaltige Grabmal des Theodo= rich in Ravenna knüpfen an die römische Tradition an. Sie hat sich jedoch nicht von dem Schlage erholen können, der sie durch den Einbruch der Germanen getroffen hatte. Es war wie ein langsames Verbluten, wie das Absterben eines grünenden Baumes, den man seiner Rinde und damit der Lebensfähigkeit be= raubt hat. SSSSSSSS

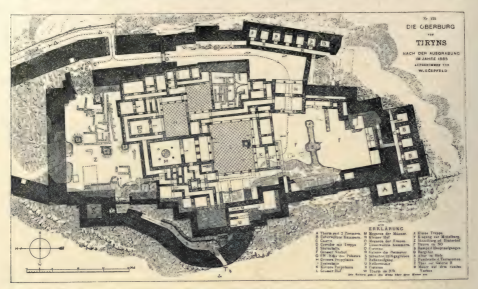
Eine wirkliche Evolution der mykenischen Kultur aber kann mit einiger Sicherheit nur in solchen Gebieten nachgewiesen wer= den, in denen die Unkultur barbarischer Er= oberer nicht gehauft hat. So in Attita, das nach der Ueberlieferung von der dorischen Wanderung verschont geblieben ist: denn der sogenannte ,Dipplonstil' der attischen Dasenmalerei (8./7. Ih. v. Chr.) wird am wahrscheinlichsten auf eine spontane Um= bildung älterer vordorischer Dekorations= weise zurückgeführt. Die kleinasiatischen Jonier aber, die gang sicher den lähmenden Einfluß der dorischen Invasion nicht ver= spürt haben, haben noch in der 2. Hälfte des 6. Ihs. Töpferware verfertigt, deren Ausschmückung in ununterbrochener Tra= dition an die Dekorationskunst der myke= nischen Keramik anknüpft. 5) Somit dürfen wir in der Tat annehmen, daß die myke= nische, wie später die römische Kultur den Todesstoß erhielt durch die Einwanderung barbarischer Stämme und die dadurch be= dingte Einmischung fremden Blutes, die das Volkstum der alten Kulturträger ver= nichtete. Die neue Mischbevölkerung, die zunächst zu einem selbständigen Kultur= schaffen unfähig war, mußte das fremde Blut erst in sich verarbeiten und zu einem neuen, einheitlichen Volkstum sich durch= ringen, bis sie in der Kulturentwicklung wiederum eine selbständige, führende Rolle übernehmen konnte, wie die Italiener der Renaissance. Hiernach glaube ich auch von der Seite der kulturgeschichtlichen Betrach= tung die dorische Wanderung, die auf dem griechischen Sestlande wenigstens die lebensvolle Entwicklung der älteren ,mykenischen' Kultur abschließt, als eine geschichtliche Tatsache erwiesen zu haben. SS

Die dorische Wanderung ist gescheitert an der Bergwand des Parnaß, welche die rauhen Söhne des Nordens von Ättika fernhielt, an der Felsenburg Arkadiens, in die ein Teil der Urbewohnerdes Peloponnes sich geslüchtet hatte; sie hat Inpern und Pamphylien nicht erreicht, die weit außerhalb des dorischen Kulturkreises liegen. Damit steht nun aber in merkwürdigem Kontraste die Tatsache, daß auch das äolische Thessalen, nach der Sprache zu schließen, von dem Vorstoße der Dorier nicht berührt worden ist. Und doch mußte das

offene, reiche Fruchtland der thessalischen Ebene die Bewohner des bergigen Nachbar= landes Epirus vor allem reizen; und doch fonnte die ältere, in Wohlleben aufgewach= sene Bevölkerung Thessaliens einem ernsten Ansturme fräftiger Bergvölker auf die Dau= er keinen Widerstand leisten; und doch fin= den wir in Thessalien in historischer Zeit die leibeigene Bauernschaft der Penesten, die den lakonischen Heloten, den kretischen Foinkes oder πλαρώται vergleichbar, aus einer unterworfenen älteren Bevölkerung des Candes hervorgegangen sein muß. Zu= dem bestehen deutliche Beziehungen zwi= schen Epirus und Thessalien in der Benen= nung von Volksstämmen und Bertlichkeiten, u. a. im Namen der Athamanen, der im Tale des oberen Inachos, eines Nebenflusses des Acheloos, in den athamantischen Ebenen der Phthiotis und Böotiens festsitzt. Da= gegen ist der Stammesname der Thessaler, der an der Landschaft Thessaliotis haftet, der homerischen Dichtung noch unbekannt, wahrscheinlich also als die Bezeichnung einer Volksabteilung der erobernden Nord= westgriechen zu betrachten, der später auf gang Thessalien übertragen wurde. Bier= aus ergibt sich die Schlußfolgerung, daß die Bewohner Thessaliens in historischer Zeit Dorier waren, trok ihrer äolischen Mundart, die sie mit der reicheren Kultur von der unterworfenen Bevölkerung angenommen haben mussen: auch die ger= manischen und normannischen Eroberer haben in Frankreich und Italien ihre Sprache verlernt, die sie in England zur herrschen= den machten. SSSSSS Auffällig ist unter diesen Umständen die enge Zusammengehörigkeit des thessa= lisch=äolischen Dialektes mit dem Aeolischen der Insel Cesbos, die sich durch die Besiede= lung der kleinasiatischen Aeolis von Thessa= lien aus erklären muß. Denn nach der chronologischen Firierung dieser sogenann= ten äolischen Wanderung in der Sagen= geschichte, die vier Generationen vor der ionischen Wanderung angesetzt wird, fällt der Beginn der äolischen Kolonisation Kleinasiens vor die dorische Wanderung, in die mykenische Periode also, vielleicht schon in die mykenische Frühzeit. Dazu stimmt — von allgemeinen Erwägungen abgesehen: vgl. Busolt 12 S. 277 — die durchgreifende Hellenisierung der kleinasi=

atisch=äolischen Gebiete, wo die Namen der alten Stämme und Ortschaften Thessaliens, nicht aber der später eingedrungenen Thefsaler fortleben (vgl. Olympos, Carisa, Magnetes Magnesia). Auch scheint sich der Bereich der äolischen Siedelung hier ur= sprünglich weiter nach Süden erstreckt zu haben, wo die Sestsetzung der Jonier später den äolischen Einfluß zurückgedrängt hat (Ed. Mener S. 237). In Thessalien aber ist die Sprache der dorischen Eindringlinge schwerlich restlos in der Sprache ihrer hö= rigen aufgegangen; denn ,der Sat, daß ein Dolk, welches seine Sprache wechselt, auf das neue Idiom häufig seine alten Sprach= gewohnheiten überträgt, ist gewiß wohl= begründet' (Kretschmer: Einleitung in die Geschichte der griechischen Sprache, Göttin= gen 1896 S. 121). Darum werden wir zu der Annahme gedrängt, daß nach der ersten Besiedelung von Cesbos durch thessalische Aeoler die Beziehungen zum Mutterlande durch thessalische Zuwanderer mehrfach fester gefnüpft wurden und daß auch in histo= rischer Zeit d. h. nach der dorischen Wande= rung noch ein lebhafter Verkehr der thessali= schen und lesbischen Bevölkerung miteinan= der bestanden hat. Denn sonst bliebe die trog der Völkermischung völlig gleichartige Ent= wicklung der thessalischen und der lesbischen Mundart unerklärt: es sei denn, daß man gegen Ueberlieferung und gegen historische Wahrscheinlichkeit die erste Uebertragung des thessalischen Dialektes in die kleinasia= tische Aeolis erst einer relativ jungen Zeit, etwa dem 8. 3h. v. Chr. zuschriebe, wonach dann in unmittelbarer Folge die Koloni= sation des Stamandertales und der Küsten des hellespont einsetzen würde. Somit er= scheint der spätere, typische, äolische Dialekt von Thessalien und Cesbos als das junge Produkt einer langen, einmal gewaltsam unterbrochenen Entwicklung, deren ältere Stadien wir nicht mehr kennen. 6) ss Aber auch das kleinasiatische Jonisch stellt sich als eine sekundäre Bildung dar, wie sie dem Karatter des Stammes als einer Mischbevölkerung entspricht.7) Die ionische Besiedelung Kleinasiens hat wahr= scheinlich schon zur mnkenischen Zeit be= gonnen und ist zum Abschluß gekommen durch die Auswandererzüge, die unter dem Drude der Dorier ihre heimat verließen.8) Nach der sagengeschichtlichen Tradition ist

der hauptstrom der ionischen Auswande= rung durch Attika gegangen, und dieser An= spruch Athens, die Mutterstadt der Jonier zu sein<sup>9</sup>), ist trot der abweichenden Genea= logien der ionischen Fürstenhäuser niemals ernstlich bestritten worden. Wenn aber auch Attika (und Euböa) für den größten Teil der ionischen Kolonisten Ausgangs= puntt oder lette Durchgangsstation qe= wesen ist, so weist doch die geschichtliche Erinnerung darauf hin, daß auch mittel= griechische Candschaften (Böotien) und vor allem der Peloponnes bei jener Völker= bewegung einen Teil ihrer Bewohner in die ionischen Kolonien abgegeben haben (herodot 1 146). In der Tat finden sich im Peloponnes, von dessen Nordfüste (Aigialos = Achaia) der Sage nach die ionische Aus= wanderung anhob, Spuren einer alten ionischen Bevölkerung, so in den ionischen Autochthonen der Kynuria südlich der Ar= golis (herodot VIII 73); in der dryopischen Bevölkerung der argivischen Städte Hermi= one und Asine, die mit den stammes verwand: ten Dryopern des ionischen Euboa zusam= mengehören (vgl. Ed. Mener S. 199, Busolt 12 S. 209 Anm. 6); in der Feier des ioni= schen Stammfestes der Apaturien in Trögen (Herodot I 147, Paufanias II 33. 1), das in der attischen Theseussage auch mit Athen verknüpft ist; in den ionischen Kolonisten des durch sakrale Beziehungen mit Athen ver= bundenen Epidauros (Strabo VIII p. 374, herodot V 82): nach der Sage herrschte hier Pityreus, der Nachkomme des Jon, (Pausanias II 26. 1), dessen Sohn Proflos wieder, von den Argivern vertrieben, eine epidaurische Apoitie nach Samos geführt haben soll. Auch der samische Herakult weist auf die Argolis zurück, wo man Hera als Candesgöttin verehrte. SSSS Wenn wir also in der Völkermischung derkleinasiatischen Zonier einen Stamm der Javones, zu dem auch die Athener ge= hörten<sup>10</sup>), als Grundstock annehmen, von dem das neue Stammesgebilde seinen Namen hergeleitet hat11), so werden wir die ursprünglichen Sitze dieses Stammes nicht bloß in Attika und Euböa, sondern auch in den benachbarten Candschaften, vor allem in der Argolis suchen dürfen. Jedenfalls ist der Schluß nicht zu fühn, daß die Sprache der argivischen Mytenäer, die an der ionischen Wanderung einen



ang ang ang ang ang Abb. 38 . Plan der Oberburg von Tirnns ang ang ang ang ang

wichtigen Anteil gehabt haben müssen, eine Urform des Jonischen gewesen ift, die aus einem älteren, gemeingriechischen Dialette entwickelt worden war (val. Busolt 12 S. 286). Die Umformung dieser Mundart zum späteren typisch-ionischen Dialekt hat sich erst in Kleinasien vollzogen; selbst das hervorstechendste Merkmal des Jonischen, der Schwund des W=Cautes (F), den das Attische, nicht aber das Chalkidisch=Euböi= sche 12), mit dem Kleinasiatisch=Jonischen ge= mein hat, scheint erst nach der Besiedelung Kleinasiens hervorgetreten zu sein: denn die Asiaten haben den Ioniernamen noch in seiner alten Form IáFoves=Jawan übernommen, womit sie später die Gesamt= heit der Hellenen bezeichneten. 13) So ver= läuft die Ausbildung des attisch=ionischen und des thessalisch-lesbischen (äolischen) Dialektes in durchaus selbständigen Ent= widlungslinien, die vom griechischen Mutterlande ausgehend, einander später nicht mehr berühren. Und deshalb ist es teineswegs notwendig, daß der faratte= ristische Unterschied der beiden Dialette, wie Cauer S. 127 f. meint, bereits im Mutterlande in voller Schärfe vorhanden gewesen sei. SSSSSSSS mir haben somit aus der früher bemerkten Derwandtschaft der ,äolischen Dialekte Thessaliens, Böotiens, Artadiens, Inperns und Pamphyliens einen ursprünglichen lo=

talen Zusammenhang dieser Mundarten in einer gemeinschaftlichen, äolischen Ursprache Griechenlands erschlossen, die in sich jedoch höchstwahrscheinlich schon dialektische Dif= ferenzierung erfahren hatte: denn 'die Er= fahrung lehrt, daß es absolut dialettlose Sprachen nicht gibt' (Kretschmer S. 9). Und da wir ionische Elemente zur motenischen Zeit in Attita und im Peloponnes nachweisen konnten, so haben wir die Differenzierung hier bereits in der Richtung auf das spätere Jonisch hin angenommen. Die ursprüng= liche Gemeinsprache werden wir danach als eine äolisch-ionische bezeichnen durfen, aus der sich die attisch=ionische Mundart ausgesondert und später im Kleinasiatisch= Ionischen isoliert hat. Im einzelnen die Dialektgrenzen der griechischen Urzeit nach= zuweisen geht über unser Vermögen. S Der äolisch=ionische Mischdialekt, der sich im Grenzgebiete des Aeolischen und des Joni= schen an der kleinasiatischen Küste gebildet hat und in dem, der erpansiven Tendenz des ionischen Stammes entsprechend, das ionische Element dominiert, ist eine ganz junge Mischbildung, die aus der Berührung und Durchdringung der beiden bereits firierten Mundarten hervorgegangen ist. 🖘

Ebenso widerspruchsvoll wie die konventionelle Entwicklungsgeschichte der griechischen Sprache und ihrer Dialekte sind

die Nachrichten der Alten und die hnpo= thesen der modernen Gelehrten über die Ur= bevölkerung Griechenlands und die Namen der griechischen Stämme. S Der Gesamt= name Griechenlands Ελλάς, die Bezeich= nung seiner Bewohner als Ελληνες ist jung. Als gemeinsame Stammesbezeichnung findet sich der Name nachweislich zuerst bei Archilochos und imsogenannten Katalog des Hesiod, also nicht vor der Mitte des 7. Ihs. In der Ilias dagegen sind die Έλληνες in Thessalien lokalisiert, in der weiten Ebene der Έλλας εὐούχορος (31. I 478), die stets mit der Landschaft Phthia (Phthi= otis) verbunden erscheint. In seinem Ur= sprunge freilich reicht der hellenenname, der von den Ellol oder Sellol, den Driestern des Zeus in Dodona, und von der Candschaft Eddonla um Dodona schwerlich getrennt werden kann (val. 31. II 234, Aristoteles Meteorologie I 14), nach Epirus und - nach dem Zeugnisse homers zu schließen — in die vordorische Zeit zurück. Don hier ist er nach Thessalien übertragen und weiter über gang Griechen= land ausgebreitet worden, vielleicht unter der Einwirfung des im Dolke beliebten Achilleusmythos, der bei den Myrmi= donen, den ersten Hellenen, beheimatet ist (31. II 596): der Vorgang ist ungefähr der= selbe, als wenn im 18. Ih. teutonisch für ger= manisch gesagt wurde (Kretschmer S. 415 Anm.). Wann und auf welche Weise das geschehen ist, wissen wir nicht; doch findet lich schon in der Odnssee eine umfassendere Bedeutung des Namens in der ständigen formel καθ' Ἑλλάδα καὶ μέσον' Αογος (Od. a344, 6726, 816, 080), die allerdings der Erklärung Schwierigkeiten entgegen=

stellt, weil auch Argos hier eine weitere Gel= tung hat, als zur historischen Zeit. Möglicher= weise liegt darin ein Mangel an geogra= phischer Anschauung oder eine Kontamina= tion älterer und jüngerer geographischer Be= griffe in bewußtem Archaisieren (val. unten 5.131).නනනනනනනන  $\mathbf{n}$ eben dem Namen  $`E\lambda\lambda\eta
uarepsilonarepsilon$  spielt im späteren Altertum die Bezeichnung der Griechen' als Toainoi-Graeci eine Rolle. In der griechischen Literatur erscheinen sie zuerst bei Aristoteles (Meteorologie I 14), wo sie mit den Seddoi bei Dodona verbunden sind: nach dem Marmor Parium ep. 6 u. a. werden sie mit Deukalion nach Thessalia Phthiotis versett. Aber als Gesamtbe= zeichnung der hellenen gilt der Gräten= name den Italikern, und wir fragen verwundert: wie ist das zugegangen? Das spätere Substantiv Toaixos ist eine offenbar auf italischem Boden erwachsene adjektivi= Sche Weiterbildung eines älteren Stammes= namens Grai (val. Etrusci, Volsci, Hernici, Aurunci), den wir noch im Gren3= gebiete zwischen Böotien und Attita nachweisen können. hier im Küstenlande, das den alten Namen Toainh führte, im Asopostale zwischen Tanagra und Oropos, lag eine verschollene Stadt Toaia, die von Homer im Schiffskatalog Il. B 498 genannt wird (vgl. Busolt I2S. 198 Anm. 8). Aber eine unmittelbare Uebertragung des Graër= namens von hier nach Italien liegt außer= halb aller Wahrscheinlichkeit. Eher werden wir die glänzend ausgedachte hnpothese von Wilamowik = Moellendorff (hermes XXI 1886 S. 107f., vgl. Kreschmer S. 280) an= nehmen, daß die Graer an der Asopos= mündung der versprengte Rest einer ur-



"G "G "G "G "G "G Abb. 39 . Ruinen von Tirnns . Oftansicht "G "G "G "G "G "G

sprünglich illnrisch = epirotischen Völkerschaft waren und daß dieser Stamm, bei den Wanderungen zu einem Teile nach Italien verschlagen, den Lateinern und damit dem ganzen Abendlande den "Griechen"=

namen vermittelte: man ver= gleiche die verschiedenen Be= zeichnungen des Deutschen im Auslande, l'Allemand, the German, il Tedesco, dazu the Dutchman = der hol= länder. SSSSS Im homerischen Epos er= scheint der Name der Achäer = 'Azaiol (Havazaiol) als Gesamtname der hellenen, vornehmlich aber der Leute des Agamemnon, der Bewoh= ner des Deloponnes, während der Thessaler= und Dorier= name bei homer entweder unbekannt ist oder geflissent= lich ignoriert wird. Dage= gen finden wir in historischer Zeit den Achäernamen nur

noch heimisch in der Südwestecke Thessaliens (Achaia Phthiotis) am pagasäischen Golfe, in dem schmalen Candstrich an der Nordküste des Peloponnes und in den von hier ausgegangenen unteritalischen Kolo-

nien, von gelegentlichen Erwähnungen auf 3n= pern und in anderen Teilen Griechenlands zu schweigen. Es geht nun die Sage, daß die achä= ische Urbevölkerung von Argos und Cakonien vor dem Ansturm der Dorier weichen mußte und sich an die Nordfüste des Deloponnes zurückzog, von wo sie die altein= gesessenen Jonier ver= dränate. Dem **steht** por allem die schon be=

merkte Tatsache gegenüber, daß sich der Dialekt des peloponnesischen Achaia, der zur nordwestgriechisch-dorischen Sprachgemeinschaft gehört, aufs schärsste von der äolischen Ursprache Arkadiens unterscheibet; und ferner, daß auch im phthiotischen Achaia, wenigstens zur späteren Zeit, aus der wir Inschriften besitzen, nicht eine äoli-

sche, sondern eine nordwestgriechische Mundart geherrscht hat. Also gehörten in der geschichtlichen Zeit jedenfalls die Bewohner dieser Landschaften nicht mehr der Urbevölkerung an, sondern waren dorischen

Stammes. S Der Achaer= name im Epos aber hat mit der dorischen Bevölkerung Griechenlands nichts zu tun. geht vielmehr bei seiner typi= ichen, umfassenden Bedeutung zweifellos in die vordorische, mnkenische Zeit zurück, in der die Wurzeln des epischen Ge= sanges liegen. An eine Ueber: führung des Namens von Thessalien in den Pelopon= nes durch wandernde und sich teilende dorische Stämme (val. die Cokrer) ist darum nicht zu denken. Es fragt sich nur, ob wir in ihm die Bezeichnung eines ursprünglich vielleicht thessalischen (phthiotischen) Einzelstammes der Mntenäer

erkennen dürfen, die nur in der epischen Tradition auf die Gesamtheit der Hellenen übertragen wäre, oder ob wir die Achäer als die große Gemeinschaft der äolische ionischen Urbevölkerung Griechenlands be-

trachten wollen. Jene Enpothese indessen hat ein wesentliches Korrelat in der mir nicht glaubhaften Annahme, daß das pelo= ponnesische Argos, der Sürstensitz des Agamem= non, nach der ursprünglichen Sage in Thessalien zu suchen sei und erst mit der Wanderung der Achil= leussage in den Pelopon= nes versett worden wäre (val.unten S.116). Somit erscheint mir angemes= sener die Erklärung des

Achäernamens als einer alten Gesamtbezeichnung aller Hellenen, die von den eindringenden Eroberern auf einzelne Landschaften übernommen und dadurch in verschiedenen Teilen Griechenlands konserviert worden sein muß. Die historischen
Bedingungen für die Existenz eines solchen
Gemeinnamens sind durch die Bedeutung



Abb. 40 · Weibliches Idol \*\* aus Tirnns (3/7) \*\* §



Abb. 41 · Kuhidol aus Tirnns (1/2)

und die weite Derbreitung der mykenischen Kultur für die griechische Frühzeit gegeben. Ob die Akaiwascha, die unter Merenptah (1253) mit anderen Stämmen des Nordmeeres in Aegapten einfielen (vgl. Lindl: Cyrus S. 54), mit den Achäern identisch sind, ist eine offene Frage.

Das schwierigste Problem der griechischen Urgeschichteist die sogenannte Pelasgersfrage. Während nämlich die Ueberlieserung des Altertums die Pelasger allgemein als die vorhellenische Urbevölkerung von Griechenland betrachtet, gehen neuere Geschichtsschreiber, von Ed. Mener geführt (vgl. S. 55 f. und besonders, Forschungen' 1), soweit, die Pelasger aus der griechischen Urgeschichte völlig zu eliminieren. Anserkannt wird von ihnen nur ein hellenischer Volksstamm der Pelasger, der

entsprechend den Stämmen der Minner, Danaer, Argeier, Achäer— in Thessalien seinen Wohnsitz gehabt haben soll, woes später noch eine Landschaft Pelasgiotis gab. Dieser Volksstamm sei den eindringenden dorischen Thessalern unterlegen, die jedoch den Volksnamen in der Landschaftsbezeichnung weitergeführt haben. Und wie der Name der Achäer und Hellenen, so habe sich auch der Pelasgername in einem literarischen Prozesse von Thessalien

auch der Pelasgername in einem lite= == rarischen Prozesse von Thessalien über gang Griechenland verbreitet, indem die genealogische Poesie ihn als Bezeichnung der vorgriechischen Urbevölkerung aufge= nommen habe (so schon Aischnlos Schutzfleh. 254 f.). hierzu aber sei sie dadurch veran= laßt worden, daß sie die autochthonen thessalischen Pelasger mit der autochthonen Bevölkerung in Attika und Arkadien und die so gewonnenen attischen Pelasger mit den Tyrsenern von Lemnos zusammenwarf. Zuverlässige Ueberlieferung zur Entschei= Odung dieser urgeschichtlichen Probleme fann natürlich nicht vorhanden sein. So= viel jedoch wissen wir mit Sicherheit, daß einmal in Griechenland vor dem Ein= dringen der indogermanisch=hellenischen (äolischen) Stämme eine nicht=griechische Bevölkerung gesessen hat: ungriechische Ortsnamen, die sich im ganzen Bereich des geschichtlichen Griechenlands erhalten ha= ben, sind die deutlichsten Zeugnisse dafür.

Thre Wortbildungen auf -vvos (vgl. Kóοινθος, Ποοβάλινθος, ¿Ερύμανθος, auch Tiovvs = Tiovvvos), die sich mit flein= asiatischem -vda, -vdos zusammenstellen, ferner Namen auf -σσος, -ττος (Ἰλισσός, Παονασσός, Ύμηττός μ. [. w.), auch die Stadtbezeichnung "Agvy (in Böotien und Thessalien) mit den Zusammensekungen 'Ιδάονη, 'Ατάονη u. s. w. weisen auf die Derwandtschaft jener Bevölkerung mit einer kleinasiatischen Sprachgruppe hin, zu der in geschichtlicher Zeit vornehmlich die mit den Endern und Mnsern verwandten flein= asiatischen Karer gehörten (vgl. Kretsch= mer S. 302 f., 401 f.). SMach Herodot I 171 sollen in der Urzeit die Karer, die sich als Autochthonen betrachteten, unter dem Namen Leleger auch auf den griechischen Inseln gesessen haben und von hier durch die ionischen und dorischen Kolonisten,



Abb. 42 · Stück eines Frieses von Alabaster mit blauem ~ ~ Glassluß (Knanos) aus Tirnns (1/18) ~ ~ ~ ~

nach Thukndides I 4 durch den kretischen Urtonig Minos vertrieben worden sein. Richtig dürfte hieran soviel sein, daß die festländischen Karer sich in prähistorischer Zeit auch über die Inseln ausgebreitet hatten und durch die Hellenen wieder zu= rückgedrängt und auf das kleinasiatische Binnenland beschränkt wurden' (Kretsch= mer S. 376). In welchem Derhältnis die als griechische Urbevölkerung mehrfach genannten Leleger zu den Karern stehen, ist schwer zu sagen. Für die antiken hi= storiker waren die Leleger nur noch ein Name, und nach den Angaben der epischen Dichtung scheint nur festzustehen, daß die von Achill zerstörte Stadt Pedasos am Ida, die mit Troja verbündet war, den Lelegern gehörte. Auch die Stadt An= tandros an der Südfüste der Troas war nach Alkaios (bei Strabo XIII p. 606) eine Stadt der Leleger, nach Herodot VII 42 der Pelasger (das Material bei Busolt 12

S. 182 f.). Am ehesten dürfte man danach zu der Annahme hinneigen, daß die Ce= leger einer der nichtgriechischen Küsten= stämme Kleinasiens waren, der zu den Ka= rern ethnologische Beziehungen hatte. S Zu derselben großen Völkerfamilie, die Ovor dem Eindringen der Hellenen über die Inseln und Küsten des ägäischen Meeres verbreitet war, dürften nun auch die De= lasger zu rechnen sein, die ich als einen griechischen Volksstamm nicht anerkennen fann. Nach Herodot V 26, Thutydides IV 109 u. a. haben barbarische' Delasger auf den Inseln Lemnos und Imbros im thrakischen Meere gesessen; und zu dieser Lokalisation stimmt der Nachweis des Stammes auf der Athoshalbinsel durch Thutydides, auf der Chalkidite, Samo= thrake und an der Propontis durch Hero= dot I 57, II 51.14) Thukndides fügt hinzu, daß die Pelasger zu den Tyrsenern (= Etrustern) gehörten, und dementsprechend redet Sophofles (bei Dionns v. Halif. 125) von tyrsenischen Pelasgern. In der Cat ist auf Cemnos eine aus der 2. hälfte des 6. Ihs. v. Chr. stammende Inschrift ge= funden, die mit griechischen Schriftzeichen in einer nicht-griechischen Sprache abgefaßt ist: Pauli (Eine vorgriechische Inschrift auf Lemnos, Leipzig 1886) hat darin mit hoher

Wahrscheinlichkeit Anklänge an die etrus= tische Sprache erkannt. S Auch in der epi= schen Tradition erscheinen Pelasger unter den Bundesgenossen der Troer und zwar unter den kleinasiatischen Stämmen der Karer, Paionen, Leleger, Kautonen, Entier, Myser, Phryger und Maionen. Und im griechischen Mutterlande sigen die Pelas= ger zweifelsohne in der thessalischen De= lasgiotis und beim epirotischen Dodona im Kulte des Ζευς Πελασγικός (31. Π233) So lieat die Vermutung nahe, das ganze Küftengebiet des nördlichen ägäischen Meeres einer nicht = griechischen Urbe= völkerung der Pelasger zuzuweisen, wie die südlichen Küsten und Inseln den Karern. Die Pelasger aber sind auch tief in das griechische Mutterland eingedrungen und vielleicht bis nach Attita (über das Meer?) gekommen. Denn wenn auch die Angleischung des Πελαογικόν τείχος (=Storch= mauer) in Athen an die Pelasger einer halt= losen Volksetymologie verdankt wird, so führen doch alte kultliche Beziehungen von Attifa gerade nach den Pelasgersigen Cemnos und Samothrake hinüber (vgl. Busolt I2 S. 169 f.). Ein näheres Einge= hen auf die verwickelten Fragen der griechischen Urgeschichte muß ich mir hier versagen. ASSSSSSS



## Zeit, Entstehung und wichtigste Sundstätten der mnkenischen Kultur



ie älteste Kulturentwicklung der Länder um das ägäische Meer läßt sich deutlich in zwei Perioden scheiden, von denen die sogenannte "mykenische" Periodediezweiteist. Ihr geht eine Epoche vorauf, die man

zum Unterschiede von der mykenischen die trojanische oder ägäische genannt hat. Doch scheint es angemessener, diese Periode, deren Dauer sich nurnach ihrer Ablösung durch die mykenische Kultur bestimmt<sup>15</sup>), ganz allgemein als die prähistorische Zeit zu bezeichenen. Sueber die Träger dieser Kultur sind wir durchaus auf unkontrollierbare

Mutmaßungen angewiesen, wobei wir uns vor dem Sehlschlusse hüten müssen, daß der innere Zusammenhang dieser ältesten Kultur an allen Küsten des ägäischen Meeres auch eine ethnische Einheit der ältesten Bewölkerung von Inpern die nach Thessallen und Troja bedinge. Denn schon bei primitiven Kulturzuständen sind gegenseitige Bewinflussungen verschiedener Volksstämme auch über größere Gediete hin nicht ausgeschlossen. Und überdies geht überall, auch bei räumlich getrennten Völkern, die Entwicklung einer primitiven Kultur in sogleichartigen Formen vor sich, daß selbst bei nahe zusammenwohnenden Stämmen

die Entscheidung zwei= felhaft bleibt, ob bei einzelnen Kulturfakto= ren, auch in religiösen Dingen, Uebertragung oder selbständige Ent= wicklung anzunehmen ist. Immerhin ist nach histori= allgemeinen Erwägungen wahrscheinlich, daß die Träger jener Kultur teine Griechen gewe= sen sind. Denn die nichtgriechische Urbe= völkerung von Grie=

chenland, die Pelasger, Karer, Celeger u. s. w., ist wahrscheinlich erst um die Wende des 3./2. Jahrtausends v. Chr. durch die Hellenen, die von Norden in den Balkan eins drangen, untersocht und außer Candes gestrieben worden: und gleich danach setzt die Ausbildung der mykenischen Kultur ein. Somit dürfte die prähistorische Kultur in Griechenland eine nichtshellenische gewesen sein, obwohl auch die Griechen, vielleicht schon in ihren historischen Sitzen, das Stabium dieser Kultur durchlausen haben müssen.

Threr Art nach gehört die prähistorische -Kultur, in der wir wieder mehrere Entwicklungsstufen unterscheiden tonnen, im wesentlichen noch der Steinzeit an. Die Bevölkerung freilich war bereits seß= haft geworden und wohnte mehrerenorts in geschützten Siedelungen, deren gewaltige Sestungsanlagen (Troja, Argos) unsere Be= wunderung erregen. Für ihre Bestattungs= sitte ist es bezeichnend, daß die Leichen nicht in ausgestreckter Lage, wie zur motenischen Zeit, sondern in Hockerstellung in schmalen, vertikalen Selsgräbern oder in Cehmziegel= färgen beigesett wurden, so in Orchomenos, Salamis, Dolo in Thessalien und an anderen Orten. Stein und Knochen waren das Material, aus dem man die Werkzeuge und Waffen verfertigte. Vor allem karakteristisch sind die Pfeilspiken und Messer aus Obsidian, der sich in aus= gedehnten Lagern auf der Insel Melos fin= det. Später beginnt die Bearbeitung des Kupfers (von Inpern) zu hausrat und Schmuckgegenständen; Gold und Silber kommt erst in der jüngsten Entwicklung



\* q \* q \* q Abb. 43 . Innerer Torweg in Tirnns \* q \* q \* q \* q

vor. 16) S Ihre besondere Eigenart ge= winnt diese älteste Kultur in ihren Tonfabri= katen, Schnabelkrügen (Abb. 5), trichter= förmigen Bechern, gekoppelten Gefäßen u. s. w., die aus grobem, ungeschlemmtem Ton von glänzend schwarzer oder rötlicher Sarbe gearbeitet sind, zumeist noch aus freier hand, wenn auch die Drehscheibe bereits bekannt war und vereinzelt An= wendung fand. Den Uebergang zu deto= rativer Behandlung bildet die fünstliche Ausgestaltung der Dasenform, vor allem in den sogenannten Gesichtsurnen, in denen man das Aeußere der Dase einer Menschen= oder Tiergestalt anzunähern suchte (Abb. 5). In der Ornamentik zeigt sich eine allmähliche Entwicklung, die mit einfachsten, eingefratten ober eingedrückten geometrischen Verzierungen beginnend, später in aufgemalter Dekora= tion Pflanzenmotive verwendet und selbst unbeholfene Versuche macht, Tiere und Menschen malerisch wiederzugeben. SS

Die mykenische Kultur bildet in manchen Beziehungen eine Fortsetzung und Weizterbildung der prähistorischen Kultur, die sie sast in ihrem ganzen Derbreitungsgebiete abgelöst hat. Die Nachwirkungen der älteren Zeit bleiben noch in traditionellen Gepflogenheiten lebendig, wie 3. B. die mykenischen Besestigungen Trojas in ihrer Anlage und Bauart durchaus der älteren prähistorischen (II.) Burgentsprechen. Ihren Namen hat diese Epoche von Mykenä, der Königsburg des Agamemnon, weil hier zuerst durch die Ausgrabungen Schliemanns ihre Kultur, die aus dem Andenken der

Menschen entschwunden war, in hoher Blüte uns wieder vor die Augen getreten ift. Aber heute hat sich uns für jene Zeit neben dem argivischen Kulturzentrum ein noch reicheres Kulturleben auf Kreta wieder er= schlossen, und damit hat Mntenä den früher wohlbegründeten Anspruch verloren, dieser Deriode den Namen zu geben. Dennoch scheint es mir angebracht, auch jest noch die Bezeichnung ,mnkenische Kultur' beizu= behalten, weil sie bereits eine typische Bedeutung und damit Heimatrecht in der Wissenschaft gewonnen hat. SSS Cur die zeitliche Dauer der mntenischen

Deriode 17) haben wir einige feste chronologische Puntte durch Koingi= dengen mit der ägnptischen Chronologie. Aegnptische Ein= flusse auf die Zivilisation der griechischen Inseln zeigen sich schon zu Anfang des 2. Jahr= tausends v. Chr.: gravierte Steine von Kreta haben Ana= logien mit Skarabaen der 12. Dynastie (ungef. 2000-1800 v. Chr.), unter der die Kultur Aegyptens bereits in voller Reife stand. Don einer spezifisch ,mntenischen 'Kultur fann in die= ser Zeit allerdings noch nicht die Rede sein. Erst in dem 15. Ih., das zahlreiche Beziehun= gen zwischen Griechenland und Aegypten aufweist, ist die motenische Kultur zur Blüte

gediehen. Die Datierung geben uns Kar= tuschen mit dem Namen Amenophis II (um 1450) aus Mnfenä (val. Annual of the British School at Athens = Annual BSA VIII 1901/2 S. 188), Amenophis III (um 1400) aus der Unterstadt von Mntenä und aus Rhodos, der Gattin Amenophis III, der Königin Thi (Taia), aus der Burg von Mykenä, aus der Nekropole von Jalysos auf Rhodos, aus Phaistos und aus Sala= mis auf Inpern. Bei der verhältnismäßig großen Zahl dieser Objekte ist ihre Der= Ichleppung in jüngerer Zeit oder spätere Nachahmung unwahrscheinlich, obwohlsich auch Beispiele hierfür aufweisen lassen (besonders in Naukratis). S In derselben Zeit macht sich in Aegypten selbst ein starter Einfluß mytenischer Kultur bemerkbar, vor allem in der fünstlerischen Produktion, der herübernahme mykenischer Kunstformen und Ornamente. Dem Könige Thutmo= sis III (um 1500) werden nach ägnptischen Wandgemälden Geschenke der Keftiu (val. das biblische Kaphtor) und von den "Inseln im großen Meer' dargebracht, die in der Sorm motenischen Dasen entsprechen (vgl. Abb. 44 und mehr bei h. R. hall: Annual BSA VIII S. 171 f.). Auch der Typus der Männer und ihre Kleidung läßt auf Myke= näerschließen, mögen nun die Keftiu selbst als Phönizier (Helbig) oder wahrscheinli= cher als Kreter (Evans) oder Inprioten (Hall) gelten. Das Deforationsmuster von der Grabkammer des orchomenischen Kup=

pelgrabes (Abb. 63) kehrt auf bemalten Deden ägnptischer Grabkammern aus der Zeit der 18./20. Dynastie wieder. Und in den ägnptischen Nekropo= von Gurob (ungefähr 1400-1250) und Kahun (um 1100), die flinders=Petrie auf= gedeckt hat, ist mykenische Topfware gefunden worden, offenbar mytenischem Importe dieser Zeit entstammend, da sich die zerbrechlichen Ton= gefäße im täglichen Gebrauche nicht durch Jahrhunderte kon= fervieren. Noch im Grabe Ram: ses III (ungefähr 1180/50) lag eine mntenische Bügelkanne, und andere waren in einer





gemälde aus dem Grabe Rethmaras

fällt in das lette Viertel des 2. Jahrtau= sends v. Chr., das in Griechenland durch den Einbruch der nordwestgriechisch=dori= schen Stämme seine Signatur erhält. So= mit dürfen wir im allgemeinen das 2. Jahr= tausend v. Thr. als die Epoche der mykeni= schen Kultur bezeichnen, die mit dem An= fange dieses Jahrtausends sich zu entwickeln beginnt und jedenfalls schon gegen seine Mitte auf dem Kulminationspunkte ange= langt ift. SSSSSSSSS Die wichtigsten Zentren der mykenischen Kultur im Mutterlande erkennen wir, von sporadischen Einzelfunden abgesehen, in der thessalischen Ebene am pagasäischen Golfe, im Reiche der Minner am Kopaïs= see in Böotien, im Pedion von Attika und

in den Küstenebenen des Peloponnes, vor allem in der Argolis und in Cakonien. hier ragen die gewaltigen Burgen der Anaften, hier finden sich die merkwürdigen Kuppel= und Schachtgräber, von denen einige ihre tostbaren Goldschätze bis auf uns behütet haben. Und je weiter wir von Norden nach Süden vordringen, um so reicher wird das Bild dieser Kultur. SIn auffälligem Ge= gensatze hierzu stehen die Candschaften des griechischen Westens, in denen fast jede Spur mntenischen Einflusses fehlt. Als sich im Osten längst schon die höhere Kultur gebildet hatte, sind im Westen noch die primitiven 3u= stände der prähistorischen Kultur herrschend geblieben. Das fannnicht in einer mangeln= den Fruchtbarkeit der griechischen Westküste

seinen Grund ha= ben, wo im Ge= genteil die reichen Ebenen von Elis Afarnanien und (am Acheloos) die Mittel zu einer höheren Kultur= entwicklung bo= ten. Auch der See= verkehr fand im griechischen We= sten kaum minder günstigeBedingun= gen, da auch die Westküste sich in

zwei großen Golfen, dem korinthischen und dem ambratischen Meerbusen, öff= net und die vorgelagerten ionischen In= seln den Verkehr erleichterten. Sur jene sonderbare Tatsache gibt es nur Einen Er= flärungsgrund, daß nämlich die myte= nische Kultur oder wenigstens die Anregung zu ihrer Entwicklung von Often gekommen ist, von Kleinasien, Phönizien, Aegnpten her übers Meer. So Die Brücke über das Meer aber bilden die griechischen Inseln, und in der Tat sind auch hier, auf Thera, Melos, Rhodos, Kreta, Inpern, zahlreiche Ueberreste jener Kultur ans Licht gekommen, nirgends kostbarer und bedeutungsvoller als auf Kreta. hier ist offenbar der Ort, wo durch die Berührung der Griechen mit den hochentwickelten asiatischen Kulturen, durch die Aufnahme und selbständige Der= arbeitung orientalischer Kulturelemente die mykenische Zivilisation zuerst geschaffen und zur reichsten Blüte emporgeführt worden ist. Denn hier ist der Brennpunkt, in welchem die babylonischen (phönizischen) und die ägnptischen Kulturströmungen auf ihrem Wege nach Griechenland sich treffen mußten, von welchem auch die Ausstrahlungen der neuen Kultur, nach Norden und Nordwesten immer schwächer werdend, ausgegangen sind. So bildet die Aufdeckung der mykeni= schen Kultur auf Kreta, die von Einsichtigen schon früher geahnt und gefordert worden war 18), gewissermaßen den Schlußstein in unserer Erkenntnis jener ältesten Zivilisa= tion, die auf griechischem Boden entstanden und von griechischem Geiste durchtränkt ift. 19) **SSSSSSSS** 

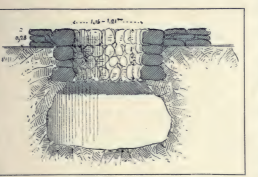


Abb. 45 · Opfergrube im großen Palasthofe von

Träger der Kul= tur 20) müssen, gemäß den früher besprochenen Sie= delungsverhältnif= des ältesten Griechenlands, Bellenen äolisch=ioni= schen Stammes qe= wesen sein, die im 2. Jahrtausend v. Chr. das griechi= Mutterland iche und die Inseln, von Thessalien bis nach Inpern, bevölker=

ten. Sur den griechischen Ursprung dieser Kulturspricht auch die Originalität und Fri= sche, die Lebenswahrheit und realistische Na= turbeobachtung ihres Kunstschaffens, die sie weit von den schematischen Typen ägypti= scher und zum Teil auch babylonischer Kunstübung abhebt und ihre Erzeugnisse mit den klassischen Schöpfungen der griechischen Kunst zusammenstellt. 21) s 3wei große orientalische Reiche, die in der ersten hälfte des 2. Jahrtausends v. Chr. auf einer hohen Stufe der Kulturentwicklung stan= den, haben den Anstoß gegeben zur Ausbildung der neuen griechischen Kultur, Babylonien und Aegypten. Der ägyp= tische Einfluß, der im Gebiete des südlichen Mittelmeeres seit dem Beginne des neuen Reiches und den ägnptischen Eroberungen im 16. Ih. gewaltig angewachsen war, traf mit einer kaum schwächeren Kultur= strömung zusammen, die vom Euphrat= lande ausgehend, über Sprien und Kleinasien hin auf die grie= chischen Inseln, Inpern, Kreta und selbst auf das griechische Mutterland sich erstreckte. Be= zeichnend für die außerordent= lich tiefgreifende Einwirkung der babylonischen Kultur ist es, daß selbst zur Zeit der ägnpti= schen herrschaft in Sprien, zur Blütezeit der mykenischen Kultur im 15. Ih. v. Chr., die Keilschrift das Verkehrsmittel, das Babylonische die offizielle Diplomatensprache des ganzen Orients gewesen ist, in der auch die sprischen Dynasten mit dem

Pharao, ihrem Oberherrn, verkehrten (val. die Tell=el=Amarnabriefe: Lindl, Tyrus S. 31 und 35). Daneben hat man in Sprien die noch unentzifferten chetitischen hieroglyphen verwandt, die mit ,myteni= schen' Schriftzeichen von Kreta auffällige Aehnlichkeit haben. Swir kennen die Theta (Thetiter) aus ägnptischen Inschriften als einen der zahlreichen Stämme Vorderasiens, die in Nordsprien ein im 15. Ih. dem ägnptischen Oberherrn unter= worfenes, später selbständiges und unter Ramses II (um 1300) anerkanntes Reich gegründet haben (Lindl: Chrus S. 32 f. und 51 f.). In der chetitischen Kunft, die einen sehr rohen und primitiven Karakter trägt (vgl. Furtwängler a. a. O. S. 16), ist der überwiegende Einfluß babylonisch= assprischer Vorbilder unbestreitbar, und darum hat Ed. Mener den Chetitern die Dermittlerrolle zwischen Babylonien und Griechenland zugewiesen. Ich kann mich indessen nicht entschließen, zwischen den beiden starken Polen der babylonischen und der mykenischen Kultur den leeren Raum einer chetitischen Kultur einzuschal= ten, die für unsere Geschichtserkenntnis vorläufig nur den Wert einer geistreichen hypothese hat. Zudem gehört die selb= ständige Bedeutung des chetitischen Reiches, die schon im 12. Ih. zu Ende ging, einer so späten Zeit an, daß ich die The= titer gegenüber den Mnkenäern nicht als die Gebenden, sondern eher als die Kultur= empfangenden betrachten möchte. SS Micht minder unbewiesen, als die Der-mittlerrolle der Chetiter ist die bedeu-

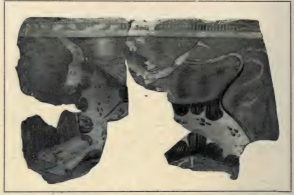


Abb. 46 · Wandmalerei aus Tirnns (1/6): Stier (weiß, rot= % \$ \$ geflectt), darüber eine turnende (weiße) Frau \$ \$ \$ \$ \$

tungsvolle Stellung, die man in der myke= nischen Kulturgeschichte für die Phönizier in Anspruch genommen hat: so vor allem Wolfgang helbig, der die mykenische Kultur geradezu als eine Schöpfung der Phö= nizier betrachtet und diese Theorie trop ihrer Ablehnung durch die übergroße Mehrzahl der historischen forscher bis heute aufrecht erhalten hat. Auf demselben Wege finden wir jüngst noch Bérard, der gar den Dichter der Odussee seine Kenntnis von fernen Cändern phonizischen Schiffermärchen verdanken läkt. 22) SE Es hat eine Zeit gegeben, in der man den Phöniziern eine beherrschende Stellung in den griechischen Meeren zur ,homerischen Zeit' zuschrieb und dementsprechend aller= hand aut griechischen Namen als phonigischen Reminisgengen eine semitische Deutung gab, 3. B. Salamis als , Friedensinsel' (Salem), dem athenischen Gau Melite als "Zufluchtsstätte" (Melitah, vgl. Malta) u. s. w. Allerdings ist nicht abzuleugnen, daß die Phönizier einmal das Kulturleben der Griechen bestimmend beeinflußt (vgl. die Buchstabenschrift), daß sie auch im ägäischen Meere einmal als handels= herren eine wichtige Rolle gespielt haben. Das beweist ihre häufige Nennung in den homerischen Gedichten, wo sie als uner= schrockene Seefahrer und funstgeübte Werkmeister (Φοίνικες ναυσίκλυτοι, πολυ= δαίδαλοι) erscheinen. Dereinzelte Spuren phönizischer Niederlassungen haben sich auch auf griechischem Boden später noch erhalten. Doch ist es unmethodisch, eine an sich mögliche phönizische Deutung

griechischer Ortsnamen überall für einen sichern Beweis phönizischer Siedelung zu betrachten, wie anderseits auch die ,histo= rischen' Nachrichten eines Berodot und Thutndides über phonizische Niederlas= sungen auf griechischen Inseln als ungeschichtliche Kombinationen auf Grund von Ortsnamen oder mythischen Erzählungen erklärt werden können. SSSS Fine Gewähr phonizischer Etymologie griechischer Namen ist mit Wahrschein= lichkeit nur dann gegeben, wenn Name und Bedeutung in auffälliger Weise sich decen, wie beim 'Arabiquov ogos, dem hauptberge von Rhodos, der in seinem Namen mit dem semitischen , Tabor' (= Berg) verwandt ist 23), beim Jardanosflusse auf Kreta (Od. 7 292) und in Elis (Il. H 135), der dem semitischen Jordanos (Jarden = Sluß) entspricht, wahrscheinlich auch beim Stadtnamen Soloi auf Inpern und in Ki= likien (val. Soloeis auf Sizilien), das von Sela—, Sels' abgeleitet sein dürfte (näheres bei Bérarda. a. O.). SAuf der Infel 3ppern ist, durch den Kupferreichtum des Candes veranlaßt, eine ganze Reihe von phöni= gischen Pflangstädten entstanden, an der Südfüste sowohl wie im Norden und selbst im Binnenlande (Busolt I2 S. 264). Von hier führen uns die bezeichneten Etymo= logien über die Inseln nach dem griechischen Sestlande hin, wo Korinth eine haupt= station der Phonizier gewesen zu sein scheint: denn hier ist der Kult des Meli= fertes=Palaimon zu hause, der wahrschein= lich mit dem phönizischen Melgart, dem Stadtgotte von Tyros und Beschirmer der Seefahrer, identisch ist. 24) Kultliche Be=



Abb. 47 · Spätmyfenisches Vasenfragment (Ueber= "S gang zum Dipplonstil) aus Tirpns (2/7) "S



#4 #4 Abb. 48 · Galerie in Tirnns #4 #4

ziehungen weisen auch nach Knthera, dessen Aphroditekultus jedenfalls orientalischen Ursprungs ist, wie auf Inpern (vgl. unten S. 93); und dazu kommt, daß die Insel die für die phönizische Industrie wichtigen Pur= purschneden in Menge und in ausgezeich= neter Qualität lieferte. 25) Song unsicher dagegen sind die Spuren der Phönizier auf den Knkladen und im griechischen Nord= meere, auf Thasos, wo ein uraltes heilig= tum des Herakles (Melgart) bestand, und am Hellespont (Busolt 12 S. 269 f.). Die phönizischen Siedelungen auf griechi= schem Boden aber können durchweg nur als handelsfaktoreien gegründet worden sein, die je nach Bedürfnis schnell angelegt, aber auch schnell wieder geräumt werden tonnten, wenn Gefahr im Derzuge war oder der handelsverkehr mit der eingeborenen Bevölkerung nicht mehr genügenden Gewinn abwarf. Denn die Phonizier waren ein handelsvolk, das aus Spanien und 3n= pern Silber und Kupfer, aus Portugal und England das seltene Zinn holte, das in Nordafrika vor allem den Purpur gewann und einen schwunghaften Zwischenhandel mit Sklaven, Natur= und Kunstprodukten der verschiedensten Cander betrieb. Ein handelsvolk indessen, das nicht selbst über ein großes hinterland mit starker Bevölferung verfügt, kann weite Canderstrecken auffremder Erdenicht dauernd kolonisieren und festhalten, wie in der Neuzeit das Schickfal des holländischen und portugie= sischen Kolonialbesitzes deutlich genug bewiesen hat. In der Tat haben die Phoni= zier auch nur in Nordafrika sich dauernd festzuseken und tiefer ins Binnenland ein= zudringen vermocht. SSSSS Die Špuren phönizischer Niederlassungen in Griechenland reichen über die ältesten geschichtlichen Erinnerungen der Grie= chen hinaus, die mit dem 9. Ih. v. Chr. beginnen. Chronologische Anhaltspunkte aber für die Begründung phönizischer Kolonien liegen erst aus der nachmnte= nischen Zeit vor (vgl. Lindl: Cyrus S. 43), und darum haben einzelne Gelehrte (u. a. Beloch I S. 73 f.) die Seeherrschaft der Phönizier bis in den Anfang des 1. Jahr= tausends v. Chr. herabrücken wollen. Aber mag auch dieser Ansak zu tief gegriffen sein und die bedeutsame Stellung der Phonizier im Kulturgebiete des Mittel= meeres bis in das 2. Jahrtausend, ja selbst (was ich nicht glaube) bis in die Blütezeit der mykenischen Kultur hinauf= reichen: sicher ist soviel, daß die Phö= nizier zu Beginn der mnkenischen Epoche auf die griechische Kultur keinen Einfluß gehabt haben. Sauf Inpern nämlich wie auf Rhodos folgt die gräto-phonizische Mischkultur einer älteren mykenischen oder mykenisch beeinflußten Kulturperiodenach. Am deutlichsten ist das auf Rhodos: denn die Netropole von Jalysos, deren Schacht= gräber nach Anlage und Totenbeigaben wahrscheinlich dem 15./14. Ih. angehören (vgl. die Vasenfunde in Abb. 66), war bereits abgeschlossen, als die gräto-phonizische Mischkultur, die in den Gräbern von Kameiros in reicher Entwicklung vor= liegt, die Herrschaft über die Insel ge= mann. 26) Jedenfalls waren auch die Griechen bereits zum seetüchtigen Volke geworden, als die Phönizier mit ihnen in Konkurrenz zu treten begannen; denn ihre ganze, reich ausgebildete nautische Termi= nologie, wie wir sie schon bei homer finden, zeigt keine Spur semitischen Einflusses (vgl. Beloch I S. 73). Die Ver= mittlerrolle der Phonizier also zwischen orientalischer (ägnptischer) und griechischer Kultur, die Ed. Mener mit besonderem Nachdruck vertreten hat, kann ebensowenig bewiesen werden, als die zivilisatorische Be=

deutung der Chetiter im motenischen Kulturgebiete. 27) S für die Begründung der mnkenischen Kultur, für die Ueber= tragung und Verpflanzung orientalischer Kulturfaktoren in die hellenische Welt brauchen wir keinen Dermittler mehr, nachdem wir die hervorragende mari= time und kulturelle Stellung Kretas zur mykenischen Zeit erkannt haben. Kre= tische Griechen sind es gewesen, die auf handelsfahrten in den Orient, an die Küsten Syriens und Aegyptens vorge= drungen sind und von hier die Eindrücke einer fremdartigen Kultur mitgebracht haben. Kretische Griechen auch haben später zur Blütezeit der motenischen Kultur die Erzeugnisse ihrer neuen Kunst bis nach Aegypten getragen und ihrerseits wieder der Entwicklung der ägnptischen Kunst fruchtbare Anregungen gegeben.

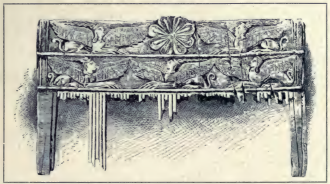
Die Wiederentdedung der im Andenken der Menschen verschütteten untenischen Kulturwelt wird Beinrich Schliemann (1822/90) verdankt, nachdem bereits in den Jahren 1868/71 Biliotti in der Nekro= pole von Jalysos auf Rhodos reichlich mytenische Topfware gefunden hatte, deren besondere Art jedoch der wissenschaftlichen Forschung zunächst unverständlich blieb. Der medlenburgische Pfarrerssohn hat, er= füllt von seinem Kindertraume, das Troja homers wiederzufinden, im Jahre 1870 auf dem hügel von hissarlit in der alten Troas den Spaten eingesekt und in zwanzigjähriger Arbeit die Früchte eines mühe= reichen Lebens im kaufmännischen Berufe der Durchführung seines Lieblingsplanes geopfert. Man lachte und spottete zuerst über den Dilettanten, der von der Reali= tät der homerischen Lokalschilderung (31. Y 217) überzeugt, die Stadt des Priamos auf einem isolierten hügel in der Ebene suchte, von wo man das Meer überblickt. Denn nach der damals allgemeinen Ansicht der Gelehrten hatte die homerische Perga= mos weiter landeinwärts auf der steilen höhe des Balidagh bei Bunarbaschi, drei Stunden vom Hellespont, zwei Stunden von der Westfüste entfernt gelegen.28) Aber reicher Erfolg hat den fühnen Pionier der Wissenschaft gekrönt. Eine merkwürdige Ironie des Schickfals hat nur gerade die Auffindung der mykenischen (VI.) Burg,

die mit Wahrscheinlichkeit als das homeri= iche Troja betrachtet werden fann, erst dem tatfräftigen Mitarbeiter Schliemanns, Wilhelm Dörpfeld (1893/4), vorbehalten.29) Etwa 5 Kilometer von den blauen flu= ten des Hellesponts entfernt erhebt sich nur 30 Meter über der Ebene der hügel von Biffarlit, der nach Norden steil abfällt, nach Süden in sanfter Abdachung in einen langgestreckten hügelrücken übergeht. An seinem Sufe vereinigten sich einst zwei Slugläufe, der Stamander und der Simoeis. pon denen der erstere (heute Mendere) sich ein neues, mit dem Simoeis (Dumbret= Su) nicht mehr zusammenkommendes Bett gegraben hat: aber sein früherer Lauf ist noch in einem stagnierenden Wasserbeden

zu erkennen. SAuf dieser alten Kulturstätte nun sind im Caufe der Jahrtau= sende in aufeinanderfol= genden Siedelungen immer neue Kulturschichten ent= standen, die mit der all= mählichen Aufhöhung des Bodens übereinander ge= lagert die verschiedenen Epochen der Besiedelung So hat repräsentieren. Schliemann hier neun De= rioden unterscheiden fon= nen, von denen die zweite und die sechste Schicht,

von unten gerechnet, für uns die größte Bedeutung haben. Die erstere ist die, verbrannte Stadt', die lange Zeit als ,homerisch' galt, später aber als prähistorisch erkannt worden ist: ihr entstammt der reiche Goldfund des Jahres 1873. Erst die 6. Burg gehört nach der hier gefundenen Topfware der mykeni= schen Zeit an. Ihr folgen dorfähnliche Niederlassungen aus älterer (fimmerischer?) und jüngerer griechischer Zeit (VII, VIII) und die Stadtanlage der römischen Epoche (Neu-Ilion: IX), deren Bewohner auf dem Burghügel, ihrer Afropolis, einen präch= tigen Athenatempel errichtet haben. Dabei ist jedoch die Kuppe des Hügels so gründlich planiert worden, daß hier von den Bauwerten der griechischen und motenischen De= riode fast nichts mehr übrig geblieben ist und nur die tief in der Erde liegenden Bau= lichkeiten der prähistorischen Stadt sich er= halten haben. SSSSSS

Tuf unserm Plane von Troja (Abb. 4). dessen Ruinen ich zu wiederholten Ma= Ien (1896 und 1902) unter der Sührung von Dörpfeld studieren konnte, treten mit besonderer Deutlichkeit die gewaltigen Mauerringe der 2. und der 6. Stadt her= vor, von denen der erstere bei einer Länge von etwa 350 m einen flächenraum von 8000 qm umschloß. Diese Mauer (Abb. 6) bestand aus einem geböschten, an einigen Stellen über 8 m hohen Unterbau von Bruchsteinen, über dem eine 31/4-4 m dide, an der Ostseite noch 21/2 m hoch er= haltene Mauer von Luftziegeln sich erhob. Während des Bestehens dieser Stadt ist infolge der Bodenerhöhung der Mauerring mehrfach um ein geringes nach Suden er=



#4 #4 Abb. 49 · Elfenbeinkamm aus Spata (Attika) (1/2) #4 #4

weitert, wobei die älteren Tore zum Teil überbaut worden sind. Nachdem so auch das Südtor (FN) geschlossen war, das aus einem langen, von 71/2 m diden Mauern einge= faßten, überdecten Gange bestand, blieben als hauptzugänge nur die beiden Tore im Südwesten (FM) und Südosten (FO), deren ersteres man auf einer gepflasterten, 8 m breiten und gegen 5 m ansteigenden Rampe erreichte (Abb. 7). Son den Anlagen im inneren Burghofe, der mit Kies ausge= legt war, sind besonders zu bemerken zwei nebeneinander liegende, nur durch einen schmalen Gang getrennte hauptgebäude (II A, II B), wohl die Männer= und die Frauenwohnung, deren offene Vorhallen gegen das Südosttor gerichtet waren. Die aus Cehmziegeln mit eingelegten holzbal= ten aufgeführten Gebäude sind bei einer gewaltigen Seuersbrunst zugrunde gegan= Dabei ist aber das ungebrannte gen.

Ziegelmauerwerk in der Glut ge= backen, wodurch es stellenweise bis zu einer höhe von 1 1/2 m sich erhal= ten hat. Der große Saal des haupt= gebäudes II A, der in seinen Ab= messungen (20×10 m) das Mega= ron von Tirnns und Mntenä übertrifft, ist bei der ersten Dersuchs= grabung - in diesem Nordsüd= graben wurden 15 m unter der Oberfläche des hügels die Mauern der ersten prähistorischen Siedelung gefunden - leider zu einem großen Teile zerstört worden. Doch ift me= niastens ein Stud des freisrunden, 4 m im Durchmesser haltenden her= des verschont geblieben, der sich als eine niedrige Erhöhung über dem Cehm=Estrich darstellt. Brandspuren fanden sich auch inden später geschlof= senen Toren der ersten und zweiten Deriode dieser Stadt, die also eben= falls durch Seuer geendet haben müssen.30) sasasasa

Die 6. Stadt der mykenischen Epoche hatte sich infolge der Planierung der Burg zur römischen

Zeit den Nachforschungen Schliemanns entzogen, der seine Ausgrabungen fast ausschließlich auf das Gebiet der 2. Stadt beschränkte. Die mntenischen Ansiedler indessen hatten ihre Burgmauer nach Westen, Süden und Often durchschnittlich um 40 m vorgeschoben und mit einem gegen 500 m langen Mauerringe ein Areal von ungefähr 20 000 gm umgrengt. Die Burgmauer, die noch zu 3/5 ihres Umfanges in einer höhe von durchschnittlich 5 m aufrecht steht, — nur an der abschüssigen Nord= seite fehlt, wie auch bei der II. Burg, ein großes Stück<sup>31</sup>), — ahmt die Konstruktion der prähistorischen Befestigung teils mit unregelmäßigen Kalksteinen, teils in sorg= fältigem Quaderbau (Abb. 9) nach. Auch hier erhebt sich über einem geböschten Unterbau die senkrechte Verteidigungs= mauer, die in der ersten Zeit dieser Siede= lung noch aus einer 5 m dicen Lehmziegel= mauer, später aus einer 1,80-2 m dicen Quadermauer bestand. Sehr bemerkens= wert sind die in regelmäßigen Abständen von 9 m nur 10-30 cm vortretenden Mauervorsprünge, die dem Grundrisse fast das Aussehen einer unregelmäßigen Kreis=



Abb. 50 · Bleistatuette aus dem Kuppelgrabe in Kampos \*\* 4 \*\* 4 \*\* 4 (Messenien) (2/18) \*\* 4 \*\* 4 \*\* 4 \*\* 4 \*\* 4

säge mit sehr weiten Zähnen geben. Ein konstruktiver oder fortifikatorischer Zweck dieser Vorsprünge, die nirgends mit den Sugen zusammenfallen und auch an Qua= derbauten im Innern der Burg vorkommen, ist nicht abzusehen. 🖘 Von den drei Tür= men an der Oftseite verdient besondere Be= achtung der großartige, in mehreren Mei= gungswinkeln geböschte Nordostturm (VIg, Abb. 10), der in einer Breite von 18 m ungefähr 9 m vor die Mauerflucht vor= springt und noch in einer höhe von 10 m erhalten ist. Er umschließt den haupt= brunnen der Burg, dessen vieredig gemauer= ter Schacht in einer lichten Weite von 41/2 m bis auf den gewachsenen Felsen geführt und noch 8 m in denselben hinabgetrieben ist. In späterer, nachmykenischer Zeit, als die= ser Brunnen verschüttet war, hat man am Sufe des Turmes einen neuen kleineren Brunnen gegraben und als Zugangsweg von der Burg dahin eine gedeckte Treppe gebaut, die sich an den Turm anlehnt. Unter den Toren dieser Stadt erwähne ich das Oft= tor (VIS), das von einem in einiger Ent= fernung füdlich errichteten Turme beherrscht wird. hier ist die von Norden kommende

Sestungsmauer um den südlichen Mauerzug im Bogen so herumgelegt, daß ein langer Torweg entsteht, an dessen rückwärtigem Ende der Torverschluß sich bestand. 32) Im Innern der Burg, das terrasensowischen unregelmäßigen Reihen von Einzelgebäuden aufstieg, sind nur die nahe dem Mauerkranze liegenden Nebengebäude in Ueberresten vorhanden. Eine Unterstadt oder Vorburg des mykenischen Troja ist nicht nachzuweisen.

Der hauptsitz der mykenischen Kultur im griechischen Mutterlande war die ar= givische Ebene, wo nach den Angaben des Epos die Danaer, die Leute des Agamem= non, wohnten. 33) Der natürliche Mittel= punkt der vom Inachos durchströmten Landschaft ist die Stadt Argos mit zwei dominierenden Burghöhen, der höheren, schroffen Lárisa (290 m), welche die Afropolis der späteren griechischen Stadt trug, und der niedrigeren, rundlichen Afpis (80m), auf der im Jahre 1902 von holländischen Gelehrten beträchtliche Ueberreste von zwei vormntenischen Niederlassungen fest= gestellt worden sind. Die knklopische' Ringmauer der zweiten, größeren Ansiede= lung, die im Durchschnitt 21/2 m dick ist bei einer Länge von 400 m, ist im flassi= schen Zeitalter als Unterbau der Stadt= befestigung benutzt worden.34) Noch nicht untersucht sind die kleinen mokenischen Selsenburgen Mideia und Asine auf den Berghöhen am Ostrande der Ebene. S Die wichtigsten Fürstensitze der Argolis, die ich in den Jahren 1896 und 1902 besucht habe, waren Tirnns und Mntenä, von denen Tirnns auf einem isolierten, nur 2 Kilometer vom Meere entfernten Kalt= steinfelsen liegt. Der langgestreckte (270 × 60—75 m) Burgfelsen, der nur 10—18 m über die Ebene aufragt, zerfällt in zwei hälften, von denen die etwas höhere und breitere Südhälfte den Palast des Berr= schers trug. Seine Ruinen hat Schliemann, nach einer ergebnislosen Stichgrabung im Jahre 1875, im Verein mit Dörpfeld im Jahre 1884 aufgedeckt (val. Schliemann: Tirnns 1885). Der nördliche Teil, der durch eine mächtige Quermauer von der Ober= burg abgesperrt und vielleicht als Wohn= stätte für die Dienstmannen bestimmt mar.

ist noch nicht ausgegraben. So Die Ring= mauer, die in ,fnflopischer' Bauweise am Rande des hügels aufgeschichtet ist, steht an einzelnen Stellen noch bis 8 m aufrecht. Das Material ift zum Teil ein harter blauer Kaltstein, zum Teil ein weicherer rötlicher Kalkstein, der sich unter dem Einflusse der Cuft und der Seuchtigkeit hier und da auf= gelöst und dadurch die Mauern gum Ein= sturz gebracht hat. 35) Im Durchschnitt 7 bis 8 m stark, erbreitert sich die Mauer im Süden und Osten bis zu 17½ m. hier sind Galerien (C und R des Planes Abb. 38) darin eingebaut, deren spitbogige Ueberdachung durch vorkragende schwere Steine gebildet wird (Abb. 48). Don den Galerien trat man durch spithbogige Türen in geräumige Kammern, die in der Mauer gelegen, teils als feuersichere Magazine, teils als 3i= sternen gedient haben mögen. So 3u dem haupttore im Osten, das von einem mäch= tigen Turme flankiert war, stieg man auf einer an die Burgmauer angelehnten Ram= pe hinauf (Abb. 39). Der haupteingang selbst war ohne Torverschluß, nur beider= seits durch eingebaute Mauern eingeengt. Die Absperrung war vielmehr in das Innere der Burg verlegt (bei  $\Theta$ ), wodurch eine der für mittelalterliche Burgen karakteri= stischen, sogenannten Mausefallen entstand.



Abb. 51 · Bronzestatuette einer flagenden Frau (2/7)

Unsere Abbildung 43 zeigt die Reste dieses inneren Tores mit den noch aufstehenden steinernen Türpfosten, im hintergrunde rechts den haupteingang mit dem beherr= Schenden Turme. SSSSS 11eber einen Vorplatz mit einer Säulenhalle zur Linken gelangte man durch ein Propplaion, ein Doppelhallentor mit je zwei holzsäulen zu beiden Seiten (H), in den inneren Dorhof, von dem man durch einen fleineren Torbau (K) den an drei Sei= ten mit Säulenhallen umgebenen, estrich= bededten inneren Palasthof (16×20 m) be= trat. In der Mittelachse des Hofes an der Eingangswand ist eine runde Opfergrube gemauert (bei 1: Abb. 45). Diesem haus= altare gegenüber öffnete sich in einer Vor= halle mit zwei holzsäulen zwischen Ed=

pfeilern (Anten) dieherrscherwoh: nung, zu der drei Stufen hinauf= führten. Drei Türen verban= die Dor= den halle mit einem Dorsaale, von dem der Haupt= saal, die Woh= nung des fürst= lichenherrn (das μέγαρον: Μ),

nur durch eine einzige, teppichverhängte Türöffnung gu= gänglich war. In dem mit Wandmale= reien auf Kalkput und einem Knanos= friese (Abb. 42) reich ausgestatteten Ge= mache trugen vier im Rechteck gestellte holgfäulen ein überhöhtes Balkendach, das wohl mit Deffnungen für den Ein= laß des Lichtes und den Abzug des Rauchs versehen war (Abb. 16): zwischen den Säulen lag der freisrunde, gemauerte Herd mit 3,30 m im Durchmesser. S An den Dorsaal des Megaron schloß sich ein gan= zes System von Gängen und Korridoren an, die zunächst zu einem Badezimmer hinleiteten. Sein Sußboden wird von einer einzigen, gewaltigen Kalksteinplatte ge= bildet, deren Gewicht auf etwa 20,000 Kilogramm berechnet worden ist; die Bade= einrichtung bestand in einer tönernen Bade= wanne. Auf einem Umwege erreichte man nun die unmittelbar neben dem Männer= saale gelegene Frauenwohnung (O), die in fleinerem Makstabe nach dem Dorbilde der Männerwohnung angelegt war und auch des herdes nicht entbehrte (allerdings ohne die Mittelfäulen). Weiter gelangte man zu einer Anzahl fester Nebenräume (μυχῷ δόμου ύψηλοῖο: Φδ. γ 304), δίε wohl als Waffensäle und Vorratskam= mern zu betrachten sind. Bezeichnenderweise entsprechen hier die vorspringenden Eden der Außenmauer der Anlage der inneren Zimmer. Dom hinterhofe des Palastes aus, der sich zwischen dem Herr= scherhause und der Absperrungsmauer erstreckte, konnte man, dem haupttore gegenüber, das Freie gewinnen durch einen schmalen, gewundenen Treppen= weg (T), der in einem halbkreisförmigen

Dorsprunge der Ringmauer aus= läuft. Die Gesamtanlage der Tirnnther Burg erhält ihre Sig= natur durch die meisterhafte Raumverteiluna auf beschränk= tem Terrain. Da= durch wird dieser Palast gewisser= maken zum Tne pus des festlän=

dischen mntenischen Anattenhauses, das in seiner Disposition imwesentlichen auch dem homerischen herrscherhause entspricht (Abb. 16).

Die Burg von Myten a (Abb. 12) liegt im Nordosten der Argolis, 15 Kilometer landeinwärts, in einer Talschlucht wie eine Spinne verstedt. Der Burgfelsen, der bis gu 278 m aufsteigt, ift nach Often durch einen schmalen Sattel mit dem gegen 800 m hohen Eliasberge verbunden. Nach Südwesten dacht er sich in einer breiten fläche ab, wo zur mnkenischen Zeit eine nur in ge= ringen Ueberresten erhaltene, unbefestigte Unterstadt gelegen war. Der Grundrif der Burg, deren Ausgrabung von Schlie= mann 1876 begonnen wurde (Schliemann: Mntenä 1877) und seit 1886 unter Tsun= tas instematisch fortgeführt wird, bildet ein unregelmäßiges Dreied, dessen schmalste Spige nach Often gekehrt ift. hauptein= gang der Burg, durch einen vorgeschobenen Turm geschützt, war das berühmte Cöwentor(bei A des Planes Abb. 11; vgl. Abb. 19),
dessen Bauart mit rechtectigen, sorgfältig
geschnittenen Quadern einen bedeutenden
Fortschritt gegenüber der "tyklopischen"
Mauerkonstruktion bedeutet und vielleicht
einer jüngeren Periode der Burg angehört.
Das Material des ganzen Baues ist eine in
Mykenä anstehende, weiche Breccia. Ueber
der nach oben sich verjüngenden, 31/4 m
breiten Türöffnung lagert ein 5 m langer,
gegen 21/2 m tieser Türsturz von Stein,
über dem eine steinerne Reliesplatte das
zur Entlastung im Mauerwerk ausgesparte
Dreieck verschließt. Die Löwenköpse des

Reliefs, die aus besonde= Stücken gearbeitet waren, sind verloren ge= gangen. S Die Burg= mauer, die dem Rande des Felsens folgt und in einer späteren Entwicklung der Burg einmal nach Often vorgeschoben worden ift, zeigt bei einer durchschnittlichen Dicte von 3-7 m zumeist die ,tn= flopische Bauart, denbeim Löwentor angewandten isodomen Quaderbau nur noch bei einem Turme der Südostseite. Ein Me= bentor. dem Ausfall= pförtchen von Tirnns vergleichbar, lag in der Nordostmauer (B). Nicht

weit davon wird die Mauer durch einen geheimen, spigbogig eingedeckten Gang durch brochen, der außerhalb der Mauer, zwei= mal im rechten Winkel umgebogen, noch unterirdisch auf 80 sehr flachen, geschnit= tenen Stufen abwärts führt. Der Gang mundet an einem vieredigen, in den Selsen eingegrabenen Brunnen, zu dem das Was= ser der nordöstlich der Burg entspringenden Perseiaquelle durch Tonröhren hingeleitet wurde. Som Löwentore führt der Weg ansteigend zu den höheren Teilen der Burg und zuletzt über 20 mit Dutz überzogene Steinstufen (F) zu dem rechtedigen, mit Kalt-Estrich versehenen Palasthofe, an den sich das unmittelbar südlich unterhalb des Gipfels gelegene, 1886 von Tsuntas wieder= gefundene herrscherhaus (G) anschloß. Sein hauptbau war, wie in Tiryns, in Vorhalle, Vorsaal und Megaron (13×11½ m) gegliedert, dessen Mitte wieder von dem runden, gemauerten Herde zwischen vier holzsäulen eingenommen wurde. Der Ausbaudes Herdes weist zwei flache, mehrsach mit Stuck überzogene und bemalte Stusen aus. Die Mauerkonstruktion des Palastes ist dadurch interessant, daß hier auch im Quaderbau holzbalken verwendet sind, welche die Wand in ihrer ganzen Länge durchziehen. Ein Obergeschoß war vom Palasthofe aus durch eine Treppe zugänglich. Von den Anlagen innerhalb der Burg verdienen besondere Beachtung die

Abb. 53 · Mntenische Gemmen von verschiedenen Sundstellen 🛰 🤏 (Mntenä 4. 6. · Naphio 2. 5, unbekannt 1. 3) 🤏 🐾

Gräber, die gleich zur Rechten hinter dem Löwentor innerhalb eines freisrunden, 261/2 m im Durchmesser haltenden Plates gefunden worden sind. Eine Doppelreihe hochgestellter, horizontal verbundener Steinplatten (allerdings erst eine spätere Zutat) umsäumt diesen Friedhof36), der sich nach dem haupttore hin in einem 2 m brei= ten Zugange öffnete (Abb. 24). In den sechs sentrecht in den Felsen getriebenen Schacht= gräbern lagen insgesamt 19 Stelette von Männern und Frauen, zum Teil mit außer= ordentlich reichen Totengaben, besonders im vierten Grabe. Reliefgeschmudte Grabstelen (Abb. 17) unterschieden die Gräber der Männer und Frauen; den Zwecken des Totenkultus diente ein Opferaltar (Abb. 25). Smit diesen vertikalen

Schachtgräbern der Burg sind verwandt die zahlreichen, horizontal in den Felsen gehauenen Gräber der Unterstadt von Mykenä, die nach ihrer Gliederung in Dromos (Zugang), Stomion (Türgang) und Grabkammer das Bindeglied zwischen den Burggräbern und den merkwürdigen Kuppelgräbern der Unterstadt bilden. Das großartigste dieser für die mykenische Kulturkarakteristischen Bauwerke ist die im Altertum unter dem Namen "Schathaus des Atreus" bekannte Anlage (Abb. 34). Ein 35 m langer, 5 m breiter Gang, der in die Abslachung des hügels eingeschnitten ist,



#9 Abb. 54 · Die Goldbecher aus Daphio (1/4) #9

wird von einer schöngefügten Mauer aus geglätteten Brecciaquadern eingefaßt und durch ein 5<sup>1</sup>/<sub>2</sub> m hohes, im Durchschnitt 21/2m breites, nach oben sich verjüngendes Tor abgeschlossen, das in einen furzen, mit zwei riesenhaften Steinen überdecten Tür= gang führt: der größere dieser Steine mißt gegen 9×3×1 m bei einem Gewichte von 120,000 Kilogramm. Das Entlastungsdrei= ed über der Tür war durch eine ornamentierte rote Steinplatte geschlossen und die mit zweihalbsäulen ausgestattete Sassade reich mitrotem, grünem und weißem Marmor ge= schmückt (Rekonstruktion nach den Fragmen= ten in Abb. 35). Der anschließende Kuppel= raum (Tholos), wahrscheinlich ein Heroon zur Darbringung der Totenopfer37), das nur

durch den Türgang eine schwache Beleuchtung erhielt, vergleicht sich einem ungesheuren steinernen Bienenkorbe (daher die englische Bezeichnung "beehive tomb") mit 15 m im unteren Durchmesser und in der höhe. Die Wandung, die mit Bronzesornamenten verziert war, baut sich ohne tiesere Fundamentierung in 33 Steinringen auf, die durch die hintergefüllten Erdmassen zusammengedrücht werden und sich nach oben vorfragend bis zum Deckenschluß versengen (Abb.33). Die komplizierte Kurve des Baues ist erst nach Versetung der Steine angearbeitet worden. Dom Kuppelraum

trat man endlich zur Rechten in eine vieredige Grabkammer, die in einer Ausdehnung von 61/2×7 m aus dem leichten Brecciafelsen ausgeschnitten, mit stulpierten Ala= basterplatten ausgekleidet und mit Bronzeornamenten geschmücktwar. Moch sechs andere Kuppelgrä= ber sind bei Mntenä gefunden worden, von denen das sogenannte Schakhaus der Frau Schliemann' in den Dimensionen dem Atreus= grabe am nächsten steht. Die Tho= los dieses Grabes, die in der obe= ren hälfte eingestürzt ist, wies tonische Sorm auf; die halbsäu= len vor dem Eingange waren fanneliert. Wichtige Kuppelgrä= ber sind ferner noch aufgedect beim argivischen Heraion, bei Daphio in der Gegend des alten Amnflai in Catonien, beim fleden Kam= pos südlich von Kalamata in Mes=

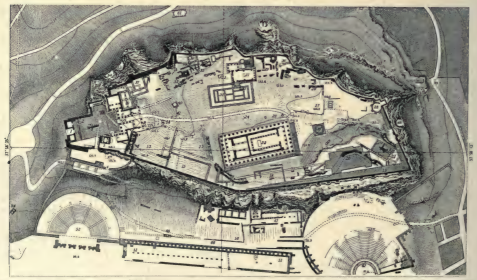
senien, bei Menidi, dem alten Acharnai, und bei Thorikos in Attika, bei Orchomenos in Böotien, bei Dimini in der Nähe von Volo in Thessalien und an anderen Orten.

Die Akropolis von Äthen<sup>38</sup>), welche schon die Königsburg der mykenischen Zeit trug, liegt 5 Kilometer vom Meere entsernt auf einem ringsum steil absallenden, bis zu 156 m ansteigenden Felsen (Abb. 56) am südlichen Ende einer isolierten hügelkette, die sast den Mittelpunkt einer 22 Kilometer langen, 4—5 Kilometer breiten, von den Fluhläusen des Kephisosund Isisso bewäserten Ebene bildet. Der Akropolisisk westelich, nur durch eine schmale Schlucht von ihr

getrennt, das Felsmassiv des Areopags (115 m) vorgelagert; und in einiger Ent= fernung südwestlich streicht von Nordwest nach Südost der langgestreckte Höhenzug des Pnnrgebirges, der in drei Felskuppen (bis 147 m) gipfelt. S Auf dem Burg= felsen hat man durch Planierung und Anschüttung eine nur wenig geneigte Släche von nahezu 300 × 130 m gewonnen (vgl. Tirnns und das mnkenische Troja: lekteres im inneren Durchmesser bis 183 m, Mn= fenä bis 323 m). Von der in kyklopischer Bauart aufgeführten Sestungsmauer, die dem Rande des Felsens folgte und im Süden zugleich als Stühmauer für die Einebnung des Buraplateaus diente, sind bei den Aus= grabungen auf der Burg (1884/90) große Stude aufgedect, später aber zum Teil wie= der zugeschüttet worden (auf dem Plane Abb. 55 punktiert). Das bedeutendste Stück dieser sogenannten Pelargischen Mauer, das auch zur klassischen Zeit noch sichtbar war, zieht sich in einer Dice von 6 m hin= ter dem Südflügel der jüngeren Propyläen hin. S Der haupteingang der Burg, der späteren Geschlechtern noch als Befesti= gungsanlage gedient hat, unter Perikles aber durch den Prunkbau der Propyläen ersetzt worden ist, befand sich an der West= seite nach dem Areopag hin. Außerdem sind für die alte Burgbefestigung vier, be= ziehungsweise fünf Nebenaufgänge nach= gewiesen, von denen drei an der Nordseite lagen und das Burgplateau über Felstrep= pen (einmal auch durch einen Selskamin) östlich und westlich vom Erechtheion (bei 31 des Planes) erreichten. Auch an der Südseite in der mykenischen Mauer unterhalb des Parthenon (22) wurde ein wohlerhaltener Stufenbau gefunden (Abb. 58). Und da= zu kommt vor dem nordwestlichen Slügel der Propyläen (53: vgl. Abb. 57) der ge= wundene Treppenweg zur alten Burgquelle Klepsydra, der auf mehr als 60 Felsstufen zu einer in den Selsen gehauenen Brunnen= kammer führte. Danach sind wir vielleicht berechtigt, die gesamte mntenische Sestungs= mauer—indem wir bei dem Haupttore noch ein paar Ausfallpförtchen annehmen wie bei mehreren Toren von Troja II — als das vielumstrittene "Pelargische Neun= tor', das έννεάπυλον Πελαογικόν, angu= sprechen (vgl. Kleidemos, Fragment 22): ein neuntoriger Propyläenbau würde

der Befestigungssitte der mykenischen Zeit widerstreiten. SIm Innern des Burgraumes sind die Anlagen der mykenischen Zeit fast verschwunden: die spärlichen Ruinen des mykenischen Königspalastes (29) finden sich östlich vom Erechtheion, wo eine alte fel= sentreppe unmittelbar ins Freie führt. 🖘 Die Unterstadt der mykenischen Zeit, deren Erstreckung nach ihren Spuren im gewach= senen Selsboden erkennbar ist, lag zu einem geringen Teile auf dem Areopagfelsen, zum größeren Teile in zwei Gruppen auf dem Pnyrgebirge. Hier ist die bemerkenswerteste Anlage dasjenige Bauwerk, von dem die hügelkette ihren Namen trägt, die soge= nannte Pnnr. Das sind zwei durch Ab= arbeitung des Felsens gewonnene Terras= sen, von denen die untere durch eine halb= treisförmige, knklopische Stühmauer in einer Tiefe von 65 m abgeschlossen wird. In der Mitte der Rückwand der unteren Terrasse ist ein Felswürfel mit breiten Stufen stehen geblieben, dessen schmale Seiten= treppen eine Verbindung mit der oberen Terrasse herstellen (Abb. 59). Ich erblicke hierin einen uralten Felsaltar, wie ich die gange Anlage nach den Kulturzuständen und der despotischen Regierungsform der mykenischen Zeit, in die sie jedenfalls hin= aufreicht, nur als eine sakrale betrachten kann. Erst später, mit dem Erstarken der Dolksmacht, ift sie zum politischen Dersamm= lungsplate des Volkes geworden. Die Be= gründung dieser Annahme muß ich mir für einen anderen Ort vorbehalten. SS Böotien, das ich im Frühjahr 1902 durch-ritt, ist in der griechischen Sage das Land der Minner, die im Gebiete des Kopaïssees, vor allem an seinem Nordwestufer in der Stadt Orchomenos wohnten. Daneben fin= den wir die Stammesnamen der Abanten und hnanten, Aoner, Temmifer und Graer, die auf eine ursprüngliche Vielheit der hier zusammenwohnenden Stämme hindeuten. Dem entspricht die Dielheit der mytenischen Burg= und Stadtanlagen in Böotien, von denen bisher nur zwei genauer untersucht worden sind. So Die Stadt Orchomenos, deren Reichtum in der ältesten Zeit sprich= wörtlich war (Il. I 381), ist lange Zeit nur durch das große Kuppelgrab bekannt gewesen, das im Altertum als das Schatzhaus des Minnas und als eines der bewun= dernswertesten Bauwerke Griechenlands

galt (Paufanias IX 38.2). Das Grab, das am äußersten Oftabhange des langgestred= ten Akontiongebirges liegt (val. den Plan Abb. 60), ift von Schliemann im Jahre 1880 ausgegraben worden. In den Abmessungen und in der Ausstattung steht es hinter dem mykenischen "Atreusgrabe" kaum zurück; aber seine Erhaltung ist wesentlich schlechter, da der Dromos fast in seiner gangen Länge zerstört ist und von den Steinlagen des Kup= pelraumes nur die unteren fünf vollstän= dig erhalten find (Abb. 62). Ueber der Tür= öffnung liegt noch einer der gewaltigen Türsturgsteine (Abb. 61). Besser tonser= viert ist nur die innere Grabkammer, in der por allem die stulpierten Dectplatten von grünlichem Kalkschiefer Beachtung verdienen (Abb. 63). Die starke Zerstörung des Baues erklärt sich aus der Weichheit und leichteren Vergänglichkeit des verwendeten Materials, graublauen Livadiamarmors. Der alte Königspalast nahm das nie= drige Plateau ein, das sich gerade oberhalb der berühmten, am Nordfuße des Berges entspringenden Afidaliaquelle erstreckt. Bei seiner Ausgrabung im Frühjahr 1903 unter Surtwänglers Leitung fand man wie in Troja mehrere Kulturschichten übereinan= der, in der untersten auch Bestattungsanla= gen der vormykenischen Epoche, bei denen die Leichen in Hockerstellung in Lehmziegel= särge eingezwängt waren. Die Palast= anlage der mntenischen Zeit, deren Reste nahe unter der Bodenfläche aufgedect wor= den sind, gewinnt eine besondere Bedeutung durch ihre Wandmalereien, darunter Teile eines prozessionsartigen Aufzuges (val. Knosos) und die Darstellung zweier, nur an den hüften bekleideter Springer (vgl. die Elfenbeinfigur aus Knosos Abb. 84), deren Deröffentlichung noch aussteht. Auch eine Kugelkanne mit fretischer Linearschrift, offenbar fretische Importware, wurde gefunden. Das wichtigste Ergebnis der Aus= grabungen ist die Seststellung eines engen Zusammenhanges mit der fretischen Kultur, por allem im Stil der figurlichen und detorativen Wandmalereien. SSSS Die andere Siedelung der mntenischen Periode in Böotien, die wir genauer fennen, ist die Stadt im Nordosten des in der Neuzeit wieder troden gelegten Kopa= issees, etwa 10 Minuten vom öftlichen Ufer auf einer Selseninsel (Gla oder Gulás) erbaut. 39) Die gewaltige, fast 6 m starte tytlopische Mauer (Abb. 65) folgt dem Fels= rande, dessen niedrigste Stelle nur 12 m über der Ebene liegt. Der innere Durch= messer der Mauer, die keine vorspringenden Türme aufweist, beträgt nicht weniger als 865 m, so daß hier eine städtische Siedelung angenommen werden muß (Abb. 64). Wiederum treffen wir hier auf die merkwürdigen Mauernasen, die im Durchschnitt 25 bis 40 cm tief in regelmäßigen Abständen von 9-10 m die fluchtlinie der Mauer un=



es es es es es es Abb. 55. Plan der Afropolis von Athen es es es es es es



\* G \* G Abb. 56 . Die Afropolis von Athen . Südostansicht mit dem Olympieion \* G \* G

terbrechen. Dier Tore, darunter zwei Mausefallentore (AundC) und ein Doppeltor (B), laffen fich noch mit hinreichender Sicherheit konstatieren. Der Königspalast, hart am Nordrande auf der höchsten Erhebung des Selsens (70 m), bestand aus zwei häusern, die 80 und 721/2 m lang im rechten Winkel aneinander stießen. In jedem dieser Slügel befanden sich wieder zwei voneinander unabhängige Wohnungen (Vorraum und Megaron), die man durch selbständige, vor= einander herlaufende Korridore betrat. Dor der gesamten Palastanlage auf dem nach Süden abfallenden Terrain dehnte sich ein von langgezogenen hallen umschlosse= ner freier Plat aus, der wohl als die Agora, der Marktplatz der Stadt, betrachtet wer= den darf. Der Name der Stadt ist verschol= len. 40) Ihre Anlage aber ist nur zu ver= stehen in Verbindung mit einer Trocken= legung des Sees, die schon in der griechi= schen Frühzeit einmal, nach der Sage durch die Minner, erfolgt ist. heute sind noch die Ueberreste uralter Deichbauten vorhanden, die der Natur des Sees und seiner Ufer mei= sterhaft angepaßt sind. Damit gehören die 23 natürlichen Kanäle (Katawothren) 3u= sammen, die das im Osten den See begren= zende Gebirge durchbrechen und schon im Altertum fünstlich erweitert worden sind, um dem See einen freieren Abfluß zu ver= schaffen. Ein ganzes System kleiner myke= nischer Burgen und Befestigungen aber um= zieht den Nordrand des Sees und beherrscht die Verbindungswege nach dem nur 10 Kilo= meter entfernten euböischen Meere (val. Moad S. 441 f. und unten S. 104). SS

Unter den Inseln ist Melos, die süd= Lichste der Knkladen, durch eine trukige Burganlage bemerkenswert, die am Nord= ufer der Insel hart über dem Meere bei dem Orte Phylatopi liegt und von den Engländern unter der Leitung von Tecil Smith im Jahre 1896 ausgegraben worden ist (Abb. 67). Die Wellen haben den weichen Tuffiteinfelsen, auf dem die alte Stadt sich er= hob, unterspült und dadurch zum Einsturze gebracht: und damit ist die ganze nörd= liche Stadtmauer ins Meer gesunken. In= nerhalb der Burg (200×80 m Durch= messer mit 20 000 qm Slächenraum), wo die Ruinen von hausmauern wirr durch= einander ziehen, lassen sich drei Besiede= lungsschichten unterscheiden, von denen die motenische die jungste ift.41) Die älteste Stadt war jedenfalls zur Ausbeutung und 3um Schutze der reichen, vulkanischen Ob= sidianlager der Insel angelegt worden (vgl. 5.53). ജജജജജജജ Auf Kreta ist der mittlere Teil der lang= gedehnten Insel das Zentrum der my= kenischen Kultur. hier in dem fruchtbaren Hügellande, das sich durch die ganze Breite der Insel hindurchzieht, lagen die griechi= schen Städte Knosos, Gortyn, Enktos, Mi= letos, Enkastos, Phaistos und Rhytion, die der homerische Schiffskatalog (Il. B 645 f.) erwähnt. Die nichthellenischen Elemente dagegen saken zur historischen Zeit noch in den gebirgigen öftlichen und westlichen Tei= len der Insel mit der hauptstadt Praisos im westlichen Binnenlande. 42) Die hoch= berühmte Kapitale der Insel zur mykeni= schen Zeit, die Residenz des Zeussohnes Minos und seiner Nachkommen, war Kno= sos, die große Stadt' (Od. v 178), die , weiträumige' (Il.  $\Sigma$  591), die gerade inmitten der Nordfüste, etwa eine Stunde vom Meere entfernt, am östlichen Abhange

eines niedrigen hügelplateaus gelegen war (Abb. 69). Die Ruinen des großartigen mykenischen Palastes, die bereits Schlie= mann auszugraben beabsichtigt hatte, sind vom Jahre 1900 an durch die Engländer unter Leitung von Arthur Evans freigelegt worden 48): ich habe sie im Frühjahr 1902 unter Sührung von Dörpfeld und Evans studieren können. A A A A A A Die Anlage des Palastes (vgl. den Plan Abb. 68) gruppiert sich als ein offener Prunkbau um einen großen Binnenhof. Die hauptzugänge lagen im Norden, wo dem Eingang ein Portifus mit einer Dop= pelreihe vierediger Pfeiler vorgelegt war, und im Westen, wo ein großer, mit Stein=

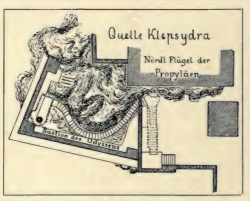
platten gepflaster= ter und mit rotem Stuck überzogener Dorhof vor einem Torgebäude (mit Einer Säule zwi= schen Anten) sich ausdehnte (EF2). Don hier gelangte man in mehrfacher Biegung des We= ges durch einen lan= gen, 3,30 m brei= ten Korridor, des= sen Wände nach ägnptischer Ma= nier mit Prozes= sionszügen bemalt

waren, in einen Altarhof, wo jedenfalls der Zugang zu den haupträumen des Obergeschosses lag. Weiterhin erreichte man den gepflasterten Binnenhof (60 X 25 m), über den sich nach Often die Da= lastanlage den hügelabhang hinab fort= sette, dem höhenunterschied entsprechend in wenigstens drei Etagen übereinander angelegt (vgl. Abb. 82 bei EF9 des Planes). Schön gebaute, bequeme Stein= treppen vermittelten die Verbindung zwi= schen den verschiedenen Stockwerken; kleine Binnenhöfe dienten als Lichtschachte. Der Oberbau am westlichen Vorhofe, der das Megaron enthielt, ist zerstört, doch er= möglicht uns die Anlage der Souterrains mit den nach dem Dorhofe hin vorspringen= den Ecken (vgl. Tirnns) die Rekonstruktion des Planes. Das Kellergeschoft ist besonders bemerkenswert im Westbau, wo, den Gale=

rien von Tirnns vergleichbar, 18 schmale, leicht zu überdeckende Räume von verschie= dener Länge auf einen 3,40 m breiten Kor= ridor sich öffnen, der die ganze Länge des Da. lastes nordsüdlich durchzieht (Abb. 73). Das waren offenbar die Magazine des Pa= lastes; denn hier stehen an den Wänden noch in langen Reihen die roh verzierten, zum Teil mannshohen Pithoi, Tonkrüge, die zur Aufbewahrung von Del, Wein, Getreide u. s. w. dienten. In einigen Kam= mern (4, 6-8, 10-13) sind vieredige Behälter in den Boden eingesenkt, mit dünnen Alabasterplatten ausgestellt, mit Blei vergossen und mit einer genau pas= senden Steinplatte abgedectt. Einige die-

ser Behälter ha= ben einen doppel= ten Boden, der sie 3u geheimen Schak= fammern geeignet machte. Das Ge= wirr dieser Gänge und Kammern im knosischen Palaste läßt uns an die Sage vom Labn= rinth (vgl. Kretsch= mer S. 404) den= fen, das als die von Daidalos erbaute (Il. 2 592), bei Knosos gelegene Wohnung des stier=

föpfigen Minotauros (vgl. Abb.72) galt. Don Einzelheiten der Anlage ist hier vor allem ein kleines Sanktuarium zu nennen, in welchem eine große Zahl von Idolen (Abb. 74) und anderen Kultgegenständen noch an ihrem ursprünglichen Standorte gefunden worden ift. Weiter erwähne ich das sogenannte "Thronzimmer" im Kellergeschoß (K 5. 6: Abb. 77), zu dem vom Binnenhof ein mit Steinban= ken versehener Vorraum hinabführte. Im hauptraume steht zur Rechten in der Mitte der Wand ein steinerner, holzformen imi= tierender Thronsessel mit einer merkwür= digen, eichblattförmig geschweiften Rücklehne. Der Sik ist der Körperform ent= sprechend ausgeschnitten. An den Thron schließen sich Steinbänke an und gegenüber führt eine Treppe in einen tieferen, bassin= artigen Raum (2,90 × 2,44 m), zu dem



sich der Prospekt zwischen zwei holzsäulen und der hölzernen Ante einer Quermauer öffnete. Das eigentliche Thronzimmer muß natürlich im Obergeschoß gelegen haben. So ist hier wohl eher an eine Badeanlage oder einen Kühlraum für die sommerliche hitze (mit Wasserbassin) zudenken. Eine Ueberraschung des Jahres 1903 war die Auffindung eines primitiven Theaters für etwa 500 Personen, das auf unserm Plan noch nicht verzeichnet ist. Ander Nordsgrenze des gepflasterten Nordwesthoses stoßen zwei breite Treppen (die östliche mit 18 Stusen) im rechten Winkel zusam=

men, so daß zwischen ihnen eine Art vierediger Bastion mit gepflastertem Sußboden liegen bleibt. Da die zum Teil durch eine Mauer abgesperr= ten Treppen nicht als Zugangswege gedient haben können, so dürfen wir hier, wie in der entsprechenden An= lage von Phaistos, einen Zuschauer= raum für Schaustellungen (Kulthand= lungen oder Spiele) erkennen, die in dem von den Treppen begrenzten vieredigen hofe vor sich gingen. S Der ganze Palast ist sehr gut kanali= siert und mit einer Wasserleitung versehen, deren Tonröhren konische Sorm mit einem Wulfte nahe der Spite haben. 44) Im Ostbau hat sich auch der steinerne Unterbau einer Delpresse primitiver Art erhalten (H 10): ein breiter Stein mit einer vieredigen höhlung, von der ein ver= tiefter Kanal das ausgeprefite Oel zu Dorratsräumen mit Dithoi hinleitete.

Sür die Bauart des Palastes ist bezeich= nend die Verwendung von Orthostaten, großen aufrecht stehenden Alabasterplat= ten, zu Sockeln der aufgehenden Mauern. Die Füllung zwischen den Orthostaten bestand aus kleinen Steinen mit Lehm, woraus auch die oberen Mauernerbaut waren. Bur Sestigung waren als Sachwerk hol3= balten eingefügt, deren Verwendung hier vereinzelt auch in den Quaderbau über= nommen ist (vgl. Mykenä). In den Souterrains, über denen an mehreren Stellen noch der Sußboden erhalten ist (vgl. Abb. 82), bestehen die Innenmauern aus fleinen Steinen mit Studverput, Sufboden und Türeingänge aber aus Alabasterplatten, die in der Nähe von Knosos gebrochen werden.

Der Palast, der in mehrhundertjährigem Bestande zu verschiedenen Zeiten umzgebaut und erweitert worden ist (besonders im Osten), dürste vielleichtschon im 13./12. Ih. v. Chr. zerstört worden sein, da alle Fundobjekte dem blühenden mykenischen Stile angehören (vgl. Annual BSA VI S. 66). In seinen ältesten Schichten aber sinden sich die für Kreta karakteristischen sogenannten Kamáres-Vasen der prähistorischen Zeit, schwarze Topsware mit weiß bemalter Reliesverzierung. Das sich zweiter großer mykenischer Palast auf Kreta ist von italienischen Ge-

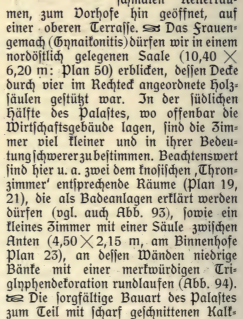


Abb. 58 · Treppe in der mykenischen Südmauer der \* 4 \* 4 \* 4 4 fropolis von Athen \* 4 \* 4 \* 4 \* 4

lehrten unter Sederico Halbherr, dem ich eine Reihe interessanter Photographien verdanke, seit 1900 in Phaistos wieder= aufgedeckt worden, das etwa 4 Kilometer von der mittleren Südfüste der Insel im Lethaiostal gelegen war (vgl. Monumenti antichi XII 1902 S. 1 f.). Auf der östlichen Erhebung eines westöstlich ziehenden isolierten hügelrückens, der in drei Afropolen gipfelt, ist 65 m über dem Meere durch Aufschüttung und Nivellie= rung in vier Terrassen ein Plateau von 110 × 100 m gewonnen, das sich nach Nord= often halbkreisförmig erweitert. hier stand der mykenische Palast, dessen Anlage (vgl. den Plan Abb. 88) einfacher, aber auch einheitlicher und übersichtlicher, dessen Er=

haltung vielfach besser ist als die von Knosos. Trok mannigfacher Derschieden= heiten aber ergibt sich im wesentlichen eine große Uebereinstimmung der beiden Sürstenhäuser, die sich schon durch das feh-Ien jeder Befestigung von den mykenischen Burgen des Mutterlandes unterscheiden. auch in Phaistos finden wir den großen 3entralhof (46,50 × 22, 30 m, vgl. Abb. 89), in den zur Linken durch eine Säulen= halle (Abb. 90) ein 4 m breiter Korridor mit anschließenden schmalen Vorratskammern (mit tönernen Pithoi) einmündet. In der Mitte dieses Korridors steht ein konstruktiv bedeutungsloser Steinpfeiler, der tult= lichen Zweden gedient haben dürfte (Abb. 91, val. S. 84). Ein anderer, südlich hiermit parallel laufender Korridor mit Die nördliche Treppe führt zu einem 13/4 bis 2 m breiten Treppenabsatz vor einer geschlossenen Mauer; im rechten Wintel dazu steigt öftlich von der Terrasse hinter der Balustrade und dem Altarbau eine 13,75m breite Treppe mit zwölf Stufen zum Megaron empor (Abb. 86, 92). So werden wir auch hier, wie in Knosos, eine Art primitiven Zuschauerraumes erkennen dürfen, worin der Keim aller späteren griechi= schen Theater enthalten war. S Die zum Megaron hinaufführende Treppe endigte an einem vieredigen Vorplak, an den sich der Prunksaal des Palastes Dieser öffnete sich fast in anschloß. seiner gangen Breite mit Einer Säule zwischen Anten und war durch eine mitt= lere Querreihe von dreiholzsäulen in zwei

Teile geteilt. Donmeh= reren Nebeneingängen vermittelte eine Türe in der Rückwand des Saales mit anschlie= kender Treppe die Der= bindung mit der Dor= halle der Vorratsräu= me und dem großen Binnenhofe. Das Me= garon liegt aber nicht wie in Knosos über. sondern neben den schmalen Kellerräu=





#9 #9 Abb. 59 · Felsaltar (Bema) auf der Pnnr in Athen #9 #9

einer Doppeltür in der Mitte verbindet den Binnenhof mit einem westlichen, drei= edigen Vorhofe, der nördlich in einer breiten, aufsteigenden Treppe mit sehr breiten Stufen endigt. Destlich ist der Plat durch eine etwa 1 m hohe, fast 30 m lange Terrassenmauer mit ein= springenden Eden abgegrenzt, die jeden= falls eine Balustrade getragen hat; die Kalksteinquadern der Mauer waren mit rotbemaltem Stuck bekleidet (Abb. 86, 87). Dort wo Treppe und Balustradenmauer zusammenstoßen (Plan 2, vgl. Abb. 92), liegen die Sundamente eines kleinen Bauwerkes (7,90 × 2,75 m) mit 3 Räumen, deren mittlerer einen schmalen Zugang von der untersten Treppenstufe aufweist. höchst wahrscheinlich haben wir hier einen Altarbau (vgl. Tirnns) oder ein Tempel= chen (val. Abb. 26, 70) vor uns: ver= brannte Tierknochen, die im Innern ge= funden worden sind, bestätigen das.

nen und Cehm entspricht der Mauerkon= struktion von Knosos, doch sind Holzbalken heim Quaderbau hier nirgends verwen= det. Die Einzelfunde sind in Phaistos we= der so zahlreich und mannigfach, noch so interessant wie in Knosos. So Diel wich= tiger sind die neuerdings in der Nähe von Phaistos bei Hagia Triada (auf einem Plateau zwischen der 1. und 2. Akropolis) gemachten gunde, die einem fleineren Da= laste (Sommerresidenz?) der Fürsten von Phaistos entstammen (Abb. 98, vgl. Monumenti antichi XIII 1903 S. 1 f.) Caffen wir hiernach furg die besondere Ei= J gentümlichkeit aller mntenischen Burgund Stadtanlagen ins Auge, so tritt heraus, daß keine jener Residenzen unmittelbar am Meere liegt, wie schon von Thukndides 17 für die ,alten' Städte Griechenlands bemerkt worden ist. Die Burgen sind viel= mehr in einer gewissen Entfernung von der Meeresfüste, zumeist auf isolierten, geschützten Selshügeln erbaut. Diese Lage der Städte im Binnenlande ist um so auf= fallender, als die mykenischen Fürsten offenbar einen ausgedehnten Seehandel unterhielten, in welchem sie die Natur= und Kunstprodukte ihres Candes gegen Gold, Silber, Kupfer, Elfenbein u. s. w. umtauschten. S Mit dem Seeverkehr in=

steinquadern, zum Teil mit kleinen Stei=

dessen verband sich die schlimme Plage der Seeräuberei. In den Zeiten, als jeder Fremdling für einen Seind galt, war nicht bloß die Kaperei auf hoher See, sondern auch der Küstenraub etwas Alltägliches, und nicht umsonst fragt in der Odnssee Nestor den Telemachos (771 f.), Polyphem den Odnsseus (1 252 f., val. den hymnos auf den pythischen Apollon 274f.): "Fremd= linge, sagt, wer seid ihr? Don wannen trägt euch die Woge? | habt Ihr wo ein Gewerb', oder schweift ihr ohne Bestimmung | hin und her auf der See: wie füstenumirrende Räuber, Die ihr Leben verachten, um fremden Völkern zu scha= den?" Die Sicherung vor plötlichen Ueber= fällen der Seeräuber also war nach der zutreffenden Erklärung des Thukndides der Grund dafür, daß die ältesten Griechen sich im Binnenlande, selbst stundenweit vom Meere (Mykenä, Orchomenos) ansiedelten, da sie hier die Dorteile des Seevertehres ge= nossen, ohne seinen Sährlichkeiten ausgesett zu sein. In der späteren Zeit, als sich die Ce= bens- und Erwerbsbedingungen verschoben hatten, hat sich auf griechischem Boden, zu= nächst in Kleinasien, ein anderer Typus der städtischen Niederlassungen entwickelt, der auf die Erleichterung von Handel und Verkehr und darum auf eine unmittelbare Küstenlage das größte Gewicht legte. 46)



## 



ie griechische Kunst, die im klassischen Zeitalter des 5. und 4. Ihs. v. Chr. zur höchsten Blüte entwickelt worden ist, giltals die Vollendung mensche lichen Kunstschaffens, die nur einmal noch, von den Groß-

meistern der italienischen Renaissance wieseter erreicht worden ist. Ihre Schöpfungen sind auch für die moderne Kunstübung eine unabänderliche Norm, so sehr man in tastenden Versuchen nach einer "neuen Kunst ringt, in welcher aufstrebende und dekabente Elemente miteinander streiten. Kein

Derständiger wird diesen Bestrebungen ihre Berechtigung absprechen, soweit es sich darum handelt, einer drohenden Schablo-nisierung der fünstlerischen Individualität auszuweichen. Aber ebensowenig kann es dem Tieserblickenden entgehen, daß man mit der Aufstellung eines neuen Schönsheitsideals einem Phantom nachjagt. In manchen Gebilden der modernsten Kunst, die man als unübertroffene Meisterwerke, als die höchste Derkörperung einer neuen Schönheit preist, erkennt der geschärfte Blick des Archäologen leicht das Unserstige, Unausgeglichene, das auch den Werstellung absprechen.

ten der vorklassischen griechischen Kunft eigen ist und in modernen Schöpfungen ein herabsteigen gegenüber den fünstleri= schen Errungenschaften der flassischen Zeit bedeutet. Geradezu frappant aber ist die Aehnlichkeit moderner Kunstrichtungen mit Erzeugnissen der ältesten griechischen Kunst in der mykenischen Periode: denn auch diesen haftet, trot aller Vollkommenheit im einzelnen, in hohem Mage noch die Signatur des Unfertigen an, die zur Beurteilung moderner Kunstübung so bedeutungsvoll ift. SSSSSSSSS Wenn wir, um ein volles Bild der mystenischen Kunst in ihrer Bedeutung und Eigenart zu gewinnen, ihre Erzeug= nisse des näheren betrachten, so dürfen wir uns nicht mit ihrer Würdigung als abso= luter Kunstschöpfungen begnügen, sondern muffen auch ihren Beziehungen zur gleich= zeitigen orientalischen Kunst nachgehen, unter deren Einwirkung die motenische Kunst erst zur vollen Blüte entwickelt wor= den ist (val. S. 55 f.). SIm voraus noch muß ich hier auf die Uebung einer Kunst= fertigkeit hinweisen, deren Seststellung in der mykenischen Epoche für historiker und Philologen die größte Ueberraschung ge= wesen ist, die Kunstfertigkeit des Schreibens. Schon Tsuntas hatte in Mykenä Dasen= scherben gefunden, die schriftähnliche Zei= chen trugen (Μυκήναι 1893 S. 214). In instematischer Untersuchung der moteni= schen Ueberreste hat dann Arthur Evans diese Entdedung weiter verfolgt und die Eristenz mykenischer Schriftsnsteme und da= mit die Kenntnis des Cesens und Schreibens für die Mykenäer zur Evidenz gebracht. 47) Schon nach seinem verhältnismäßig dürftigen Material hatte Evans zwei mn= tenische Schriftsnsteme unterschieden, eine vollkommene Bilderschrift, die auf Kreta heimisch war und Verwandtschaft mit den chetitischen hieroglyphen aufweist, und da= neben gleichzeitig ein System regelmäßiger linearer Zeichen, die vor allem mit der bis in die klassische Zeit (4./3. Ih.) geübten anprischen Silbenschrift nächste Berührung haben; einzelne Zeichen stimmen auch mit den jüngeren phönizischen Buchstabenzei= chen überein. Die Spuren dieser Linearschrift ließen sich auf Kreta, in Mykenä, Nauplia, Menidi (Attita), Orchomenos, Siphnos, Ae= gnpten (Gurob und Kahun) verfolgen, so=

dak sie von Evans als die allgemein ge= bräuchliche mntenische Schrift bezeichnet werden konnte. Glänzende Bestätigung ha= ben die Theorien von Evans gefunden in den fretischen Ausgrabungen von Knosos und Phaistos, wo mehrere Tausend schriftbedeckter gebrannter Contäfelchen ge= funden sind. Zumeist scheinen es Rech= nungs= oder Quittungsformulare zu sein, wie die darauf vorkommenden Abrech= nungen deutlich machen: in ihrem dekadi= schen Zahlensnstem, das dem Seragesimal= snstem der Babylonier entgegensteht, be= deutet  $| = 1, - = 10, \circ = 100, - \circ = 1000,$ also etwa -0-000 == || = 1552 (vgl. Abb. 97). Auch Tinteninschriften auf Tongefäßen kommen vor, entsprechend den ägnptischen Ostraka, und liefern uns den Beweis für die Eristenz literarischen Materials auf Kreta (Annual BSA VIII S. 107 f.). SIm übrigen harren noch diese Tafeln, unter denen sich auch umfangrei= chere, vielleicht literarische Texte befinden, der Entzifferung, und wir können nicht ein= malahnen, welch ungemessene Bereicherung unserer Kenntnisse einmal daraus erwachsen wird. Allein schon die Seststellung der Sprache, in der diese Inschriften verfaßt sind, könnte mit einem Schlage sämtliche Hypothesen über die Nationalität der My= tenäer aus der Welt schaffen, von der för= derung dialektologischer, kulturhistorischer, vielleicht auch literarhistorischer Forschung gar nicht zu reden. Einige Hoffnung auf die Lösung dieses Rätsels macht uns die Derwandtschaft der mntenischen Schrift mit den apprischen Syllabarzeichen, die offenbar in eine uralte Kulturperiode hin= aufreichen und vielleicht unmittelbar aus der mykenischen Schrift abgeleitet sind. Allerdings sind heute bereits mehr ,mntenische' als apprische Schriftzeichen bekannt. Das Prinzip der zyprischen Silbenschrift besteht darin, daß eine Reihe konventioneller Zei= chen die Derbindung eines Konsonanten mit nachfolgendem Vokal oder einen Vokal für sich bezeichnet, z. B. ka-te-s(e)-ta-se = κατέστασε. Die Natur der mykenischen Schrift als Syllabarschrift aber scheint mir aus der Kürze ihrer Wortbilder (durch= schnittlich nur 3—4 Zeichen) hervorzugehen, die auf einzelnen Inschriften durch das regelmäßige Vorkommen eines Wortteilers (= oder:)gewährleistet wird (vgl. Abb. 80).

Die Wissenschaft hat schon schwerere Aufsgaben bewältigt. SSSSS

Cur die Architektur der mykenischen De= I riode ist im Sestungsbau die sogenannte Inflopische Bauweise bezeichnend, die schicht= weise, durch Erde und Lehm gebundene Zusammenfügung wenig bearbeiteter, tolossaler Steinblöcke, deren Vorderfassade mit kleinen Steinchen und Lehm ausgefugt ist. Die Konstruktion knüpft an die Bauart der älteren, prähistorischen Kultur an, von der sie sich aber zumeist durch die gewaltige Größe der Bauftude unterscheidet. Die Mauereden sind dadurch befestigt, daß hier regelmäßige, große Steine als Läufer und Binder miteinander abwechseln. Eine jun= gere Periode, wie es scheint, entwickelt dane= ben den Quaderbau mit rechtwinklig gefäg= ten Steinen, die bei den prächtigsten Kunst= bauten noch mit Schmirgel glatt geschliffen sind. Dor allem bewundern wir die un= geheure Technik dieser Frühzeit, die in spielender Leichtigkeit mit gewaltigen Stein= massen operiert, wie die Erbauer der Pyra= miden. St Neben dem Bruchstein= und Quaderbau, der auch bei der hausanlage Derwendung findet, ist von Bedeutung der aus der prähistorischen Zeit (val. Troja II) übernommene Luftziegelbau, der im babn= lonischen Festungs=, Tempel= und hausbau die Regel bildet. Die mit kurzem Stroh vermischten, an der Luft getrockneten Lehm= ziegel sind mehrfach bei Sestungsmauern als Material des Oberbaues verwandt, der sich über einem Bruchsteinsockel erhob, vor allem in Troja, wo die Kontinuität in der Festungsanlage und der Mauerkon= struttion (vgl. die Böschung des Unterbaues) zwischen der 2. und 6. Stadt nicht unter= brochen ist. Im griechischen Mutterlande kommt der Luftziegelbau seltener, durchweg nur bei Innenbauten vor; in Kreta scheint er unbekannt gewesen zu sein. An seine Stelle tritt hier eine Konstruktion aus klei= nen Steinen mit Lehm, die (der babyloni= schen Weise entsprechend) durch holgein= lagen verstärkt ist. Such der Ziegelbau erheischt eine reichliche Verwendung von holz, sowohl als Sachwerk zur Befestigung der aufgehenden Mauern, wie auch als An= tenzur Sicherung der vorspringenden Ecken: wer in Griechenland über Cand reitet, kann das heute noch mancherorts beobachten.

Die Einlage von Holzbalken ist dann als Rudiment der älteren Bauweise in den Quaderbau übernommen worden (Mn= tenä, Knosos), wie sich anderseits aus den an den Eden vorgesetzten Holzpfosten im Steinbau die Zierform der Ante entwickelt hat. Der unter dem Einflusse der Witte= rung leicht vergängliche Luftziegelbau ist uns nur selten in bedeutenderen Resten er= halten, vornehmlich wenn in großen Seuer= katastrophen die aufstehenden Lehmwände gebrannt und damit gehärtet worden waren. In der Mauerkonstruktion sind vor al= lem farakteristisch die wenig vorspringen= den, konstruktiv zumeist zwecklosen Mauer= nasen, deren ursprüngliche Bedeutung uns bei der Stadt im Kopaïssee bekannt wird, indem hier die Mauervorsprünge selbstän= dige Teilstrecken des Mauerringes bezeich= nen. 48) Der älteste Sestungsbau kennt in Troja bereits die der Mauer vorgelegten Derteidigungstürme, die im griechischen Mutterlande selten sind. Besonderes Ge= wicht wird durchweg auf die Torbauten gelegt, deren fortifikatorische Bedeutung durch vorgeschobene Türme und lange Tor= wege verstärkt wird. Daneben ist der Was= serversorgung durch Anlage von Brunnen und Zisternen (Tirnns) besondere Aufmert= samteit zugewandt. SSSSS Tuch im Palastbau ist ein Zusammen= hang zwischen der Kultur der prä= historischen und der mnkenischen Periode nicht von der hand zu weisen, da der Grundriß des Königshauses in der zweiten Burgvon Troja (II A B) mit dem Megaron der mntenischen Paläste in der hauptsache übereinstimmt. Auffallend ist besonders der große runde Herd im Mittelpunkte des Hauptsaales, der sich in Tirnns und Mntenä wiedergefunden hat. Ein we= sentlicher Unterschied aber wird bedingt durch ein neues Element, das aus dem Orient erst in die mykenische Kunst einge= drungen ist: durch den Holzsäulenbau auf Steinbasen, der in den Palästen von Ti= rnns, Mnkenä, Knosos, Phaistos voll aus= gebildet erscheint und in der sechsten Burg von Troja wenigstens in einem der Ne= bengebäude (VI C) fonstatiert werden konnte. Som Der Säulenbau kommt aus Aegypten, wo man hölzerne Stüken auf runder Steinbasis schon frühzeitig verwandt hat. hier hat sich aus dem Stein=



\* Abb. 60 · Situationsplan von Orchomenos - 4

pfeiler in der Architektur des Felsengrabes zuerst die sogen. protodorische Säule ent= widelt, die über der vieredigen Platte des Abakus ohne das Rundpolster des Echi= nus den Architrav trägt (vgl. auch Abb. Mit dem Beginne des neuen Rei= ches (18. Dynastie), der mit dem Anfange der mntenischen Periode ungefähr gusam= menfällt, wird die protodorische Säule durch die sogen. Pflanzen= oder Knospen= säule verdrängt (ähnlich in Abb. 32). In der mykenischen Kunst hat die Form der Säule, deren Schaft zuweilen bereits tan= neliert ist, eine eigenartige Ausgestaltung erfahren: bezeichnend hierfür ist die starte Derjüngung des Schaftes nach unten, so= dann die Auflage eines wulstigen Kapi= tells, das als unmittelbare Vorstufe des dorischen Kapitells erscheint (vgl. Abb. 19, 26, 35, 70). S Die Verwendung der Säule ist in der mykenischen Kunst typisch vor allem an zwei Stellen, einmal in den Dor= hallen, zum andern im Megaron recht= winklig um den herd, um wie bei ägnpti= ichen Tempeln einen überhöhten Oberbau zu tragen (vgl. Abb. 16). 46) Säulenreihen im Innern der Gebäude sind in Knosos, Phaistos und Troja (VIC) nachgewiesen, Säulenhallen an den Palasthöfen in Ti= rnns, Knosos und Phaistos. Aus der Der= wendung der Säule in der Vorhalle ergibt sich die karakteristische Schöpfung des προπύλαιον (mit zwei oder — auf Kreta - mit einer Säule), das in Tirnns zum Doppelhallentore ausgestaltet ist. SEin bedeutungsvoller Unterschied der Palast= anlage wird dadurch begründet, daß das tirnnthische und mnkenische Megaron, gleichwie das homerische haus (vgl. Tsoun=

tas-Manatt S. 62 f.) und der spätere grieschische Tempel, nur einen einzigen Zugang hat, der vom Vorsaale in den Männerssaal hineinführt, daß hingegen das Megaron von Phaistos, wie der Hauptsaal des ägnptischen Hauses, in mehreren Türen nach vorn, seitlich und rückwärts sich öffnet und dadurch mit den vorderen und den hinteren Räumen des Palastes in unsmittelbarer Verbindung steht. So so Trot des großen Fortschrittes aber, der durch den Säulenbau bezeichnet wird, und trotz der Bewältigung kolossaler Steinsmassen, stedt die Architektur in konstruktiver hinsicht noch in den Anfängen,

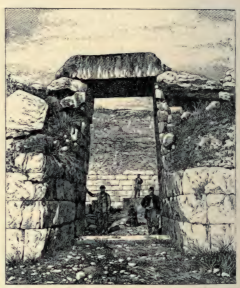


Abb. 61 · Eingang des Kuppelgrabes von

wie wir u. a. im mangelnden Şugenschlusser Quermauern (3. B. beim Löwentor) und vor allem im Gewölbebau der großen Kuppelgräber und der spitzbogig eingebeckten Galerien erkennen. In den Kuppelsbauten schließen sich die übereinandergelegten Steinringe, die aber durch die Türöffnung widersinnig durchschnitten werden, gewissermaßen zu horizontalen Gewölben zusammen, die sich durch das Uebertreten der einzelnen Steinringe nach innen allmählich verengen, bis der Deckenschluß erreicht wird (vgl. Abb. 33). Aber diese "Ueberstragung" widerspricht der Natur der übershöhten Decke, die eine in sich selbst ruhende

Konstruktion verlangt; und darum hat man diese Bauweise auch später nicht mehr angewandt. Da man jedoch die Zauber= formel des tragenden vertifalen Gewölbe= bogens noch nicht gefunden hatte, so herrscht in der klassischen griechischen Ar= chitektur durchaus der geradlinige Decken= schluß. Die Erfindung der tragenden Rip= pe war der hellenistischen Zeit vorbehalten (querst mit Sicherheit nachgewiesen im Buleuterion von Priëne: 3. Ih. v. Chr.), und erst die römische Zeit hat den Ge= wölbebau wieder in ausgedehnterem Ma= ke zur Anwendung gebracht. SAus dieser technischen Ungeschicklichkeit erklärt sich auch die Konstruktion der großen Tore, die regelmäßig durch einen mächtigen Tür= sturz abgedeckt sind. Aber die Wucht der auf dem Türsturze rubenden Mauer war so groß, daß man trok seiner ungeheuren Stär= te für Entlastung Sorge tragen mußte. Dies hat man, gleichwie in der Grabkammer der Cheopspyramide, dadurch getan, daß man in der Mauer darüber einen drei= edigen Raum aussparte, der wieder durch Ueberkragen der Bordsteine geschlossen wurde. Die Oeffnung des Entlastungs= dreiedes wurde durch eine große, zumeist reliefgeschmückte Steinplatte verdeckt. In den Kuppelräumen hatte der kolossale Block des Türsturzes zugleich noch den 3wed, die von der Tür durchschnittenen Steinringe als Anter zusammenzuhalten. SInder Dachkonstruktion mußte man sich, in Unkenntnis des vertikalen Gewölbe= baues und in Ermangelung leichter Deck=

steine, mit einem primitiven flachen Cehm= dache begnügen, das von starken, hölzer= nen Querbalken getragen wurde; in Knosos, Phaistos und Troja (VIC) ist die zu weite Spannung der Decke durch eine innere Säulenstellung vermindert. Der technische Fortschritt des Satteldaches, nach der Ueberlieferung eine Erfindung der Korinthier, welche durch die Herstellung gebrannter Tonziegel ermöglicht wurde, gehört einer viel späteren Zeit an. 50) Den durchschlagenden Beweis hierfür liefern in Knosos gefundene, farbige Porzellan= modelle von hausfassaden, die uns die 3—4 stöckige Bauart der Privathäuser mit einer Tur im Parterre und Senstern in den oberen Stockwerken (selbst mit genster= freuz und einer glasähnlichen Süllung) verdeutlichen (Annual BSA VIII S. 17).

Trzeugnisse der großen Kunft, der mn= -tenischen Malerei und Stulptur, sind uns in größerer Jahl erft bei der Ausgrabung von Knosos wiedergeschenkt wor= den, und wir würden uns glücklich schätzen, wenn uns auch die griechische Malerei der klassischen Zeit in Originalen von gleicher Bedeutung kenntlich wäre. SSS nie mytenische Malerei ist durchgängig Wanddeforation nach ägnptischen und babylonischen Vorbildern. Als figurlichen Schmuck der Wände wählte man mit Dor= liebe festliche Züge von Männern und Frauen in lebensgroßer Darstellung, und beträchtliche Ueberreste solcher figurenrei= cher Prozessionen sind uns in wundervoller

> Sarbenfrische erhalten. föstlichste Das Stud ist die Figur eines vasentragenden Jüng= lings in Seitenansicht (val. Abb. 78), von der nur die linke Schul= ter mit einem Teile der Brust und die Beine pon der Mitte des Oberschenkels an feh= Ien. Die Sigur (auf weißem Grunde) ist fast nackt, mit dunkel= braunroter hautfarbe, pechschwarzem haar und weißen Singernä= geln bekleidet nur mit



\*9 Abb. 62 · Inneres des Kuppelgrabes von Orchomenos \*9

einem rötlich gemusterten Cendenschurz und blauem Schenkeltuch; dazu kommen blaue Schmucktücke und die blaue, von roten Cinien durchzogene Vase. Eindrucksvoll hat der Maler die stolze Haltung des Jünglings dargestellt, dessen außerordentliche Schlankheit in der Taille für die mykenische Kunst karakteristisch ist. Mit vortrefflicher Naturbeobachtung hat er die seine Biegung des Rückens, die weiche Linie der Hüften, den schwellenden Muskel am Unterarm modelliert. Selbst die hände sind ziemlich gut gezeichnet, und nur die Verkürzung des rechten Armes und der vom Beschauer abgewendeten Schulter ist missraten. Die

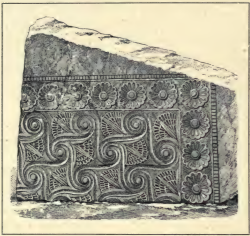


Abb. 63 · Fragment der Decke aus der Grabkammer &s &s des Ruppelgrabes von Orchomenos &s &s

Profillinie des Gesichtes ist edel und qe= mahnt an die besten Erzeugnisse der flas= sischen Kunst, an Köpfe auf den Schalen des strengen rotfigurigen Stils. Aber das Auge ist widernatürlich in voller Vorder= ansicht eingesetzt, ein schwarzer Punkt in weißer Umrahmung ohne Scheidung von Iris und Pupille; auch das Ohr ist blok angedeutet, indem ein roter (fleisch=) flecken im schwarzen haare ausgespart ist. So Die geringeren Fragmente von ähnlichen Dar= stellungen, die wir bildlich nicht wiedergeben fönnen, muffen hier übergangen werden. Das mykenische Idealbild weiblicher Schönheit ist uns bewahrt in einemreizvollen Mädchenköpfchen (Profil) mit Sar= ben wie Milch, Blut und Ebenholz (Abb. 79). Das Profil ist von bestrickender Dikan= terie, wie das Lächeln einer Pariser Monstäne. Das große, mandelförmige, tiefsschwarze Auge, das in Vorderansicht eingessetzt ist, beherrscht den Ausdruck des weißen Gesichtes, aus dem die dunkeln Kirschenlipsen hervorleuchten. Der Mund ist etwas vorgeworsen, die Nase keck aufgestülpt. Eine Fülle schwarzer Haare — darin das Ohr wiederum nur ausgespart — fließt in den Nacken herab, und zwei zierliche Löckchen ringeln sich vor der Stirne. Die volle Büste — für den mykenischen Künstler gleichwie die Wespentaille karakteristisch — ist mit einem hellen, rot und blau gestreisten Gewande bekleidet, und im Nacken ist ein dunks

ler rot-blauer Schal in einen Knoten hin= aufgezogen. In dem Gesichte nichts Rohes, nichts Hartes, nichts Präten= siöses, alles Anmut, Zierlichkeit, selbst Koketterie mit Selbstbewußtsein ge= paart: wie das Jünglingsbild der vollendete Ausdruck eines jugendkräf= tigen, naturfrischen Zeitalters. Trok aller Individualität der malerischen Auffassung aber hat dieses Bildnis typische Bedeutung, da ein ähnliches Stück, nur nicht so frisch in Farbe und Zeichnung, unter den letten Funden von Knosos ans Licht ge= tommen ift. assassas Cürdas zeichnerische Können dieser Zeit find von hoher Bedeutung die Reste eines miniaturartia feinen Frieses, der in Konturzeichnung, manchmaletwas sum= marisch und in fast moderner, impressioni: stischer Auffassung, eine lebhaft bewegte

Sestversammlung von Männern und Frauen zeigt. Dem Totaleindruck entsprechend ift der gange Grund bei den Männern in roter, bei den Frauen in weißer Sarbe gegeben. Die Frauen sigen vor den Männern, Kopf an Kopf gedrängt, angesichts eines bunt= farbigen, tempelartigen Gebäudes, dessen Mittelbau überhöht ist (Abb. 70). sieht aus, als hätten wir hier den Quer= schnitt eines Tempels mit Vorhalle (Pronaos), Kultraum und hinterhaus (Opisthodomos) vor uns. Aber die Kultpfeiler (im Mittelbau bräunlich auf blau, in den Sei= tenhallen schwarz, links auf rotem, rechts auf blauem Grunde, in brauner Umrah= mung) und die Kulthörner lassen diese Deutung nicht zu. Mit größerem Rechte dürfte man an einen Altarbau mit Uebertragung

babylonischer Sitte denken, nach der das Hauptheiligtum die Spike eines Stufentur= mes einnimmt (vgl. Lindl: Cyrus S. 100). Zu den Tierdarstellungen leitet uns ein Ogroßes, fein ausgeführtes Gemälde aus Knosos über, eine Kunstreitersgene auf einem Stiere, der in vollem Caufe darge= stellt ist: nicht ein Stierkampf oder eine Stier= bändigung, wie die Beteiligung der Frauen beweist. Ein wild vorwärtsstürmendes Tier, gelblich auf blauem Grunde, mit gesenktem Kopfe, großen, ausdrucksvollen Augen, 30t= tiger Mähne und gerade ausgestrechten Bei= nen (in typischer Caufstellung); darüber ein überschlanker (roter) Mann in Leibschurg, auf den händen voltigierend; an den hör= nern des Stieres hängend eine (weiße) Frau und eine andere Frau hinter dem Stiere stehend mit ausgestreckten Armen, um den sich überschlagenden Mann aufzufangen. Croke Verwandtschaft hiermit weist die abgefürzte Freskodarstellung aus Tirnns auf (Abb. 46), die früher als das wich= tigste Stück mykenischer Malerei gegolten hat. SAuch Candschaftsbilder mancherlei Art, zum Teil mit großer Seinheit und Anmut ausgeführt, sind in Knosos und Phai= stos gefunden worden (vgl. u. a. Abb. 96). Andere gute Beispiele mntenischer Malerei, die Grabstele von Mykenä (Abb. 37), der Sarkophag von Paläokastro auf Kreta (Abb. 103) u. a. können hier nur im Vor= beigehen genannt werden. SSSS Die Ueberreste der großen Stulptur sind weniger gahlreich und weniger gut er= halten, als die der Malerei. Unter den früher bekannten Stücken steht an der Spike das Löwenrelief von Mykenä, das dem haupttore der Stadt den Namen ge= geben hat (Abb. 19). Bewundernswert ist hier vor allem die naturalistische Wieder= gabe des Tierkörpers, in welcher nur die etwas plumpen Vorderbeine nicht recht organisch mit dem Körper verbunden sind. Kaum hiermit zu vergleichen sind die relief= geschmückten Grabstelen aus Mykenä, deren figurliche Darstellungen eine äußerst primitive Technik zeigen (Abb. 17). Aller= dings geht die neuere Annahme (Reichel) dahin, daß diese Flachreliefs ohne Model= lierung und Tiefe nur wenig ausgearbeitete Umrifsfiggen sind, über denen die Si= guren in bemaltem Stud sorgfältig ausge= führt waren. 51) S Nun hat der Palast von

Knosos seine Schäke wieder herausgegeben, darunter fragmentierte Menschen= und Tiergestalten in Stein und Stuck, die mit den besten Werken der Malerei gleich= stehen und zumeist durch naturalistische Be= malung ausgezeichnet sind. Der Marmor= kopf einer Löwin ist das erste sichere Stud großer mykenischer Rundskulptur, ein wenig steif in der Behandlung und an einen hundekopf erinnernd, aber technisch hervorragend und im Ausdruck der Augen vor allem der Tiernatur entsprechend. Fragmente rotbraun bemalter Stuckreliefs geben u. a. einen mächtigen Stierkopf in großartiger Lebenswahrheit, wie sie die flassische Kunft der Griechen nicht wieder erreicht hat: mit brüllend geöffnetem Maul, geblähten Nüstern, vorquellenden diden Augen und aufgerichteten Ohren (Abb. 83). Don überlebensgroßen Reliefdarstellungen menschlicher Gestalten, die mit feinster Naturbeobachtung modelliert sind, haben sich nur einzelne Stücke erhalten. Skulpierte Gebrauchsgegenstände (Dasen vgl. Abb. 100, Gewichte, merkwürdige Standlampen in Kapitellform u. s. w.) und Dekorations= stücke (Friese, Rosetten u. s. w.) in kostbaren Steinarten, vor allem aus den Palästen von Knosos und Phaistos, veranschaulichen uns die hohe Technikder Steinbearbeitung. Das glänzendste Stud dieser Kunstgattung ist der reliefgeschmückte Deckel einer Dase aus schwarzem Steatit, der jüngst in hagia Triada bei Phaistos gefunden worden ist: ein seltsam naturalistischer Kriegerzug in zwei Gruppen, getrennt durch eine Sänger= gruppe (einen Mann mit Sistrum und drei libysche Frauen, vgl. Herodot IV 189), im ganzen 27 Siguren. Hinter einem barhäuptigen Anführer mit Panzerhemd mar= schieren die Soldaten im Schritt zu zweit und tragen eine merkwürdige, dreizakähn= liche Waffe (vgl. die homerischen eyxea άμφίγνα) über der linken Schulter (Abb. 95). Unter den Werken der Elfenbeinskulptur verdient besonders die ursprünglich wohl bemalte Figur eines nackten Sprin= gers genannt zu werden, die zu den besten Werken griechischer Plastik gehört und sich mit den italienischen Elfenbeinarbeiten des 16./17. Ihs. in eine Reihe stellen darf. Die Haarloden waren aus goldplattierter Bronze angefügt, ein Anfang drnselephan= tiner Technik (Abb. 84). Dem knosischen

Springer steht am nächsten ein Elsenbeinkopf aus Mykenä, der auch wegen der merkwürdigen Form des Helmes Beachtung
verdient (Abb. 36), und von geschnitzten
Gebrauchsgegenständen u. a. ein reichverzierter Spiegelgriff aus Mykenä (Abb. 32)
und ein Elsenbeinkamm aus Spata in Attika
(Abb. 49). Angeschlossenseinier der Hinweis
auf ein glänzendes Stück der Intarsiakunst,
ein Spielbrett vielleicht, das mit Gold,
Silber, Elsenbein, Bergkristall und blauem
Glassluß eingelegt ist (Abb. 85).

Die mykenische Kleinkunst ist wesentlich bedingt durch die technisch hochent= wickelte Metallindustrie, die uns in der prähistorischen Kultur erst in späten Schich= ten entgegentritt. Auf der Grenze gur großen Kunst stehen gegossene Bronze= figurchen, wie die außerordentlich wichtige Darstellung einer trauernden Frau unbefannter Herfunft, deren babylonischer, viel= leicht sakraler Volantsrock (val. Lindl: Cyrus Abb. 14, 16, 88) auch für die mykenische Frauenkleidung typisch ist (Abb. 51, vgl. 14, 15, 71). Das Gegenstück dazu ist die Bleistatuette eines Mannes, der, gleichfalls tn= pisch, nur mit Cendenschurz und Schulter= fragen befleidet ist (Abb. 50). Bierher gehört auch ein prächtiger silberner Stierkopf aus Mytenä in getriebener Arbeit, mit goldenen hörnern und einer goldenen Rosette auf der Stirne, Maul, Augen und Ohren auf Kupfer vergoldet (Abb. 27). Ein silbernes, goldein= gelegtes Gefäß aus Mntenä schildert einen Kampf vor den Mauern einer Stadt, die Krieger zumeist nacht mit Schleuder und Bogen in lebhafter Bewegung, zum Teil

auch in ruhigerhaltung mit Speer und Schild, hinter den Mauern die Frauen schreiend und gestikulierend (Abb. 29). Dor allem endlich sind hier die beiden wundervollen getriebenen Goldbecher von Daphio zu nennen, deren einer bewegte Szenen einer Stierjagd, der andere gezähmte Stiere auf der Weide und bei der Arbeit darstellt (Abb. 54, vgl. 28). SDer= wandte Darstellungen finden sich auf tunstvollen, mit Silber und verschie= denfarbigem Gold eingelegten Dolch= flingen aus Mntenä, eine Cowenjagd mit Kriegswaffen und Löwen auf der Jagd nach Gazellen (Abb. 31),

eine flußlandschaft mit Pappros= (oder Lotos=) Stauden, zwischen denen faken= artige Tiere Wasservögel jagen. Diese Darstellungen mit den Palmen der Goldbecher von Daphio weisen uns deutlich nach Aegnpten, wo ihre Vorbilder zu suchen sind: denn in Griechenland sind Löwen62), Palmen, Papyros nicht heimisch gewesen. In der Tat haben sich auch in dem Grabe einer ägnptischen Königin der 18. Dynastie (Aah=hotep) Dolchklingen mit hieroglyphi= scher Inschrift gefunden, deren Technik mit den mykenischen Dolchen große Verwandt= schaft zeigt (Busolt I2 S. 122). Aber die my= fenischen Arbeiten sind griechische Origi= nale, wie schon die Bewaffnung der Krieger beweist. S Als lettes karakteristisches Drodukt mykenischer Goldschmiedekunst er= wähne ich die goldenen Totenmasken aus Mykenä, welche die Zuge des Toten in individueller, naturalistischer Weise wieder= geben (Abb. 18). Die Sitte der mytenischen Griechen, das Gesicht der Verstorbenen mit einer Totenmaske zu bedecken, ist in Aeanpten uralt. Goldene Masken aber kom= men hier gerade zur Zeit der 18. Dynastie vor, und auch die Phönizier, deren Be= stattungsart in hohem Grade von Aegypten her beeinflußt worden ist, haben tönerne und goldene Totenmasken verwendet (Bu= solt 12 S. 67). In Aegypten, dem Lande der Konvention und strengen Sitte, hat sich der Gebrauch, dem Toten sein Porträt mit ins Grab zu geben, bis in die späte, christliche Zeit erhalten. SSSSSS Nur mit einem Worte kann ich auf eine andere außerordentlich reiche Gattung der motenischen Kleinkunst hinweisen, die

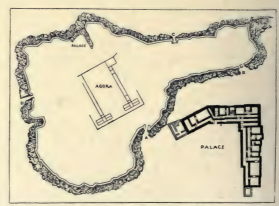


Abb. 64 · Plan der Stadt im Kopaïssee und ihres Palastes

geschnittenen Steine und Goldringe, die sich in der Seinheit der Ausführung zum Teil mit den Werken der hellenistischen und römischen Kunst messen können (Abb. 53) und wohl an allen hauptsitzen der mykenischen Kunst angefertigt wurden: auf der Burg von Mntenäist das Atelier eines Steinschneiders entdect worden. Sur die prächtigen Steine aus der Blütezeit dieser Kunft (in Sorm flacher Perlen), die alle mit dem Rade graviert sind, dienten als Material vor= nehmlich bunte halbedelsteine, Karneol, Chalcedon, Sardonny, Amethnit. In der jüngeren Zeit waren auch Nachbildungen der Steine in Glasmasse üblich. Die Steine wurden aber nicht in Singerringen, sondern an Schnüren um das handgelenk oder um den hals getragen (vgl. Surtwängler: Die antiken Gemmen, 3 Bände 1900). Bemer= tenswertist, daß homer diese ganze Gattung der Kleinkunst gar nicht zu kennen scheint, wie schon Plinius Nat. Hist. XXXIII 12 bemerkt hat. Son besonderer Wichtig= feit sind uns diese Kunsterzeugnisse für die Unpik der mokenischen Kunst: denn die Glyptik steht in besonders hohem Maße unter dem Einflusse festgeprägter Typen, die nach dem Orient hin, teils nach Aegnp= ten, teils nach Babylonien weisen. Und das ift um so auffallender, als die Frische der Behandlung mit dem Wiederholen und Ko= pieren fremder Kunsttypen seltsam kontra= stiert. Nach Afrika führen uns u. a. die hier= in vorkommenden Löwen und Dattelpal= men, nach Babylonien vornehmlich die wunderlichen Mischgestalten, die Derbin= dung von Menschen= und Tierleibern, die esels= und stierköpfigen Dämonen, die ge= flügelten (weiblichen) Sphinze und Greife, die auch in der nordsprisch=chetitischen Kunst wiederkehren. In diesen Kreis gehört auch das Motiv der heraldischen Gegenüberstel= lung zweier Tiere (schon beim Löwentor; auch Panther, hirsche, Schwäne u. a.), das gleichermaßen über phrygischen Gräbern sich findet. Besonders beachtenswert sind die Darstellungen seltsamer Kult= und Adora= tionsszenen (Abb. 14, 15,71), auffällig durch die Kulthörner (Abb. 71, vgl. 103, 104), die Kultpfeiler und Bäume (Abb. 17,71) und die nebenSonneundMond(babylonisch,f.Lindl: Cyrus S. 15, 21, 42, 110f.) erscheinende Dop= pelart (Abb. 14, val. 103), die mangewöhn= lich als Attribut des farischen Zeus erflärt.



Abb. 65 . Ringmauer der Stadt im Kopaissee

m originellsten erscheint die motenische Kunft in ihrer Ornamentit, die von den Metallarbeiten auf die Reliefskulptur und por allem auf die Kunsttöpferei (Keramik) übertragen worden ist. Die Elemente des mntenischen Dekorationsstiles bestehen einesteils aus linearen Ornamenten, aus Knöpfen, Budeln, Rosetten, tongentrischen Kreisen und namentlich aus Spiralgeschlin= gen, wie sie sich aus der Dekoration mit Me= talldrähten entwickelt haben (val. das mit Metalldraht umsponnene Kapitell der halbsäulen am Eingange des "Atreusgra= bes' in Mykenä). Neben diesen linearen Elementen verwendet man in einer jüngeren Entwicklung auch Naturformen in reicher Fülle, Nachbildungen von Blättern, Knofpen und Blüten, von Schmetterlingen, Durpurschnecken und Seetieren, vor allem Nautilus und Polyp mit spiralisch verschlunge= nen Sangarmen. Die Umbildung der linea= ren Spirale zur vegetabilischen Ranke ist die folgenreichste Schöpfung dieser Formen= sprache, die in ihrer schönsten und freiesten Entfaltung auffällig an das moderne Detorationsideal der individuellen Linie qe= mahnt. Dereinzelte Elemente dieser Detorationstunft sind freilich schon bei den Babn= Ioniern und Aegnptern nachweisbar. Den= noch läßt sich nicht leugnen, daß die myte= nische Ornamentik in ihrer Gesamtheit eine durchaus originelle Schöpfung darstellt, deren hauptsächlichstes Merkmal in der üp= pigen Rundung und der reichen, phantasie= vollen Mannigfaltigkeit besteht. Sur den merkwürdigen Gegensatz dieser originellen Deforationsweise mit typischen Bilddarstellungen bietet das Wiedererwachen der flassi= schen Kunst in Sizilien und Italien im 12./13. Ih. n. Chr. eine schlagende Parallele. ie Sormen und Stilarten der mykeni=

Die Sormen und Stilarten der mnteni= schen Keramit, die monochromen und

polnchromen, die ungefirniften und gefirniften Dasen im einzelnen hier zu behan= deln, würde mich zu weit führen (vgl. Abb. 66, 99, 105). Ich muß mich begnügen dafür auf das grundlegende Werk von Surtwängler und Löschete: ,Mytenische Dasen' (Berlin 1887) zu verweisen, zu dem die neuen Ausgrabungen allerdings manche Ergänzungen gebracht haben. Auch die vielgestaltigen Gegenstände des täglichen Gebrauches, des Schmuckes und des Kultus, die aus Goldblech, Elfenbein, Glasfluß, Ton u. s. w. verfertigt sind, die Diademe, Arm= bänder. Ohrringe und Knöpfe (Abb.21, 22, 23). die primitiven Nachbildungen von Men= schen und Tieren als Idole (Abb. 20, 40, 41, 74,101), die tönernen Kulthörner und Sartophage (Abb. 102, 103, 104) und dergleichen fann ich hier im einzelnen nicht beschreiben. Der innerste Karakter der mykenischen Kunst ist der eines frischen, fröhlichen Naturalismus, gebunden durch die An= lebnung an überkommene, typische Dor= bilder orientalischer, vor allem babyloni= scher Kunst, gehemmt durch gewisse tech= nische Ungeschicklichkeiten, die den mntenischen Künstler nicht zur vollen Reife fünstlerischen Schaffens gelangen lassen. Die Naturbeobachtung in der Wiedergabe des menschlichen und tierischen Körpers, des Spieles der angestrafften Muskeln, des Ausdruckes lebendiger Bewegung ist kaum 3u überbieten. Edle, fraftstrogende Männ= lichteit in einem geschmeidigen, schlanken Körper mit enger Taille, stolze und doch anmutige Weiblichkeit ohne Prä= tension und Ziererei ist das Ideal dieser Kunst, die den ruhigen und wenig beweg= ten Gestalten Schönheit und Würde, den lebhaft bewegten Energie und Kraft ver= Die Zeichnung der Wandgemälde, orientalischer Kunstübung entsprechend zu= erst in feinen Linien in den Stuck einge= rist, ist erakt und lebendig; der Raumsinn in der Füllung einer gegebenen Umrah= mung, der sich oftmals durch die Einsetzung beliebiger Füllstücke in tote flächen be= tätigt (vgl. Abb. 17, 37, 47), ist peinlich genau; der Sarbensinn in der Zusammen= stimmung der Sarbenist hoch entwickelt, in= demmanches Malmehreine Sarbenwirkung, als eine genaue Nachahmung der Natur er= strebt wird. Die Wirkung der Gemälde ist da= durch oft eine dekadente, seltsam moderne.

Derschwerwiegendste Mangel in den Werten malerischer Natur ist ein Sehfehler, der Mangel einer ausgebildeten fünstleri= schen Perspektive, der uns an japanische Kunstleistungen und an gewisse Auswüchse modernsten Kunstschaffens erinnert. Am deutlichsten zeigt sich das in der Behandlung des landschaftlichen hintergrundes, obwohl der mykenische Künstler dafür eine besondere Dorliebe zu haben scheint. Denn während die Bäume überraschend natürlich gebildet sind, ist das Terrain, durchgehends felsige Cand= schaft, völlig schematisch dargestellt. Der fels= grund zieht sich wellenförmig um das ganze Bild herum, indem der Künstler sichtlich be= müht ist, die Lücken der Komposition durch Terrainzeichnung möglichst auszufüllen. Auch die unnatürlichen Verdrehungen und Derkürzungen (val. besonders den Stier im Nete auf dem Goldbecher von Daphio) sind durch diese mangelhafte perspettivische An= schauung bedingt, die von der Malerei auf die durchaus malerisch komponierende Relieffunst übertragen worden ist. So Daneben spielt in dieser Kunst ein konventionelles Ele= ment eine Rolle, indem nicht nur die Typik vielfach vom Orient beeinfluft ist, sondern auch manche Einzelheiten der Darstellung traditionell fortgeführt werden, wie die Laufstellung der Tiere mit wagerecht ge= streckten Beinen. Auch die En-face-Stellung der Augen im Kopfprofil gehört hierher, ob= wohl hierbei sicher auch das Bestreben maß= gebend gewesen ist, dem Auge, dem wichtig= sten und karakteristischsten Teile des Gesich= tes, selbst in der Profilstellung seine aus= drucksvollste Gestalt zu bewahren. 53) Trop dieser Gebundenheit im einzelnen aber ist die erste Signatur der mykenischen Kunst die Freiheit, die sich vornehmlich in der indivi= duellen Gestaltung der Kunsttypen und in der ornamentalen Dekoration offenbart. Und gerade hierdurch, wie durch den leben= digen Realismus der Darstellung erhebt sich die mykenische Kunst der Griechen hoch über ihre orientalischen Vorbilder, von denen die naturalistischen Erzeugnisse der babnlonischen Kunst den motenischen Kunstprodutten näher verwandt sind, als die reinschematischen Kunsttypen der Aegypter. Aber vom Orient hat die mykenische Kunst nur die Anregung empfangen und das Beste dazu selbst hinzugegeben, die Ausbildung der fünstlerischen Individualität. S S



 $\textbf{Abb.} 66 \cdot \textbf{Mntenische Dasen aus Jalnsos auf Rhodos} (1-6) \cdot \textbf{aus Kreta} \ (7) \cdot \textbf{B\"ootien} \ (8/9) \cdot \textbf{Mnten\"a} \ (10)$ 

Drerup . homer

## Die Entstehung der griechischen Religion SSSSSS



er wichtigste Saktor im Leben des primitivsten Volkes, wie der höchstzivilisierten Nation ist die Religion, die beim Naturmenschen als grobsinnlicher Götzendienst die Beziehungen des Menschen zu den unbes

fannten, großen Mächten außer ihm regelt, beim Kulturmenschen als Ferment der Zivilisation alle Aeußerungen des indivi= duellen und sozialen Lebens durchtränkt und veredelt. Die griechische Religion zu= mal erscheint dem modernen Menschen für gewöhnlich als ein reiner Kultus der Schön= heit, und mit sehnsüchtigem Verlangen, schönheitshungrig, wünscht er die Zeiten zurud, da eine heitere Götterwelt den griechischen Olymp bevölkerte. Die griechi= schen Göttergestalten, die Erzählungen von ihrem Erdenwandeln haben nicht nur die heroen der griechischen Kunft und Poesie zu ihren gewaltigsten Schöpfungen begei= stert, sie wirken befruchtend nach durch die Jahrtausende bis auf unsere Tage; und Beus, der Blige schleudernde Weltenlenker auf seinem Wolkenthron, Apollon, der ju= gendlich herrliche Bogenschütz, der Schützer aller schönen Künste, Athena, die hehre Jungfrau, die stolze Göttin des Wissens und der Wissenschaft, die wundersame, schmei= chelnde, sinnebetörende, goldene Aphrodite: sie erscheinen dem übersättigten, nach rei= neren Idealen zurüchstrebenden Kinde der modernen Kultur als die hohen Bilder eines ursprünglichen, reichen Lebens, wie Schiller ihre Gestalten in den ,Göttern Griechen= lands' unnachahmlich gezeichnet hat. S Der kühlere, fritische Blid des Geschichts= forschers ist nicht geblendet von dieser glänzenden Außenseite der griechischen Religion: er sucht zu den Wurzeln zu dringen. aus denen die religiösen Vorstellungen der Griechen erwachsen sind, weil nur die Er= kenntnis des geschichtlichen Werdens die unvergleichliche Nachwirfung dieser Reli= gionsanschauung, zugleich auch die Genia= lität des Volkes, das sie geschaffen hat, völlig zu erklären vermag. Die Aufgabe

freilich ist nicht leicht, schon darum, weil für den ältesten Bestand der griechischen Religion so gut wie gar keine Ueberliefc= rung vorhanden ist. Jur Zeit, als die ho= merischen Epen gedichtet wurden, war der griechische Götterhimmel in seinen tarat= teristischen Gestalten bereits ausgebildet; und schon im 8. Ih. v. Chr. hatte die ge= nealogische Spekulation begonnen, die Wi= dersprüche der lokalen Religionsüberliefe= rungen auszugleichen und dem griechischen Volke in seiner Gesamtheit eine einheitliche religiöse Vorstellung zu oktronieren. Die Vertiefung des ethischen Gehaltes dieser Religion durch die Tragödie, insbesondere durch Aischnlos, das größte theologische Genie der Griechen, ging von einer allgemein gekannten, allgemein geglaubten, allgemein verehrten Götterwelt aus. Die philosophische Durchdringung der religiösen Anschauungen hat dann ein übriges getan, ihren ursprüng= lichen Kern zu verflüchtigen; und so stehen wir heute vor der Notwendigkeit, den glan= zendenAufbau eines kompliziertenReligions instems völlig zertrümmern zu müssen, um in seinen Sundamentendie Reste eines ursprünglichen Gottesglaubens wieder zu finden. Zwei Saktoren sind, wie bei jeder na= Oturlichen Religion, so auch bei der Ausbildung der griechischen wirksam gewesen: das innere religiöse Bewußtsein des Men= schen, das über ihm einen himmel, unter ihm eine Hölle schafft; zum andern sein Derhältnis zur umgebenden Natur, das jeden Vorgang dieser Natur nach dem Bilde des menschlichen Lebens beseelt und in natürlicher Ausgestaltung dieser Belebung in den Naturvorgängen einen Dä= mon, einen Gott zu erkennen glaubt. S Schon in der indogermanischen Urreligion hatte das religiöse Sinnen einen idealen, reinen Ausdruck gefunden in der Gestalt des leuchtenden himmelsgottes, des regenspen= denden Wolfenkönigs, des Vaters alles Lebenden, der in allen indogermanischen Religionen als die oberste Göttergestalt wiederkehrt. Das ist das wissenschaftliche Ergebnis der vor allem von Adalbert

Kuhn und Max Müller begründeten vergleichenden Religionsforschung, das ich mit Ed. Mener (S. 45 f.) modernen Zweifelern gegenüber (vgl. u. a. Kretschmer S. 71 f.) aufrecht erhalte. Ich kann mich nicht entschließen, die Begründung aller Religion in einem niederen Rationalismus zu suchen und die Idee des Göttlichen in der Menschensbrust zu leugnen, die allein die Existenziener hohen überweltlichen Gottheit im Glauben der Frühzeit erklärt. Der herr des himmels Zeus (= str. Dyaus = lat. Diespiter > Juppiter), der in der Urzeit wohl noch kultlos war und nur als die Verkörperung einer

Religion aus dem Glauben der Urzeit nicht an einem Orte, nicht bei einem Stamme stattgefunden hat, daß vielmehr die Zersplitterung und Vereinzelung des griechischen Volkes in seinen Bergkantonen mit Notwendigkeit auch zu einer verschiedensartigen Ausbildung des religiösen Grundstodes führen mußte, den die Griechen aus der indogermanischen Urheimat mitgebracht hatten. Dementsprechend ist es natürlich, daß in den einzelnen griechischen Landschaften bald dieser, bald jener religiöse Begriff mehr in den Vordergrund trat. Die indogermanischen Göttertypen aber, die

Repräsentanten einer ideellen Welt, waren nicht danach angetan, als Stammesgotthei= ten einzelner griechi= scher Stämme eine be= sondere Bedeutung zu gewinnen, weil ihre universelle Natur ein gewissermaßen person= liches Verhältnis zum Menschen nicht zuließ. Neben diesen Verkör= perungen einer allge= meinen tosmischen Idee schafft sich das

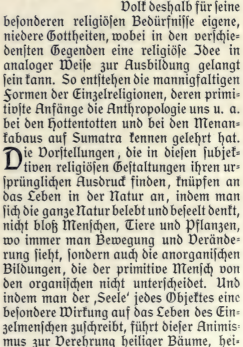


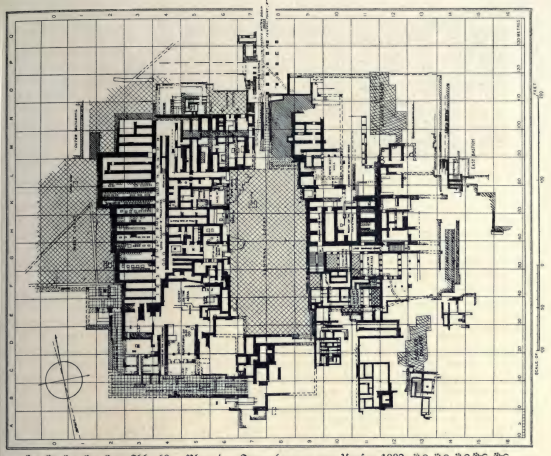


Abb. 67 · Mytenische Burg (auf dem Bilde rechts oben) bei Phylatopi

universellen Macht anerkannt wurde, hatte nach dem Beispiel des Menschen sein weib= liches Gegenbild in der alles umfassenden, alles gebärenden Mutter Erde, Gaia, mit der sich der himmelsgott im befruchtenden Regen verbindet und alles Leben in der Natur erzeugt. Dielleicht wurde auch damals schon das heilige herdfeuer, das Symbol der Samilie, auf der sich das soziale Leben der ältesten Zeit aufbaut, in seiner gött= lichen Personifikation Hestia (= lat. Vesta; bei den Indern eine männliche Gottheit) verehrt. Bei anderen Göttergestalten da= gegen, die man infolge einer Namensgleich= heit (3. B.  $O\dot{v}_0 a v \dot{o}_S = Daruna, \dot{\eta} \dot{\omega}_S = u \dot{s} a s$ = aurora) auf uralte indogermanische Ge= meingottheiten zurückgeführt hat, mag der moderne Skeptizismus, der sie für die indo= germanische Urzeit nicht anerkennt, im Rechte sein. SSSSSSS

**m**ir müssen uns nun gegenwärtig halten, daß die Entwicklung der griechischen liger hölzer und Steine. Eine besondere form des Animismus ist der sogenannte Totemismus, der das Göttliche im wilden Tiere sucht, im Tiger und Leoparden 3. B., wie die Naturvölker auf Sumatra den ge= streiften Tiger ihren Großvater nennen und von ihm ihr Geschlecht ableiten. Die nie= derste kultliche Verkörperung dieser Idee ist der Setisch (feitigo portugiesisch Idol, Amulett), ein Stein, eine Scherbe, eine Muschel, ein Bündel Haare, in dem der Naturmensch das göttliche Wesen sieht, von dem er hilfe in Krankheit und anderer Lebensnot erhofft. So ist der Setisch den Naturvölkern die Gottheit selbst, die mit Gebet und Opfern verehrt wird; und in= dem der Mensch den Setisch, von dessen Macht er seine Eristenz abhängig glaubt, am eigenen Leibe mit sich trägt, wird das Idol zum Amulett, an das sich ein weit= verbreiteter Aberglaube ansekt. SSS Dem Caien mag es sonderbar erscheinen, daß auch die später so hoch entwickelte griechische Religion diese primitivsten Stadien religiöser Vorstellungen durchlaufen hat. Aber heute noch vermögen wir aus den Nachrichten antiker Schriftsteller und aus archäologischen gunden die Rudimente eines roben Setischismus bei den hellenen nachzuweisen. 54) Vor allem waren es heilige (vom himmel gefallene) Steine, denen man in Griechenland auch noch in später Zeit Verehrung gezollt hat, wie für die Muhammedaner die Kaaba in Mekka ein Gegenstand des Kultus ist: so der Stein des Eros bei Thespiä, des Hermes von Kyllene, der Kybele von Pessinus, der hera von Chalkis, der Aphrodite von Paphos, auch der heilige Omphalos im Tempel von Delphi, die mit Bändern ge= schmückt, gebadet und gesalbt wurden. 55) Und was anders ift die Sitte, den Hermes in Gestalt von aufgerichteten Steintafeln (hermen) zu verehren, die in Sorm von Spiksäulen auch dem Apollon (Agnieus) heilig waren? SSSSS ur mntenischen Zeit scheint diese Kult= Oform in der hellenischen Kulturwelt all= gemein verbreitet gewesen zu sein. Denn inmehreren Innenräumen der Paläste von Knosos, Phaistos, Melos, in Felsengräbern von Mykenä und Thorikos, vor dem Süd= tore von Troja VI haben sich freistehende Steinpfeiler (3. T. mit dem Emblem der

Doppelart des farischen Zeus: als Stein= metzeichen oder zu Kultzwecken?) gefunden, die, ohne architektonischen Zweck, höchst wahrscheinlich Gegenstand religiöser Der= ehrung gewesen sind (Abb. 91, vgl. 75). Damit vergleichen sich die Abbildungen von Ein= zelfäulen auf Darstellungen der mykenischen Kunst, die öfters auf einem altarförmigen Postament oder in tempelartigen Gebäuden, mehrfach auch in farakteristischer Der= bindung mit dem Kultsymbol der Stier= hörner vorkommen (Abb. 15, 26, 70, 71, 103). Diese hörner (xéoara) aber dürften als Symbole oder auch Fetische des fretischen Stiergottes Zeus oder der kuhgestaltigen Hera von Argos gelten (val. unten). 56) 🖘 Den heiligen Steinen entsprechen die leb= losen, unbehauenen hölzer, Klötze oder Pfähle oder Baumstümpfe, die als Gegen= stand religiöser Verehrung im Kultus der Tyndariden von Sparta, der Hera von Ar= gos, Samos und Thespiä, der Leto von Delos, der Artemis von Ikaros noch in Ehren gehalten wurden, als berühmte Bild= hauer schon die idealen Abbilder der Gott= heiten geschaffen hatten. 57) Die Hölzer waren eben in den Uranfängen des Kultus die Gottheit selber gewesen, die später zum Symbol verblaßte: so wurde ein holzstock  $(\delta \delta g v)$ , der in Chäronea als Hauptgottheit verehrt wurde, nach Paufanias IX 40. 11/12 von einer späteren aufgeklärten Zeit als Szepter des Agamemnon bezeichnet. 🖘 Diese Umbildung des als göttlich verehrten Gegenstandes zum Symbol der Gottheit hat in Griechenland alle For= men des Setischismus betroffen, indem eine spätere höhere Religionsanschauung in den heiligen Bäumen die Gottheit nur mehr sich manifestieren ließ oder den Baum in einer äußerlichen ätiologischen Legende mit der Gottheit in Verbindung brachte. So vernahm der Hellene in dem Rauschen der heiligen Eiche zu Dodona die Stimme des Götterkönigs Zeus; der hei= lige Oelbaum der Athene stand bei ihrem hause auf der Akropolis von Athen; unter der heiligen Palme auf Delos gebar Leto den Apollon: unter einer Platane bei Gorton auf Kreta hatte Zeus mit Europa hochzeit gehalten. Und jener primitive Glaube verklingt in der Vorstellung von den Baumnnmphen, Drnaden, die mit den Bäumen entstehen, wachsen und sterben.



♣q ♣q ♣q ♣q Abb. 68 · Plan der Ausgrabungen von Knosos 1902 ♣q ♣q ♣q ♣q

Micht anders bei den heiligen Tieren, in denen eine frühe Stufe der religiösen Entwicklung die Gottheit selbst erkannt haben mag. Am bekanntesten ist wohl die heilige Schlange auf der Burg von Athen, die als Stellvertreterin der Athena im Erechtheion hauste und allmonatlich einen honigkuchen zur Speise vorgesetzt erhielt (herodot VIII 41). Auch im Dienste des Astlepios spielen Schlangen eine große Rolle. Verbreiteter noch war die Idee eines Wolfsgottes, der vornehmlich im Pelo= ponnes seinen Sig hatte, am Entaion (Wolfs= berg) als Personifitation des Zeus (En= faios), anderswo als eine Manifestation des Apollon angesehen. Artemis galt in Attita und Arkadien als Bärin, anderswo als hirschtuh. Besonders bemerkenswert ist die Beziehung der argivischen Hera, der ,kuhäugigen' Gattin des Zeus, zur Kuh, während der fretische Zeus als Stiergott verehrt wurde und als solcher die Europa entführt haben soll: nicht umsonst spielt das Bild des Stieres oder der Kuh in der mntenischen Kunft eine so bezeichnende Rolle (vgl. Abb. 27, 41, 46, 53, 54, 83). Ils ein Ueberrest dieses uralten Tier= dienstes ist es zu betrachten, wenn jeder griechischen Gottheit später ihr heiliges Tier beigesellt ist, wie der Baumkultus in den heiligen Bäumen nachwirkt, die diesen Gottheiten geweiht sind. Vereinzelte Ver= schiebungen gegenüber bezeugten Baumund Tierkulten können uns in dieser Ansicht nicht irre machen, da hierbei vielfach schon die genealogische Forschung ihre hand im Spiele gehabt hat, die für jede Gott= heit als Attribut nur Ein heiliges Tier und Einen heiligen Baum anerkannte: so für Zeus Adler (nicht Wolf) und Eiche (vgl. Dodona), für Apollon Wolf und Corbeer (nicht die delische Palme), für Athena Eule



\* q \* q & Abb. 69 . Die Ruinen von Knosos . Ostansicht \* q \* q \* q

(nicht Schlange) und Olive, für Aphrodite Taube und Myrthe; ein Schwanken zeigt sich nur bei hera, der eine Kuh oder ein Pfau beigegeben wird. Ein Nachhall jenes ursprünglichen Tierdienstes hat sich jeden= falls auch darin bewahrt, daß in einzelnen Götterdiensten das Kultpersonal ent= sprechende Tiernamen führte (vgl. die Bärinnen' der brauronischen, die Bienen' der ephesischen Artemis). Und endlich mag noch auf die vielerlei Verwandlungsfagen der griechischen Mythologie (val. Ovids Metamorphosen) hingewiesen werden, die uns in ihrem Ursprunge doch wohl in den fe= tischismus einer roben Urzeit zurückführen.

Der Fetischismus ist einer höheren Ent= wicklung nichtfähig,weiler außerstande ist, aus sich heraus einen reineren Gottes= begriff zu erzeugen. Denn wenn man gleich dem verehrten Naturgegenstande eine Psyche, eine Seele, zuteilte, die man sich als irgend ein unendlich feines, für mensch= liche Sinne nicht wahrnehmbares Wesen vorstellte, so war diese Psnche doch nur in Derbindung mit ihrem Substrate wirksam gedacht. Es bedurfte eines starten äußeren Einflusses, die Psinche von ihrem Objette zu lösen und ihr eine reale, selbständige Eristenz zuzuschreiben, die das Wesen der überweltlichen Gottheit ausmacht. Diese Ausgestaltung eines höheren Gottesbe= griffes, die gefordert ist von dem im Men= schen lebenden religiösen Bewußtsein, geht aus vom Menschen selbst, von der Betrach= tung des Göttlichen im Menschen. Im Menschengeiste wurzelt, vom Schöpfer ihm eingepflanzt, die religiöse Idee eines Fort= lebens nach dem Tode, deren Ursprung rein rationalistisch nicht erklärt werden kann. Im Sterben löst sich die enge Verbindung zwischen dem materiëllen Körper und der Leben schaffenden, konkret gedachten, aber unsichtbaren und unfaßbaren Pspche. Eine so geartete Seele aber hat nach ihrer Trennung vom Körper keinen Platz mehr auf dieser Welt in der Gesellschaft des Lebendi-

Darum schafft sich die menschliche gen. Phantasie ein besonderes, finsteres (unter= irdisches) Reich der Schatten, nach homerischer Vorstellung fern im Westen am äußersten Ende der Welt, in welches die abgeschiedenen Seelen hinabsteigen, um hier unter dem Szepter des Hades, einer 3willingsfigur des oberweltlichen Zeus (als Zevs narazdóvios: Il. I 457) eine Scheineristenz weiterzuführen. SS uch die abgeschiedenen Seelen werden in menschlicher form, anthropomor= phisch, gedacht, nur daß in ihrem schatten= haften Dasein das Einzelne undeutlich wird und verschwimmt. Sie haben menschliche Bedürfnisse, verlangen Wohnung und Nah= rung; und darum war für den Griechen der Gedanke so schrecklich, daß der Ver= storbene unbestattet bleibe und der Woh= nung des Grabes entbehre. Aber schon der Lebende ist darauf bedacht, sich das Leben nach dem Tode möglichst angenehm zu machen: deshalb errichtet der mykenische Fürst sich bei Lebzeiten den großartigen Grabbau, in dem sich an den Gedächtnis= tagen die Angehörigen und Dienstmannen versammeln, während der Tote nebenan in der kleinen, aber prunkvollen Grab= fammer schlummert. Dem Verstorbenen gibt man auch Gewänder und Schmuck, Geräte und Waffen mit ins Grab, damit er ihrer nach dem Tode nicht entbehre; doch ge= nügt für ihn, seiner schattenhaften Existenz entsprechend, dunnes Scheingerät, ein Abglang der Wirklichkeit. Selbst lebende Wesen folgen dem Abgeschiedenen ins Grab, sein Streitroß, seine Hunde, ursprünglich wohl auch dienende Sklaven und die ehe= liche Gattin. 58) ജയജയ Cur die Ueberlebenden bleibt ein Gebot der Pietät bestehen, durch Speiseopfer

für den Unterhalt der abgeschiedenen Seelen zu sorgen. Darum schlachtet man Tiere über ihrem Grabe, schüttet ihr Blut in den Boden, vergräbt ihr fleisch: von allem, was den Unterirdischen geweiht ist, dürfen die Lebenden nichts genießen. Das Blut der Opfertiere aber besitzt nach der home= rischen Vorstellung (Od.  $\lambda = N \acute{\epsilon} \varkappa v \iota a$ ) eine geheimnisvolle Macht, indem die Schatten, die davon trinken, für kurze Zeit wieder zum Selbstbewußtsein gelangen und damit des größten Glückes, das ihnen widerfahren tann, teilhaftig werden. In Mytenä sind uns die deutlichen Spuren dieses Seelen= glaubens erhalten: denn über dem 4. Schachtgrabe auf der Burg stand ein Altar mit einem tiefen Loch in der Mitte, durch welches man das Blut der Opfertiere in das Grab hinabströmen ließ (Abb. 25). Später sind auch diese Totenopfer ihres ursprünglichen Karakters entkleidet und zu symbolischen Handlungen geworden, die aber immer an die Gräber der Verstorbenen geknüpft blieben. SSSSS Aber nicht nur die Pietätder hinterbliebe-nen ist es, die dem Verstorbenen diese Sorgfalt angedeihen läßt. Darein mischt sich ein Gefühl der Surcht vor einer feindseligen Macht, die man durch Opfer und Gebete besänftigen müsse. Die Seele des Toten er= scheint den Ueberlebenden im Traume, anteilnehmend an ihrem Schickfal, ratend und tröstend; und daraus entspinnt sich die Dorstellung von einer im Leben fortwir= kenden, in das Schicksal der Lebenden ein= greifenden Macht der abgeschiedenen Seelen, deren Groll der Lebende fürchtet, die er dar=

um nicht vernachlässigen, viel= mehr durch aufmerksame Pflege sich verpflichten und gnädig stimmen muß. hierin liegt die Wurzel des Dämonenglaubens der Griechen, der Seld und Wald, Luft, Erde und Meer mit einem heere nichtsnutziger, unholder Geister belebte und für jeden Unfall, selbst für einen zer= sprungenen Topf (vgl. das 14. homerische Epigramm) einen bösen Dämon verantwortlich machte. In der Folgezeit ist auf dem gleichen Grunde wohl die Sitte der Leichenverbrennung erwachsen, deren Spuren sich in Griechenland erst gegen Ende der motenischen Periode sinden. Durch die Verbrennung des Leichnams nämlich meinte man die Seele des Toten von jeder Einwirfung auf die Lebenden auszuschließen und als machtlosen Schatten in den hades zu bannen.

Co ift im Totentultus die Idee außerwelt= Vlicher höherer Mächte, die losgelöst vom Irdischen, von den Bedingungen des Lebens ihre Wirksamkeit entfalten, in das Bewußt= sein des Menschen getreten. Zweifellos liegt in dieser Idee eine der Wurzeln des späteren Götterglaubens, wenn es auch nicht an= geht, mit Erwin Rohde im Totenkult und Seelenglauben den Ursprung der grie= chischen Religion überhaupt zusuchen. Denn wenn schon der Menschenseele auch nach dem Tode menschliche Aftivität verbleibt. die selbst zu übernatürlicher Wirksamkeit potenziert wird, so ist doch die Menschen= seele außer aller unmittelbaren Beziehung zu den Erscheinungen der äußeren Natur, zu den elementaren Naturfräften vor allem, deren Walten der Mensch widerstandslos, willenlos unterworfen ist. Da ist der Lauf des Tagesgestirns, das unwandelbar am Morgen aufgeht, die Nebel zerstreut, die Welt erleuchtet und am Abend niedersinkt in die Nacht, die sternenhelle, monddurch= alänzte Nacht: da ist der prasselnde Regen= auß, der brausende Gewittersturm mit den flammenden Bligen und dem rollenden Donner; da ist das ewige Werden und Dergehen in der Natur, Sommer und Win= ter, hige und Kälte, Blühen und Derdorren. Diese stets wiederkehrenden Erscheinungen

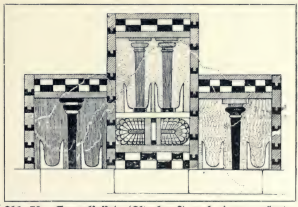


Abb. 70 · Tempelfassake (Altarbau?), nach einem ergänzten 🛰 ເ 🐾 Wandgemälde von Knosos (2/5) 🛎 🕻 🌣 🥰

aber mußten jedem tieferen Denken als die Offenbarung einer höheren Macht, ja als der Ausfluß eines überirdischen gött= lichen Wesens mit realer Eristenz erscheinen, nachdem im Seelenkulte die Idee einer außerweltlichen göttlichen Macht im Men= schen einmal wach geworden war. S Inter dem Zwange der Zeusidee, des Unter dem Swunge Co. Butter mit dem Güberweltlichen Himmelsgottes mit dem furchtbaren Wolkenfell, der zottigen Aegis, erkennt der naive Geist in diesen Natur= mächten die Gottheit selber. Und indem sich der Blick auf das Leben des Menschen richtet, das mit Geborenwerden und Sterben dem fortwährenden Wechsel in der Natur entspricht, gelangt er mit Notwendigkeit auch dazu, das göttliche Wesen, das er in den Naturkräften wirksam glaubt, unter menschlicher Gestalt (anthropomorphisch)

sich zu denken. Diese Anschau= ung zieht sich durch die ganze Götterlehre der Griechen: wie die Natur im Winter unter die Gewalt des Todes gerät, so muß auch Persephone, die Tochter der Erdmutter De= meter, im Winter 3um herr= scher im Reiche der Schatten hinabsteigen; dieselbe Dor= stellung wiederholt sich in dem Mnthos von der Geburt,

den Siegeszügen und dem Tode des Dionnsos, in der Sage von Berafles, seinem hinab= steigen in die Unterwelt und seiner Der= brennung auf dem Gipfel des Oeta u. s. w. In den Naturerscheinungen aber glaubte man die persönlichen Schicksale der Gottheit zu sehen, im Gewittersturm einen Kampf der Gottheit mit den unholden Mächten der Finsternis, im Regen die Befruchtung der Erdgöttin durch den himmelskönig Zeus, eine Vorstellung uralten Naturglaubens, die mit Beziehung zu einer Reihe von Lokalgottheiten später in der Sage von den mannigfachen Liebschaften des Zeus (Danaë, Semele u. s. w.) einen mensch= lichen Ausdruck gefunden hat. So teilte man endlich auch der Gottheit menschliches Denken und Empfinden, menschliche Sehler und Leidenschaften, Lug und Trug und Gewalttat zu; und das ganz und gar un= göttliche Leben der Götterfamilie des grie= chischen Olymps ist später für die tiefsten Denker der Griechen, die den Ursprung

dieser Mythen in einer Naturreligion nicht erkannten, ein schwerer Anstoft und ein unlösbares Problem geworden. 🖘 🖘 7m Seelenkult und in der Vergöttlichung der äußeren Natur also liegen die beiden Wurzeln, aus denen die Vorstellung überweltlicher, menschlich gedachter, in den uni= versellen Naturkräften wirksamer göttlicher Wesenheiten erwachsen ist. Die Differen= zierung der griechischen Götterwelt aber sett sich in erster Linie an die Verschieden= heit der kosmischen Erscheinungen an, die am himmel und auf der Erde hervortreten. Vor allem die großen himmelskörper, Sonne und Mond, die über der Erde schweben, regen die Phantasie des Menschen mächtig an. Die Tendeng der Vergött= lichung einzelner Naturgewalten führte nun

dahin, daß man jene Leuchten der Welt nicht mehr als eine Manife= station der einen großen

himmelsgottheit (Zeus), son= dern als die Verkörperung selbständiger Lichtgotthei= ten betrachtete. Diese Dor= stellung muß schon in der indogermanischen Urreligion (als deivos = str. devas = griech.  $\delta io \varsigma = lat. divi =$ germ. tiwaz, val. Kretschmer S. 80) eristiert haben. Wenn

nicht durchgeführt war, so müssen sie jeden= falls bereits durch die Zeusidee im reli= giösen Empfinden vorbereitet gewesen sein, sodak analoge Entwicklung bei den verschiedenen Völkerschaften später die Einzel= gestalten selbständig schaffen konnte. 59) 🖘 Unter den Lichtgottheiten der Griechen stehen vornan die Repräsentanten des Sonnenlichtes Apollon=Helios ( $\varphi o i \beta o \varsigma =$ der Strahlende, val. Wernicke bei Pauln= Wissowa: Real = Enzyklopädie II S. 1 f.), ursprünglich gewiß identische Wesenheiten, die in einer sekundären Entwicklung sichon bei homer) sich getrennt haben, indem nach einer universelleren Ausgestaltung des Apollontypus die Lichtseite seines Wesens in einer selbständigen Personifikation sich absonderte. Dem Auge Apollons ist nichts verborgen, und darum ist er Schwurgott und hüter der Verträge, darum auch ist er der vornehmste Orakelgott, der den Willen

aber die Inkarnation der göttlichen Licht=

wesen in der Urzeit im einzelnen noch



Abb. 71 · Abdruck eines Siegelringes aus Knojos

des Zeus verkündet: als solcher hat er seinen heiligsten Sit in Delphi 60), während man den Ratschluß des Göttervaters unmittelbar in der heiligen Eiche von Dodona erlauschte. Das Licht ist das Lebenselement alles Seien= den: der warme Sonnenstrahl bringt dem Kranten Erquickung und Gesundung. Dar= aus hat sich die Heilkunst als eine karakte= ristische Seite im Wesen des Lichtgottes entwickelt und hieraus wieder die selb= ständige Gestalt des Asklepios als Heilgott abgetrennt. Der grelle Sonnenstrahl aber fann auch verwunden, der heiße Sonnen= brand selbst plöglich sterben machen. Darum steht dem helfenden Arzte der furchtbare Bogenschütze, der "Serntreffer", der "Gott mit dem silbernen Bogen' gegenüber, der den Menschen plötklichen Tod bringt. S Ein Doppelgänger des Apollon ist hermes,

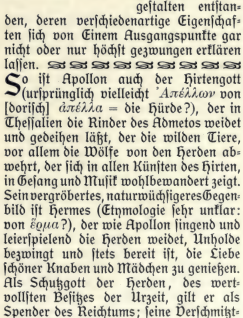
und in den gleichen Kreis gehören u. a. Herakles und das göttliche Brüderpaar der Dioskuren, der, Söhne des Zeus', die überall helkend, schützend, rettend erscheinen.

wie man nun dem Göttervater schon in urälte-

ster Zeit die Erdmutter (Gaia) als Ge= mahlin gab, aus der sich bei den Griechen in lokaler Entwicklung die Gestalten der Dione (in Dodona) und der hera (vornehmlich in Argos) differenziert haben, wie auch dem hellen, intensiven Tageslichte das milde, weiche Licht des Mondes in der Nacht entspricht, so steht der männlichen Reihe der Lichtgottheiten eine weibliche Reihe gegenüber. Ihre Sührerin ist Artemis Selene, die Lenkerindes himmlischen Mond= wagens mit den goldenen Zügeln (xov= σήνιος). Aber die Nacht hüllt sich in Grauen, wenn die Mondsichel sich verbirgt: so herrschen die finsteren, unheimlichen Seiten bei der Mondgöttin vor, die, wie ihr Bruder Apollon, den todbringenden Bogen führt, Pest und Verderben sendet. Ihr dienen die geheimen Kräfte der Natur: sie schükt den Zauber am Dreiwege im Dunkel der Nacht (hekate) und fordert Menschenblut zur Versöhnung. S Wie weit noch andere Gottheiten des griechischen Olymps als

Mondwesen sich karakterisieren, kann hier nicht ausgeführt werden: die nächsten Be= ziehungen finden sich noch bei der goldenen' Aphrodite, da das weibliche Geschlechts= leben direkt vom Monde beeinfluft er-Icheint. ASSESSESS Bezeichnend jedoch ist es, daß die Namen der genannten Gottheilen — von sekundären Bildungen wie Helios, Selene abgesehen — nicht an ihre Lichtnatur an= knüpfen. In den Namen tritt vielmehr eine menschliche Seite ihrer Wesenheit deutlich heraus, die unmittelbar aus dem Seelenglauben hervorgewachsen ist: denn aus der Verehrung der abgeschiedenen Seelen als Schirmer des Menschen hat sich die Idee selbständiger Schutgottheiten herausgebildet, die dem Menschen nahe stehen und seiner Tätigkeit ihren besonderen

Schutz angedeihen lassen. Und ausder Verbindung und Verschmelzung ursprünglich selbstänzdiger göttlicher Wesenheiten (Lichtgottheiten und Schutzgottheiten) sind dann die gemeinzgriechischen Götterzaltstaten



heit und Verschlagenheit macht ihn zum

Gott der Kaufleute und Diebe, die in der



ältesten Zeit kaum auseinandergehalten werden. Als Karikatur des hirtengottes mag noch der bocksfüßige Pan genannt werden. S Auf der weiblichen Gegenseite erscheint neben dem hirtengotte Apollon die Jägerin Artemis (, Artamis' wahrschein= lich = die Schlächterin' von ägramos, ἀφταμεῖν, vgl. Preller=Robert: Griechische Mythologie I 4 S. 296), die pfeilfrohe Herrin der Tiere, deren lunarer Karafter in ihrer Weiblichkeit deutlich wird. Wie aber die unholden Züge der mondlosen, finstern Nacht sich im Bilde der Mondgöttin Artemis in den Vordergrund drängen, so ist auch Artemis, die Jägerin, vor allem die Göttin der wilden, fulturlosen Natur, die, den Liebesgenuß verschmähend, in Wäldern und Bergschluchten hauft. 61) S

Diese Verschmelzung der großen Natur= gottheiten mit den niederen Schutgott= heiten der Menschen reicht in sehr frühe Zeit zurück, als die göttlichen Gestalten, in denen eine religiöse Idee sich kristallisierte, noch namenlos waren. Die Gleichheit der göttlichen Funktionen, die bei Apollon und hermes unverkennbar ist, führt ja auf eine ursprüngliche Wesenseinheit dieser bei= den als namenloser Götter gurud. Die Differenzierung aber ist das Produkt lokaler Ent= wicklung und wird durch die Namengebung vollendet, die an eine bestimmte Seite des göttlichen Wesens anknüpft und jedenfalls schon der mytenischen Zeit zugeschrieben werden muß. So ist Apollon-Bermes eine spezifisch äolisch=ionische Gottheit, da Apol= Ion vornehmlich bei den Joniern, hermes vornehmlich im altäolischen Arkadien ver= ehrt wurde. Aber auch bei den pelopon= nesischen Doriern war der Kult des Apol= lon, besonders als eines Gottes der Herden und Weideplätze, weit verbreitet, und da= rum müssen die einwandernden Dorier be= reits Kult und Namen des Gottes hier vor= gefunden und übernommen haben. Ot= fried Müllers Versuch (Die Dorier 12 S. 200 f., val. Wernicke a. a. O. S. 6), den Apollon als eine besondere Gottheit des dorischen Stammes zu erweisen, widerspricht der historischen Entwicklung: vor allem die Derehrung des Gottes auf den Inseln (mit dem Kultmittelpunkte in Delos) und bei den kleinasiatischen Joniern, wo seine Licht= natur mehr heraustritt, macht die Annahme unmöglich, daß der Gottesname erst von den Doriern in ihre späteren peloponnesi= schen Sike gebracht sei. Zudem ist der Kult des amykläischen Apollon in Cakonien si= cher vordorisch, wie das Vorkommen des Apollon Amptlos im altäolischen Inpern (in Idalion) und auf Kreta beweist. S Die herübernahme einer älteren großen Gottheit in Kulte und Kultgebiete, die ihr ursprünglich nicht gehörten, vollzieht sich durch ihre Derschmelzung mit namen= losen Cotalgottheiten, die jeder Stamm, jede Candschaft in selbständiger Entwicklung sich geschaffen hat. Diese lokalen Kulte aber setzen sich, wie wir sahen, in der Regel an eine alte Setischverehrung an. Wenn sich nun ein irgendwo ausgebildeter, umfassen= der Gottesbegriff unter dem Einflusse der Zivilisation weiter verbreitete, so geschah seine Rezeption bei anderen Stämmen in der Regel so, daß man den alten namen= losen Lotalgott sei es Apollon, sei es Arte= mis, sei es Athena benannte; selbst der in= dogermanische himmelsgott Zeus, - den ich nicht mit Kern S. 23 f. von einem thessalischen Lokalgotte herleiten kann —. ist in dieser Entwicklung an mehreren Orten zum Stammesgotte geworden. Und es darf uns nicht wundernehmen, wenn eine Gott= heit in bestimmter lokaler Ausgestaltung, als Rudimente der alten Lokalgottheit, 3ü= ge aufweist, die dem Wesen der großen Gottheit ursprünglich völlig fremd sind, wenn 3. B. Apollon, der Hirtengott, später viel= fach als hüter des Acterbaues und der Feld= frucht erscheint, ja selbst in gänzlicher Um= gestaltung seiner ursprünglichen Wesenheit auf den Inseln zum Beschützer der Schiffahrt geworden ist. So ist auch der Zeus Náïos von Dodona ein anderer als der Zeus 'Auágios der peloponnesischen Achä= er, als der Zeus Αστέριος der Kreter: der delphische Apollon  $\Pi i\vartheta i o \varsigma$  ein anderer als der Apollon Yaxivθιος oder Κάρνειος der Cakedamonier; die Artemis 'Oodla von Sparta eine andere als die Artemis 'Aquia von Aegina, als die Artemis Ιφιγένεια von Brauron in Attifa. An manchen Orten indessen haben sich auch die lokalen Götter= namen rein bewahrt und sind erst von spä= terer Gelehrsamkeit mit den großen Götter= typen identifiziert, so vor allem die kretischen Göttinnen Britomartis und Diktynna (= Artemis) und Hellotis (= Europa).

Andere lokale Gottheiten sind, als die Verehrung der großen gemeingriechischen Gottsheiten eindrang, zu Halbgöttern, Heroen degradiert und anderseits auch die vornehmsten Gestalten des Toten=(Ahnen)Kultus zu übermenschlichen Wesen erhoben worden, so daß sich hierin, besonders unter dem Einsslüsse des Dämonenglaubens, die Grenze zwischen vermenschlichten Gottheiten und vergötterten Menschen verwischt hat (vgl. unten S. 110 f.).

Dgottheiten zur Bedeutung einer allgemein anerkannten, großen Gottheit, die sich offenbar zur mykenischen Zeit vollzogen hat, können wir vor allem bei zwei Götter-

gestalten näher verfolgen, bei Hera und Athena, die ursprüng= lich in den wichtigsten Kultur= zentren der mnkenischen Zeit beheimatet waren. Das he= raion von Mytenäist der uralte kultliche Mittelpunkt der argi= vischen Candschaft, Hera selbst als Schirmherrin des Candes aus einer Differenzierung der Erdgöttin Gaia hervorgegan= gen. Ihr Karakter als Natur= göttin tritt noch im Mythos heraus. besonders in der hei= ligen hochzeit mit ihrem Bru= der Zeus, in dem Zerwürfnis mit ihrem Gatten, in ihrer Slucht und der alljährlichen Wiedergewinnung der Jung=

frauschaft im Jugendbrunnen. S Deutli= cher noch trägt Athena die Züge einer lokalen Gottheit, die nahe Beziehungen zum Götter= tönia Zeus aufweist (vgl. die Aegis) und als Schirmherrinder Burg ursprünglich namen= los war: auch für den Athener der späteren Zeit gilt sie noch schlechthin als , die Göttin'  $(h \vartheta \epsilon \delta \varsigma)$ . Thre Benennung hat sie wahr= scheinlich nach dem Namen der Stadt Adyvai erhalten, einem Ortsnamen plu= ralischer Bildung wie Μυμηναι, Θηβαι, Kλεωναί u. f. w., wonach die Göttin in adjet= tivischer Form , die Athenerin' ('Adyvala = fontrahiert ' $A \vartheta \eta \nu \tilde{a}$ ) heißt. (2) Athen ist also die eigentliche Beimat der Göttin, deren Derehrung an anderen Orten durch Ueber= tragung erklärt werden muß. SS ie weite Verbreitung des Hera= und Athenakultus aber ist nur aus den

Machtverhältnissen der motenischen Zeit zu verstehen, als Argos und Athen eine Vormachtstellung in Griechenland einnahmen. Damals hat Hera, die Landeskönigin des mächtigsten Staates, eine allgemeine Bedeutung gewonnen, indem man sie als die höchste Göttin, die Gemahlin des Zeus und Königin des Olymps anerkannte, die fast überall die ältere Dione von ihrem Ehren= sike an der Seite des Zeus herabgestoken hat. Als Gemahlin des Zeus hat sie dann auch die Funktionen einer Schutgöttin der Ehe, als helferin bei der Geburt über= nommen. Athena hingegen hat ihre Natur als Stadtgöttin ( $\pi o \lambda i \acute{a} \varsigma$ ) auch in der Ueber= tragung auf fremde Gebiete nicht verloren.



Abb. 73 . Palast von Knosos . hauptforridor im Kellergeschoß

So besaßen durch Identifikation einer autochthonen Göttin mit der großen Göt= tin von Athen die Thessaler und Böoter später ihre Athena Irwvia, die Stadt Alal= tomenai in Böotien eine Athena 'Alalπομενηίς (vgl. 31. Δ 8), die Arkader, vor allem die Tegeaten, eine Athena 'Aléa. Die Schützerin der Städte ist eine jungfräuliche Göttin, die als schlachtenfrohe Be= schirmerin der helden zum Geschlechts= leben und zum sinnlichen Liebesgenuß keine Beziehung hat, wie die herbe Jagdgöttin Artemis. Auf einer Seite ihres Karafters faßt man sie als eine der vornehmsten Schwurgöttinnen, auf einer andern als die Schützerin aller bür= gerlichen Tätigkeit, vor allem des Ge= werbefleißes von Männern und Frauen (Athena 'Eqyávy). SSSSS

Mir haben hiermit festgestellt, daß die wichtigften Unpen der griechischen Götterwelt bereits zur mntenischen Zeit vollkommen ausgebildet waren. So dürfen wir jetzt auch wohl einen Schritt weiter gehen und eine Reihe anderer Gottheiten, die sich als Schutgottheiten einzelner Zweige menschlicher Tätigkeit farakterisieren, für die mykenische Zeit in Anspruch nehmen. Ein sicheres Zeugnis verbürgt uns das für die Gestalt des Poseidon, des Schukgottes des Meeres und der Schiffahrt, dessen Kult= stätten demaemäk vornehmlich an den Meeresküsten lagen, auf dem Isthmus von Korinth, am Kap Tänaron in Sakonien, am Kap Sunion in Attifa und anderswo. Denn der Kult des Poseidon am Kap Tä= naron im dorischen Sprachgebiete führt uns gemäß der äolischen Namensform Do= hoidan in die vordorische, mnkenische Zeit des Peloponnes zurück (f. oben S. 45). Und das entspricht durchaus der hohen Bedeu= tung, welche die Schiffahrt schon in der mykenischen Zeit für die Griechen, vor al= lem für die fretischen und peloponnesischen handelsherren gewonnen hatte. dings wurde Poseidon, jedenfalls infolge einer Kultübertragung, auch im Binnen= lande verehrt, in Arkadien vor allem und in Thessalien, wo er als Gemahl der Erd= göttin Demeter und als Schützer der Rosse= zucht (Ποσειδών ἵππιος) galt, der auf dem Viergespann einherfährt. SSSS auch hephaistos, der Gott des Feuers Hund der Schmiede, gehört jedenfalls schon der mykenischen Zeit an, in der ge= rade die Technik der Metallbearbeitung in höchstem Ansehen stand. Wahrscheinlich hat aber auch in der Gestalt des lahmen himmlischen Schmiedes eine naheliegende Ausgleichung stattgefunden zwischen der Schukgottheit eines handwerkes und der Dersonifitation einer Naturmacht. Als Gott des Seuers ist hephaistos der Repräsentant des im Erdinnern lebenden vulkanischen Seuers und darum vor allem in vulkani= schen Gegenden verehrt. SIn der myteni= schen Kultur wurzelt wahrscheinlich auch die Schukgöttin des Ackerbaues, die vor= nehmlich in fruchtbaren Ebenen (Eleusis, Sizilien) verehrte, Erdmutter' Demeter, die sich in ihrem Namen schon als eine Um= bildung der alten Erdgöttin Gaia darstellt und uns in mancherlei lotalen formen mit

selbständigen Namen begegnet. Als Erd= göttin aber war Demeter ursprünglich wohl auch die Todesgöttin  $(X \vartheta o v ia)$ , welche die Verstorbenen in ihrem Schoffe aufnimmt; und hieraus hat sich dann in dem alten Naturmythos vom Raube ihrer Tochter Persephone durch hades, den herrscher der Schatten, die Gestalt der Persephoneia, der ehrwürdigen Gemahlin des Hades, der Königin des Totenreiches, entwickelt. S Da= gegen scheint Dionnsos — wenn nicht als chthonische Gottheit, so doch jedenfalls als Gott der Reben und des Weinbaues, als welcher er namentlich in Mittelgriechenland Derehrung genoß - trot der vielen Natur= mythen, die mit ihm verknüpft sind, bereits einer jüngeren Entwicklung des griechischen Götterglaubens anzugehören (val. hesiod, Archilochos). Und ebensowenig sind wir berechtigt, neben den realen Gestalten der alten Natur= und Schutgottheiten auch schon die Personifikation abstrakter Be= griffe zu göttlichen Wesenheiten in die my= fenische Frühzeit hinaufzurücken. Dahin gehört vor allem der launische, unberechen= bare Kriegsgott Ares, der sich im blutigen Kampfe als die Derkörperung des Schlachten= getümmels, nicht als Schukgott einer Dar= tei offenbart. Und in seinem Gefolge ziehen die finsteren Gestalten des Ennalios, der Enno und Eris, die triumphierende Sieges= göttin Nike, die Göttinnen des Schicksals Ate, Nemesis, Tyche, Moira, der Liebes= gott Eros und wie sie alle heißen. Bei homer erscheinen diese dämonischen Ge= stalten selten und mit untergeordneter Bedeutung, und auch nur für wenige aus die= sem Schwarm ist ein selbständiger religiöser Kultus nachzuweisen. Der Kultus des Ares, vor allem in Theben, mag aus der Vereh= rung einer alten Naturgottheit erwachsen sein, auf die später die Züge des thrakischen Kriegsgottes übertragen worden sind. 🖘

Bis hierher hat die Religion der Griechen, die schon zur mykenischen Zeit in allen wesentlichen Stücken fertig war, sich uns als eine autochthone Schöpfung des griechischen Geistes dargestellt. Wir würden jes doch den ungeheuren Einfluß des Orients, der auf alle Cebensformen der mykenischen Kultur bestimmend eingewirkt hat, vollskommen verkennen, wenn wir ihm einzig und allein die Bildung der religiösen Ideen

entrückt dächten, wie das neuerdings wieder Kern (S. 32, vgl. Beloch I S. 104) be= hauptet hat. Freilich darf man die religiösen Einwirkungen des Orients auf Griechen= land auch nicht überschätzen, wie schon Berodot (II 50) sehr zu Unrecht angenom= men hat, daß , die Namen fast aller Götter von Aegnpten nach hellas gekommen seien'. Aber als das älteste Griechentum auf Kreta und Invernmit den Kulturerrungenschaften des Orients, Babyloniens und Aegyptens bekannt wurde, traten ihm hier die ent= wickelten formen eines anthropomorphen Polytheismus entgegen, die auf die noch nicht abgeschlossene Ausbildung der griechi= ichen Göttergestalten ihre Wirkung aus=

üben mußten. Der Nachweis dieses Ein= flusses, der sich zwei= fellos nicht bloß auf Aeußerlich = feiten beschränft hat, ift allerdings deshalb besonders schwer, weil uns nur eine jüngere Sorm der griechi= schen Religion ge= nauer bekannt ist. In Einem Götter=

Inpus jedoch do= miniert auch in der späteren Zeit noch das orientalische Element so sehr,

daß wir seine Ausgestaltung im wesent= lichen auf die Rechnung des Orients setzen dürfen, im Typus der Aphrodite, deren Name noch keine sichere Deutung erfah= ren hat. Der Ursprung auch dieses gött= lichen Wesens als Erd= oder Licht= (Mond) Göttin mag auf griechischem Boden liegen (S. 89); aber in seiner jüngeren, uns qu= erst erkennbaren Sorm hat der Typus den Karakter einer Naturgöttin oder einer Schukgöttin menschlicher Tätigkeit völlig ver= loren, der allen übrigen griechischen Götter= gestalten der mykenischen Periode eigen ist. Aphrodite ist jedenfalls unter der Einwirfung der babylonischen Istar (= der phonizi= schen Astarte) zur Göttin der Zeugung und des sinnlichen Liebesgenusses geworden, die demMenschen gnädig lächelt (φιλομμειδής) und unblutige Opfer verlangt, die in reichem

Make die Liebe der Götter und Menschen genießt (vgl. Od. & 266 f.) und ihren Lieb= lingen die schönsten Frauen zuführt. So ist wahrscheinlich auch die Verehrung der Aphrodite auf Inpern und Knthera (vgl. herodot I 105), vielleicht auch in Korinth an die Stelle eines orientalischen Istar= (Astarte) Kultus getreten. Auf Inpern ist sie die Schirmherrin der ganzen Insel ge= worden, von allen Bewohnern, Griechen sowie Phöniziern, gleichmäßig verehrt, vor allem in Paphos (vgl. Od. & 363), wo ein alter Setisch in Form eines Steinkegels die Gottheit barg (Tacitus Histor, II 3, Servius ad Aeneid, I 720). Auf 3ppern bestand selbst nach herodot I 199 an meh=

reren Orten der orientalische (he= brauch, daß die Jungfrauen vor der Ehe der Aphrodite ibre Jungfrauschaft weihten. Astarte= Idole und ihre Taubensymbole (vgl. Abb. 20, 75) sind, wahrscheinlich von Inpern aus, in der ganzenmntenischen Welt verbreitet, und auch auf Kultdar= stellungen griechi= scher Herkunft (Gold= ringen, Gemmen:

val. Abb. 14) hat



#G Abb. 74 · Weibliche Idole aus Knofos (1/4) #G

man nicht ohne Wahrscheinlichkeit den Typus der Aphrodite erkennen wollen. S eutlicher noch als in den Göttertypen läßt Dich der Einfluß der Orients in den Aeukerlichkeiten der religiösen Vorstellun= gen verfolgen. Orientalischen Religionsan= schauungen entstammen vor allem die merkwürdigen Mischgestalten von Mensch und Tier, die überall in der motenischen Welt als Personifikationen göttlicher (dämoni= scher) Wesen Verehrung genossen (vgl. Abb. 49, 72). Die spätere Zeit hat aus dieser De= riode noch den Kult der pferdeköpfigen Schwarzen' Demeter zu Phigaleia in Arkadien bewahrt. Wie weit Vorstellungen eines religiösen Tierdienstes oder Kultformen des Seelenglaubens sich mit diesen Ausgebur= ten orientalischer Phantasie verschmolzen haben, kann hier nicht weiter untersucht

werden. Jedenfalls hat man sich die in der Luft herumirrenden Seelen der Der= storbenen in Dogelgestalt gedacht (val. Od. w 5 f. die als fledermäuse herumschwirrenden Seelen der ermordeten Freier) und mit den dämonischen Wesen der Sirenen, Gor= gonen, harpnien, Keren in Verbindung gebracht, die noch in den entwickeltsten formen der griechischen Religion eine bedeutsame Rolle spielen. 63) Auch die Kult= formen des Gottesdienstes, vielleicht schon eines Tempeldienstes. haben zur mn= tenischen Zeit sicherlich orientalische Ein= wirkungen erfahren, wie sich im Totendienst ägnptischer Einfluß in der Sitte der reichen

Beigaben und der gol= denen Totenmasken ausspricht. SSS Die mntenische Reli= gion der Griechen ift uns somit bereits im Stadium eines an= thropomorphen Doln= theismus entgegenge= treten, der alle Keime der späteren, religi= ösen Entwicklung in ausgebildeter Form in sich trägt. Schon hatte sich der griechi= sche Götterhimmel be= völkert, wo Zeus als König über die gro= ken Stammesgotthei= ten, wie über das heer göttlicherSchukgeister

und dämonischer Totengeister gebot. Auf dem thessalischen Olympos ist die Heimat der Götter, weil schon die ersten griechischen Stämme, die von Norden in die Balkan= halbinsel eingedrungen waren, den schnee= bedeckten, unzugänglichen Bergkoloß als die Wohnung der Götter betrachtet hatten. Neben Zeus aber, der nur in wenigen Teilen Griechenlands als Schukgott mit dem Volke enger verwachsen und vieler= orts bis in die römische Kaiserzeit nicht mehr als ein offizieller, ohne herzenswärme verehrter hauptgott gewesen ist, standen dem Menschenherzen näher die großen Stammes= und Schutgottheiten, denen der Mensch als seinen besonderen Beschützern im Gebeteseine Anliegen anvertraute. Auch die niederen, dämonischen Wesen, die aus dem Seelenkult hervorgegangenen Gottsheiten einer primitiven Kulturstufe, bewahrten für ihn ihre verderblichen Kräfte, und in scheuer Verehrung suchte er durch Opfer die feindlichen Mächte sich gnädig zu stimmen. Ja noch die ursprünglichste Sorm eines rohen Setischdienstes hatte weite Verbreitung in der mykenischen Kulsturwelt, in der alle Arten des Gottesglaubens und der Gottesverehrung bis zu einer sehr hohen Stufe unvermittelt nebeneinander bestanden. Und das darf uns nicht wundernehmen, da der in religiösen Dingen außerordentlich konservative Sinn der Grieschen hier und dort bis in die späteste Zeit

der Anthropomorphi= sierung des Setisches widerstanden hat. S Der Karakter aller göttlichen Wesen dieser ältesten Zeit er= schöpft sich jedoch in ihrer Bedeutung als Naturgottheiten oder Schukgottheiten, die in unmittelbarer Be= ziehung zum Men= schenstehen, von deren Willfür der Mensch seinSchicksalabhängig denkt. So ist die mn= fenische Religion noch nicht, mögen auch Ansätze dazu vorhan= den gewesen sein, zur höchsten Ausbildung

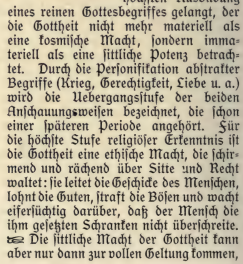




Abb. 75 · Bemalte Terrafottapfeiler mit

wenn die Gottheit uneingeschränkt über die Menschen herrscht: eine sittliche Norm hat als alle verpflichtendes Gesetzteine Kraft, wenn sie ihre Existenzberechtigung nicht in sich selber trägt. Die griechische Götterwelt indessen unterliegt selber dem unerbittlichen Schicksal (freilich nicht dem Alter und dem Tode), das wie eine

Naturkraft willkürlich und mit elementarer Gewalt, ohne Rücksicht auf das Wohl und Wehe der Menschen sich betätigt: weil im Kern ihres Wesens die

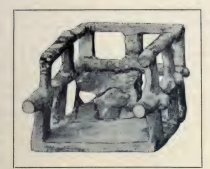


Abb. 76 · Tragsessel einer Gottheit in bemalter Terrakotta aus Knosos (ung. 1/2)

griechischen Götter stets die Verkörperung der Naturfräfte geblieben sind, deren Willfür für das Schauen des Men= schen fein höherer ge= bietet. Damit ist ein unlösbarer Widerspruch zwischen den beiden Seiten der Gottheit, der kosmischen und sittlichen der Macht aeaeben. und dieser Zwiespalt erklärt den

tiefen Riß, der durch die ganze griechische Götterwelt geht und den kein noch so fein ausgetüfteltes philosophisches System hat verdecken können.



## 



ie Entwicklung der religiösen Ideen war für uns ein Grad=
messer der geistigen Atmosphäre, in welcher der mystenische Mensch lebte. Zur Vervollständigung unseres Bildes der mykenischen Kuls

tur muffen wir hier auch die wirtschaft= lichen und politischen Verhältnisse der grie= chischen Vorzeit mit wenigen Strichen zu zeichnen versuchen, obwohl wir über den Stand der Volkswirtschaft in jener Zeit durchweg auf unsichere Rückschlüsse aus den späteren Zuständen, auf nicht minder unsi= chere Analogieschlüsse aus ähnlicher Kultur= entwicklung angewiesen sind. Nur in Ein= zelheiten gewinnt unsere Anschauung eine Ergänzung und Bestätigung durch die Schilderungen der homerischen Epen, so= weit sich darin ein älterer Kulturzustand widerspiegelt, der vor der Entstehungszeit der großen Epopöe liegt. SSS Als die griechischen Stämme in ihre spä-teren Sitze auf der Balkanhalbinsel ein= wanderten, waren sie ein Nomaden= und Jägervolk gewesen, dessen Hauptbeschäfti= gung die Diehzucht war, dessen hauptreich= tum die Herden bildeten. Jedermann hatte selbst für die Bedürfnisse seines hausstandes und des täglichen Lebens geforgt, und wäh= rend die Frau dem haushalte vorstand, die Wolle des Kleinviehs spann und zur Kleidung verarbeitete, war die hut der herden, Jagd und Krieg die Beschäftigung des freien Mannes gewesen. Diese Kultur= stufe des nomadischen Lebens erkennen wir deutlich noch aus der religiösen Ent= widlung, deren älteste Göttertypen auf das Jäger= und hirtenleben hinweisen. Aber das Nomadenleben ift an die Bedingung eines ungehinderten Wechsels der Wohnungs= und Weideplätze geknüpft, wie ihn nur das flachland bieten kann: der Ursitz der nomadisierenden Indoger= manen wird darum mit Wahrscheinlichkeit in den weiten Steppen Südruftlands ge= sucht. S Die Einwanderung der griechi= schen Stämme in die Candschaften des späteren Hellas, die von hohen Gebirgen als natürlichen Grenzmauern umzogen sind, mußte deshalb mit Notwendigkeit nicht nur zur Auflösung des ursprünglichen, umfassenden Stammverbandes führen, den wir für die äolisch=ionischen Griechen der Urzeit porausseken müssen, sondern auch zur dauernden Seghaftmachung, da die Gebirgskämme Griechenlands nicht leicht mit dem schwerfälligen Apparat des vieh= züchtenden Nomaden überschritten werden fonnten. Die natürliche Folge der dauernden Besiedelung aber war es, daß der Ackerbau als Beschäftigung des Volkes in den Vordergrund trat und zuseiner Lebens= bedingung wurde. Zugleich drängten die neuen Lebensverhältnisse zur Ausbildung eines bäuerlichen Privatbesitzes hin, nach= dem die Urzeit jedenfalls nur ein gemein= sames Eigentumsrecht des nomadisierenden Stammes an seinen herden gekannt hatte. Auch der Ackerbau mag in den neuen Sandsitzen zunächst noch in Sorm einer Gemeinwirtschaft betrieben worden sein 64), die sich aber bald dahin modifizierte, daß man dem einzelnen Gemeindegenoffen ein bestimmtes Grundstück zur Bebauung zu= wies, hinreichend, die Ernährung einer Samilie und die Erfüllung der Gemeinde= pflichten zu gewährleisten. Die soziale Gleichstellung der einzelnen Stammes= glieder kam dabei zum Ausdruck durch die Zulosung der Candesteile, die ursprünglich wohl an gewissen Terminen erneuert wurde, um dem Gemeindelande den Ka= rakter des Gemeinbesitzes zu erhalten. Da= nach heißt in historischer Zeit noch das Samiliengut, das in der Frühzeit vor= nehmlich im Candbesitz bestand, das "Cos" (κλήφος) der Familie. Und eine Nach= wirkung jenes primitiven Zustandes der Volkswirtschaft hat sich in griechischen Staaten nicht nur in den Gesetzen über die Unveräußerlichkeit des Grundbesikes erhalten, die auf der Unveräußerlichkeit des zur Nugnießung zugewiesenen Ge= meindelandes beruht, sondern auch in der spartanischen Sitte, daß jedem neugebore= nen Bürgerkinde nach seiner Anerkennung durch die Phylenältesten ein Candlos zu= geteilt wurde. S Durch dauernde Bewirt= schaftung wird das Acterlos zum festen Grundbesitz, und damit ist auch der Grund dauernder sozialer Ungleichheit gelegt, die schon in der indogermanischen Urzeit, je= doch nur in milden Formen bestanden hatte. Auch das Leben eines nomadisierenden Stammes regelt sich ja durch die freiwillige Unterordnung der Einzelglieder unter die Autorität eines Stammesältesten, eines durch persönliche Tüchtigkeit ausgezeich= neten häuptlings, dem fraft seines Ansehens der Anspruch auf einen besonderen, ausgewählten Teil des gemeinsamen her= denbesites gebührt. Bei der Seghaft= machung aber und dem Uebergange der Gemeinwirtschaft zur Eigenwirtschaft muß den häuptern angesehener Samilien infolge ihrer alten Vorrechte ein ausge= wähltes, wohl auch größeres Stud des Gemeindelandes zugefallen sein, das ihnen unter den Volksgenossen ein unbedingtes und dauerndes Uebergewicht über die minder begüterten Grundbesiker gab. S Die natürliche Entwicklung führt dann weiter zu einer schärferen Zuspitzung der sozialen Gegensätze unter den Folgen einer größeren oder geringeren gruchtbar= feit des zugeteilten Candloses, einer Der= mehrung des Samiliengutes durch Der= erbung, Beirat, Dertrag, seiner Berftude= lung in kleinere Parzellen infolge von Erbteilung, Gemeindelasten und heeres= dienst, die vom Begüterten weniger drückend empfunden werden, als vom hart um seine Existenz ringenden kleinen Manne. Die Konsequenz dieser Entwicklung ist die Auffaugung des Kleinbesitzes durch den Großgrundbesitz und die wirtschaftliche Abhängigkeit des Kleinbauern vom Großgrundherren, der ein Gefolge von hörigen und Dienstleuten um sich versammelt und da= mit zum wirklichen herrn des Landes wird. Der Zusammenschluß der seßhaft gewordenen Angehörigen eines Nomaden= stammes unter einem königlichen, nicht mehr patriarchalischen haupte wird mäch= tig gefördert durch die Rechtsverhältnisse der ältesten Zeit, die in den Bedingungen des sozialen Verkehrs an Sitte und her= kommen gebunden ist, jedoch ein für alle verbindliches Gesetz nicht kennt. Sitte und herkommen aber — das sind die ererbten Sakungen, die Vémores, deren Verlekung von den Göttern gestraft wird, - haben Geltung nur innerhalb eines engeren Der= bandes, der seinen Angehörigen Sicherheit und Rechtsschutz gewährt. Dem Fremden gegenüber, der nicht zum Rechtsverbande gehört, gilt der Grundsat:, Macht ift Recht'. Fremd und Seind sind deshalb für das Be= wußtsein jener Zeit identische Begriffe, und jeder Fremde ist dem grausamen Kriegs= recht unterworfen, das den Seind zu töten oder zum Sklaven zu machen befiehlt. Nur der Fremdling, der als herold kommt unter dem Schuhe des Zeus oder sich, hilfeflehend am Familienherde gekauert, dem besons deren Schuhe der Gottheit unterstellt, ist unverlehlich, wenigstens soweit die Macht des hausherrn reicht. Und das hieraus sich entwickelnde Schuhz und Gastfreundschaftsverhältnis bleibt bestehen und kann selbst Generationen überdauern.

Der mächtigste Derband, der seinen Gliedern unbedingten Rechtsschutz ansgedeihen läßt, ist die Familie. Die Zusgehörigkeit zur Familie gründet sich auf der Blutsverwandtschaft (åyxiovela), die im attischen Familienrecht sich dis zu

den Detterskindern erstreckt (den avewion naides oder aνεψιαδοί, die aber unter= einander nicht mehr bluts= perwandt sind). Durch die Dermehrung der Samilien= genossen spaltet sich die Sa= milie in mehrere Zweige, die jeder für sich eine eigene Samilie bilden: und durch δie Derwandtschaftsbezie= hungen dieser Samilien unter= einander entsteht als ein weiteres soziales Gebilde das Geschlecht, yévos, das aber seiner karakteristischen Besonderheit als Adelsver=

band erst zur Zeit der späteren Adels= herrschaft eine maßgebende Rolle zu spielen beginnt. Entscheidend für die Geschlechtszugehörigkeit ist die Abstam= mung von Vatersseite; altarisches Mut= terrecht, von dem in Griechenland nur schwache Spuren sich erhalten haben (vgl. Busolt 12 S. 358 Anm.), hat schon in homerischer Zeit so wenig Gel= tung, daß auch die Söhne von Neben= frauen und Sklavinnen, freilich ohne Gleichstellung mit den ehelichen Söhnen, zum Geschlecht des Vaters gerechnet wer= den. Der äußere Ausdruck der Geschlechts= zugehörigkeit ist der Ahnenkultus, die pie= tätvolle Verehrung der verstorbenen Vor= fahren, insbesondere des meist mythischen Ahnherrn der Samilie, dessen Grabstätte gewissermaßen das Symbol der Kamilien= einheit ist. SSSSSSSS Aus der Blutsverwandtschaft nun, die alle Angehörigen der Familie unauflös lich miteinander verkettet, leiten sich die Pflichten und Rechte der Samilienglieder untereinander ab, die heilig und unverbrüchlich sind. Grundlage der Samilienord= nung ist die Integrität des Samilienver= bandes, der in all seinen Gliedern gang und unversehrt bleiben muß. Darum ist allen Samiliengliedern die strenge Der= pflichtung auferlegt, für die Fortpflanzung des Geschlechtes durch Erzeugung von Nach= kommen Sorge zu tragen. Rücksichten des Totendienstes, auch soziale Motive mögen dabei mitbestimmend wirksam gewesen sein, da die Gesamtheit des Staates an der Erhaltung der Familien ein lebendiges



\* G \* G Abb. 77 . , Throngimmer' im Palaft von Knofos \* G \* G

Interesse hat. SIn ihrer rohesten Form finden wir diese Rechtssakung, die von einer heiligkeit der Che noch nichts weiß, auch später noch in Sparta, wo überhaupt Ru= dimente ältester Rechtsanschauung ver= hältnismäßig zahlreich bewahrt worden Wenn hier aus einer Ehe Kinder sind. nicht hervorgegangen waren, somit der 3wed der Che sich nicht erfüllte, so war ihre Trennung nicht nur leicht, sondern sogar geboten. Oder die Sitte duldete eine Art Polnandrie der Frau, sei es, daß ein älterer Mann, der zur Kinderzeugung nicht mehr fräftig genug war, einem jungeren und fräftigeren Freunde seine Stelle bei der Frau überließ, sei es, daß mehrere Brüder nur eine einzige Frau und gemein= same Kinder hatten, wenn der Ertrag des Samilienqutes nur die Eristenz einer ein= zigen Familie gestattete. 65) S Weibliche Nachkommen werden nicht als vollgültige Fortsetzung des Geschlechtes betrachtet. Als Glieder der Blutsverwandtschaft kommen sie nur insofern in Betracht, als sie in Er= mangelung männlicher Nachkommen nach ihrem Erbbesitz heißen sie dann Erb= töchter — geeignet sind, ihrem Vater einen ihm möglichst nahe verwandten männlichen

Sprossen zu schenken. Dazu bestimmt das Ge= setz der Erbtochter ih= ren nächsten Seitenver= wandten zum Gemahl, und auch später noch waltet dies Gesetz mit solcher Strenge, daß der präsumtive Erbtochter= mann, der bereits ver= heiratet ist, seine recht= mäßige Gattin entlassen darf, um die Erb= tochter zu ehelichen. Wenn Kinder über= haupt nicht vorhanden sind, so schafft man sich wenigstens in der Sittion einen Sohn und Erben durch Adoption. ie Verletzung des Samilienverbandes durch Tötung eines sei= ner Angehörigen legt der Sippe des Erschlage: nen die Pflicht der Blutrache auf. Das Blut des Gemordeten fordert das Blut des Mörders oder eines seiner Blutsver= wandten zur Entsüh= nung; und da die Blut= rache eine innere Ange=

legenheit der davon be=

troffenen Samilien bil= det, so wird dadurch ein Zustand der Blut= fehde heraufbeschworen, der leicht weitere Kreise in Mitleidenschaft zieht und selbst den Bestand des Staates ernstlich gefährden fann. Rücksichten auf das Wohl der Gesamt= heit haben darum schon in sehr früher Zeit dazu geführt, an die Stelle der Blutrache die Blutbuße treten zu lassen; doch bleibt die Annahme dieses Wergeldes von dem Belieben der Familienangehörigen abhängig, so noch in den von Drakon aufgezeichneten attischen

Blutgeseken. Erst in einer viel späteren Zeit. als der Staatsbegriff zu einer schärferen Ausgestaltung gelangt war, hat man es durchgesekt, daß die Blutrache dem Familien= verbande abgenommen und als Kriminal= sache der staatlichen Justizübertragen wurde.

Die Pflichten der Familienglieder gegen= über dem Samilienverbande werden

aufgewogen durch den Rechtsschutz, den die Sippschaft mit dem Ein= treten Aller für Einen zu gewähren imstande ist. Dazu kommt als wesentlichstes Recht der einzelnen Sippen ihr Anrecht auf das Sa= miliengut, das an die Samilie gebunden ift. Ein freies Verfügungs= recht über den Sami= lienbesit im Erbwege kennt die älteste Zeit nicht: als natürliche Rechtsnachfolger und Erben gelten zunächst nur die Söhne, die das Erbaut zu gleichen Tei= len unter sich (nach Stämmen, nicht nach Köpfen) perteilen. mäh= rend die Töchter mit einer geringen Mit= gift abgefunden wer= den. In den gortyni= ichen Gesetzen von Kre= ta (6. 7h.) allerdings. in denen überhaupt die Sürsorge für den weibli= chen Teilder familie bemerkenswert ist, beträgt die Mitgift die Hälfte

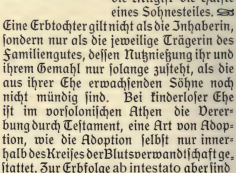




Abb. 78 · Lebensgroßes Wandbild eines \* 9 \* 9 Dasenträgers aus Knosos \* 9 \* 9

natürlich nur die Blutsverwandten (âpplater vor der Kognaten, indem stets die männliche Linie vor der weiblichen, die Agnaten vor den Kognaten den Dorzug haben. Erst nach Erschöpfung der âpploteila geht der Erbanspruch an den weiteren Kreis der Geschlechtss oder Phylengenossen über. 66) So die Familien sind im urgriechischen Staate die sesten Elemente, aus denen der Staatsverband erwächst durch die Zusammensfassung eines landschaftlich geschlossenen Gebietes zu politischer Einheit, sei es unter dem Druck äußerer Feinde, sei es durch die Entwicklung einer alle anderen übers

ragenden Samilien= macht. 3m Staate aber bilden sich, zu= nächst auf der genti= lizischen Grundlage der Samilien, grö= gere Gemeinschaf= ten, Brüderschaften (poaroiai) oder Ge= nossenschaften (Évaiosiai), die in der Er= weiterung und Der= zweigung der Sami= lien eine Reihe gleich: berechtigter Sami= lien zu einem enge= ren Derbande per= einigen. Die Bedeu= tung der Phratrien ist im Samilienrechte begründet, indem 3u= gleich der erweiterte Kreis einen ausgie=

bigeren Rechtsschutz zu gewähren vermag. Dementsprechend liegt bei den Phratrien, wie das Drakontische Blutgesetz lehrt, die Derpflichtung der Blutrache für den fall, daß Blutsverwandte des Erschlagenen nicht vorhanden sind. Auch das Verhältnis der Phratrien zum Staatsverbande beruht auf dem Samilienrechte, indem das Staats= bürgerrecht an die Zugehörigkeit zu einer Phratrie geknüpft ist, den Phratrienge= nossen aber die Entscheidung über die Aufnahme der ehelich geborenen Kinder und damit die Anerkennung ihres Bürgerrechtes zusteht. Unter dem Einflusse der späteren Adelsherrschaft ist auch in den Phratrien das adelige Element in den Vordergrund getreten. Mit der hierdurch bewirkten Cöjung des Geschlechtszusammenhanges ist die Phratrie, in welche nun auch außershalb der Geschlechter stehende Familien aufgenommen wurden, zu einer nur mehr äußerlich zusammengehaltenen Volksabteilung geworden, die bei Neuordnung des Staates zu einer lokalen Einheit umgestaltet werden konnte. SSSSS

Per Phratrie ist als Zusammenfassung mehrerer Brüderschaften der Stamm (φυλη) übergeordnet, der zwar nicht in allen griechischen Staaten (z. B. nicht in Böotien) nachzuweisen ist 67), im alle

gemeinen jedoch als das organische Binde= glied zwischen dem Einzelbürger und dem gesamten Staats= verbande angesehen werden muß. Denn während die Wirksamkeit der Phratrie im wesentlichen auf familienrechtlichem Gebiete liegt, greift die Phyle in die pri= vaten Verhältnisse ihrer Angehörigen nicht ein, sondern regelt nur auf poli= tischem und militäri= schem Gebiete die Beziehungen des Ein= zelnen zum Gesamt= staate. Die Abstim= mung in den Dolks= versammlungen, das militärische Aufae=

bot, die Wahl der Gemeindebeamten ordnet sich nach den Phylen, die somit für das Leben im Staate das eigentliche Jundament sind. SS SS SS



# Abb. 79 · Wandbild aus Knosos (1/8) # 5

Das Staatsleben selbst vollzieht sich in der ältesten Zeit auf der Grundlage vollständiger Gleichheit der Staatsange-hörigen untereinander. Den Gesamtstaat repräsentiert die Versammlung der wehrstähigen Männer, die den Stammeshäuptling wählt und über die wichtigsten Anzgelegenheiten des Volkes entscheidet. Das Staatsoberhaupt ist mit der Sührung im Kriege und der obersten Richtergewalt bestraut. Ein "Rat der Alten" aber steht ihm ratend und helsend, auch wohl zurück-

haltend und korrigierend zur Seite, der spartanischen Gerusia vergleichbar, für deren Mitglieder auch später noch ein Mindestalter von 60 Jahren erforderlich war. Bereits zur mykenischen Zeit hat nun die Vorherrschaft einzelner reicher und vornehmer Familien zur Ausbildung der Königsgewalt geführt, indem die soziale Ungleichheit zum Anschluß des niederen Volkes, das einzelnen mächtigen Familien gegenüber recht= und schuklos geworben war, an einen über allen stehenden Fürsten hindrängte. Vor allem günstig



\* Abb. 80 · Schrifttafel aus Knosos (1/2) \* 4 \* 4

war dieser Entwicklung die Entstehung eines besonderen Handwerkerstandes (Erzgießer, Steinarbeiter, Töpfer u. s. w.) und Kausmannsstandes, die in dem Beginne städtischer Siedelung in Mykenä, Athen, der Stadt im Kopaïssee auch äußerlich zum Ausdruck kommt. Sür die Existenz einer Königsmacht aber, der die breite Masse bes Volkes untertan war, sind beweisend die gewaltigen Burganlagen und Kunstbauten der mykenischen Zeit, für deren Ausführung — wie bei den ägyptischen Pyramiden — ein ungeheures, dem Könige zu Frondiensten verpflichtetes Menschenmaterial zur Verfügung gewesen sein muß.

Mit dem Erstarken der Königsmacht sinkt die Heerversammlung der Vollfreien zu einer leeren Form herab, indem der König sie von den Beschlüssen, die er in Gemeinschaft mit seinen vertrauten Ratgebern gesfaßt hat, nur noch in Kenntnis setzt. Zu diesen Ratgebern aber zählen in erster Linie wohl die Angehörigen reicher und mächtiger Familien, die eine bevorrechtigte Stellung im Anschlusse an die Königsgewalt behaupten: der Ansang eines Adelseregimentes. Dazu tritt als der sestelste Schutz des Königstums eine Leibgarde aus-

gesuchter Krieger, die der König durch große Geschenke, durch Belehnung mit Grundbesitz und hörigen an sich zu fesseln bestrebt ist. SSSSS Der Kriegerstand, der die kastenartig von der übrigen Bevölkerung sich abschließenden Dienstmannen des Königs umfaßt, trägt eine Wehr, die ihn allen inneren und äußeren Seinden gewachsen macht. Die Kriegsausrüstung der ältesten Zeit hatte in Keule und Bogen bestanden, die später noch als eine Antiquität unter den Attributen des herakles erscheinen. In der prähistorischen, zweiten Stadt Troja sind deshalb keine Schwerter gefunden worden. Auch in der Ausrüstung der mnkenischen Krieger spielt der Bogen noch eine große Rolle, wie uns der Bogenkampf des Odnsseus und bild= liche Darstellungen lehren; daneben ist die Schleuder in Gebrauch (vgl. Abb. 29). Die karakteristische Waffe des mykenischen Kriegers aber ist ein= mal die , weithin schattende' Canze, zum andern das zum Schlagen und

Stechen gleich geeignete, zweischneidige Schwert, und hierin ist seine Ueberlegenheit über Dolch und Streitart der Orientalen begründet. S Die Verwendung von Lanze und Schwert bedingte aber eine weitere Aus= gestaltung der Schutwaffen, da der Linnen= panzer der älteren Zeit nicht mehr genügte und der mannshohe Turmschild, der beim Bogenkampfe und zur Deckung gegen Speerschüsse vortreffliche Dienste (Abb. 29, 30, 31), den Kampf mit dem Schwerte nur behinderte. So trägt der mykenische Krieger der jüngeren Zeit zu einem handlichen, leichteren Rundschilde (Abb. 13, 37, 47) einen Bronzehelm und Beinschienen, ausnahmsweise auch ein Dan= zerwams oder einen Plattenpanzer (Abb.95), die in der späteren ionischen Periode zur ständigen Ausrustung des Kriegers ge= hören, nachdem der große mytenische Bügelschild ganz außer Gebrauch gekommen war (vgl. unten S.119). So Die jüngste Entwick= lung der Kriegswaffen hat endlich auch ein inpisches Kriegsgerät der mykenischen Zeit außer Dienst gesetzt, den aus dem Orient importierten Streitwagen, der in den homerischen Schlachtenschilderungen eine große Bedeutung hat und auch auf myte= nischen Grabstelen und auf Gegenständen der Kleinkunst abgebildet ist (Abb. 17). Er be= stand aus einem rückwärts offenen Wagen= forbe auf zwei Rädern, der von zwei oder vier an einer Deichsel angeschirrten Pferden ge=

zogen wurde. Der Streitwagen wirdspäter, zuerst wohl bei den ionischen Adelsheeren, durch die Reiterei abgelöst. Doch führt noch im 7. Ih. Eretria auf Euböa im Paradezuge neben 600 Reitern auch 60 Wagen (vgl. Strabo X p. 448), deren Derwendung damals also noch fortbestand, zum mindesten noch nicht lange abgekommen war. Ich veranschau-

liche das Aussehen des Streitwagens durch eine alte böotische Terrakotte, die aber schon nicht mehr der mykenischen Zeit angehört (Abb. 81).

Cur die politische Geschichte der mn= I fenischen Zeit, die wir abschließend noch hier furz behandeln mussen, sind wir auf einige ganz allgemeine Erkenntnisse be= schränkt, die wir aus den Monumenten und mit vorsichtigster Kritik aus der Sagenge= schichte ablesen dürfen. Doch ist die Ge= schichte der griechischen Vorzeit im Gedächt= nis der Menschen nirgends rein bewahrt; und da uns vorläufig — solange nicht die schriftlichen Denkmäler jener Zeit zu reden beginnen – jedes Mittel historischer Kon= trolle versagt ist, so müssen wir von vorn= herein darauf verzichten, aus der mannig= faltigen, oftmals sich widersprechenden, öf= ter noch durch spätere Sagenkritiker (vor al= lem Hellanikos) gewaltsam ineinander ge= renkten Ueberlieferung der Volkssage eine wirkliche Geschichte der mykenischen Zeit Griechenlands herauszuschälen. SS Mit Sicherheit wissen wir nur, daß die Bentren der mytenischen Kulturentwicklung, vor allem die Argolis, Attika, Böotien, Kreta, Troja, auch die Mittel= puntte politischer Machtansammlung ge= wesen sind. Die Argolis zumal ist damals der vornehmste Fürstensitz des griechischen Mutterlandes gewesen, und die 3ahl, der Reichtum, die tropige Macht der mykeni= schen Burgen in der argivischen Ebene führt uns die politische Bedeutung dieser Cand= schaft, die auch in der griechischen Sage eine beherrschende Stellung einnimmt, eindring= lich vor Augen. Es entsteht aber die Frage,

ob die Dielheit der mystenischen Burgen hier — Mykenä, Tiryns, Misteia, Asine, (Argos?) — auf mehrere, nebeneinanster selbständige Fürstenstümer zurückleitet, oder ob zur mykenischen Zeit die ganze Candschaft eine politische Einheit bildete unter der Oberherrschaft eines mächtigen Königs, derüberdieverschiedenen Burgen als Vasallensitze gebot. Sür die erstere



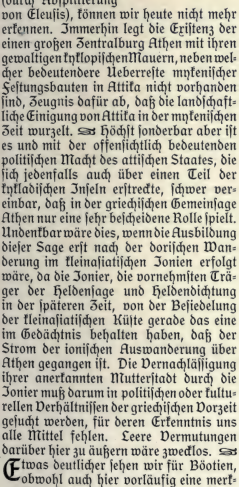


Abb. 81 · Dierspänniger Streitwagen \$\circ\$ & \circ\$ aus Ton, 21 cm hoch \$\circ\$ & \circ\$

mal in der herrschaft gewechselt haben; und dazu stimmen die archäologischen Sundtatsachen, die vorläufig eine Königs= burg Argos nur für die ältere, prähisto= rische Zeit erkennen lassen, während in der jungeren, "mykenischen" Zeit Minkena dominiert. Jedenfalls ist eine Teilung des Candes unter mehrere, gleichzeitig neben= einander regierende fürstengeschlechter nach der Sage höchst unwahrscheinlich und zu= dem eine historische Unmöglichkeit, da der Reichtum Mntenäs, der offenbar einen ent= wickelten Seehandel zur Grundlage hatte, ohne eine unmittelbare Verbindung mit dem Meere unerflärlich und diese wieder ohne den Besitz von Tirnns undenkbar wäre. S In Mykenä ferner, das die Pakübergänge nach dem Isthmus beherrscht, laufen eine Reihe (3) von uralten Kunststraßen zu= sammen, die etwa 3½ m breit über das Gebirge nach dem Isthmus hinführen und in ihrer Konstruktion, vor allem in der An= lage der Brücken und Wasserdurchlässe deut= lich genug ihre Entstehung in motenischer Zeit verraten (val. Steffen: Karten von Mntenai 1884 und Abb. 52). Auch mit Ar= gos und Tirnns war Mntenä durch Straken verbunden, und eine Seststraße, für den Derkehr des Königs mit der heiligen Stätte bestimmt, führte von hier zum heiligtume der Hera, das als der kultliche Mittelpunkt des Candes, von den drei hauptstätten etwa gleich weit entfernt, am Suke des Euboiaberges lag. Die religiöse Konzen= tration im Kultus einer einzigen Schutgöttin aber kann wiederum nur zustande gekom= men sein, als die Candschaft unter der Vor= herrschaft von Mykenä zu einer politischen Einheit gelangt war. Shierzu stimmt eine Angabe der Ilias (B 108), daß das Reich Agamemnons sich nicht bloß über, ganz Argos', sondern auch über viele Inseln er= streckt habe. Wir werden nach alledem auf eine Zugehörigkeit der Isthmusstaaten, vielleicht auch Cakoniens und anderer Teile des Peloponnes (als Vasallenstaaten) zum argivischen Reiche schließen dürfen. Da= gegen kann ich die fühne hypothese einer politischen Einigung ganz Griechenlands unter der Dormacht von Argos, die Ed. Mener zu begründen versucht hat (S. 189, Sorschungen II 513 f.), nicht billigen, weil ich sie mit der Existenz der mächtigen atti= schen und böotischen Königsburgen nicht zu=

sammenzureimen vermag. Aus den Denkmä-Iern werden wir mit einiger Sicherheit noch erschließen dürfen, daß die Blüte des myteni= schen Reiches einen langen Zeitraum, wahr= scheinlich mehrere Jahrhunderte umfaßte. Auch von den mittelgriechischen Staaten ift Attita jedenfalls schon in der mykenischen Zeit zu einer politischen Konzentration vorgeschritten. Die sagengeschichtliche Tra= dition knüpft diese Einigung an die wahrscheinlich historische Tatsache eines συνοικισμός (Zusammensiedelung) an, der auf die mythische Persönlichkeit des Ur= fönigs Theseus (eines Doppelgängers des Herakles?) zurückgeführt wird: zuseiner Er= innerung wurde hier später noch alljährlich im Sommer das fest der ovvolnia gefeiert (Thukndides II 15). Demgegenüber sind freilich auch in Attika noch mancherlei An= zeichen erkennbar, die sich auf ein früheres politisches Sonderleben der einzelnen Gaue deuten lassen, wenn auch die Ueberliefe= rung von den 12 urgeschichtlichen Einzel= staaten (Philochoros bei Strabol Xp. 397), aus denen das geschichtliche Athen zusam= mengewachsen sein soll, schwerlich auf histo= rischem Boden beruht. So hat die Tetra= polis der marathonischen Ebene aller Wahr= scheinlichkeit nach ursprünglich einen selb= ständigen Staat gebildet, da sie später noch in einem Kultverbande diese Selbstän= Dieselbe Erscheinung digkeit bewahrte. tritt uns mehrfach noch auf attischem Boden entgegen, wo autochthone Cotal= tulte ohne unmittelbare Beziehung zur hauptstadt eristierten. S Der Priester= staat in Eleusis vor allem, dessen Gebiet wie die marathonische Ebene durch natür= liche Grenzen von der attischen Zentral= ebene abgeschlossen war, hat nach dem Zeugnis des (5. homerischen) Hymnos auf die eleusinische Demeter, der sich Eleusis als ein selbständiges Gemeinwesen denkt, sogar noch zu Anfang des 7. Ihs. die Ober= hoheit Athens nicht anerkannt und später in dem Rechte eigener Münzprägung eine scheinbare Selbständigkeit aufrecht erhalten. Dementsprechend stehen sich in der attischen Cokalsage der mythische Vertreter Athens Erechtheus und der Ahnherr der eleusini= schen Priester Eumolpos feindlich gegen= über, und auch sonst weiß die Sage noch mancherlei zu erzählen von friegerischen Derwicklungen zwischen athenischen Köni=

gen (vor allem The= seus) und den Reprä= einzelner sentanten Gaue, Pallas von Pal= Iene, Kephalos von Thoritos, Detelos von Defeleia (näheres bei Busolt II 2 S. 66 f.) wie weit diese politischen Kämpfe der mnkenischen Zeit angehören, und ob nicht etwa ein damals erreichter einheitlicher Staatsverband unter den folgen der dori= schen Wanderung, wie in der Argolis, wieder zersprengt worden ist (durch Absplitterung



würdige Inkongruenz der sagengeschicht=



Abb. 82 . Palaft von Knosos . Zimmer im Obergeschoß des Westbaues (EF 9) mit teilweise erhaltenem Sußboden, zur Linken eine Abortanlage

lichen Ueberlieferung mit den archäo= logischen Fundtatsachen konstatiert werden muß. Bemerkenswert ist es ja, daß im Stadtgebiete von Theben, der späteren hauptstadt der politisch geeinigten Cand= schaft, eine größere motenische Siedelung bisher noch nicht nachgewiesen worden ist. Und doch ist Theben der natürliche Mittel= punkt Südböotiens, in der griechischen heldensage hochberühmt und aufs engste mit den Königssiken der Argolis verbunden. Seine Gründungssage freilich, welche phonizische Kadmeer als Begründer der Binnen= stadt Theben in Anspruch nimmt, kann ohne weiteres als eine ungeschichtliche Kombi= nation abgewiesen werden; und damit fallen alle Folgerungen, die in der Sagen= geschichte an den phonizischen Ursprung der Kadmeer geknüpft sind. Aber die beherr= schende Stellung Thebens in der Herakles= sage, in welcher die Stadt als Geburts= stätte des übergewaltigen Helden gilt, in der Oedipussage und in der Sage vom thebanischen Kriege, der vielleicht ein histo= risches Saktum zugrunde liegt, ist unbestreitbar und nur verständlich, wenn Theben auch in der mykenischen Welt bereits eine glänzende Position eingenommen hat. Planmäßige Ausgrabungen, von denen die Stadt bisher noch kaum berührt worden ist, dürften meines Erachtens dafür den mo= numentalen Beweis erbringen. SS Aber auch die Minnersage greift in die

thebanische Urgeschichte ein: denn die

Minner von Orchomenos sollen nach der Sage eine Zeitlang die Stadt Theben be= herrscht und von ihr Tribut erhoben haben; und später sollen dann die Thebaner mit Herakles' Hilfe die Minner bezwungen und sich unterworfen haben. Auch in dieser Sage kann, gleichwie in dem Wechsel eines argivischen und eines motenischen Dyna= stengeschlechtes, sehr wohl ein historischer Kern stecken, wenn auch mit unsern Mitteln nicht flarzustellen ist, wann die Ueberwäl= tigung der Orchomenier durch die Theba= ner stattgefunden hat. Jedenfalls ist die Sondereristenz eines thebanischen und eines orchomenischen Sürstentums nebenein= ander kaum wahrscheinlicher, als die aleichzeitige Selbständigkeit von Argos und Mykenä unter verschiedenen herrschern, wenngleich zugestanden werden muß, daß

die landschaftliche Einsheit Böotiens keine so geschlossene ist, als die der argolischen Ebene. Orchomenos muß zum mindesten einmal über das ganze Gebiet des nördlichen Kopaïssees und damit auch über die Stadt im Kopaïsseegeboten haben: denn ohne Beteiligung am Seenerker märe

am Seeverkehr wäre. wie bei Mntenä, der sprichwörtliche Reich= tum von Orchomenos nicht zu erklären, und ohne den Besitz von Gla=Paläofastro, dessen herr die Pakübergänge nach dem Euripos in der hand hatte, war Orchomenos vom Meere ebenso abgeschnitten, wie Mykenä ohne den Besitz von Tirnns. Die Stadt im Kopaïssee mag einmal selbständige poli= tische Bedeutung gehabt haben: sie muß aber — wenn sie nicht von allem Anfang eine Gründung und Besitzung der Orcho= menier gewesen ist - von Orchomenos aus bekämpft und bezwungen sein. In der Sagengeschichte hat sich von solchen Kämp= fen auch nicht eine Spur erhalten. SIn der historischen Zeit ist der Minnername, wie der Name der zahlreichen anderen böotischen Stämme (val. S. 65) verschol= len und Orchomenos selbst restlos in dem geeinigten Volkstume Böotiens aufgegan= gen, dessen äußeres Zeichen die Bildung eines gemeinböotischen Dialetts ist. Die= ser ist ein Ergebnis der dorischen Wanderung, die Böotien wesentlich stärker be= einflußt hat als Attika und darum auch für die Entstehung einer schärferen Sprach= grenze zwischen den beiden Candschaften von entscheidender Wirkung gewesen sein muß. Aber den alten politischen Gegensatz zwischen Theben und Orchomenos hat selbst dieses alle staatlichen und sozialen Einrich= tungen umstürzende Ereignis nicht zu ver= wischen vermocht, und noch bis tief in die geschichtliche Zeit hinein hat die Rivalität der alten hauptstädte Böotiens immer wieder neue Derwicklungen berauf= beschworen. S Die älteste Geschichte Thessaliens ist eng mit der äolischen Ko= Ionisation Kleinasiens verknüpft, über die wir bei der Erörterung der troischen Sage zu sprechen haben. ASSSSS

Unter den griechischen Insere, seiner kulturels len Bedeutung entsprechend, auch eine politische Sührerrolle innegehabt haben muß. Die Insel muß ein im Insern geeinigtes Reich unter der Herrschaft eines Oberkönigs ges

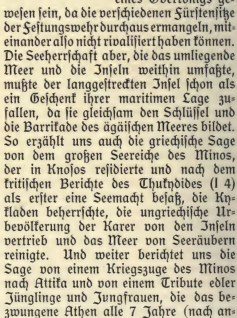




Abb. 83 · Lebensgroßes; rotbemaltes Stud-

derer Version jährlich) dem Minotauros liefern mußte, dis Theseus die Stadt davon befreite. Auch das benachbarte Megara wird als Ziel einer kriegerischen Expedition des Minos genannt, der von der Sage selbst mit Sizilien in Verbindung gebracht wird und hier seinen Tod gefunden haben soll. Die Beziehungen des Minos zu Megara nun sind offenbar aus dem Namen einer kleinen Insel an der megarischen Küste, Minoa, herausgesponnen, einer Ortsbezeichnung, die sich noch mehrsach auf Inseln des griechischen Meeres (Kreta, Amorgos, Siphnos, Paros) und sekundär in der megarisch-selinuntischen Kolonie

herakleia Minoa auf Sizilien wiederfindet. Aber die Möglichkeit ist jedenfalls nicht aus= geschlossen, daß sich in diesen Namen (val. die zahlreichen Alerandreia) eine alte histo= rische Erinnerung an die Seeherrschaft von Kreta bewahrt hat, die ich mit Thukndides als eine bezeugte geschicht= liche Tatsache betrachte. Auch die Persönlichkeit des Minos, die man heute durchweg als eine Erscheinungsform des fretischen Stiergottes Zeus Asterios (val. den Minotauros) ansieht,

hat für mich historische Wirklichkeit gewon= nen in demselben Make, wie ich einen Aga= memnon und Menelaos als geschichtliche Könige von Mykenä und Cakedamon aner= tenne (vgl. S. 113). Selbst sein sagenhafter Kriegszug gegen Athen mag ein Stück historischer Tradition in sich bergen, zu= mal der Bluttribut Athens den Gepflogen= heiten einer primitiven Zivilisation durch= aus entspricht. SUnd weiter dürften sich in der Sage von Europa, der Tochter des sidonischen Königs Phoinix, die von Zeus in Stiergestalt nach Gortyn auf Kreta entführt sein soll, die engen Beziehungen wiederspiegeln, die den fretischen Kultur= freis mit dem Orient verbanden. Jeden= falls bedarf die historische Untersuchung der Europasage einer Revision. Der mo=

bernen Forschung gilt sie infolge ihrer Derknüpfung mit der thebanischen Kadmossage als eine ursprünglich böotische Schöpfung, die, aus einem böotischen Cokalmythos hervorgewachsen, erst in der Sekundärentwicklung eines literarischen Prozesses mit Kreta in Beziehung gebracht worden wäre. Heute aber läßt uns die überragende kulturelle Bedeutung Kretas in der mykenischen Zeit ein primäres kretisches Element der Sage erkennen, das auf geschichtliche Erinnerung zurückzuschen scheiten Ausbreitung der mykenischen Kultur führt uns nach Kleinasien



\* Abb. 84 · Elfenbeinfigur eines Springers aus Knosos (1/3) \* 4

hinüber, wo schon in der prähistorischen Zeit Troja ein Zentrum politischer Macht= entfaltung gewesen war und in der mn= tenischen Zeit eine neue, großartige Burganlage entstanden ift. Die griechische Sage nun erzählt uns von dem gewaltigen Kriegs= zuge eines Griechenheeres unter Agamem= nons Führung, das nach zehnjährigem Kampfe die Stadt des Priamos erobert und zerstört haben soll. Die poetische Ausgestaltung der Sage liegt uns in der helden= dichtung der Ilias vor, die wir im nächsten Abschnitt eingehender untersuchen müssen, um den historischen Kern der troischen Sage zu erfassen. Wir werden dabei auch den Anfängen der griechischen Kolonisation unsere Beachtung schenken, die jedenfalls schon zur mntenischen Zeit begonnen hat und durch den Einbruch der dorischen Nordweststämme in das griechische Mutterland
mächtig gefördert worden ist, weilein großer
Teil der älteren Bevölkerung Griechenlands
dadurch über die Inseln nach Kleinasien
gedrängt wurde. Aber mit dem Zusammenbruch der mykenischen Staaten des
Mutterlandes haben zugleich auch ihre
engen Beziehungen zu den kleinasiatischen
Kolonien aufgehört, wie wir am deutlichsten
bei der altäolischen Bevölkerung Inperns
und Pamphyliens erkennen, die hier sedenfalls schon zur mykenischen Zeit heimisch
geworden war. Denn die zyprischen Grie-

den, welche vom Mutterlande und vom dorisch gewordenen Kreta keine Anregung mehrerhielten, sind jett mehr und mehr dem Einflusse der phönizischen Kultur unterlegen, die vom nahen Sestlande her auf die Kupferinsel eingewirkt und hier eine merkwürdige griechisch-phönizische Mischkultur erzeugt hat (vgl. S. 58). An der kleinasiatischen Westküste aber haben sich nach der dorischen Wanderung unter neuen Lebensbedingungen neue Staatssormen und neue Staaten gebildet, in denen sich im griechischen Mittelalter die zweite große Kulturblüte des griechischen Mutterlandes vorbereitet hat.



## Dritter Abschnitt · Ilias und Odnssee SSSS

## Mykenischer Heldengesang. Die Ilias sossoss



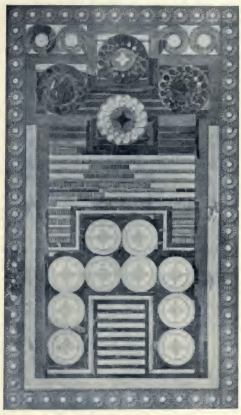
n der Einzeluntersuchung der homerischen Epen, zu der wir uns wenden, nachdem wir die allgemeinen Lebensbedingungen des epischen Volksgesanges und die Kulturzustände der griechischen Vorzeit dars

gelegt haben, nehmen wir die äußere form der epischen Dichtung, ihren ionischen Dia= lett, zum Ausgangspunkte. Die home= rische Sprache ist kein einheitlicher Volks= dialett, der sich in irgend einem Teile Ioniens lokalisieren ließe. Sie ist viel= mehr, gleichwie die Sprache der späteren ionischen Geschichtsschreibung (diese ein n-Dialett=nov, δκως, im Gegensate zum  $\pi$ -Dialett des Epos =  $\pi o \tilde{v}$ ,  $\delta \pi \omega \varsigma$ ), ein Kunstprodukt, hervorgewachsen aus einer lange andauernden Uebung des epischen Gesanges, der an keine festen Vertlichkeiten gebunden ift. Und mit dem Gesange man= dert auch die epische Sprache, schleift sich ab und formt sich im Munde heimatloser Aöden, die das überkommene Sprachaut mit lokalen Eigentümlichkeiten und selb= ständigen Neubildungen durchsetzen. S Die besondere Eigentümlichkeit des homerischen Dialekts sind seine äoli=

schen Bestandteile, die man vergeblich wegzuleugnen versucht hat, wie man auf der Gegenseite den in später Zeit einge= drungenen Attigismen im Altertum eine viel zu hohe Bedeutung beigelegt und daraufhin selbst homer zu einem Attiker gemacht hat (so Aristarch). Die Attizismen sind nur wie ein leichter Schleier, der über den Körper der epischen Sprache sich gelegt hat und beim erften Zufassen sich lüftet. Die Aeolismen dagegen sigen darin fest und fönnen nur aus einer Dialektmischung er= flärt werden, bei der ein älterer ,äolischer' Dialett in einer jüngeren Periode des epi= schen Gesanges mit Beibehaltung äolischer Elemente in einen ,ionischen' Dialekt über= gegangen ist. Es fragt sich nur, ob wir diese Dialektmischung als ein natürliches Entwicklungsprodukt des Gesanges betrach= ten wollen') oder als das Ergebnis einer fünstlichen, ionischen Umsetzung ursprüng= lich äolischer Gefänge, wobei die äolischen Formen aus Derszwang oder alteinge= wurzelter Gewohnheit beibehalten wären. Diese lettere Anschauung von einer mechanischen Umformung des homeri= schen Dialettes ist zuerst von August Sid2) vertreten worden, der den Umwand=

lungsprozeß um 550 v. Chr. durch den Homeriden Knnaithos von Thios sich voll= gieben läßt. Trok vielfältigen Widerspruthes hat Sick seine Ansicht bis heute aufrecht erhalten und neuerdings noch, mit einigen Modifikationen allerdings, bei Robert und Bechtel: Studien zur Ilias' (1901) Gefolgschaft gefunden. Abgesehen indessen von der Unwahrscheinlichkeit einer rein äußerlichen Uebertragung der epischen Dichtung in einen fremden Dialett, die in der griechischen Literatur kein Analogon hat, leidet diese Annahme an einer inneren Unmöglichkeit, weil sie mit der nachgewiesenen allmählichen Entwicklung des epi= ichen Volksgesanges sich nicht verträgt. S Die Zusammenfassung der Einzellieder aur Epopoe fann in keinem Salle ein= mal äolisch gewesen sein, weil die in allen jüngeren Teilen vorkommenden Aeo= lismen und die auch in den älteren Partien festsikenden Jonismen dem widerstreiten und die Refonstruftion des äolischen Ur= bildes in weit höherem Grade möglich sein müßte, als sie Sick und Robert-Bechtel ge= lungen ist. Eine kurze äolische Ur-Ilias aber, wie sie Sid und Robert aus der Ueberlieferung des Epos herausschälen wollen, ist nichts als eine Sittion: denn die ältere Stufe des epischen Volksgesanges fenntnur Einzellieder, die inhaltlich verbun= den sind, äußerlich auseinanderfallen. Die zu einer Ur=Ilias und Ur=Odnssee zusam= mengestellten Derse in ihrer äolischen Re= konstruktion könnten demnach nur als Teile alter äolischer Einzellieder angenommen werden, die eine Zusammenordnung zu einem größeren Zusammenhang nicht zulassen, weil jene Einzellieder der dichte= rischen Einheit ermangelten. Das zeigt sich deutlich genug auch an der Robert-Bechtel= schen Ur-Ilias (im ganzen 2146 Verse), in deren Zusammenhang die Erzählung nicht weniger als 49 mal unterbrochen ist. Die Umsetzung der Sick=Robertschen Ur=Ilias in den äolischen Dialekt aber unterliegt gleich= falls schweren Bedenken, weil sie sich keines= wegs ohne Gewaltsamkeit vollzieht.3) 🖘 Lbenso unhaltbar, wie die Sicksche hnpo= these, ist die Erklärung des äolisch= ionischen Mischdialektes aus einer Lokali= sation des homerischen Epos im kleinasia= tischen Grenzgebiete Ioniens und der Aeolis, wo die Mischung der Dialette in

der späteren Zeit allerdings aus natürlichen Ursachen sich herleitet. Denn das auf dieser Grenze gelegene ursprünglich äolische Smyrna ist im 8. Ih. (vor Ol. 23, vgl. Pausanias V 8. 7) von ionischen Kolonisten besetzt worden, und selbst das inmitten der äolischen Küste gelegene Phofäa ist in dieser Zeit ionisch geworden. Dieses Dordringen des ionischen Elementes nach Norden soll nun auch für die fortschrei-



\* Abb. 85 · Spielbrett aus Knosos (1/10) \* 9

tende Ionisierung des epischen Gesanges entscheidend gewesen sein. So hat man im Altertum (schon Pindar, Stesimbrotos, Hellanikos, Ephoros u. a.) den Homer zumeist zu einem Smyrnäer gemacht. Andere (zuerst Simonides von Keos 556/468: Fragment 69 H.) haben sich — von den 7 Städten zu schweigen, die sich als Heimat Homers rühmten — für Chios ausgesprochen, und die meisten Neueren (zuleht noch Christ S. 53) sind dem gefolgt. Man stütt sich bei dieser Annahme vor allem darauf, daß in

Thios später noch ein Sängergeschlecht der homeriden blühte und daß der Dichter an zwei Stellen der Ilias  $\Psi$  227 und  $\Omega$  13 die Sonne über dem Meere aufgehen läßt, also nicht auf dem fleinasiatischen Sestlande ge= lebt haben kann. 4) SAber wenn es auch auf Thios äolische Ansiedelungen gegeben hat (3. B. Bolissos, wo homer nach Epho= ros verweilte), und wenn auch der chische Dialett mit Aeolismen vermischt erscheint, so ist damit doch für den ersten Ursprungs= ort der homerischen Gesänge nichts be= wiesen. Denn nicht die Schöpfung der Epo= pöe, die immerhin auf Chios erfolgt sein mag, kann für die Ausbildung des home= rischen Dialettes bestimmend gewesen sein. Wenn schon der ionische Dichter seinem Werke auch in der Sprache den Stempel aufgedrückt hat, so muß doch die eigen= tümliche Entwicklung der epischen Kunst= sprache nach allen Analogien in ein älteres Stadium zurückführen, in welchem der epische Volksgesang in Einzelliedern noch lebendig und noch nicht auf ein eng be= grenztes Gebiet beschränkt war. Dieser älteren Periode müssen gerade die vorioni= schen d. h. äolischen Elemente der homeri= schen Dichtung angehören, die als Reste einer älteren Volkssprache aus den Dialekt= verhältnissen der vorionischen d. h. mn= tenischen Zeit Griechenlands erklärt wer= den müllen.SSSSSSS Die Sprache des mykenischen Griechenlands ist in der Tat, wie wir oben (S. 47 f.) eingehender dargelegt haben, eine lokal differenzierte äolisch=ionische Mund= art gewesen, in welcher das ,äolische' Element überwog. Auf diese , aolische Ur= sprache, aus welcher der spätere, typisch= äolische Dialett in einer langen Entwicklung abgeleitet ist, weisen uns auch einzelne archaische Bestandteile des epischen Dia= lektes, völlig verschollene Wörter wie µégones, formen wie die Genitive auf -010, Ausdrücke wie Fávas, aloa, advág, idé, κασίγνητος, πτόλις, δέζω und andere, die für die klassische Zeit Griechenlands rein poetische Bildungen sind, in den äolischen Volksdialekten Arkadiens, Inperns und Pamphyliens aber sich erhalten haben. Die Umformung jener älteren ,äolischen' Dolkssprache zum späteren Jonismus hin hat sich zuerst auf dem Festlande, in Attika und der benachbarten Argolis voll=

zogen, von wo die ionische Besiedelung der fleinasiatischen Küste ausgegangen ist. Mn= tenä und Athen sind somit die Orte, wo wir nach der Sprachentwicklung eine Sorm des griechischen heldengesanges lotalisie= ren dürfen, in der bereits ein ,gemischter' äolisch=ionischer Dialekt herrschte. S Da wir nun den Ursprung der griechischen Götter= und heldensage wie des epi= schen Gesanges in Thessalien zu suchen haben, wo später der typisch=äolische Dia= lekt beheimatet ist, so bieten sich uns als natürliche Uebergangsstationen eines thessalisch=äolischen zum kleinasiatisch=ioni= schen Gesange die motenischen herren= sitze von Argos und Athen, die ihrer hohen fulturellen Bedeutung entsprechend unmöglich aus der Entwicklungsgeschichte des epischen Gesanges ausgeschaltet werden fönnen. Die Sprachentwicklung stellt sich hiermit als eine durchaus natürliche dar, ohne den schroffen, geschichtlich unmotivierten Uebergang rein äolischer Sanges= übung in einen ionischen Dialett. Zugleich erklärt sich durch die Wanderung, welche thessalische Heldenlieder nach dem Pelo= ponnes und Attifa und von hier zu den fleinasiatischen Joniern gemacht haben, auf das leichteste das Sestwerden ge= wisser , äolischer' Wörter und Formen in den stereotypen Wendungen und Epi= theta des heldengesanges. So Der epische Volksgesang hat ja, zumal im Stadium der festen Einzellieder, das wir vielleicht schon für die Zeit der mykenischen Aöden vorausseken dürfen, eine durchaus konser= vative Tendenz, die das überkommene Sprachaut bewahrt, selbst wenn es dem Sänger und seinen hörern zum Teil un= verständlich geworden ist (vgl. die Bylinen der Großrussen). So ist es natürlich, daß man in Kleinasien, wo sich die Bildung der neuen Volkssprache unter dem Zwange der großen Völkerbewegung in tumul= tuarischer Weise vollzog, noch eine ältere Form des Gesanges pflegte, als sich die Volkssprache bereits in wesentlichen Stücken geändert hatte. Mit dem fest= werden des ionischen Dialektes ist dann auch die epische Sprache einer allmäh= lichen, bei einzelnen Sängern vielleicht bewuften Umbildung unterlegen, die aber nicht als eine mechanische Dialett= umformung betrachtet werden darf. Die

Spuren der älteren Kunstübung sind dabei nicht völlig getilgt worden, ja man hat sie wohl nicht einmal gänzlich beseitigen wol-Ien, da die Archaismen konventionelle Ele= mente des Volksgesanges geworden waren. Vor allem ist der durchaus schwankende Gebrauch des W=Cautes (F), sein Schwund selbst in formelhaften Wendungen wie θυμον εκάστω, από εο, μέγα ιάχων ungezwungen nur als das Ergebnis einer solchen Dialektmischung zu erklären, die gewisse Sprachgewohnheiten einer älte= ren Sprachform mit voller Absichtlichkeit beibehält.<sup>5</sup>) sssssss Durch diese Erkenntnisse bestimmt sich auch unsere Stellungnahme im Kamp= fe um die textfritische Behandlung homers, der neuerdings wieder mit besonderer heftigkeit geführt worden ist. Unter der Annahme der Erweiterungstheorie näm= lich kann selbst von einem bestimmten Ziele der Textfritit kaum die Rede sein, da jedes textfritische Problem sich in ein sprachgeschichtliches auflöst und die Kon= stitution eines fritisch gesicherten Textes, die einen festen Punkt der Entwicklung fixieren soll, mit der historischen Behandlung der Sprache im flusse einer schichtweisen Er= weiterung des Epos sich nicht verträgt. Wir hingegen betrachten Ilias und Odnssee im wesentlichen als die Werke eines per= sönlichen Dichters, und damit ist der Text= fritit als lettes, festes Ziel vorgesetzt, den ursprünglichen Wortlaut der Epopöe wieder herzustellen. Allerdings erscheint auch dieses Ziel bei der Dialektmischung und Inkonsequenz der epischen Sprache in vollem Umfange taum erreichbar, zu= mal der Dichter der Epopöe selbst durch größere oder geringere Abhängigkeit von älteren Vorlagen, durch größere oder ge= ringere Einmischung archaischer Elemente in verschiedenen Teilen der Dichtung eine verschiedene Sprachform verwandt haben fann. Die Entscheidung wird noch da= durch erschwert, daß die Sprache der äl= teren, epischen Einzellieder vom Mischdia= lett des Epos nur graduell verschieden war und für die Sestlegung der ,homeri= schen' Sprache innerhalb dieses Entwick= lungsprozesses ein bestimmter, innerer Ent= scheidungsgrund nicht vorhanden ist. S Arthur Ludwich verwirft darum in der Textbehandlung Homers prinzipiell alle

Kritik, die über die Arbeiten der Aleran= driner (vgl. S. 6 f.) zuruckgeht. In der Tat ist der Weg, den er durch die Aus= schöpfung des handschriftlichen Materials für die Edition gewiesen hat (Odnssee 1889/91; Ilias 1902, unvollendet), in der Praxis vorläufig der einzig gangbare, weil die fritische Sicherung der Ueberlie= ferung die erste Aufgabe aller Textfritik Aber die Wiederherstellung des ari= starchischen Textes kann nicht das letzte Ziel der Homerkritik sein (vgl. Cauer S. 41 f.). Dielmehr muß, wenn erst jene nächstliegende Aufgabe gelöst ist, der Dersuch gemacht werden, auf der festen Grundlage der Ueberlieferung, die allein auf die Urform des Textes un= mittelbar zurückleitet, aber mit hilfe der sprachwissenschaftlichen Untersuchung die älteste Sprachform des Epos wiederzu= gewinnen. Die bisher in dieser Richtung gemachten Versuche können dabei als schätzbare Vorarbeiten dienen, soweit sie nicht dem ausschließlichen Ziele der sprach= wissenschaftlichen Sorschung zustreben, über die Epopöe hinaus die Entwicklungsge= schichte der epischen Sprache schon im Sta= dium der älteren Einzellieder zu erkennen.

Zu dem gleichen Ergebnis wie die Chomerische Dialektforschung, der An= nahme nämlich einer Wanderung des hel= dengesanges von Thessalien über den Pelo= ponnes nach Jonien, führt uns die sagen= geschichtliche Untersuchung der homeri-schen Epen. Die Entwicklungsgeschichte der griechischen Heldensage müssen wir in die Kulturentwicklung der nischen Periode Griechenlands hinein= stellen, wie das der divinatorische Scharf= blick Ritschls (val. seine Biographie von O. Ribbed I S. 129) schon zu hermanns Zeit (1833/4) erkannt hatte: Entstanden furze Zeit nach dem trojanischen Kriege, in der Periode, als die Achäer den Peloponnes beherrschten, ging die homerische Helden= sage mit den von den Doriern bedrängten Achäern oder Aeoliern in deren neues Da= terland nach Kleinasien hinüber. erfand homer (am wahrscheinlichsten in Smyrna), das Vorhandene zu seinem Zwede benutend, den durch beide Gedichte, Ilias und Odnssee, hindurchgehenden Plan'. 6) SIn unserer sagengeschichtlichen



Untersuchung aber haben wir zunächst Stel= lung zu nehmen zu der gegenwärtig wieder brennenden Streitfrage, ob wir in der Entstehung und Entwicklung des Götter= mythos und der Heldensage den Mythos oder die Sage als das Primare be= trachten müssen. 7) SSSSSS er epische Gesang der Griechen ist ein Der epique Vejang Drientalische Kultur hat ihn nicht erzeugt, vielleicht kaum beeinfluft. Schon in Thessalien, als die von Norden kommenden griechischen Stäm= me noch nicht über den Spercheios vorge= drungen waren, sang man Götter= und heldenlieder, von Achill, dem Sohne des Peleus und der Meergöttin Thetis, und von seinen Myrmidonen, von den Berg= riesen der Capithen und Kentauren, von den Argonauten, die von Jolkos auszogen, die Küsten des Ostmeeres, das goldene Dließ, zu gewinnen. Auf dem thessalischen Olym= pos wohnen die Götter, hier im hause des Zeus singen die Musen. 8) Diese Coka= lisation der Mythen und Sagen beweist uns, daß die griechische Götter= und heroen= sage das erste und grundlegende Stadium ihrer Entwicklung in der (thessalischen) Aeo= lis durchlebt hat' (Ed. Mener S. 197). S Dem primitiven Stande der ältesten grie= chischen Kultur in Thessalien nun ist es durchaus angemessen, daß hier Göttermn= thos und heldensage sich vermischen. Aber diese Vermischung, die sich im Volksgesange vollzieht, gehört nicht der primären Ent= widlung von Mythos und Sage an. S Alle ursprüngliche Volksepik, soweit wir sie im Volke lebendig finden, kennt nur die Heldensage, indem sie, durch geschicht= liche Ereignisse an= geregt, die Taten der jüngsten Dergangenheit be= fingt. Der Ursprung der Heldensage liegt also auf dem Bo= den des geschicht= lichen Geschehens. Der Göttermnthos dagegen erwächst auf einem anderen Selde, im Bereich des Unerflärlichen, Uebersinnlichen, als eine Verkörperung

gewaltiger, den Menschengeist im Inner= sten aufregender Naturerscheinungen, als ein äußerer Ausdruck des in der Men= schenbrust lebenden religiösen Gefühls, das die Ursachen allen Geschehens in einer übersinnlichen, überirdischen Welt sucht. S Während aber die Taten der menschlichen Helden, die dem Volke als die Personifikation seiner Geschichte er= scheinen, ihnen selbst zu eigen gehören, werden die Taten der Götter nur unter dem Bilde menschlicher Handlungen gedacht, die von einem Menschen vollbracht sein mussen, ehe sie, ins Riesenhafte vergrößert, auf eine göttliche Persönlichkeit übertragen werden tönnen. So kann auch die Vorstellung von mythischen Kämpfen der Götter nur ent= stehen, wenn ein Idealbild menschlicher Kämpfe und Heldentaten bereits im Volke Durch den Refler dieses Ideal= bildes indessen wird in der Volksseele ge= rade der Heldengesang ausgelöst, wenn anders das Volt überhaupt die Befähigung zu poetischem Schaffen, sei es in der Sage, sei es im Mythos, in sich trägt. Darum muß die Heldensage als Stoff der Volksepik das Primare sein, von dem die Entwicklung des Göttermythos Anrequing und Befruch= tung empfängt. Einen Beweis hierfür lie= fert die Tatsache, daß es wohl Heldensage ohne Einmischung von Göttermythos, nicht aber Göttermythos ohne Einmischung von heldensage gibt. SSSSSS Der Volksepik gegenüber steht die religiöse Dichtung, die in erster Linie ein Ausfluß des religiösen Gefühls im Menschen ist und seinem Derhältnisse zur Gottheit, an die er glaubt, Ausdruck ver=

leibt. Der Inhalt der ältesten, religiösen Poesie, die sich als eine Art ursprünglicher Enrik darstellt, muß hiernach von dem Inhalte der epischen heldendichtung gänzlich verschieden sein. Die epische Dichtung ist durchaus profan; sie will ihre hörer er= götzen, nicht die Götter gnädig stimmen' (Ed. Mener S. 395; vgl. Bergt I S. 423). Somit kann auch die religiöse Poesie im Stadium ihrer ersten Entwicklung der Ent= stehung der Volksepik voraufliegen; und in der Tat ist überall, soweit wir nach= prüfen können, das Gebet in gebundener Rede das erste Erzeugnis dichterischen Schaffens. So Die Schöpfung eines Götter= mythos dagegen ist in den Zeiten einer primitiven Kultur von der heldensage unzertrennlich. Denn da das Volk in seiner Kindheit den Göttermythos nach dem Bilde der Heldensage schafft, die Gestalten seiner Götter vermenschlicht und ihre Taten in die Sphäre mensch= licher handlungen versett, so werden von ihm unbewuft auch die Götter, die das Walten übersinnlicher Naturfräfte personi= fizieren, zu den Siguren der heldensage in engere Beziehung gebracht. Sie treten in unmittelbaren Verkehr mit den mensch= lichen helden, ihre handlungen bestimmend, ihre Schickfale beschützend. So ist es auch natürlich, daß aus der Heldensage heraus= gesponnene Züge des Göttermythos in mannigfachen Brechungen auf die helden= sage zurückübertragen werden, daß karak= teristische Eigenschaften und Handlungen ursprünglich göttlicher Wesenheiten damit in die heldensage hinüberfließen und menschliche helden dadurch ins Göttliche hinaufgezogen werden, daß umgekehrt auch göttliche Personen in der Sage zu menschlichen heroen werden. SS Cür die weitere Entwicklung der helden= sage ist es gleichgültig, ob ein histo= rischer held durch Angleichung an ein gött= liches Wesen in eine übermenschliche Sphäre emporgehoben oder ob eine ursprüngliche Gottheit aus dem Rahmen des Mythos in die heroensage hineingestellt und zum Repräsentanten eines im Volke lebenden menschlichen Ideals gemacht wird. Denn mit dem Eintritt eines göttlichen, zu menschlicher Art herabgestiegenen Wesens in die Heldensage stellt sich der Gott mit dem menschlichen helden auf die gleiche Stufe: die Sage schafft aus ihm einen neuen menschlichen heldentnpus, der die Spuren seines göttlichen Ursprungs mehr und mehr verliert. Beide Entwicklungen sind a priori möglich; und wir haben beim Sehlen historischer Ueberlieferung zumeist kein sicheres Mittel der Entscheidung, ob die einer sagenhaften Sigur anhaftenden mp= thischen Züge durch Uebertragung aus dem Mythos auf sie übergegangen sind oder ob die Sagengestalt selbst in ihrem Ursprunge dem Mythos entstammt. SSSS 7m thessalischen Grundstock der griechi= schen heldensage nun ist es vor allem



\* 4 \* 4 Abb. 87 . Westansicht des Palastes von Phaistos . Südliche hälfte \* 4 \* 4 \* 4

die Persönlichkeit des Achilleus, die alle Züge einer Lichtgottheit an sich trägt. Nur hat die Dichtung die Unverwundbarskeit des Helden, die als ein inpischer Zug der Sonnenhelden auch den germanischen Balder = (Sigurd) Sigfrid auszeichnet, in Dermenschlichung seiner Gestalt durch eine undurchdringliche goldene Rüstung ersetz, die ihm der Feuergott auf die Bitte der Mutter Thetis geschmiedet hat. Son der

lungenliede ist Sigfrid ganz zum menschlichen Helden geworden. Doch hat sich die
Umbildung des Sigfridmuthos zur Heroensage jedenfalls schon am Ursprungsorte
der Sage, in Rheinfranken, vollzogen. So widerspreche ich in der Analogie auch
nicht der mythischen Erklärung des Achilleustypus, vielleicht auch der Helensage
und anderer epischer Gestalten und Erzählungen. Doch kann daneben die Annahme



ଞ୍କ ଖକ୍ ଖକ୍ ଖକ୍ ଖକ୍ କକ୍ Abb. 88 · Plan der Ausgrabungen von Phaistos ଖକ୍ ଖକ୍ ଖକ୍ ଖକ୍ ଖକ୍ ଖକ୍

germanischen Nibelungensage, in der die übrigen Hauptpersönlichkeiten mit ihren geschichtlichen Trägern identifiziert werden können, ist die Herübernahme der mysthischen Sigur des Balder Sigfrid in den Kreis der geschichtlichen Helden eine anerstannte Tatsache, die noch durch die Derschmelzung der geschichtlichen Burgunden mit dem mythischen Nachtgeschlechte der Nibelungen eine besondere Beleuchtung erfährt. In den Eddaliedern, die in engerer Beziehung zum Göttermythos stehen (vgl. besonders die Odinlieder), erscheint Sigurd noch nicht völlig vermenschlicht; im Nibes

einer Heroisierung oder Dergöttlichung geschichtlicher Helden nicht ohne weiteres absewiesen werden (vgl. Erwin Rohde: Psiche l² S. 146 f.). Jedenfalls ist die Tatsache, daß fast alle Haupthelden des griechischen Epos in den verschiedensten Teilen Griechenslands ihren Kult haben (Achilleus in Thesalien und Catonien; Agamemnon, Meneslaos, Helena, Odnsseus in Sparta; Odnsseus auch in Arkadien, Epirus und Aetolien; Peneslope in Arkadien u. s. w.) noch kein Beweis dafür, daß die mächtigsten Heroen des Epos allesamt "ursprünglich Götter waren" oder sich aus Beinamen der Götter entwickelt



Abb. 89 · Palast von Phaistos · Nordseite des Binnenhofes mit Treppe zum Obergeschoß (in der linken was und was und Eingang zur Frauenwohnung und und was und und Eingang zur Frauenwohnung

haben' (Ed. Mener S. 429, val. Usener). Diese Anschauung verkennt das Wesen der im Volke lebenden heldensage, die im allgemeinen gerade an den historischen Persönlichkeiten festhält, ihr Lebensbild aber mit einem von der geschichtlichen Wirklichkeit verschiedenen Inhalte erfüllt. S Wenn Ed. Mener demgegenüber den Sall, daß ein ursprünglicher heros, d.h. ein sterb= liches Wesen, zum Gott geworden wäre, weder für Griechenland noch sonst irgend= wo anerkennt, so mag dagegen auf die Analogie der Rolandsage verwiesen werden, in der dem menschlichen haupthelden eine Reihe von Zügen des Wotan angedichtet Don hier bis zur göttlichen Verehrung des helden ist in den Zeiten des Poln= dämonismus nur ein fleiner Schritt, zumal wenn jene heroen ursprünglich mächtige Könige waren, die der Ahnenkultus bereits aus der Jahl der gewöhnlichen Menschen herausgehoben hatte. 9) ssss hiernach bin ich geneigt, in Agamemnon, Menelaos, Nestor, Aias, vielleicht auch Priamos und anderen Gestalten des Epos reale historische Dersonlichkeiten zu erblicken. wie im Gundicarius > Gunnar > Gun= ther, Gibica > Giuti > Gibiche, Attila > Atli>Exel, Theodorich>Thidret>Die= trich der Nibelungensage, im hruotlandus des Rolandsliedes, im Cazar und dem Kö= nigssohne Marko der Serben und im Dladi= mir dem heiligen der Großruffen. 10) hettor dagegen mag, wenigstens als heldentypus der troischen Sage (vgl. Anm. III 20), als ein poetisches Gegenbild der Achilleusfigur betrachtet werden, wie auch sonst noch manche Gestalten (Patroflos, Telemachos u. a.) Erzeugnisse der rein dichterischen Phantasie sein dürften. 11) Im übrigen unterlasse ich es, diese Untersuchung hier weiterzuführen: denn ,mit der Burudführung der heldensage auf Naturmythen kommen wir auf ein Gebiet, auf dem es verhältnismäßig leicht ist, eine geistreiche Ansicht aufzustellen, aber sehr schwer, sie zu beweisen (Cauer S. 219).

Tine nahere Bestimmung gewinnt die Entwicklung und Wanderung der Hel= densage durch die Lokalisierung griechischer heroen im Götterkultus. Denn mag die Derehrung dieser Heroen aus dem Ahnen= tultus in einen religiösen Gottesdienst hin= übergeführt oder eine Gottheit darin zur Bedeutung eines heros degradiert worden sein: auf jeden Sall handelt es sich hier um lotale Gestaltungen, die nicht dem Kreise der großen Götter (als Zeus Agamemnon etwa) angehört und eine über den Ort ihrer Verehrung hinausreichende Bedeutung gehabt haben. In den heldengesang aber können diese Gestalten, die allein an der Stätte ihres Kultus heimisch sind, im allgemeinen nur Eingang gefunden haben zu einer Zeit, als sie im engsten Interessentreise der epischen Sänger standen d. h. als in der Gegend ihrer Kultlokale der epische Gesang seine besondere Pflege fand. SS'S'SSSSSS Cur die alte Agamemnonsage, deren gewalttätiger Karakter uns in die griechische Frühzeit hinaufführt, ist es natürliche Voraussetzung, daß sie nicht in Thessalien, Theben, Athen oder Smyrna, sondern an den großen Sürsten= höfen des Peloponnes, in Mytenä und Sparta, ihre Ausbildung erfahren habe, zumal Agamemnon und Menelaos als Götter in Sparta lokalisiert sind. 12) Nach der Sage allerdings hat Menelaos in Sparta (nach  $\delta$  562 in Argos'  $\delta$ . i. im Pelo= ponnes) geherrscht. Aber wenn wir Mn= tenä als die Kapitale eines großen pelo=

ponnesischen Reiches betrachten, zu dem auch das Fürstentumdes Menelaos gehörte, so ist die Verbindung zwischen den könig-lichen Brüdern von Mykenä und Sparta in der troischen Sage sowie die Verehrung des obersten Königs in der Stadt seines Bruders (und Vasallen) hinreichend erklärt. So Die



Dedipussage, deren grausige Wildheit sich mit der Agamemnonsage in Parallele stellt13), muß als eine ursprünglich böotische Schöpfung gelten. Mancherlei Säden aber laufen in ihr zum Fürstensitze von Argos hinüber, vor allem durch ihre Verknüpfung mit der sagenhaften Ueberlieferung vom Juge der Sieben gegen Theben, der von Adrastos, dem Könige von Argos, geführt wurde. Adrastos freilich wurde als Heros vornehmlich in Siknon verehrt, und auch in Megara (und Athen) bestand sein Totenfultus, während ein solcher für Argos selbst nur mit Vorbehalt aus Pausanias II 23. 2 erschlossen werden kann. Aber sollte nicht in dieser Tatsache verbunden mit der Kriegssage wieder eine alte politische Su= prematie von Argos zum Ausdruck kommen, wie in der Verehrung Agamemnons zu Sparta (vgl. Ed. Mener S. 189 und oben \$. 102)? **SSSSSSS** Auch in der troischen Sage nimmt das argivische Reich Agamemnons, seiner kulturgeschichtlichen und politischen Be= deutung zur motenischen Zeit entsprechend, eine hervorragende Stellung ein. Denn in die Argolis führt uns die Verschmelzung des thessalischen Achilleusmythos mit der peloponnesischen Agamemnonsage und der besonderen Form des peloponnesischen helenamythos, dessen hauptperson nach Pausanias III 15.3 in Sparta göttliche Derehrung genoß 14); ferner die Einmischung der in Sparta und Arkadien heimischen Gestalt des Odysseus und anderer peloponenssicher Helden (Aeneas, Anchises, Kapys u. a.; vgl. Ed. Mener S. 104 f.); endlich die hervorragende Rolle, die der argivischen

Candesgottheit Hera in der Sörderung der griechischen Sache zugeteilt wird. Da nun Beldensage und Beldengesang voneinander untrennbarsind, so ergibt sich hieraus mit Wahrscheinlichkeit die Folge= rung, daß die troische Sage zur mntenischen Blütezeit des heldengesanges in der Argolis gestaltet und in Ein= zelliedern bereits im wesent= lichen so gesungen worden ist, wie sie uns in der junge= ren durchkomponierten Sorm der Ilias vorliegt. Die Um=

bildung jener Einzellieder zur Epopöe mag man sich etwa an der Entwicklung der Edda= lieder zum Nibelungenepos verdeutlichen. 15) Durch diese Zurücksührung der troischen Sage in die mykenische Zeit gewinnt die Realität der homerischen Lokalschilderung, die durch die Ausgrabungen Schliemanns und Dörpfelds zur Evidenz gebracht worden ist, vor allem die topographische Genauigkeit der Ilias eine besondere Be= deutung (vgl. Dörpfeld: Troja und Ilion S. 601 f.). Denn wir erkennen darin den Nachtlang alter historischer Heldenlieder, welche den Schauplatz der Ereignisse in anschaulicher Weise zu schildern pflegen, wie die älteren serbischen Martolieder; welche selbst in tiefgreifender Umgestal= tung noch die lokalen Erinnerungen be= wahren, wie die großrussischen Bylinen. In der Tat kann heute nicht mehr be= zweifelt werden16), daß der Dichter die fruchtbare Skamanderebene, das quellen= reiche Waldgebirge des Ida, die nach Troja hinüberschauende Hochwarte Samo= thrake (N 10/12) mit eigenen Augen ge= sehen hat (vgl. Abb. 3), und daß die Schilderung der Stadt Troja mit den brei= ten Straßen (B 141), den einzelnen Wohn= häusern und den geglätteten hausmauern (Z 244), die Bestimmung ihrer Cage auf einem hohen, rings umlaufbaren hügel

durchaus der Wirklichkeit entspricht (val. Abb. 8), sssssss Mit dem Problem der Autopsie ist eng verknüpft die Frage nach der historischen Wirklichkeit der Ereignisse, die den hintergrund der griechischen heldendichtung bilden, vor allem nach der Geschicht= lichkeit des troischen Kriegszuges unter Agamemnons Sührung, die Ed. Mener und W. Leaf: A Companion to the (Condon 1892) neuerdings be= Iliad hauptet haben. Dabei dürfen wir jedoch nicht vergessen, daß die Verbindung der troischen Sage mit dem vornehmsten gur= stenhofe des Peloponnes zur mykenischen Zeit noch keineswegs einen Beweis für die geschichtliche Glaubwürdigkeit jener heerfahrt gibt. Wir erinnern uns hier an den sagenhaften Jug der Burgunden ins hunnenland, der ebensowenig ben geschichtlichen Tatsachen entspricht, obwohl er im Mittelpunkte der Nibelungendich= tung steht: er ist eine poetische Erfindung, geschaffen zur Verbindung der burgun= dischen Sigfridsage mit der gotischen Die= trichsage. S Der Annahme, daß der



\* Abb. 91 · Pfeilerkorridor im Palast von Phaistos \* 4

troische Kriegszug auf geschichtlichem Grunde beruhe, stellen sich gewichtige Besenken gegenüber. Dor allem ist hier die Aussahrt des Heeres von dem kleinen böotischen Hasen Aulis zu beachten, der wie es scheint den Seeverkehr Böotiens zur mykenischen Zeit vermittelte. Denn diese paßt durchaus nicht zur Sührerschaft des Königs von Mykenä, wenn man nicht

Ed. Meners unbeweisbare und unwahr= scheinliche Behauptung atzeptiect, das argivische Reichhabe damals seine Macht weit über den Peloponnes hinaus und selbstüber Teile Mittelgriechenlands ausgedehnt (vgl. S. 102). Zudem ist die Veranlassung gar= nicht abzusehen, die zu einer solchen Kraft= entfaltung des gesamten mytenischen Griechentums an der Nordwestede Kleinasiens hätte führen sollen: denn die politische und fommerzielle Bedeutung Trojas kann da= mals nur eine lotale gewesen sein, da die Beherrschung des hellesponts für den nach dem südöstlichen Orient gravitierenden mykenischen Kulturkreis nicht von Wich= tiqteit war. SSSSSS In einem andern Lichte erscheint uns das Droblem, wenn wir den sagenhaften heereszug der Navazaiol loslösen von den Kämpfen um Troja und in der tro= ischen Landschaft, die sich um die mn= thische Figur des Achilleus gruppieren und in der Sagengeschichte eine durchaus selb= ständige Stellung einnehmen. Denn hier ist Achilleus der Repräsentant der äolischen

Kolonisation Kleinasiens 17), die sich deutlich genug widerspiegelt in den Erzählungen vom Raube der Briseis, des Mädchens von Brisa d. i. Bresa auf Cesbos (1 129 f.), von der Bezwin= gung des Knknos auf Tenedos (vgl. A 625), von der Der= wundung und nachherigen heilung des Telephos von Teuthranien. Des weiteren gehören in diesen Zusammen= hang die Kämpfe Achills um Enrnessos, Pedasos, Thebe, Chrnse, die uns an die Sud= seite der troischen Halbinsel führen (Y 93, A 366, 431, 100, vgl. Ed. Mener S. 237). Die historischen Erinne= rungen, die sich in diesen

sagenhaften Ueberlieferungen bewahrt haben, können nicht auf die Kämpfe der Aeoler um den Besitz der Troas besogen werden, die sich im 7./6. Ih. v. Chr. abgespielt haben: denn in dieser Zeit, als die Aeoler am Hellespont und am Ida zuerst festen Fuß faßten, war das homerische Epos bereits abgeschlossen. Aber anderseits folgt daraus auch nicht, wie

Cauer (S. 138) betont hat, daß in früheren Jahrhunderten Kämpfe um den Besitz die= ser Landschaft überhaupt nicht stattgefun= den haben und daß in der Sage deshalb nur pon fingierten Kämpfen die Rede sein könne. Im Gegenteil lieat die Annahme aukeror= dentlich nahe, daß die Besiedelung von Cesbos und der gegenüberliegenden flein= asiatischen Küste durch thessalische Aeoler, die jedenfalls schon zur mykenischen Zeit erfolgt ist (vgl. S. 46f.), zu einem harten und wie es scheint vergeblichen Kriege mit den nichtgriechischen Machthabern von Troja geführt hat. Wenn wir die gewal= tigen Sestungswerke auf dem Burghügel von hissarlik betrachten, so verstehen wir es, daß der Ausgang jener Kämpfe für die griechischen Ansiedler zunächst nicht glücklich sein konnte. Erst in viel späterer Zeit ist die Kolonisation der Cesbos gegenüberliegenden Troas zu einem erfolg= reichen Ende gelangt: noch im 5. 3h. haben nach herodot V 122, VII 43 im Sta= mandergebiete bei Gergis nichtgriechische Teutrer gesessen. S Die Möglichkeit liegt sogar vor, daß die ersten Kolonisations= fämpfe , äolischer' Griechen in Kleinasien schon im Beginne der mykenischen Zeit stattgefunden haben und daß hierbei die zweite, prähistorische Siedelung auf Bissarlit in flammen aufgegangen ist. Denn die erste Einwanderung ,äolischer' (achäi= scher) Griechen in ihre späteren Wohnsike, die Jahrhunderte in Anspruch genom= men haben dürfte, reicht in ihren An= fängen jedenfalls noch in das 3. Jahrtau= send zurück; und in die erste hälfte des 2. Jahrtausends wird mit Wahrscheinlich= feit die mehrmalige Vernichtung jener prä= historischen Stadt gesetzt (vgl. Kretschmer \$. 181f.). ജജജജജജ Diese Zurückführung der troischen Sage auf Kolonisationstämpfe äolischer Thes= saler, die auf die mythische Figur des Achilleus übertragen worden sind, hat man nun dahin übertrieben, daß man, um ver= meintliche Schwierigkeiten der Worterklärung bei homer zu heben (vgl. Agyos ίππόβοτον, πολύπνοον; καθ' Ελλάδα καί μέσον "Aoγος in der Odnssee), selbst das peloponnesische Argos mit einem thessa= lischen (pelasgischen B 681) Argos iden= tifiziert hat, das im Mittelpunkte der ursprünglichen thessalischen Sagenentwick=

lung gestanden haben soll. 18) Unter dem Glanze der mytenischen herrschaft sei dieses Argos dann in den Peloponnes versett worden; und demgemäß sollen auch Aga= memnon, Menelaos, Nestor u. a., wie Achilleus, ursprünglich thessalische Sür= sten gewesen sein, die in einer sekundären Sagenentwicklung zu den peloponnesischen Städten Mntenä, Sparta, Pylos in Beziehung gebracht wären. 19) S Ja Erich Bethe, der indessen an der peloponne= sischen Heimat des Agamemnon und Me= nelaos festhält, hat in Verfolgung dieser Idee selbst die Kämpfe um Cesbos, Tene= dos u. s. w., die den historischen Kern der troischen Sage ausmachen, ins griechische Mutterland zurückverlegt, den hektor mit Dümmler 20) in Böotien beheimatet und (mit Angleichung des Dardanossohnes Erichthonios, des Vaters des Tros, an den attischen Urkönig Erechtheus) die Trojaner zu — Attikern gemacht, weil bei diesen Toola als alter Name des Demos Anpete festsist (nach Stephan. Byz.). Diese an die Willfürlichkeiten antiker Sagenforschung mahnenden Kombinati= onen, für die ein positiver Beweis überhaupt nicht erbracht werden kann, wider= sprechen in erster Linie der Natur des ent= wickelten heldengesanges, der aus alten historischen Liedern lokale historische Er= innerungen bewahrt. Träfen die Ver= mutungen von Cauer, Bethe u. a. das Richtige, so müßte sich der heldengesang in einer weitgehenden Umbildung der Sage längst zum heldenmärchen verflüchtigt haben, welches anders aussieht, als die homerische Trojasage. SSSSS mir resumieren unsere bisherigen Aus-führungen dahin, daß thessalische "Aeoler", jedenfalls schon vor der Wande= rung der äolischen Stämme in den Pelo= ponnes, in epischen Einzelliedern von Kolonisationskämpfen gegen die "Barba= ren' an der kleinasiatischen Küste gesungen haben. Als Träger und Repräsentant die= ser Kampfesidee wurde die mythische Ge= stalt des Achilleus in den Kreis der heroi= schen Sage hereingezogen. Der mit histori= schem Inhalte erfüllte Achilleusmythos ist dann von den griechischen Stämmen, die weiter nach Süden in den Peloponnes vordrangen, in die neue heimat mitgenom= men worden. hier im Peloponnes ist der

Achilleusmythos nun mit dem Helenamysthos verbunden worden, der, ursprünglich wohl mit der Sage vom Raube der Helena durch Theseus identisch, im Peloponnes eine besondere Ausgestaltung erfahren und die Ausbildung der Trojasage bestimmend beseinflußt hat. Denn das Motiv von der Rückeroberung der Helena "verlangte die Rückehr der siegreichen Helden in die Heismat, und darum mußte aus den Kämpsen wandernder Völker ein wohlorganisierter Racheseldzug von sesten

Oberkönigs Agamemnon angeknüpft, den man an der Spihe eines gewaltigen Grieschenheeres nach Croja gelangen ließ, um die von Paris entführte helena zurückzuserobern. 21) SSSSSSSSPIE Weiterbildung der Sage22) und ihre Jusammenfassung im Epos gehört der ionischen Periode des griechischen heldengesanges an, deren Bedeutung in der Entwicklung der Volksepik ich hier im einzelnen nicht verfolgen kann. Als das wichtigste Ergebnis dieser Entwicks



(Dümmler). So hat der Helenamythos in der Sage vom troischen Kriege einen historischen Ausdruck gefunden, indem man in der lokalen Fizierung des Mythos eine ursprünglich nicht gegebene Verbindung Trojas mit dem argivischen Reiche (Menelaos von Sparta) herstellte. Die Ausgleichung der beiden ins Geschichtliche herübergezogenen Mythenkreise ist dadurch erreicht worden, daß man, mit Zurückdrängung des Achilleus zu Gunsten heimischer, peloponnesischer Helden, geschichtliche Persönlichkeiten zu Trägern der Sage machte. Dabei wurde vor allem der entscheidende Kampf um Troja an die Person des peloponnesischen

lung betone ich hier nur die Umbildung der älteren grandiosen, aber auch vielsach gewalttätigen und selbst rohen alten Sage im Sinne einer humaneren, milderen Cebensanschauung, die das Grausige abschwächt und in das Bild harter Not und strenger Sitte die Züge einer heiteren Cebensfreude einmischt. "Die kriegerische Ceibensfreude einmischt. "Die kriegerische Ceibenschaft tritt zurück; neben der ungestümen Kraft des reckenhaften Helden erobert sich geistige Einsicht und Cebensersahrung ihren Platz (Ed. Mener S. 401). Und die von Schlachtruf und dem Gestöhn der Sterbenden widerhallende Kriegssymphonie der Ilias klingt versöhnend aus in der aners



Abb. 93 · Bant und Bad im Palast von Phaistos

fanntermaßen jungen Komposition der Leichenspiele und der Lösung von hektors Leiche, die eine organische Fortsetzung und den notwendigen Abschluß der haupthand= lung schafft und zu den wertvollsten Schöp= fungen des Dichters der Epopöe gehört.23) Der Verfall der alten heldensage aber wird durch nichts deutlicher farakterisiert, als durch das Eindringen einzelner rein mär= chenhafter Züge, 3. B. der Entrückung von Sarpedons Leichnam nach Entien  $(\Pi)$ , der wunderbaren Rettung des Aeneas ( $\Lambda$ ), vor allem der Geschichte vom hölzernen Pferde, das bei der Eroberung Trojas die entschei= dende Rolle spielt.24) Für den Dichter der Ilias steht die Erzählung von der Zerstörung Trojas außerhalb des poetischen Ideen= freises; stofflich aber hängt sie aufs engste mit der troischen Sage zusammen und darf in ihrem Kern jedenfalls aus ihr nicht aus= gelöst werden. Die märchenhafte Gestal= tung aber, die sie in der jüngeren 'Illov πέρσις gewonnen hat, werden wir als ein echtes Erzeugnis ionischer Dichterphantasie ansehen müssen. SSSSSSS So hat uns auch die sagengeschichtliche Untersuchung der homerischen Ilias gleichwie die Betrachtung der homerischen Sprache dahin geführt, in der Entwick= lungsgeschichte der griechischen Volksfage die drei Perioden einer thessalischen, peloponnesischen und kleinasiatisch=ioni= schen Sage voneinander zu scheiden und dementsprechend die Wanderung des epi= schen Gesanges auf den Weg von Thessa= lien über den Peloponnes (und Attika) nach Jonien festzulegen. Den Schluß= stein des Beweises aber gibt uns die Tat= sache, daß diese Wanderung der griechischen Volkssage und Volksepik mit dem Zuge der griechischen Stämme und der Entwicklung der griechischen Kultur völlig übereinkommt. Und die schlagenosten Parallelen bietet uns die Wanderung des serbischen Belden= gesanges, der die deutlichen Spuren eines ungar-serbischen Durchgangsstadiums bewahrt hat; der großrussischen Bylinen, die in Südrufland um Kiev und Novgorod entstanden, heute am Onegasee gesungen werden; des französischen Rolandsliedes, das die Taten fränkischer Helden mit ger= manischen Namen, germanische Sitten und Kulturzustände schildert25); der germani= schen Sagenwelt, in der das Branden der Nordsee uns aus den oberdeutschen Liedern der Gudrunsage und aus den mythischen Hildeliedern der jüngeren Edda entgegen= flingt, in der die rheinfränkische Nibelungen= sage in Verbindung mit dem Sigfridmn= thos schon vor dem 8. Ih. sowohl zu den Sachsen<sup>26</sup>) und von ihnen weiter in den standinavischen Norden (Edda), als auch in den Südosten Deutschlands nach Desterreich gewandert ist (Nibelungenlied). S S

Bei dieser Entwicklung des Volksgesanges nun ist es eine natürliche Annahme, daß die epische Dichtung der Griechen auch in der Zusammenfassung der Epopöe noch die Spuren ihres Werdeganges bewahrt habe und daß sich die Zeichen der Kultur= stufen in den verschiedenen Entwicklungs= phasen des Gesanges im einzelnen noch nach= weisen lassen müßten. Der Versuch indessen, diese Entwicklungsstufen in Schichtungen und Erweiterungen des Epos aufzudecken (besonders durch Robert), hat nach unseren früheren prinzipiellen Erörterungen mit einem Siasto enden muffen. S Bezeich= nend hierfür ist besonders die Verwertung der von Reichel (s. S. 100) festgestellten Tatsache, daß es in der Ilias zwei Arten von Bewaffnung gibt, die eine mit einem großen, über der Schulter getragenen, den Körper deckenden Turmschilde, die an= dere mit einem kleinem, an einem hand= griff gehaltenen Rundschilde und Panger= wams oder Plattenpanzer. 27) Aber wenn Reichel und nach ihm Robert die Aus= rüstung mit dem Turmschilde ausschließlich der älteren mykenischen Periode, die mit dem Rundschilde ausschließlich der jüngeren ionischen Periode zuweisen und nach dem Dorkommen der verschiedenen Bewaffnun= gen ältere und jüngere Teile des Epos

unterscheiden, so widerspricht dem schon die offentundige Tatsache, daßtypische Siguren wie der Telamonier Aias überall gleich= mäßig in typischer Bewaffnung erscheinen. Die gefährlichste Klippe ist die Διομήδους aριστεία (Ε), wo einer durchweg, mnte= nischen' Bewaffnung in der Sprache zahl= reiche festsitzende Jonismen gegenüber= stehen. Der Schluß, den auch Robert dar= aus gezogen hat, daß dieser Gesang nie= mals , äolisch' gewesen, sondern ,von vorn= herein in einer aus äolischen und ionischen Elementen gemischten Kunstsprache und ohne jede Rücksicht auf die sprachlichen Gesetze des ältesten epischen Stiles verfakt ist, ohne Zweifel von einem Jonier', gilt nach Cauers treffender Bemerkung (.Kulturschichten' S. 86) für die ganze Ilias: "nur das Verhältnis der Mischung ist nicht überall dasselbe'. Und nicht nur die Schlußfolgerung, sondern auch die Prämisse ist falsch, da mehrfach auf Jund= stücken der jüngeren mykenischen Zeit der ionische' Rundschild abgebildet ist (vgl. Abb. 13, 37, 47). Desgleichen sind in den spätmykenischen Sundschichten der diktä= ischen Zeusgrotte auf Kreta kleine Votiv= schilde in Rundform gefunden worden (Annual B S A VI S. 109); und auch die "Schardana"=Söldner in ägnptischen Diensten führen in ihrer ,mykenischen' Bewaffnung den Rundschild (Ed. Mener \$. 209). **SSSSSSS** Wir haben, wie die Tatsachen liegen, nicht nur gar kein Recht, homerische und mykenische Kultur zusammenzuwerfen, sondern im Gegenteil die Pflicht, sie sorg=

fältigst zuscheiden'. Dieser Be= hauptung Furtwänglers 28) stimme ich rückhaltlos zu, soweit sie sich gegen die hn= pothese richtet, daß homeri= sche und mykenische Kultur auch nur in einzelnen Teilen des Epos sich decken. Die ,homerische Kultur' ist viel= mehr ein Gemisch von archa= isch=tonventionellen und mo= dernsten Zügen, von typi= schen Ueberresten einer älte= ren Kultur, aus der auch die archaischen Sprachformeln des epischen Dialektes be= wahrt worden sind, und unmit=

telbarer Anschauung des Lebens der Gegen= wart, des ionischen Adelsstaates mit seiner höfischen Sitte und aristokratischen Gesellschafts= ordnung. Diese Mischbildung aber ist im einzelnen so schwer zu beurteilen, weil sich vielfach ein bewußtes Archaisieren des Dichters der Epopöe gar nicht verkennen läßt (vgl. Wilamowik=Moellendorff S. 292). Ehierher gehört vor allem das absicht= liche Ignorieren des Schriftgebrauches, von der einzigen Stelle Z 168 f. abgesehen<sup>29</sup>), obwohl zur Abfassungszeit des Epos die phonizische Buchstabenschrift sicher schon von den ionischen Griechen rezipiert worden war (vgl. S. 11). Dies Ignorieren ist um so auf= fälliger, als die motenische Zeit bereits, wie wir heute wissen, nicht mehr schriftlos ge= wesen ist. Entsprechend dem mnkenischen Gebrauche weiß auch das Epos nichts von einer Reiterei (abgesehen etwa von K 513f., 0 679, ε 371): die homerischen helden steigen nicht zu Pferde; langes sind vielmehr die Wagenkämpfer, obwohl der Streitwagen zum Teil schon als eine "An= tiquität des traditionellen epischen Stiles' erscheint (Ed. Mener S. 304). Und doch ist der Adelsstaat des Mittelalters ohne die adelige Ritterschaft gar nicht zu denken. Die helden bei homer tochen auch nicht, sondern braten nur; sie essen Sische nur in der äußersten Not (µ 329 f.), gleich= wie auch die Mykenäer sie verschmähten (vgl. Tjountas=Manatt S. 69 und 334). In den politischen Derhältnissen aber erscheint Argos mit strenger Konsequenz als die Kapitale von ganz Griechenland (vgl. das Kiev der großruffischen Bylinen):



Abb. 94 · Saal mit Banken (Triglipphendeforation) im Palast me me me me me von Phaiston me me me me me me

das Aufblühen anderer Festlandsstädte, wie Megara, Korinth, Chalkis, Eretria, das jedenfalls schon dem 9./8. Ih. angehört, die Eroberung des Peloponnes durch die Dorier, Thessaliens durch die Thessalien, ja selbst die Besiedelung der eigenen ionischen Heimat wird — einige jüngere Interpolationen nicht gerechnet — vom Dichter mit voller Absichtlichkeit übersehen (Ed. Mener S. 69 f. und 403). Bemerkenswert

in vielen Fällen unmöglich ist, sestzustellen, wo der Dichter unbewußt konventionelle Züge des Volksgesanges übernimmt und wo er sich mit Bewußtsein in eine ältere Kulturperiode zurückversett. Cauer hat sich zwar mit großer Entschiedenheit gegen die Annahme bewußten Archaisierens ausgesprochen, indem nach seiner Erklärung (S. 176) ein unbewußtes Sesthalten an dem konventionellen epischen Stile mit



\* Abb. 95 · Stulpierter Vasendedel aus hagia Triada bei Phaistos (ungef. 1/2) \* 4 \* 4

 einem ebenso unbewußten Eindringen moberner Begriffe die sonderbare Zwitterbildung der "Homerischen Kultur" erzeugt hat. Aber eine unbewußte Vermischung der Kulturstusen kann nur eine ganz naive sein, wie in der großrussichen Volksepik, die in allen Aeußerlichkeiten das Bild des modernen Lebens widerspiegelt. So bleibt von Cauer gerade die besondere Eigentümlichkeit der homerischen Schilderungen unerklärt, daß sie in einem nur äußerslichen Kompromiß vergangener und mos

derner Kultur gewisse karakteristische Zü= ge der jüngeren Kulturstufe von sich fern= halten, während sie in den allgemeinen Grundlagen des religiösen, sozialen, poli= tischen Lebens und auch in mancherlei Einzelheiten dieser jüngeren, ionischen Kultur entsprechen. Don solchen Aeußer= lichkeiten sei hier vor allem die ionische Sitte der Totenverbrennung erwähnt, die das Epos allein anerkennt, während zur motenischen Zeit nur die Beerdigung, im späteren Griechenland Beerdigung und Verbrennung der Leichen nebeneinander qeübtwurden (vgl. S. 87). 31) S Der Grund des bewußten Archaisierens bei homer ist in dem Streben nach einem Ausgleich über= tommener, tonventioneller Anschauungen und moderner Ideen gegeben, dadurch veranlaßt, daß der durch die Ueberlieferung des epischen Gutes gebundene Dichter in der Neuschöpfung des Epos diese Bande zer= sprengte und ein subjektives, aus dem Geiste seiner Zeit geborenes Element in die Dich= tung hineintrug. S Bei dieser Sachlage

müssen wir uns damit begnügen, die älteren Kulturstufen des epischen Gesanges in ihren noch erkennbaren Einzelheiten nachzu= weisen, ohne diese Erkenntnisse sogleich wieder für eine Inhaltsanalnse der Epopöe fruchtbar machen zu wollen. Don den er= wähnten Einzelheiten abgesehen, in denen wir das Nebeneinanderwohnen und die Der= mischung älterer und jüngerer Kulturele= mente in den homerischen Epen erkannten, haben auch die Untersuchungen Cauers (S. 179 f.) über das Verhältnis von Bronze und Eisen zueinander, über Brautkauf und Brautgeschenke und über die Kultstätten bereits wertvolle Ergebnisse für die kulturge= schichtliche Betrachtung homers geliefert. Don einer fruchtbringenden Ausnützung homers als ,kulturgeschichtlicher Quelle' aber kann erst die Rede sein, wenn eine alles zusammenfassende, eindringende Un= tersuchung der homerischen Kultur' in ihren verschiedenen Entwicklungsphasen geleistet ist, die ich als die nächste Aufgabe der modernen homerforschung erkenne. SS



## Mykenischer Märchengesang. Die Odyssee SSSSSS



em heldengesange der mykenischen Zeit steht eine Märchenepik zur Seite, die uns von den Irrfahrten eines helden in fernen Meeren erzählt und von seiner Rückehr ins heimatland, woer, unerkannt

und im Bettlerkleide, die Gattin von argen Freiern bedrängt findet, die Freier erschlägt und mit der Gattin sich wieder vereinigt: die Odnssee. Ihr märchenhafter Karakter offenbart sich vor allem darin, daß die Odnsseus ohne historischen Hintergrund völlig zeitlos für sich steht: die Derknüpfung mit der troischen Sage ist rein äußerlich, erst unter dem übermächtigen Einflusse der Heldensage geschaffen, wie auch die Heldensestalt des Odnsseus im troischen Sagenkreise zu dem Märchenhelsen der Odnssee nur ganz äußerliche Beziehungen hat. Diesem zeitlosen Karakter

der Sage entspricht es, daß die zwanzig Jahre der Abwesenheit des Helden an der Schönheit seiner Gattin Penelope machtlos vorübergegangen sind, wie auch der held nach der Rückfehr in voller Jugendfrische wieder vor ihr steht. Die Verwandlung des helden und die Verjüngung Penelopes (o 187 f.) durch das Eingreifen der Athena ist eine späte, rationalistische Umdeutung der älteren Sagenform, die an dem Anachronismus keinen Anstoß genommen hatte (vgl. Cauer S. 226, 243, 264). S Das Dolfsmärchen fümmert sich ebensowenig um geographische Rücklichten, wie uns vor allem ein Vergleich mit dem finnischen Kalewala verdeutlichen kann. Auch die tatarische Epik bietet hierfür passende Analogien, während wir in den großrussischen Bylinen vornehmlich und den bulgarischen Marko= liedern die Umbildung alter Heldensage 3um Märchengesange verfolgen können.

Das heldenlied ist hier das Primare. Aber mit der Umwandlung der historischen hel= dengestalten zu inpischen Persönlichkeiten, mit dem Schwinden der Erinnerung an ihre Taten und der Einmischung fremdartiger Züge verblaßt auch der heldenhafte Karakter der Sage, und in der Weiterentwicklung verflüchtigen sich die Gestalten der helden zu Märchenfiguren ohne Sleisch und Blut. Die märchenhafte Odysseussage aber muß, gleichwie die heroische Trojasage, in ihrem Kerne auf die mykenische Zeit zurückführen; und zwar müssen wir uns das Odnsseusepos gleichwie den helden= gesang der Ilias aus älteren Einzelgefängen entstanden denken, die ihre Wurzeln in der



Abb. 96 · Stilisierte Wandmalerei aus Hagia \* Triada bei Phaistos (sehr verkleinert) \* Ş

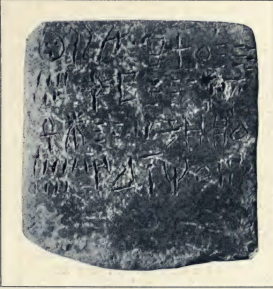
mnkenischen Zeithaben. Das beweisen uns por allem die kulturellen Schilderungen von Ilias und Odnssee, deren wesentliche Ueber= einstimmung bei der gänzlichen Derschiedenheit der Sagenstoffe nur gezwungen durch die Einwirkung altepischer Tradition auf eine neugebildete Sage erklärt werden könnte. S Von karakteristischen Einzel= heiten dieser gleichförmigen ,homerischen Kultur' erwähne ich hier die in beiden Epen gleiche Bewaffnung der helden. Die Uebereinstimmung erstreckt sich auch auf geo= graphische Dinge, da in der Odnssee sowohl wie in den alten Teilen der Ilias das geo= graphische Bild des Peloponnes nur die älteren vordorischen Städte (Mykenä, Argos, Sparta, Ephnra, Pnlos, Phera) kennt. Nach der Anschauung beider Epen werden die Meere noch von Sidon be=

herrscht, nicht schon von Tyros (Sôr), das Sidon jedenfalls vor dem 10. Ih. v. Chr. überflügelt hat ( $\delta$  84.618 = 0 118,  $\nu$  285, Z 290/1,  $\Psi$  743). Hauptstadt Aegnptens aber ift noch das ältere Theben (XVIII./XX. Dynastie, der mytenischen Periode Griechen= lands gleichzeitig: vgl.  $\delta$  126, I 381). In der Odnssee finden sich sogar einzelne Züge, die über die Schilderungen der Ilias hinaus in eine ältere Kulturperiode zurückzuleiten scheinen, so 3. B. im ältesten Bestande der Netnia, in der Szene mit Teiresias und Antikleia und dem Totenopfer. SSS auf dieser Anschauung beruht auch Dörp= Tfelds jüngst vielbesprochene Ithaka= Supothese (val. Mélanges Perrot 1903 S. 79/93), welche die Wirklichkeit der geo= graphischen Schilderungen in der Odnssee behauptet. Dörpfeld ist damit in die Suß= stapfen von Partsch getreten, der gegen herchers Skeptizismus zuerst wieder die Ortskenntnis homers mit Entschiedenheit verfochten hatte. 32) Nach Dörpfeld soll die Schilderung des Infelreiches des Odnf= seus mit Ithata, Dulichion, Same und Zaknnthos, die der geographischen Lage der später so benannten Inseln widerspricht, aus einer Namensvertauschung dieser Inseln Ithata > später Leukas, Dulichion > später Kephallenia, Same > später Itha= ta, Zaknnthos = Zaknnthos sich erklären, einer Namensübertragung, die durch eine Wanderung der von den Doriern vertrie= benen älteren Bevölkerung der Inseln ver= anlast wäre. Die epische Schilderung des ithatesischen Reiches repräsentiert danach den politischen Bestand und die Namen= gebung der mykenischen Epoche; die An= schauung der jüngeren Zeit dagegen soll bereits in der Beschreibung des Schiffskata= logs (B 631 f.) zum Ausdruck kommen, wonach die von Odnsseus geführten ,hoch= herzigen Kephallenen' (vgl. @ 355, 378, 429, v 210, A 330) die Inseln Ithaka und Neritos (nach 122 und v 351 der Berg Ithatas), Krotyleia und Aigilips, Zaknnthos und Samos bewohnten, wäh= rend Dulichion zum Reiche des Meges, des herrn der Echinaden, gehörte. S In der Tat kann die Einbeziehung von Leukas in das mykenische Reich des Odys= seus unter der Annahme einer späteren Namensverwechselung eine hohe Wahr= scheinlichkeit beanspruchen. Denn die aus=

führliche Schilderung jenes Reiches ι 21 f. ift nur verständlich, wenn wir die Insel (Ithaka), die "niedrig als äußerste im Meere liegt gen Abend", auf Ceukas deuten, dessen karakteristisches Kennzeichen für den von Norden (von den Phäaken) heransegelnden Küstensahrer die bewaldete Bergkuppe des Neriton ist 33): die schroffen, im Sonnenlichte weiß schimmernden Selsklippen (davon der spätere Name) an der Westküste, wo eine Candung ausgeschlossen ist, bleiben ihm unsichtbar. Hierzu stimmt φ 347, wo die Inseln πρòs "Ηλιδος έππο-

βότοιο (, die nach dem Peloponnes hin liegen') zusammen mit Ithaka Leukas) das Reich des Odnsseus bilden; ferner v 187 mit § 100 und v 210, wo eine Verbindung der Insel mit dem Sestlande durch eine Sähre bezeugt ift, die für das heutige, 35 Kilometer vom Sestlande entfernte Ithaka un= möglich wäre; vor allem § 335 f., wo das Schiff der nordischen Thesproter, das nach Dulichion (= Kephallenia) fahren soll, sei= nen Weg über Ithaka nimmt: nur wer das "weizenreiche" Dulichion, das nach  $\pi$  247 nicht weniger als 52 Freier stellte (aus Same 24, aus Zaknnthos 20), mit einem Selfeneilande der Echinaden identi= fizieren mag, kann das bestreiten. Die ,famose' Insel Asteris mit dem Doppelhafen endlich (d 846) kann nur, wie Dörpfeld 34) gesehen hat, das heutige Artudi sein, das

dominierend im Sunde zwischen Leukas und Ithaka=Kephallenia liegt. S Dem= gegenüber muß die Schilderung des spät interpolierten Schiffskatalogs (B) eine mit Vermischung älterer und jüngerer Elemente gemachte geographische Konstruktion sein, der eine lebendige Anschauung der wirk= lichen geographischen Lage abgeht. An= stößig ist mir besonders, daß Nήριτον είνοσίφυλλον (vgl. ι 22), der Name des rau= schenden Waldgebirgs von Ithaka, hier den übrigen Inselnamen entsprechend von einer Insel verstanden werden soll; und nicht minder anstößig ist hier die Bezeichnung der Untertanen des Odnsseus als Kephal= lenen, während doch die Insel Kephalle= nia selbst nicht genannt wird. Auf alle Fälle bleibt an unserer Stelle die Entstehung und Verwendung des Kephallenennamens unerklärt, der unsprünglich an einem Festlandsdemos haftete (v210 mit 187) und von hier in der Wanderzeit auf die Insel übertragen sein muß. Die überragende handelspolitische Bedeutung der Insel in der späteren Zeit dürfte dann Veranlassung gewesen sein, daß jüngere epische Dichter (wist notorisch jung) die gesamte Mannschaft des Odnsseus als Kephallenen benannten. Von, Schiffermärchen der Kephallenen' als Untergrund der Odnsseussage



(vgl. Sid: Ilias S. XXI, Christ<sup>3</sup> S. 44) kann bei der Bedeutungslosigkeit der Insel in der älteren Zeit natürlich nicht die Rede Die Westfahrten der Samier volsein. lends, die von Einfluß auf die Ausbildung des Odnsseusmärchens gewesen sein sollen, — Samos soll nach einer von Strabo XIVp. 637 bewahrten Lotalüber= lieferung von Ithaka und Kephallenia aus besiedelt worden sein, — beginnen erst im 7. Ih. v. Chr. (Knrene, Dikaiarcheia). Allerdings hat Wilamowik = Moellen = dorff 35) die Dörpfeldsche hypothese a limine abgelehnt, indem er Dörpfeld Ig= norierung aller Grammatit, aller Kritit, aller Geschichte vorhält: "Es sollte kein Wort mehr darüber verloren werden müs= sen, daß den homerischen Dichtern einige Ortsnamen und einige vage Vorstellungen über die westlichen Inselnzu Gebotestanden, nichts genaueres'. Aber der Vorwurf fällt auf Wilamowik=Moellendorff felbst gurud, der seine gänglich subjektive Odnsseeanalnse zur Grundlage der historischen Betrachtung des Epos macht und damit u. a. das unbe= queme Asteris aus der Diskussion ohne wei= teres ausschaltet (val. Homerische Untersu= chungen S. 25). S Auch Dörpfeld hat in= dessen Unrecht, wenn er eine Bestätigung sei= ner Theorie von Ausgrabungen auf Leukas erwartet, die bisher nur geringfügige Re= sultate ergeben haben. Denn selbst wenn auf Leukas die Eristenz eines motenischen Sürstensizes nachgewiesen würde, so müßte doch seine Identität mit dem Palaste des Odysseus erst noch bewiesen werden, da im Inselreiche des Odnsseus, auch auf Ithaka selbst, neben dem herrscher eine Reihe von Kleinfürsten wohnte. 36) Ueberhaupt ist nach dem mär= chenhaften Karakter der Odnsseussage nicht einmal die Eristenz des gesuchten Odnsseus= palastes wahrscheinlich. SSSS

Widerspruchsvoll, wie die Schilderung des ithakessichen Reiches, ist auch die geographische Bestimmung der Irrfahrten des Odnsseus, deren Etappen von den Gelehrten des Altertums zumeist im Westen gesucht worden sind. In der Tat weist die Erzählung des Odnsseus von den Loto= phagen, den Knklopen, der Kalnpsoinsel unzweifelhaft in die westlichen Gebiete. Denn Odnsseus, der das Vorgebirge Maleia umschiffen will, wird durch den Nord= wind von Kythera fernab getrieben (180 f.); für die Rückfahrt von der Kalnpsoinsel zu den Phäaken erhält er die Weisung, stets ostwärts zu segeln (& 276 f.); von dem schwimmenden Eilande des Aiolos wird er mit dem hauche des Westwindes zur heimat gebracht (225). Auch die Insel der Kirke liegt nach 2 507 (im Wider= spruch mit  $\mu$  3 f.) ganz sicher im Südwest= meere. Denn Odnsseus soll durch den Nord= ostwind (Boreas) von hier an die Grenzen des Ozeans bis zu den hainen der Perse= phoneia geführt werden, wo der Eingang in des hades moderdumpfiges haus ist: wenn der Irrfahrer in den nordöstlichen Regionen sich befände, so müßte er durch den Boreas nach Griechenland zurückgetra=

gen werden. 37) Auch als man auf der Beim= fahrtvonder Kirkeinsel auf Thrinakia ange= legt hat, wird die Weiterreise einen ganzen Monat durch den herrschenden Ost= und Südwind aufgehalten (µ 326): man erwar= tet also zu günstiger Sahrt den Westwind, da der Nordwind nach x 507 ausgeschlos= Endlich ist hier auf die Kenntnis Sikaniens ( $\omega$  307) und der Sikeler (v 383, ω 211, 366, 389), die Erwähnung der unteritalischen Städte Temese (a184) und Alnbas (= Metapont:  $\omega$  304) zu verwei= fen, die Wilamowik = Moellendorff aller= dings der jungen Schluftredaktion der Odnssee zugeteilt hat. SSSS Zu den Wohnungen und Tangplätzen Oder am frühen Morgen geborenen Eos hingegen führt uns die Schilderung der Kirkeinsel Adain in  $\mu$  3 f; und gestükt bierauf hatWilamowik=Moellendorff (S.163 f.)mit dem Pergamener Krates die Irrfahrten des Odnsseus in ihrer ursprünglichen Gestalt im griechischen Nordosten lokalisiert, indem er die Kalnpsoepisode als eine jüngere Der= doppelung der Kirkeepisode betrachtet. 38) Auch hat die Odnssee bereits von den an der Nordfüste des Pontus wohnenden Kimmeriern Kunde, die ,am Ende des Ofeanos hausend von Nacht und Nebel be= deckt niemals den Strahl der leuchtenden Sonne schauen' (2 14 f., val. die Polar= nächte). Dementsprechend gilt die Irr= fahrt des Odysseus manchen neueren Homer= forschern als der sagenhafte Ausdruck der ionischen Handels= und Kolonisationszüge, die vom 8 Ih. an vornehmlich das Ost= meer bis zu den Ufern des Pontus in den Bereich des griechischen Einflusses einbezo= gen haben. Wenn auch die historischen Ueberlieferungen über den Beginn dieser Sahrten höchst unsicher sind, so kannte doch schon die Aithiopis die Insel Leuke, die im Norden des Schwarzen Meeres der Donaumündung gegenüber liegt: ein Be= weis, daß die milesischen Ansiedelungen in diesen Gebieten keinesfalls über die Mitte des 7. Ihs. hinabgerückt werden dürfen (Ed. Mener S. 452). SS er evidente Widerspruch zwischen die= sen geographischen Angaben ist durch die Annahme eines bloken Mikverständ= nisses (Christ's S. 39) nicht zu über= brücken. Wir müssen uns deshalb ent= scheiden, ob wir, neueren Anschauungen

folgend, die Ostfahrt des Odnsseus als das primäre Element der Sage betrachten wollen, dem die Westfahrten in einer setundären Entwicklung erst angegliedert worden sind, nachdem die Küsten des Westmeeres durch die chalkidisch-korinthische Kolonisation Ende des 8. Ihs. v. Chr. in den Gesichtskreis der Hellenen getreten waren: so Wilamowitz-Moellendorff, dem der älteste Nostos wie die Telemachie als ein kleinasiatisches Gedicht, die vorliezgende Bearbeitung der Odnsse als ein Erzeugnis des Kulturkreises von Korinth oder allenfalls von Euböa erscheint. Oder

Annahme schon dadurch gegeben, daß die Gestalten der Odysseussage sowohl, wie der Agamemnonsage im Peloponenes festsiten. Die heroisierte Gestalt des Odysseus ist in Sparta (Plutarch: Aetia Graeca 48) und in Arkadien heiemisch. Nach Pausanias VIII 14. 4 soll Odysseus hier in Pheneos ein Heiligtum der Artemis Heurippa gegründet und ein Erzbild des Poseidon (Hippios) geweiht haben, der im Peloponnes kultlich mehresach mit Artemis verbunden erscheint. Dieser Beziehung zu Poseidon an einem Orte des Binnenlandes entspricht die Weis



\* Abb. 98 · Eingangsrampe zum Palast von hagia Triada bei Phaistos \* 4 4 4

ob wir, von der Westfahrt ausgehend, die Einbeziehung des östlichen Meeres einer jüngeren Sagengestalt zuschreiben wollen, die unter dem Einflusse der Kolonisation des Schwarzen Meeres im kleinasiatischen Jonien entstanden wäre: dann wäre der Kern der Wandersage bereits in älterer Zeit im Kulturfreise des festländischen Griechen= lands geschaffen worden und die Sage von hier nach Kleinasien gewandert, wo sie im Geiste der ionischen Griechen um= gestaltet und somit später erst zu einem Abbilde des ionischen Lebens geworden wäre. 39) S Die Entscheidung wird abgesehen von allgemeinen Erwägungen über den Ursprung der griechischen Sage im Mutterlande — im Sinne der letteren sung an Odnsseus 2 121 f., dem Poseidon dort einen Kult zu gründen, wo die Men= schen das Meer nicht kennen und das schön= geglättete Ruder für eine Schaufel halten: eine alte ätiologische Legende. Nach Ar= fadien gehört ebenfalls die Sigur der Penelope, die nach herodot II 145 im Glauben der Griechen von hermes Mutter des Pan und nach Pausanias VIII 12. 3 bei Mantinea begraben war. Dene= lopes Vater Ifarios begegnen wir in Ca= konien und Messenien (val. Seeck S. 267 f., Ed. Mener S. 104 und oben S. 114). wie sollten nun heroische Gestalten, die im Peloponnes beheimatet sind, bei den kleinasiatischen Joniern zu Trägern einer Märchensage geworden sein, wenn

sie nicht schon zur vorionischen Zeit eine bedeutsame Rolle in der griechischen Sage gespielt haben? Wie sollten anderseits jene Gestalten als Heroen in alte binnen= ländische Kulte des Peloponnes übertragen worden sein, wenn sie ursprünglich einem jungen ionischen Märchengesange ent= stammten? Die Odnsseussage muß darum mit ihrer Wurzel in die vorionische, mn= fenische Zeit des griechischen Mutter= landes zurückreichen. Sie muß auch als Märchensage bereits zu den Joniern gekommen sein, die überhaupt den Grund= stock der Helden= und Märchensage vom Mutterlande übernommen, nicht aus ei= gener Phantasie geschaffen haben. Denn die troische Heldensage weist in ihrer ioni= schen Gestalt nur eine verhältnismäßig geringe Einmischung märchenhafter Züge auf, so daß die Tendeng zu märchenhafter Entwicklung der Sage bei den Joniern nur in beschränktem Maße heraustritt (vgl. S. 118). Si Mit dem Ursprunge der Odnsseussage im Kulturkreise des griechi= schen Mutterlandes aber ist notwendiger= weise die Annahme gegeben, daß die west= lichen Irrfahrten des Odnsseus den alten Kern des Märchens ausmachen. Wirklich weist der ganze Westen des mittelländischen Meeres die bestimmtesten Anzeichen kultureller Beeinflussung durch die mykenische Zivilisation auf, während der ferne Nord= often erft nach der dorischen Wanderung der ionischen Kulturerschlossen wurde. Die mn= tenischen Gräber auf Kephallenia, die tup= pelartigen Gräber von Matrensabei Spra= tus, bei Florenz und selbst bei Lissabon (Pal= mella), die Nuraghen auf Sardinien und die Talanots auf den Balearen und zahlreiche Einzelfunde reden darüber eine deutliche Sprache (vgl. Ed. Mener S. 166, Ridgewan S. 66 f.). Da wir aber die Phönizier als Vermittler der mokenischen Kultur nicht anerkennen, so ist hierdurch festgestellt, daß sich die Schiffahrten motenischer Griechen in das Westmeer bis zur pyrenäischen halbinsel und darüber hinaus erstreckten. wenn es auch zu einer Kolonisation der westlichen Küsten damals noch nicht ge= kommen ist. hiernach werden wir nicht mehr zögern, in jenen abenteuerlichen Westfahrten die befruchtende Anregung zu erkennen, aus der die reiche Phantasie der mykenischen Griechen das älteste

Schiffermärchen der Odnsseussage kon= seececes at a same of truiert hat. Der Ursprung einer Märchensage, der sich der historischen Kontrolle entzieht. läßt sich nur in gang unsicheren Dermu= tungen erraten. Bei der Odnsseussage im besonderen wird das Problem kompliziert durch die Gleichartigkeit der germanischen Orendelsage. Es mag sein, daß die grie= chische und die germanische Sagengestal= tung auf ein gemeinsames indogerma= nisches Urbild zurückgeht; es mag sein, daß die Gleichartigkeit der religiösen Deran= lagung bei allen Völkern der Erde die gleiche Richtung des mythischen Denkens und damit die übereinstimmende form der Sagen bedingt hat (vgl. Kretschmer S. 86). Aber der mythische Gehalt der Sage ist auch nicht mit einiger Wahrscheinlichkeit 3u bestimmen. 41) Darum begnüge ich mich damit, zu konstatieren, daß Odnsseus im Kultus und in der Sage zur göttlichen Der= sönlichkeit des Meerbeherrschers Poseidon nahe Beziehungen hat. Um so weniger ist es zu verwundern, daß gerade diese Sigur (vielleicht eine Dermenschlichung des Meer= gottes selber?) zum Träger eines Schiffer= märchens geworden ift, das um so bestimm= ter auf die mykenische Zeit zurückgeführt werden darf, als Poseidon zu den vordo= rischen hauptgöttern Griechenlands gehört hat (val. 5. 92). ജജജജ

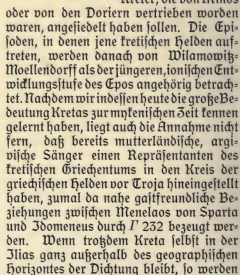
Aber wo wohnte das Schiffervolk, das zuerst eine Odysse in Märchenliedern gesungen hat? Die arkadischen Berge waren seine heimat nicht, obwohl Odysseus und Penelope als heroische Gestalten später noch hier zu hause waren; denn eine Schiffersage entsteht nicht im Binnenlande, sondern nur im Wettgesange mit den brandenden Wellen. Jene Gestalten können also nur in einer sekundären Entwicklung nach Arkadien übertragen worden sein von den Küstenland= schaften der Argolis, Catoniens oder Messe= niens aus, von wo die alte , aolische Bevol= ferung durch die Dorier, zu einem Teile jedenfalls, in das rauhe arkadische hoch= gebirge hineingetrieben wurde (S. 45). Aber vielleicht an der Meerestüfte des Peloponnes? Eine allgemeine Erwägung spricht dagegen, daß wir den Ursprung der Odnsseussage überhaupt in peloponnesi= schen Schiffermärchen suchen, obwohl nach

dem Zeugnis der arkadischen Kulte jene Märchenlieder sicher auch im Peloponnes gesungen worden sind. Denn die Lage des peloponnesischen Kulturzentrums der mn= kenischen Periode, des argivischen Reiches mit dem nach Südosten sich öffnenden ar= givischen Meerbusen, weist nach dem Orient hin, von wo die orientalisch=kretischen Ein= flüsse die Kultur des Mutterlandes be= fruchtet haben. So besteht auch nur eine geringe Wahrscheinlichkeit dafür, daß die Handelsfahrten mykenischer Griechen in das Westmeer von der Argolis ausgegangen find: nur so lange, als mangels besserer Er= tenntnis Mytenä für das Herz der myteni= schen Kultur gelten konnte, durfte man auch die Spuren jener Kultur an den Ge= staden des Westmeeres mit handelsreisen argivischer Kaufleute in unmittelbare Be= ziehung bringen. SSSSSS heute haben sich unsere Blicke auf Kreta gerichtet, das wir als den Brennpunkt, als die eigentliche Heimstätte der mykeni= schen Kultur erkannt haben. hier wohnte ein Schiffervolk, dem das umliegende Meer und die Inseln weithin untertan waren. Und bei der überragenden kulturel= len Bedeutung Kretas, bei seiner maritimen und politischen Machtstellung ist es ein sicherer Schluß, daß fretische Handelsfahrer wohl schon zur frühmnkenischen Zeit, als die Phönizier am Seeverkehr überhaupt noch nicht beteiligt waren, die nordwest= lichen und westlichen Meere durchfreugt haben. Von Kreta führt der von der Natur vorgezeichnete Seeweg über Kythera an die Südspike des Peloponnes und von hier an die öftliche sowohl, wie an die westliche Küste Griechenlands und weiterhin nach Italien und darüber hinaus. Somit werden wir auch die an den Küsten des Westmeeres bemerkbaren Einflüsse des mnkenischen Kultur= freises in erster Linie auf Kreta zurück= leiten dürfen (val. S. 58). In Kreta war demnach für die Entstehung von Schiffermärchen durch abenteuerliche See= fahrten die wesentlichste Vorbedingung ge= ichaffen. ABABBBBBBB Aber in Kreta war auch der geeignete Bo= den, auf dem sich überhaupt eine mär= chenhafte Volkssage entwickeln konnte. Wir haben gesehen, daß die Entstehung einer Märchenepik an die Bedingung eines fried= lichen, durch gewaltsame friegerische Ereig=

nisse nicht gestörten Cebens gefnüpft ist, melches alte heldenideale im Bewuftsein des dichtenden und singenden Volkes auslöscht. Das griechische Mutterland aber mit seinen knklopischen Selsenburgen, truzig wie der Karafter der griechischen Heldensage, erscheint als eine wenig passende Pflegstätte be= schaulicher Märchenpoesie. hier an den Sigen friegerischer herrschergeschlechter war die Stätte der blutigen Heldensage, und die Paläste der Fürsten hallten wieder von Schlachtengesängen und Ruhmeslie= dern. Ganz anders Kreta, wo die bisher aufgedeckten reichen Fürstenhöfe durchaus der Festungswehr, der Sicherung durch Mauer und Türme entbehrten. sos und Phaistos waren offene Städte, schuklos deshalb, weil sie den Angriff eines äußeren Seindes nicht zu befürch= ten hatten. Und das erklärt sich leicht aus der insularen Lage des fretischen Rei= ches, die sich mit der beherrschenden See= machtstellung Englands vergleichen läßt. Die Flotte war seine Schutzwehr (vgl. S. 104); die Insel selbst war ein friedliches Eiland, nicht durchbraust von Waffenlärm und Kriegsruf, die den Inhalt des heldengesanges bilden. Dafür erzählte man sich hier von den Schrecknissen und Gefahren der fernen Meere, von den barbarischen Bewohnern seiner Küsten und ihren wilden Gebräuchen, von den Cotophagen und Kn= flopen, von bosen Zauberinnen und der schwimmenden Insel des Windgottes. S Carafteristisch für die Art der freti-Raratteriffig für das völlige Sehlen echter, alter Heldensage. König Minos ist der typische Repräsentant der ältesten fretischen Kultur 42), der Begründer der staatlichen und gesellschaftlichen Ordnung, der weise Gesetzgeber und Cehrer, der noch in der Unterwelt mit Aiakos und Rhadamanthys des Richteramtes waltet. Aber er ist kein Inpus der heldensage; in seinem Bilde, selbst in der (attischen?) Ueber= lieferung des Kriegszuges gegen Athen, fehlen alle persönlichen, heldenhaften Züge. Wir erkennen das um so deutlicher, wenn wir mit der fretischen Minossage die hero= ischen Lokalsagen der wichtigsten Landschaf= ten des griechischen Mutterlandes verglei= chen, die thessalische Achilleussage, die thebanische Dedipussage, die argivische Agamem= nonfage, die spartanische Belenasage, die bootische Heraklessage und die damit korresponsierende athenische Theseussage. In ihnen allen lebt ein starkes persönliches Element, heroische Taten verkörpern sich in der Person ihrer Helden. Deshalb hat auch die epische Dichtung, zunächst im Einzelgesange, sich ihrer bemächtigt und später in den kyklischen Epen den Sagenstoff zum Epos verdichtet, einer Gedipodie, mehreren Heraklesepen, einer Theseis u. a. Aber ein kretisches Minosepos ist uns nicht bekannt und kann auch nach der Art der Minossage gar nicht existiert haben, weil dieser der Lebensnerv der epischen Dichtung, das dramatische Element, gänzlich abgeht.

vaters Minos, des Zeussohnes, Erwähnung geschieht (N 450/5, vgl. Cauer S. 214). Nicht in Betracht kommt hier die junge Interpolation Z 322 f., wo in der Aufzählung der Geliebten des Zeus auch die Tochter des Phoinix (Europa), die Mutter des Minos und Rhadamanthys, genannt wird; ebensowenig die Notiz des späten Schiffskatalogs B 645 f., wo im Anschluß an die Gestalt des Idomeneus vom hundertstädtigen Kreta die Rede ist und sieben dieser Städte mit Namen aufgeführt werden. Deutlich genug aber dokumentiert sich die Einführung des Idomeneus und seiner Kreter in die troische Sage als

eine rein äußerliche, sekundare, so daß' sie von Sick gar einer zwei= ten, fretischen Erwei= terungsschicht seiner Ur=Ilias zugewiesen werden konnte. 43) Nach Wilamowik=Moellen= dorff S. 269 Anm. 2 hingegensind jene Hel= den erst in Kleinasien in das Epos gelangt und zwar durch die Bewohner von Mi= Inas, Milet und Kolo= phon, wo sich nach he= rodot I 173, VII 171 und Pausanias VII 2.5, 3. 1 eingeborene Kreter, die von Minos





\* G & G Abb. 99 . Bemalte Dasen aus hagia Triada bei Phaistos \* G \* G

Diesem Versagen des Heldengesanges auf Kreta entspricht auf der Gegenseite die nicht minder bedeutsame offensichtliche Iq= norierung Kretas in der heldensage des Mutterlandes, die mit der kulturellen Blüte der Insel sonderbar kontrastiert. Einzig und allein die Heldenfiguren des Idomeneus und seines Begleiters und Wagenlenkers Meriones (xoloavos, 85 & έκ Λύκτου ἐυκτιμένης ἕπετ' αὐτῷ Ρ 611), die bezeichnenderweise auf Seiten der Griechen fämpfen, stellen eine lose Der= bindung mit dem Heldenkreise des Mutter= landes her. Mit Idomeneus fämpfen Kre= ter im griechischen heere (1 230, 4 251, 482); aber Kreta selbst ist dem Dichter unbekannt. Nur einmal wird seiner ge= dacht, als in der Genealogie des Deuka= lionsohnes Idomeneus auch seines Groß=

wir den tieferen Grund dieser Dernach= lässigung darin suchen, daß Kreta der hei= mischen heldensage und damit eines wurzel= echten heldengesanges ermangelte. S Und nun betrachten wir die Märchen= dichtung der Odnssee, in deren Kom= position — ganz im Gegensate zur Ilias die fernab von Ithaka gelegene Insel Kreta eine bedeutsame Rolle spielt! Denn Kreta gilt hier als die fingierte hei= mat des Odnsseus in den Erzählungen (ἀπόλογοι), mit denen der held nach seiner heimkehr zuerst die Göttin Athene (v 256 f.), danach den göttlichen Sau= hirten Eumaios (§ 199 f., vgl.  $\pi$  62 f. und o 522 f.), endlich seine Gattin Pene= lope ( $\tau$  172 f.) über seine Herkunft zu täu=

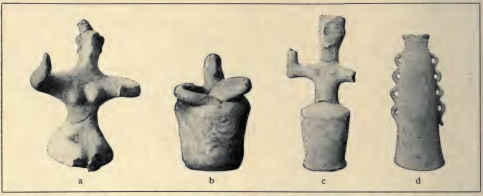
schen sucht. S In der Rede an Athene gibt sich Odnsseus als einen angesehenen Kreterfürsten aus, der dem Idomeneus vor Troja nicht die= nen wollte (άλλ' άλλων ήρχον έταίοων); der dann den Sohn des Idomeneus, den Läufer Orsi= lochos, aus Rache erschlägt, weil dieser ihn um die troische Beute zu betrügen suchte; der nun in phoni= zischem Schiffe die Heimat fliehend, durch widrigen Wind von Polos und dem epeischen Elis abgetrieben und nach Ithaka verschlagen worden ist. Eumaios gegenüber erscheint Odnsseus als der Sohn eines rei=

chen Kreters, des Hylakiden Kastor (Gast= freundes des Odnsseus nach @ 522), von einem gefauften Kebsweibe, der nach dem Tode des Vaters von seinen ehelichen Brü= dern um den größten Teil des Erbes qe= prellt wird und dennoch durch seinen Mut und seine Tatkraft ein Weib aus begütertem Geschlechte, Reichtum und Ansehen im Volke gewinnt; der vom Volke gedrängt als Schiffsführer mit Idomeneus nach Troja fährt, nach der heimkehr sogleich wieder auf neue Abenteuer auszieht, nach Aegyp= ten, Phönizien und Libnen; der auf seiner letten Sahrt Schiffbruch erleidet und von den Wellen an die Küste des thesprotischen Landes getragen wird, von wo er durch Kö= nig Pheidon nach Dulichion gesandt, unter= wegs aber von den Schiffern am Gestade von Ithaka ausgesetzt worden ist. SMit die= sem Teile, der heimkehr von Thesprotien mit einem nach Dulichion segelnden Schiffe. stimmt die Erzählung bei Penelope über= ein, in der sich Odysseus aber als Bruder des Idomeneus, Sohn des Deukalion und Entel des Minos einführt. Seinen Namen nennt er Aithon. Den Obnsseus hat er gesehen, als dieser auf der Hinfahrt nach Troja vom Sturme über Maleia hin= aus nach Kreta verschlagen wurde. Aber von einer Sahrt nach Troja sagt er nichts, auch nichts von dem Anlasse, der ihn mit dem langrudrigen Schiffe von Kreta fort= getrieben habe. S Nach & 379 f. brachte auch ein ätolischer Mann lügenhafte Nach= richten über Odnsseus von Kreta. SS In einer uns nicht überlieferten Sassung der Odnssee scheint Kreta selbst in der Komposition der Telemachie eine be=



merkenswerte Stelle eingenommen zu ha= ben, da Zenodot — doch jedenfalls nicht bloß nach Konjektur — in den Stationen von Telemachs Reise überall Kreta anstatt Sparta eingesetzt hatte. Näheres darüber lehrt uns ein Scholion zu y 313: ovτος δ τόπος ανέπεισε Ζηνόδοτον έν τοῖς περὶ τῆς ἀποδημίας Τηλεμάχου διόλου την Κοήτην έναντι της Σπάρτης ποιείν. οἴεται γὰρ ἐκ τούτων τῶν λόγων κατά τὸ σιωπώμενον ἀκηκοέναι τὸν Νέστορα παρά τοῦ Τηλεμάχου ὅτι καὶ ἀλλαχόσε περὶ τοῦ πατρὸς πευσόμενος παρεσκεύαστο πλεῖν. διὸ καὶ ἐν τῆ α' δαψφδία (93) ἔγραψε "πέμψω δ ές Κοήτην τε καὶ ές Πύλον ήμαθόεντα" καὶ ἡ ᾿Αθηνᾶ ἀλλαχοῦ "ποῶτα μὲν ἐς Πύλον ἐλθὲ, κεῖθεν δ' ἐς Κρήτην τε παρ' Ίδομενῆα ἄνακτα, ός γάρ δεύτατος ήλθεν 'Αχαιών χαλκοχιτώνων" (a 284). ജജജജജ

ieser bedeutungsvollen Rolle in der Komposition des Epos entspricht es, daß Kreta selbst dem Dichter außerordentlich aut bekannt ist. Dor allem in der Zwiesprache des Odnsseus und der Penelope (v 172 f.) gibt er uns eine packende Schil= derung des Candes: ,Kreta ist ein Cand im dunkelwogenden Meere, Fruchtbar und anmutsvoll und ringsumflossen. Es wohnen Dort ungählige Menschen, und ihrer Städte sind neunzig: Dölker von mancher= lei Stamm und mancherlei Sprachen. Es wohnen Dort Achäer, Kndonen und ein= geborene Kreter, Dorier, welche sich drei= fach verteilet, und edle Pelasger. Ihrer Könige Stadt ist Knosos, wo Minos ge= herrscht hat. Wenige Verse weiter (188/9) Phaistos | Stürmt; und der kleine Fels hemmt große, brandende fluten.' 🖘 An der erstgenannten Stelle zwar könnte man wegen der Erwähnung der Δωριέες τριχάϊκες daran denken, die ganze Schilde= rung der jüngeren ionischen Periode des epischen Gesanges zuzuweisen, als die Do= rier bereits festen guß auf der Insel gefaßt hatten. Dordorische Dorier können ja unmöglich auf Kreta eristiert haben, wenn= gleich spätere konstruierende Genealogen selbst hierfür die genealogische Erklärung erbracht haben (vgl. Busolt 12 S. 328). Es besteht indessen keine Nötigung, mehr als die drei Verse über das Sprachengewirr auf Kreta (175/7) als jüngere Zutat aus= zuscheiden. In der Tat schließen sich nun



🤲 😽 Abb. 101 · Ton-Idole aus Hagia Triada (a b) und aus Prinia auf Kreta (c d) 🤲 🤫 🚉

wird der gefährliche Strand der Amnisos= bucht mit der Grotte der Eileithnia (bei Knosos) erwähnt, wo die Gewalt des Nord= sturmes (200) kaum zu ertragen ist: durch= aus den Windverhältniffen an der Nordfüste der Insel entsprechend. Und als beson= deres Kennzeichen der Insel erscheint der schneebedeckte Gipfel des Ida (338). Be= schäftigung aber der fretischen Männer und ihre Freude ist die Seefahrt (§ 224 f.). S Dazu kommt ergänzend die anschauliche Beschreibung der fretischen Südfüste in der Telemachie y 291 f: "Plötlich zer= streut' er die Schiffe; die meisten verschlug er gen Kreta, | Wo der Kndonen Volk des Jardanos Ufer umwohnet. | An der Gortnnischen Grenz', im dunkelwogenden Meere, Türmt sich ein glatter Sels den drängenden fluten entgegen, Die der gewaltige Süd an das linke Gebirge vor

die Worte τῆσι (sic!) δ'ἐνὶ Κνωσός (178) glatt an die Erwähnung der έννήκοντα πόληες (174) an. Die beanstandeten Verse aberruden damit in eine Beleuchtung, die ihre historischen Schwierigkeiten aufs schärfste hervortreten läßt. Nicht nur, daß die Do= rier, die später unumstrittenen herren der Insel, hier als ein mit vielen andern gleichberechtigter, darum wenig bedeutender Volksstamm erscheinen. 44) Neben den geschichtlichen Doriern treten hier als Volksstamm auch noch die urgeschichtlichen Achäer auf, die im Epos durchweg in uni= verseller Bedeutung als die Gesamtheit der Hellenen gelten. Ja selbst die Pelasger fehlen nicht, die ich der Ueberlieferung gemäß als eine vorhellenische Urbevölkerung der nordgriechischen Gebiete betrachte. 45) Und daneben gibt es noch eine besondere fretische Urbevölkerung der Ereózonres (vgl. Bu= folt 12 S. 327 Anm. 3) und einen Einzelstamm der Kndonen, den auch die Telesmachie 7 292 für Kreta bezeugt. 46) Sch kannmich nicht dazu verstehen, in diesem Gemisch prähistorischer und historischer Einzels und Sammelnamen, welche hier gestrennt nebeneinander wohnende Volkstämme bezeichnen sollen, eine Schilderung wirklicher historischer Verhältnisse zu ersblicken. Ich sehe darin vielmehr ein spät

fonstruiertes Pastic= cio alter und junger ethnographischerBegriffe, wie ich oben bereits (S. 123) die Angaben des Schiffs= tatalogs (B 631 f.) über das Herrschafts: gebiet des Odnsseus als eine Kontami= nation erflärt habe. und nicht anders betrachte ich die Be= mertung desselben Schiffstatalogs (B 681 f.) über die Man= nen des Achilleus: Mun auch sie, die umher das pelasgi= iche Argos bewohn= ten: Die sich in Alos gebaut und Alope, auch die in Trachin, Auch die Phthia be= wohnt, und Hellas blühend von Jung= fraun; | Myrmido= nen genannt, Helle= nen zugleich und Achäer. Diesen in fünfzig Schiffen ge=

bot obwaltend Achilleus'. Denn abgesehen von den Schwierigkeiten, die das "pelaszgische" Argos in Thessalien macht, ist hier die Nebeneinanderstellung von Ελλάς und Φθίη (vgl. I 478 f.), von Μυομιδόνες, "Ελληνες und 'Αχαιοί äußerst bedenklich (vgl. Ed. Mener S. 197 Anm.). SS Schauen wir zurück: Wir erkannten als Grundlage der Odnsseusepopöe eine Schiffersage, die nicht erst nach der dorischen Wanderung im kleinasiatischen Ionien sich geformt haben kann, sondern schon zur mykenischen Zeit im Kulturkreise des

griechischen Mutterlandes entstanden sein muß. Die Irrsahrten des Odysseus im Westmeere aber, die wir als den ursprünglichen Nostos bezeichnen dursten, sührten uns in ihrem Ursprunge von den Küsten des Peloponnes fort auf jene Insel, die unter dem Einflusse babylonischer und ägyptischer Zivilisation die "mykenische" Kultur geschaffen und zur höchsten Blüte entwickelt hat. Kreta war der Mittelpunkt

eines gewaltigen Seereiches, dessen Bedeutung sich in der Minossage spiegelt, der geeignete Bo= den für die Ausbil= dung einer Schiffer= sage. Die friedlichen Zustände aber, wel= che — gemäß dem Sehlen der Befesti= gungsanlagen bei den Sürstensigen im Innern des Rei= thes geherrscht ha= ben müssen, lassen Kreta zugleich als die Heimat echter Märchenepiterschei= nen, die auf den inflopischen Burgen der friegerischen Sest= landsfürsten nicht gedeihen fonnte. Dementsprechend ist echte helden= sage, die im Mutter= lande heimisch war, auf Kreta unbe= fannt. Und diese An= nahme findet ihre

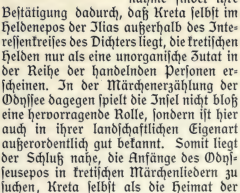




Abb. 102 · Felsnefropole von Phaistos mit spät-

griechischen Märchenepik zu erklären. Die Cokalisierung der Odnsseussage auf Ithaka (= Ceukas) hat mit dem Orte des Märchengesanges nichts zu tun.

Mir haben damit in die Geschichte der griechischen Epik einen neuen, wich= tigen Sattor eingeführt, die lotale Differenzierung der heldensage vom Dolks= märchen, die notwendigerweise auch in karakteristischen Unterschieden der dich= terischen Darstellung von Ilias und Odnssee sich dokumentieren muß. Die tiefe Kluft, welche die beiden Epen voneinander trennt, ist allgemein anerkannt. Nicht bloß in der Gesamtkomposition, die in der Odnssee bei weitem einheitlicher und kunst= voller erscheint, zeigt sich dieser Abstand. Auch in der Verstechnik47), in sprach= lichen Einzelheiten, vor allem in syntak= tischer Beziehung (vgl. Jebb S. 187), in den sozialen und religiösen Anschauungen und vielen anderen Dingen tritt uns in der Odnssee ein anderer Dichtergeist, ein anderer Kulturfreis entgegen. S Demgegenüber steht auf der andern Seite die außerordentliche Gleichmäßigkeit von Ilias und Odnssee im allgemeinen sprach= lichen und dichterischen Ausdruck, die eine völlige Coslösung des einen vom andern Epos verbietet. Deshalb hat man sich bis= lang für gewöhnlich damit begnügt, den Unterschied der beiden Epen durch einen geringen zeitlichen Abstand zu erklären, indem man die Odyssee als eine um 1/2 bis 1 3h. jüngere Dichtung betrachtete. Aber die Differenzen sind zumeist nicht derart, daß sie uns zur Annahme einer zeitlichen Trennung zwängen. Die verschiedene Vers: technik kann in einer verschiedenen Anlage der dichterischen Persönlichkeiten begrün= det sein; auch bei den sprachlichen Inkon= gruenzen mag man an die verschiedene Ausdrucksweise mehrerer Dichter oder an dialektische Verschiedenheiten denken (val. Jebb S. 188). Ja die bezeichnendsten Un= terschiede von Ilias und Odnssee können mit viel größerer Wahrscheinlichkeit aus einer lotalen Derschiedenheit der alten epi= schen Einzellieder erklärt werden, die in Ilias und Odnssee (in Ionien) zur Epo= pöe verarbeitet worden sind. SSS or allem verweise ich hier auf die Erweiterung des geographischen horizontes in der Odnssee. Die Ilias selbst einschließlich der jüngeren Teile, hat über die Troas und die vorgelagerten In= seln im Norden, über Kreta und Rhodos im Süden hinaus nur dunkle Kunde von den Nomaden jenseits der thrakischen Berge (N 5), von den Aethiopen und Pramäen  $(A423, \Psi206; \Gamma6)$ , von Phönizien (Phö= nizier nur einmal \$\P\$ 744, dagegen mehr= mals die funstreichen sidonischen Arbeiten) und von Aegypten (das hunderttorige The= ben nur einmal 1381 nebenbei genannt). Die Knkladen, selbst Thios und Samos, werden nicht erwähnt. SAuf der Gegenseite sind in der Odnssee nicht nur die Küsten von Jonien, Chios mit dem benachbarten Dorgebirge des windigen Mimas (7 170 f.), Delos mit dem Altar des Apollon (5 162), Euböa mit der Stadt Geraistos (7 174. η 321) dem Dichter wohl bekannt, sondern auch Kreta und die Länder und Inseln des südlichen Mittelmeeres treten hier als vertraute geographische Begriffe in das Gesichtsfeld der Dichtung. Phonizische händler (,arge Betrüger und Erzschinder' § 288) sind gewöhnliche Besucher des Can= des, und Reisen nach Aegypten scheinen etwas Alltägliches zu sein: man vergleiche die Schilderung der Insel Pharos vor dem Aignptosstrome  $\delta$  354 f., die Bemerkungen über die Arzneikunst der Aegypter δ231 f., den Namen des ithakesischen Helden Aignp= tios  $\beta$  15. Auch die Kenntnis Aethiopiens ist erweitert, indem östliche und westliche Aethiopen geschieden werden ( $\alpha$  23/4). Mehrfach wird sogar Libnen erwähnt (85, § 295), dazu an der ersteren Stelle noch die unbekannten Eρεμβοί. Des fer= neren bringt uns die Odnssee, zum Teil allerdings in einer jüngeren Redaktion, eine erste schwache Kunde von den Inseln und Küsten des Nordwest = und West= meeres, vom ithakesischen Reiche des Odnsseus, von den Thesprotern in Epirus und dem dodonäischen Orakel, von den Sikelern und ihrer Insel Sikania u. s. w. (vgl. S.124 und Jebb S. 57 f.). Wer möchte nun in Abrede stellen, daß diese Kenntnis der südlichen und westlichen Meere qe= rade fretischen Schiffermärchen vortrefflich zu Gesichte steht, zumal die Odysseus= lieder sicher vor dem Beginne der Kolonisation des Westens durch Chalkis und Korinth (im 8. 3h.) entstandensein müssen? Dem Ursprunge des Odnsseusmärchens auf Kreta entspricht es ferner, daß die Flora in der Odnssee einen ausgesprochen südlichen Karakter trägt. Während die Ilias nur die alteinheimischen Laubund Nadelhölzer, darunter den wilden Delbaum und den wilden Feigenbaum kennt, erwähnt die Odnssee bereits den veredelten Feigenbaum und eine wenn auch noch schüchterne Olivenkultur in den Gärten des Alkinoos (η 116) und Laërtes (ω 246), die vom südlichen Dorderasien importiert worden ist. Hierhören wir zuerst von den für die südliche Zone typischen Lorbeerbäumen an der höhle des Polyphem (183), von Ins

pressen im haine der Kalnpso (& 64; Inpressentiols auch, phönizischer Sitte entspre= chend, als Türpfosten im hause des Odnsseus Q 340), von einer heiligen Palme auf Delos (5 163). Selbst der Lotosbaum, dessen Beeren die Bewohner der Snrte noch heute als Speise und Diehfut= ter gebrauchen, kommt in der Schilderung der nach ihm be= nannten Lotophagen (193) vor, und an einer andern Stelle die im Niltal und in Sprien kultivierte Byblos= pflanze, da wenigstens ein Schiffstau aus Byblosfasern (βύβλινον ὅπλον) im hause des Odnsseus vorhanden war 

u diesen Unterschieden von Ilias und Odnssee, die aus der südlicheren Lage und dem intensiveren Seeverkehr Kretas sich erklären, treten andere, die mit Wahr= scheinlichkeit auf die größere höhe der mn= fenischen Kultur auf Kreta, auf den größeren Reichtum und Glang seiner Fürsten= höfe zurudzuführen sind. In erster Linie stehen hier die Verschiedenheiten des Palastbaues, die sich schon in der haus= anlage und der Derteilung der Räume zei= Denn das haus des Odnsseus, wie das des Alkinoos erhebt sich nicht auf ra= gendem Selfen (Tirnns, Mntenä, Athen, Orchomenos u. s. w.), sondern dem kno= sischen herrscherhause entsprechend mitten in der Stadt. Und vor dem ganzen Woh= nungskompler liegt, wie in Knosos und

Phaistos, der von Mauern umgebene große Dorhof ( $\pi$  165,  $\varrho$  266). Auch darf hier vielleicht auf die zahlreichen Badeeinrichtungen im knosischen Palaste verwiesen werden: denn auch die Phäaken liebten die warmen Bäder ( $\vartheta$  249). Was die innere Ausstattung der Paläste betrifft, so nennt zwar auch die Ilias das haus des Poseidon "golden" (N 22), das des hephaistos "ehern" ( $\Sigma$  371); doch verbindet sich damit nur ein allgemeiner Begriff des Reichtums, keine bestimmte Vorstellung "goldenen" oder "ehernen" Schmuckes, wie auch das haus keines Sterblichen hier in ähnlicher Weise ausgezeichnet wird. Die

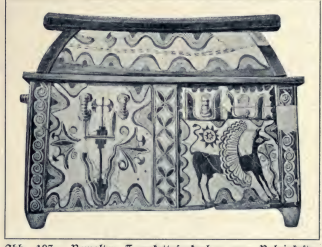


Abb. 103 · Bemalter Terrafottasarfophag aus Palaiofastro \*q \*q \*q \*q \*q auf Kreta (1/18) \*q \*q \*q \*q \*q

Odnssee hingegen gibt uns in der Schilderung des Alkinoospalastes bei den Phä= aken (183f.) das typische Bild einer prunkvollen orientalischen herrscherwohnung, das auf griechischem Boden im Minospa= laste zu Knosos seine nächste Darallele hat. Die ehernen (d.h. metallplattierten) Wände. geschmudt mit einem Gesimse von blaulichem Knanos (Glasfluß, vgl. Abb. 42); die goldenen (d. h. goldbeschlagenen) Türen, die silbernen Pfosten auf eherner Schwelle, der silberne Türsturg und der goldene Türring (vgl. a 441); die kunst= voll gebildeten goldenen und silbernen Hunde als Wächter, die goldenen Jüng= lingsfiguren als Sackelträger, die teppich= bedeckten Sessel an den Wänden: all das erweckt in uns die Vorstellung einer schier

märchenhaften Dracht, die jedenfalls den viel kleineren Verhältnissen der motenischen Sürstensitze auf dem Sestlande weniger ent= spricht. 49) Auch der Palast des Menelaos in Sparta steht in der Vorstellung des Dichters in gleichem Glanze: das Blinken seiner bewundernswerten (Metall=) Aus= schmückung wird dem Strahle der Sonne und des Mondes verglichen ( $\delta$  45/6 = η 84/5), und sein Reichtum an Erz, Gold, Silber, Bernstein, Elfenbein erscheint dem Telemach würdig eines Hauses des olnm= pischen Zeus (872 f.). Wandmalerei wird merkwürdigerweise nirgends erwähnt. 50) Als eine bemerkenswerte Einzelheit füge dich hier bei, daß das in der mykeni= schen Zeit ungemein kostbare Eisen 1) in der Odnssee verhältnismäßig viel häufiger genannt wird, als in der Ilias, deren Schilderungen zumeist von der weniger wertvollen Bronze reden. Das Zahlen= verhältnis der Erwähnungen ist für Kupfer: Ilias 324, Odnssee 104 Mal, für Eisen: Ilias 23, Odnssee 25 Mal. Manhatfreilich versucht, die Beweiskraft dieser Stellen da= durch herabzudrücken, daßmandie beinahe stereotype Weise der Kampsschilderungen in der Ilias zur Erklärung vorgeschoben hat, in denen sehr viel mehr Gelegenheit war, von ,ehernen Waffen' zu reden. Don Wichtigkeit ist aber, daß nur die Odnssee eine ausreichende Anschauung von der Bearbeitung des Eisens hat, indem das Zischen des ins Auge des Polyphem ge= bohrten glühenden Pfahles mit dem Zischen des in kaltes Wasser getauchten Eisens ver= glichen wird (1391 f., vgl. Cauer S. 179 f.). In diesem Zusammenhange mag auch ein bedeutungsvoller Unterschied in der Uebung des epischen Gesanges kurz her= vorgehoben werden, von dem früher bereits die Rede war (S. 35). In der Ilias fanden wir das Stadium des improvisato= rischen Gesanges noch lebendig; in der Odnssee hingegen treffen wir einen Stand berufsmäßiger Sänger (Demodotos, Phe= mios, den doidos dvho am hofe Aga= memnons  $\gamma$  266) an, den die Ilias noch nicht fennt. Diese Entwicklung des epi= schen Gesanges aber von der Improvi= sation zum Aödenliede, die man bisher einhellig aus einer zeitlichen Differenz der beiden Epen erklärt hat, läßt uns mit nicht minderem Rechte für die Odnssee auf eine

weiter fortgeschrittene Kulturstufe schließen, wie sie der führenden Stellung des fretischen Kulturgebietes innerhalb der mykenischen Welt entipricht. SSSSSSS er tiefgreifende Unterschied zwischen Der fieigieriende Donsse läßt sich nun auch in der gesamten Auffassung des Lebens als eine Konsequenz verschiedenartiger Kulturentwicklung verfolgen, indem vor allem die Rechts= und Staatsbegriffe in der Odnssee eine feinere Ausbildung er= fahren haben. ,Die Odnssee zeigt im Der= gleich mit der Ilias mehr Spuren des Nachdenkens über Fragen des Rechts und Es gibt dort einige Zusätze Unrechts. 3u dem Wörtervorrat für den Ausdruck reli= giöser und moralischer Gefühle ... Das Wort dinaios ist in der Odnssee häufig, während die Ilias nur (einmal) den Super= lativ und (zweimal) den Komparativ, nie aber den Positiv hat' (Jebb S. 76 Anm.). Don Einzelheiten mag erwähnt sein, daß die Sitte des Brautkaufes, die nach der Ilias noch durchgängig geübt wird, in der Odnssee bereits der jüngeren Sitte, die Braut mit einer Mitgift (Edva) auszustatten, gewichen ist. 52) Das monarchische System aber scheint in der Odyssee, obwohl auch hier das erbliche Prinzip anerkannt wird, zugunsten einer Volksherrschaft gemildert, indem die Agora einen tätigeren Anteil an der Leitung des Staates nimmt (vgl. Jebb 5, 69), ജജജജജജജ ie Beziehungen des altkretischen Rech= tes, das von den später eindringenden Doriern in allem wesentlichen übernommen worden sein dürfte 58), zu den Anschau= ungen des griechischen Epos kann ich hier im einzelnen nicht verfolgen. Doch will ich bemerken, daß das Gemeinwesen der friedliebenden, nach Gesetz und Recht le= benden Phäaken als ein poetisch verklärtes Abbild des friedlichen, gesetymäßigen Le= bens im Reiche des Minos, des Begrün= ders der staatlichen Ordnung, sich dar= stellt, wie die Odnssee 5 201 f. es schil= dert: "Wahrlich, der lebt noch nicht, und niemals wird er geboren, Welcher fäm' in das Cand der phäakischen Männer, mit Seindschaft Unfre Ruhe zu stören; denn sehr geliebt von den Göttern | Woh= nen wir abgesondert im wogenrauschenden Meere'. 54) Das Meer lieben die Phäaken nicht minder, wie die seefahrenden Bewoh=

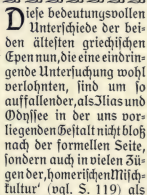
ner Kretas (ξ 270 f., η 34), und Poseidon, der herr des Meeres, der älteste und mäch= tiaste Gott (v 142), ist der Schützer ihres Candes, dessen heiligtum auf dem Markt= platz der Stadt sich erhebt (5 266). S Derraten aber hat sich der Dichter in n 321 f., wo vergleichshalber auf das weit= entfernte Euböa hingewiesen wird und auf einen Besuch, den Rhadamanthys dort dem Erdsohne Titnos abgestattet habe. Denn abgesehen davon, daß dieser Der= gleich nur für eine Insel des südlichen Meeres (d. i. für Kreta) angemessen er= scheint 55), ist Rhadamanthys, den die phä= akischen Jünglinge im schnellen Schiffe nach Euböa führten, ein spezifisch fretischer heros, ein Zwillingsbruder des Minos, von Europa dem Zeus geboren (\( \mathcal{Z} \) 322). Der fretische Heros also ist auf der Phäaken=

insel heimisch, mit anderen Worten: die Phäakeninsel ist Kreta, mit dicheterischer Phantasie an das "Ende der Welt" (§ 205), in das Nordwestmeer versetzt. Quandoque bonus dormitat Homerus! Sie Beschränkung des

Die Beschrantung des mirzugewiesenen Raumes zwingt mich, auf einen durchgeführten Vergleich der kulturellen

Grundlage von Ilias und Odnssee auch mit Rücksicht der religiösen Anschauungen und der Vorstellungen vom Wesen der Gott= heit zu verzichten. Don Einzelheiten mad hier nur die schon von den Alten bemerkte Tatsache herausgehoben werden, daß in der Ilias Iris, in der Odnssee Hermes das Amt des Götterboten versieht. Im allge= meinen faßt die Odnssee das Walten der Gottheit weniger materiell, weniger förper= lich; die göttliche Wesenheit ist mehr durch= geistigt, ihre Einwirkung auf den Menschen oft mehr psnchischer Natur durch die Mittel des menschlichen Entschlusses, den sie herbei= führt. In der Ilias dagegen geschieht es häufig, daß die menschlichen handlungen unvermittelt und unmotiviert, durch ein rein materielles Wunder, das eine Gottheit verrichtet, bestimmt werden. Die Göt= tererscheinungen sind in der Ilias bei weitem zahlreicher, ihr Eingreifen in die handlung ist grobsinnlich. So erklärt

es sich auch, daß sich die Göttererschei= nungen hier im allgemeinen ohne wesent= lichen Schaden für den Gang der Handlung ausscheiden lassen, während in der Odyssee die Beziehungen zur Götterwelt viel fester eingefügt sind (vgl. Jebb S. 72 f., Cauer S. 222 f., besonders S. 233). Wie weit diese Sortschritte der religiösen Erkenntnis schon dem epischen Gesange in Einzelliedern an= gehören und in einer höheren Geifteskultur Kretas wurzeln, kann hier nicht untersucht werden. Doch muß auch hier der Ein= fluß babylonischer Religion, die bereits zu einer reineren Gottesanschauung durch= gedrungen war, auf Kreta betont werden, wo die Entwicklungsformen einer grob= sinnlichen Naturreligion im griechischen zuerst überwunden sein Kulturgebiete dürften. SSSSSSSS



Erzeugnisse des gleichen Literatur= und Kul= turfreises erscheinen. 56) Aber diese Ueber= einstimmung darf uns nicht wunderneh= men. Denn Ilias sowohl wie Odnssee sind als Epopöen aus ionischer Sangesübung hervorgewachsen, die den Stoff der Helden= sage mit der ionischen Wanderung aus dem Peloponnes empfangen hat. So muß auch das fretische Schiffermärchen nach Klein= asien gewandert sein. Diese Annahme aber hat keine Schwierigkeiten, da nach der Ueberlieferung kretische Auswanderer an der Besiedelung Joniens beteiligt gewesen sind (val. S. 128). Ja gerade die spätere Metropole Milet leitete ihren Ursprung vom fretischen Miletos (B 647) her (Be= lege bei Busolt 12 S. 305 Anm, 2), S Die Herübernahme des Odnsseusmärchens nach Ionien aber ist um so leichter zu erklären. als die ganze Art der Schiffersage dem ge= schäftigen, phantastischen Geiste des ioni= schen Stammes zusagte. Die Gestalt des

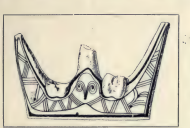


Abb. 104 · Kulthörner in bemalter Terrafotta aus der Idäischen Grotte \* 4 \* 4 \* 5 auf Kreta \* 5 \* 5 \* 5

Odpsseus mußte ihm als ein Idealbild des verschlagenen, aber edelgesinnten ionischen Mannes, die Figur des Neleus, an den sich die ionischen Herrscherhäuser genealo= gisch anknüpften, als der Typus des lebens= erfahrenen, beredten und weisen ionischen herrichers erscheinen (Ed. Mener S. 401). Jetzt vermischten sich auch die Märchen von den Irrfahrten des Odnsseus nach Westen mit den Schiffersagen, die ionische Seefahrer aus dem fernen Osten heim= brachten, und so hat sich über den alten fretischen Kern der Sage eine jüngere ioni= sche Schicht gelegt. Die jüngeren Elemente des Odnsseusmärchens haben sich jedoch nur unvollkommen mit den älteren ver= schmolzen, und darum ist auch heute noch in einzelnen Zügen die verschiedene Struttur der älteren Sagenform und ihrer jünge= ren, ionischen Erweiterung zu erkennen.

er poetische Karakter der Odnssee mit ihren phantastischen, reichen Schilderungen, vor allem das ewig junge Lied von der Gattentreue und der endlichen Wiedervereinigung nach langer Trennung bedingt es, daß das Odnsseus= eposdem modernen Empfinden näher steht, als das blutige Kampfipiel der Ilias, das leidenschaftdurchglühte Lied vom Zorne Achills. Zwar die Gewalt der dramatischen Entwicklung, die wilde Ursprünglichkeit der handelnden Personen, das Pathos ihrer mordschwangeren Reden in der Ilias neh= men unsern Sinn unmittelbar gefangen. Aber es ist, als wenn wir ein großes, prächtiges Schlachtengemälde betrachten, das einen Kampf fremder Völker miteinan= der darstellt: wir bewundern die unnach= ahmliche Technik des Künstlers, wir fühlen rein menschlich mit ihm die Leiden und die Leidenschaft der sterbenden, flüchtenden, ringenden, triumphierenden Krieger. Un= ser Innerstes jedoch bleibt kalt, wenn nicht in ihm eine besondere Saite mit= flingt mit dem Jubel der Sieger, mit der Schmach der Besiegten. So empfinden wir den Kampf einer driftlichen Macht mit den Scharen der Ungläubigen als das Ringen der Zivilisation mit Sanatismus und Barbarei. Wir empfinden ihn mit tieferer, patriotischer Begeisterung, wenn ein Charlemagne ihn führt und ein Roland in letter Not in sein horn Olisant stößt, um die hilfe wider die Sarazenen herbeizurusen. Aber der Streit um ein schönes Weib will uns nicht bedeutend genug bedünken, als daß zwei Völker darumin zehnzjährigem Ringen sich zersleischen. So kommt es, daß die grandiose Kampfesepopöe der Ilias unser Innerstes unberührt läßt, wenige rein menschliche Szenen ausgenommen, wie hektors Abschied von Andromache, die Lösung von hektors Leiche durch den greisen Vater.



Abb. 105 · Mntenische Dase aus Aegnpten

In der Odnisee finden wir uns selbst. Ihre funstvollere, einheitlichere Kom= position offenbart uns das Walten eines überlegenen Dichtergeistes, der auch die feine psychologische Motivierung mit weit höherer Kunst handhabt, als der von wenigen starten, aber gleichmäßigen Emp= findungen beherrschte Dichter der Ilias. 57) Abernicht der größere dichterische Wert der Odnssee ist es, der sie unserm modernen Empfinden näher bringt. Das ist viel= mehr eine Wirkung des mit erstaunlicher Meisterschaft erfaßten, in einem allgemein menschlichen Bilde geschilderten, wirklichen Lebens. Die Dichtung schreitet nicht einher auf dem tragischen Kothurn eines übermenschlichen Heldentums. Ihre Men= schen fühlen, denken und handeln, wie der moderne Mensch in ähnlicher Lage fühlen, denken und handeln würde. So Die mäd= chenhaft zarte, vom hauche echtester Doesie umflossene Gestalt der Nausikaa; die edle, in voller Frauenwürde unnahbare hoheit Penelopes; die besorgte, redliche Schaffne= rin, die rungliche Alte Eurnkleia; der bie= dere, treue hausverwalter, der göttliche

Sauhirt Eumaios: der unverschämte, hün= dische Bettler Iros; die rosenwangige, leicht= fertige Magd Melantho; der übermütige, stugerhafte, frech prahlende Freier Anti= noos; der jugendlich frische, erst halb ge= reifte und doch schon in edler Männlich= feit sich bewährende Telemachos; vor allem aber der heldenhafte, löwenstarte (5130 f.), männlich schöne, zartfühlende, kluggesinnte, tönigliche Dulder Odnsseus: sie alle reprä= sentieren uns Typen eines freien Menschen= tums, in denen sich unser eigenstes Wesen in mancherlei Brechungen wiederspiegelt. Die bunte Mannigfaltigkeit von Neben= figuren und allerhand Nebendingen aber ich erinnere nur an den von Ungeziefer zerfressenen, auf dem Miste verendenden hund Argos, der schweiswedelnd seinen herrn wiedererkennt — bekundet einen solchen Reichtum der Erfindung, eine solche Trefflicherheit der Lebensbeobachtung, daß auch die modernsten Bewunderer des Mi= lieus das ursprüngliche Dichtergenie in der Odnssee anerkennen müßten, wenn sie überhaupt klassische Dichtung für wert hielten, gelesen zu werden. SSS Die Odnssee ist eine subjektive Dichtung, ihr Schöpfer ein individueller Geist, der ,Welt und Leben' sieht, wie sie wirklich sind. Vor seiner Phantasie stehen die bunten Bilder halborientalischen Reichtums, die Wunder und Sabelwesen einer fernen Mär= chenwelt. Aber in Griechenland, auch in

Kreta, sah es damals außerhalb der dünn gesäten mykenischen herrensike wohl arm und dürftig aus. Ueber das Cand ver= streut lagen einfache Bauerngehöfte, wie sie der Dichter mit traulichem, ins Einzelne sich verlierenden Realismus schildert. Auch das haus des Odnsseus ist nicht reich, der bescheidene Sitz eines ländlichen Klein= fürsten. Aber gerade jene Einfachheit der ländlichen Derhältnisse umfängt uns mit dem ganzen Zauber naturalistischer, poetisch verklärter Lebenswahrheit. Dichter schildert als echter Naturalist die ihn umgebende Außenwelt nicht bloß in der Absicht, seiner Erzählung eine bestimmte fünstlerische Sarbung zu geben, sondern die Darstellung des Milieus ist ihm häufig genug Selbstzweck, wenngleich sie niemals aufdringlich wird und störend den Gang der handlung unterbricht. S Wie fräftiger Erdgeruch, wie ein hauch der heimat weht es uns aus dem zweiten Teile der Dichtung entgegen, der auf grie= chischem Boden, auf Ithaka spielt. hier ist in Wahrheit "homer" zum ersten Wirklichkeitsdichter geworden. Und so hoch wir den poetischen Wert der Dichtung in der dramatisch verschlungenen Komposition, in der psychologisch feinen Karakterschil= derung anschlagen mögen: den höchsten Ruhmestitel verleiht dem Odnsseusepos seine Art als erstes, echtestes und ur= sprünglichstes Werk bewußter Heimatkunst.



## Anmerkungen zum ersten Abschnitt SSSSSSSSSSSSS

1) Dgl. Pindar Nem. II 2 und bei Aelian Var. Hist. IX 15, Berodot II 117, IV 32, Thufn= 

perpielfältigt mit Dorrede von Comparetti, Leiden 

als voralerandrinisch erwiesen, Leipzig 1898. Neuerdings sind in Aegnpten auch zwei homer= pappri mit ariftarchischen Beichen gefunden, einer aus dem 2. Ih. v. Chr., ein anderer aus dem Anfang der römischen Kaiserzeit. #4 #4

5) Dgl. Balsamo: Rivista di Filologia e d'Istruzione Classica, 1903 S. 193 f. 45

Dorftellung von einem blinden Sanger: vgl. den Schluß des Hymnos auf den delischen Apollon. Diel bewundert wird die vortreffliche Darstellung der Blindheit in ihrer physiolo= gischen Wirkung; vgl. Magnus: Die antiken Busten des homer, eine augenärztlich=ästhetische Studie, Breslau 1896. Unsere Abbildungen 1 und 2 bringen zwei der besten Kopien des 

11) Das ist jedoch wiederum behauptet von Roemer: Abhandl. d. baner. Atad. d. Wiff. 1902 S. 435 f. & G & G & G & G & G & G

12) Dgl. Wilamowitz=Moellendorff: homeri= sche Untersuchungen S. 240. 4 4 4 4

13) Ueber Dikaiarchos als Quelle Ciceros vgl. Dünger: Jahrbücher f. Philol. XCI S. 738 f., Martini: Art. Difaiarchos' in Pauly : Wissowas Real-Enzyklopädie V 1903 S. 554; ferner Pausanias VII 26. 6 und das sogenannte Scholion Plautinum. #4 #4 #4 #4 #4 #4 #4

14) Don Wood wurde zuerst wieder unum= wunden behauptet, daß homer seine Gedichte ohne hilfe der Schreibtunft abgefaßt habe. 45

15) Der hieraus folgenden, immer tiefer greifenden Unterschätzung Dirgils als Dichter ift neuerdings mit Erfolg entgegengetreten heinze: Dirgils epische Technik, Ceipzig 1903.

16) Die Geschichte der Entdeckung am besten 

der Wolfschen Prolegomena, 1874 S. 8, und dazu Peters: Bur Geschichte der Wolfschen Prolego= mena zu homer, Progr. Frankfurt a. M. 1890.

18) Dal. G. Curtius: De nomine Homeri, 1855. 19) Julett in seiner , Geschichte der griechi= schen Litteratur', 3. Aufl. 1898 - Christ8. Eine vortreffliche Orientierung über die homerische Frage im Sinne der Erweiterungstheorie bietet das Buch von R. C. Jebb (Cambridge): homer,

eine Einführung in die Ilias und Odnffee. Autorisierte Uebersetzung nach der 3. Aufl. des 

20) Seed hat darauf sogar eine historische Untersuchung über , die Quellen der Donffee' (Berlin 1887) begründen mögen, als welche er eine Odnssee des Bogenkampfes, eine des Speerfampfes, eine der Telemachie, eine der Derwand= lung unterscheidet. Auch Ed. Mener hat, in der Nachfolge von Wilamowig=Moellendorff, ein ausführliches Kapitel über den "heldengesang" in seine , Geschichte des Altertums' II 1893 S.

tung der Wiederholungen für die homerische Frage, Leipzig 1890 und: Die Bedeutung der Widersprüche für die homerische Frage, Progr. Berlin 1894. Jüngst hat noch Zielinski in einer verständigen Untersuchung über "Die Behandlung gleichzeitiger Ereignisse im antiken Epos' (Philologus, Supplem. VIII 1901) selbst für die viel besprochene 12tägige Abwesenheit der Götter in A 493 und für die zweite Got= terversammlung in &, sowie für die Einführung der Telemachie in die handlung der Odnffee

eine bemerkenswerte Erklärung gegeben. (\*\*§
2°) Wolfgang Helbig war der erste, der
mit konsequenter Ausbeutung der Schliemannichen Entdeckungen versucht hat, die Spuren der älteren, mntenischen Kultur Griechenlands bei homer nachzuweisen (,Das homerische Epos aus den Denkmälern erläutert' 1884, 2. Auflage 1887, ferner eine Reihe von Einzelauffägen). Auf dem von helbig vorgezeichneten Wege ist ihm vor allem der zu früh verstorbene Wolfgang Reichel gefolgt in feinen , homerischen Waffen' (1894, 2. Auflage Wien 1901). Carl Robert in seinen ,Studien zur Ilias' (Berlin 1901) hat dann die archäologischen Sorschungen zu homer in ein Snstem gebracht, das aber durch feine Begründung auf der Sidichen Snpothese einer aolischen Ur-Ilias (siehe S. 107) in Derbindung mit einer einseitigen Inhalts= analnse als gescheitert zu betrachten ist. Einen richtigeren Standpunkt hat Paul Cauer eingenommen in feinem ichon erwähnten Buche Grundfragen der homerkritit' (1895), genauer präzisiert in einem Auffat über ,Kulturschichten und sprachliche Schichten in der Ilias' (M. Jahr= bücher f. d. klaff. Altertum, 1902 S. 77/99). 3-4

28) Allerdings hat auch der Dichter der Ilias und mehr noch der Odnsfee die Epopöe mit bewußter Kunst geschaffen; aber seine uns mittelbare Grundlage ist der Volksgesang im Einzellied, den Roemer in feiner ichonen Abhomerische Gestalten und Gestalhandlung: tungen (Seftschrift d. Universität Erlangen 1901) nicht genügend berücksichtigt, wenn er der ,Sage' bei den intimen Gestaltungen der homerischen Poesie jeden Anteil abspricht. "5 "5 "5

24) Dgl. hierfür die guten Arbeiten von Kammer: Ein ästhetischer Kommentar zu ho= mers Ilias, 2. Aufl. Paderborn 1901; Sigler: Ein ästhetischer Kommentar zu homers Odnssee, Paderborn 1902; und vor allem Roemer: homerische Studien (Jur Kunstbetrachtung des 2. Teiles der Odnisee), Abhandl. d. baner. Atad. 8. Will. 1902. 44 44 44 44 44 44 44

25) Für die neuere homerliteratur ver= weise ich auf den Literaturbericht für 1888/1902 von P. Cauer in Bursians Jahresberichten 1902 S. 1/131 und von Rothe in den Jahres= berichten des philologischen Dereins zu Berlin, 

26) Von Göttingen erwarte ich natürlich feine andere Kritif: vgl. Berliner philol. Wochen=

schrift 1903 no. 4/5 und damit Ed. Mener: Sorsschungen zur alten Geschichte II 1899 S. 548.

27) Zuerst als Rezension des Erhardtschen Buches in Sybels Historischer Zeitschrift LXXV 1894 S. 385/426, jest in seinem Buche , Aus Alter= tum und Gegenwart', München 1895 S. 56/104.

28) Vgl. A. Baumgartner: Geschichte der Weltliteraturen, II. Die Literaturen Indiens und Oftasiens, 3./4. Aufl. 1902 S. 25 f. #9

29) Die von James Macpherson nach Form und Inhalt gefälschten Gefänge Offians (er= schienen 1760/5) kommen für uns natürlich nicht in Betracht, trot ihrer hohen afthetischen Wirfung und obwohl in ihnen einige echte Stücke alter gälischer Dolfspoesie steden. "5 "5 "5

30) Connrot lebte 1802/84, vgl. Sinnisch-ugrische Sorschungen II 1902 S. 1 f. & S & S 31) Ueber die Bedeutung des Sampo, die

den Sängern selbst nicht recht bekannt ist, vol. Comparetti S. 229 f.: "In den Runen bezeichnet er einen Gegenstand, dessen Natur und Sorm — ein bunter Deckel, ein kostbarer Kasten oder eine Truhe, auch eine Mühle oder ein Nachen nur undeutlich, deffen Kraft und Wirtfamfeit aber fehr bestimmt ausgedrückt find: wer ihn besitt, ift gludlich und reich'. Das Geheimnis liegt im Worte felbst, das anfänglich nicht sowohl einen Gegenstand, sondern die ihm zugeschriebene Wirtsamfeit bezeichnete, gu erflären etwa wie ein ursprüngliches commonwealth. "q"q"q"q"q"q"q"q"q"q"q"q"q

32) Dgl. den Orpheus der Griechen-Ribhus der Deda. og og og og og og og og

33) Eine interessante Avbiloung zweier solcher Sänger findet sich in der "Woche" 1903 nr. 10 S. 436. \* 4 \* 4 \* 4 \* 4 \* 4 \* 4 \* 4 \* 4

34) Auf die Kontroverse, welchen Anteil die Kroaten hierbei zu beanspruchen haben, fann ich nicht eingehen. Die vornehmlich von Pavić (1877) vertretene Ansicht über den fro= atischen Ursprung der "serbo-kroatischen Volks-epit ist durch Jagić, Novaković u. a. wider-legtworden. """sama", ""sama", ""sama", "sama", karatischen volks.

35) v. Pirch, ein preußischer Offizier, der in den dreißiger Jahren in Serbien reiste, er-zählt, daß der ihn bewirtende Knjäs einen seiner Dienstleute herbeirief, um dem Gaste auf seinen Wunsch vorzusingen, ihm aber ohne Umstände die Gusle aus der hand nahm, als er nicht recht fang, und das begonnene Lied aufs schönste selber vortrug: Talvi 12 S. XXI.

36) Ueber diese Umbildung der Heldensage hat eindringend vor allem Asmus Sörenfen gehandelt in seinem Beitrag zur Geschichte der Entwicklung der serbischen Heldensage', der von 1892 an im Archiv für flavische Philologie (Band XIV-XVII, XIX) erschien. Ueber die Markolieder im besonderen siehe Archiv XV S. 225 f. und in zusammenhängender Erzählung Jagié ebenda V 1881 S. 438/55. Die Spuren eines ungar-ferbischen Durchgangsstadiums der heldenlieder auch des innerserbischen Kreises, die im cisdanubianischen Gebiet ihre abschlie=

38) Dal. Sörensen a. a. O. XVI 1894 S. 68 f. 39), Die serbischen Volkslieder über die Kosovo= folacht 1389', Archiv f. flav. Philol. III 1879 S. 413/62. \*\* \*\* \*\* \*\* \*\* \*\* \*\* \*\* \*\* \*\* \*\* \*\* a. a. O. XV 1893 S. 239 f. \*\* \*\*

41) Näheres bei Novaković a. a. O. S. 447.

42) Niese: Die Entwicklung der homerischen Poesie, Berlin 1882, besonders S. 46, bestreitet die Erifteng einer eigentlichen Dolksfage, die viel= mehr nur durch die Dichtung geschaffen werde. Richtig ift, daß Volksfage und Volksdichtung unzertrennlich find und die Weiterbildung der Sage im allgemeinen durch die Dichtung erfolgt. Aber die Entstehung der Sage, die an ein geschicht= liches Saktum anknüpft, liegt vor der Dichtung; und anderseits setzt die Schöpfung der Epopöe die Ausbildung der Sage in einer umfassenden Gestalt voraus. Niese und andere Anhänger der Erweiterungstheorie verwechseln unaufhörlich die Ausbildung der Sage im Einzelgesang und die Entstehung der Epopöe. 🤲 🥰 📲 🥰 🥰

43) Dut brachte es oft nur mit Mühe dahin, daß die jungen serbischen Männer und Mäd= chen vor ihm ihre Lieder sangen, weil sie sich schämten, sich vor einem Fremden hören zu laffen, und weil es ihnen überflüssig und lächerlich vorkam, daß er sich um Dinge bemühte, die in ihren Augen so wenig Wert hatten. 🛰 🤅 🤲 \varsigma

44) Radloff (S. XXI) hat einen Muhammes daner kennen gelernt, der den gangen Koran auswendig wußte und hersagte, ohne auch nur ein Wort auszulassen, Aber er irrt mit der mündliche Ueberlieferung Behauptung, die langer, noch nicht schriftlich fixierter epischer Lieder sei unmöglich; denn das menschliche eine große Komposition Gedächtnis könne nur auswendig behalten, wenn das Werk geschrieben vorhanden sei, so daß der Cernende entweder durch Dorlesenlassen oder durch Selbst= lesen es sich studweise einprägen könne. Bur Widerlegung genügt ein hinweis auf die Volks= epit der Serben und Grogruffen. "G "G

45) Im gleichen Sinne äußern sich u. a. Bergt: Griechische Litteraturgeschichte I 1872 S. 526 f., Jebb S. 154. Dialektologische Gründe (Christ<sup>8</sup> S.57) find ein fehr schwacher Beweisgrund bagegen.

46) Dgl. meine , Contribution à l'histoire des alphabets grecs locaux', Le Musée Belge V 1901 S. 136 f. Die "mytenische" Schrift, die einer damals bereits abgestorbenen Kulturperiode angehört, werden wir natürlich nicht in Rückficht ziehen. We we we we we we we we

Die hierbei vollzogene Umschrift in das ältere attische und später wieder in das gemein=

Orpheus, Musaios, Eumospos; Olen, Linos, Pamphos; Philammon, Thampris u. a. (vgl. Plutarch: de musica c. 3) echte historische 

## Anmerkungen zum zweiten Abschnitt ANANARANA

1) Dal. Eduard Mener: Geschichte des Altertums II 1893 S. 55 f. Das Buch, das 1902 mit dem 5. Bande bis zum Beginne der magedonischen Herrschaft (355 v. Chr.) gediehen ift, hat die unbestrittene Sührung auf dem Gebiete der altgeschichtlichen Studien. S Julius Beloch: Griechische Geschichte I 1893 S. 35 f.: eine gut geschriebene, scharffinnige Darstellung der grie= chischen Geschichte (II. Band 1897) bis zum Tode Alexanders des Großen, zuweilen aber hnperkritisch und doktrinär. S Georg Busolt: Griechische Geschichte bis zur Schlacht bei Charo-nea 12 1893, 112 1895, III 1. Teil (bis zum peloponnesischen Kriege) 1897: vor allem als umfaffende Materialfammlung von Bedeutung. Adolf holm: Griechische Geschichte bis gum Untergange der Selbständigkeit des griechischen Dolfes, 4 Bande 1886/94: brauchbare, aber etwas nüchterne Darftellung und für die mntenische Zeit ganglich ungureichend. S Ernst Curtius: Griechische Geschichte (bis zur Schlacht bei Charonea), 3 Bande in 6. Aufl. 1887/9: wissenschaftlich antiquiert, aber wegen der Warme des Cones und des Farbenreichtums der Erzählung als vortreffliches Lesebuch heute noch zu empfehlen; nicht anders Jakob Burds hardts: Griechische Kulturgeschichte, 4 Bande 1898/1902, die für die älteste Zeit nichts ausgibt. SRobert Döhlmann: Grundrift der griechischen Geschichte, 2. Aufl. 1896: guter Ueberblid in knappfter Sorm. S für die Quellenkunde grundlegend Curt Wachsmuths Einleitung in das Studium der alten Geschichte, 1895. St Uebersicht über die neuere Literatur von Adolf Bauer: für 1881/8 in Bursians Jahresberichten 1890, für 1888/98 in "Sor-schungen zur griechischen Geschichte" 1899. \*\*

Die Scharbana, Turscha, Danauna, die in dieser Zeit mit anderen Namen von "Nordvölfern" auf ägnptischen Wandgemälden erscheinen, sind vielleicht mit den Sarden, Etrusfern (Tyrsenern), argivischen Danaern identisch.

lischen Netropolen, Leipzig 1898. \* \$ \* \$ \* \$ \tilde{\pi}\$ o') Ueber die (\(\alpha\)olischen, Ursprache der phthiotischen, peloponnesischen und unteritalischen Achaer vol. Ed. Mener S. 78, Cauer S. 149 f.

8) Früher wurde viel bemerkt die finpothese von Ernst Curtius, die Westküste Kleinafiens fei

der Ursitz der Ionier gewesen, die sich von dort aus über die kykladischen Inseln und nach Attika verbreitet hätten und von den einbrechenden Doriern gedrängt, wieder in ihre alte Heimat zurückgewandert wären. Dagegen schlägt schon die Erwägung völlig durch, daß eine Bevösterung, die in Kleinasien auf den schmalen Küstensaum beschränkt gewesen ist und nirgends in das Binnenland einzudringen vermocht hat, nur über das Meer an diese Küste gelangt sein kann. Und stets haben die attischen Jonier sich als Autoschhonen, die kleinasiatischen sich als Einwanderer betrachtet.

") Die Tradition ist für uns so alt, wie überhaupt unsere Kenntnis von Ioniern und Athenern: Il. N 685, O 337, vgl. Ed. Mener: Sorschungen I S. 143 f. Sophungen I S. 143 f.

Solon bei Aristoteles nodireta 'Adquator c. 5.

11) Ogl. Busolt I2 S. 283. Die Anschauung, daß der Ioniername erst in Kleinasien entstanden und von hier nach Attia zurückeibertragen wäre, widerspricht den Angaben des Epos. Im übrigen ist der Name für die Sprachentwicklung gleichgültig.

14) Die Pelasger auf Kreta, welche Od. 7 177 genannt werden, scheinen nur in der Phantasie des Dichters eristiert zu haben: vgl. S. 131. 🖘 Auf der Chalkidike solt die Stadt Konorov entsprechend dem thrafischen Volksstamme der Κοηστωναίοι und der Candichaft Κοηστωνική zwischen Axios und Strymon — eine Stadt der Pelasger των υπέο Τυρσηνών gewesen sein. Man hat hier, geftügt auf die bei Dionns von Halit. 129 bewahrte Dariante Kootova, an italische Tyrsener gedacht und danach auch den herodot von italischen Pelasgern sprechen laffen. Das ist unglaublich, weil herodot hier plöglich, ohne irgendwelche Aufklärung, nach Italien überfpringen foll. Und ,tnrfenische' Seerauber im ägäischen Meere werden bereits im ps.=home= 

16) Jur Datierung der prähistorischen Kultur glaubte man früher einen Anhaltspunkt zu besitzen in der geologisch einigermaßen sizierbaren vulkanischen Eruption, welche die einstige große Insel Thera dis auf einige Reste des Kratersrandes, die heutigen Inseln Thera, Therasia und Aspronisi, vernichtet hat: entsprechend dem Ausbruche des Dulkans Krakatau in den Sundasinseln 1884, wobei der ganze Bergkegel ins

Meer versank und nur drei im Kreise gelagerte Infeln übrig blieben. Aber jene Berechnung hat sich durch neuere Sunde als trügerisch heraus= gestellt; vgl. das große Werk von hiller von Gärtringen: Thera I 1899. \* & \* & \* & \* & \* & \* &

16) Analogien finden sich überall, bei den Negerstämmen, in Peru und Megito, wie in

Bufolt I2 S. 122; Tjountas=Manatt: The Mycenaean age, 1897 S. 316 f., Ridgewan: The early age of Greece, 1901 S. 75 f., f. R. Hall: The oldest civilisation of Greece, 1901 S. 48/76, Sig: Les dates et la durée de l'art mycénien, Revue archéolog. 1903 S. 149/53. \*\* & \*\* \$

18) Vgl. Reifch: Die mnkenische Frage, Verhandl. d. Wiener Philologenversammlung 1894 S. 97 f.; Köhler: Ueber Probleme der griechischen Vorzeit, Sinungsberichte d. Berliner Akad. 1897 S. 258 f. 🗽 👇 🌣 🌣 🌣 🌣

19) Uebersicht der bis dahin gemachten mykenischen Sunde bei Ridgewan a. a. O. S. 2/70, zumeist aber nur aus zweiter hand bearbeitet und nicht gang zuverläffig; fürzer 

20) Ridgewan a. a. O. macht diese Kultur= träger zu arischen Pelasgern. Semitische und ägnptische Einflüsse werden von ihm überhaupt nicht anerkannt. Träger der ,homerischen Kultur', die der mntenischen gegenübergestellt und der 

gemälde und die mntenische Frage', Sigungs= berichte d. baner. Akad. 1896 S. 538/82 und Sur la question mycénienne, Mémoires de l'Académie des Inscriptions et Belles-Lettres XXXV 1896 S. 291 f. S Bérard: Les origines de l'Odyssée, Revue des Deux-Mondes, und in einem zusammenfassenden, manche gludliche Beobachtung, aber auch viel willfürliche Kombination bietenden Werfe: Les Phéniciens et l'Odyssée I 1902. St Don älterer Literatur ift besonders auf das gelehrte, aber phantastische Wert von Movers: Die Phonizier (1850) zu verweisen. 降 🖐 🐃 🦠 🧸

28) Auch der Berg in Palästina heißt bei griechischen Schriftstellern 'Αταβύοιον (Polybios IX 70, Stephan. Bn3.). Stadt und Berg gleichen Namens kommen auch auf Sizilien vor (Timaios bei Stephan. Bn3.), dessen phonizische Besiedelung in fehr alte Zeit hinaufreicht. Danach auch die Benennung des Zeus Atabyrios auf Rhodos und in Sizilien. 🛰 🤲 🧸 🐃 🧸 🐃

24) Die Identifikation ist neuerdings mit unzureichenden Gründen geleugnet von Maaß: Griechen und Semiten auf dem Isthums von Korinth, 1902. Seine Etymologie Μελικέρτης honigschnitter (μέλι-κείσειν) kann höchstens als eine geistreiche hnpothese betrachtet werden.

25) Später ist auch in Griechenland die Purpurindustrie aufgeblüht, und darum ift es für phönizische Siedelung allein nicht beweisend, daß 3. B. auf der fleinen Infel hagios Geor= gios im Sunde von Salamis Schalen von

Purpurschneden sich finden, die gur Gewinnung des Purpursaftes aufgebrochen worden sind. \* 26) Dgl. Busolt I2 S. 47 f. und Surtwängler

a. a. O. S. 18. 4 4 4 4 4 4 4 4 4 4 4 4 4 4 27) Dgl. auch Hall: The oldest civilisation

Welder, Curtius, Kiepert u. a. zugestimmt hatten. 29) Vgl. Dörpfeld: Troja und Ilion, 2

Bande, Athen 1902. 16 6 6 6 6 6 6 30) Aus mannigfaltigen Migverständniffen entspann sich ein unerquidlicher Streit zwischen Schliemann und Bötticher, der die Ruinen von Troja als eine Seuernetropole erklären wollte. Die Wissenschaft ist darüber zur Tagesordnung

erhaltenen Nachricht hat Archaianag von Mytilene mit Steinen von Troja die Mauern der Stadt Sigeion erbaut. 🌣 🗢 🗣 🛰 🤏 🐾

32) Aehnlich war die Torkonstruktion in der klaffischen Zeit bei der Stadt Mantinea in Artadien. We we we we we we we we

88) Mir scheint hierin ein alter Stammes= name der Bevölkerung von Argos bewahrt, mit dem man die unter Ramses III in Aegypten ein= fallenden Danauna, einen Stamm der , Nord= völker', in Beziehung setzen kann. Allerdings ist auch die Möglichkeit nicht zu leugnen, daß die , Leute des Danaos', wie die Personlichkeit dieses argivischen Candesheros selbst, dem Monthos angehören (vgl. die Nibelungen) und erst durch poetische Siktion zu leibhaftigen Kriegern geworden find. Way way way way way way

34) Dgl. den knappen Bericht von Voll= graf, dem Leiter der Ausgrabung, in der Archäolog. Gesellschaft zu Berlin Sebr. 1903, abgedruckt in Berliner philolog. Wochenschrift 1903 S. 477/9. Auch mntenische Gräber sind in Argos gefunden worden; doch ist es mindestens fraglich, ob ein mntenischer Dalast hier bestanden hat (vgl. 5. 102). We we we we we we we we we

35) Im Innern der Burg ist daneben in Türschwellen und Parastaden noch die Breccia von Mytenä verwandt. 🛰 🐃 🤻 🐃 🤫 🐃 🤫 🤫

36) Der Plattenring wird als spätere Zutat aus der Verteilung der Gräber und der Aufhöhung des Bodens erkannt. An die Umgrengung eines Tumulus, den Tsuntas hier annimmt, ist schon wegen des Einganges und der Doppelreihe der Platten nicht zu denken. 🤲 🥱 🐃 🧣

37) Ein fortgefester Heroenkult, der fich gum Teil bis in die klaffische Zeit fortgepflangt hat, ist besonders durch Sunde im Kuppelegrabe von Menidi (Attika) erwiesen; vgl. Jahrbuch des deutschen archäol. Instituts XIV 1899

von Athen, 1891 S. 45 f.; Curt Wachsmuth: Die Stadt Athen im Altertum I 1874, II1 1890, Berichte der fächs. Gesellsch. d. Wiss. 1887 S. 388, Abhandl. d. sächs. Gesellsch. d. Wiss. 1897 S. 1 f., Artifel ,Athen' in Pauly=Wiffowas Real=Engyflo= pädie, Ergänzungsheft 1903 S. 211 f. 🛰 🦇 🤝

39) Dgl. Philippson: Der Kopaïssee in Griechenland und feine Umgebung, Zeitschrift der Gesellich. f. Erdfunde zu Berlin 1894; Moad: Arne, Athenische Mitteil. XIX 1894 S. 405/85; de Ridder: Bulletin de Correspondance Hellén. XVIII 1894 S. 271 f. \*S

40) Gegen die Identifikation mit dem home= rischen Arne, die Noad vertreten hat, ift von de Ridder a. a. O. S. 446 f. mit gutem Grunde Einspruch erhoben worden. \* 4 \* 4 \* 4 \* 4 \* 4

41) DgI. Annual BSA II 1895/6 S. 63 f., III S. 1 f., IV S. 1 f., V S. 3 f. # q # q # q # q

42) Dgl. Herodot VII 170, Strabo X p. 475, 478. Eine ungriechische, zur kleinasiatischen Sprachgruppe gehörige Inschrift aus Praisos im Museo Italiano II 1888 S. 673 f., vgl. Kretschmer S. 407. Dazu ein Neufund Annual BSA VIII S. 125/56. 4 4 4 4 4 4 4 4 4 4

43) Dgl. Annual BSA VI, VII, sonst in Griechenland nicht vorkommen, hat Dörpfeld bei seinen Ausgrabungen auf Ceutas

(= 3thata) 1902 gefunden. \* 4 \* 4 \* 4 \* 4 \* 4 \* 4 45) Ueber die Dasenfunde von Knosos vgl. Duncan Mackenzie: Journal of Hellenic studies XXIII 1903 S. 157/205. \*4 \*4

46) Dgl. Hirschfeld: Die Entwicklung des Stadtbildes, wiederabgedruckt in seinem Buche: Aus dem Orient, Berlin 1897. \* 4 \* 4 \* 4 \* 4

47) Dgl. Cretan pictographs and praephoe= nician script, London 1895; Further discoveries of Cretan and Aegean script, Journal of Hellenic studies XVII 1898 S. 327/90. Weil: La question de l'écriture linéaire dans la Méditerranée primitive, Revue archéologique 1903 S. 213 f. 4 4 4 4 4 4 4 4 4 4

48) Dgl. Dörpfeld: Troja und Ilion S. 119f., der auf ähnliche Erscheinungen in Aegnpten (auf Phyle und bei einer Seftungsmauer aus Biegeln in Abndos) und felbst bei griechischen Mauern der flaffischen Zeit (Seftungsmauer zwischen Eleusis und Attifa) aufmertfam macht.

49) Auch in der Gynaikonitis von Phaistos findet fich diese Säulenstellung, doch find Spuren eines herdes nicht vorhanden. \* & \* & \* & \* &

51) Dgl. Perrot-Chipieg: Histoire de l'art dans l'antiquité VI 1894 S. 769 f. \* s \* s

52) In Thrakien allerdings gab es auch später noch Löwen: Herodot VII 126, Aristoteles Hist. Anim. VI 31, VIII 28. \* 4 \* 4

53) Die ältere babylonische Kunst war bereits zu einer natürlichen Darftellung des Auges gelangt; vgl. die Stele des hammurabi bei Lindl: Chrus Abbild. 16. \* 4 \* 4 \* 4 \* 4

54) Ogl. Kern: Ueber die Anfänge der hellenischen Religion, Berlin 1902 S. 9 f. und Gruppes geistreiche, aber im allgemeinen von gewagten Kombinationen durchsette , Griechische Mnthologie und Religionsgeschichte' 3. Abteil. 1903 S. 772; de Differ: Die nicht= menschengestaltigen Götter der Griechen, Leiden 

Roschers Mythologischem Ceriton II S. 1522 f.

56) Näheres hierüber lehrt Arthur Evans: Mycenaean tree and pillar-cult ant its mediterranean relations, Journal of Hellenic studies XXI 1901 S. 99/204. hierher gehört wohl auch die Derehrung bildloser Götterthrone (vgl. Abb. 76 und Schliemann: Tirnns Tafel XXIII), worüber Reichel: Ueber vorhellenische Götterkulte (Wien 1897) ausführlich gehandelt hat. Reichel hat dabei die in ihrer Der= allgemeinerung m. E. nicht glaubliche An= nahme zu erweisen gesucht, ,daß die mnteni= iche Zeit sich auf die Verehrung unsichtbarer Götter beschränfte und noch feine Kultbilder tannte. ma ma ma ma ma ma ma ma ma ma

<sup>57</sup>) Vgl. u. a. Aëthlios von Samos, Frag= ment 1 (Fragm. Histor. Graec. IV S. 287).

58) Wir erschließen das aus mntenischen Sunden (vgl. Tfountas=Manatt S. 97, Helbig: Bu den homerischen Bestattungsgebräuchen, Sitzungsberichte d. baner. Atad. 1900 S. 224) und aus dem Opfer gefangener Seinde am Grabe des Patroflos \(P\) 171 f. (vgl. Rohde: Pinche, Seelenfult und Unfterblichkeitsglaube der Griechen, 12 1898 S. 103 f.). Auch die Leichenspiele beim Begräbnis haben fich wohl aus diefer uralten Dorftellung entwickelt, und die Menschenopfer dürften von hier aus in den Götterdienst übergegangen sein. 🤲 🥱 🐃 🧣 🤲 🧣

59) Ed. Mener S. 92 f. hat diese Seite im Wefen der griechischen Göttergestalten verkannt und die menschliche Seite ihrer Wesenheit gu fehr in den Dordergrund gerückt; (5. 94 f.) dagegen, bei dem auch moderner Pantheismus die Entwicklung störend beeinfluft. hat unter zu starker Betonung der solaren Natur ihre unmittelbaren Beziehungen zum menschlichen Leben zu fehr vernachläffigt. Eine allseitige Erfassung der göttlichen Wesenheiten der Griechen fann nur in der Derbindung dieser beiden Seiten ihres Wefens erzielt werden.

60) Die chthonische Natur des Grafels aus bem Erdspalt mag fich durch Derbindung mit einer dithonischen Gottheit (Pnthon) erflaren.

61) Abbildungen der Jagdgöttin auf mntenischen geschnittenen Steinen (vgl. Abb. 71) und Reichel: Dorhellenische Göttertulte S. 59.

62) So Ed. Mener S. 15; ohne durch= ichlagenden Grund bestritten von Wachsmuth: Pauly-Wissons Real-Enzyklopädie, Ergän-zungsheft 1903 S. 159. Ogl. auch Usener: Götternamen, Bonn 1896 S. 232. \*\* \$\sigma \sigma \sigm

68) Vgl. Weider: Der Seelenvogel in der alten Citteratur und Kunft, Leipzig 1902, und im allgemeinen Gruppe a. a. O. 🛰 🤏 🐾

64) Es ist mir nicht unbekannt, daß legthin v. Below die Theorie einer ursprünglichen Ge= meinwirtschaft bestritten und die Gemeinwirtschaft erft als das Produkt einer späteren Ent= widlung erklärt hat. \* q \* q \* q \* q \* q \* q

65) Vgl. Schömann-Lipsius: Griechische Alter-tümer I4 1897 S. 273. 💝 G 🤲 G 🕸 G 🚘

66) In Gortyn an die entfernteren Seiten= verwandten innerhalb der Phyle: V 25 ofteves κ lovti δ κλάρος: das sind nicht die unfreien Foinéeς = häusler, für die ich ein subsidiäres Erbrecht nicht anerfennen fann. we we we

67) Vgl. Szanto: Die griechischen Phylen, Sitzungsberichte der Wiener Akad. 1901. \*

## Anmerkungen zum dritten Abschnitt SSSSSSSSSSSSS

homerische Ilias, 1886; Bezzenbergers Beiträge 1896 S. 1—81, 1899 S. 1—93, 1900 S. 1—29. In seinem neuesten Buche ,Das alte Lied vom Borne Achills (Ur-Menis) aus der Ilias ausgeschieden und metrisch übersett' (1902) hat Sich feine Theorie felbft ins Cacherliche hinüber= geführt, indem er in der urfprünglichen Dichtung ein Jahlenschema nachweift, das auf der elf= zeiligen Strophe und ihrer regelmäßigen Der= mehrung beruht. Die Ur-Menis soll 4 Bücher 3u 47, 41, 41, 47 Strophen umfaßt haben, die in einer zweiten und wieder in einer dritten Bearbeitung (Einführung des Poseidon und der Kreter) regelmäßig verdoppelt worden wären. hierzu vergleiche man besonders den schönen 3ir= felschluß S. 86 als Beweis: "Läßt sich der gesamte notwendige Inhalt des alten Liedes in diesen foeben bestimmten Rahmen fassen, fo muß der Dichter diese seine Dichtung schon in diesen Rahmen einge= schlossen haben'. Dabei foll - eine nur unwesentliche Modifizierung von Sids früher schon vorgetragener Ansicht - die Ur-Menis im äolifchen Smyrna, die erfte Erweiterung in Chios, die Erbreiterung in Kreta abgefaßt worden fein, und ,Szenen des ersten Teils im Buch 2-8, soweit sie alt und echt sind, können nur in 

3) Ogl. die Gegenschrift von Paul Cauer: "Kulturschichten und sprachliche Schichten in der Ilias" (vgl. Anm. 22) und die ausführliche Rezension von Arthur Ludwich: Berliner philol. Wochenschrift 1902 Sp. 1009 f. Dagegen eine Derteidigung von Bechtel: "Ein Einwand gegen den äolischen Homer" in Légas, Sestschrift f. Sid, 1903 S. 17 f. Susschrift susschrift f. Sid, 1903 S. 17 f.

4) Dies Indicium würde indessen auch für das Mutterland oder für Kreta zutreffend sein.

5) "In der Epoche der Gesamtredaktion von Ilias und Odnsse auf ionischem Boden war das Digamma bereits verloren gegangen'. Solmsen: Untersuchungen zur griechischen Cautzund Verslehre, Straßburg 1901. S. "Die epischen Gesänge, deren abschließende Redaktion in unserer Ilias und Odnsse vorliegt, sind in einer Mundart gedichtet, die den Caut des F nicht mehr besah. Wer also heute einen sprachgeschichtlich reformierten Homertext druckt, der handelt falsch, wenn er das F mit ausnimmt; aber Bentlen ist es, dem diese Erkenntnis versdankt wird. Cauer S. 63. S. S. S. S. S.

6) Don der ferner behaupteten Erweiterung kurzer, in äolischer Sprache komponierter Epen, ihrer Uebertragung in den ionischen Dialekt und ihrer Aufzeichnung zu Ansang der Olympiadenerchnung können wir hier absehen.

Usener in seiner methodologischen Untersuchung ,Der Stoff des griechischen Epos' (Sitzungsberichte der Wiener Akademie 1897) stellt sich die Entwicklung im wesentlichen o vor, daß in der Sagenbildung nicht schichtliche Persönlichkeiten idealisiert und in die Sphäre der Gottähnlichkeit erhoben wurden, son= dern daß mythische Persönlichkeiten, an denen der Begriff des Kriegshelden, des Retters, des Stadtgründers haftete, in die Stellung geschichtlicher helden eingetreten sind, nachdem ein geschichtliches Ereignis oder der schöpferische Gedanke eines Dichters die alten mythischen Erinnerungen ausgelöst hatte. Usener hält so= mit auch an der geschichtlichen Realität der in der Ilias besungenen Taten fest (, Wanderungs= und Eroberungszüge achäisch=äolischer Stämme'), läßt sie aber durch dichterische Phantasie auf ur= sprünglich göttliche Personen übertragen werden. Demgegenüber betont Bethe: "Homer und die Heldensage' (M. Jahrbücher f. d. klass. Altertum, 1901 S. 637/76) wiederum mehr den geschichtlichen, im Munde der Sänger allerdings mannigfach umge= bildeten hintergrund der Sage und sucht ihn, Otfried Müllers Methode der Sagenforschung folgend, durch eindringende Kritif flarzulegen, in= dem er die heimat der sagengeschichtlichen, historisch wirklichen Persönlichkeiten nach den Dertlichfeiten ihrer Graber und Kultstätten bestimmt.

") Die Behauptung Ed. Meners, die Blütezeit des Epos könne den Heroenkult noch nicht gekannt haben, denn dieser sei erst durch das Epos entstanden, stellt den wirklichen Sachverhalt gerade auf den Kopf.

10) Auch Beloch (I S. 121) rechnet mit der Möglichkeit, daß unter den zahllosen Heroen, die in den verschiedenen Teilen der griechischen Welt verehrt wurden, so mancher sei, der wirklich dereinst in Sleisch und Bein auf Erden gewandelt.

11) Die dichterische Gestaltung in der Erstindung der handelnden Personen des Eposist zu sehr in den Vordergrund gerückt von Riese (vgl. Anm. 142), der selbst den Achilleus zu einer "ganz und gar poetischen Gestaltsmacht (S. 199).

die blutigen Szenen der Ermordung Sigfrids

durch seinen königlichen Bruder (Edda) oder Dienstmann (Nibelungenlied) hagen, des Todes hadubrands unter dem Schwertschlage des Vaters verglichen werden.

urde helena von Theseus entführt und von den Dioskuren, den Söhnen des Zeus, befreit; vgl. Usener a. a. O. S. 12. \* 4 \* 4 \* 5 \* 5 \* 5

15) Ganz unmöglich ist die Konstruktion von Beloch I S. 143: "Die Gruppierung aller dieser Mythen um den Krieg gegen Ision kann erst auf asiatischem Boden erfolgt sein." Stäckewan a. a. O. S. 644 s., der selbst den Schiffskatalog B als ein originales Stücker homerischen Epopöe betrachtet (S. 633), läßt auf Grund einer konsusen Argumentation die Dichter der Epen Isias und Odnssee Sänger an peloponnesischen Sürstenhösen sein. " S

17) Eine andere Brechung der sagenhaften Ueberlieferung hierüber scheint in der Argonautensage vorzuliegen. Bezeichnenderweise ging nach Strabo IX p. 401 auch die äolische Wanderung von Aulis aus; vgl. Ed. Meyer S. 190 und 234. \*\* \*\* \*\* \*\* \*\* \*\* \*\* \*\* \*\* \*\*

18) Im Altertum hat der historiker hellanikos, der die Urheimat der Pelasger im Peloponnes suchte, die Verlegung des "pelasgischen
Argos" nach Thessalien nicht anerkannt; vgl.
Kullmer: Die historiai des hellanikos von
Eesdos, N. Jahrbücher f. Philol. Supplem.
XXVII 1902 S. 473. Die Beziehungen der
homerischen Pelasger zu Nordgriechenland,
Thessalien und Epirus sind freisich nicht zu
leugnen, vgl. II 233, P 288 f., 301, (K 429).

21) Zum Vergleiche verweise ich auf die Entwicklung der germanischen Karlssage, weil auch hier die Idee des Kampfes der Christenheit gegen die Muhammedaner älter ist, als die Gestalt Karls des Großen, die erst später in jenen Sagenkreis hineingestellt worden ist.

28) Ogl. Helbig: Der Shluß des äolischen Epos vom Jorne des Achill, Rhein. Museum LV 1900 S. 58/61, dessen Anschaung vom "äolischen Epos" ich natürlich auf die ältere Gestaltung der Sage in epischen Einzelliedern übertragen wissen will.

24) Eine alte ägnptische Parallele vgl. bei Lindl: Cprus S. 48. 44 44 44 44 44 44

27) Ogl. dazu die Bemerkungen von Jüthner: Zeitschrift f. d. österreich. Gymnasien 1902 S. 299/308. \*4 \*4 \*4 \*4 \*4 \*4

30) Ueber die Beibehaltung älterer Jüge neben jüngerer Kultur vgl. besonders Helbig: Sur la question mycénienne, Memoires de l'Acad. des Inscr. 1896 S. 338. 354 454

32) Ogl. Hercher: Homer und das Ithaka der Wirklickeit, Hermes I 1866 S. 263 f.; Partsch. Lephallenia und Ithaka, Petermanns Mitteilungen 1890, Ergänzungsheft; Michael: Das homerische und das heutige Ithaka, Progr. Jauer 1902, gegen Dörpfeld; widerlegt von Wolf: Berliner philol. Wochenschrift 1903 S. 208/13. Dazu Draheim: Die Ithakafrage, ein Citeraturbericht, Progr. Berlin 1903; K. Reißinger: Leukas, das homerische Ithaka, Blätter f. d. baher. Gymnas. Schulwesen 1903 S. 369/402. \*\* S. \*

38) Danach o 207 die eponymen Heroen Ithakos und Neritos. 🕳 🚗 🌤 🧸 🌤 🥰

34) Und vor ihm schon Draheim: Wochenschrift f. klass. Philol. 1894 S. 63. \* 4 \* 4 \* 4

85) In der archäolog. Gesellschaft zu Berlin, Januarsitzung 1903, vgl. Berliner philol. Wochenschrift 1903 S. 380 f. 4545 4545 4545

30) Myfenische Gräber sind auf Kephallenia nachgewiesen: Athen. Mitteil. XIX 1894 S. 486 f.

37) Auch der Anhang von hesiods Theogonie 1011 f. läßt Odnsseus mit der Kirke den Agrios und Catinos erzeugen, die, natürlich im fernen Westen, über alle Tyrsener herrschen.

uns vorliegenden Odnsseusens ist die Konstamination eines westlichen und eines östlichen Bestandteiles der Sage nicht völlig ausgeglichen: der Umschlag erfolgt im 11. Buche (1) mit der Erwähnung der pontischen Kimmerier.

40) Allerdings kann die heroische Agamemnonsage mit der märchenhaften Odnsseussage nicht unmittelbar verglichen werden.

11) Seeck S. 267 f. will im Odnsseusmythos eine hypostase des untergehenden und
wieder heraussteigenden Sonnengottes erblicken.
Aehnlich urteilen Wilamowig-Moellendorff S. 114
und Ed. Mener S. 103: "Der held, der lange die
heimat meiden muß, in die Unterwelt hinabsteigt, in die Gewalt der "grauen Männer", der
Phäafen, der "Derhüllerin" Kalppso, der Zauberin Kirke gerät, ist nichts anderes, als der
sterbende Naturgott". "Sies is sies is sies

12) Nach Ed. Mener S. 277 kann Minos

12) Nach Ed. Mener S. 277 fann Minos von den Doriern auf Kreta nicht getrennt werden, weil er der Urheber der in historischer Jeit bestehenden Ordnung ist (vgl. Plato Minos 318 f., Nouvo a' 630 u. a.). Das ist falsch. Die Dorier können die bereits heroisierte Gestalt des Minos zugleich mit den alten Rechtsund Staatsordnungen von den älteren Bewohnern des Candes übernommen haben, wie die dorischen Eroberer Spartas sicher den Kult des Agamemnon und Menelaos.

43) Şid S. 98 möchte den Verfasser von N für einen Kreter halten, weil der Dichter hier den Helden der Kreter so geflissentlich seiner bedeutenden Cokastenntnis halber aber betrachtet er ihn als einen Aeoler, der diese Einlage mit Rücssicht auf ein kretisches Publikum gedichtet habe.

45) Eine Wanderung thessalischer Pelasger nach Kreta konstruierte Andron Fragment 3 und 4.

entsprechend hat man seine Anwohner für Phönizier erklärt (Ed. Mener S. 145/6). Aber Strabo X p. 475 (nach Apollodor) hielt sie, auf fretische Cotalhistoriker gestüht, für Ureinwohner, wie die Eteokreter. Nach der mythischen Genealogie war Kndon ein Enkel des Minos von seiner Tochter Akakallis, die ihn mit hermes oder Apollon erzeugt haben sollke; tegeatische Sage bringt ihn mit Arkadien in Derbindung (vgl. Busolt 1° S. 266 Anm. 3).

Positionswirtung in der Odnsse viel häufiger als in der Ilias (vgl. La Roche), entsprechend der Verstechnif bei Hesiod und in den homerischen hymnen.

48) Ogl. Hehn: Kulturpflanzen und Haus= tiere in ihrem Uebergang von Asien nach Europa; und besonders Sellner: Die homerische Flora, Wien 1897. 44 44 44 44 44 40) Allerdings haben sich auch in den Kuppelgräbern von Mykenä und Orchomenos die deutlichen Spuren von Metalldeforation der geglätteten Steinwände erhalten, und der Rest eines Knanosfrieses sit im Palaste von Tirnns gefunden worden (Abbild. 42).

50) Vgl. Joseph: Die Paläste des homerissen Epos mit Rücksicht auf die Ausgrabungen heinrich Schliemanns, 2. Aufl. Berlin 1895. — 5

51) In Mykenä sind nur ein paar Singerringe von Eisen gefunden worden. 🗢 🦐 🦐

52) Ogl. Cauer S. 187 f. Eine Mitgift neben Mahlschatz und Morgengabe kommt schon in den babylonischen Gesetzen des Hammurabi (um 2100 v. Chr.) vor; vgl. die Uebersetzung von H. Winckler: Der alte Orient IV 1903.

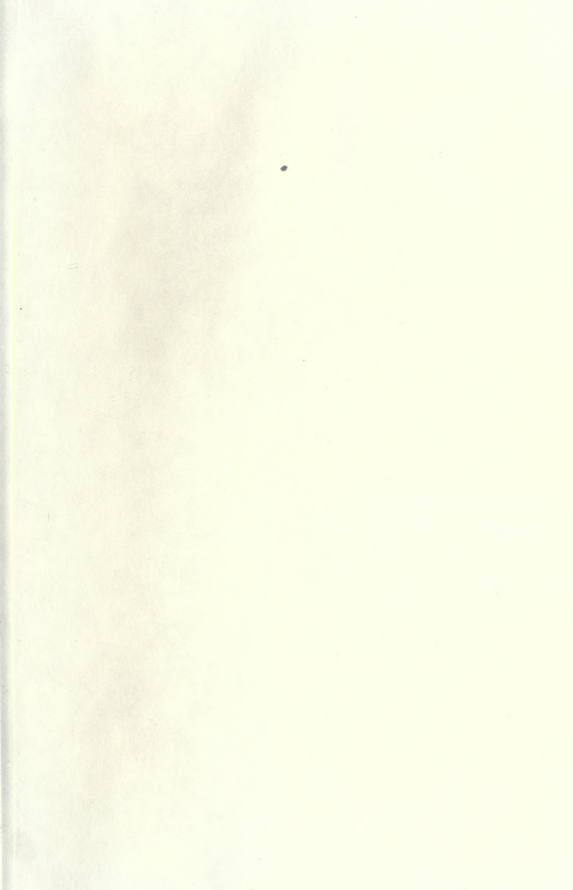
- 58) Selbst die fretische und spartanische Gemeinwirtschaft, die von Ed. Meger als ein Ueberrest primitiver dorischer Kultur betrachtet wird, kann sehr wohl schon früher hier bestanden haben; vgl. auch R. Pöhlmann: Ge= schichte des antiken Kommunismus und Sogi-alismus I S. 58 f. Bemerkenswerte Spuren davon haben sich gerade in der Odnssee in den gemeinsamen Schmäusen des Dolfes an den hauptfesten der Götter erhalten; vgl. die festlichen Dersammlungen der messenischen Polier am Poseidonfeste ( $\gamma$  5 f., 59), die hekatomben der Ithakesier ( $\nu$  276) und der Phäaken ( $\eta$  202). Cehrreich ist auch ein Dergleich des alten Gesetestoder von Gortyn auf Kreta (vgl. S. 98) mit den babylonischen Gesegen des hammurabi, zwischen denen sich merkwürdige Parallelen auftun. Allerdings klafft eine Lude von Jahrhunderten zwischen den inschriftlich überlieferten fretischen Gesetzen und der sagenumsponnenen Legislatur des Minos. Aber die Ueberein= stimmung mit dem babplonischen Rechte. die aus dem bestimmenden Einflusse babylonischer Kultur auf Kreta und der bis in die historische Zeit sich erstreckenden Gesetzestraft des alt= babylonischen Rechtes sich erklärt, macht es wahrscheinlich, daß auch die Wurzeln des späteren ,dorischen' Rechtes in der mntenischen Kulturperiode Griechenlands liegen. 🤲 🥱
  - 54) Vers 205 wird aufgehoben durch  $\eta$  33.
- 55) Euböa liegt von der Phäakeninsel in weitester Ferne (τηλοτώτω), obwohl die rudergeübten phäakischen Jünglinge mit ihren schnellen Schiffen die Fahrt in Einem Tage vollenden. Der Dergleich ist jedoch vom Standpunkte der im Nordwestmeere lebenden Phäaken herzlich schlecht gewählt, weil Euböa bei der Küstenschiffahrt der ältesten Zeit in der gleichen Sahrtrichtung wie Ithaka, nur weit darüber hinaus liegt. Ganz anders sieht sich die Sache an, wenn wir die Sahrt vom kretischen Standpunkte aus betrachten.

50) Seinere Stilunterschiede zur Gesamtheit der Dichtung sind in einzelnen Teilen (z. B. in  $B, \Omega$  u. s. w.) vorhanden, beeinträchtigen jedoch die Einheitlichkeit des Ganzen nicht. \*

<sup>57</sup>) συνέστηχεν ή μεν Ἰλιὰς άπλοῦν καὶ παθητικόν, ή δὲ 'Οδύσσεια πεπλεγμένον, ἀναγνώσιοις γὰο δι' ὅλου καὶ ἡθική. Arijtoteles Poetif c. 24. \*ς \*ς \*ς \*ς \*ς \*ς \*ς \*ς

## RECEDENCE RECEDENCE RECEDENCE

COCCECCECCECCECCECCCCCCC





PLEASE DO NOT REMOVE
CARDS OR SLIPS FROM THIS POCKET

UNIVERSITY OF TORONTO LIBRARY

