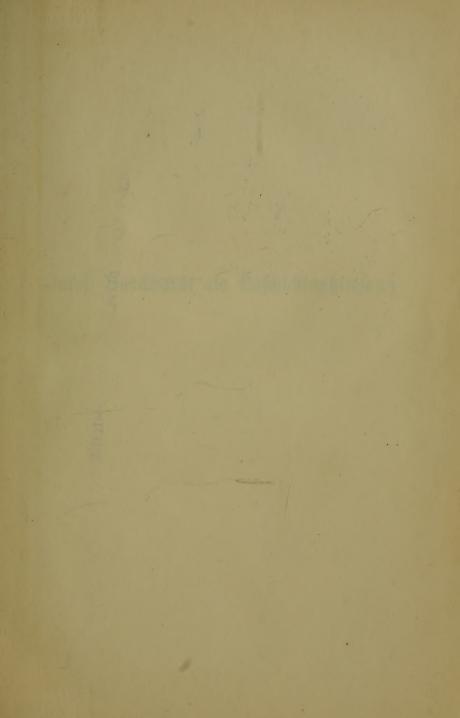


907.92 B893J

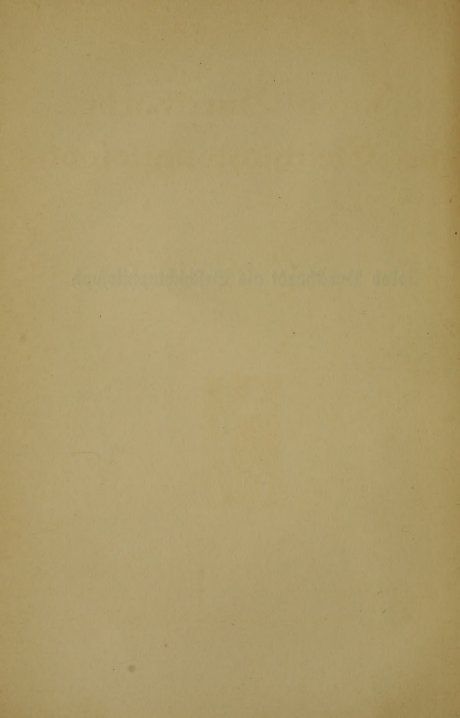
BOOK 907.92.8893J c.1
JOEL # JAKOB BURCKHARDT ALS
GESCHICHTPHILOSOPH

3 9153 00205150 &





Jakob Burckhardt als Geschichtsphilosoph



Jakob Burckhardt 36
als Geschichtsphilosoph 19

Rarl Toël



907.92 -B893-J

## Vorwort.

Diese Schrift gibt einen Beitrag aus der "Festschrift zur Feier des 450-jährigen Bestehens der Universität Bafel" (Belbing & Lichtenbahn, Bafel 1910) in unverändertem Abdruck wieder. Wohl hätte der Versasser manche Verbesserung nachzutragen und vor allem manche Ergänzung, die ihn allerdings z. T. weiterführen würde, als Zeit und Fach ihm erlauben. Er denkt dabei nicht nur an frühere Desiderata, 3. B. eine Untersuchung über das Verhältnis Burchardts zu Ranke (vergl. Anm. 201), der ja auch die Geschichte ansieht als einen großzügigen Rampf von Freiheit und Notwendigkeit und besonders als ein universales Leben voll "ungeheurer Bewegungen" in "unendlicher Mannigfaltigkeit" und doch in allgemeinen Zusammenhängen nach "geheimnisvollen Gesethen", der auch wie Burchardt Geschichte überhaupt betrachtet aus "Neigung zu der lebendigen Erscheinung des Menschen schlechthin", zu diesem "vielgestaltigen" Geschlecht, das "so gut und so bos, so gludlich und so unselig" —, der aber nicht mit Burchardt fand: Die Macht ist bose an sich," sondern "in der Macht an sich erscheint ein geistiges Wesen" (aus einer Sandschrift der dreißiger Jahre Weltgeschichte IX2, p. XI). — Weiter noch denkt der Verfasser für Ergänzungen natürlich an manche inzwischen erschienene Literatur, darunter wichtige Außerungen von

und über Burchardt felbst und Erinnerungen von solchen, die mit ihm in Beziehung oder Vergleich zu sehen waren (wie Nieksche. Bachofen, Spitteler u. a.), ferner an Manches, das uns seitdem noch Meisterhande zur Geschichte Basels beibrachten, dazu an allerlei Mertwürdiges, das seither geicheben, in die auf den folgenden Blättern stizzierte lotale Charafteristik, in die Paradoxie dieses Stadtlebens einzuftellen wäre, wie etwa in seine bunten Rontraste des Glaubens und Denkens (S. 26 f.) die vor den Toren gegründete Rauptitätte der Anthroposophen oder in Basels Beruf zu friedlicher Vermittlung und Toleranz (vergl. S. 31 f.) und zugleich in die größten geistlichen und weltlichen Schauspiele auf dem Münsterplat, ja im Münster selbst (vergl. S. 33) der unter Glocken- und Orgelklang erfolgte Einzug der roten Fahnen des internationalen Sozialismus, dessen Führer aus zwanzig Völkern, nach Bebels Worten "wie ein Bischof oder Papst empfangen", im November 1912 dort von den Tribünen, ja von der alten Ranzel herab bas Abeal des Friedens verkünden und der "Machtgier" den Krieg erklären durften. Und dann der Welterieg, den wieder Basel als alte Völkerwarte (vergl. S. 34. 118) so nabe wie keine andere neutrale Großstadt vor seinen Augen und Ohren erlebt. Und endlich, wer wird nicht mit dem Verfasser sich die Frage vorlegen, wie wohl Jakob Burchardt mit seinem duster leuchtenden Auge dieses größte geschichtliche Weltbeben angeschaut hätte, bas er vorgeahnt zu haben scheint (vergl. S. 75. 88)? Doch die Untwort liegt schon nach dem S. 69 f. 94 ff. 119. 125. 128 Angeführten nicht so glatt an der Oberfläche, als es scheinen mag, und wo lebt der Mann, der darüber schon ganz unbefangen urteilen kann? So heißt es hier bei allem Anreiz zu weiteren Ausspinnungen: principiis obsta und manum de tabula! Salt es doch dem Verfasser, durch Zurüchaltung nachträglicher Busäte und selbst des eigenen Urteils die Sachlichkeit und Seschlossenheit dieser Studie zu wahren und zunächst nur der vielsachen und seit Jahren vergeblichen Nachfrage nach Abzügen zu entsprechen, die wohl begreislich scheint bei dem unverlöschten Interesse an Jakob Burchardt, das sich jetzt bei der nahenden Jundertjahrseier seiner Sedurt noch steigern dürste. So sühlte sich der Versasser gedrängt, die Arbeit, so wie sie vor eineinhald Lustren zu Ehren unserer alma mater geschrieben wurde, noch einmal anzubieten zu Ehren ihres größten Sohnes.



## Inhalt.

| I.   | Stellung zur Philosop | phie | ٠ | ٠ | Seite | 7   |
|------|-----------------------|------|---|---|-------|-----|
| II.  | Heimisches Kolorit    |      |   | ٠ | "     | 18  |
| III. | Züge der Zeit         | •    | ٠ | ٠ | "     | 54  |
| IV.  | Geschichtsbild        |      |   |   | "     | 106 |



## 1. Stellung zur Philosophie.

iese Studie muß damit beginnen, hinter ihren Titel ein Fragezeichen zu setzen, und der Verfasser, der auch sogleich bekennen muß, daß er den großen Meister, von dem er hier handelt, persönlich kaum noch gekannt hat, daß er sich also leider nicht an viele momentane Eindrücke, sondern nur an einige monumentale Werke 1) balten kann, hört schon den Einwurf: er habe auch sachlich den Meister verkannt, wenn er ihn hier unter das Schema eines Begriffs schiebt, in einem Berufe porführt, den Rakob Burchardt mit allen Kräften abgelehnt hätte und wirklich abgelehnt hat. Macht er doch in den "Weltgeschichtlichen Betrachtungen", die ja für unser Thema besonders in Frage tommen, einen scharfen Schnitt zwischen ben .. Geschichtsphilosophen" und "uns"2), und erklärt sogleich S. 2 programmatisch und zugleich dogmatisch: "Wir geben vor allem keine Geschichtsphilosophie. Diese ist ein Kentaur, eine contradictio in adjecto." Deutlicher kann wohl die Absace nicht sein, und sie übertrifft noch J. Burchardts Abkehr vom Philosophischen allgemein, die um so auffallender ist bei einem Begründer der Rulturgeschichte, der gerade die geistigen Faktoren in den Vordergrund rückt und gerade in Griechentum, Zeit Ronstantins und Renaissance drei philosophisch bewegte Reitalter aufrollt.

Nicht etwa, daß er der Philosophie Worte der Anerkennung versagt! Da sind ihm "die starken Bewegungen in der neueren Philosophie bedeutend an sich"; die Philosophie "steht boch über der Geschichte" als "der höchste Zweig der Kultur"; "mit den großen Bhilosophen erst beginnt das Gebiet der eigentlichen Größe", und die Poesie "folgt in der hoben Mitte zwischen der Philosophie und den Künsten"3). Andessen ist gerade das böchste Lob bei Ratob Burchardt nicht unverdächtig. Es gilt bei ihm, der vom Genie schon die Polyphonie der Seele hat, sie vor dem monotonen Philister voraushat, den oft gar anders schwingenden Oberton oder besser Unterton stets mitzuboren, der hinter dem feierlichsten Bathos um so feiner lächelt, binter der volltönigsten Bewunderung um so scheuer sich retiriert. Solche psnchologische Akustik wird bistorisch wichtig, ja notwendig bei der Streitfrage nach dem Verhältnis Burchardts zu Nieksche, das, wie R. Richter treffend bemerkt 4), nicht "in eindeutige Schlagworte zu bannen" ist, was übrigens auch bei Bernoulli 5) nicht geschieht. Heinr. Gelzer6), Overbect7) und Peter Gast8) waren nicht die einzigen, die bei Burchardt im Hintergrund eine Stepfis fast bis zur Aronie oder eine Scheu fast bis zum Grauen gegen Nietsiche beobachteten, wie sie für den Renner der Geiftesart beider an sich schon begreiflich, ja notwendig erscheint und doch eine bestimmte Gemeinsamkeit und eine teilnebmende hohe Wertschätzung namentlich in früherer Zeit bei dem älteren so wenig ausschließt wie bei dem jüngeren eine bleibende Verehrung. Es ist in Burchardts Stellung zu diesem jüngeren Freunde manches, das an Rants Abwehr gegen die "abenteuerlichen" Ronsequenzen seines Jüngers Richte erinnert ober an Goethes Vorhalt gegen die bewundernden Romantiker, und der Basler Klassizist mochte den Euphorionsturz dessen schon lange erwarten, den er laut den Dankbriefen für die übersandten Schriften mit bewunderndem Schauder "auf den schwindelnden Felsgraten", "auf ben böchsten Gebirgsgraten," "auf so hoch über mir befindlicher Warte" wandeln sah.

In solchen Bildern kommt seine Stimmung gegenüber der Philosophie überhaupt zum Ausdruck. "Reitlebens bin ich fein philosophischer Ropf gewesen, und schon die Vergangenbeit der Philosophie ist mir so viel als fremd." bekennt er in einem weiteren Dankbriefe mit seiner so lächelnd übertreibenden Bescheidenheit, wie sie nur noch ein Philosoph batte: Gokrates. Doch weiß Burchardt wirklich nicht nur von sich versönlich, sondern auch in der historischen Darstellung die Philosophie mit schöner Reverenz zurückzuschieben. Schon Carriere vermikte die Behandlung der Philosophie in der "Rultur der Renaissance", obgleich sie schließt mit einem herrlichen Ausblick auf die ideale Erkenntnis der platonischen Akademie. Doch es bleibt Fernblick, und auch fonit überläßt Burdhardt die Schulipsteme der Denker, ja den Anhalt der Philosophie fast ganz ihren Sistorikern und beschränkt sich "gerne" auf breitere Rulturwirkungen9). Er zieht da einen fräftigen Strich zwischen Philosophie und Volksgeist<sup>10</sup>), aber die Schriften der Denker interessieren ibn nicht, sofern sie sich über den Bolksgeist erheben, sondern nur sofern sie ihn doch noch spiegeln, von dem sie auch eber noch abhängig seien11), als daß sie etwa auf ihn Einfluß bätten, und er wird hier nicht müde, die Ohnmacht der Philosophie gegenüber den geschichtlichen Mächten und namentlich gegenüber dem Volksglauben zu betonen12). Er findet, daß die Philosophie "eigenmächtig", "willfürlich" überall sich "einmischte," "eindrängte"13), und findet "das Gesamtresultat" der antiken Spsteme "null im Verhältnis zu dem großen Aufsehen" und ihre Leistung bei den neueren Darstellern "beträchtlich" überschätt14). Er lächelt gar fein über die Unstrengungen der antiken Philosophiegeschichte, über die verehrenden Philosophenjunger, über die Philosophen als Tyrannengegner, als die sie viel zu spät kamen und nur berühmt wurden, weil andere Zelebritäten weggestorben waren, während sie selber oft im Herzen tyrannisch waren 15). Er kann sich die Mienen der delphischen Briefter ausmalen,

als ihnen zugemutet wird, Sokrates für den weisesten zu erklären, und der Ernst drobt ihm auszugehen, wenn Platon als einträchtige Staatslenker Philosophen fordert16). Er entschuldigt die Verspottung und Verachtung der Philosophen in der Untike und empfindet "kein großes Mitleiden" mit ihnen, da sie bei allem Gerede von Tugend und Menschenliebe als einzige Fanatiker unter den Griechen "mit pfäffiichem Gekläff", ja mit den bedenklichsten Mitteln sich gegenseitig bekämpften17). Er weiß wohl, daß die Einzelwissenschaften "oft gar nicht wissen, durch welche Räben sie von ben Gedanken der großen Philosophen abhängen," aber er fragt, ob nicht die Spekulation der präzisen Forschung wesentliche Rräfte entzog18). Er schätt die Selbständigkeit der alten Philosophen, aber sie sei mit großer Gelbstichähung und Citelkeit verbunden; er schätt ihre ethischen Bestrebungen, aber sie seien so aufdringlich, so blind optimistisch gewesen, daß gegen das "ethische Gerede" der Philosophen die Sophisten "eine Erquidung" gewesen seien; er schätt jene als Befreier vom Staat, als die ersten reinen Bildungsmenschen; aber sie seien auch keine Kriegsbelden; er schätt ihren Freiheitssinn, der sogar viele Sklaven zu Philosophen machte - "vermutlich", weil sie bei der Dressur bazu berbalten mußten und nicht davongebn konnten19).

Der dritte Band der griechischen Kulturgeschichte, der im ersten Abschnitt "die bildende Kunst" behandelt, bietet zuletzt auch einen Teilabschnitt "zur Philosophie", und mit weitestem Blick umwandert da Burckhardt die ganze alte Philosophie von außen her, zeigt überaus lehrreich, wie sie in Wort, Leben, Forschung eingeht, zeigt sie der Reihe nach gleichsam als Fortsetung der Sprache, als "Bruch mit dem Mythus", als Redekunst, als Bildung der freien Persönlichteit und auch der Wissenschungten, zeigt sie in allen ihren Beziehungen, nur nicht in ihrem eigenen Wesen, ihrer eigenen Entwicklung; er spricht mit umfassender Kenntnis, wenn auch weniger moderner Kritik von der Lebensweise, dem

"Personal", den Feindschaften, den Lehrorten, den Schriftformen der alten Denker, doch am wenigsten von ihren Sedanken. Nicht daß er sie verachtet! Es lebt zuviel Raffaelischer Geist in ihm, als daß er nicht der Schule von Althen seine Ehrfurcht bezeugen sollte²0), ja die großen Philosophen sind ihm Repräsentanten des Geistes, Weltüberschauer, unersetzliche Veranschaulicher und Verewiger des Zeit- und Weltgehalts und Schöpfer freier und großer Bilder aus dem Innern heraus gleich den großen Dichtern und Künstlern²1). Dabei wird es deutlich: er liebt an den Philosophen, was sie mit den Künstlern gemein haben, und er lehnt ab an ihnen, was sie von den Künstlern scheidet: die Abstraktion, die auf Anschauung verzichtet.

Schon in den Briefen der Rahre 1842 und 43 ist er sich darüber verblüffend klar: "Überhaupt werdet ihr längst den einseitigen hang meiner Natur zur Anschauung erkannt haben. Ich habe mein Leben lang noch nie philosophisch gebacht und überhaupt noch keinen einzigen Gedanken gehabt, der sich nicht an ein Außeres angeschlossen hätte." "Du weißt, wie schwach ich im Räsonnieren bin"22). Und so bekennt er noch Nietsiche: "In den Tempel des eigentlichen Denkens bin ich bekanntlich nie eingedrungen, sondern habe mich zeitlebens in Hof und Hallen des Veribolos ergökt. wo das Bildliche im weitesten Sinne des Wortes regiert"23). Kür ihn haben Poesie und Kunst es vor der Philosophie voraus, daß sie "sinnbildlich" sprechen24); er beansprucht auch im Cicerone nicht "die Idee eines Runstwerks zu verfolgen und auszusprechen", und so graut ihm auch vor einer Kunst, die der Afthetik und den Adeensuchern in die Hände fällt25), und so preist er es "als das größte Glück" für die antike Runst, daß sie "in einer Reit, da sonst alles zerschwatt wurde, den unendlichen Vorzug" batte, "frei von aller Gebundenheit an Theorien," frei "vom Gerede" zu bleiben und von "einer umständlichen, vielleicht sehr verhängnisvollen Afthetit". Trot mancher "blinden Rasonnements über die Rünste" und "halsbrechender ästhetischer Parallelen" zeigten doch die antiken Philosophen ein "erstaunliches" Stillschweigen über die Runst, ein Stillschweigen auch des Neides, der Feindschaft, der Verachtung. Denn die Rünstler galten als Banausen und sie verherrlichten den Mythus, von dem die Denker zu besreich suchten. "Der Gedanke war der Feind der schönen und überreichen Vildlichkeit" — so klagt Jakob Burchardt<sup>26</sup>). Heilig ist ihm das Vild, die lebendige Gestalt.

Dennoch ist es so wenig bloke Aronie wie blokes Lob. wenn ihm die Philosophie zum "höchsten Zweig der Rultur" steigt. Der bochste Zweig kommt am spätesten, und am spätesten kommt die Reflexion und singt ihr Abendlied. Erst bei einbrechender Dämmerung beginnt die Gule der Minerva ihren Flug — dies Regelwort von der Philosophie tonte unbewukt in Burchardts Ohren, und so ist ihm die Philosophie die Reflexion, die spät, zu spät kommende, nachher besser wissende27), die Auftlärung, die zulett die lebendige Gestalt ausböhlt, die den Gedanken skeptisch bricht und die Poesie verdünnt28), die das sinkende plastische Vermögen auch in der Politik schließlich in die Utopie versinken läkt29), vornehmlich aber die Religion kritisch, baretisch, sophistisch zersett30). Gewiß, die Philosophie habe die Religion wie die Moral zu reinigen versucht31), aber zu retten vermochte sie die sinkende nicht mit ihren rationalistischen Deutungen und ihren mühevoll nachgemachten, ja "bolperigen" Mothen<sup>32</sup>), und sie sei darüber selber in mystischen Aberglauben bis zur dunkeliten, abgeschmackteiten Dämonologie verfallen33). Dabei liebe sie es, ihre Termini zu vergöttlichen, ihre Kategorien allegorisch zu personifizieren, für ihre Symbolik den Buchstaben zu "martern," zu "peinigen" und Begriffe zu svalten84). Der Renaissance gebühre ewiger Dank, daß fie außer dem logischen Begriff der Menschheit nun auch die Sache kenne, und "alücklicherweise begann die Erkenntnis des geistigen Menschen nicht mit dem Grübeln nach einer theoretischen Psychologie — — sondern mit der

Sabe der Beobachtung und Schilderung, wenn auch mit "theoretischem Ballast" und "überlebten Kategorien". Cardanus' Lebensbeschreibung übertöne sein Andenken in der Philosophie, und Bojardos bunte Erfindungsfülle spotte aller Schuldefinitionen der Epik<sup>35</sup>).

Am ganzen darf man sagen: die Philosophie ist für Burdbardt zu tünstlich, um tünstlerisch zu sein; sie mechanisiert ihm das Organische, sie ist ihm ein Absterbeprozek, ein Abend — und boch auch ein Morgen, ein Fortschritt. Die Aufklärung ernüchtert, aber sie erweckt auch das Individuum; die Aufklärung ift ein Berstörer, aber auch ein Befreier, und so bat die ganze antite Philosophie für Burchardt nur einen negativen Sinn: die Berstörung des Mythus, und einen positiven Sinn: die Befreiung der Perfönlichkeit. Und so teilen sich Sak und Liebe in seine Auffassung der alten Denker, und so verteilt sich auch die Liebe auf Früh- und Spätzeit. "Die wahre, unerreichbare Größe des Griechen ist sein Mythus; etwas wie seine Philosophie hätten auch Neuere austande gebracht," erklärt er35a), und so schätzt er von den Denkern die ältesten, die dem Mythus noch nabestanden, obgleich sie seine Kritik beginnen, den wundersamen, sittlich gläubigen Pythagoras, der "vielleicht mehr Religionsstifter als Philosoph" war36), die dichtenden Eleaten, findet aber icon die Bildlichkeit des Beraklit und Empedotles "gewaltsam" und "umständlich"37). Auch hier klingt schon als positiver Wert der alten Philosophie die geistige Befreiung durch38). Und darum werden sogar die Sophisten verteidigt39); darum werden die Knniker als höchste Steigerer der freien Persönlichkeit mit mehr Lebensweisheit als Snitem trok ihrer bosen Runge mit freundlichem Lächeln gestreift 40); darum hält Burchardt vor allem seine schützende Sand über seinen Liebling Epikur, der in "scharmanter" Auftlärung "im höchsten Grade nach dem wirklich freien Menschen strebt"41) - baneben noch über Epikurs vielseitigeren Vorläufer Demokrit42).

Und nun eine scheinbar abliegende Bemerkung, Die weitere Perspektiven öffnet. Erwin Robbe bestritt bie Eristenz Leukipps, des Vorgängers Demokrits — er folgt bierin wohl einem mir durch einen Obrenzeugen mitgeteilten Einfall seines Freundes Niehsche, der hier wieder einem Einfall Epikurs folgt, für den er in seiner Basler Reit ein auffallendes Interesse zeigt, das wohl in seinen Demokritstudien einen leisen Ansak bat, ober zu seiner Wagnerromantik in starkem Widerspruch steht. Und nun trifft er sich in der Schätzung dieses Lieblingsphilosophen der Franzosen, die bei ihm der Vorklang einer neuen Denktonart und Lebensstimmung ist, mit Jakob Burchardt. Er trifft sich auch darin mit ihm, daß er in Demokrit wie in Epikur gerade "den freiesten Menschen" schätzt und den "Widerwillen gegen große Moralworte"; er trifft sich weiter mit ihm in der Schätzung gerade der ältesten Denker 43) und zwar als "Personen", während ihm die Lehre nur Stoff zu "drei Anekdoten" ist — die der Historiker sonst verachtete, die keiner zu werten, zu verwerten wußte wie Rakob Burdhardt. Vor allem aber, wenn für Burdhardt "die wahre, unerreichbare Größe des Griechen sein Mythus" ift, so verkündet Niehsche in seiner Basler Zeit: "Aur wohin der Strahl des Mythus fällt, da leuchtet das Leben des Griechen." "Ohne Mythus aber geht jede Rultur ihrer gesunden schöpferischen Naturkraft verlustig." So offenbart sich Nietsches "Geburt der Tragödie" als unverkennbare Parallele zu Burchardts "Griechischer Rulturgeschichte" im Rultus des Mythus, aber auch im Protest gegen die ihn auflösende Philosophie, und der hier von Niehsche schwer angeklagte Sokrates ist auch für Burchardt unleidlich44), und beide verbinden ihn mit Euripides 45), in dem sie den Verfall der Tragödie finden. Jene beiden Werke entstanden gleichzeitig in der Zeit des regsten Geistesverkehrs Burchardts und Niehsches, die "Griechische Rulturgeschichte" der Anlage nach etwa ein Rahr vor, und im Abschluß als (Nietsche nur indirekt bekanntes) Rolleg etwa ein Jahr nach der "Geburt der Tragödie"46), die darin später zitiert wird 47) und gemäß deren großer, nun erst von Bethe auf strengerem Wege gesicherter These auch Burchardt verkundet: "aus der Musik — — erhebt sich — — das zunächst dionnsische, dann dem ganzen Mythus gewidmete Drama"48). Aber das Dionnsische und die Musik treten für den apollinischen und plastischen Geist eines Jakob Burchardt deutlich zurück 49), während er im ersten Abschnitt schon die Griechen als das Volk des Mythus vorstellt. Nietsiche dagegen, dem die bildenden Rünste im Grunde "oberflächlich erscheinen", erkennt doch an, daß die griechische Tragodie zum "dionysischen Chor" "eine apollinische Bilderwelt" fordert. Und so stellt sich jett Nietsches "Geburt der Tragödie" in ihrer bewußten Synthese des Dionysischen mit dem Apollinischen dar als eine Verknüpfung Wagners mit Burchardt. Gewiß ein Rentaur und gewiß nur lebensfähig, weil eben doch noch die dionnsische Naturkraft das aufgesetzte apollinische Menschenbild überströmt. Aber der Berkehr mit Burchardt mußte Nieksche mehr, als man bisher in Rechnung zog, in der Abkehr von Wagner bestärken und zugleich in dem neuen Ideal des "freien Geistes", das er nun im "Menschlichen, Allzumenschlichen" verkündet, in dem "souveränen Buch", wie Burchardt es sogleich begrüßte, das "zur Vermehrung der Unabhängigkeit in der Welt" beitragen werde.

Denn die Befreiung der Persönlichkeit bleibt für ihn die einzige wesentliche Leistung der Philosophie, und die Frage der Freiheit — mit den anschließenden Lebensfragen des Individuums von Glück, Selbstmord, Unsterblichkeit — ist im Grunde die einzige, die ihn auch systematisch interessiert und nach der er Philosophen einstellt und mißt<sup>50</sup>). Neben der inneren Freiheit ist es der ideale Schwung, der für Burchardt wenigstens manche Denker mit den Künstlern vereinigt, und hier sind seine Freunde, die der platonischen Philosophie als "der schönsten Blüte der antiken Gedanken-

welt" folgen: der "edle" Plotin, der "ahnungsfähige" Pico della Mirandola und Cosimo und Lorenzo de Medici51). Sonst aber bleibt seine Verehrung Platons ziemlich platonisch, und es ist klar, was ihn bei diesem doch schwungpollsten ber Denker zurüchstöft, ja mit Grauen erfüllt: er sieht in Platon weniger den Verfasser des freigeselligen Somposion 52) als den Verfasser des "Staats" und darin einen "Zwangsstaat" mit "völliger Abdikation des Andividuums". Er, deffen Charafter Beter Gaft mit dem Worte "Unfanatismus" gut getroffen hat und dem am späteren Nieksche die "Unlage zu eventueller Eprannei" bedenklich wird, fand in Platon einen "tyrannischen", "bespotischen," "berrschbegierigen, gewalttätigen" Geist, einen "Fanatiker des Tugendgeredes", der einen Optimismus "aufzwingt", eine Rafte "konstruiert", ein "Renseits arrangiert", "eine Religion verfertigt", sie als "Zwangsreligion" mit "Religionspolizei postuliert" und mit seiner "Kunstpolizei die Kunst zur Armlichkeit verdammt", kurz Kunst und Religion, ja. die ganze griechische Kultur "hieratisch stillstellt" und der ganzen Einwohnerschaft, deren Erwerbsleben er verachtet. einen "permanenten Allerweltsaufpasser" bestellt; und nicht genug kann Burchardt staunen über die "enorme Verblendung" Platons, der nicht sieht, daß seine Utopien unmöglich sind, weil sie dem Wesen des Menschen und noch mehr dem des Griechen widersprechen, indem sie alles niederdrücken. was auf individueller Entwicklung beruht<sup>58</sup>). Und er lächelt, wie nur er lächeln kann, über die sizilischen Migerfolge der zudringlichen platonischen Politik und Platons falsche Prophezeiungen, und er findet sogar seine Ethik bisweilen mangelhaft und seinen Dialog eine Geduldsprobe 54), und er verteidigt und würdigt demgegenüber ethische Relativisten und Realisten, wie die Sophisten und Theophrast, ja auch den vielseitigen und ästhetischen Aristoteles, der ihm auch unsympathisch, aber wenigstens kein gewaltsamer Utopist und tein blinder Träumer ist 55).

Sonst aber erhebt ihm die Philosophie himmelbobe Uniprüche an Leben und Erkenntnis, die sie nicht erfüllen fann 56), während er selber sich bescheidet, "statt aus allgemeiner philosophischer Betrachtung aprioristisch zu antworten." jedes absolute Urteil abzulehnen57); "an einen Standpunkt a priori", schreibt er schon 184258), "kann ich demnach gar nicht glauben; das ist die Sache des Weltgeistes, nicht des Geschichtsmenschen." "Rolossale Ereignisse — entziehen sich wohl überhaupt — — aller geschichtsvbilosophischen Konstruktion"59). Der Philosoph aber, wie er politisch zum Dottrinären, ja Eprannischen neige und in "bureaufratischer Überhebung" das Leben binde zur Unfreiheit60), halte überhaupt seine Begriffe "so fest und geichlossen als möglich", recht im Gegensake zum Sistoriker, der sie "so flussig und offen als möglich" nehme 81). Scheint biernach nicht der "Geschichtsphilosoph" Burchardt ein Wiberspruch?

## II. Heimisches Kolorit.

Aber wir müssen das Mistrauen des großen Historikers gegen die Philosophie größer fassen: vielleicht wird es dadurch kleiner, in seinen Grenzen faßbar. Der historische Künstler, der die lebendige Form liebt, zeigte sich mißtrauisch gegen die Abstraktion, weil sie utopisch ausschweift oder kritisch zersett oder bureaukratisch bindet. Aber dieser Künstler erwuchs doch, getrieben und getragen in Raum und Zeit, zugleich als Blüte seiner Heimat wie seiner Epoche.

Daß die Schweiz, das Vaterland so vieler philosophisch gesalbter, reformatorischer Geister vom Schlage eines Zwingli oder Paracelsus, zugleich die Mutter der größten aller Pädagogen, die Mutter Rousseaus und Pestalozzis und auch in wichtigen Entwicklungsjahren die Nährmutter gerade der eifrigsten Erzieher unter den deutschen Philosophen, Fichtes wie Herbarts, Hegels wie Niehsches, daß diese philosophisch so anregende und angeregte Schweiz boch selber keinen großen Philosophen erzeugt hat, ist eine erstaunliche Tatsache, die aber ihre Erklärung in sich trägt. Der Reformator wie der Erzieher will ein Ideal praktisch machen, und darum gedeiht er in fleinen, doch gefunden Verbältnissen, wo Adeal und Praxis sich um viele Meilen näherrücken, wo der Gedanke, minder gehemmt durch Autoritäten, Massen, Entfernungen, nicht im Ropfe steden bleibt, sondern leicht sich in Leben umsett, wo die freien Bürger, au jeder Mitwirkung berufen, im Ausgleich lebendiger Praxis die Parteiertreme ertränken. Da hat der Gedanke weder

Raum noch Zeit, weder Trieb noch Bedürfnis, sich selber rein auszuleben aus unerfüllter Sehnsucht nach der Cat, da grünt gar golden der Baum des Lebens und überläkt die graue Theorie dem weiten Horizont des Reiches, wo der Einzelne im Allgemeinen versinkt, gleichsam im Abstrakten atmet. Der groke Philosoph ist ein Herrschergeist, und das Snitem ersteht neben dem grünen Tisch der Bureaufratie. wie der "preußische Staatsphilosoph" Hegel Begriffe als Beamte des Geiftes in die Provinzen sandte. Die ersten griechischen Philosophen kommen mit den Tyrannen und Staatsordnern, Platons Abealstaat erglänzt als Sonnenuntergang über der gesunkenen Vaterstadt, und in Aristoteles, dem Lehrer Alexanders, lebt der Weltreichsgedanke. Die großen Systeme des 17. Jahrhunderts gehen parallel den höchsten Triumphen des Absolutismus und Militarismus. Wallensteins und Ludwig XIV.

Sie begraben das 16., das lette, größte Jahrhundert der Renaissance, sie begraben die große Zeit der Schweiz und gerade auch Basels, sie begraben den reinen Geist der Freiheit, dem nichts mehr widerstrebt als der Zwang der Systematik. Und darum gleicht die Schweiz philosophisch ganz der Renaissance: reich an Anregungen, arm an Systemen. Ra, die Schweiz erscheint überhaupt eine stehengebliebene, fortlebende Renaissance, immer wieder erwachend und dem deutschen Wesen, wenn es gar zu fest in Massenrichtung einschwenkt, einen durchlüftenden Hauch partikularer Freiheit zusendend. Wenn die Baroczeit den Böltern Westeuropas die Segel schwellen machte, so war ja die Renaissance der große Festtag Italiens und Deutschlands, und in dieser Beit der tiefsten Berührung und Auseinandersetzung der beiden Volksgeister mußte gerade als ihr Zwischenland die Schweiz und der Brückenkopf Basel geistig magnetisiert werden. Die Schweiz, verschont von den niedermähenden Stürmen der Restauration, die Deutschland und Italien sich selber entfremdeten, rettete den Geift der Renaissance, und der große Basler Historiker, in dem sich am reinsten wieder italienischer und deutscher Geist verschmolzen, konnte mit seinen Ohren nachlauschend noch das Festlied der Renaissance auffangen<sup>62</sup>) und ihm ein klassischer Verkünder werden.

Einem Festzug der Rengissance gleicht schon die Ravitelfolge, die lockere Disposition in A. Burchardts Schriften. Er ist mit Bewuftsein und Willen unspstematisch, er schaut lächelnd auf die "sostematische Harmlosigkeit" seiner Anordnung, auf seinen "balb zufälligen Gedankengang"; er klagt sich einer argen "Willkur" in seinen Einteilungen, seiner Auswahl an 63) — wie's der Kirt zum Tor bereintreibt, pflegte er zu sagen. Ist's nicht gut schweizerisch? Es ist so bezeichnend: der finsterste Aberglaube wird ibm "zu einem großen scheußlichen System", dessen "systematische Darftellung" er ablehnt 64). "Wir sind "unwissenschaftlich" und haben gar feine Methode"65). Und er lächelt bei alledem; denn gar so harmlos ift seine Anordnung nicht; auch er hat Methode, nur "nicht die der andern"66), und hinter der scheinbaren "Willkur" des "Zufalls" birgt sich die Absicht, nur nicht des Systematikers, sondern des Rünstlers, des klugen Regisseurs. Die Dinge kommen ihm nicht gezwungen, gerufen, sondern — so lautet seine Lieblingswendung - sie "melden sich". Er beklagt unsern "abgeschmadten Sak des Verschiedenen, Vielartigen", "unsere Unfähigkeit des Verständnisses für das Bunte, Zufällige"67). Bahrlich, wenn er etwas mit seinem Mitburger Bodlin gemein hat, so ist's der Renaissancegeist, der Sinn für lebendige Freiheit und Buntheit der Erscheinungen. Doch er eben scheint der philosophischen Abstrattion feindlich, die das Bunte, Einzelne ins graue Allgemeine zwingt. Die Buntheit aber, die frei blieb vom Zwang des Spftems, ift schlieklich auch die Signatur der Basler Geistesgeschichte, der Ratob Burdhardt entitieg, ber Basler Geschichte überhaupt, die eben im Geistesleben bewußt wird, wie es zulett am bochsten in Rakob Burchardt so harmonisch sich ausblühte,

daß daraushin wohl ein rascher Rückblick hier passend, ja notwendig ist<sup>68</sup>).

Gelegen im Bergen des Kontinents, an der Wende des zentralsten europäischen Stromes, im Übergang vom Alvenland zur Ebene, zwischen drei Gebirgen, zugleich Burg, Strake, Grenze und Brude, steigt diese Stadt aus einer Buntheit von Lebensbedingungen selber als eine Buntheit auf. Bunächst icon als ein Nebeneinander von zwei Städten, da Rleinbasel als ein ganz anderer Stadtinpus, ja als "Widerspiel" zu Großbasel, dabei selber wieder "aus einer Mehrzahl disparater Elemente" erwachsen ist, unter anderer politischer und firchlicher Berrschaft, wodurch "die Vielheit der auf diesem engen Raum gedrängt nebeneinander geltenden Befugnisse noch vermehrt" wurde 69). Stand doch schon Grokbasel, früh als Raufmannsstadt selbständig neben der Pfalz entwickelt 70), unter den konkurrierenden Gewalten von Reich, Bischof und Rat, und im Rat wieder sind durch Nahrhunderte in wechselndem Kräftespiel nebeneinander vertreten Abel, Burger und die bunten Zünfte — benn "der Handwerk mancherlei" findet ein alter Vers in Basel. Dazu der Abel oft noch gespalten und die früheren Geichlechterfämpfe an die italienischen Republiken erinnernd 71)! Und wiederum von der Stadtwelt rechtlich "abgesondert" und wie "entrückt" die ganze Münsterwelt 72), und "im vollkommenen Gegensah" zum Domstift das ursprüngliche Waldkloster St. Alban, und dann noch die weitere Ordenswelt! "Die erstaunliche Mannigfaltigkeit städtischen Wesens zeigt sich uns bei diesem wunderbaren Schauspiel, da Orden um Orden in die Stadt einzieht, Rloster nach Rloster sich bier öffnet und eine jede dieser so verschiedenen Schöpfungen ihren Raum, ihren Unterhalt, ihren Anhang und vor allem ibre Arbeit findet." "Das Vielgestaltige und Bewegliche kann überhaupt bier als Charakteristisches gelten. Welche Menge von Abstufungen in diesem auf engem Raum zusammengedrängten Kirchenwesen — Und jede Form

21

hat ihre Eigenart, so daß allenthalben Verschiedenheiten bestehen und Gegensätze, welche die Wellen oft hoch gehen lassen. Es genügt, an die Ronflitte von Weltslerus und Rloster zu erinnern. Aber auch Orden steht gegen Orden 73). Und "diese ganze Vasler Rirchenwelt stand in den engsten Beziehungen zu einer verwandten Welt außerhalb der Stadtmauern". "Durch die Menge der Erscheinungen spüren wir ein beständiges Fluten," und ein "beständiges Umherwandern der Mönche" zeigt "Vassel als Durchgangsstation auch in diesen Dingen bedeutend und schon sehr frühe von hin- und widerwogenden Kräften bewegt" 14). Papst und Raiser und Gegenpapst und Gegenstaiser hatten ihre Parteien in der Stadt wie lange Österreich und die Eidgenossen und im 30-jährigen Kriege Raiserliche und Franzosen.

Ja, diese alte Römerstadt, erst frankisch, dann burgundisch geworden und im 11. Jahrhundert "am Kreuzweg zwischen Burgund, Frankreich und Deutschland gelegen", und dann als deutsche Reichsstadt noch lange geltend, als sie schon im Schweizerbunde stand, im 15. Jahrhundert, unter Ludwig XIV. und Napoleon von französischem Regiment bedroht und bedrückt, und so der Reihe nach von allen Simmelsrichtungen ber beherrscht, umgeben von aller Buntheit politischer Formen, in Fehden und Bündnissen mit Fürsten, Abel, Städten und Bauernkantonen, ward leicht, wie z. B. im 15. Jahrhundert 74a), in ein "feltsames Gewirre" gezogen, in ..eine allgemeine leidenschaftliche Bewegung, bervorgerufen durch zahlreiche Einzelkräfte. Das Ganze eine Erscheinung, die wir von da an nie mehr aus den Augen verlieren — — Sie erst macht das Bild der Zeit zu einem so reichen — — Und wie bunt ist die Menge dieser Personen - 2111 dies Leben, wie es in den verschiedenartigsten Nachrichten überliefert wird, scheint durcheinanderzuwirbeln, freuzt sich in allen möglichen Außerungen". Und die letten Fäben solden reichen Gespinstes zogen sich bis in ferne Länder.

Denn diese beutsche Schweizerstadt, seit alten Zeiten von Atalien beeinflukt. durch das Rloster St. Alban, durch ihre oft welschen Bischöfe und auf andern Wegen mächtigste, vielseitigste, wechselreichste, ja gegensähliche Wirkungen von Frankreich und Burgund empfangend 75), ein Knotenpunkt der Weltstraßen, die ihre Politik zu sichern sucht 76), in allen Jahrhunderten von Rompilgern, Kriegern und Sändlern in Masse durchzogen, ein internationales Aspl der Flüchtlinge aus allen Religionskriegen und allen Revolutionen, wendet ihre Augen und Fühler nach allen Seiten hin. Ihre Raufherren und Spediteure schon früh bis weit ins Mittelmeer Waren sendend, ihre Geschlechter zugewandert aus den verschiedensten Sprachgebieten, ihre Geistlichen einst in Paris und Bologna gebildet, ihre Krieger kämpfend in Rreuzzügen und Römerzügen, in Burgunder- und Hussitenfriegen, ihre Ratsberren als Gesandte bei Raisern und Päpsten, vor Ludwig XIV. wie vor Napoleon, beim westfälischen Frieden wie beim Wiener Rongreß, und ihre freiwilligen Kräfte auch späterhin noch so weit und boch verstreut, daß allein in der zweiten Hälfte des 18. Rahrhunderts das damals so kleine Basel einzelne Generale und Obersten stellt in französischen, preußischen, dänischen, kurkölnischen und sächsischen Diensten, dazu einen englischen Gesandten in Wien, einen Oberst bei der oftindischen Rompagnie, einen Befehlshaber ber eidgenössischen Truppen und einen Generalissimus in Neapel und Vizekönig von Sizilien??).

Doch der Beruf Basels zur Buntheit der Beziehungen 78) erlebte seine höchsten Triumphe beim großen Ronzil, das vier Jahrhunderte früher schon in einer Reichs- und Kirchenversammlung hier sein Borspiel hatte und zu dessen Sitz die Stadt vor allem gewählt wurde, weil sie als gallisch-germanische Grenzstadt neutral und so im Herzen Europas lag, daß im Wege dahin "der Ungar vor dem Spanier, der Gethe vor dem Situler nichts voraus" habe 79). Und damals durfte die Stadt "Zentrum der Christenheit" heißen

und fab in ihren Mauern mit Raifer und Fürsten und dem ganzen Reichstag erotische Vatriarchen und Rardinäle in Fülle, ja mehr als hundert Mitren, borte im Münfter den Rardinal von Eppern wie den Bischof von Rreta, sah Suffitenführer und Apostel der Lithauer, Gesandte Rastiliens, des griechischen Raisers wie des Sultans mit farbenbuntestem Gefolge, Exeguien für die Rönige von Volen und Vortugal, Begräbnisse englischer, italienischer und hollandischer Bischöfe. fab ein Kommen und Geben aller Nationen, aller Berufe und Gewerbe wie aller Stände vom Raifer bis zum Rnecht und Krämer, vom Papit bis jum Gaukler und hörte fast zwei Rabrzehnte hindurch ein Reden in allen Zungen, ein Disputieren der glänzendsten Sprecher Europas. Und von all dem behielt die Stadt einen unverwischbaren Geiftesstempel nicht nur in ihrem Sinn für das Treiben der Rommissionen. Kongresse und Weltmissionen; als indirekte Nachwirkungen, gleichsam als Erben des Ronzils erblühten hier Universität und Buchdruck, der auch die Gelehrtenwelt mit ihrer internationalen Sprache nach Basel zog, die Völker und Reiten vermittelte, sich bis an die Übersetung des Koran und durch Reuchlin an die Rabbalistik wagte, vor allem aber die Renaissance der Untike förderte, daß Geb. Brant rühmen konnte, daß nun der Rhein die Fluten des Eurotas trage, der Relikon fich den Alpen genähert habe, neben den Richten im Aura Lorbeer und Epheu wüchsen und Rhatien Nektar und Ambrofia hervorbringe 80). In Bafel, wo Joh. von Ragufa eine griechische Bibliothek hinterlassen, bot sich auch zuerst und allein jenseits der Alpen einem Reuchlin Gelegenheit, Griechisch bei einem Griechen zu lernen. Und dann hatte die vom Papst gestiftete, nach dem Muster Bolognas privilegierte Universität, bei enger Fühlung mit den deutschen Hochschulen, für den französischen Zustrom eine Pariserburs und aus der Schweiz so reichlichen Besuch, daß sich dadurch vielleicht auch Basels Eintritt in die Eidgenossenschaft vorbereitete 81). Dazu eine heute unerhörte Freizügigkeit der bisweilen nur auf Beit angestellten Professoren, die auch Spanier und Holländer auf Basler Ratheder führte. Man sehe etwa den Basler Wurstisen in Padua vortragen und zu seinen Füßen Galileis), oder auf Basler Rathedern den durch die Welt abenteuernden Wissenschaftsresormator Paracelsus oder den großen Scholastiser Hennlin, der "fast gleichzeitig" in Tübingen, Basel und Bern auftretend zwischen zwei größeren Basler Aufenthalten rasch in Paris Universitätsrestor wird, oder den Lombarden Curio, der in Basel von Raiser und Papst Ruse erhielt und außerdem nach Savoyen und Siebenbürgen.

Mit der Buntheit der Nationen ging eine Buntheit der Richtungen wie der Fächer zusammen, daß Erasmus hier sich in einem Museum fühlte 83). Neben vielsach italienischen Lehrern des römischen Nechts große Gräzisten und gar Bebraisten vom Range eines Münster und Joh. Burtors; neben Häuptern des Realismus aus Paris zahlreiche deutsche Nominalisten; neben dem scholastischen Magister der orator und der poeta laureatus, wie auch die Basler Universität voranging mit der Anerkennung der Poesie als Lehrsach 84). Wer die geistigen Ahnen Jakob Burchardts sucht, in dem der magister so wunderbar mit dem poeta und dem orator verschmolz, muß zurückschauen auf jene Humanistenzeit.

Der Hunanist selber aber wird nach Burchardt "zur größten Vielseitigkeit aufgefordert"<sup>85</sup>) und verkörpert schon eine Fülle geistiger Interessen, einen Sinn für Lebensbuntheit<sup>88</sup>), der auch nach künstlerischer Erlösung drängt. Neben der Polyhistorie des Erasmus, der selbst einst Maler war, entfaltete Holbein seine Farbenharmonie, wie neben der Welt- und Runsthistorie Burchardts in Böcklin der heißeste Rolorismus aufblühte in dieser Stadt, in der man früh schon den bunten Buchschmuck<sup>87</sup>) und dann die bunte Seide und immer die bunte Fastnacht pflegte. Und nicht zufällig lebten gern und lange in dieser Stadt der Autor des Lobs der Narrheit und der Dichter des Narrenschiffs, der

hier wohl an die Fastnacht anknüpst 28). Auch der Totentanz zeigt den Blick für das Charakteristische, für die Buntheit der Typen, und am Reichtum der Kontraste erlabt sich und schärft sich der hier so lebendige Sinn für Komik, Satire und Kritik.

Neben dem Narr aber wohnt der Reter: doch der Reger wohnt nur neben dem Heiligtum, und Basel wird schon von Aeneas Sylvius als Sik der Frömmigkeit gepriesen. Wunderbar, wie reich hier die Kontraste des Glaubens und Denkens aufeinanderschlagen! Vom Mittelalter ber wetteiferten in Basel als Ranzelredner die hierarchisch spekulativen Dominikaner und die praktisch freien Franziskaner, und die Bischofsstadt, in der einst der von Burchardt gepriesene theokratische Scholastiker Albertus Magnus den Chor der Predigerkirche eingeweiht, galt als Rekerstadt, in die Waldenser und Beginen einzogen und wo der genius loci so gut zu den Mystikern stimmte 89), wo große freimütige Prediger und z. T. auch Feinde der Hierarchie und der kirchlichen Dogmen ihre Ausbildung oder Wirkung fanden: Geiler von Kaisersberg und Heinrich von Nördlingen, Joh. Tauler und Joh. von Wesel, Nikolaus von Basel und Andreas von Rrain. Und dabei hatte ja im Ronzil die Hierarchie selber ihr großes Lager in Basel aufgeschlagen, um - ein kirchliches Schisma zu gebären, wie schon vier Jahrhunderte früher in dieser Stadt, und die Varteien des Ronzils gerieten so heftig aneinander, daß die Polizei des Rats Frieden stiften mußte. Und dann die harten Rämpfe der Reformation! Und wie vorher Weltklerus und Orden und die Orden untereinander gestritten, so stritten in der neuen Rirche Grynäus und Myconius mit einem Karlstadt, so stritten die Pfarrer mit der Universität, und in der Universität selber Realisten und Nominalisten so beiß, daß nach diesem philosophischen Gegensat die Bursen der Studenten sich schieden und die Fakultät schließlich in zwei Dekanate und Abteilungen sich spaltete.

Aber wie nahe drängten sich bier auch ohne Streit die philosophisch-religiösen Kontraste aneinander! Hier, wo der erste deutsche Philosoph, Nikolaus Cusanus, zur kirchlichen Einigung seine concordantia catholica vollendete, bier machte Zwingli seine Studien, ließ Calvin seinen Prophetenzorn schäumen gegen die römische Kirche in seiner ersten institutio, schärfte er in der zweiten die strengen Dogmen der Prädestination, der menschlichen Unfreiheit bier in der Stadt des Erasmus, des undogmatischen Verfecters des liberum arbitrium. Und hier, wo Calvin seine Dogmen prägte, hier stiegen in Lälio Sozini und in Eurioni antidogmatische, rationalistische Gedanken auf, Unfänge der sozinianischen Reherei 90), hier fand — und gar im selben Hause wie Calvin — bald auch Petrus Ramus, der große philosophische Revolutionär, ein Rahr lang gastliche Aufnahme, hier schrieb — alles im selben Menschenalter — der streitbare Taurellus seinen "Triumph der Philosophie", der ihm, dem selbständig Gläubigen, den Vorwurf der Gottlosigkeit zuzog. Und die Andividualisten des Glaubens zog es weiter nach Basel, wo im 18. Jahrhundert Spener-Francesche Pietisten und Herrnhuter wirkten, wo dann die Schwärmereien Juliane von Krüdeners allein eine Volksbewegung entzündeten, wo bis in die Gegenwart der Sektengeist reichere Blüten trieb als anderswo. Und wie noch der werdende Antichrist Nieksche hier neben dem frommen Snostiker Steffensen lehrte, so gediehen stets an dieser Stätte, wo die alte "Pfaffengasse" des Rheins die freie Schweiz berührt, in friedlichem Nebeneinander oder wundersamer Kreuzung Frommes und Freies.

Sie kreuzen sich auch heimlich in der Seele Jakob Burchardts. Es sind die Wurzeln Basels, die sich fast berühren als Gegensähe: Münster und "freie Straße", Pfalz und Brücke, Missionshaus und Weltbahnhof. Und so blieb es als Basels geistige Signatur: ein ruhender Pol in der Erscheinungen Flucht, in der Brandung des Völkerverkehrs ein fester Port,

historische Pietät und zurüchaltende Eigenart in der Freiheit des Fortschritts, partikulare Treue in kosmopolitischer Weite. Und so gingen hier nebeneinander freie Buntheit und Familienerblichkeit in Wissenschaften und Zunstgewerben. Und so wuchs hier neben dem Stadtschreiber der Weltreisende, und so gedieh hier klassisch wie nirgendwo die Lokalbistorie und daneben gerade die Welthistorie. Doch nicht als Segensak. Isaak Iselin, der die "Seschichte der Menschheit" schrieb, gab doch das Muster des Lokalpatrioten, und auch der Autor der "Weltgeschichtlichen Betrachtungen" hat seiner Stadt, deren Seschichte er selber einst schreiben wollte <sup>91</sup>), im Leben bewußte Treue gewahrt, während die jüngste größere Stadtgeschichte wiederum den Zusammenhang sucht "mit dem Weltgeschichtlichen und seinen Sesehen"<sup>92</sup>).

Doch bei allem Reichtum welthistorischer Beziehung zeigt diese Stadt doch keine welthistorische Macht. "Das Mächtige, das Heroische mangelt." konstatiert ihr Historiker 93) und muß zeigen, wie in ihrer Politik und Kriegführung mehr forgsame Vorsicht als Heldenkraft, mehr schwankende Neutralität und rubiges Mak als der groke Stil und die grausame Entschlossenheit des Eroberers sich betätigten 94), und wie "die entwickeltste, persönlichste Figur der früheren Basler Geschichte", deren Geist "in staatlichen Dingen auch später berrschend blieb", ein "kluger Geschäftsmann" war, "im Verkehr mit aller Welt durchgerüttelt und erzogen"85). Und wer dann in Basels große Rulturzeit zurückschauend findet, daß ein Erasmus eben doch kein Luther, ein Ökolampad kein Zwingli war, daß Calvins Basler Abressaten, die Grynäus, Myconius, Sulzer ihm gegenüber so weich, so zagend, so vermittelnd erscheinen, daß die feste Sand und die starke Bewegung der Reformation in Zürich, Genf und Strafburg so viel spürbarer ist als in Basel, daß bier ein Erasmus, ein Glarean ihr vorarbeiten und doch wie die Mehrzahl der Brofessoren davor zurückschrecken, der wird sich erinnern, daß auch in Natob Burdhardt ein "Unfanatismus"

lebte 96) und eine Scheu vor der lauten Tat, die meist den Zwang der Einseitigkeit fordert.

Aber ist es nicht selbstverständlich? Der Mangel an geschlossener Kraft ist eben Rehrseite und oft Rennzeichen der Vielseitigkeit, und die Buntheit lebt eben nur in der Freiheit vom Awang. Gerade die bunte Vielheit der Kräfte konnte die Rratt mindern, konnte in der Kriegführung die Disziplin schädigen und im Stadtregiment den mächtigen Bug hemmen 97). Dafür hemmte sie auch das "gewaltsam Ausschließliche" und förderte das "Zusammenwirken von Rräften" — denn "schon die Ratsverfassung schloß Einseitigfeit aus, und das Ende der Entwicklung zeigt sich als Ergebnis einer gemeinsamen Arbeit, verschiedener Anschauungen und verschiedener Fähigkeiten" 98). Für den Mangel des Bervischen entschädigt hier der "eigene Reiz" "zahlreicher Einzelheiten", für den Mangel großer Gestalten das berauschend volle Gewühl der Einzelfräfte 99). Gerade die Fülle der Individuen hemmte den Großen, und gerade sein Aurüchleiben öffnete die Bahn für die Fülle der Individuen. Gerade die wogende Menge der Parteien in und um Basel, der Rücksicht fordernben politischen, religiösen, sozialen Kräfte gab der Stadt die Rolle des bedächtigen Zauderers, aber auch des klugen, masvollen Mittlers, gab ihr damit schon die Rolle, die ihr in der berühmten Neutralitätsklausel beim Eintritt in die Eidgenossenschaft auf den Leib geschrieben war: Vermittlung suchen und sonst stillsigen und nicht Bartei ergreifen. Wenn sich dabei, sagt Andr. Heusler<sup>100</sup>), "vielleicht Basel bie und da mehr zurückgehalten, als manche jest billigen": "sein Makhalten und seine auf Vermittlung der schroffen Varteigegensätze gerichteten Bestrebungen beruhen in der richtigen Erkenntnis, daß auf diesem Wege der Wohlfahrt der Eidgenossenschaft besser gedient sei und daß es auf diesem Gebiete auch leistungsfähiger sei als in schroffer Parteistellung". Und mußte nicht endlich gerade auch der Reichtum welthistorischer Beziehung in dieser Grenzstadt ständig die Vildung welthistorischer Macht durchkreuzen?

Basel blieb Stadtstaat, ist es so ausschlieklich, dak es darin seinesaleichen nicht mehr hat auf der ganzen Erde, und ift es so historisch bewuft, daß es damit schon den Blick lenkt auf die Barallelen in Hellas und Renaissance. Die Hansestädte, diese durch den Seehandel nach außen gewandten Machtzentren, gleichen eber Korinth, Benedig, Genua. Aber die nach innen lebende Polis ist's, die es dem Basler Burchardt angetan bat: Athen und Florenz sind's, um derentwillen er seine historischen Hauptwerke schrieb. Die Hochblüte von Hellas und der Renaissance bedeutet den Triumph des freien Stadtgeistes über die Landherrschaft. Die Stadt als solche lebt gegenüber dem Land schon differenzierter, in reicherer Buntheit der Berufe und Interessen. Es ift bezeichnend, daß im Basel der Renaissance mehr die feinsinnig Vielseitigen und Vielgeschäftigen als die kraftvoll Einseitigen beimisch waren oder sich beimisch fühlten, mehr ein Aeneas Sylvius ober Erasmus, ein Seb. Münfter, Glarean und Pantaleon, deren Interessenfülle fast noch übertroffen ward von den Plater und Amerbach. Solche Vielseitigkeit der Interessen entsprach dem Charakter einer Stadt, in der wie nirgendwo Religion, Wiffenschaft, Runft, Handel und Gewerbe nebeneinander regierten, ohne daß eine dieser Mächte das zwingende oder auch nur das vorherrschende Gepräge gab. Und sie entsprach der freien Buntheit der Geistesrichtungen, die gerade bier nur gedieb, weil man eben die feste Hand, die einseitig zwingende, nicht hatte, aber auch nicht wollte. Ram doch der Buchdruck auch hier zur Hochblüte, weil er durch die Fürsorge des Rats sich frei vom Zunftzwang entfalten konnte<sup>101</sup>).

Lehrreich genug ist's, wie Basel sich hier seiner Stelle als Brückenkopf auch im geistigen Sinn, seiner Rolle als Mittler und ursprünglich als Völkervermittler bewußt ist. Pariser "Realismus" und deutscher "Nominalismus" treffen

bier im Wettstreit zusammen. Aber während französischer Absolutismus den Nominalismus verfolgt, während die berühmtesten deutschen Universitäten nur einen der "beiden Bege" zulassen, lautet die Entscheidung in Basel auf ein Nebeneinander beider mit der wahrhaft klassischen Begründung, daß nach der Stiftungsurfunde der Universität das Studium in Basel frei sei für alle Wissenschaften, daß die Grenzstadt mit verschiedenen Völkern auch verschiedene Gelehrtenrichtungen aufzunehmen berufen sei, zumal durch die Betrachtung des Verschiedenen der Wert der Dinge deutlicher und der menschliche Geist geschärft werde162). Und gerade dieses Nebeneinander der Nichtungen diente damals wie heute der Universität zum Beile. Auch nachdem sie den internationalen Charakter verloren, "ließ man den verschiedenen Richtungen freien Spielraum. — — Nirgends ist eine Spur von Bevormundung durch die Obrigkeit, nirgends ein Aufdringen dieser oder jener Richtung sichtbar; wo eingegriffen wird, ift es im Sinne der Freiheit, zur Beschützung der schwächern Partei gegen die Unterdrückung von Seite der stärkern in der Anstalt selbst"103).

Und nun sehe man diese Stadt, die den Hirtenstad im Wappen trägt und einem Völkerfrieden den Namen gab, die ihren höchsten Moment in einem Ronzil erlebt, das zum Slaubensfrieden, zur Einigung auch mit der griechischen Kirche berusen, selbst den Hussiliten Konzessionen macht und durch seine Milde gegen Retzer den Protest des Papstes herausbeschwört, sehe diese Stadt, die auch sonst so oft der Sit von Ausgleichsverhandlungen war und so oft und ersolgreich den Mittler machte unter den Nachbarn und namentlich unter den Eidgenossensollungen war und so oft und ersolgreich den Mittler machte unter den Nachbarn und namentlich unter den Eidgenossensollungen war und so oft und ersolgreich den Mittler machte unter den Nachbarn und namentlich unter den Eidgenossensollungen war und so oft und ersolgreich unter den Eidgenossensollungen war und so oft und ersolgreich unter den Eidgenossensollungen war und so oft und ersolgreich unter den Eidgenossensollungen war und so oft und ersolgreich unter den Stüdensollungen war und so oft und ersolgreich und ersolgreich und ersolgreich den Mittelalter ihren Rat "Wahrer der Einungen" nannte 105) und in der Gegenwart die Theorie des Parteienausgleichs durch Proportionalwahl entwickelte, sehe, wie diese friedlich fromme Brückenschladt im milden Klima seit alten Zeiten ihren Schirm hielt nicht nur über die Armen durch reiche Anstalten setze bereiter

Wohltätigkeit, sondern auch über die Flüchtlinge aus Verfolgungen und Kriegen bis tief ins lette Jahrhundert hinein, wie hier in der größten religiösen Sturmzeit nach einem Tauler ein Karlstadt, Glarean, Gulzer und wie viele andere noch Schuk und Beim fanden, wie in den calvinistischen Glaubenskämpfen von Basel aus Curio und Castellio ... uls Vorkämpfer der Glaubensfreiheit" auftreten, Ernnäus. Mnconius und sonst die Basler Versöhnung und kirchlichen Frieden suchen, zwischen Genf und Bern und in Genf selber vermitteln, "allzeit für alle Verfolgten hilfsbereit" fern aller dogmatisch intellettuellen Schärfe, Gott als "Gott des Friedens, nicht der Zwietracht" und als "Gott aller Menschen" verkunden 106), — wer all dies sieht und auch wie Diese fromme Stadt mit den frommsten die freiesten Theologen berief von Rob. von Wesel bis Overbed und dem weltverlassenen Erzketzer Nietsiche Bension gewährte, wie sie 1824 im Schutz verfolgter Professoren sogar einem Großstaat zu troken wagte, der wird in solcher Friedlichkeit nicht nur sentimentale Schwäche, sondern neben der gläubigen Caritas auch weitschauenden Sinn für jedes Lebensrecht und für die Freiheit bunter Entfaltung erkennen. Friedlichkeit des Charakters und des Verhaltens entsprach der Friedlichkeit des Erlebens, und Historiker auch des Basler Geisteslebens baben ben erstaunlich, ja, vielleicht einzigartig rubigen Verlauf der Basler Geschichte mitten in allen ringsumher tobenden Stürmen der Jahrhunderte hervorgehoben 107). Wer will hier Urfache und Folge scheiden? Inneres und Aukeres, Charafter und Schickfal mußten einander antwortend zusammenwirken.

Und doch! Wenn diese Stadt auch in ihrem ruhigen Sang keine Macht entwickelt hat, so geht es doch wie ein alter Schauer durch sie von Erinnerungen an plökliche Episoden, durch die Natur- und Menschengewalten sie erschreckten. Vor einem Jahrtausend von den Ungarn als "Kriegern Satans" dem Erdboden gleichgemacht, vor einem

balben Jahrtausend von den Greueln des "Schindertriegs" bedroht, öfter von Brand, Pest und Jungersnot heimgesucht, ward sie berühmt durch ein Erdbeben, das ihr noch nach hundert Jahren die Feinde als göttliche Strafe vorhalten, und durch den "Tod zu Basel", durch ein fünstlerisches "memento mori". Und wie überhaupt in Jakob Burchardt der Stadtgeist lebendig bewußt ward, so spricht in ihm auch jenes tragische Grundgefühl, jener alte Schauer, der sich doch zugleich in Kunst auslöst, der Schauer vor aller Gewalt, vor der Macht als etwas Plöhlichem, Fremdem, Feindlichem und doch Nahem.

Denn die Macht, die diese Stadt nicht entfalten konnte, bat sie in reichster Fülle schauen dürfen. Sie hat Hof- und Fürstentage, Reichstage und Kirchenversammlungen in ihren Mauern gesehen; sie bat durch das Mittelalter bindurch eine lange Reihe von Raisern festlich empfangen und auch als Schweizerstadt noch Oberherrn des Reichs und die Herricher der Allianz wie Napoleon begrüßt und beherbergt; sie sab im Ronzil die Hierarchie Europas den Papst vor ihre Schranken fordern und die Rirche erschüttern; sie sah im Münster, wo später der Bildersturm tobte, Bernhard von Clairvaux zum Kreuzzug predigen, Königin Anna von 1200 kerzentragenden Geiftlichen zu Grabe getragen und Raiser Sigmund mit blankem Schwert vor dem Altar das Weihnachtsevangelium anstimmen; sie sah die heilige Lanze und die Krone Karls des Großen erglänzen; sie sah auf dem Münsterplate berühmte Turniere und fürstliche Feste, eine Papstfrönung vor 50,000 Menschen und schließlich die Einweihung eines Freiheitsbaumes unter Ranonendonner; sie börte auf Rheinschiffen die Hymnen der landenden Sussiten und die Trompeten, die des Raisers Ankunft verkundeten. Vor ihren Toren war es, wo Rudolf von Habsburg die deutsche Krone empfing, wo Herzog Leopold sein Heer gegen die Schweizer sammelte, wo sie den Schwabenbund besiegten, wo im dreißigjährigen und im spanischen Erbfolgekriege

Schweden, Franzosen und Raiserliche kämpsten, wo Turenne und Vauban, Moreau und Erzherzog Rarl ihre Kriegskünste entsalteten, wo in den napoleonischen Kriegen Kanonen donnerten und die großen Armeen durchzogen, wo die deutschen Freischaren von 1848 und Vourbakis Armee strandeten.

Wahrlich, der Boden hallte hier wider von weltgeschichtlichen Machtentladungen, und diese Stadt, gelegen in der Mitte und damit im Durchgang der führenden Völker des Kontinents, im Brennpunkt europäischer Geschichte, war mehr zur Schau als zur Cat berufen, zur Schau im großen Welttheater 108) und lud wie keine andere ein zum Nachdenken über Bölkergeschicke, zur vergleichlichen Betrachtung ber Länder und Rulturen. Hier war die hohe Warte gegeben, von der Jakob Burchardt seine "Weltgeschichtlichen Betrachtungen" schrieb. Und es ist, als ob seine türmereiche Beimat in ihm ihre Bestimmung vollendet, diese Beimat am Rreuzungspunkt der Weltstraßen, ein Luginsland, der nach einem Lynkeus ruft. Hier konnte schon Geb. Münster in seiner Rosmographie "die erste vergleichende Länderund Bölkerkunde" bieten, zu der er "von den Fürsten und Gelehrten aller Länder sich Beiträge" erbat 109), hier ist's, wo Maak Telin 110) "über die Geschichte der Menschbeit" spekulierte und "aus den Schicksalen vieler Völker zusammengenommen" die allgemeinen Gründe der Vorzüge der Gesittung beobachten wollte<sup>111</sup>), und bier, wo auch Bachofen das Mutterrecht entdecte aus ethnographischer Abstraktion, wo heute auch Religions- und Sprachvergleichung blüben, hier suchte J. Burchardt "geschichtliche Beobachtungen aus allen Beiten" und "wirkliche Parallelen" in "raschem Übergang von Zeit resp. Volk zu andern Zeiten und Völfern", und hier erhob er sich zu dem Wunsch: "Man möchte sich eine riesige Geisteslandkarte auf der Basis einer unermeklichen Ethnographie benken, welche Materielles und Geistiges zusammen umfassen müßte und allen Rassen,

Völkern, Sitten und Religionen im Zusammenhang gerecht zu werden strebte"112).

Er zählt auch zu den "Befähigungen des 19. Nahrhunderts für das hiftorische Studium" geradezu für "das Postulat eines Totalbildes der Menschheit" "die Zugänglichkeit aller Literaturen durch das viele Reisen und Sprachenlernen" und "eine große vergleichende Mythologie, Religions- und Dogmengeschichte"113), und er ist selber ein historischer Vergleicher, wie es an überschauender Kraft kaum einen zweiten gab. Er gleitet wie Miltons Erzengel raschesten Fluges über die Erde und pflückt sich bunte Beispiele für die Erkenntnis aus allen Zonen und Epochen. Man nehme z. B. S. 110 der "Weltgeschichtlichen Betrachtungen": da drängen sich auf einer halben Seite zum Vergleich für die Erkenntnis der Restauration: Messenien (zu Epaminondas' Beit), 1815, Jerusalem, Aja Sophia, Sassaniden, Juden unter Kyrus, Rarl der Große, Konstantin und Theodosius, erster Rreuzzug. Und die "Weltgeschichtlichen Betrachtungen" sind voll von ähnlichen universalhistorischen Bouquetten von Beispielen114). Auch die "Rultur der Renaissance" blickt beständig über die Grenzpfähle ihres Stoffes und läft als Vergleichungsresonanz die ganze Erde anklingen. "Constantin" schon zählen die Parallelen mit andern Zeiten und Völkern nach Dutenden, in der "Griechischen Rulturgeschichte" nach Hunderten115).

Doch Burchardt preist die Italiener der Renaissance selber als moderne Begründer der Rosmographie, der Völkervergleichung, der vergleichenden Runstgeschichte etc. 116) Er preist es vor allem als Ruhmestitel der Griechen, daß sie entgegen dem Nationalismus der Orientalen über die Grenze schauen mit "Allinteresse" als Weltreisende, Ethnographen, vergleichende Historiter, daß sie von der Beimatskunde zur Völkerkunde fortschreiten, von der Lokalhistorie zum internationalen Seschichtsprogramm Herodots, des "Gründers der vergleichenden Religions- und Dogmen-

geschichte", zur Anerkennung des Fremden, zur "objektiven Betrachtung der Staatssormen", der Burchardt einen ganzen Abschnitt widmet, wie ihm selber die objektive Betrachtung der Völkerverschiedenheiten Ideal ist<sup>117</sup>). Ja, "die Griechen haben ein Auge, womit sie die Welt um sich herum als ein Panorama schauen", "die Griechen schauen und vergleichen alles", ruft er, der selber geistig ein Hellene war, dem die Griechen selber wieder in ihrer partikularen Buntheit ein "Schauspiel" bieten, das "für das Auge eine Gruppe bildet"<sup>118</sup>), und der in ihnen seine Freude am Vergleichen spiegelt.

Allerdings Vergleichung ist noch nicht Philosophie; denn die Vergleichung kann ja mehr zur Beachtung ber Unterschiede führen als des Gemeinsamen, Allgemeinen. Und wirklich: er sieht das "geschichtliche Leben tausendgestaltig"119) und wandelbar. "Und neben der Wandelbarfeit steht die Vielheit, das Nebeneinander von Völkern und Rulturen, welche wesentlich als Gegensähe ober als Erganzungen erscheinen"120). Er findet "die metaphysischen Unlagen und Schickale der Bölker überaus verschieden" und "enorm verschieden die Bedeutung der verschiedenen Religionen im Leben" und die "Staaten enorm verschieden in der ungeheuren Stufenreihe der Verfassungen"121). "Das Ende vom Liede ist: irgendwo wird die menschliche Ungleichbeit wieder zu Ehren kommen." Er ist aufs tiefste durchdrungen von der Verschiedenheit aller menschlichen Dinge, aber er sieht diese Unterschiede so scharf im hellsten Licht und brängt sie hervor, weil er sie liebt. Er schätt die geistige Vielseitigkeit, auch die religiöse bis zur Würdigung ber Häresie, ja des Polytheismus<sup>122</sup>). Er verehrt die Künste über Wissenschaft und Philosophie hinaus gerade als Mächte, denen der Geift, "innegeworden seines vielgestaltigen, rätselhaften Wesens", "Bervielfachung seines innersten Wesens und Dermögens verdankt"123). Er beklagt nicht nur, wie schon gesagt, allgemein "unsern abgeschmackten Haß des

Verschiedenen, Vielartigen", "unsere Unfähigkeit des Verständnisses für das Bunte"124); er kam offenbar als Rulturhistoriker zu Griechen und Italienern der Renaissance, weil sie ihm so bunt entgegenleuchteten, und darum wurden sie ihm klassisch.

Er malt vor allem die Griechen als das Volk der höchsten Vielartigkeit, dem die Vielheit des Lebens schon seit ältester Zeit in der Dielheit der Stämme gegeben war125). Er fann sich nicht genugtun, den "enormen Gestaltenreichtum" der griechischen Religion im "Urwald" der Mothen, die Vielheit nicht nur der Götter, sondern auch ihrer örtlich "sehr verschiedenen" Bedeutungen und Beziehungen, ihrer "endlos reichen" Rulte und Sagen schon in der Urzeit und noch in der Verfallzeit zu schildern<sup>126</sup>), und er will diese Buntheit gelten lassen, hakt darum Platon als den Feind der Privatkulte und findet die "ganz auf vielartige Freiheit ausgehende Religiosität des Morus" "unendlich überlegen"; er haft auch Vorphyrius' "bodenlose Manier — — in den Mythen alles identisch zu finden"127) und zeigt den Wert ber "freien Vielgestaltigkeit" der Mythen und Rulte für Runft und Doefie128). Er preift bei den Griechen die "böchste Vielartigkeit" der bildenden Kunst, die "endlose Variation" in ihrer Architektur<sup>129</sup>), die Mannigfaltigkeit ihrer Poesie und Musik, die "unerhörte Vielseitigkeit" ihrer Comnastik, den "ungemeinen Reichtum" ihrer Tänze 130) und den "unermeglichen" ihrer metrischen Formen, dazu die "unerschöpfliche" Fülle ihrer Namen, ihrer sprachlichen Diftinktionen und Formen in der Fülle der Dialekte<sup>131</sup>). Er preist den griechischen Sinn für Gliederung, Unterschiede und Rontraste, des Aristoteles Anerkennung verschiedener Staatsformen und verschiedener Schönheitsformen, des Theophrast Charaktergalerie und sogar den Sophisten, weil er so vielseitig ist132). Er preist "die gewaltige Fülle von Sondermeinungen" in Hellas, die "vielgestaltige" Philosophie, die aus "höchst verschiedener Umgebung" in Vielheit der Rich-

37

tungen als "vielartiges" Wissen aufstieg<sup>133</sup>). Er preist insgesamt die Griechen, denen "die Vielheit ihrer Staaten und Rulte zur geistigen Freiheit" wird und "die Menschen in ihrer Vielartigseit merkwürdig und des Gesanges wert" sind, wobei der Typus des Helden "in endloser Variation" erscheint<sup>134</sup>). Dazu die griechische Polis, in der "das Viele und Vielartige zur Geltung kommt", die griechischen Rolonien "eine Vielheit ohne gleichen", "ein Regen zahlloser Einzelkräfte"<sup>135</sup>)!

Vor allem aber Athen mit seinem "ungeheuren Reichtum an politischen Einrichtungen, Rultur und Sitten", mit seiner vielseitigen sozialen Bildung, mit seiner Fülle des Schauens- und Hörenswerten, mit seiner "Verschmelzung von Autochthonie und Sastlichkeit", "ein Erzerpt aus ganz Griechenland", eine Stätte, "wo sich das Menschliche vielartiger äußert" und der Athener "der allseitigste Bellene", "in allen Farben schillerno"138). Und Burchardts Farbenfinn freut sich dieses kaleidoskopischen Athen und des "besonderen Schausviels" griechischer Vielstaaterei, freut sich Olympias, wo alle Anteressen, alle Dialette durcheinanderschwirren, freut sich der Taten Alexanders, die als "Frakturschrift" wirten für "Bölker von tausend Sprachen", treut sich der "bunten Mischung" in Roms Bevölkerung und rühmt selbst die Raiserdespotie, daß sie "von abstrakter Gleichmacherei weit entfernt" lokale Unterschiede begünstigte, und lobt selbst das Mittelalter in seiner "Partialkultur", seinem "unendlichen Reichtum von abgestuften Lebensformen"137). Vornehmlich aber ist es neben Hellas die italienische Renaissance, die es Burchardt angetan hat mit ihrer "Fülle von Reiz", ihrer dargestellten Mannigfaltigkeit der Gefühle, ihrem Gewimmel von Bersönlichkeiten, ihrer Verschiedenheit privater Lebensrichtungen, ihren individuellen Gesichtern, ihrer "tausendgestaltigen" Entfaltung von Charafteren und Leidenschaften und zugleich ihrem Sinn für Charakteristik, für Sammlung der Varietäten, ihrer vielartigen Sesellschaft, Sprache und Rhetorit, ihren vielseitigen Talenten und all der Buntheit ihrer Musit, Kunst und Poesie, ihrer Trachten, ihrer Mysterienszene und ihres Karnevals — allen voran aber Florenz mit dem "größten Reichtum an Entwicklungsformen"<sup>138</sup>).

Als düstere Folie aber zum Farbenglanz von Hellas und Renaissance und namentlich von Althen und Florenz erscheinen mit sichtlichem Grauen geschildert: die gattungsmäßige Einheit der Barbarenstaaten, die straffe Monotonie des alten despotischen Orients, die Monopolisierung Karthagos, die aufgezwungene Gleichförmigkeit der spartanischen Lebensweise, die beständige Wiederholung in der bnzantinischen Kunft, die Zendreligion mit ihrer "gewaltsamen Vereinfachung" und gar der Aslam, der "mit seiner trostlosen Einfachbeit der Rultur wohl vorwiegend eher schädlich als nühlich gewesen", und auch die mittelalterliche Hierarchie. die darauf hinausführt: "Nur eines ist erlaubt"189). Wie aut stimmt bier zu Burchardt Aselin, der als Hauptmängel der altorientalischen Despotien dreimal in Rapitelüberschriften des VI. Buches ihre "Einförmigkeit" heraussetzt in Runft, Wiffenschaft und Politik, der sich sonst gerade freut an den "unendlich verschiedenen Gestalten" des historischen Menschen, "die unendlich mannigfaltigen Verhältnisse der Dinge gegeneinander und gegen den Menschen sein Naturell und seinen Charafter bestimmen" läkt 140) und dessen Wandelbarkeit unter Klimaten, ökonomischen und sonstigen Einflüssen in Buch I c. 21 ff. betont! Wie gut stimmt dazu auch Bachofen, der "überall das Einzelne in den Vordergrund zu stellen" und die "Fülle geschichtlicher Bildungen vor Verkummerung, die Untersuchung selbst vor dogmatischer Einseitigkeit zu bewahren" strebt. "Nicht die Herstellung eines hohlen Gedankengebäudes, sondern die Erkenntnis des Lebens, seiner Bewegung, seiner vielfältigen Manifestation kann das Ziel einer Forschung sein, welche das Gebiet der Geschichte und den Umfang unserer historischen Renntnisse zu

bereichern strebt." "In allem, was das Völkerleben bietet, herrscht Reichtum und Mannigfaltigkeit." "Unter der Mitwirkung tausend verschiedener Umstände," "unter dem Einfluß lokaler Verhältnisse und individueller Entwicklung erhalten die Grundgedanken einer bestimmten Kulturperiode bei den einzelnen Stämmen mannigfaltig wechselnden Ausdruck; die Sleichheit der Erscheinung tritt immer mehr zurück, bald überwiegt das Partikuläre"<sup>141</sup>).

Der Schweizer Partikularismus ist bei diesen Basler Historikern ins Welthistorische projiziert und vergeistigt. Hier, wo das Mosait der Rantone an die europäische Völkerscheide grenzt, am Rreuzungspunkt der Straken von Paris, Mailand und Frankfurt, hier, wo sich die Fülle schweizerischer Dialekte in das Stimmengewirr von Reisenden aller Nationen mischt, bier zeigte sich das menschliche Wesen polyphoner als sonst, zeigte sich früh und stets auch Neigung und Kähigfeit zum Polyglottismus und seit den Tagen der großen Gräzisten und Hebraisten der Renaissance ein reichliches spezialistisches und gerade auch vergleichendes Sprachstudium. "Man weiß nie zu viele Sprachen," predigt auch Jakob Burchardt; aber er preist die Sprachkenntnisse als "Zugänge zu den verschiedenen Literaturen"; denn die Sprachen sind ihm "die unmittelbarste, höchst spezifische Offenbarung des Geistes der Völker". "Go viele Sprachen, so viele Bergen besitt man"142). "Wer überhaupt nur Griechisch konnte, wurde ein anderer Mensch, als was sonst auf der Erde lebte," beift es in der "Griechischen Rulturgeschichte", und sie verherrlicht die "wunderbar reiche" griechische Sprache nicht nur als Verbreitungsmittel griechischer Rultur, sondern als "edelstes Gefäh" der Sagen, "hohes Werkzeug der Poesie", "Mutter der Philosophie", ja selber "schon Philosophie" und, wie die italienische Sprache der Renaissance, "wichtigste Grundlage der höheren Geselligkeit"143).

Rein Zweifel, die Grenzlage der Heimat fördert das Sprachgefühl, das in J. Burchardt in der stillosesten Epoche

der Neuzeit zu so seltener Feinheit aufwuchs. Rein Aweifel. auch er liebte im Griechentum und im Atalien der Renaissance sozusagen eine klassifizierte Schweiz, die partikulare Buntheit als Rulturkraft. Er genießt, wie gesagt, die Vielstaaterei von Hellas, die "für das Auge eine Gruppe bildet". als "besonderes Schauspiel", er geniekt sie wie Usteri die buntschedige Schweizerparade auf dem Basler Münsterplat, die ihm ein so schillerndes Bild gibt "wie die Palette eines Blumenmalers vom 18. Jahrhundert" (Dan. Burckhardt); er geniekt sie wie Gottfr. Reller das farbenfrohe Schweizerfest in seinem "Fähnlein der sieben Aufrechten", diesem schönsten Komnus auf das bunte Wesen der Schweiz. Das Fest ersett dem Schweizer den Monarchen als Repräsentation des Staates, die Gruppierung der Vielheit ersett ihm die Personifikation zur Einheit. Mit welcher Liebe schildert J. Burchardt die Feste der Griechen wie der Renaissance, besonders auch das panhellenische Olympia, an das einmal E. Curtius durch Basels Vereinigungsfest vom Jahre 1892 erinnert ward! Der Sinn für Vielheit ist aber schon ein Sinn für Anschauung und umgekehrt. In dieser weichen, bunten Landschaft, mit der Grünewald und Schongauer, Holbein und Böcklin an Harmonie der Farben wetteiferten, wuchs Burchardt auf, ein Freund der Anschauung von früh auf, der einen ganzen Byklus als "Aussichten aus einem Fenster" dichtet, der in der Berliner Studienzeit dort über die "Sandwüste" klagt und über die "trostlosen Häuserreihen und trostlosen Beiden" und sich schmerzlich sehnt nach dem "Blick "in eine krumme alte, enge Straße einer rheinischen Stadt, wo oben die Felsen und die blauen Berge hineingucken"144). Der Sinn für Anschauung ist eben der Sinn für Manniafaltigkeit, für bunte Vielheit, und er bleibt als Grundtatsache in Basels Geistesleben zugleich Wurzel und Grundzug für Sakob Burchardts Welthistorie.

Doch ist nicht die Vielheit eben der Tod der Einheit? Muß nicht die Anschauung sterben, damit der Begriff lebe?

Bebt nicht der vordrängende Sinn für das Verschiedene den Sinn für das Gemeinsame und damit die böbere allgemeine Erkenntnis auf? Und allerdings: "Gering ist die Gültigkeit des Schlusses von Volk zu Volk oder von Rasse zu Rasse." So verkündet der undogmatische Rakob Burchardt und warnt "vor einer unbedingten Annahme, einer Verallgemeinerung": "man wird viele einzelne Kontraste und Nüancen zwischen den Völkern nachweisen können. Die absolute Summe des Sanzen aber zu ziehen ist menschliche Einsicht zu schwach." Er will den Autoren, die "den Bölkern gerne allgemeine Zensuren schreiben, ihr Vergnügen lassen", und er läft jeden Geschichtsforscher nach seiner "Methode" selig werden, läßt jede Quelle zu jedem, ja auch "bei jeder Lesung" anders sprechen und will selber nur "Querdurchschnitte" geben "und zwar in möglichst vielen Richtungen" — auch in der Erkenntnisweise ein Freund der Vielfarbiateit145).

Und dennoch! die Vielheit reizt zur Vergleichung, aus der sich das Gleiche abschält von dem Verschiedenen. Aus der Erwartung des Gleichen bestaunt man das Ungleiche und umgekehrt; denn die Gegensätze bedingen sich. Und so sett sich gerade aus dem buntesten Markt des Historischen das Gemeinsame ab, und mit dem Sinn gerade für das Charafteristische, für die Vielartigkeit des Menschlichen gebt der Sinn auf für das Typische, für das allgemein Menschliche, der Humanismus, der schon ein Erbaut Basels ist aus seiner großen Zeit, der Renaissance. Hier schrieb noch im 18. Nahrhundert ein echter Humanist "über die Geschichte der Menscheit", ein Werk, das Herder als Vorarbeit zu seinen "Ideen zur Philosophie der Geschichte" bezeichnet, und man könnte so geradezu den Baster Ratsschreiber Aselin als ersten deutschen Seschichtsphilosophen ansprechen. Man sieht auch, wie der Horizont dazu sich ihm auftut. Der warmberzige Basler Patriot und Politiker, der schließlich die Helvetische Gesellschaft begründen half, der in Göttingen

studiert und, für französisches Wesen durch seinen in dortigen Diensten stebenden Freund Fren interessiert, im Pariser Salon Buffon, Fontenelle, Rousseau tennen lernt und Schüler Quesnans wird, der aber auch die Alten kannte wie Macchiavell und Hume und zugleich den Ropf voll hatte von deutscher und französischer Philosophie und Boesie. doch auch wieder von Beschreibungen ferner Reisen, der die Verfassungen groker und kleiner, absolutistischer und republikanischer Staaten um sich wogen sab, er ward zum Weltpolititer, zum Menschheitsfreund, zum Geschichtsphilosophen. Er gibt uns noch nicht das Wort, das damals erst von Voltaire geprägt ward, aber er gibt die Sache, und sollte nun sein hundert Rabre jüngerer Landsmann, der mit ihm verwandt ist in der Verschmelzung romanischer und germanischer, poetischer und wissenschaftlicher Geistesart, kurz im Humanismus, wirklich mit dem Wort auch die Sache ablehnen? Der Humanist wird zum Geschichtsphilosophen; denn der Mensch entfaltet sich in der Geschichte und ist nur durch sie erkennbar. Als Nieksche den "Vorrang an Humanität", den er Basel zusprach, auf Rakob Burchardt zurückführte, da fühlte er als dessen Eigentlichstes den Humanistenberuf beraus. Und ist nicht sein Basler Vorspiel eben Aselin mit der "Geschichte der Menschheit", mit den "Träumen eines Menschenfreundes" und den "Ephemeriden der Menschbeit" und sein Basler Nachspiel, entstanden unter seinem Einfluk, unter dem Reichen seines Voltaire, Nietsches "Menschliches. Allaumenschliches"? So steht er awischen awei geschichtsphilosophischen Propheten selber ein ganz unphilosophisches Weltkind?

Aber so wenig er's Wort haben will, so sehr er bis zum Versteckenspielen vor jedem spekulativen Anspruch zurückscheut, daß er selbst die "Weltgeschichtlichen Betrachtungen", wie sie erst der Herausgeber treffend benannte, unter dem "irreführenden" Titel "Über Studium der Geschichte" ankündigt, er ist eben doch hier ein Überschauer und erringt

eben doch hier Siege des Allgemeinen über das Einzelne, Siege des Eppischen über das Wechselnde, Siege, die nun einmal nicht möglich sind ohne die Waffe der Abstraktion, ohne philosophischen Feldherrnblick. Burchardt erfüllt durchaus das Programm seines Landsmanns Bachofen, daß nur durch Verbindung des "Generellen mit dem Speziellen" "das doppelte Bedürfnis der menschlichen Seele nach dem Einheitlichen und der Mannigfaltigkeit seine Vefriedigung finden" könne<sup>146</sup>).

Es klingt zunächst aller Historie Burchardts so meilenfern, wenn Afelin "von der Facel der Philosophie beleuchtet die verschiedenen Szenen der Geschichte überseben" will147), benn "diese (die Philosophie) ist immer sehr schwach, wenn sie nicht von jener unterstütt wird, und jene (die Geschichte) ift meistens unnüt und oft schädlich, wenn sie nicht von dieser erleuchtet wird"148). Aft die hier geforderte Verbindung nicht gerade, was Burchardt als Widerspruch, als "Rentauren" verpönt, die Geschichtsphilosophie? Doch auch Aselin kennt hier schon einen Gegensak: "Welch ein Unterschied ergibt sich nicht zwischen dem Menschen des Philosophen und zwischen dem Menschen des Geschichtsschreibers? Wie einfach ist nicht der erstere in den meisten psnchologischen Lebraebäuden! Unter wie unendlich verschiedenen Gestalten hingegen zeigt sich nicht der andere dem aufmerksamen Beobachter!"149) Dennoch stellt er im I. Buch eine "Psychologische Betrachtung des Menschen" voran und fordert im ersten Sat: "wer mit Augen die unermeklichen Gefilde der Geschichte durchwandern will, muß von der Philosophie gelernt haben ihren Helden kennen." Burchardt dagegen begrüßt es, daß die Erkenntnis des geistigen Menschen in ber Renaissance nicht mit theoretischer Psychologie begonnen und man sich nicht mit dem logischen Begriff der Menschheit begnügt habe150). Aber er preist eben doch in dem klassischen Abschnitt über "die Entdeckung der Welt und des Menschen" ben universalen Erkenntniszug der Renaissance und feiert es "mit ewigem Dantgefühl", daß sie zuerst "die Menschen und die Menschheit in ihrem tiefern Wesen vollständig erkannt hatte", und er seiert dabei doch als "höchste Uhnungen auf diesem Sediete" des Philosophen Mirandola Rede von der Würde des Menschen, und er seiert als Vorläuserin der Renaissance die griechische Philosophie, bei der "schon die Menschheit die allgemeine Basis des Wissens" ward<sup>151</sup>). So ist also doch Burchardt hier der Philosophie nicht fremd und feindlich, sondern ist sogar "dem Rentauren den höchsten Dank schuldig und begrüßt ihn gerne hie und da an einem Waldesrand der geschichtlichen Studien"; denn er habe "einzelne mächtige Ausblicke durch den Wald gehauen und Salz in die Seschichte gebracht. Denken wir nur an Herder"<sup>152</sup>), dessen Vorläuser Fselin war, der Basler Humanist.

Der Humanist, der Welthistoriker, der Geschichtsphilosoph bedingen sich und führen, wenn auch in verschiedener Betonung, notwendig in einander über. Wer Universales sucht, denkt schon philosophisch, und wer das Universale der Geschichte sucht, findet den Menschen, den "Helden der Geschichte". Und wiederum: wer den Menschen sucht, benkt schon abstrakt und kann den Menschen in seiner ganzen Lebensfülle doch nur aus der Geschichte erkennen. Der Humanist vermittelt zwischen Philosophie und Geschichte, die für Burchardt Gegensätze sind. Und er selber ist Humanist im Geiste seiner Vaterstadt; er hebt die Geschichte zur "Weltkulturgeschichte", und als solche will er sogar "den Ausdruck Geschichtsphilosophie gelten lassen". 153) Er ist als Historiker nicht Spezialist, auch nicht Theologe, nicht Soziologe, nicht Naturalist, er bleibt als Historiker Humanist. Er faßt die Historie anthropozentrisch. Er suchte in aller Geschichte immer den Menschen, gewiß nicht im schulmäßigen Sinn philosophisch, gewiß nicht rationalistisch, sondern intuitiv. Aber es gibt mit Verlaub auch eine intuitive Philosophie, und sie beginnt gerade heute wieder ihre Stimme zu erheben.

Burchardt suchte in der Geschichte den Menschen. Er zog die Rulturen von Hellas und italienischer Renaissance ans strahlendste Licht, weil sie die klassischen Kulturen des Humanismus sind; er liebte sie, weil sie den Menschen erkennen, den Menschen zum Ausdruck bringen, den Menschen hochstellen, daß selbst im hellenischen Gotte wie im italienischen Bauer noch der Mensch zu Ehren kommt<sup>154</sup>).

Wie er der Ertenntnis des Menschen in der Renaissance einen Hauptabschnitt widmet, so behandelt Burchardt soausagen die ganze griechische Geschichte in 648 Seiten der "Griechischen Rulturgeschichte" unter dem Titel "der hellenische Mensch in seiner zeitlichen Entwicklung"; benn er sieht im Hellenen nur eine Figuration des Menschen und zieht deshalb die Epochen der griechischen Seschichte auf Menschentypen zusammen und disponiert sie: "der heroische Mensch", "der koloniale und agonale Mensch", "der Mensch des V. Jahrhunderts", "der Mensch des IV. Jahrhunderts", "der hellenistische Mensch" — und er wollte damit ausdrücklich die griechischen Epochen gleich den Lebensaltern eines Menschen behandeln155). Denn er suchte in allem den menschlichen Gehalt. Er erkennt in Glauben und Spekulation allmenschliche Bedürfnisse; er schätzt in aller Erkenntnis vornehmlich die des Menschen, er verehrt in Kunst und Poesie alles, was ewige Probleme und Grundzüge der Menschennatur zur Darstellung bringt, er verabscheut in der Politik alles, was gegen das Wesen des Menschen gebt; denn er glaubt an ein sich gleichbleibendes Wesen des Menschen und sieht es überall als lette Ursache im Kintergrund der Geschichte<sup>156</sup>). Ra, wenn Rselin schon vom Menschen allgemein als Helden der Geschichte ausgehen will, so spricht nicht minder deutlich die Einleitung der "Weltgeschichtlichen Betrachtungen": "Unser Ausgangspunkt ist der vom einzigen bleibenden und für uns möglichen Rentrum, vom dulbenden, strebenden und handelnden Menschen, wie er ist und immer war und sein wird." Und wie dieses tiefste, dieses wahre

Bekenntnisbuch Burchardts, dieser seinste Extrakt, dieses reisste Resultat seines Geschichtsstudiums mit dem Menschen anhebt, so endet es mit dem Jdeal, "dem Geist der Menschheit erkennend nachzugehen"<sup>157</sup>); denn Burchardt glaubt an eine "Rontinuität des Menschengeistes", an ein "Gesamtleben der Menschheit" gleich dem Leben eines Menschen<sup>158</sup>). So mündet die Vielheit der Geschichte in die Einheit des Menschen, der Geist der Buntheit mündet in den Humanismus, und in beiden führt Burchardt den Geist seiner Heimat, der historisch bunten Humanistenstadt, zum Triumph.

Gewiß, die Geschichte ist bunt; die geschichtlichen Rrifen zeigen unserm Welthistoriker "eine enorme Verschiedenheit", aber "dabei doch eine befrembliche, auf dem allgemein Menschlichen berubende Verwandtschaft in vielen einzelnen Zügen". Gewiß, "das Wesen der Geschichte ist die Wandlung"; aber "am Ende liegt ein Drang zu periodischer großer Veränderung in dem Menschen". "Der Geist ist ein Wühler und arbeitet weiter." "Der Geist hat Wandelbarkeit, aber nicht Vergänglichkeit"; alles Geistige hat "eine geschichtliche Seite", aber auch alles Geschehen eine geistige, unvergängliche Seite. Und so erscheint jede historische Einzeltatsache "als Runde einer bestimmten Epoche des wandelbaren Menschengeistes" und doch "zugleich, in den richtigen Zusammenhang gebracht", als "Zeugnis von der Rontinuität und Unvergänglichkeit dieses Geistes"159). Wer so spricht, wer so die Geschichte metaphysisch durchleuchtet sieht, treibt Geschichtsphilosophie, ob er es Wort haben will oder nicht. Und wer nicht ganz blind und fühllos ist, der spürt bei Rakob Burchardt mehr als bei andern Historikern Atem und Schauer des Weltgeistes, der fühlt es bei ihm in den Tiefen der Geschichte brausen von ewigen Gewalten und sieht in aller bunten Gestaltung des Menschlichen ein allgemeines Grundwesen sich entladen. Wer taub ist für diese Musik, die da hinter aller geschichtlichen Handlung spielt, die sie ins Ewige zieht, die sie als "typisch" "in uns

anklingen" läßt<sup>160</sup>), der versteht das Beste bei Jakob Burdhardt nicht, der steht auch vor jenen metaphysischen Bekenntnissen als vor Rätseln, ja Widersprüchen.

Allerdings, man darf sein Metaphysisches nicht auf Flaschen ziehen. Wohl freut er sich, daß Polybios die Geschichte als organischen Zusammenhang versteht161), und er sieht selber ihren Hauptwert in der Rontinuität der Weltentwicklung und damit des menschlichen Geistes162); er sieht fo in den Griechen das Ferment der Weltgeschichte, sieht ihre welthistorische "Aufgabe", ihre "Bestimmung" Bildungsvolk 163) und sieht den Lebensprozeß der griechischen Polis mit "logischer" Konsequenz bis zur Aufzehrung fortschreiten164); er findet in Alexanders Auftreten eine "riesige" "weltgeschichtliche Veranstaltung", die Führung einer "allmächtigen Hand", und findet im Hellenismus "das große Mittel der Kontinuität des Geistes" und im Philhellenismus der Römer wie im Individualismus der Renaissance "allergrößte", "höhere Fügungen", "Ratschlüsse der Weltgeschichte"165). Er läßt die "großen Rausalitäten der Weltgeschichte", die "Rette der Ursachen und Wirkungen" klirren166), betont die welthistorische "Bedeutung" und "Notwendigkeit" gar mancher Erscheinung 167) und spekuliert, was ohne sie geschehen, ohne sie verloren wäre168), wie dieses zu seiner Reit und jenes "unabwendbar" kam169) als Sache des Glücks, des Schicksals, das vom Willen unabtrennbar ift170). Allgemeine welthistorische Erfahrungen werden laut171), Rünfte, Staatsformen, Zeitalter erscheinen als Lebensprozesse, die ihre Dauer, ihre Gesetze haben172), und das "Bose auf Erden" wird zum "Teil der großen weltgeschichtlichen Ökonomie"173).

Aber all dies bleibt leise anklingende Ahnung, zögernde Hypothese, die einer sicher auftretenden wohlseilen Televlogie widerspricht. Bei aller klaren Notwendigkeit "entziehen sich kolossale Ereignisse aller geschichtsphilosophischen Deduktion", und "gern verhüllt die Geschichte die Ursprünge

großer Dinge"; "buftere Wahrheiten ber Völkergeschichte" und "alte Weltgeseke" ertonen dumpf, und "von einer dunklen Macht hineingezogen" "vollzieht der große Mensch, oft ohne Wissen, böbere Beschlüsse"174). Wir aber "sind nicht eingeweiht in die Zwede der ewigen Weisheit und kennen sie nicht"175); auch die Kontinuität der Weltentwicklung ist nur unsere "Wünschbarkeit"176). Aur "vielleicht" sind manche Bölker "bazu ba", Güter zu bewahren und zu überliefern; der "weltgeschichtliche Zwed" des Römerreichs ist "wenigstens für uns recht scheinbar"; "überhaupt müssen wir uns hüten, unsere geschichtlichen Verspektiven ohne weiteres für den Ratschluß der Weltgeschichte zu halten", da "uns die Ökonomie der Weltgeschichte im ganzen dunkel bleibt": "aus unerforschlichen Tiefen kommt neuen Richtungen ihre wesentliche Rraft"; "unergründlich" sind die Lebensgesetze der Rulturen, wie überhaupt die sogenannten bistorischen Geseke "unpräzis und bestritten" sind177).

Na, der Geschichtsphilosoph Burchardt geht auf leisen Sohlen und will nicht angerufen sein; flüsternd wandelt er voll "Ahnungen"178), voll "Fragen", "Zweifeln", "Dermutungen" und noch mehr voll Verzicht auf Vermutungen, voll Abwehr fester Gewisheit<sup>179</sup>), und bei aller Klarheit gern aus dem "Gefühl" sprechend und erklärend180), voll Achtung vor dem "Unbewußten"181) und voll Mikachtung gegen Rationalismus und Reflexion 182). Wie warnt er vor "unbedingten Annahmen", vor "Generalsentenzen", vor "absoluten Makstäben", vor "teckem Abwägen" von "Amponderabilien" und vor "teckem Antizipieren eines Weltplans", das zu "Frrtümern" verführe!188) Wie gern trägt er das wagende, zagende "Vielleicht" auf den Lippen, wie gern will er sich "bescheiden", wenn ihm bei großen Fragen "der Mut entsinkt"! 184) Wie Vieles und Wichtigstes bleibt ibm "dunkel" und nie zu ermitteln und zu begreifen!185) Wie fieht er so viel "Rätsel"186) um sich stehen und so viel "Geheimnisvolles"187) in Seele und Geschichte! Auch "die große

Verrechnung von Nationalcharakter, Schuld und Gewissen bleibt eine gebeime" und "die Bewegungen des Geistes insoweit ein Ratsel"; "dunkles" "Geheimnis", "Mysterium" bleiben Grundeigenschaften der Griechen und die Vildung ihres Staates, ihrer Musik, ihrer Tragodie, die uns noch "beiligen Schauer" weckt, und Rult und Mythen stroken von Gebeimnissen<sup>188</sup>). Die Rünste insgesamt "beruhen auf geheimnisvollen Schwingungen" und bleiben "rätselhaft" in Ursprung, Wesen und Stellung189). Die Schönheit überhaupt bleibt "Mnsterium" wie die historische Größe, und das "ganze bobe Lebensrätsel" wird verehrt190). Im "Dämmerschein" kommt uns die griechische Religion entgegen, "und je präziser wir verfahren wollen, desto gewisser gehen wir in die Arre"191). "Der Hervenmythus trennt diese uralte Welt von der historischen, bald nur wie ein zarter Schleier, bald wie ein dichter, fester Vorhang — - Und es ist kaum ein Schade drum — — der Vorhang allein macht das Tatfächliche, also Vergängliche zum Unvergänglichen"192). Die Geschichte "verhüllt gern die Ursprünge großer Dinge". Auch "die geistigen Berührungen zwischen Altertum und Renaissance" sind "oft überaus zart und geheimnisvoll"; in der Geistesgeschichte des XIV. und XV. Jahrhunderts schwebt ein "zarter Farbenübergang" wenigstens Burchardt als "Abnung" vor Augen; benn er gibt zu, daß es andern anders erscheinen könne, wie auch sonst die Vielheit möglicher Auffassungen vieles in Zweifel balte193).

So salviert schon der "Constantin" in der Vorrede seine Behandlungsweise als eine subjektive, da man "bei universalhistorischen Arbeiten schon über die ersten Grundsätze und Absichten verschiedener Meinung sein" könne; er glaubt sich d. T. "fast aller systematischen Einkleidung" enthalten zu müssen und will "im Verallgemeinern" "sich lieber zu daghaft als zu dreist schelten hören"; so beginnt z. B. auch der 3. Abschnitt mit der Erinnerung, "wie missich es mit den Durchschnittsurteilen über manche der wichtigsten Lebens-

fragen im spätrömischen Reich aussieht", und so beginnt nach dem fragenden Schluß des 7. Abschnitts der 8. mit einer im Tiefften unerklärbaren Tatsache. So tituliert sich weiter die "Rultur der Renaissance" nur als "ein Versuch" und begründet sich auf der ersten Seite als solcher, da "auf dem weiten Meere, in welches wir uns hinauswagen, der möglichen Wege und Richtungen viele" find. Und wie drängen sich namentlich im 6. Abschnitt die Salvierungen vor allgemeinen Schlüssen!184) So gibt sich ferner die "Griechische Rulturgeschichte" als ein "Probestück" und sozusagen als "unwissenschaftlich"195), und der II. Band führt im ersten Sat die griechische Religion als Gegenstand unserer "Abnung" ein. So stellen sich endlich die "Weltgeschichtlichen Betrachtungen" nur die "Aufgabe", "eine Anzahl von geschichtlichen Beobachtungen und Erforschungen an einen halb zufälligen Gedankengang anzuknüpfen wie ein andermal an einen andern". So führt z. B. das vorlette Rapitel den Begriff der historischen Größe ein als "fraglich", "relativ", nicht "systematisch-wissenschaftlich", "unsicher", ohne "strengen Beweis"196), und das lette Rapitel "über Glück und Unglück in der Weltgeschichte" zeigt sich unerschöpflich im kritischen Eifer, das ganze Quellennetz unserer Urteilstäuschungen aufzudeden.

Wahrlich ein Steptiker! Doch auch der Steptiker ist ein Philosoph, und dieser Steptiker hat jedenfalls mehr als die Sophisten (deren Stepsis er ernsthaft verteidigt<sup>197</sup>), ein Positives im Hintergrunde, wenn auch als Mysterium, und er schließt mit dem Slück der ahnenden Erkenntnis<sup>198</sup>). Wer aber solchen seelischen Hintergrund hat, wer so nach innen Mystiker ist, der wird leicht nach außen, für die Vordergrundsansicht Steptiker. Und wer so zwischen äußerer Erscheinung und innerem Wesen distanziert, der ist ein metaphysischer Seist, ob er ein System baut oder nicht. Und lächelt nicht hinter allen Verwahrungen ein wenig der Froniker? Sibt er uns nicht trop aller Verzichte und Ohnmachtsbekenntnisse

volle, reife Geistesbilder? Gewiß, er gibt mehr Bild als Bau; sein Philosophisches ist weniger festes System als vibrierende Stimmung, sein Material ist weich, ist anschauliche Vorstellung; bauen aber läft sich nur mit jenen festen, bestimmten Begriffen, die er verabscheut. Doch was seiner Erkenntnis an Schärfe der Reichnung fehlen mag, das ersett fie an Wärme des Kolorits, und noch einmal streife der Blick seine anschauungsreiche Heimat, die farbenfrohe Stadt Holbeins und Bödlins, die Stadt im weichen Klima, zwischen weichlinige Berge gebettet, oft vorsichtig zögernd in ihren Taten wie Burchardt in seinen Behauptungen, scheu vor dem Fernen, vor dem Zwang, vor der starken Linie, kritisch bis zur Stepsis und dabei der Mnstif freund199), und in der Tiefe ergriffen wie vom Orgelton des Münsters in jenem Ernst des Religiösen, das Burchardt auch als ein Metaphysisches ehrt<sup>200</sup>). Und auch für ihn ist das Wesentliche, daß ihm diese bunte Welt nicht das Lette ist, daß Licht und Schatten dieser Welt ihm von drinnen quellen, daß auch das Runstwerk ibm Ausdruck eines tiefern Wesens ist, dak ibm hinter dem ästhetischen Pathos das Ethos wohnt — das ift's ja, was seine Werke über Runstwerke selber zu Runstwerken macht und so ergreifend in ihrer Ergriffenheit. Und wie das Kunstwerk ist ihm die höchste Erkenntnis Wertgebung. Rein Zweifel: was Jakob Burchardt im letten Grunde doch philosophisch vibrieren macht, ist ein unendlich tiefes Gefühl für die Werte des Lebens. Der hohe Reiz seiner historischen Schriften liegt mehr als bei andern im kräftigsten Spiel von Licht und Schatten, im Wechsel von Moll und Dur, die als oft leise und doch immer beherrschende Grundstimmungen die wirre Fülle des Einzelnen durchklingen. Die "Weltgeschichtlichen Betrachtungen" lehren erst die drei "Potenzen" gleichsam als die großen Instrumente der Geschichte, dann ihr Ineinanderspielen, endlich das Crescendo der "Arisen", kurz sie lehren die Geschichte gleichsam als polyphone Musik aufzufassen, als erregendes, wertbares Kräftespiel; die beiden Schlußkapitel aber geben sich sichen im Thema als Wertungen: "Die historische Größe" und "Über Slück und Unglück in der Weltgeschichte" — es sind sozusagen die Themata Niehsches und Schopenhauers. Und Slück und Größe wägend steht Jakob Burckhardt zwischen diesen beiden Philosophen, deren Erkenntnis nichts als eine große Wertgebung war. Nicht umsonst nannte Niehsche den Menschen das wertende Tier. Hat er es doch von Burckhardt in Basel gelernt, immer den Menschen zu suchen! Doch damit lassen wir schon das Zeitliche sprechen nach dem Räumlichen, nach der Stimme der Seimat, die Jakob Burckhardt ein reiches Erbe gab zur schönsten historischen Ausgestaltung: den Kolorismus vergeistigt zum Humanismus.

## III. Züge der Zeit.

Bei alledem aber will Burchardt von der Philosophie nichts wissen? Ra, von der intellektualistischen, die mehr nur erklären und begreifen als bewerten will. Und doch hat er auch von ihr gelernt, und der Grund seiner Abwehr ist tiefer zu suchen. Was hat ihn eigentlich zu den "Weltgeschichtlichen Betrachtungen" angeregt, zu jener Geschichtsphilosophie, die es durchaus nicht sein will? Sucht man Auskunft in der dort zitierten Literatur, so zeigt sie allerdings zunächst nur ein starkes Überwiegen der Historiker gegenüber den Bbilosophen<sup>201</sup>). Neben den anerkannten Namen eines Schlosser, Niebuhr, Weber, Duncker, Ranke, Curtius, Sybel zeigen häufige Berufungen auf moderne Franzosen wieder, wie der Grenzstädter internationale Orientierung sucht. Wenn unter ihnen Renan mit sieben Zitaten voransteht und aus England (neben Gibbon) noch Buckle und Carlyle (nicht Ledn) binzukommen, so sehen wir, wie reichlich schon seine eigenen älteren Reitgenossen I. Burchardt gerade eine stark reflektierte, allgemeine Tendenzen kritisch vordrängende Geschichtsschreibung nahebringen. Und in diese schon start durchsäuerte Atmosphäre schlagen wenigstens nachträglich noch mit einigen Litaten die deutschen Rekerphilosophen ein: Schopenhauer, der damals erst anerkannte, und Ed. von Hartmann, mit der "Philosophie des Unbewußten" (1869)202), D. Fr. Strauß mit dem "Alten und neuen Glauben" (1872), Nietssche mit der "Geburt ber Tragödie" (1872). Welch kritische Schwüle lag doch in

dieser Zeitstimmung, die auch einen Burchardt in die Jöhen der Spekulation tried! Allerdings die lehtgenannten konnten die 1868 angelegten "Weltgeschichtlichen Betrachtungen" nur nachträglich bestärken, die erstgenannten nur Mut machen zu kritischen Baumschlägen durch den Wald der Seschichte. Alle aber müssen hier zurückstehen hinter Hegels Philosophie der Seschichte, zu der Burchardt sogleich prinzipiell Stellung nimmt<sup>203</sup>), noch mehr aber hinter E. von Lasault' "Neuem Versuch einer alten auf die Wahrheit der Tatsachen gegründeten Philosophie der Seschichte" (1856), den er bei weitem am häusigsten (an zwanzigmal) von Ansang an durch das ganze Buch hindurch zitiert, der ihn, wie der Herausgeber zutreffend bemerkt, auf eine Menge von Fragen gelenkt hat.

Was ihn wiederum auf dieses verschollene, in keinem philosophischen Kandbuch genannte Buch geführt bat? Ein Eremplar auf der Basler Universitätsbibliothek zeigt eine Widmung des Verfassers an eine nicht unbekannte Baslerin: "Seiner verehrten Freundin Emilie Linder". Näherliegend ist vielleicht, daß die Ausleihelisten derselben Bibliothek am 20. März 1868 Burchardt als Entleiher von Lafaulr' "Studien des klassischen Altertums" vermerken, die ibn für den Verfasser interessieren konnten. Um 16. Oktober desselben Jahres, also gerade als die "Weltgeschichtlichen Betrachtungen" als Rolleg endgültige Form gewannen, entlieb er Hegels "Vorlesungen über die Philosophie der Geschichte". Für eine Unregung kamen sie wohl zu spät, aber gerade recht für eine negative Orientierung. So nabe fühlt er bei seinem Vorhaben sich doch der Hegelschen Seschichtsphilosophie, daß er zunächst gegen sie den Trennungsstrich ziehen muß. Und so groß steht vor ihm Hegel da, dessen zeitbeherrschende Macht ihm einst bei seinen Berliner Freunden entgegengetreten war und ihn zum Widerspruch gereizt hatte, daß er die Geschichtsphilosophie mit ihrem klassischen Systematiker ibentifiziert und im Grunde nur darum kein Geschichtsphilosoph sein will, weil er kein Hegelianer sein kann — so

etwa, wie Feuerbach seine Philosophie nicht mehr Philosophie nennen wollte, als er Hegels Antipode geworden.

Dabei läßt Burchardt sich doch eine Geschichtsphilosophie im Sinne Herders wohl gefallen 204), und er hört nicht auf, sich durch Seitenblicke auf Lasaulr' Geschichtsphilosophie zu orientieren, der wenigstens im Eiser des spekulativen Idealismus Hegel kaum nachsteht, wenn er auch als Mystiker Schelling und Baader nähersteht. Die "Weltgeschichtlichen Betrachtungen" aber benühen Lasaulr nicht nur als Anreiz zum Widerspruch oder Zweisel 205) oder als Abnehmer unbequemer Untersuchungen 206), sondern sie lassen sich von ihm gern ins Mystisch-Metaphysische mitreißen: für die Idealität des Geistes, für die religiöse Quelle der Geistestultur, für das "Zusammenpulsieren der Menschheit", für die Herven als Träger des Volksgeistes 2007).

Doch Burchardt folgt in ihm gerade sympathischen Wendungen dem Symbolismus Lafaulx' noch weiterhin, wo er ihn nicht zitiert. Wenn er "die Sprachen die unmittelbarite, höchit spezifische Offenbarung des Geistes der Völker" nennt, so klingt hier ein Echo Lasaulr': "Die Sprachen der Völker — die unmittelbarfte und am meisten spezifische Offenbarung ihres Geistes." und auch das an Ennius anknüpfende Dictum: "Go viele Sprachen, so viele Bergen besitt man" hat bei Lasaulx seine Quelle 208). Wenn Burchardt verkündet: "Dies Wachsen und Vergeben folgt höheren, unergründlichen Lebensgeseken." und wenn ibm die Stepsis gedeiht "in einer Welt, wo Anfänge und Ende unbekannt sind", so klingen Wendungen Lasaulx' an, der mit Berufung auf W. von Humboldt und die Inder "Anfang und Ende" "unsichtbar", "sichtbar nur ihre Mitte" findet und das Mysterium des Lebens feiert: "Alles Leben strömt wunderbar aus unergründlichen Quellen, seine Anfänge und sein Ende find uns verborgen209)." Die drei "Potenzen" Burchardts ferner: Staat, Religion, Kultur, so selbständig und tief ihr Verhältnis bei ihm erft heraufwächft, sind in Lafaulr'

Ravitel IV angelegt, wo nur die Rultur nach dem benannt ift, was Burchardt darunter versteht: Rünste und Wissenschaften, die auch schon als "spontane" Außerungen der "individuellen Freiheit des Geistes" gepriesen werden 210). Daß aber die Geschichte der Rünste und Wissenschaften neben die bisher allein gepflegten Geschichten von Staat und Rirche treten solle, ist bereits eine Forderung Bacons, jenes aroken Entdeckers des Rulturbegriffs, den Lajaulx öfter und vielleicht auf seine Anregung auch Burchardt 211) zitiert. Und wahrlich — auch ohne solches Zitat — Bacon, der da von den Geschichtsschreibern fordert, nicht aus Darstellungen und Beurteilungen anderer, sondern aus den Quellen selber zu schöpfen und so, daß sie deren "Sauptinhalt durchdringen, ihre Eigentümlichkeit in Stil und Methode lebhaft begreifen, und auf diese Weise den literarischen Genius des Zeitalters, indem sie seine Werte darstellen, gleichsam von den Toten erwecken" dieser welthistorisch fühlende Bacon muß unter den geistigen Abnberrn Rakob Burchardts stehen.

In dieser Ahnengalerie aber müssen wir vom großen Realisten wieder zu den Jdealisten zurückwandern: "drei Potenzen" beherrschen die Geschichtsauffassung Burchardts, "drei Potenzen" beherrschen die Weltauffassung des spätern Schelling, die er gerade in Burchardts Berliner Studienjahren dort einem gespannt lauschenden Publikum vertündete. Doch hat ihn Burchardt — nach der Lehrerliste in der vita der Dissertation — so wenig gehört wie sonst einen Philosophen in Berlin und Bonn, und Fischer in Basel konnte kaum Einsluß üben. Immerhin mochten die "drei Potenzen", die damals die Luft erfüllten, in ihm noch spät nachklingen und mit ihnen der Aussassungstypus, den sie enthalten, der aber bei Burchardt zu ganz anderer Unwendung kommt.

Innerlicher folgt er der idealistischen Spekulation, wenn er die historische Größe als eine dem Universalen dienende Individualität, als Koinzidenz des Egoismus mit dem

Gesamtwillen deutet212). So sab auch Schelling das Adeal in der Einheit des Eigenwillens mit dem Universalwillen. So verkündet auch Regel .. iene Vereinigung des Allgemeinen und Besonderen" und die "welthistorischen Andividuen" als "Geschäftsführer des allgemeinen Geistes": "diese sind die großen Menschen in der Geschichte, deren eigene partikulare Zwecke das Substantielle enthalten, welches Wille des Weltgeistes ist". So verkündet er's in den "Vorlesungen über die Philosophie der Geschichte", in der Einleitung 213), die also Burchardt nicht bloß zu dem Widerspruch anregte, den er S. 2 f. bekennt. Dieselbe Lehre bis zur "prästabilierten Harmonie" zwischen den Andividuen und ihren bistorischen Aufgaben fand er dann — mit Berufungen auf Schelling und Regel — bei Ed. von Kartmann wieder in einem von ihm sonst noch beachteten Ravitel214). Doch bier konnte er nur Bestätigung finden, da seine Vorträge über "historische Größe" in den November 1870 fallen, während er Hartmann erst in der 1871 erschienenen 3. Auflage kennen lernt. Anregung aber für diese Vorträge bot ihm noch sicherlich Lasaulr' (V.) Rapitel über die "Herven", das sich auf Carlyles, ja auch wieder von deutscher Spekulation beeinflukte, mustisch sombolisierende 215) Vorlesungen über "Helden und Heldenverehrung" stütt 216) und die großen Männer au Propheten der Völker verklärt. In diesem Beroenkult liegen nun einmal unverkennbar romantische Vorklänge des "Übermenschen" trok Nieksches Spott über Carlyle. Doch hier macht A. Burchardt den notwendigen Übergang von rechts nach links. Denn erst mußte bei ihm der gotterfüllte Heros der Adealisten des heiligen Nimbus entkleidet, verweltlicht werden; dann konnte er sich als Nietsches Titan in den Rampf gegen die Götter stürzen. Was bier Burdhardt getan, messe man an Lasaulx' Philosophie der Geschichte, dieser wahrhaften Theologisierung der Historie, und doch folgt auch der große Säkularisierer der Geschichte gern dem mystischen Symbolismus bis zur Konsequenz.

Allerdings wenn sich die Völker zu Helden verdichten, wächst die Geschichte schließlich zur Einheit zusammen. Und nun sehen wir, daß auch Burchardts Lehren von der Kontinuität des Geistes, vom immer gleichen Menschenwesen, vom Gesamtleben der Menscheit als dem Leben eines Menschen werd Lasaulr überlieserten idealistischen Spekulationen gestärkt haben, die "eine ewige Kohäsion der Geister" und "im Innersten eines jeden Menschen etwas allem Menschlichen Berwandtes" schauen, "Vergangenheit, Zukunft und Gegenwart" als "ein unteilbares Ganzes" salsen und "die ganze Menschheit als ein Gesamtwesen" mit "einem gemeinsamen Lebensprozeß"; "das Leben der ganzen Menschheit bildet ein Ganzes" — "das große Drama der sutzessienen Entsaltung des einen universalen Urmenschen"218).

Wenn sich nun Rakob Burchardt so weit im Bann der idealistischen Geschichtsphilosophie zeigt, was trennt ihn eigentlich noch und stökt ihn von ihr ab? Offenbar wohl, daß sie zuviel Philosophie, zu wenig Geschichte war? Daß sie zu sehr dem Allgemeinen, Typischen, Ewigen, zu wenig dem Reitlichen, Wechselnden ihr Ohr lieh? Nein, gerade das Umgekehrte gilt; wir stehen vor der verblüffenden Tatsache, daß, was A. Burchardt an der Geschichtsphilosophie abstiek, gerade ein eminent Geschichtliches war, ja das Geschichtliche als solches, das Geschehen selber, die zeitliche Folge. Man traut seinen Augen nicht, wenn man liest, was der Hiftoriker Burchardt der Geschichtsphilosophie zum Vorwurf macht: daß sie "der Geschichte nachging", daß sie "dronologisch verfuhr". "Die dronologisch verfahrende Geschichtsphilosophie — legt mehr Gewicht auf die Gegenfähe zwischen den aufeinandergefolgten Beiten und Völtern, wir mehr auf die Abentitäten und Verwandtschaften; dort handelt es sich mehr um das Anderswerden, hier um das Uhnlichsein." "Die Geschichtsphilosophen betrachten das Vergangene als Gegensat und Vorstufe zu uns als Entwidelten; — wir betrachten das sich Wiederholende, Konstante, Typische<sup>219</sup>)."

Wer ist hier der Historiker und wer der Philosoph? Die Rollen scheinen völlig vertauscht. Burchardt sucht, was stets der Philosoph gesucht hat: das ewig Gleiche, Envische. und er verwirft die Geschichtsphilosophie, weil sie geschichtlich verfährt. Unser Problem vom Geschichtsphilosophen Burdbardt hat sich nun völlig gedreht; das Fragezeichen rückt bei ihm vom Philosophen auf den Historiker. Und allerdings: es ist vielleicht das Geheimnis Burchardts, die größte Eigenart seiner Historie, daß sie - keine war, daß er kein Erzählender, sondern ein Beschreibender war, daß er den Fluk des Geschehens in ein anschauliches Sein krnstallisierte, daß er das Zeitliche hakte, es auffog ins Räumliche, Plastische - ein Inpenbildner, ein hellenischer Geift in der unhellenischsten Zeit, die im Rultus des Zeitlichen raft. Er faat es selber, er suche statt der zeitlichen "Längendurchschnitte" der Geschichtsphilosophie "Querdurchschnitte", die aber als Durchschnitte ebenso philosophisch sind; er suche den "Stoß an das Wasserglas, der die Eiskrystalle anschießen macht"220). Er suchte und fand die Runft, das Bewegte stehend zu machen. Er ward der Meister der Kistorie, weil er sie bemeisterte. d. h. überwand, indem er die Vergangenheit in Gegenwart verzaubert. Er hörte nicht, er sah die Geschichte; ihr Tosen klärte sich ihm ab zum Bilde, und die Fülle des Werdens lagerte sich ihm auf Typen ab. Sein Grundstreben ist gerade die Geschichte zu entzeitlichen, das Zeitliche zu durchschneiben, zu kreuzen durch "Querschnitte", die Konstanten siegen zu lassen über die Prozesse. Darum erklärt der "Constantin" im ersten Sate, daß "die Dinge nicht nach der Zeitfolge und der Regierungsgeschichte, sondern nach den vorherrschenden Richtungen des Lebens geschildert werden sollen". Darum gliedert sich der "Cicerone" nach Runstgattungen statt nach Perioden, bis eine andere, modernere Hand diese Ordnung zerstörte. Darum bekennt es "die

Geschichte der Renaissance in Atalien" (im Vorwort der 2. Auflage) als wünschbar, daß "neben die erzählende Runstgeschichte auch eine Darstellung nach Sachen und Gattungen trete, gleichsam ein zweiter spstematischer Teil". Darum geschieht auch die Oberteilung der "Rultur der Renaissance" wie der "Griechischen Rulturgeschichte" nicht nach Berioden, sondern nach Gebieten, besonders nach den Potenzen, die die "Weltgeschichtlichen Betrachtungen" herausheben, und felbst der wirklich "zeitliche Entwicklung" gebende Schlußabschnitt der "Griechischen Kulturgeschichte" konzentriert und firiert diese Entwicklung auf groke säkulare Enven (ber Mensch des 5., des 4. Jahrhunderts etc.). Der III. Band will in der Behandlung der Philosophie und Wissenschaft "nicht — die Geschichte dieses Wissens, sondern sein Verhältnis zum hellenischen Geist" darstellen und verteidigt im Gegensatzu unserer Schulung auf die exakte Geschichte, die gibt, "was zu einer bestimmten Reit durch eine bestimmte Persönlichteit an einem bestimmten Orte geschehen," vielmehr die in charakteristischen Anekdoten sprechende inpische Geschichte, die sagt, was "im ganzen immer wahr ist und doch kein einzigesmal wahr gewesen ist<sup>221</sup>)". Am deutlichsten aber redet die Einleitung der "Griechischen Rulturgeschichte", die erklärt, warum sie nicht "griechische Geschichte" gibt, nicht Ereignisse sondern "Gesichtspunkte für die Ereignisse". "Nicht erzählend, wohl aber geschichtlich" will sie "das Einzelne, zumal das sogenannte Ereignis, — nur im Zeugenverhör über das Allgemeine, nicht um seiner selbst willen, zu Worte kommen" lassen. "Indem sie damit auf das Konstante kommt, erscheint am Ende dieses Ronstante größer und wichtiger als das Momentane, erscheint eine Eigenschaft größer und lehrreicher als eine Tat" — "die Anschauung so wichtig als irgend ein Tun". "Aber auch wenn eine berichtete Tat in Wahrheit gar nicht ober doch nicht so geschehen, behält die Anschauung — ihren Wert durch das Enpische der Darstellung." "Vielleicht ist aber das Konstante, das aus diesen typischen Darstellungen hervorgeht, der wahrste Realinhalt des Altertums. — Wir lernen den ewigen Griechen kennen, wir lernen eine Gestalt kennen, anstatt eines einzelnen Faktors." "Allgemeine Fakta aber — dürften wohl durchschnittlich wichtiger sein als die speziellen, das sich Wiederholende wichtiger als das Einmalige<sup>222</sup>)." Und der so spricht, will kein Philosoph sein?

Wenn man in den "Weltgeschichtlichen Betrachtungen". wo ja auch die Disposition bewuft unchronologisch ist, bald S. 1 als "unsere Aufgabe" liest: die Betrachtung der "großen Potenzen", ihrer "Einwirkung aufeinander, besonders des Bewegten auf die beiden stabilen, weiterbin — der beschleunigten Bewegungen des Weltprozesses, auch der - zeitweisen Absorption aller andern Bewegungen, — Mitgären des übrigen Lebens. - Brüchen und Reaktionen, also - was man Sturmlebre nennen könnte, darauf — ber Verdichtung bes Weltgeschichtlichen, der Ronzentration der Bewegungen - - ". wenn man dergleichen liest, könnte man in Burchardts Krystallisierung der Geschichte eine Naturalisierung der Seschichte erkennen, und sie wäre wahrlich nicht wunderbar in der mittleren Generation des 19. Rahrhunderts, Die in Comte, Budle, Taine, Marx u. a. die Geschichte mathematisch, mechanisch, geographisch, biologisch, ethnographisch, ökonomisch oder sonst naturalistisch erklärte. Aber wenn jene die Naturmomente selber als bestimmende Faktoren in der Geschichte sprechen ließen, so blieb der Anhalt der Geschichte bei Burchardt rein menschlich, ja stark geistig<sup>223</sup>), und man könnte bei ihm höchstens von einer formalen Naturalisierung ber Geschichte reden, sofern er statt der Perioden Ronstanten, Typen sett und in der Geschichte gerade das zurückschiebt, was sie nach ihm selber 224) als Steigerung gegenüber ber Natur erscheinen läkt: die Entwicklung.

Damit haben wir erst den Kern seiner Geschichtsauffassung, den letzten Grund seiner Auflehnung gegen die Geschichtsphilosophie getroffen. Er wirst ihr vor, daß sie

"bas Vergangene als Gegensatz und Vorstufe zu uns als Entwidelten" betrachte und einen Plan der "Weltentwidlung" suche, "meist in höchst optimistischem Sinne" 225). Diese Geschichtsphilosophie verkörpert sich ihm in Hegel und seiner unbewiesenen Voraussetzung der Vernünftigkeit des Weltprozesses und seiner "Lehre von der Berfettibilität, d. h. dem bekannten sogenannten Fortschritt" — das aber seien "irrige Prämissen". Doch ist "nicht bloß bei den Philosophen der Arrtum gang und gabe: unsere Reit sei die Erfüllung aller Zeit oder doch nahe daran und alles dagewesene sei als auf uns berechnet zu betrachten"226). Es ist also klar: was ihn an der "bisherigen" Geschichtsphilosophie 227) ftort, ift nicht, daß sie philosophisch, sondern bloß, daß sie optimistisch ist, und wenn er der optimistischen Philosophie Segels widerspricht, so tut er's auf Grund einer andern Philosophie. Es hat eben jeder seinen Philosophen — er kennt ihn nur oft nicht. Und damals fand sich mancher unphilosophisch, weil er nicht mit Hegel die Welt vernünftig finden konnte. Als aber nun gerade auch das Frrationale seinen Philosophen fand, da sprach selbst Burchardt von "unserm Philosophen". Und vielleicht hat auch jeder Menschengeist selber seine philosophische Beriode, in der sein Erleben zum Ganzen schwillt, eins wird oder doch auf einen Ton kommt mit seinem Erkennen.

Des "unphilosophischen" Jakob Burchardt philosophische Periode dokumentiert sich in den "Weltgeschichtlichen Betrachtungen", die 1868 begonnen, 1873 abgeschlossen sind. Warum blühte ihm gerade damals ein spekulatives Lustrum? Ungefähr fällt es zusammen mit den ersten Basler Jahren Niehsches, und die Antwort liegt nahe, daß die Anregung des jüngeren Freundes die schwächere philosophische Ader Burchardts schwellen ließ. Und gewiß hat darin der Verfehr mit Niehsche bestärkend gewirkt. Aber zwei Momente verbieten, ihm hier den Vortritt zu lassen. Zunächst hat Niehsche ja selber sich erst in diesen Jahren vom Philologen

zum Philosophen geweitet und untersteht also derselben Beitfrage. Dann aber sind die "Weltgeschichtlichen Betrachtungen" bereits im Sommer 1868 angelegt, also Monate vor der Begegnung mit Niehsche, der im November 1870 einem Freund berichtet: Burchardt rede über "historische Größe" "völlig aus unserm Denk- und Gefühlskreise heraus" und über "Studium der Geschichte" so, daß er selber, wenn er älter geworden, diese Vorlesung halten könne. Und er sagt es im selben Brief, worin ihre Denkweisen konvergieren: in vertrauten Spaziergängen nenne Burchardt Schopenhauer "unsern Philosophen".

Es ist eine gewichtige Tatsache: das philosophische Lustrum Burchardts fällt zusammen mit der Hochblüte des Pessimismus. 1868, gerade als die "Weltgeschichtlichen Betrachtungen" entstanden, forderte Richard Wagner, daß Schopenhauer zum Gesett für unser Denken und Erkennen werde; 1869 erschien zu raschem Triumph das zweite Sauptwerk des Pessimismus, Ed. von Hartmanns "Philosophie des Unbewußten", und in den unmittelbar folgenden Kabren traten die pessimistischen Systeme Bahnsens und Mainländers hervor. Der Autor des "Tragischen als Weltgeset", der finstere Bahnsen, unterzeichnete die Vorrede gerade seiner "Geschichtsphilosophie" am ersten "Jahrestage von Sedan". Denn der Höhepunkt des Pessimismus fiel auch ausammen mit der kriegerischsten Epoche Europas — seit den Freiheitskriegen, mit denen wiederum Schopenhauers Hauptwerk parallel ging. Wer die Philosophie als ein Leben und nicht als ein Rechnen nimmt, versteht's: Der Pessimismus ist die Kriegsstellung des Denkens zur Welt. In jenen Nahren ward auch in Basel der geistige Boden "vulkanisch". So nannte es Nietsche im Hinblick auf seine so tief in Schopenhauer eingewühlte "Geburt der Tragödie" (1872) und auf Overbecks Rampfschrift, die im Urchristentum gerade die Weltfeindlichkeit vordrängt — 1873 war sie erschienen, gerade als Burchardt die "Weltgeschichtlichen

Betrachtungen" abschloß. Im folgenden Jahre, als von Zürich her Joh. Scherr seine derbe "Menschliche Tragikomödie" in die erregte Zeit warf, begann im Angesicht des Basler Münsters Steffensen in düsterem Geisteskampf mit der Macht des Bösen seine tiesmystischen Aufzeichnungen über "Philosophie der Geschichte", und gleichzeitig spann in einem Basler Patrizierhaus ein einsamer Pessimist seine Spekulationen über "Die Erlösung vom Dasein"228).

Damals also, als die Wellen der Geschichte zu tragischer Sturmhöhe stiegen, ward der Historiker Burchardt spekulativ. Damals, als Brahms sein Schicksalsied ertönen ließ, damals, als sich die Geschicke der drei Länder erfüllten, die für Burchardt Europa waren, die Geschicke Deutschlands, Frankreichs, Italiens, damals, als die Würfel sielen um Kaiserreiche und Papstherrschaft, als in mächtigen Schlägen Jahrhunderte und Jahrtausende revidiert wurden, damals mußte der hellsichtige Zuschauer welthistorisch werden, mußte er Heldschtige Zuschauer welthistorisch werden, mußte er Heldschtige Zuschauer welthistorisch werden, mußte er Heldschtige dus Unglück in der Weltgeschichte" und zum zweitenmal "über Studium der Geschichte" — zum erstenmal geschah's in der Gewitterschwüle zwischen Sadowa und Sedan.

"Drohend aber steht die Verslechtung der gegenwärtigen Krisis mit gewaltigen Völkerkriegen in Aussicht," heißt es am Schluß dieser Vorlesung S. 194, und die folgenden "Zusäte" handeln "über Ursprung und Beschaffenheit der heutigen Krisis". Wo es aber den Faden treibt sich fortzuspinnen, dort trieb es ihn wohl auch sich anzuspinnen, und so mochte der Schlußabschnitt: "die geschichtlichen Krisen" die Wurzel von Burchardts Seschichtsphilosophie sein. Und man bedenke, daß die Jahre um 70 neben der politischen Krise noch andere Explosionsstoffe entzündeten oder doch anlegten: das Gründertum und die revolutionäre Sozialdemokratie, namentlich aber die religiöse Krise: das Ende

des Kirchenstaats und der Kulturkampf, das Unfehlbarkeitsdoama und Strauk' .. alter und neuer Glaube," Altkatholiaismus und Freidenkertum, und vor allem in Bafel felbst bereitete sich damals die schwere, volle Rrisis vor: der religiöse Rampf zwischen Bositiven und Reformern und zugleich politisch der Sturz des patrizischen Regiments durch die Radikalen. Und der überwiegend konservative Burchardt fühlt in Stadt und Welt den Boden unter den Rüken wanfen. "In einer Beit," so beginnt ber tiefatmenbe Schluksat der "Weltgeschichtlichen Betrachtungen", "da der täuschende Friede jener dreißig Rabre, in welchen wir aufwuchsen, längst gründlich dabin ist und eine Reihe neuer Kriege im Anzug zu sein scheinen, da die größten Rulturvölker in ihren politischen Formen schwanken - -, da die sozialen Einrichtungen durchgängig durch Bewegungen der Erde beunrubigt werden - so vieler anderer angehäufter und unerledigter Krisen nicht zu gedenken, würde es ein wunderbares Schauspiel - - sein, dem Geist der Menschheit erkennend nachzugeben."

Aus der Gewitterstimmung der Zeit heraus ward Burchardt nachdenklich, aus der tiefen Empfindung der gegenwärtigen Krisis trieb es ihn, ihren Oruck zu entladen, sie zu verallgemeinern, um sie zu verstehen, sie auf die Vergangenheit zu projizieren — und es ist auch nicht Zufall, daß er sich in den Monaten unmittelbar vorher mit einer andern noch nachzitternden und lehrreichen <sup>229</sup>) Völkerkrisis beschäftigt, mit der französischen Revolution, deren Historiter Mignet, Thiers, Sybel er damals der Bibliothek entlieh.

Für das Rapitel der "Rrisen" findet man auch nicht wie für andere Abschnitte eine Parallele und daher mögliche Anregung bei Lasaulx. Begreislich; denn Burchardts "Rrisen" stehen in der Geschichtsphilosophie dem genetischen Bug des 19. Jahrhunderts etwa so gegenüber wie in der Geologie Cuviers Ratastrophentheorie, die durch Lyells Evolutionismus überwunden ward. Die englisch-deutsche

Entwicklungsauffassung entspricht mehr dem Lebenstempo dieser Völker, während sich die Geschichte ber romanischen Völker bramatischer abspielt. Rakob Burchardt benkt bier entschieden romanischer, und er freut sich, den geschichtlichen Verlauf, den gehaften dronologischen Fluß durchbrechen au lassen durch Plöklickeiten, die ja auch leichter das Leben aur Anschaulichkeit steigern, ben Fluß zum Bild verdichten. So scheint ihm der "Welttag des epischen Gesanges vielleicht plöklich durch eine unerwartete Hebung" angebrochen, und die Organisation Spartas erfolgt "plöglich" durch "mächtigen Rud"220). Die "Rrisen", die er auch aukerhalb der "Weltgeschichtlichen Betrachtungen" betont 231), erscheinen als "beschleunigte Prozesse", mit "elektrischer Schnelle" sich "überstürzend" und "umschlagend", und "überhaupt geschehen alle geistigen Entwicklungen sprung- und stokweise"232). Hat nicht schon mancher Renner auch in der "Rultur der Renaissance" den Übergang vom Mittelalter zu unvermittelt gefunden? Burchardts Abneigung gegen allen Evolutionismus entspricht auch seine Neigung, alle Untersuchungen über Ursprünge und Anfänge als zweifelhaft und "eitel" zurückzuschieben 283). Der "Constantin" und der große Schlußabschnitt der "Griechischen Rulturgeschichte" zeigen, daß ihm Ausgänge und Niedergänge für die Schilberung willkommener waren.

Dies führt schon barauf, daß Burchardts Gegensatzum heiligsten Dogma des 19. Jahrhunderts, zur Entwicklungslehre, zugleich tieser im Pessimismus wurzelt. Ist doch Entwicklung schon in der Wurzel ein optimistischer Begriff! Dem Pessimisten dagegen entwertet sich der geschichtliche Prozeß, die er bei Schopenhauer verblaßt zum "langen, schweren und verworrenen Traum der Menschheit". Und diesem unhistorischsten, ja antihistorischsten Kopf des 19. Jahrhunderts, der sich dessen historischer Grundrichtung entgegenstemmt, folgt unser Meister der Historie? Er zitiert ihn ebenso wie den mit dem Evolutionismus,

d. h. mit dem Optimismus schon paktierenden Ed. von Hartmann mehrmals, aber er folgt ihm öfter, weiter, tiefer. Genau wie Burchardt protestiert ja schon Schopenhauer in seinem Ravitel "über Geschichte" gegen die begelianisierende Ronstruktion der Geschichte "nach einem vorausgesetten Weltplane, welchem gemäß alles zum Besten gelenkt wird" 234). Fast wörtlich, wie bei Burchardt in wechselndem "Gewand", "unter allen möglichen Verkappungen", "unter sehr verschiedenem Rostum" das tonstante Menschenwesen betont wird, wie es "ist und immer war und sein wird", und das "sich Wiederholende", die "Identitäten" im Gegenfat zum "Anderswerden", findet schon Schopenhauer in der Geschichte das immer gleiche Menschenwesen, läßt er schon nur eine Geschichtsphilosophie gelten, die nicht das Anderswerden, sondern das "Adentische" betont, das "immer ist" und nicht vergeht, das sich in anderm "Gewande", in aller Verschiedenheit der "Rostums" "wiederholt"235). Wie Burchardt, so stellt schon Schopenhauer Geschichte als bloke unsnstematische "Roordination" in geraden Gegensak zur Philosophie und Wissenschaft überhaupt, die das Besondere dem Allgemeinen unterordnet236). Wenn darum Schopenhauer der Geschichte den Charakter der Wissenschaft abstreitet, jo mildert es Burchardt nur dahin, daß er die Geschichte "die unwissenschaftlichste aller Wissenschaften" nennt237).

Doch die Frage bleibt brennend: wie kann ein Schopenhauerianer Historiker sein? Wenn Burchardt getreu nach Schopenhauer den Gegensach ausspannt: Geschichte = Koordination des Einzelnen, Philosophie und Wissenschaft = Subordination unter das Allgemeine, so hat nur einer den Gegensach überwunden, nur ein Historiker Schopenhauers philosophische und wissenschaftliche Forderung erfüllt: Jakob Burchardt. Er war wie keiner ein subordinierender Historiker; er hat in allen seinen Werken die Stromfülle des Einzelnen in der Geschichte dem Allgemeinen unterstellt, nicht dem Scheinallgemeinen der "Beitperioden", "Regierungen"

usw., das Schopenhauer ablehnt238), nein, gerade unter möglichster Aurückstellung des Chronologischen und Versönlichen, dem Typus, der Gattung, dem Begriff, der "Potenz". Burchardt treibt geradezu Anduktion der Geschichte: er fammelt aus den Quellen die Einzelfälle, um ein Allgemeines lebendig berauszugestalten. Er läkt ausdrücklich das Einzelne nur als Reugen des Allgemeinen gelten289). Er sieht in der Geschichte nicht Einzeltaten, sondern Beispiele. Er läßt die Geschichte nicht mehr marschieren, sondern führt sie ins Haus, sammelt sie in verschiedene Rammern. Wenn man ihn als einen Begründer der Rulturgeschichte feiert, so ist es nicht nur darum, weil er in der Geschichte die Rultur betonte, sondern weil er die Statik der Geschichte betonte. weil er im Gang der Dinge nur den Stand der Dinge suchte. Wie dies mit dem Pessimismus zusammenbängt? Bessimist ist Statifer von Natur: er benkt vassiv und siebt in allem Geschehen nur die Passion; alles Opnamische, alle Macht ist ihm bose, alle Tat Mübe, Rampf, Verbrechen. Die Scheu des Baslers vor Tat und Macht 240) wird nun bestärkt, gesteigert durch den Bessimismus, und laut genug verkündet es Kakob Burchardt: die Anschauung ist so wichtig als die Tat, und die Macht ist böse an sich 241).

Was ist das "Thema" der Seschichte? Von einem Ende zum andern erzählt sie von lauter Rriegen — so antwortet Schopenhauer<sup>242</sup>), und aus der eigenen Zeit dröhnte es Burchardt laut genug entgegen; er zeigt mit großer Seste die hohe Bedeutung des Rrieges, aber er lehnt es ab, ihn mit Lasaulx oder Leo zu beschönigen; er sieht "gleich sehr" "im Frieden wie im Rriege" den Menschen "das Elend des Irdischen" anhängen, und er deutet den Rrieg aus der "Jämmerlichteit alles Irdischen", da schon der Einzelne in seinem Machtdrang schwer zu "bändigen" ist — so ähnlich vergleicht schon Schopenhauer den Krieg mit dem "fortwährenden Rampf" im "Leben des Einzelnen"; der Friede

69

ift nur die "kurze Pause" oder, wie Burchardt fagt, es ist ein "täuschender Friede", und bald bricht das "Ursprüngliche" wieder hervor, das "reifende Tier" im Menschen, und so wird in der Menschheit nur der in der "ganzen Natur" "vorgebilbete" "Rampf ums Dasein — weitergeführt"243). So lebt in Burchardt das Echo der Zeit, so klingt in seiner schauernden Seele der Ranonendonner zusammen mit den damals gleichzeitig siegreichen dusteren Lehren des Darwinismus und des Vessimismus, die für ihn eins werden; denn er zitiert bier 244) für den naturalistischen Rampf ums Dasein Ed. von Sartmann, und dessen Sake vom "furchtbaren", "grausamen" Ronkurrenzkampf der Völker 245) sind in seinem Exemplar die einzigen, die er sich noch auf der Rückseite des Einbands anmerkt, die ersten, die er mit Randstrichen begleitet, wobei er die "schauderhafte Perspektive dieses perpetuirlichen Rampfes vom eudämonologischen Standpunkt" noch besonders unterstreicht — ein Fingerzeig, daß ihn die (damals fast jährlich neu aufgelegte) "Philosophie des Unbewußten", die er in der Auflage von 1871 besak, zu dem am 7. November 1871 gehaltenen Vortrag "über Glück und Unglück in der Weltgeschichte" mit angeregt hat. Die Randstriche wohl als Reugnisse zustimmender Lektüre finden sich auch nur bei den Abschnitten über Geschichte 246) und über den Weltprozeß im 3. Stadium der Allusion 247), und Burchardt fühlte sich zweifellos hier durch Hartmann namentlich in der vernichtenden Kritic modernen Stolzes auf Ronstitution, Romfort, gesteigerte Moralität 248) u. a. gestärkt. Und er streicht sich's auch an, daß "das Leiden der Menschheit und das Bewußtsein ihres Elendes wachsen und wachsen bis ins Unerträgliche"249). Sonst besaß Burdhardt von Hartmann die "Gesamm. philos. Abhandlungen" vom Jahre 1872 und die "Selbstzersetzung des Christentums" 2. Auflage 1874 — darüber binaus scheint sein Interesse an Hartmann und der Philosophie überhaupt zu schwinden. Das Eremplar der ersten Schrift zeigt keine, das der zweiten

drei Randstriche<sup>250</sup>), sämtlich wieder an Bekenntnisstellen für den Pessimismus.

Bartmann konnte erft für die Zusätze und für den Schlukvortrag der "Weltgeschichtlichen Betrachtungen" Einfluk üben. Um so früher und tiefer konnte Schopenhauer anregen, dessen Kauptwert Burchardt in der Auflage von 1859 befak. Es überrascht nun, daß sein Exemplar am Rande — auker zwei unwesentlichen Strichen II 632, 661 — nur Fragezeichen aufweist, und zwar im I. Band, wo der Bleiftift erst vom IV. Buch an tätig ist, 15, im II. Band nicht weniger als 68, darunter im ästhetischen (III.) Buch, wo doch Burchardt am meisten mitzureden hatte, auffälligerweise nur eins. Sonst aber rühren seine Beichen des Zweifels an alles Mögliche, nicht nur an Schopenhauers persönliche Varadorien wie über die Vererbung und den kurzen Hals des Genies<sup>251</sup>), sondern auch an seine Rechtslehre<sup>252</sup>), seine logisch-mathematische Auffassung<sup>258</sup>), seine Kritik der Kantischen Ethik<sup>254</sup>), aber noch tiefer an seine Metaphysik der Geschlechtsliebe 255), wo sich Burchardt offenbar gegen die Opferung des Individuums für die Gattung sträubt, an seinen Determinismus 256), seine rein negative Fassung der Freude257), seine Unklage des Daseins als Schuld258), vor allem aber an seinen metaphysischen Absolutismus des Willens als unveränderlichen Weltwesens und bilbender Rraft des Intellekts wie des Leibes 259). All das bestätigt, was sich aus Burchardts Natur schon erraten läkt, daß er durchaus kein strenger Schopenhauerianer war und seinem Philosophen nicht in die systematischen Konsequenzen folgte. Die meist objektiven und nebensächlichen Zitierungen Schopenhauers in der "Griechischen Rulturgeschichte"260) würden auch nur dessen Lektüre damals beweisen, wie ja dieses Werk fast gleichzeitig mit den "Weltgeschichtlichen Betrachtungen" entstand.

Und dennoch war Burchardt ein Anhänger Schopenhauers; doch er war's, nicht weil er ihm erlag, sondern weil

er ihn erwählte; er war's, bevor er Schopenhauer kannte, aus seinen eigenen Gegebenheiten beraus — der Milieutheorie zum Trok, die nicht begreift, daß jeder Einfluß ein Entgegenkommen fordert, wie Schopenhauer selber ja für seine Gene ration tot blieb, und erft die nächste ihn aus ihrer Stimmung aufariff. Die Reit hat sich gewandelt und, wie C. Neumann findet, in ihr auch Rakob Burchardt. Allerdings, die schönen Gedenkblätter aus seiner Augendzeit im Basler Aahrbuch von 1910 zeigen, wie wohlig der spätere Pessimist einst namentlich im Kinkelschen Kreis den deutschen Frühling vor 48 genoß, als die Welt voll freier Lieder klang. "In füßem Taumel lebt' auch ich - Mir ward mein Leben zum Gedicht"261). Und doch, dies Gedicht schon war eine Elegie. Er selber hat in seinen Lebensabrissen, dem des Doktoranden und dem für den Nekrolog bestimmten, es bekannt, daß schon der Zwölfjährige vom Tod der Mutter jene Gewißbeit der Hinfälligkeit alles Ardischen mitnahm, die seine Lebensauffassung bestimmt habe. "Elegie" nennt sich eine Erstlingsdichtung (1839) nach der Novelle "der schwarze Tod" (1838), und "Elegie" nennt sich noch 1853 das andere große Gedicht, das Trogs Biographie mit Recht als charakteristisch abdruckt. Und auch sonst tont "leisen Sesanges Rlaglaut" und "spricht pessimistisch angehauchte Resignation" neben "ästhetischer Beschaulichkeit"262). Der Pessimismus ist eben von Geburt an ästhetisch, wie er im 19. Rahrhundert in so vielen großen Dichtern Frankreichs, Englands, Italiens, Ruklands und Standinaviens lebte, "wollüstig saugend an des Grauens Güke", wie Annette von Droste-Hülshoff singt. Auch A. Burchardt konnte Schauer und Trübsal genießen. "Nichts ist schöner," findet die erste Elegie, als vom warmen Zimmer in den Schneesturm hinauszuschauen, und die Sehnsucht "schmerzt und beglückt zugleich". In Jugendeindrücken, die z. T. ähnlich betont bei Schopenhauer wiederkehren, genießt er hier einen verhagelten "Sturmsonntag", dort ein "majestätisches Sewitter" und einen "hochromantischen Winkel" mit "verfallenen Mauern" und "düstern Bäumen", kurz Schloß-am-Meer-Stimmungen und dann wieder die "majestätisch-trübe Stimmung" des Abschieds vom Rhein, erbaut er sich in Paris an blumengeschmückten berühmten Gräbern auf dem Père la Chaise und findet in der Königsgruft von St. Denis "eine historisch-elegische Erquickung von erster Sorte"<sup>263</sup>).

Damit wird deutlich, was in J. Burchardt wie ja auch in der Seele der Zeit den pessimistischen mit dem historischen Sinn zusammenführte: es ist die Erinnerung mit ihrem Reiz und ihrer Wehmut. Es ist gewiß eine Romantik, die aber bei ihm ins Rlassische umschlägt264); denn aus der elegischen, der musikalisch-poetischen Stimmung wuchs die plastische Gestalt; die Erinnerung klärte und verklärte sich aus Wehmut und Sehnsucht in Vision. Daß hier die Wurzel seiner Historie liegt, ist ihm schon vor ihrer großen Entfaltung wunderbar klar. "Wo nicht ein Bild aus meinem Innern auf das Papier zu bringen sein wird," "wo ich nicht von der Anschauung ausgeben kann, da leiste ich nichts." schreibt er schon 1842 285) und meint auch die historische Anschauung, die "aus dem Eindruck der Quellen hervorgeht. — Was ich historisch aufbaue, ist nicht Resultat der Kritik und Svekulation, sondern der Phantasie, welche die Lücken der Anschauung ausfüllen will. Die Geschichte ist mir noch immer großenteils Boesie; sie ist mir eine Reihe der schönsten malerischen Rompositionen. — — Mein ganzes Geschichtsstudium ist so gut wie meine Landschaftskleckserei und meine Beschäftigung mit der Runst aus einem enormen Durst nach Unschauung hervorgegangen."

Aber die Anschauung, das verklärte Bild der Vergangenheit, das aus der Verneinung der Gegenwart hervorging, drängt wiederum zur Verneinung der Gegenwart, jeder Gegenwart, weil jede nur ein unsertiges Werden ist, weil sie kein Bild gibt. Denn ein Bild gibt nur, was abgeschlossen ist. Und auch davon hat er ein frühes Bewußtsein

gewonnen, da er 1844 als Journalist an der Quelle der Gegenwart saß und sein "Leiden" dabei beklagt und den Mangel an Poesie: "Nichts hat seine Beit, nichts kann reisen, die ganze Eristenz ist auf das "Neueste", d. h. auf das Noheste der rohen Materie, auf die ersten immer unklaren Ausbrücke jenes Phänomens gestellt"266). Er aber such das Klare, Neise, Gesormte und darum das Alte. Auch das Christentum kann er damals nur "geschichtlich" und das heißt ihm "ästhetisch" würdigen und Christus als "ein majestätisches Bilb", als "schönste Erscheinung der Weltgeschichte" — "aber 18 Jahrhunderte trennen unsere Sehnsucht von ihm"267).

Die Rluft zwischen Gegenwart und Vergangenheit ist für J. Burchardt unüberbrückbar. Aur die Tat führt hinüber, und nur der motorische Geift, der mit den Muskeln lebt, und sei es auch mit der schaffenden Künstlerhand, kann Optimist sein; der sensible Geist aber, der zum Schauen Berufene, wird ein laudator temporis acti und wandelt awischen Denkmälern. Und Burchardt ist der am meisten Schauende unter den Historikern. Er warnt in einem Gedicht des Nahres 48 Baul Hense vor der Rube stehlenden Politik und mahnt ihn: "entsage! gib dein Sinnen ganz dem Schönen." Er hakt die pathetischen Postulate der Stoiker; er lächelt über die Forderungen und Hoffnungen der Welt- und Menschenbesserer: er bat Nieksche ja den Optimisten Rousseau hassen und den Spötter Voltaire lieben gelehrt und er hat ihn, den "Erzieher", in die Gärten Epikurs hinübergeführt, hinter dessen heiterer Miene beide den Pessimisten wittern, aber er hat ihm auch Anreiz gegeben, sich über den "Nachteil der Historie" klar zu werden. Auch Schopenhauer hakt Sollen und Tat; auch er verlacht die Moraloptimisten und schaut über der verachteten Gegenwart, über dem trüben Strom des Werdens das bleibende Idealbild des Schönen. Aber Burchardt hat diesen Qualismus von Schopenhauer nicht gelernt, jondern bei ihm wiedergefunden — nur daß in seinen Buschen doch der Duft der Rosen stärker ift als der

Stich der Dornen. Wo Schopenhauer grollt und höhnt, weiß er in feiner Aronie zu lächeln. Wie beiter läkt eine frühe Dichtung in seine "alten Tempelträume" den Schuk moderner Fregatten dröbnen 268), wie schauerlich malt er damals der alten Wärterin die Räuberstadt Berlin! 269) Und doch flaat er auch ernsthaft über die Sandwüste Berlin wie über Paris, wo das Moderne das Historische überschreie und eine neue Explosion drohe, und über das "Schattenleben" der ersten Basler Eristenz<sup>270</sup>). Und je älter er wurde, um so abgeneigter ward er der Gegenwart, um so trüber schaute er in den Weltlauf. Die las er über neueste Geschichte und Runft, und gegen moderne Brunkbauten pries er die Renaissance. Das alte Basel, das Frankreich des alten régime, das Atalien des Kirchenstaats, kurz alles, was er liebte, sab er dabingeschwunden, und den modernen Staaten ringsumber prophezeite er den Niedergang<sup>271</sup>). "Scheint die Sonne noch so rein, einmal muß es Abend sein" — diesen Spruch liebte er zu zitieren; er brauchte auch für das Adealste den düsteren Horizont, er glaubte an den "bösen Blick", war stark in Untipathien und sab im Menschen ein selbstfüchtig gewaltsames Wesen "seit Nimrods Zeiten"272). Und seine Hörer waren erschüttert, da er die seligen Olympier in Trauer sprechen läßt: Wir waren schön, aber wir waren nicht gut, und darum mukten wir untergeben<sup>273</sup>).

Die Vision des Schönen über dem moralischen Abgrund — wie ist es so ganz das Geistesbild Schopenhauers! Und es ist von Burchardt erfühlt, bevor er den Pessimisten kannte. In wie starke Farben, düstere Schatten und rotglühenden Glanz ist schon "die Beit Constantins" getaucht, ein gewaltiges Sonnenuntergangsgemälde! Es zeigt bald die "unheilbare Verwirrung", den "scheußlichen Raiserwahnsinn", "jenes Gemisch von Blutdurst und Ausschweifung", die jammernden Römer, denen es "besser, daß sie ihre Butunft nicht wußten", die Gardisten "mit rohen und schrecklichen Barbarengesichtern", "die überall morden und plün-

bern", dann den "entmenschten Sohn", "das entsetliche Scheusal, das man Caracalla zu nennen pflegt", die Regierung Elagabals mit "allem Ekelhaften", die "furchtbare" Herrschaft Maximins voll "giftiger Wut" gegen alles Gebildete, eine "Zeit unbeschreiblicher", "totaler Verwirrung", "unbeschreiblicher Landesnot" in der "Bersetung des Reiches", eine "böchste Gefahr", "überaus drohend und schrecklich", "in einem Kahrhundert, welches nur von Furcht wukte". wo der Selbstmord zeitgemäß, wo gute Raiser "von ganz besonderm Unglück heimgesucht", wo das Raisertum "ein verhängnisvolles Amt", wo "die Herrlichkeit jedesmal von furzer Dauer", wo der Adealist voll Allusionen, wo der Milde "von vornberein einem gewaltsamen Untergang verfallen" war, und eine starke Seele dazu geborte, um "sich nicht verbüstern zu lassen durch Menschenverachtung und nicht blutbegierig zu werden."

So viel und noch mehr der düftern Büge allein schon im ersten Abschnitt! Das folgende Bild Diokletians hebt sich davon ab nicht nur als kunstvoller Kontrast, sondern als eine Rettung, und doch zeigt es ein grandioses System des Miktrauens, über dem als Damoklesschwert das abergläubisch verehrte Katum bing, zeigt es im "Erstarrungsprozek des antiken Lebens" Neuerungen, die "unter furchtbar gewaltsamen Umständen vor sich gingen", und auch "sehr furchtbaren Mikbrauch". Dann wieder Nachtbilder vom Buftand der Provinzen, mit Gallien beginnend, wo "das allaemeine Elend und die Auflösung aller politischen und sittlichen Bande unerträglich gesteigert" war, durch ben Süden, wo die Halcyonische Glückssehnsucht damals am lautesten und vergeblichsten schrie, nach dem bösartigen Ügnpten — denn Burchardt lenkt mit Bewuftsein im "allgemeinen Reichsunglud" "die größte Aufmerksamkeit" auf "die offenen Wunden des kranken Reichskörpers", auf die "unglücklichsten Länder"274). Dann in den folgenden Abschnitten der Zusammenbruch des Heidentums in der "Fäulnis" römischen Wesens, in vielsach "ruchlosen" Kulten voll "scheußlichen" Aberglaubens bis zum "abscheulichen Wahnspftem" und bis zur "grauenvollen Kunst der Leichenbeschwörung". Dann ein Rapitel über die Alterung des antiken Lebens, für die vielleicht sogar die gesteigerte Moralität ein Symptom sei, über die "Verkommenheit" der Bustände, von der aber schon "auf jedem Blatte" dieses Buches die Rede gewesen sei, über die Ausartung der Rasse, der Tracht, der Kunst, und mit der Schönheit und Freiheit war "auch das wahre antike Leben dahin".

Dann die Greuel der Chriftenverfolgung, und dann steigt aus der "allgemeinen Konfusion", die Diokletian in schrecklichster Verbitterung in den Tod treibt, das große Bild Constantins auf, dessen Andenken das größte denkbare Ungluck gehabt hat durch den "widerlichsten aller Lobredner" und der sich nun entpuppt als ein "mörderischer Egoist" voll "ruchloser", "kalter, schrecklicher Herrschgier" und "furchtbarer Tücke", bis "die Saat so vielen Fluches üppig aufschießen" sollte im "verworfenen Geschlecht" seiner Söhne. Und dann fällt der "lette Schimmer von Erbaulichkeit" von dem Begründer der Staatsfirche, die sich bald "aushöhlt" im "widrigen" Rader bis "zu den scheuklichsten Verfolgungen", daß "viele starte Herzen irre werden an dem ganzen Erdenleben" und nun in der Bufte mit Schrechbildern kämpfen. Und endlich im Schlußbild, trok mancher politischen Anerkennung, manchem Schönheitsgruß, Migbräuche als Rrebsschäden des Reiches, sinkende Literatur, schändlichster Runftraub, Rückschritt im Kriegswesen, Absterben ber Lebensinteressen, Abgründe der Sklavenwirtschaft, gelstliche Wüstlinge, Dämonenglaube, Räubergefahr, in Rom eine Konzentration der allgemeinen Verderbnis und vor allem der Byzantinismus mit seinem Despotismus, seiner Reuchelei, Rabsucht und Verschlagenheit und seiner Runfterstarrung.

Doch wäre es verkehrt, dies grandiose Zeitbild nur als

solches zu nehmen. Der Elegiker Burchardt tönt durch und findet die hier nur gesteigerten dustern Zuge wieder in der allgemeinen Menschennatur und in der Gegenwart. Er sieht eine allgemeine Notwendigkeit in der Grausamkeit des Allegitimen; er findet die Frage über die Citelkeit großer Männer bedenklich, findet in jedem Abealisten Allusionen und die idealen Menschen als "kleine Minderzahl wie in allen irdischen Dingen", während die Geschichte sattsam Gelegenheit habe, uns an Egoisten wie Constantin zu gewöhnen 275). Er findet auch moderne Staaten von der "Abschaffung des Schlechten entfernt", während die verrufene römische Despotie von der abstrakten Gleichmacherei des modernen Staats und jeinem Kontrollieren geistiger Richtungen "weit entfernt" gewesen sei276). Er klagt über den roben Naturalismus des jekigen Redens und Schreibens, über die ungefunde moderne Vielgeschäftigkeit und andere Fehler des heutigen Treibens, die denen des spätantiken die Wage balten277).

Wie ein Kontrastbild zum "Constantin" sollte "die Kultur der Renaissance" eine "Forschung in der Geschichte des Schönen" sein278), aber auch unter diesem Schönen lauert der Abgrund, und das große I. Rapitel (S. 1-130) zeigt den "Staat als Runstwert" gegründet durch oft "fessellose Selbstsucht in ihren furchtbarften Zügen", und die Tyrannenbilder ziehen sich von der "Rolossalität des Verbrechens" und den "endlosen Scheuklichkeiten" eines Ezzelino bis zum "Übermaß an Bosheit" und der "tollen Mordlust" eines Cefare Borgia. Der düstere Geist Macchiavellis schwebt über diesem Rapitel, aus dem man Seiten füllen könnte mit den Worten des Grauens über die Frevel, die oft bis ins "Teuflische" ausarten. — Dann ein lichteres Bild: "die Entwicklung des Individuums", aber sie wird nicht nur begrenzt durch die "Unvollkommenheit alles Irdischen", sondern sie zeitigt auch "erschreckend" "dämonischen" Ehrgeiz und einen boshaften Spott und Hohn, daß Italien zur "größten Lästerschule" wird und "ein furchtbares Geschlecht

von Krittlern" und Neidern erzeugt neben dem "bekannten Pöbel-Bedürfnis, den Mächtigen das Hählichste anzudichten". Der Humanismus wird dann "ohne allzugroßen Optimismus" hinreißend gewürdigt und auch ob mancher "Manier" und gegen manche Anklage verteidigt, aber auch mancher Fehler und manche Schuld und vieles "Unglück der Gelehrten" wird beklagt, und auch das "glänzende Bild des leonischen Rom" hat seine "Schattenseiten", und durch alle Bildung eines Malatesta blickt das "Scheusal". Selbst in der folgenden Darstellung geistiger Entdeckung klingt leise einiges als "unglücklich", "schrecklich", "verhängnisvoll" an, und auch die golddurchstrahlte Schilderung der Feste und Seselligkeit rügt "Rangsucht", "lächerliche Sitelkeit", "standalbse Verse" u. a. mehr und schließt doch voll Wehmut über die kurze Herrlichkeit der Renaissance.

Und endlich das große Schlußkapitel über Sitte und Religion, das oft fast mit Santeschem Auge fast Santesche Höllen schaut, das die "Furchtbarteit" der "entfesselten Gelbstsucht" als "Wurzel und Hauptstamm alles Bösen" und die "ungeheure Summe des Frevels" mit düsterer Facel beleuchtet. Die einzelnen Abschnitte werden selten nach Gutem, gar oft nach Übeln betitelt: "Bewuktsein der Demoralisation", "Spielsucht", "Verletzung der Che", "der allgemeine Frevelsinn", "Räuberwesen", "die absoluten Bösewichter", "Bußepidemien", "Polizeiliche Ausbeutung", "Religiöse Konfusion" etc., und viele weitere Abschnitte sind den Arten der Rache, des Mordes, des Aberglaubens gewidmet. Wir hören den "furchtbar" aktuellen Hohn der Novellisten und die "schrecklichen Gesamturteile" über Priester, den düstern Fatalismus der Humanisten und daneben das "Grauen erregende" Rühmen des Glücks, wir hören die Bufprediger "so schreckliche Bilder der Zukunft entwerfen, bak den Rubörern die Besinnung verging", wir seben "die drei furchtbaren Geschwister Krieg, Hunger und Pest" das Land in "höchste Verzweiflung" bringen, wir seben als

"scheußliches System" das "Wahngespinnst" des Jeren-, Dämonen- und Gespensterglaubens sich verdichten dis zur "förmlichen Verfinsterung alles Übersinnlichen", wir sehen die Opferbrände Savonarolas rauchen und "das große allgemeine Unheil, das er verkündet hatte, nur zu schrecklich in Erfüllung gegangen", und wir sehen über all der "tiesen Verworsenheit die edelste Jarmonie des Persönlichen und eine glorreiche Runst". Von dieser Höhe, nicht etwa von der modernen Stolzes schaut Burchardt in die Untiesen iener Zeit, und er drückt oft genug <sup>279</sup>) Geschmack und Bildung unserer Beit herab, wenn sie sich über jene erheben wollen, "die der unsrigen an Schönheitssinn unendlich überlegen" war; ja auch "tugendhafte Empörung" steht uns nicht an, "die wir die Mächte von rechts und links in unserm Jahrhundert an der Arbeit gesehen haben".

Der "Constantin" und die "Rultur der Renaissance" wurden hier näher beschaut, weil sie ergeben, daß dieser ethisch-ästhetische Dualismus, der ebenso sehr der Perspektive Schopenhauers entspricht — die Welt als schönheitsfähige Vorstellung und als schlechter Wille — und der noch in Nietsiche fortgewirkt — die heitere Runft als Trost über dem furchtbaren Leben —, daß dieser Dualismus in Burckhardt schon lebte, bevor er Schopenhauer kannte. Er las ihn in der Ausgabe von 1859, und auch die 1860 erschienene "Rultur der Renaissance" dürfte vorher abgeschlossen sein, obgleich in ihr schon die damals auftauchenden Schlagworte Optimismus und Pessimismus anklingen 280). Schopenhauer wird hier auch noch nicht zitiert, wohl aber in der "Griechischen Rulturgeschichte", die ja fast gleichzeitig mit ben "Weltgeschichtlichen Betrachtungen" entworfen ist, in der Hochblüte des pessimistischen Reitgeists, die auch Sakob Burchardt zum Philosophen macht. Und nun wird erst ganz in seiner Seele die Elegie zur Tragodie. Die Griechen werden ihm recht eigentlich das tragische Volk, wie es auch damals in den Jahren um 70 Nietsiche herausstellt, als die griechische Tragödie sein Schrift- und Kollegthema war neben der Philosophie "im tragischen Beitalter der Griechen" und er auch die griechische Seschichte so mörderisch, stürmisch, unheimlich, unglücklich fand — Nietzsche, der J. Burchardt den besten Kenner der Griechen nannte! Sie trasen sich in Schopenhauer<sup>281</sup>), der ihnen die tragische Stimmung universal bewußt macht, die von Nietzsche durch Wagner fünstlerisch durchkostet, von Burchardt schon historisch erlebt war. Die ganze "Griechische Kulturgeschichte" gibt eine Tragödie, gibt Leidensschuld in Schönheit verklärt, und ungewollt daut sich so hier jener ethisch-ästhetische Dualismus aus, Schopenhauers Weltkontrast von Wille und Vorstellung.

Diesen Kontrast zeigt leuchtend schon der I. Band in seinen beiden Teilen: Mythus und Politik, jener nach Burckhardt das Herrlichste, das die Griechen geschaffen, diese das Argste an Leiden und Schuld auf Erden. Wie ein Engel erscheint hier der Grieche in seiner mythischen Vorstellung und fast wie ein Teufel in seinem politischen Willen. Denn es stimmt auch zu Schopenhauer, daß hinter allem Düstern der Wille, hinter dem Leiden die freie Schuld steht, die "Gier"282). "Von allen Rulturvölkern find die Griechen das, welches sich das bitterste, empfundenste Leid angetan hat"283). Das Lied vom Leben als Leiden durchtönt leise alles, und so steht hinter dem Rontrast von Politik und Mothus der einer lebenden Gegenwart und einer verklärten Vergangenheit; denn auch das goldene Reitalter des Mythus war im Grunde eine Räuberzeit284). Aber die Phantasie idealisiert weiter. "Je tiefer das wirkliche Sparta sant, besto mehr wurde das frühere dann verklärt." Die Theater wuchsen, als es mit der politischen Kraft abwärts ging, das Bild der Glücksgöttin prangt fort, als "alles darniederlag", und als "das Land selbst voller Ruinen und Einöden" war, strahlte Delphi noch von Siegesdenkmälern als "das große monumentale Museum des Hasses von Griechen gegen Griechen, mit höchster künstlerischer Verewigung des gegenseitig angetanen Berzeleids". "Schon das frühere Altertum hatte das Glück und die Güte hauptsächlich an den Rändern der Welt gesucht, weil man deren Mitte zu genau kannte"285).

Und nun zeigt Burchardt die griechische Polis mit ihrer "in der ganzen übrigen Geschichte kaum wieder vorgekommenen Bäufung von bittern Schmerzen", schon entstanden nur aus der Drachensaat schrecklichster Gewalt mit dem Sinnbild des Menschenopfers 286) und in fieberhafter Vergötterung aufwachsend zur furchtbaren Staatsknechtschaft für den Einzelnen. Das Königtum stürzt unter Schreckenstaten, das tiefschwarze Bild Spartas steigt auf mit seinem politischen Egoismus, seiner verrobenden Erziehung, seiner vom Neid diktierten Lebensweise, seinem unheimlichen Aberglauben, seiner vorgeschriebenen Verlogenheit, seiner privaten Habgier, mit all seinen großen und unheilbaren Abeln, mit den aus Ruchlosigkeit und Aberglauben oder Routine alles Bösen gemischten furchtbaren Gestalten eines Rleomenes, Vausanias, Lysander, endend in schrecklicher Berrüttung durch wütende Gewalttaten. Dann in der "erbarmungslosen" Polis die "todesunglückliche" Sklaverei mit all ihren Gefahren, dann die Entartung der Aristokratie und das "hochtragische Bild" der doch "unvermeidlichen" Tyrannis; denn in jedem begabten und ehrgeizigen Griechen wohne ein Tyrann. Und wenn man nun von all den "grauenvollen" Schreckensbildern der Tyrannis mit ihrem circulus vitiosus von Gewalt und Gefahr, die namentlich das "verruchte" Mischvolk Siziliens "wie in Dantes Hölle" stürzt, Erholung sucht bei der attischen Demokratie, so findet man hier den Einzelnen noch unter "weit stärkerm Druck auf Leib und Seele", und der Terrorismus der dreißig Tyrannen erhält selbst einen "Schimmer von Rechtfertigung" durch ben "scheuflichen Zustand", der ihnen folgte. Der Optimismus der Leichenrede des Perikles erweist sich als schwere Täuschung bei der "sozialen Best" des Sykophantentums,

bei aller Sier des bösartigen Pöbels, bei all den "schädlichsten Torheiten und Sewaltsamkeiten" seiner Politik. So hat die Polis ihre Menschen "überwiegend unglücklich" gemacht, und keine andere Potenz der Weltgeschichte hat ihr Leben "so furchtbar teuer bezahlt".

Dazu der blutige Haß der Poleis gegeneinander, als bessen Frucht man mit "innerem Schauder" eine "furchtbare Summe von Verwüstung" erkennt; weiß doch das Rapitel über Rampf und Einigung fast nur von Rampf zu reden und nur zum Schluß, als Mitteln der Einigung, von Kunft und Poefie. Und endlich bei ben Griechen Verblendung und Widerwille gegen die Barbaren, gemildert nur, nachdem die Griechen von Griechen selber das Schrecklichste erduldet! Und hinter all dem griechischen Toben stehen allgemeine "alte Weltgesethe" als "buftere Wahrheiten ber Völkergeschichte", die da fordern, daß, was auf Erden fräftig gedeihen foll, gegeneinander ringen und "dunklen Mächten seinen Boll bezahlen" muß und daß (mit Schopenhauer) die Gier unstillbar ift und daß auch "gewaltsames Gutmachen begangenen — Unrechts Verderben bringt"287). Wahrlich, hier fpricht teine "eudämonistische Geschichtsbetrachtung"288)!

Der II. Band, hauptsächlich der Religion gewidmet, beginnt mit Mollaktorden wie die Philosophie nach Schopenhauer, der hier sogleich für die Frage zitiert wird, ob nicht der Anfang aller Religion die Todesbetrachtung sei. c. 1 zeigt die Metamorphosen als Strafe, ja Rache im Sinne des Werwolswahns. Dann hat (in c. 2) die Furcht die Sötter geschaffen als ursprünglich schreckhafte Dämonen, und Hesiods Theogonie strott noch von Schreckensgebilden; doch die Sriechen bedurften wie kein Volk der Runst zur Verklärung der dunklen Sewalten; denn "wilder, dämonischer Wille" ist das Urwesen der Sötter — wie Schopenhauers Weltwesen, das auch durch Runst verklärt wird. Furcht ist der Ansang und Furcht das Ende der Religion des Sriechen, und sein Sötterdienst "eine ins Schöne und Prächtige

veredelte Furcht". Noch toben Titanen im Tartarus, noch schaut aus lieblichsten Phantasiegestalten "das furchtbare Antlik der elementaren Natur herror", und die Götter bleiben oft schlimme Dämonen voll furchtbaren Neides und treiben zum Bösen und senden Verderben, damit es, so tröstet Homer, zum Gesange werde für künftige Geschlechter. Und über den ungerechten Göttern waltet das blinde Katum mit den unerbittlichen Varzen; denn der Pessimismus ist's, "ber den ganzen griechischen Mnthus durchzieht". Die Orphik malt ihr düsteres Bild. Das schöne Festwesen verwildert leicht, Rulte der Angst und der Raserei entstehen, und des Hades Höllenstrafen schrecken. Furcht aber schuf auch die Herven, die "dem Schickal tragisch untertan, aber von idealer Herrlichkeit", doch auch zu Gespenstern werden, zu boshaften Robolden und verderblichen Dämonen, und alle Schauer des Aberglaubens entladen sich mit allem Zaubertrug bestechlicher Wahrsager über das leidende Griechenvolt.

Denn nun zieht Burchardt im letten Rapitel die "Gesamtbilanz des griechischen Lebens" und findet dessen optimistische Auffassung als "eine der allergrößten Fälschungen des geschichtlichen Urteils, die jemals vorgekommen", weil man dabei "den schreienden Protest der ganzen überlieferten Schriftwelt" überhörte, die nur eine forttönende Resonanz des griechischen Dessimismus ist 289) vom Epos an durch die Tragödie hindurch, die "Frevel, Fluch und Rammer in eine gesteigerte Höhe" treibt. Da zeigt sich das griechische Leben voll grausamer Rache, voll Lüge und Meineid, voll Neid und Hohn, die den Bürger beständig gefährbeten — so "teuflisch" wie in keiner "andern Gegend der Weltgeschichte". Und nun folgt durch die ganze Literatur geführt eine Geschichte des "allgemeinen", "volkstümlichen", "allverbreiteten, selbstwerftändlichen", bis zur "völligen Verzweiflung" an Gegenwart und Bukunft steigenden griechiichen Bessimismus, der (mit Schopenhauer) an Unveränderlichkeit des Charafters glaubend als ein "starker Wille zum Düstern" alles in Unheil verwandelt, und nach der gänzlichen Entwertung des Lebens bleibt nur als Schlußthema: die Verbreitung des Selbstmords. Doch als die wahre Erhebung aus dem praktischen Pessimismus wird hier 290) schon der ideale Optimismus angekündigt, die Beglückung durch Runst und Erkenntnis.

Nach all dem Kammer griechischer Politik, Religion und Moral, den die ersten Bände gezeigt, schildert nun der dritte die Herrlichkeit griechischer Runft und Weisheit, ober mit Schopenhauer zu reben — über ber jämmerlichen Welt als Wille erhebt sich die Welt als Vorstellung zur schönen Abee. Aber, ach, schon die erste Seite dieses Bandes erklärt Runft und Wissenschaft für ungenügend "zur großen Verteidigung des Daseins", zum Glück — und auch für Schopenhauer ist die Runst nur ein Tröster, kein Erlöser. Sie bebt das Schreckliche nicht auf, sie entrückt es nur durch Verflärung dem Druck der Gegenwart; auch Homer schildert das Schrecklichste, auch die Rhetoren und Tragiker, auch Sophokles gibt eine Pathologie der Seelen wie Aristoteles' Rhetorik eine des Demos 291). Im Jambus wird die Schmähung zur Runft erhoben, und in der Romödie opfert der tief in den Schmutz greifende Spott Hekatomben 292). Der Schauer des Tragischen, fern von poetischer Gerechtigkeit, ergreift noch den modernen Leser, und die tiefe Furche des Pessimismus zieht wieder durch alle Gattungen der Literatur<sup>293</sup>). Der politische Jammer klopft überall an<sup>294</sup>), und über "dem unfäglichen Elend Griechenlands" erheben sich "jugendfrisch" Kunft und Wissenschaft, "die größten Rünftler, Dichter, Philosophen — zwischen Pest, Sunger und Krieg". Und doch, auch die Erkenntnis steigert laut Hartmann das Leiden 295): die griechischen Philosophen haben ihren Hader, die Historiker ihre Fälschungen, die Rhetoren ihre Kniffe; die Herrschaft des Mythus selbst wird zum "wahren Landschaden", die "Ausartung der Musik" 296)

85

6

führt zur "Ausartung des Lebens", und alle Dichtungsarten, die Tragödie schon von Euripides an, zeigen Verfall, weil alles sich "erschöpft", alles vergänglich ist; denn "einmal muß es Abend werden"<sup>297</sup>).

Vom Morgen bis zum Abend wird nun der hellenische Mensch im letten und größten Abschnitt, im ganzen IV. Bande vorgeführt, in der vollen Tragödie seiner Entwicklung. Und ist er nicht tragisch von Anfang an? Zwar der hellenische Hüngling, der heroische Mensch des Mythus ist "in ein allgemeines Goldlicht eingetaucht", ist ein ideales "Phantasiebild", um das man die Griechen "ewig beneiden" wird, doch eben ein Phantasiebild; "seine Abealität liegt in seiner schönen und frischen Erscheinung"; "der Vorhang allein macht das Tatfächliche, alfo Vergängliche zum Unvergänglichen". Die Urgriechen können froh sein hinter dem Schleier; denn es find Piraten, die fehr furchtbar wären. Das Zeitalter ift "durchaus kein goldenes" bei all dem "Vorherrschen des Bösen und des Unglücks", der Heros durchaus "kein Abeal", sondern in äußerster Leidenschaft stellt er "die ungebrochene Selbstsucht der menschlichen Natur" dar. Deutlicher kann Schopenhauer nicht illustriert werden: das Schöne nur idealisierte Erscheinung des schlimmen Willens. glaubt das Epos (mit Schopenhauer) an die Ronstanz des Charafters und läßt "pessimistische Lehren" durchklingen, da "noch keine optimistische Heuchelei die Taxation des Lebens beherrscht". Dann kommt mit Besiods 5. Geschlecht "die heftigste Prinziperklärung des griechischen Bessimismus", nachdem die dorische Wanderung "das Dasein gewalttätiger und düsterer gemacht".

"Der koloniale und agonale Mensch" kommt noch relativ günstig weg zumal gegenüber der "auf infamer Erpressung und absolutem Egoismus" beruhenden Herrlichkeit Rarthagos; doch sind es lauter Ralamitäten, die zur Gründung der Rolonien führten, von denen manche "auf hochgespannte Erwartung schweren Rückschlag" erlebt, manche kaum besser als ein "Piratennest" war und manche "rasch ausgelebt" hat. Dann fällt ein scharfes Licht auch auf die "Rehrseite" der Agonistik mit ihren "enormen Gefahren" und sonstigen "Schattenseiten", auf die Verachtung der Arbeit bei den Griechen, auf ihre Neigung zum Betrug, ihre .. romantische Verhärtung" gegenüber dem Weibe, dem fie "das Gräßlichste" zuschreiben, und auf ihre "unerhörte Schmäbsucht". Es folgt "der Mensch des 5. Nahrhunderts", "das den Hellenen nach dem glänzendsten Morgen den trübsten Abend bringen sollte." Denn schon an die Persersiege "schloß sich das bose Schicksal der Nation". Bald und beständig wird nun das "enorme Ruhmgerede" der Athener von ihrem Lande, ihren Eigenschaften und Taten arg beschnitten, auch der Optimismus der Veriklesrede, "dessen Varfum bei näherm Zusehn bedenklich verduftet", und "der bald nachher durch furchtbare Ratastrophen bestraft worden ist". Und dann wird erzählt, "was Althen seine Leute kostete" und wie "das Glück dieser Zeiten sehr bedingt" war noch vor dem "großen Krach" Athens, dessen sizilisches "Abenteuer" nur aus "krankhaftem Zustand" erklärbar ift. Auch seine herrliche Rultur hat ihre "Rehrseite"; Ruhm- und Habgier machen sich geltend, optimistische "Erzieherei", tragische Verdüsterung des Frauenbildes bis zu Euripides' "scheußlicher" Elektra, "entsetzliche" politische Gewalttaten und "schrankenloser" "egoistischer Frevel" in "Sülle und Fülle" und dann die "allgemeine Zersetzung des griechischen Lebens während des peloponnesischen Rrieges", die zu "sehr raschem Ausleben" führt, "die furchtbare Unsittlichkeit, welcher alle Parteien verfallen sind", und "die Entsetlichkeit ihres Rampfes", daß manchem zumute war: "Wenn mich doch bei Zeiten die Erde verschlänge!"

Mit diesem Wunsche schließt das Rapitel. Und doch wird es an tieser Beschattung weit übertroffen vom folgenden, das Hellas' Niedergang im 4. Jahrhundert malt, als die Demokratie sich "nach ihren düstern Seiten" entwickelt

und mit der "Zerrüttung des Staates" die Sittlichkeit weiter erschüttert wird und unter den zerreißenden "Titanen der schrecklichsten Zwietracht" "alles aus den Fugen geht". Die sizilische Tyrannis erscheint mit ihren "haarsträubenden" Greueln, und in dem "allseitig verruchten" Lysander symbolisiert sich die "griechische Verworfenheit"; der "schon angefressene spartanische Geist" mit seinem "fürchterlichen Programm" wird "völlig zersett", und die "furchtbare Episode" des heiligen Kriegs zeigt den Hochstand der "allgemeinen Ruchlosigkeit" Griechenlands; dann tut sich die Spättnrannis auf als "Beispiel des Schreckens und Abscheus", daß man nicht "ohne Grauen" an alles Verlorene denken kann und an die "Größe des Leidens", und dann das oft furchtbare Söldnertum mit seinem "zusammengelaufenen Gefindel" ein Zeichen der "Auflösung des griechischen Bürgertums" und der "militärischen Fäulnis"! Endlich "das Athen der Redner", das "uns mit solchem Abscheu erfüllt", daß wir "staunen über die enorme Frechheit, womit das Bose hier öffentlich auftritt"! "Welche Versunkenheit der Nation" in "allgemeiner Korruption", gegen die einige Tugendidealisten nicht aufkommen, sondern nur der Realpolitiker Philipp! Denn es ist ein "Generalirrtum, daß eine auf tiefen Egoismus, Lüge und Gewalttat gebaute Herrschaft nicht solid sein könne, als ob in der Regel die Mächte der Erde auf etwas anderes gebaut würden". Und nun sinkt die Poesie, die Geselligkeit wird vergiftet, das Familienleben getrübt, Schwelgerei und Parasitentum machen sich breit, und über der "Ruchlosigkeit" des damaligen Althen thront die herrliche Runit.

Aur ein Künstler wie Burchardt kann im Schlukabschnitt über den "hellenistischen Menschen" noch eine letzte Steigerung der Schwarzmalerei bieten mit wenigen Lichtpunkten, kann dies lang beschriebene Sterben von Hellas uns erträglich machen. Nach allerlei "schrecklichen" Präludien steigt zunächst das Sonnenbild Alexanders auf, um bald den "desperaten Beiten" der Diadochen Plat zu machen, da man "des Haders der Riesen" "tein Ende absehen konnte". Dazu die Griechen, die "fast nur noch verstanden, einander zu mikhandeln", und ihre Polis, die wohl "ihr Leben so furchtbar teuer bezahlt" hat wie "keine Potenz in der ganzen Weltgeschichte", das "frei" gewordene Athen, das sich nun "in seiner tiefsten Gemeinheit zeigt" trok aller Beschönigung — "denn lügen konnte man noch immer"; der ätolische Bund eber eine "Räuberschar", "schändlich und ehrlos" in der Rriegführung, der achäische ein "Gemisch von ruinierten Demokratien und Eprannien". Und nun "wird es in dieser Nation allmählich dunkel; es folgt die definitive Rerrüttung der Poleis"; die "unvermeidliche lette Ronsequenz jeder Demokratie, der Hader um den Besitz führt zu einem wahren Höllenleben": "ein griechisches Volk fing an sich zu Tode leben": "der lette Rest von Treue und Glauben ist geschwunden", und es regiert "die Auslese der Schlechtesten". Hesiods schlimme Weissagung ist erfüllt, und Hellas endet in allgemeiner Verarmung und schließlich Verödung, und nun führt uns Burchardt mit der Stimme eines Totengräbers beredt aufzählend viele Seiten hindurch über die ungeheure Ruinenwelt, die damals Hellas hieß, und da er uns in ihr bis zur Höhe des Grauens geführt hat, läft er sie aufglänzen als eine Landichaft von Claude Lorrain, den er so liebte, im Cicerone feiert als Tröster.

Und noch immer schuf die Runst "das Herrlichste"—
nun zur Freude Roms, das jetzt gepriesen wird ob seines
Philhellenismus, den es aber doch "teuer bezahlte", da es
mit dem Guten auch das Schlimme lernte, und der auch
"Hellas nicht vor sich selber retten konnte", vor Hader und
Elend. Die Polis besteht "nur noch in mörderischer Truggestalt". In Althen herrscht "allgemeine Frechheit" und in
den späteren Diadochen wohnt "teils Schwäche und Abgestandenheit, teils Ausartung der Ausartung"; die "Gewalttaten häusen sich", "und zuletzt stürzen die Ereignisse wie in

einem wüsten Traum durcheinander". Philippos III. ergreift als "tragische Figur", und des Kleomenes Ende "ist eine Tragödie" 298).

Aber ist nicht das ganze Leben von Hellas für Burdhardt eine Tragödie? Gewiß, es war in Wahrheit reich an büsteren Zügen, aber er hat sie geschärft und vertieft, weil er ein tragischer Geist war, weil er mit dem Pessimismus seiner Zeit den "Willen zum Dusteren", den er in den Griechen fand, selber zu tragischer Erhabenheit ausgebildet. Ein Tragiter ist er und kein Antläger, und keine größere Verkennung kann es geben, als in seinem Werke eine Unschwärzung der strahlenden Griechen zu finden. Er läft sie schuldig sein und leiden, aber er hält sie als Helden der Gzene in respektvoller Distanz über dem modernen Publikum und seinem Richterurteil. Zahlreich sind die Vergleiche mit der heutigen Zeit, aber sie dienen zumeist, die Fremdheit der Griechen gegen uns zu markieren, und wo sie bewerten, fällt fast stets die Gegenwart weit ab gegen die ästhetisch, auch musikalisch und rhetorisch so viel feinfühligeren und vor allem antibanausischen Hellenen, denen das Leben noch nicht pressantes Geschäft war, sondern geistentbindende Muke, die noch nicht heimgesucht waren von Stellungs- und Heiratsjagd, von der Sucht nach Reklame und Sensationen, vikanten Romanen und Feuilletons und von Gesellschaften "aus bloker Langeweile und Stumpfheit" mit Toasten — und "das Bier überließ man den Agyptern". Auch mancher moderne Stolz auf Großstaat- und Großstadtwesen, auf "ordinäres Wohlergehn" und materielle Fortschritte und Erfindungen und auf den höheren Schulbetrieb, der uns nicht wahnfreier mache und dem eine "Ratastrophe" drobe, sinkt dahin 299). Schopenhauers Haß gegen die "Jettzeit" lebt in Burchardt vielleicht noch tiefer, weil er ästhetischer und historischer fühlt, und da ihm — wie damals Niehsche - der Grieche der geniale Mensch ist, so ist ihm die Tragödie des Griechen im höchsten Sinn die Tragödie des Menschen.

Sie wird zur Tragödie der Weltgeschichte in den "Weltgeschichtlichen Betrachtungen", da sie vom Menschen handeln als "bleibendem Bentrum" der Geschichte, "vom duldenden, strebenden und handelnden Menschen" — es ist bezeichnend: das Dulden geht voran, das Handeln kommt zulett; aber das Dulden siegt; denn Burchardt fährt fort: "daher unsere Betrachtung gewissermaken pathologisch sein wird"300). So beginnt sie mit dem ausdrücklichen Protest gegen den Optimismus der Geschichtsphilosophie, gegen die Lehre .. von dem bekannten sogenannten Fortschritt", die "das Vergangene als Vorstufe zu uns als Entwickelten", unsere Zeit als "die Erfüllung aller Zeit" betrachtet. Burchardt leugnet den sittlichen Fortschritt und bezweifelt den intellektuellen: seine ganze Seschichtsbetrachtung ruht auf einem tiefen Gefühl der Fremdheit gegen unsere Zeit und spricht sich aus als ein beständiger Protest gegen den "lächerlichen Dünkel" einer Superiorität der Gegenwart, mit ihrem "geheimen Vorbehalt", "daß das Geldverdienen heute leichter und sicherer sei als je" 301). Denn "der Erwerbssinn" ist "die Hauptkraft der jetigen Rultur"; er drängt sich in Politik und Rirche; er bringt Runft und Wiffenschaft in Gefahr, "zu einem bloken Zweig großstädtischen Erwerbs herabzusinken". "Am unglücklichsten befindet sich in dieser Zeit Runft und Poesie selber, innerlich ohne Stätte in dieser rastlosen Welt, in dieser häklichen Umgebung, während alle Naivität der Produktion ernstlich bedroht ist." Der Geist wird verwüstet durch die aufreizende oder abstumpfende Reitungslektüre, und "die jezige geistige Pest", die Originalitätssucht entspricht dem Emotionsbedürfnis müder Menschen, Theater wird in grellen Effekten zum Berstreuungsort für Träge und Abgearbeitete, das Orama "ift zum Geschäft geworden wie jest der Roman und noch so vieles, das noch Literatur heißt"; "heraufgeschraubte Mediocritäten" reißen die Positionen an sich, großstädtische Konzentrationen lähmen eher, "leidige soziale Rangesinteressen ruinieren unaufbörlich

das Beste", und "das vorherrschende Pathos unserer Tage, bas Besserlebenwollen der Massen" kann sich "unmöglich zu einer wahrhaft großen Gestalt verdichten", sondern verflacht und zermürbt. Vor allem aber sieht Burchardt Staat und Religion beute in schweren Rrisen; er hält auch für den protestantischen Großstaat wieder einen "reinen Gewaltzustand" für möglich und sieht am politischen Horizont "gewaltige Bölkerkriege" naben, und in seiner Behandlung der "beutigen Krisis" als düsteres Wetterleuchten treten die positiven Nationalbestrebungen Deutschlands und Ataliens als bloker "tiefer Unwille" und böchste Spannung, als "sehr boch aufgeregte öffentliche Meinung" dieser Völter wesentlich zurud gegen die negativen Momente, gegen "Österreichs größten Fehler oder größtes Unglück", gegen die "Schwäche Englands", die "grundfalsche Position Napoleons", die "maklose Unvorsichtigkeit der Dänen" usw.

Will man's aber aus einem letten Punkt mit einem Worte fassen, was Burchardt abstößt von seinem "machttrunkenen Kahrhundert", von seiner erwerbssüchtigen Beit mit ihrem Strebertum, ihrer fiebernden Presse, ihrer ganzen Rastlosigkeit, so nenne man's den motorischen Bug der Beit. Diese Zeit will greifen, und er will schauen. Sie drängt vorwärts, und er braucht Muße, um rückwärts zu schauen. Sie lebt von der Hoffnung und er von der Erinnerung. Sie fingt den Päan und er die Elegie, und so ist es zulett ein Gegensat der optimistischen und der pessimistischen Grundstimmung. Denn wie ihm die heutige kirchliche Krisis "ein Ronflikt" ist, "der im tiefsten Grunde auf dem Optimismus" moderner Weltanschauung und dem Vessimismus der Kirche beruht, so sind ihm auch die verhaften Triebe der Zeit nur Formen des verhafteren Optimismus, und er schließt die Vorlesungen über "Studium der Geschichte" mit der vielsagenden Frage: "Wird der als Erwerbssinn und Machtsinn ausgeprägte Optimismus weiter dauern, und wie lange? Ober wird — worauf die pessimistische Philosophie der heutigen Zeit könnte hinzuweisen scheinen, — eine allgemeine Veränderung der Denkweise wie etwa im 3. oder 4. Jahrhundert eintreten?" So schließt er mit dem Jinweis auf Schopenhauer. Und so steht er eben doch auch als Pessimist auf dem Voden seiner Zeit — denn jede Zeit ist ein Kampf, eine Spannung von Gegensätzen. Und ist nicht dieselbe Zeit, die so start praktisch, so zukunstsfreudig ist, zugleich so stark historisch?

"Die Befähigung des 19. Rahrhunderts für das historische Studium" ist ihm eines besondern Abschnitts wert und fast das einzige Rühmenswerte an dieser Zeit, deren "Amerikanismus" er als "ungeschichtlich" haßt und deren optimistische Fortschrittstheorien ihm zugleich "die Todseinde der wahren geschichtlichen Erkenntnis" sind 302). Denn ihm ist die Geschichte nicht Fortschritt, sondern wie Macchiavell und andern Bessimisten kreisläufiger Wechsel. Geschichtliche Mächte entstehen; allerlei Lebensformen hängen sich daran und halten sich für die allein möglichen sittlichen Träger, "Allein der Geist ist ein Wühler und arbeitet weiter", und trok allem Widerstreben — "der Bruch kommt doch", "sei es durch Revolution oder durch allmähliche Verwesung, der Sturz von Moralen und Religionen, der vermeintliche Untergang, ja Weltuntergang". "Anzwischen aber baut der Geist etwas Neues, dessen äußeres Gehäuse mit der Beit dasselbe Schicksal erleiden wird." So sieht er, eine Rebelsche Perspektive erhaben verdüsternd, auch die Beimat "bestrahlt von denselben Gestirnen, die auch andern Reiten und Völkern geleuchtet haben, und bedroht von denselben Abgründen und einst heimfallend derselben ewigen Nacht" - der Zeitgenosse fühlt sich diesen Mächten gegenüber "in völliger Ohnmacht", und auch wenn er sich darüber erhebt, kann er "sich eines elegischen Gefühls nicht erwehren"; mussen wir alle doch "diesem ganzen Wesen" "unvermeidlich unsern passiven Tribut bezahlen". Die Geschichte als Wechsel von Entstehen und Vergeben gerät hier in Varallele zur Natur — und erhob sich nicht der Naturalismus zur selben Beit mit dem Pessimismus? Ja, Burchardt sindet trok allen Bruchs der individuellen Geschichte mit der gattungsmäßigen Natur "noch immer genug vom Ursprünglichen übrig, um den Menschen als reißendes Tier zu zeichnen". Auch bei "hoher Berseinerung" bleibt der Trieb "zu knechten".

Diese pessimistische Auffassung des Menschen bestimmt nun die Auffassung der Geschichte. "Die Menschen sind ganz anders" - damit tritt Burchardt zunächst der "optimistischen Ansicht" vom Staat als utsprünglichem Schukund Rechtsinstitut entgegen. "Die Gewalt ist wohl immer das Prius", und sein Anfang ein "höchst gewaltsamer Prozek", eine "furchtbare Krisis", die viel "gekostet hat". Und "auf dieser Bahn" geht es weiter. "Bölter und Onnastien handeln hier ganz gleich" nach dem Recht des Stärkeren. Alle "Erkusen" und "sauberen Lehren", auch alle guten Folgen können die politischen "Verbrechen" nicht entschuldigen; denn "die Macht ist bose an sich". Die "Verwirklichung der Sittlickeit" durch den Staat ist ein anmakendes Phantom und "mükte tausendmal scheitern an der inneren Unzulänglickfeit der Menschennatur überhaupt und auch an der der Besten insbesondere". Der Staat ist am besten nur "Notinstitut". damit "die Egoismen" und die Anschauungen "einander nicht aufs Blut befehden dürfen".

So aus düsteren Wolken wie der Staat kommt bei Burchardt auch die Religion, die er — wörtlich wie Schopenhauer 303) — aus dem "unzerstörbaren metaphysischen Bedürfnis der Menschennatur" erklärt. Gegen Renan verteidigt er den alten Sat von der Furcht als Ursprung der Religion; Urreligionen sieht er als "unheimliche Kinderträume" mit "Schreckgestalten", und "ein großer oder schrecklicher Moment" bringt das religiöse Bedürfnis zum Bewußtsein. "Entscheidend ist jedenfalls das Bangen mitten im Gefühl der subjektiven Kraft und Gewalttat". "Da nun der Anlässe zum Schrecken, d. h. zur Versöhnung des Furchtbaren viele

sind, so hat die stärkste Präsumption der Priorität der Polytheismus für sich." "Höchst merkwürdig" ist unserm Pessimisten weiter "das ungemein starke Zusammenstimmen in der Grundidee des Weltuntergangs dei Christen und Standinaven", in der Anschauung, daß auch dem verwirklichten Ideal "tötliche Feinde drohen, die ihm den Untergang bringen werden"; "das Ideal fühlt, daß es zu heilig für diese Welt sei". "Schrecklich" sind weiter "die religiösen Kämpse, "am schrecklichsten bei den zivilisierten Völkern". Die "schreckliche Voraussekung, daß der Mensch ein Recht über die Meinungen von seinesgleichen haben müsse", jührte zur "wirklichen Ausrottung" von Sekten, und die Hierarchen rochen nach Sewalt.

Sonniger naht sich die dritte "Potenz", die Rultur. Aber ach, "das Philisterium und die Macht haben immer daneben eristiert": der moderne Rulturstolz ist sehr unangebracht, und mit der Rultur steigt nicht die Sittlichkeit. Dann in der Durchdringung der Potenzen zieht noch einmal in meist finsteren Bildern die Staatsmacht vorüber, "unter schrecklichen Rämpfen" entstanden, im alten Orient die Rultur gewaltsam stillstellend, in Sparta "grausam", in Athen zu "grauenvollen Parteikämpfen" und "furchtbarem Bruch", im Mittelalter als "Gewaltstaat" Friedrichs II. zu "Generalverbrechen" führend, dann als "rein zerstörende Macht" Spaniens auftretend, als Zwangsstaat Ludwigs XIV. und als moderner Machtstaat. "Und nun ist die Macht an sich bose — Sie ist — eine Gier und eo ipso unerfüllbar, daher in sich unglücklich und muß also andere unglücklich machen." Na, so erklärte Schopenhauer das Weltleid: weil die Gier unstillbar ift.

Nun kommt die Religion troh allen Hochwerten mit großen Gefahren: der hierarchischen "Versteinerung der Rultur", der "Verleidung des Erdenlebens", der Schädlichkeit des Islam 304) usw. Und dann die Verbindung von Staat und Religion "zu doppeltem Mißbrauch", zur "Hemmung alles Individuellen" und "zu ihrem großen Verderb"! Aber auch "der Staat in seiner Bedingtheit durch die Kultur", am klassischen verwirklicht in Athen, führt dort zu einem "fürchterlichen Eristenzkampf", und "die Religion in ihrer Bedingtheit durch den Staat" wirkt eine "Ansteckung des Kirchentums durch das Staatstum" und damit "unsehlbar eine innere Zersehung". Und endlich "die Religion in ihrer Bedingtheit durch die Kultur" gerät in "lauter Sesahren", und der praktische Optimismus dieser Zeit widerspricht dem Christentum und dessen "Grundides vom Leiden dieser Welt" 305).

Ram in den Bedingtheiten der drei Potenzen eine (bier nur angedeutete) Fülle schwarzer Wolken herauf, so bringt das große Ravitel über "die geschichtlichen Rrisen" gleichsam die schweren Gewitter der Weltgeschichte. Es beginnt bald mit dem Protest gegen die "wohlfeile optimistische Ansicht von dem Befruchtenden" der "Invasionen" und erklärt dann die Notwendiakeit der Kriege aus der "Jämmerlickeit alles Ardischen", da der Einzelne seiner Kraft erst bewußt wird, wenn er sie andern zu fühlen gibt. Trok seines Aukens soll keine Beschönigung des Krieges gelten! "Die Menschen sind Menschen im Frieden wie im Kriege; das Elend des Irdischen bängt ihnen in beiden Zuständen gleich sehr an." "Schlecht ist der Trost aus einem höheren Weltplan. Rede erfolgreiche Gewalttat ist allermindestens ein Standal, d. h. ein boses Beispiel; die einzige Lehre aus gelungener Missetat des Stärkeren ist die, daß man das Erdenleben überhaupt nicht höher schätze, als es verdient." Und nun folgt eine erschütternde Beschreibung der Krisen, die an Sturmgewalt Böcklins Rentaurenkampf gleicht, und in der sie als schwerer Notbehelf der Natur, als "Waldbrand", "Fieber", "Epidemie" behandelt werden. "Man meint" nur fälschlich, "die Geschichte mache es anders als die Natur." "Bei dem enorm komplexen Zustand des Lebens — wird längst das eine Element eine übermäßige Ausdehnung oder Macht erreicht

haben und nach Art alles Ardischen migbrauchen, während andere Elemente eine übermäßige Einschränkung erleiden muffen." Run fteigert es fich. "Der Weltprozeft gerät plöklich in furchtbare Schnelligkeit." "Die Botschaft gebt durch die Luft" als "ein dumpfes: Es muk anders werden." "Schreckensbilder" tauchen auf, und man schiebt alles Drükkende auf den bisherigen Zustand, "während es meist Dinge sind, die der menschlichen Unvollkommenheit als solcher angehören" und überhaupt der "Dürftigkeit alles Irdischen". "Und nun beginnt das brillante Narrenspiel der Hoffnung", daß selbst "ein in der Wolle gefärbter Pessimist" in der Revolution zum Optimisten wird 306). Ach, es ist nur der "Hochzeitsstaat" der Rrisis, auf den "bose Werktage folgen werden". "Bei weiteren Fortschritten" regen sich "Not und Sier": "das ganze Leben — tritt in Gärung"; in schrecklichen Rämpfen führt die But zu Greueln, "Gespensterseherei" zum "Massengemekel"; dann folgt Ernüchterung, und "etwas Todmüdes fällt dem Stärksten in den Arm" — schaudernd vor den Terroristenbänden. Denn "eiskalte" Beutemacher schwimmen in jeder Rrisis bald obenauf; ist doch "auf Erden das Unsterbliche die Gemeinheit"! Und dann die Restauration, die "um so gefährlicher" ist, je größer die Krisis war! Aber — beikt es schlieklich doch noch zum Lobe der Krisen — "tragische Erlebnisse reifen den Geist"! Und Burchardt schildert nun als Erlebender tragisch die heutige Rrisis, in der "die Konstitutionen so wenig als sonst etwas Irdisches die geweckte Gier stillen" 307).

Aun das herrliche Rapitel über "die historische Größe"! Wir erwarten einen Hymnus und erhalten eine Nänie! Schon die Bestimmung der Größe kommt negativ: "Unsern Ausgang nehmen wir von unserm Knirpstum, unserer Berfahrenheit und Berstreuung. Größe ist, was wir nicht sind." Ihr Kennzeichen, daß sie unersehlich ist wie die großen Kunstwerke, für deren "dauerndes Dasein wir zittern dürsen". Aur wenige "halten die Probe aus", und die Größe wird

"noch rarer werden". "Die Natur verfährt dabei mit ihrer bekannten Sparsamkeit, und das Leben bedroht die Größe von Augend auf mit ganz besonderen" "gewaltigen Gefahren", zwischen denen der heranreift, der geboren ist, "sich rittlings über den Abgrund zu setten". Denn "schreckliche Zeiten" find's, die "den einzigen höchsten Makstab der Größe geben und auch allein nur das Bedürfnis nach Größe haben". "Eine schreckliche Tat kann im Anzug sein", und die politische Größe vollzieht ein Verbrechen, das in der Luft liegt; ift doch "noch gar nie eine Macht ohne Verbrechen gegründet worden". "In gewaltigem Rampfe", unter "Erdulden großer dauernder Gefahren", daher oft als Fatalisten steigen die Großen auf und retten "nur mit großen Opfern das Ideale ihrer Zeiten". Ihr größeres Glück ist "schöne Illusion", und wenn der Dichter vom Dulder Odnsseus singt und von Achill, der früh stirbt, "weil das Abeal für die Welt zu berrlich ist", so konnte "im Dichter selber schon nur das Leiden" die Rraft erwecken, mit der durch ihn das Leiden des Helden wie das des Hörers aufgenommen wird "in ein hohes Sanzes, in das Leiden der Welt". Rann man die Größe tragischer auffassen?

Endlich die wahrhaft erhabene Schlußbetrachtung "über Glück und Unglück in der Weltgeschichte", scheinbar die Wage haltend zwischen beiden, während doch tatsächlich alles in die Schale des Unglücks fällt und das Glück emporschnellt als leeres Phantom. Wir rechnen als Unglück Zeiten der Zerstörung, indem wir "mit Recht" des Siegers Glücksgefühl nicht rechnen. Wir rechnen als Glück, was z. T. auf dem Leiden anderer beruht, oder was wir nur von serne schauen wie Abendrauch aus den Hütten. Aber die goldene homerische Zeit wimmelte von Mördern, im Athen des Perikles wären wir "todesunglücklich", und Roms Weltreich wird "begonnen mit den entsetzlichsten Mitteln" und "vollendet mit unermeßlichen Strömen von Blut", "unter unendlichen Leiden der Völker und bei starker innerer Entartung".

Hohe politische Macht ist "nur zu erkaufen durch das Leiden von Unzähligen", über das wir "äukerst kübl" hinwegseben. Der Rampf ist notwendig in der Geschichte, eine Fortsetzung des "anastvollen Rampfes ums Dasein" in der Natur. Die Geschichte zeigt, wie "lange" und "mit welcher Wucht das Bose sich vordrängen darf." Denn "der Fürst dieser Welt ist Satan", und das Bose "ein Teil der weltgeschichtlichen Ökonomie". In diesem "ernsten und großen Ganzen" verschwinden die Glücksansprüche der Völker und Zeiten; das Glück gehört dem Märchen; "aus dem Völkerleben" aber hat man "den Ausdruck "Glück" loszuwerden", doch "den Ausdruck "Unglück" beizubehalten". "Und vor allem ist die Vorstellung vom Glück als einer positiven Empfindung schon falsch, während es nur Abwesenheit des Schmerzes ist." Hier in der speziellen Lehre von der Negativität des Glucks und der Vositivität nur des Schmerzes können wir den Einfluk Schopenhauers mit Känden greifen, und auch die andere sich durchziehende theoretische Grundlage gehört Schopenhauer: daß all unsere Urteilstäuschungen aus "unserer tiefen Selbstsucht" stammen, aus unserm egoistischen Wünschen, und daß wir die "Blindheit unseres Wünschens" durchschauen, "auf unsere Individualität verzichten" müßten, um das Weltschauspiel in reiner Erkenntnis zu genießen.

Ja, dieses Ideal: reiner Intellekt, reines Weltauge zu werden, frei vom urteilsfälschenden blinden Begehren — gehört Schopenhauer; aber gehört es darum nicht auch Burchhardt, weil er durch Schopenhauer erst seiner Sehnsucht sich klar bewußt ward? Die Sehnsucht zu schauen, der Trieb, allen Lebensstoff, alles Seschichtliche in Bild zu verwandeln, ist ja sein Grundtrieb von früh auf, ist laut seinen Jugendbriefen die Wurzel seiner Seschichtsauffassung. "Unsere Objektivität gegen Übertragung des Wünschbaren in die Seschichte zu wahren suchen" — so bezeichnet er in der Einleitung der "Weltgeschichtlichen Betrachtungen" die Tendenzseines Vortrags "über Slück und Unglück in der Weltgeschied

schichte". "Was einst Aubel und Kammer war, muß nun Erkenntnis werden." Alles Subjektive soll objektiv werden, das Gefühl soll Schau werden. Und das Gefühl, das Subjektive ist gar lebendig in Burchardts voller Seele. Er ist ein Lyriker, der Plastiker werden will. Aber da Subjettives und Objektives in ihm nicht Wille und Tat find, die fich entiprechen, sondern Wunsch und Schau, die sich so oft wideriprechen (benn er schaut gar viel, was er nicht wünscht), so wird er Pessimist. Und alle Pessimisten sind lyrische Naturen. Das Leben ist ihnen gefühlte Vassion, nicht Aktion. "Diesem ganzen Wesen, dem wir als Menschen einer bestimmten Reit unvermeidlich unseren vassiven Tribut bezahlen, müffen wir zugleich beschauend gegenübertreten." "Unsere Rontemplation ist — zugleich ein hohes Bedürfnis; sie ist unsere Freiheit mitten im Bewußtsein der inneren allgemeinen Gebundenheit und des Stromes der Notwendigkeiten"308). So bekennt damals der Pessimist seine zeitliche Verwandtschaft mit dem deterministischen Naturalisten. Doch Burchardt glaubt an die Freiheit; nur liegt sie ihm nicht in der Tat, sondern in der Schau. Man schelte darum den Vessimismus nicht. Die bloke Schaulust konnte auch Neugier sein, die sich an der Geschichte als Fastnacht gaudiert. Der tragische Untergrund aber gibt Burchardts Geschichtsbildern erst den tiefen Glanz des Erhabenen, macht sein Geschichtsstudium zum wahrhaft ethischen Prozeß, zur Ratharsis, zur seligen Befreiung aus der Seele Not, ja er trieb ihn eigentlich erst in die Historie und schlieflich in die Welthistorie. Wir "müssen aus den Regionen des individuellen und zeitlichen Bangens zurück in eine Gegend, wo unser Blick nicht sofort egoistisch getrübt ist". Hier liegt wohl der Grund, weshalb er seinen Augendylan einer Geschichte seiner Vaterstadt nicht ausführte. Er strebte aus dem Individuellen und Partikularen ins Universale, aus dem subjektiven Leid in die fernste objektive Schau: die Welthistorie ist ibm die Erlösung aus dem Druck des Lebens.

Und so sehnt er sich, als überwindender Geist auf dem "archimedischen Punkt außerhalb der Vorgänge", "vollkommen frei" über der Vergangenheit zu schweben 309). Und so zieht sich durch die "Weltgeschichtlichen Betrachtungen" lauch abgesehen von dem direkt darauf sich richtenden Schlukportrag) die Forderung, sich geistig zu objektivieren, sich im Urteil, so weit es möglich ist, freizubalten von "Absichten". vom "Interesse", von den "Wünschbarkeiten" 310); ja Burdbardt stellt diese Schopenhauersche Forderung nicht nur an den Historiker, sondern auch an den Rünstler und Politiker 311). Er schreibt es Nieksche 1882, daß er in der Geschichtsbehandlung "die landesüblichen Wünschbarkeiten mehr und mehr dahinten gelassen" habe, und er fordert auch in der Griedischen Kulturgeschichte: "Wir sollen uns alle Unwendung des Wünschens auf vergangene Zeiten abgewöhnen, schon weil wir in unserer Gegenwart und in unserm täglichen Leben töricht zu wünschen pflegen." Er preist die alten Rünstler, Dichter und Denker, die, "wie düster sie persönlich vom Erdenleben gedacht haben mögen", doch darin "immer optimistisch" waren, daß sie den Geist beglückten durch freie, große Bilder von der Welt. Er preist die "Objektivität" Homers, Herodots, Thukydides', widmet ein Rapitel der "objektiven Betrachtung der Staatsformen" und feiert insgesamt die Griechen als Begründer der "Objektivität des Geistes" 312).

Nun aber zeigt sich auch in der "Rultur der Nenaissance", d. h. in einem Werk, das noch vor der Lektüre Schopenhauers geschrieben ist, die Forderung der "Objektivität" und eine durchgehende Verherrlichung der Jtaliener damals als Erneuerer "objektiver" Welt- und Menschenbetrachtung 313). Diese Hervorstellung der "Objektivität" als eines häusig gebrauchten Terminus, ja als bewußten Programms hat ihren Sinn natürlich im scharsen Gegensatz zur Subjektivität, und eben die höchste Schärfung dieses Gegensatzs ist der Pessimismus, wie er in Burchardt früher schon lebte und Schopen-

101

7

hauer erst einließ, der damals noch vor der Tür stand. Hier hat der Pessimismus historisch fördernd gewirkt, indem er die Distanz schärfte zwischen Betrachter und Gegenstand und das Staunen weckte, das auch nach Schopenhauer Anfang der Philosophie und nach Burchardt die "Gabe" und "Pflicht" des Historikers ist 314). Wie Burchardt die "historische Größe" aus dem Gegensatzu .. uns" begreift 815). so brängt er überall die lehrreiche Fremdheit, den Unterschied der Vergangenheitserscheinung gegen das heutige Leben hervor 316) und fordert von uns Zurückhaltung zumal im Werturteil, und hierin präludiert schon der "Constantin". "Welche bobe weltgeschichtliche Bedeutung bat dieses an sich so widrige Treiben!" So überhaupt der "Byzantinismus, welchen man lieben oder haffen mag" und Burchardt haßte ihn wie weniges -, "jedenfalls aber als Weltmacht anerkennen muß". Übnlich ist ihm die individuelle Entwicklung der Renaissance "an sich weder gut noch böse, sondern notwendig". "Es handelt sich bier nicht um Lob oder Tadel, sondern um Erkenntnis eines Beitgeistes in seiner energischen Eigentümlichkeit"317).

Die affettlose Anertennung des Notwendigen könnte an den (als einzigen neueren Philosophen) einmal 318) zitierten Spinoza erinnern, noch mehr aber die Wertung des Sinns für das "Tatsächliche" und die "Empirie" 319) an den Naturalismus, der wiederum mit dem Pessimismus in der Anertennung des Unidealen innerlich und darum zeitlich parallel ging. Aber Burchardt ist niemals Naturalist; er ist niemals kühler, indifferenter Beobachter; wie der Lyriter Nietzsche im "Menschlichen, Allzumenschlichen" sich den Naturalismus als "Eisumschlag" auslegt, so sindet Burchardt manche bewunderte "Objektivität" "eiskalt", ja "entsehlich" 320). Burchardts "Objektivität" ist mit Schmerzen geboren, ist nicht kalte Anerkennung des Realen, sondern tragische Betonung des Antiidealen. "Auf der Bahn des rein Tatsächlichen" schreitet ihm auch die "Ruchlosigkeit",

und wie einst Petrarca hat auch ihm die "Ruinenwelt die geschichtliche Kontemplation geweckt" 321). Er reißt sich den Gegenstand vom Herzen, stellt ihn in reine Ferne — um doch in ihm wiederzusinden, was "in uns anklingt", "für uns wichtig ist", "mit unserm Geiste Verbindung eingehen," unsere "Teilnahme erwecken" kann, das "Interessante" 322).

Er treibt die Geschichte nicht als "Realinhalt", er treibt sie nicht antiquarisch und auch nicht kritisch-historisch 323), sondern sozusagen humanistisch. Und hierin, nicht so sehr in seinem Übersehen moderner Forschungen, liegt der tiefere Grund seines Gegensakes zur philologisch-kritischen Historie und der vielfachen Ablehnung seiner "Griechischen Rulturgeschichte". Gewiß er treibt und fordert die Lekture der "Quellen" 324) wie kaum ein anderer; aber er prüft sie nicht auf ihren realen Wahrheitsgehalt, er kostet ihren Geistesgehalt. Er hat den Mythus und die Anefdote 325) zu Ehren gebracht, denn die "vorgestellte Geschichte" ist ihm lehrreicher als die "buchstäblich geschehene". Er schätzt auch an der unwahren Darstellung einer Tat das Typische und Symbolische — was liegt ihm an der einzelnen Tat? Er teilt mit seinen Griechen, was er an ihnen tadelt: die Fabelfreude und die geringe Neigung für Kritik und "für das rein Tatsächliche". Bei der römischen Geschichte schreckt ihn "die furchtbare Menge von Tatsachen" ab; das Tatvolk der Römer mit ihrem Historiker Mommsen läßt ihn kalt; aber das Geistesvolk der Griechen, geweiht von seinem Freunde Curtius, bort er nicht auf mit der Seele zu suchen. Doch auch hier heikt's: "Dasjenige Tatfächliche, das wir suchen, sind die Denkweisen." Er sucht den Geist der Griechen, nicht ihre äußere Wirklichkeit; denn die "Tatbestände sind vielleicht nur Schutt" - er sucht was sie dachten, fühlten, wollten, nicht was sie taten, er sucht "das Innere der vergangenen Menschheit" und ihre "Taten nur" als "Einzeläußerungen" des Innern; denn das "Gewollte ist so wichtig als das Geschehene"326). So sucht er auch "Glück" und "Größe" in der

Weltgeschichte nicht nach dem zu bestimmen, was sie wirklich sind, sondern nach dem, was "man" dafür hält, was sie "uns scheinen".

Burchardts Welt ist die Welt der Gefühle und der durchgeistigten Unschauungen; an der Realität aber schätt er immer wieder das Symbolische 327). Ihm ist das Auge "sonnenhaft" und der Geist "die Rraft, jedes Einzelne ideal aufzufassen". Man mag es tadeln oder loben: Burchardt ist der reinste Adealist unter den Sistorikern, ja man kann ihn als Historiter bestreiten, weil er zugleich Poet ist. Er haft zwar den historischen Roman, weil er die Fremdartigkeit des Gegenstandes verwische 328), aber er beginnt den besonberen Abschnitt, den er in den "Weltgeschichtlichen Betrachtungen" der "geschichtlichen Betrachtung der Poesie" einräumt, mit der Erklärung: "Der Rangstreit zwischen Geschichte und Poesie ist endgültig geschlichtet durch Schopenhauer. Die Poesie leistet mehr für die Erkenntnis des Wesens der Menschheit." "Dafür findet die Geschichte in der Poesie eine ihrer allerwichtigsten Quellen und eine ihrer allerreinsten und schönsten." Denn "die Poesie ist für die geschichtliche Betrachtung das Bild des jezuweilen Ewigen in den Völkern". - "Wir lernen bier den ewigen Griechen fennen 329), wir lernen eine Gestalt kennen anstatt eines einzelnen Faktors" 330). Er will die Sestalt kennen und in ihr den poetischen, den idealen Gehalt, doch nicht ihre reale Entstehung; er will das Bild, aber er will nicht hinter die Rulissen und in die Werkstatt schauen, und wie er die antiquarische und kritische Historie verachtet, so in der Runstgeschichte die "Attributionistik".

Er blieb sich immer gleich; "die Geschichte ist mir noch immer großenteils Poesie", schreibt er 1842, und er fährt sort: "sie ist mir eine Reihe der schönsten malerischen Kompositionen" 331). Denn der elegische Drang seiner Poesie erlöste sich in der Bildlichkeit, sein lyrisches Gefühl befreite sich in der historischen Anschauung. Wie ihm die Griechen

das Volk des praktischen "Bessimismus", aber des "plastischen Optimismus" sind, wie sie ihm das "schauende Volt". "bas Auge der Welt" find, wie ihm ihr "Glauben ein Schauen". ihr Mythus ein "glänzendes Bild" ist, wie ihm Griechenland und namentlich Athen ein "flares Baradiama" ist, wie er Dichter und Denker als Bildschöpfer schätt und vom "plastiiden Vermögen" der Politik und vom "Staat als Runstwerk" spricht 332), so ist er eben selber ein historischer Bildner. ein Meister schlagfräftigen Ausbrucks, ein Beherrscher "sprechender Beispiele" und "anschaulicher Anekdoten" und por allem ein Schöpfer historischer Weltbilder. Als Sammlung der "Umrisse der damaligen Welt zu einem anschaulichen Bilde", ja als "abgerundete Bilder" bietet er seinen "Constantin". Als "geistiges Continuum", als "Umrisse" au einem "Bilde" bietet er die "Rultur der Renaissance", und als "ungeheures Continuum, das am richtigsten als Bild zu gestalten wäre in der Form des Vinar" seine "Griechische Rulturgeschichte". Von "Bilbern" der Geschichte sprechen die "Weltgeschichtlichen Betrachtungen" 888), und 1896, dem Tod schon nabe, mahnt Burchardt noch H. Gelzer so zur Rulturgeschichte: "Sollte es nach den furchtbaren politischmilitärischen Strapagen des "Abrif" nicht eine wahre Erholung für Sie sein können, solche Bilder zusammenzustellen?" 334) Und Burchardt hatte die lette Ronseguenz gezogen. Er war immer Runsthistoriker, er war's auch als Sistoriker, immer ein Bildsucher, und schließlich zog er sich als Lehrer auf die Runstgeschichte als sein liebstes Altenteil zurud. Das Bild hatte eben immer in ihm gesiegt über das tragische Gefühl, das Schöne über das "Furchtbare", der humanist über den Pessimisten, der Geist der Beimat über den Geift der Reit.

## IV. Geschichtsbild.

Aus den gegebenen Elementen sei nun Burchardts Geschichtsbild in Kurze stiggiert; denn Heimat und Zeitalter haben in Farben und Rügen ihm Modell gestanden, doch sie dienten ihm — und nicht er ihnen, indem er ihr Lebensgefühl teilte, aber auch gegen sie revoltierte, vielleicht, weil er es reiner in sich trug als Reit- und Landsgenossen. Doch der schweizerische und noch mehr der baslerische Geist der freien Buntheit schwang sich bei ihm nicht mit Böcklin und Hodler heraus zur vollen, runden, frohen Bildlichkeit; er blieb — und darin erst recht wieder baslerisch — zurückhaltender, innerlicher, tatfremder, elegisch rückwärtsschauend in seiner Phantasie, und so ward er Rünstler der Geschichte und Historiker der Runst. Aber die Runst war ihm Ideal und nicht Leben, und so fand er sich mit dem Zeitgeist in der Stimmung Schopenhauers; denn die Sehnsucht ist ein alter Pessimist, und der wahre Optimist ist die Tat. Und so schuf er eine wahre Stoa poikile voll tragisch-bistorischer Gemälde.

Burchardts ganze Geschichtsauffassung wie sein darin sich aussprechendes Verhältnis zu Kunst, Philosophie, Religion, Moral, Politik, zum ganzen Leben überhaupt wird durch jenes allbeherrschende Grundgefühl bestimmt: durch die Liebe zur freien Buntheit. Darum liebt er über alles die bildende Kunst und die Anschaulichkeit homerischer Poesie mit ihrer "unabhängigen Freude an ihren tausend Gestalten" 335); darum haßt er allen politischen, kirchlichen und

selbst moralischen Zwang und auch den logischen Zwang der grauen Theorie; darum haft er seine nivellierende, uniformierende, machtvoll konzentrierende Reit und hält ihr als klassische Siegesfeste der freien Buntheit Bellas entgegen und die Renaissance, die er eben als Reitalter des Andividualismus entdeckt, und das heißt der freien Buntheit. In der Freiheit liegt ihm der Wert von Hellas wie von Florenz 336). Er liebt die Freiheit über alles und vergift darüber sogar seinen Haß gegen die Utopie und spricht der liberalen Utopie des Thomas Morus "den Blick der Rufunft" zu 337), den er dem Zwangsstaat Platons und dem Principe Macchiavells versagt. Er liebt die Freiheit und ist doch kein Demokrat, sondern eher Freund der alten Aristokratie, auch noch des Senats der Raiserzeit, auch der patrizischen Ratsberrn des alten Basel, die Volksfreunde, aber nicht Demokraten waren 338). Er liebt die Freiheit, aber nicht die Gleichheit, weil sie bie Buntheit aufhebt, weil sie zwangsweise nivelliert, und er weiß, daß doch immer wieder die menschliche Ungleichheit zu Ehren kommen wird 339). Wie zittert sein tiefster Schmerz burch all seine unerschöpflichen Schilderungen des griechischen Freistaats, der durch die Ronsequenzen der Demokratie Althen um sein Herrlichstes betrog, um seine Freiheit 340) — weil er das Andividuum beständig bedrobte! Am Terrorismus der französischen Revolution sieht bier Burchardt die finstere Parallele 341); aber er sieht in jedem demokratischen Radikalismus das Andividuum unter den Staatsdruck gestellt und sieht die Freiheit zur Gemeinheit werden 342). Schlimmer noch als der Tyrann, den er dagegen noch fast verteidigt, ist ihm der Demagoge und gar der Spkophant, der den Besitz angriff und damit das Mittel der Unabhängigkeit.

Burchardt liebte nur die Freiheit und darum weder die Sleichheit noch die Einheit; denn sie war ihm die Uniform, die nur durch Gewalt erzwingbare. Er liebte das Deutschland seines Freundes Kinkel, des freien Sängers, er liebte das

noch ungeeinte Deutschland wie das noch ungeeinte Atalien. Er sieht als Vorzug des Kleinstaats, der die gewaltigen Vorteile des Grokstaats völlig aufwiege, die Freiheit 343). Er bakte alle moderne machtvolle Massenkonzentration, und so ging sein Grundtrieb gegen den Grundtrieb der Zeit, der so tätigen Zeit, und schon darum ward er Pessimist. Er hat Nieksches Abealistenfeuer, das vielleicht geradlinig im Sinne Treitschkes aufgestiegen wäre, abgelenkt und dadurch vertieft und unbewuft ihm die Richtung gewiesen, wenn auch auf wilden Wegen dem alten deutschen Andividualismus, der in der Schweiz sich fester ausbaute, ein Retter zu werden. Er hat ihm über der einigen Macht den "freien Geist" gelehrt, den Nietsiche nun verkündet. Er hat ihm den "Europäer" gezeigt, und das heißt nicht den Internationalen, fondern den, der in Hellas geboren, in der Renaissance erzogen ward, den von der Uniform des Orients Befreiten. Er hat Nieksche vielleicht auch blind gemacht gegen die Herrlichkeit des Reiches, aber er hat ihm statt des äußeren Reiches das innere Reich gewiesen, und das heißt die vielseitige "Bildung", wie statt der mächtig fortschreitenden sozialen Zivilisation die individuelle "Rultur". Denn die Rultur war ihm eben Bildung, und das heißt Sache des Andividuums. "Der Rosmopolitismus ist eine böchste Stufe des Individualismus," fagt die "Kultur der Renaissance", ein Buch, das man als die erste Verkündigung einer europaischen Nation bezeichnen könnte — so sehr zielt es von Anfang bis Ende auf den "gebildeten Europäer", als dessen Grundlegung die Renaissance entdeckt wird 344). Schon ben "Constantin" durchzieht die scharfe Scheidung der "Gebildeten" und "Barbaren"345). Die "Griechische Rulturgeschichte" führt die Griechen als das Bildungsvolk vor; die Polis muß sterben, damit der Grieche seine "große Bestimmung" erfülle, "Bildungselement für die ganze Welt" zu sein. Und dieses ganze Werk will ein "Mittel ber Bildung", nicht der Gelehrsamkeit sein und appelliert an den

"humanistisch Gebilbeten" 346). Wenn Vildung und Rultur in Niehsches Schriften der Basler Zeit so laut als Probleme vordrängen 347), ja ihn recht eigentlich erst zum Philosophen mochen und immer zum Geschichtsphilosophen 348), so verdankt er es nicht zum wenigsten dem sich so unphilosophisch dünkenden Historiker Jakob Burchardt, der eben der Historiker der Kultur ist und bei dem der Bildungswert überalt durchklingt und bisweilen auch schon der Protest gegen die "falsche Bildung" 349), die Niehsche damals im "Bildungsphilister" Strauß bekämpste.

Der Vorrang an Bildungsförderung, den Nieksche im erften Vortrag über "unsere Bildungsanstalten" Basel nachrühmt, kommt mit dem Vorrang der Basler Humanität überein, den er anderswo auf Jakob Burchardt zurückführt. Humanität, Bildung, Rultur fallen zusammen in der Urbanitat, die hier gegen die ruftikale Robeit steht. Es ist im tiefsten Grunde die Stadtkultur, der Geist von Athen und Rlorena, den in der alten Humanistenstadt Rakob Burchardt — wie mindestens ebenso leidenschaftlich schon bier Raak Relin gegen die "Despotie" und die "Barbarei" verficht, die beide als einen Zustand der Gebundenheit, der Unfreiheit 850) versteben. Seit alten Reiten machte die Stadtluft frei, und es ist im tiefsten Grunde der mittelalterliche Rampf der freien Stadt Basel gegen die Landherrschaft ringsumher, den hier in böchster Vergeistigung Aselin und Burchardt fortringen. Der weichere, feinere Lebensstil der Polis spricht in Burdhardt, fordert auch in Iselin beständig "Bolizierung", "Milderung der Sitten", und es ist bezeichnend, daß beide nicht nur den Despotismus bekämpfen, sondern auch Rousseau; denn sie wollen nicht die Natur, sondern die Rultur.

Jakob Burchardt ward ein Begründer der Rulturgeschichte, weil ihm die Rultur der Wert, der positive Sinn der Geschichte ist. Rultur aber heißt ihm Freiheit. Nicht die Freiheit als Willkür; auch die äußere Freiheit gilt ihm nur negativ, als Unabhängigkeit, als "Sekurität", die ihm

allerdings eine große Rolle spielt und garantiert sein muß 351). Nein, die Rultur ist ihm innere Freiheit, selbständige geistige Entfaltung, ist ihm "die ganze Summe derjenigen Entwicklungen des Geistes, welche spontan geschehen und keine universale oder Zwangsgeltung in Anspruch nehmen"352). Rury, sie ist ihm individuelle Entfaltung im Gegensat zur allgemeinen Bindung, innere Aftivität im Gegensak zu äußerem Zwang. Und auch hier trifft er sich unbewußt mit Afelin, dem "alle Vorzüge, alle Güter nur insofern fie zu dieser Freiheit beitragen und insofern sie mit ihr verknüpft sind, einen unveränderlichen Wert" haben, der aber auch Diese Freiheit nicht in die "Unbändigkeit" sekt, sondern in den "ungehemmten Fortgang der Geele" 353). Aur die "aktiven" Völker interessieren Burchardt, nicht die niederen Rassen, die nicht zu "spontaner Entbindung des Geistigen" kommen; denn auch die materielle Kultur enthält ihm ein Geistiges, sofern sie "spontan", "selbständig", "nicht rein knechtisch" betrieben wird 354). Vor allem aber sind ihm Runst und Wissenschaft Inhalt und Ausdruck der Rultur, weil und sofern sie Außerungen des spontanen Geistes, der Freiheit sind. Der Wert der oft durch "Dienstbarkeit" gehemmten Naturwissenschaft als "freien Ziels des Geistes" liegt ihm wie seinem Meister Epikur in der geistigen Befreiung vom Aberglauben 355). Und wie ihm die einzige Leistung der antiken Philosophie die Befreiung der Persönlichkeit und das einzig wichtige Problem der Philosophie die Frage der Freiheit und Notwendigkeit ist 356), so ist ihm das Ziel seiner Geschichtsbetrachtung seine Erhebung als "freier Geift" "mitten im Bewuftsein der enormen allgemeinen Gebundenheit" 357). Nicht nur Nieksches "Menschliches, Allzumenschliches", auch Augustins de civitate dei schätzt er als "unabhängiges Buch" und bewundert darin wie in Dantes divina commedia die "unabbängigere Taxation des Ardischen" 358). Er sieht beute Runft und Wissenschaft gefährdet, weil er ihre Unabhängigkeit gefährdet sieht durch den Erwerb 359). Vor allem gedeiht ihm das Höchste der Runst — zumal die hellenische — als "freie Schöpfung" voll "Freiheit in den Mitteln", in der Gunst "so unerhörter Freiheit", daß "jeder etwas Unabhängiges geben konnte" 360). Die Runst ist ihm so recht eigentlich die reinste Sphäre der Freiheit und die Runst darum recht eigentlich das Zentrum, das Allerheiligste der Rultur. Als Runsthistoriker wurde Burchardt Rulturhistoriker, und seine Begründung der Kulturgeschichte bedeutet nichts anderes als den Einzug der Freiheit in die Seschichte.

Die Freiheit als das Riel der Geschichte hatte schon Regels Geschichtsphilosophie gelehrt, und die Geschichte als das Reich der Freiheit gegenüber der Notwendigkeit der Natur verkündete damals in Basel der idealistische Geschichtsphilojoph Steffensen; doch Burchardts tragische Geschichtsphilosophie sieht in der Geschichte selber den Gegensatz der Freiheit und Notwendigkeit, sieht die Freiheit kämpfen und leiden unter stärkeren Botenzen. Und dies ist seines Lebens Grundgefühl, mit dem er alle Geschichte durchfühlt und wertet, dies sein Urerlebnis, das ihm in unendlicher Projektion zum Weltschauspiel wird: der Kampf der Freiheit mit der Macht. Es ift ihm, diesem ethischen Geift, der Rampf des Guten mit dem Bösen. Denn nichts gilt ihm höher als die Freiheit, doch die Macht bleibt ihm "das Bose an sich". Aber die Macht ist mächtiger, beherrscht das Leben, und die Freiheit wohnt ihm im Reich der Träume. Ist doch die Freibeit ihm nicht so sehr die Freiheit der Tat als die Freiheit der Phantasie in Mythus, Kunst und Spekulation. Die Freiheit ist ihm ideal, die Macht aber real, und so mußte sein Seschichtsbild tragisch werden.

Die Freiheit kommt rein geistig aus dem Innern des Individuums, die Macht aber kommt ihm nur äußerlich als Vindung der Masse. Der Gegensat der Freiheit und der Macht geht ihm zusammen mit dem Gegensat des Individuellen und Universalen, des Innerlichen und Außerlichen.

Er sieht die Macht nur als ein Fremdes, von auken Rommendes, passiv Auferlegtes, Geltendes, und wie ihm die Rultur das Reich der Freiheit, der individuellen, spontanen Entfaltung ist, so sind ibm die Reiche der Macht, der universalen, auch zwangsweise auferlegten Geltung: Religion und Staat. So wird ihm die ganze Geschichte ein Kräftespiel dieser drei "Potenzen": Religion, Staat und Rultur. Danach gliedern sich die "Weltgeschichtlichen Betrachtungen" in die Betrachtung der drei Potenzen für sich, dann ihrer gegenseitigen Einwirkungen, endlich ber Krisen als Beschleunigungen dieser Einwirkungen. Auch die andern historischen Werke sind deutlich nach dieser Trennung disponiert: in der Rultur der Renaissance rahmen die Abschnitte über Staat und Religion die über Rultur ein, in der "Griechischen Rulturgeschichte" 361) folgen sich in den ersten Bänden Staat, Religion, Rultur. Aber das Entscheidende, Besondere ist doch, daß ihm die Rultur etwas "wesentlich anderes" ist als Staat und Religion, die als "stabile" Potenzen "in einer Reihe gehen" gegenüber der Rultur als der "Welt des Beweglichen". Damit ist Burchardts Kulturbegriff schon als weltlich und individualistisch in Gegensatz gerückt zu hierarchie und Staatsomnipotenz. Damit sind seine historischen Prinzipien und Werte, seine Linien und Farben gegeben.

Er erkennt Staat und Religion als notwendig an. Aber der Staat ist ihm nur für die Individuen da, für die Erhaltung ihres bunten Nebeneinander, als mildernder Ausgleich der seindlichen Egoismen und Parteien, als Schützer des Rechts und damit Garantie der Sekurität und in alledem ist er eben nur "Notinstitut"382); die Religion ist Burchardt nur "der Ausdruck des metaphysischen Bedürfnisses") der Menschennatur". In beiden Bestimmungen folgt er ja Schopenhauer364), aber als Historiker geht er über das hinaus, was Staat und Religion ihrer Natur nach sein sollen, und wird pessimistischer als der Pessimist. Denn beide kommen ihm gewaltsam als Abhängigkeiten; wie "das

Staatsleben günstigstenfalls zunächst doch snur aus Befehlen und Sehorchen bestehen kann" und sich leicht in Despotismen entladet, so wird die Religion durch die Priestermacht zum Polizeiinstitut und zur Vergewaltigung des Einzelnen 365). Staat und Religion sind ihm nur die haltenden Potenzen: Sicherung und Ergänzung 366) des Menschen; Kultur ist ihm Entfaltung des Menschen selber, die schaffende Potenz. Aber die haltenden Mächte werden immer wieder zum Pruck für den Schaffenden. Staatlicher Despotismus und religiöser Fanatismus bedrohen immer wieder die Freiheit, die Spontaneität des Seistes, die Initiative des Individuums, und das heißt die Rultur.

Damit ist flar, daß in Burchardts Geschichtsbild viel Licht und noch mehr Schatten fällt, und damit auch klar, wie beide fallen. Tiefschwarz erscheint vor allem der alte Orient mit seiner sultanisch-bieratischen Stillstellung der Rultur, mit seiner Verneinung des Individuums, schwarz auch das Mittelalter mit seiner Hierarchie und seinem zentralisierten Gewaltstaat Friedrichs II., schwarz auch der neuzeitliche Absolutismus Spaniens und Frankreichs und noch das moderne Treiben der Völker zu Einheit und Großstaat, am schwärzesten aber der "Bund von Thron und Altar". Die Einigung beider Mächte, die das Kirchentum durch das Staatstum zu falschem Machtsinn verführe und beiden felber, nicht nur der Rultur verderblich sei, während die Kirden durch die Trennung vom Staat "wieder Elemente und Belege der Freiheit" würden. Und so gilt Burchardts ganzer Sak dem fanatischen Aslam und dem absolutistischhierarchischen Byzanz.

Aus diesem Haß gegen das Staatskirchentum schrieb er den "Constantin", und voll Liebe schrieb er die "Rultur der Renaissance in Italien" und die "Griechische Kulturgeschichte". Alles Licht fällt auf diese Völker und Beiten; denn die Griechen wie die Italiener der Renaissance 867) sind ihm die Völker der "Spontaneität" und damit der

Rultur. Er führt sie als Völker des Andividualismus vor gegen den ibm tief verhaften modernen Bentralisationsbetrieb, der ihm in Wahrheit nicht modern ist, wie schon der Absolutismus des 17. Nahrhunderts nur "eine gewaltsame Restauration gegen den wahren Geist der Zeiten" sei, "ber seit dem 16. Jahrhundert auf politische und intellektuelle Freiheit binzudrängen schien". Die Rengissance in Atalien die Wiege der Modernität: so klingt es bis zum Schlußwort durch das ganze ihr gewidmete Buch. Die Renaissance fühlt Burchardt als seine Heimat; in ihr liebt er das erneuerte Hellas, die italienische und deutsche Rultur. die Blüte der Schweiz und gerade Basels, weil durch sie alle der Strom des Andividualismus zieht. Denn Burchardts ganze Geschichtsbehandlung ist ein Protest des Andividualismus gegen den Absolutismus. Hat er bier nicht Nieksches — gewiß andersartige — Umwertung angeregt, indem er entgegen dem Orient wertet, dem das Absolute als das "Heilige", das Individuelle "als das Bose" galt? 868)

Am alten Orient gilt ihm als "eine der freiesten Außerungen der hebräische Prophet", und er erkennt sogar eine orientalische und noch mehr eine mittelalterliche "Bartialkultur" an durch die Differenzierung nach Kasten und Stän-Denn er schätzt alles, was der "Uniformitätsgier" entgegen ist — und darum auch die "Kleinstaaterei" als Rulturträger 369), wie er den Weltstaat höchstens als Rulturverbreiter wertet. Sein gewiß nicht undeutscher Andividualismus ist durch den Schweizer Partikularismus bestärkt, wenn nicht erwachsen, noch mehr aber durch den Basler Bürgergeist. Denn "Hauptträger der neuen Kultur" ist ihm das "Städtewesen"370), und es ist bezeichnend, daß er in dem Rapitel vom "Staat in seiner Bedingtheit durch die Rultur" aunächst den Phöniziern einen Kranz windet, weil sie wohl aus "Rulturabsicht" den Stadtstaat geschaffen haben, der dann in Althen und Florenz am berrlichsten sich auftut zur Entbindung des Individuellen als "freier geistiger Tauschplat", und dann beginnt in der Auftlärung des 18. Jahrhunderts das Vorwärtsschreiten der modernen Kultur. Wird es nicht deutlich, daß Burchardt, wenn er so das Recht der städtischen Kultur versicht gegen die Übermacht von Staat und Religion, damit das Recht des Bürgertums versicht gegen Herren- und Priestertum? Die drei alten Stände bergen sich hinter seinen drei "Potenzen", und seine letzte unausgesprochene Lehre ist: Kultur heißt Bürgergeist.

So trifft er sich wieder mit seinem Landsmann Relin aus dem Reitalter der Aufklärung, dessen ganze "Geschichte der Menscheit" ein Berausringen der Gesittung aus der Barbarei darstellt. Der Gesittung als "bürgerlicher Freiheit" stellt er die Barbarenreiche gegenüber, die nichts anderes find "als die ungeheuersten Denkmäler der abscheulichsten Dienstbarkeit"; denn "unterdrücken und unterdrückt werden, dieses ist die ganze Geschichte des Standes der Wildheit" 871). Ihm gegenüber und seinen "Greueln" besingt Aselin die "liebliche" Freiheit als "heiteren Simmel nach verheerendem Ungewitter". Wie in Vorahnung von Burchaedts "Rultur der Renaissance" sieht er mit den "Reimen des Guten", mit den schönen Runften "die Liebe zur Freiheit" aus den italienischen Städten in unsern Norden kommen, der bis ins 16. Jahrhundert in Barbarei versunken war 372). Der Hak gegen "das Stadtleben, ohne welches weder der Geschmack verbessert noch der Umgang vollkommener gemacht werden kann", "hat die Polizierung der Deutschen so sehr verspätiget"373). So spricht der Berufsgenosse groker Florentiner Humanisten, der einstige Ratsschreiber des reinsten und bewuktesten Stadtstaates der Gegenwart. Wie Burdhardt preist er natürlich den griechischen Freistaat als "Schauplat der bürgerlichen Tugend", die "schönen Künfte und Wiffenschaften" der Griechen, den "feinen Geschmad der Athenienser" gegenüber der "widernatürlichen" gleichförmigen Zwangserziehung Spartas und all der Einförmigkeit in den "despotischen Staaten" des Orients, und beklagt, daß

nur zu bald in Griechenland "der Geist der Freiheit" zur "ausgelassensten und abscheulichsten Demokratie" ausartete. Wie Burchardt stellt er der griechischen Geschichte ein "heroisches" Zeitalter voran, in dem er die Macht der Phantasie und die Dichtkunst betont als die "Geele" des griechischen Gottesdienstes, die "unendlich viel" zur Veredlung der Gemüter beigetragen habe. Sind dies alles leise Vorspiele von Burchardts "Griechischer Kulturgeschichte", so kann man auch einen Vorklang seines "Constantin" bei Iselin (Vd II c. 22) vernehmen im "Despotismus des römischen Kaisertums", wo "Verderbnisse neue Verderbnisse zeugten" und die religiösen Kämpfe die "Zerrüttung auf den höchsten Grad" brachten.

Herder rügt es, daß die Bücher Aselins wie Voltaires u. a. Zeitgenossen voll seien von den Schattenseiten der "mittleren Zeiten". Und allerdings die Kirche damals ist für Aselin "das mächtigste Werkzeug, durch welches Europa einer allgemeinen Sklaverei unterworfen wurde", und das Mittelalter überhaupt ist ihm voll von Finsternis und Enrannei, aber er hört auch sonst nicht auf, gegen alle "Raserei" und "Schwärmerei" des Aberglaubens wie gegen allen Despotismus fräftig zu eifern - ist hier nicht im gleichen Kampf der Voltairianer Burchardt, der in allen historischen Werken dem Aberglauben, den religiösen Auswüchsen der Reitalter ebenso gründlich und trauernd nachgebt wie den politischen, ein Erneuerer der Aufklärung, vielfach entgegen dem Geist seiner Reit? Und bei allem Fortschrittsalauben findet Iselin wie Burchardt seine Zeit "noch sehr barbarisch", d. h. vor allem voll von Unterdrückung, und mit Vorwegnahme logar des Burchardtschen Terminus sieht er Europa "nun in einer weit größeren Rrifis" 374). Sein Saß gegen allen Zwang schlägt schließlich wie bei Burchardt auf die Philosophie nieder. Denn Aselin schäkt als Frucht von Chr. Wolffs Lehre die "philosophische Freiheit", kraft deren nun wohl kein Einzelner und keine Sekte mehr in der Philosophie übermächtig werden könne (!), beklagt aber den "wahren Despotismus", mit dem jene Lehre herrschte, ihren "gezwungenen Mechanismus" und "übertriebenen Systemgeist" und das "eiserne Szepter der demonstrativischen Lehrart", und beklagte die herrschsüchtigen "Eroberer und Zerstörer" auch in der Wissenschaft 375).

Wie Burchardt ist Aselin durchaus "unfanatisch", nur in einem nicht: im Rampf gegen den Fanatismus, und hier geht der Optimist des 18. Kahrhunderts so hart ins Gericht wie der Pessimist des 19. und findet ebensoviel — fast auf jeder Seite 376) — "abscheulich" wie dieser "furchtbar". Es gibt überhaupt in der historischen Literatur wohl wenige so superlativisch kolorierte, so stark wertende Werke wie die Iselins 377) und Burchardts. Sprechen die "Weltgeschichtlichen Betrachtungen" von dem "mehr mongolischen als abendländischen Ungetum, welches Ludwig XIV. heißt"378), so spricht Aselin von den "Ungeheuern", für die "Freiheit ein Unding" ist, und schilt "die Tyrannei ein abscheuliches Ungeheuer, die Wildheit eines Mächtigen gegen viele Unmächtige"379). Der Abscheu vor der Macht lebt schon als Grundtrieb in diesem Basler Welthistoriker wie in dem andern größeren hundert Jahre später. Und wenn die "Geschichte der Menschheit" noch gar naiv gegen die "ausschweifenden Charaktere" streitet, gegen die "Eroberer, Friedensstörer" mit ihren "mächtigen Trieben", ihren "Bildern der falschen Größe", gegen "den Unsinn eines Phrrhus" 380), so variieren die "Weltgeschichtlichen Betrachtungen" mit Beethovenscher Reise ihr großes Thema: die Macht ist bose an sich 381). Mit Grauen schauen sie auf die Macht, zwei edelste Geister jener Stadt, deren Geschichte schon damit eingeleitet werden konnte: "das Mächtige, das Hervische mangelt" 382).

Und in dieser Stadt gerade und noch als Freund des Machtfeindes Burchardt ward er zum Philosophen, der den "Willen zur Macht" verkündete? Auch dies ist ein Seschichtsproblem. Ein urtieses Grauen vor der Macht wohnt als

117

historischer Grundtrieb in Rakob Burchardt. Das Urbild ber Macht ist ihm die orientalische Despotie, "wo man erobert und knechtet und plündert und brandschakt, so weit und breit als man kann, und gefolgt von Beute und Sklaven in Theben oder Ninive mit Triumph einfährt und beim Volk als gottgeliebter König gilt — bis eine stärkere neue Weltmonarchie entsteht"383). Doch er sieht die Macht zeitlich und räumlich näherkommen, sieht in Versien und in Rom den "scheuklichen vrientalischen Despotismus" zu "infamsten Qualereien gegen seine Feinde" ausschreiten und in Gelbstvergötterung "satanisch" werden, sieht Timur Schädelppramiden aufrichten und seinesgleichen Massen verschleppen aus verödeten Ländern und Rünstler aus zernichteten Völkern, sieht die Religion mit der Macht verbunden, durch Feuer und Schwert Regerscharen ausrotten, sieht die "ruchlose Machtsucht der Fürsten" vor der Reformation, und nach ihr die Sewaltstaaten des Absolutismus, dessen sultanische Staatsallmacht, nur die Form wechselnd, sich forterbte durch den Terrorismus der Revolution und durch Napoleon, und er sieht noch beute Opnastien, Bureaukratien und Militarismen am Werk und einen wachsenden Staatskultus und einen drohenden Gewaltzustand 384), ja er schreibt die "Weltgeschichtlichen Betrachtungen", wie gesagt, gerade in der groken Rriegsepoche des 19. Rahrhunderts, in den schwerften Machtfämpfen seit Napoleon. Er schreibt sie in der Stadt im Bentrum Europas, der die Macht am fremdesten war als Tat und doch am nächsten zur Schau. Er schaut von der Stadtmauer hinaus auf die Mächte der Geschichte wie die Greise Alions auf das Beer der Achäer mit neugierigem, achtungsvollem Grauen. Sein weitschauender Geist erfaßt gerade von hier, von diesem archimedischen Punkt außerhalb und doch so nahe die Macht in ihrer ganzen Größe, und so lebrt er die Macht der Macht.

Er muß sie anerkennen als die große Realität; er sieht wie Spinoza im Jahrhundert größter Machtentfaltung,

schwerster Kriege und Verfolgungen den Machttrieb als gegeben an: er kann ihn, gerade weil er ihn als Fremdes auker sich sieht, zum Objekt machen, ihn kalt studieren wie der Naturforscher, er beobachtet seine "Prozesse", seine "Gärungen" oder "Rrisen" und liest den "Machtbarometer" 385). Wie mußte es eine heiße Idealistenseele wie Nieksche als Sturzbad empfinden, wenn er z. B. Jakob Burchardt fühl registrieren börte: "das julische Haus vollendete dann ruhig die — Ausrottung der Nobilität", oder: "Missetaten müssen womöglich naiv geschehen" 386). Und Burchardts Auge wird größer: mit der Tatsächlichkeit der Macht wird auch ihre Notwendiakeit gleichsam naturhistorisch flar. Die Macht bestand immer auch neben der Rultur, und sie drängt immer nach Ausrundung und Vollendung, und die Militärmacht drängt unfehlbar nach Despotie 887). Die Gewalt, por der auch alle Religionen unterliegen, die schreckliche Gewalt ist der Ursprung und früheste Anhalt des Staates 388), und der Krieg ist ein "notwendiges Moment höberer Entwicklung", "bringt die wahren Kräfte zu Ehren" und zu "Bewuftsein", erneuert und entwickelt "das ganze, volle Leben"389). "Aur wirkliche Macht," die eben der Rrieg offenbart, kann "längeren Frieden und Sicherheit garantieren", und "nur an einem durch Macht gesicherten Dasein" "entwickeln sich die wichtigsten materiellen und geistigen Besiktumer der Nationen", und so kann selbst "ber Despot unendlich viel Gutes stiften" und "die ganze Rultur unter haltbaren Tyrannien — besser gedeihen als in der Freiheit" 890).

So wird Burchardt doch ein Anbeter der Macht, da er sich so in ihren Schatten legt? Nein, sie bleibt ihm fremd: Macht ist nicht Größe, nicht Glück, nicht Ethos — "Macht bessert den Menschen überhaupt nicht", und "tatsächlich ist noch gar nie eine Macht ohne Verbrechen gegründet worden"; die gute Folge kann keinen Räuber entschuldigen, und jede Sewalttat ist "allermindestens ein Skandal, d. h. ein böses

Beispiel"; "durch die Herrschaft eines Gesamtverbrechers kann die Sekurität des Ganzen in hohem Grade gedeihen"391) darum bleibt doch "die Macht bose an sich". Und so steht bei Burchardt die Macht da als die große Realität ohne alle, ja gegen alle Adealität, und so gehen ihm Wert und Wirklichkeit auseinander, und so kommt er zum Vessimismus. Doch bier scheidet's ihn von Schopenhauer, daß er Historiker ist; und wenn für jenen der Brennpunkt des Willens der Liebestrieb ist, so ist es für Burchardt die Leidenschaft, die die Geschichte macht, der Trieb zur Macht — der Trieb, den der Fortsetzer der Renaissance, den Bacon als Grund der Erkenntnis wie als Gegenstand des Dramas preist. So macht Burchardt den Übergang zwischen Schopenhauer und Niekiche. Den Willen zum Leben, den Schopenhauer beklagt, wendet Burchardt in den Willen zur Macht, und den Willen zur Macht, den Burchardt beklagt, bejaht Nieksche. Schopenhauer noch geht er in der Wertung, mit Nietsiche schon im Gegenstand, und so wittert er schon 1882 ahnungsvoll und bedenklich in Niehsche den Umwerter, bei dem viel Wünschbares "auf den Ropf zu stehen" komme.

Doch trot der letten ethischen Kluft, die unüberbrückdar beide trennt, macht Burchardt noch weiter den Übergang. Sewiß, er nimmt der Macht alles Ethos, aber er läßt ihr dafür und betont um so stärker ihr Pathos. Und wenn Burchardt 392) öfter vom "Pathos der Herrschaft" spricht und dem Staate ursprünglich als "sein Pathos die Knechtung der Unterworfenen" zuweist, so zeigt sich darin Nietssches "Pathos der Distanz" vorgebildet, um so eher vorgebildet, weil der Terminus Pathos gerade vom Segensat zum Ethos naheliegt und eben nur Burchardt diesen Segensat an der Macht betont, den gerade Nietssche aushebt. Bezeichnend ist, daß das "Pathos" als Hauptbegriff in der "Sriechischen Kulturgeschichte" — in ca. 80 Erwähnungen — aufwächst und gleichzeitig in den "Weltgeschichtlichen Betrachtungen" auch als vielgenannte Erscheinung welthistorisch

wird. Die "Rultur der Renaissance" geht nur mit teils farblosen, teils kritischen Zitierungen des Pathos voran. 393) Nun steht zweifellos Burchardt dem Dathos mit wachsender Rritif gegenüber, und das "Bathos der Herrschaft" gerade wird von ihm überall ebenso niedrig wie von Nietsche boch eingeschätt. Aber auch "das vorherrschende Pathos unserer Tage, das Besserlebenwollen der Massen" bat ihm nichts Grokes 394), und er spottet über das Pathos der demokratischen Polis namentlich beim Tyrannenmord wie über das Pathos des Perferhofs, über "Rönigs- und Volkspathos"395). Er begrüßt es, wie die Romödie dem ganzen allgemeinen Pathos Hobn bietet, und entsett sich über die "Entfesselung bes Dathos" zu ichredlichem Rampf. Dafür ist Epikur sein Mann, "unter den vielen Pathetischen der einzige", der "kein Pathos hatte" 386). Er sieht Rache, Neid und jeden Trieb sich in Pathos kleiden und das Pathos zum "Geschäft" werden, hört "plumpes", "rohes", "verlogenes", "geschraubtes", "hobles Bathos" der Redner und Politiker 397).

So ist Burchardt ein Feind des Pathos? Nein, eben jede Machtform und jeder Trieb, Gutes und Schlimmes kann sich echt und hohl zum Bathos steigern. Ein besonderer Abschnitt: "das hellenische Pathos" findet seinen Wert "nach Momenten und Menschen sehr verschieden" und gibt den Athenern der Verserkriege ein Recht zum Pathos 398). Wie sollte Burchardt ein Feind des Pathos sein, da er seine Athener, seine Griechen überhaupt wie seine Florentiner pathetisch findet und seinen Alexander "hochpathetisch"? 399) Er würdigt das Pathos bei Homer und den Tragikern wie für die bildende Runft; er beklagt es doch, wenn ein Griechenstamm sein Pathos preisgibt, und schätt das hohe Pathos, das heilige Autoritäten oder doch große Männer ihren Nationen geben 400). Und wahrlich er, dem die Geschichte dur Tragodie ward, konnte den Rothurn nicht entbehren - wenn er nur daneben auch einmal epikurisch lächeln durfte als freier Geift. Er genok das Bathos afthetisch, aber nur nicht bis zum Absoluten, Fanatischen; er liebte die Lebensschwellung und haßte sie als geforderte Muskelspannung; er liebte den Schwung und haßte die Gewalt. Er liebte Homer und haßte Pindar, er liebte Rubens und haßte Michel Angelo.

Feind des "falschen" Pathos, war Burchardt doch Freund der großen Worte, der vollen Prädikate und der hohen Superlative, ja er war aristokratisch wertend und monarchisch krönend wie kaum sonst ein Schriftsteller, recht im Segensatzur Diminutivenliede der Schweizer Dialekte 401) und gar Sottsried Rellers, der dis zum "Tödlein" verkleinert. Aber ergänzen sich nicht die Segensähe treulich? Der Beimatsverklärer muß Andacht zum Rleinen pflegen, der Welthistoriker — und um so mehr gerade, je kleiner sein Heimatsenster — muß Dimensionen lehren. Schon C. F. Meyer hat hohes historisches Pathos; der Autor der "Weltgeschichtlichen Betrachtungen" steht in voller Ergriffenheit mit weltweitem Auge vor der Wage der Weltgeschichte, wo das Slück der Völker auf- und niederschnellt und die Größe der Helben gemessen wird.

"Immer von neuem wendet sich die Bewunderung der ehrwürdigen Sestalt des großen Senuesen zu," dessen "herrlichen Brief — die ganze Nachwelt nie wird ohne die stärkste Erregung lesen können". "Wer es liest, wird in die Dienstbarkeit jenes großen Mannes kommen, dis er damit zu Ende ist." Das sind leicht zu vermehrende Beispiele aus der "Rultur der Renaissance" 402), die am reichsten an hohen Worten ist — selber ergriffen vom Stil jener Beit, da man Rom als die Stadt der "ungeheuren Männer" pries und "die apenninischen Berge vor Verlangen glühten, von Petrarcas heiligen Füßen berührt zu werden". Der mittelalterliche Verklärungsdrang floß damals ins Weltsiche über und ließ die Erde erglänzen. Ohne Absicht der Vollständigkeit 408) notierte ich 26 "glänzend", "glanzvoll" u. dgl. neben "Sonnenhöhe", "Lichtstrahlen seiner Persönlichkeit" u. ähnl. Und

man pergesse nicht: es ist Burchardts echtestes Buch, sein Glaubensbekenntnis, und auch in ihm selbst wirkt noch - pom Vater und vom Studium ber — eine theologische Weihe erwärmend nach. Die andern Werke schlagen ein in diesen Stil der Bewunderung und des Respekts. Burchardt begnügt sich nicht mit sehr häufigen starken Brädikaten wie "außerordentlich" (im "Constantin" 17 mal), "vorzüglich", "(höchst) bedeutend" (21 im Const.), "großartig", "ausgezeichnet", ...imposant", "berrlich" (13 in RR), "prachtvoll", er steigt böber bis zur "böchsten Prachtfülle", zu "auserwählt", "erhaben", "behr", "sublim", "glorreich", "schwindeln machend", und zu bynastischen Prädikaten wie "erlaucht", "majestätisch" und mit besonderer Vorliebe "ersten Ranges" (2. B. WB auf S. 221 allein viermal). Er begnügt sich nicht mit dem "sehr großen", es wird ihm oft genug zum "allergrößten" und "ganz großen", "riesengroßen" oder "riesigen" (7 im Conft.), "ungeheuren" (15 im Conft., 10 in RR), "tolofsalen" (11 Const., 12 RR). Wie vieles findet er "unendlich", ...aabllos". ...arenzenlos". ..massenhaft". ...unermeklich" (zusammen im Conft. 25) und "enorm" (in Gra I 3. 3. zehnmal, aber wohl viel häufiger in 38 III und IV) 404)! Wie gern gibt er seinen Prädikaten die Vorschläge "ganz" ("ganz märchenhaft", "ganz vollkommen"), "aller"- ("allerschönst" etc.), "völlig", "ungemein", "überaus"! Überhaupt schreitet ihm gar vieles mit "über-" und "un-" über das Maß hinaus als "unbegreiflich", "unerhört", "unglaublich". "unbeschreiblich", "unaussprechlich", "unvergleichlich", als "übermäßig", "überreich", "übermächtig", auch "überkühn" und "übergroß".

Vor allem aber erscheint—hier müssen wir schon selber, sagen "zahllos" — als Hauptcharakteristikum des Burckhardtschen Stils das Prädikat hoch ("in höchstem Grade", "hocheigentümlich", "hochkräftig", "hochbevorzugt", "hochseierlich", "hochverklärt" usw.). Die Höhendimension ist recht eigentlich Grundrichtung für Burckhardts Schauen und Schätzen,

so recht im mahnenden Gegensatz zu seiner nivellierenden, blasierten Zeit. Er wahrt stets Distanz und Respekt gegenüber seinem Objekt, und er hat wahrlich sein Ideal des Distorikers erfüllt, "der die Gabe des Erstaunens, wie dies seine Pflicht ist, möglichst lange in sich erhält und pflegt" 405). Er hört nicht auf, die historischen Erscheinungen "merkwürdig", "sehr merkwürdig" zu sinden (41 mal im Const., 30 mal RR, 23 mal GrR I, 40 mal id. II) 406) oder "auffallend", "wundersam" und "wunderbar" (24 man RR, 18 mal GrR II), "sonderbar", "eigentümlich" und "erstaunlich" (zusammen je 17 im Const. und GrR II), dazu so manches "denkwürdig", "böchst bezeichnend", "hochwichtig", "ewig sehrreich", "unsere Teilnahme weckend", und gar manches ist "unsterblich" und "unvergänglich" (5 RR), "einzig" (4 ib.) und noch in teiner Zeit oder Nation dagewesen (13 RR).

Es hat gewiß etwas Kleinliches, so am Stil gerade eines Meisters des Stils einzelne Worte abzuklauben, und das innere Leben dieses Stils erfakt man damit so wenig wie eine Beethovensche Symphonie an einzelnen Tönen. Aber schlieklich machen doch die Töne die Musik, und das Wesentliche bleibt, daß diese Prädikate bei Burchardt niemals als Manier oder, wozu bei ihrer Fülle und Höhe die Gefahr naheliegt, gar als Schwulft erscheinen, sondern als der natürliche Ausdruck der weihevollen Stimmung und der vornehmen Gesellschaft, in die uns Burchardt immer führt. Und er hat zweifellos damit auch Nietsches geistigen Aristofratismus höher getrieben. Aber wies er auch den Weg zur Herrenmoral, zum Willen zur Macht, zum Übermenschen? Das Abjektiv "übermenschlich" erscheint nicht selten bei Burchardt 407). Zum Teil gehört es den Göttern, z. T. aber erhalten auch Menschen den Schein, das Ansehen des "Übermenschlichen". Weit mehr aber zeigen seine Schriften eine Vorliebe für die Lobesprädikate "mächtig" (GrR II 16 mal) und "gewaltig" (ib. 14 mal, Conft. 19 mal, RR 12 mal) er bewundert Onthagoras als "geisterfüllten Machtmenschen"

und Alberti als "allseitigen" "Gewaltmenschen" 408); gewiß find die Worte hier im geistigen Sinn gebraucht; aber auch dann zeigt ihre Wahl doch ein gewisses Stimmungsinteresse für die Macht. Burdhardts Verhältnis zur Macht ist ebenso wenig wie sein Verhältnis zu Leidenschaft, Bathos 400), Rhetorit und Symbolik und zu vielem andern als eindeutig, fondern als zweideutig zu bestimmen, und er gibt der Psychologie viel reichere Rätsel auf als tausend Philisterbeobachtungen. Das Rätsel tragischer Wirkung vor allem wird in ihm lebendig. Er steht zur Geschichte wie der Ruschauer zum griechischen Tragödienhelden, der "prächtig und schrecklich", "furchtbar und doch großartig" vor ihm steht; er schaut auf die Krisis moderner Völkergeschichte wie auf einen "Geefturm - vom festen Lande aus" 410). Er blieb auf dem Lande, binter der Stadtmauer — aber er brauchte den Schauer, und sein böchstes Schauen war sein tiefstes Schauern.

So lebte er mit zwei Seelen in der Bruft und bewunderte ästhetisch, historisch, realistisch, was er ethisch verabscheute. So steht er vor allen historischen Größen, die er sich zur Behandlung gewählt. Vor Ronstantin, "diesem furchtbaren, aber politisch großartigen Menschen", diesem "großen, genialen Menschen, der in der Politik von moralischen Bedenken nichts wußte", diesem "mörderischen Egoisten, der das große Verdienst hatte" usw.411). Go steht er in der "Rultur der Renaissance" zugleich mit Bewunderung und Abscheu vor Friedrich II. und Ezzelino und vor der Persönlichkeit vieler Renaissancefürsten, die so "bochbedeutend ift, daß das sittliche Urteil schwer zu seinem Recht kommt", und mit "tiefer Verworfenheit edelste Harmonie" verbindet. So ftebt er vor all den "fräftigen Frevlern" der Renaissance, beren "von sittlichen Bedenken freie" Behandlung der Dinge den Eindruck "großartiger Vollendung" macht, während sie zugleich den des "bodenlosen Abgrunds" macht. Denn "der Grundmangel" des italienischen Charafters von damals "erscheint zugleich als die Bedingung seiner Größe". Und

wie im "Constantin" vor dem an Pracht, Regsamkeit und Verdorbenheit alles übertreffenden Alexandrien, in der "Rultur der Renaissance" vor dem "glänzenden Bilde des leonischen Rom" mit seinen "Schattenseiten", so steht er vor Athen, wo "Genialität und Verruchtheit sich ineinander verschlingen". So steht er in Hellas vor den Göttern, die schön, aber nicht aut, vor den Keroen, die trok Leidenschaft und Gewalttat "alle Ethik in Schatten" stellen, vor Tyrannen, Staatsmännern und hellenistischen Fürsten mit ihren "ausgezeichneten Anlagen" und ihrer "sittlichen Unbedenklichkeit". "Welch eine gewaltige Gestalt ist der ältere Dionns. und welche verruchte Einsicht findet sich in allem seinen Tun"! Und dann die Geschichte des Themistokles, die "noch heute den Leser zwischen Bewunderung und Schauer balanziert"! Agathokles, "diese grauenvolle, aber ergreifende Gestalt macht den Eindruck, als hätte sich alle geistige und moralische Rraft und aller Frevel und Eidbruch in einem einzigen Menschen verdichtet" und "hält das Urteil so zwischen Bewunderung und Abscheu in der Schwebe" 412).

Descartes bezeichnet die Bewunderung als einen weder positiven noch negativen Affekt — so mochte man damals schon, in den Zeiten Hobbes' und Spinozas, in der Mitte des Nahrhunderts, das weit mehr als nach Burchardt das 19. ein "machttrunkenes" war, die Macht als indifferente Realität "frierend bewundern". Und nun sind alle Belden Burdhardts von ethischer Andifferenz. Constantin ist ihm "weder Heide noch Christ", "weder religiös noch irreligiös", sondern er zeigt ihm "innere Neutralität", moralische "Duplizität", "eine gemischte Handlungsweise"; denn "es gibt Charaktere, welche — ganz sonderbar gemischt sind aus Hingebung und Falschheit". So liegt ihm "in ganz merkwürdiger Mischung Gutes und Boses in den italienischen Staaten des 15. Rahrhunderts durcheinander". So ist ihm das damals herrschende Ehrgefühl eine "rätselhafte Mischung aus Gewissen und Selbstsucht" und der ganze Individualismus der Renaissance "an sich weber gut noch böse"; wie ihm der Grieche vom Individualismus "den Ruhm und das Unheil in unvermeidlicher Mischung" trug, so ist ihm schon die altorientalische Weltmonarchie von "völliger Gleichgültigkeit gegen gut und böse". Die Griechen zeigen ihm von den Beroen dis zu den Diadochen moralische "Unbedenklichkeit", und die griechische Welt, namentlich Athen, enthält "Gutes und Böses untrenndar gemischt" und macht "im Guten und Bösen einen enorm reichen, genialen Eindruct" <sup>413</sup>). Rurz, Burchardts ganze Geschichtswelt steht da menschlich groß und moralisch indifferent — sage man's nur heraus, steht "jenseits von gut und böse". So steigt Nietzsches Amoralismus aus der Geschichtswelt Burchardts auf, der in ihr diesen Umvralismus doch nur darum entdeckt, darum als erstaunlich so stark berausarbeitete, weil er ihn selber nicht teilte.

Es bleibt eine gewichtige Tatsache: die Völker und Helden Burchardts gehören allesamt dem Güden, dem ästhetischer und leichter lebenden, minder vom Gewissen beschwerten. Burchardt lehrte Nieksche den Guden und liek ibn dahinziehen; er selber blieb im Norden; aber er hörte nicht auf, gen Süden zu schauen, und in ihm erfüllte Basel klassisch seinen alten Mittlerberuf: dem strengen nordischen Geist den Weg zu öffnen nach dem schönen Süden. In Burchardts Aweiseelennatur wohnten ein nordisches Gewissen und eine füdliche Phantasie, nordische Scheu und südliche Heiterkeit. Er hört nicht auf, seine Griechen und Italiener, die "keine Sünde kannten", im Charakter von uns zu differenzieren und mahnt namentlich in der "Rultur der Renaissance", mit dem moralischen Urteil über fremde Nationen zurückzuhalten; ja er belächelt auch unsere "tugendhafte Empörung" oder die Wirtungslosigkeit der "tugendhaften Panhellenen" in Zeiten, da die Macht regierte, die nicht sein kann ohne Verbrechen. So rückt er Nieksche immer näher. Er beutet sogar schon im "Constantin" gesteigerte Moralität als ein mögliches Symptom der Alterung. Er zeigt in den "Weltgeschichtlichen Betrachtungen" die Krisen "als echte Zeichen des Lebens", die mit Abgelebtem aufräumen, "frische und mächtige Andividuen emporbringen"; er zeigt die Leidenschaft als "Mutter großer Dinge"; er zeigt die bistorische Größe mit einer gewissen "Dispensation vom Sittengesek". ja in der möglichen Rolle des "Generalverbrechers" und erzeugbar und bewertbar "fast nur in schrecklichen Zeiten"; er unterschreibt den Sak, daß der Sturm der Geschichte dem Gedanken gunftig sei, und zeigt, "daß fraftige Denker, Dichter und Rünstler - eine Atmosphäre von Gefahren lieben" 414). Rlingt es nicht wie ein Zitat von Nietsche? Es gibt wohl keinen Schriftsteller, bei dem die Worte "schredlich", "furchtbar" und "gefährlich" jo häufig, so wichtig und so schillernd auftreten, keinen — Rierkegaard vielleicht ausgenommen —, bei dem der ethische und der ästhetische Trieb so tief miteinander ringen, keinen, bei dem Grauen und Lust sich so miteinander verschlingen wie bei Burchardt und Nieksche, nur daß bei Burchardt mehr das Grauen die Lust trägt und bei Nieksche mehr die Lust das Grauen. Es gibt ja Übergänge vom Hak zur Liebe und sogar eine Liebe zum Sak, und es gibt so allerhand feinste Zwitterdinge in der Seele, von denen unsere Schulpspchologie nichts abnt.

Aber es gibt noch einen weiteren Übergang von Burchardt zu Niehsches Immoralismus, ja Übermenschentum. Die Phantasie ist's, die hier die Brücke schlägt. Die Phantasie ist's, die nach Burchardt im Italiener der Renaissance das treibende Prinzip ist. "Sie vor allem verleiht seinen Tugenden und Fehlern ihre besondere Farbe; unter ihrer Herrschaft gewinnt seine entsesselte Selbstuckt erst ihre volle Furchtbarkeit", und so steht er auch vor der Kraft eines Tyrannen troh der "tiessten Immoralität seiner Mittel" mit einem "halbmythischen Respekt" <sup>415</sup>). Und so sind Burchardt noch mehr die Griechen das Volk der Phantasie; das Liebste an Hellas ist ihm der Mythus; Homer war seine liebste, letzte Lektüre, und die Hervenzeit sieht er und zeigt er im Slanz

der Berklärung. Und sonderbar: nach den Berven der Urzeit sind es die Könige der Spätzeit und gerade nicht die freien Hellenen der flassischen Reit, die bei Burchardt noch am meisten Glanz erhalten, Herven und Könige — also die ihm am fernsten stehen: boch gerade darum sieht er sie verklärter. Er weik und sagt's, dak nur die Phantasie die Heroen so schön, nur der Schleier sie so unvergänglich macht, daß dabinter Gewaltmenschen wohnen. Und so rückt er auch die Machtriesen der hellenistischen Spätzeit in eine Distanz, wo ibre Sewalt die brutale Erdenschwere verliert, wo sie zu Phantasiemenschen werden. So betont er in Alexander, der, selber unberechenbar, zum "Phantasiebild" der Griechen werde, wesentlich den schaulustigen "Abenteurer", den "Entdeder", dem das Beherrichen erft nachher komme, deffen Sandlungen vielfach sombolisch seien, ja den Träumer, der sid auch "das ganze bisher Eroberte — wie einen Traum aus dem Sinn schlagen kann"; denn "es ist oft wie eine Laufbahn im Traum". Übnlich "bat man den Eindruck, mit Demetrios wie in einem Traume berumzujagen". Und dieser Demetrios, dem "die Phantasie der Athener ihren Rultus entgegentrug", wird ebenso wie Alexander, wie Byrrhos "fast homerisch" gefunden oder bewukt an Homer und andere Dichter anknüpfend und mit den "mythischen Herven" verglichen oder mit tragischen Schauspielern 416).

Burchardts Phantasie fühlt den Heroenkult der Zeiten nach, in denen ihm öfter Menschen mit dem "Schein" und "Ansehen" des "Übermenschlichen" begegnen 417). Und nun schaue man auf die übermenschlichen Phantasiegestalten des Baslers Böcklin und des Halbbaslers Spitteler, und lese bei Bachofen das Lob der Urzeit, die "in hohem Grade die Kraft besitzt, der Seele des Betrachters Schwingen zu leihen" und das Lob der gynaikokratischen Weltperiode mit ihrer "hervischen Größe", die "in der Tat die Poesie der Geschichte" sei. 418) Und all dies in der nüchtern gescholtenen Stadt, in der nun einmal "das Hervische mangelt"! 419) Doch eben

hier, wo es dem Leben fehlte, suchte und liebte man es um so mehr in der Ferne, baute man es um so höher in der Phantasie. Und in dieser Atmosphäre, wo der Höhendrang so nach innen schlug, erwuchs im Reime Niehsches Übermensch, der Erbe des alten Heros.

Doch bier endlich ist der Grenzstrich zu ziehen in unverwischbarer Schärfe. Was für den Basler historische und künstlerische Phantasie war, ward für Nietsche Lehre der Zukunft. In ihm lebte zugleich der Machtaufschwung, der Deutschlands Einheit schuf, und dieses Gefühl konnte in Basel sich wohl bereichern mit Farben südlicher Phantasie, sich verinnerlichen auch entgegen dem äußeren "Reich"; aber dann drängte es wieder zum Leben binaus über die Stadt auf die Alpenhöhen, mit denen Burchardt nur von ferne die biftorische Größe vergleicht 420), und in den Süden selber, und dann endet Nietsches Geist in der Stadt, von der der Machtaufschwung zur Einheit Italiens ausgegangen ist. bleibt die Rluft zwischen Burchardt und Nietsche ohne Brücke, ia sie wird zum Abgrund, über den hinweg Burchardt Nietssche als "tyrannisch" beargwöhnt. Für ihn blieb immer die Macht draußen in der Ferne, drüben jenseits der Mauer, eine Figur der tragischen Szene, ein Objekt historischen Schauens, ein ewig fremdes vis-à-vis. Burchardt befreite sein lyrisches Gefühl im Schauen, Niehsche aber blieb Lyrifer und nahm die Tragodie aus der Szene zuruck in die lyrische Musik als ihren bessern Ursprung. Burchardt wahrte für die Schau streng die Distanz zum Objekt und ließ es sich nicht nahe kommen; er liebte, was er schaute nur, folange er's nicht lebte. Nietsiche aber, der Subjektivist, verschmolz seine Seele mit seinem Objekt und wollte aus Burckhardts Geschichte Leben machen und aus der geschauten Vergangenheit gewollte Zukunft. Es war so zwischen beiden ein Tempuswechsel und ein Stimmungsumschlag ins Gegenteil. Indem Niehsche als Subjett aufnahm, was für Burchardt Objekt blieb, schlug er die abgebrochene Brücke wieder

zwischen Subjett und Objett, zwischen Adeal und Leben, und so ward aus dem Pessimisten ein Optimist. War es nicht auch ähnlich, wie Fichte Rant praktisch machte? Das Objekt, das bei Rant Erscheinung für das Subjekt ist, ihm vis-à-vis bleibt, wird bei Kichte Material, ja Produkt des Subjetts und ist so eins mit ihm. Rant aber fand dies "abenteuerlich". Erwin Rohde schilderte schön nachfühlend den Dionysospriester, der in der höchsten Etstase sich als Dionnsos selber fühlt, und Nietsche der Dionnsier lebte es - zu Rohdes Entsetzen. Burchardt mochte wie Beethoven wohl eine Eroica schreiben, aber wie Beethoven, wenn nun der Heros sich praktisch als Raisermacht auftat, sich von ihm abtehren. Burchardt zeigte die Macht als siegreich in der Wirklichteit und verklärbar in der Phantasie und doch als bose an sich. Aber es hat noch kein Dualismus bestanden, der nicht seinen Auflöser fand. Nietsiche ertrug nicht die Spannung, die Burchardt stehen ließ: die Macht ist bose an sich? Und doch sieghaft? Und doch schön? Dann ist das Bose gut, und also müssen wir umwerten. Und so proflamierte er nach der Schau der Macht den Willen zur Macht. So kam Nieksche als organische Fortsetzung von Burchardt — und doch nicht als absolute Ronsequenz. Ein Vater kann mancherlei Göbne baben, auch solche, die der Grundrichtung seines Lebens widersprechen. Nietsiche folgt auf Burchardt wie Barock auf Renaissance — und Burchardt haßte in der Renaissance schon den Vater des Barock, Michel Angelo.

Organisch wird Barock aus Renaissance — aber ist darum die Renaissance weniger selbständig, weniger klassisch? Im Barock und im ganzen Lebensgefühl seiner Zeit siegt das Dynamische über das Harmonische, siegt das Übermaß über das Maß, die Entladung des Subjektiven über den objektiven Typus, die Macht über die Form, siegt das Imperium über die Polis, die Herschaft über die Freiheit, der große Stil über das bunte Leben, der Absolutismus über den Individualismus. Und in alledem steht Burchardt,

der "Grofpriester der Renaissance", gegen das Barod er wie seine Selben, Sellenen und Frühitaliener. Er liebt an ihnen das Rlassische: Sarmonie 421), Mag, Form und Objektivität. Aber er preist sie eben auch als die Völker und Reiten des buntesten Lebens und der geistigen Freiheit. Der Individualismus ist ja geradezu das Programm der "Rultur der Renaissance"; aber auch die "Griechische Rulturgeschichte" arbeitet es als Charafteristikum beraus: "Bei den Griechen waltet die Individualität" 422). Go konstatiert auch der frühe Nieksche bei den Griechen "merkwürdig viel Individuen"; aber dieses Interesse nimmt bei ihm sogleich die Wendung auf die "Menge von großen Einzelnen" und schlieklich auf den "großen Menschen", den die Griechen ans Licht gebracht hätten, und der große Mensch unterdrückt schlieklich die vielen Andividuen; der Andividualismus erzeugt den Heroismus und damit sein eigenes Verderben. Burdhardt wie Nieksche sind zweifellos Verfechter des Andividualismus, aber Burchardt sieht seine Gefahren und möchte ihn abschneiden, bevor er sich auswächst zur Macht und damit sich selber aufbebt. Er sieht im Andividualismus der Renaisfance wie der Griechen zugleich die Bedingung ihrer Größe und ihren Grundmangel, ihren Ruhm und ihr Unheil 423). Er beklagt den "verhärteten Individualismus" und die Vergötterung der Individuen und die "Beispiele und Opfer der entfesselten Subjektivität;" er sieht "sehr unbändige Individuen die Bändigung des Individuums" fordern und erkennt pessimistisch, daß der Andividualismus schon im Reime seinen Fluch trägt, da der Einzelne zum vollen Gefühl seines Wertes nur komme, wenn er seinen Vorzug andern zu fühlen gibt 424). Wie Burchardt in der Renaissance "gegenüber von allem Objektiven, von Schranken und Gesetzen jeder Art das Gefühl eigener Souveränität" aufsteigen sieht, so sieht er bei den Griechen mit der Andividualität die "perfönliche Macht" (die δεινότης) vortreten und damit die υβρις, und damit wird ihm ganz Hellas zur Tragödie. Er fühlt hier

ganz hellenisch, wie die Persönlichkeit steigen und stürzen muß; er durchlebt den ganzen schweren Konflikt zwischen Größe und Schranke des Individuums.

Die Schranke des Andividuums in Hellas ist die Volis. und der Rampf beider ist's, den Burchardt zum erschütternden Drama gestaltet, gerade in der höchsten Form des Tragischen nach Schopenhauer, sofern der Konflikt nicht von außen kommt, sondern durch die bloke Selbstentfaltung der Charaktere. Die Polis als "Darstellung eines Gesamtwillens" brängt aus innerer "Logik" zur Omnipotenz, zur widernatürlichen Vindung des Andividuums, und das Andividuum drängt die Fesseln der Polis zu sprengen. Gerade der-Freistaat bedroht die Freiheit, die wieder den Staat bedroht. Und noch tragischer: der Freistaat selber erweckt die gefährliche Freiheit, die Polis selber "bildete das Andividuum zur Persönlichkeit aus", "trieb es auf das Heftigste vorwärts und verlangte doch völlige Entsagung", und "die Andividuen können sich nur oben halten", indem sie gegenüber der Polis "das Unerhörte leisten oder freveln" 425).

Ein "Naturprodukt" von surchtbarster Gewalt, von unerhört raschem und unerhört zähem Leben ist bei Burdhardt die Polis; sie gleicht da der düster personifizierten Lebenspotenz, die damals der Vessimist Rola bisweilen ins Rentrum seiner Romane stellte; sie gleicht noch mehr dem Leviathan, dem Staatsungeheuer des Hobbes im Nahrhundert der Macht. Und wie Hobbes im englischen Revolutionszeitalter zur Abschreckung den Thukydides übersetzte, so hat Burchardt beim Siege der heimischen Demokratie die Gefahren der attischen Volis im Vilde beraufbeschworen. Aber hätte er sie so wieder zum Leben erwecken, so ihren fiebernden Pulsschlag mitfühlen, so sie als treibendes Bentrum griechischer Rultur entfalten können, wenn er nicht selber eine Volis, die reinste Volis der Gegenwart beimisch erlebte? Und gerade die Friedlichkeit seiner Volis liek ihn die Furchtbarkeit der bellenischen tiefer fühlen. Er konnte

133

9

sich allen Lockungen zum Trotz sein Leben nicht denken ohne seine Polis, und er hat als treuester Basler an dem ihm unsympathischen Sokrates nur die Treue zu schätzen gewußt. "Daß ihm, wenn das Urteil auf Verbannung gelautet hätte, der Aufenthalt in einer für ihn unempfänglichen Stadt das Härteste gewesen wäre, dürfen wir ihm glauben" <sup>426</sup>).

Burchardt brauchte seine Polis, wie er seine individuelle Freiheit brauchte. Er sieht in der Polis und zugleich im Andividualismus das Fruchtbarfte, wenn sie für einander leben, und das Furchtbarite, wenn sie gegeneinander leben, wenn sie extrem werden. Er sucht ja in allem das Bild, und das Bild muß ein Canzes sein gleich der Bolis, und doch bunt gleich der Freiheit der Andividuen. Das absolute Dominieren eines Faktors hebt das Bild auf als Harmonie des Mannigfaltigen, als buntes Ganzes. Darum verteidigt er auch das Mittelalter in seiner Partialkultur, weil es in seiner Geschlossenheit doch einen "unendlichen Reichtum noch nicht von Individualitäten, aber von abgestuften Lebensformen" bot 427). Ihm liegt am Charakteristischen, Verschiedenen, Besonderen und nicht am Einzelnen, extrem Individuellen. Er will das Ganze, dem sich die Einzelnen als Buntheit einordnen. Er liebt an Florenz, daß es "der vollständigste Spiegel des Verhältnisses von Menschenklassen und einzelnen Menschen zu einem wandelbaren Allgemeinen" war, und er liebt ähnlich an Athen, daß "sich hier klarer als sonst irgendwo die Wechselwirkung zwischen dem Allgemeinen und den Andividuen darstellt", und er liebt an der typenbildenden griechischen Kunft, daß sich "das Subjektive nicht vordrängen darf"; "wir konstatieren bei den Griechen eine gänzliche Abwesenheit — des Willkürlichen, des forciert Individuellen"; er konstatiert auch für die griechische Geschichtsschreibung die Hervorstellung mehr des Charafteristisch-Enpischen als des exakt Speziellen 428).

Und nun offenbart sich Burchardt wieder als hellenischer Geift, und die politische Lebensform schlägt zugleich geistig nieder, wird Erkenntnisform. Der Polis entspricht der Typus, das charafteristisch Allgemeine, in das sich das Einzelne einstellt. Und so schiebt er den Spezialismus zurud und schätzt den "Geist, der das Allgemeine im Einzelnen findet und empfindet". "Allgemeine Fakta, wie die der Rulturgeschichte, dürften wohl durchschnittlich wichtiger sein als die speziellen, das sich Wiederholende wichtiger als das Allgemeine". Und so proklamiert er geradezu: "wir betrachten das - Enpische" 429). Als Enpenhistorie begründet er die Kulturgeschichte. Und so verwandelt er nicht nur im IV. Bande die griechische Geschichte in Betrachtung von "Typen"430), sondern er unterstellt in all seiner Historie die Andividuen und die Einzeldaten als Beispiele, als reich gesammeltes Illustrationsmaterial den allgemeineren Kräften, Eigenschaften, Lebensgebieten, die in der Geschichte hervortreten; er treibt die Geschichte nach sachlichen "Aufgaben", nicht nach Personen. Es ist bezeichnend: an Platons "Staat" haft er das eigene Gedankensnstem, den Staatsbau aus dem Ropfe auch des reichsten Individuums, und er liebt nur die Typenschilderung im VIII. Buch und das Rephalosgespräch im I., wo die Durchschnittsmeinung anklingt. "Wenn es sich um Erkundung vergangener Zeiten handelt, fahren wir mit den Autoren besser, die uns das Mittlere, Allgemeine geben; denn dadurch kommen wir auf die Durchschnitte der Meinungen, und das ist für uns das Wichtige" 431). Rlingt hier nicht doch in Burchardts Rulturgeschichte etwas heimisch Demokratisches durch und zugleich auch wieder eine edelste Vergeistigung der patrizisch-baslerischen Schätzung dessen, was "man" denkt und "man" tut?

Burchardt, der Individualist, läßt die individuelle Entfaltung nicht zum Sanzen auswachsen, sondern hält sie in schöner Buntheit unter dem Typus. Man spürt bei ihm eine tiese Scheu, den großen Individuen der Seschichte voll ins Auge zu schauen. Er verschleiert sie als "rätselhaft" wie Lionardo; denn "die ungeheuren Umrisse von Lionardos

Wesen wird man ewig nur von ferne abnen können". Constantin, den Burchardt in seiner Monographie mit feinster Runst gleichsam in sein Zeitalter auflöst, bleibt ibm wie der "Träumer" Alexander im Einzelnen "incommensurabel" und im Ganzen, "oft ohne Wissen von einer dunklen Macht gezogen", Vollführer welthistorischer Notwendigkeiten. Zwar "der Kontrast zwischen der Größe der Idee und den menschlichen Schwächen, die der Einzelerscheinung ankleben, ist allerdings oft störend und widrig genug"; dennoch hat der große Mensch seine "historische Notwendigkeit", und "ein Weltalter druckt sich in seiner Verson aus, während er selber seine Zeit zu beherrschen und zu bestimmen glaubt". So schäkt Burchardt Wert und Größe der Andividuen nach dem Allgemeinen, das in ihnen "kulminiert oder durch sie umgestaltet wird". So sieht er nicht nur in den Heroen mythische "Repräsentanten", "Bersonifikationen" der Volksgeister, nein, er glaubt dem Mythus und sieht wirklich den "Volksgeist" "magisch konzentriert" in großen Individuen, sieht in Solon schon den "bewußten Athener, in dem seine Stadt nach ihren vorzüglichsten Eigenschaften versönlich geworden ist", sieht Perikles der Athener "Söchstes in sich vereinigen" und in Alkibiades Athen selber "im Guten und Bosen personifiziert"; er sieht dann im Diadochenfürst "die zum Andividuum gewordene Volis" und dann "Roms Kraft" in Cafar "zusammengeballt". Denn "die Geschichte liebt es bisweilen, sich auf einmal in einen Menschen zu verdichten, welchem hierauf die Welt gehorcht". Und solche Helden "refumieren Staaten, Rulturen und Arifen". "Siftorische Größe" im Sinne Burchardts ist so nur, "wessen Tun sich auf ein Allgemeines, d. h. ganze Völker oder ganze Kulturen, ja die ganze Menschheit Betreffendes bezieht", und darum auch Denker, Dichter, Rünstler, weil sie "Berührung mit dem Weltganzen" haben, "das allgemein Menschliche", den "inneren Gehalt der Zeit und Welt ideal zur Anschauung bringen", und all die großen Reichsgründer und Nationalhelden, die

eine Gesamtheit zur Höhe führen, und Religionsstifter, in beren "Individualität das Ganze lebt mit unwiderstehlicher Gewalt". Und so bestimmt Burchardt das große Individuum öfter als die "geheimnisvolle Koinzidenz" des "Besonderen mit dem Allgemeinen" <sup>432</sup>). Wer so bei allem Individualismus das Individuelle beschränkt, sollte der "Verführer" Niehssches sein? Und wer so das Allgemeine betont und in seiner historischen Koinzidenz mit dem Individuellen eine Lehre des deutschen Idealismus <sup>433</sup>) bekennt, sollte kein Geschichtsphilosoph sein?

Mit schlechterem Gewissen bat noch kein Verfasser seine Studie abgeschlossen, als es hier geschieht. Nicht so sehr in dem Bewuftsein, wie sehr und nach wie vielen Seiten sie der Ergänzungen bedarf, die zeitliche und fachliche Beschränkung nicht gestattete, nein vor allem in dem Gefühl, daß dem großen Meister eine solche Gettion ober da er geistig wahrhaft fortlebt — eine solche geistige Vivisektion, wie sie bier versucht werden mußte, aufs äußerste widerstrebt hätte. Aber vielleicht liegt doch wieder ein Verföhnendes in dem Bewuktsein, daß er hier nicht als Andividuum festgehalten ist, sondern nach seiner eigenen idealen Forderung für die historische Größe — die nur er sich nicht zuerkannte — auf ein Allgemeines bezogen ist und auf sein liebstes Allgemeines, auf seine Polis. Man bat ihn beim Tobe den "Stadtheiligen von Basel" genannt. Und wenn wir auch dieses Allgemeine als ein Individuelles nehmen und also symbol eines höheren Allgemeinen — hat die Polis überhaupt unserer Rultur nichts mehr zu sagen? Dann wäre es mit dem Humanismus zu Ende.



## Unmerkungen.

- 1) die hier in ihrer ersten, weil echtesten Auflage zitiert werden und zwar "die Zeit Constantins des Großen" in der Abkürzung "ZE", "die Kultur der Renaissance in Italien" als "KR", die "Griechische Kulturgeschichte" als "GrR", die "Weltgeschichtlichen Betrachtungen" als "WB".
  - 2) S. 4 f. 82.
  - 3) 203 2. 15. 147. 218 f.
  - 4) Fr. Niehiche G. 50, 12.
  - 5) Fr. Overbeck und Fr. Niehsche I 51 ff. II 209. 255. 487.
  - 6) Rl. Schriften 349.
  - 7) Bernoulli II 114 f.
  - s) ib. I 53.
- 9) RR 244. 379. 503. Ugl. aud) 3C 249. GR II 118. 215. 368. 371 f. 388. III 378. IV 618 ff. 639.
  - 10) 3. B. Gra II 364—368. 388. IV 638.
  - 11) GrR II 38. 132. 343. 364. III 99. 101. 110.
- 12) Es wiederholt sich hier die alte und neue Erscheinung, "daß ein spekulatives System wider Vermeinen nur das Band, der zufällige Zusammenhalt, teineswegs aber der herrschende Mittelpunkt ist für Nichtungen und Kräfte, die auch ohne sein Zutun vorhanden wären" ZE 249. "Wenn man im IV. Jahrh. sich hie und da Verfassungen von Philosophen aufzeichnen ließ, so war dies wohl nur eine Art von Kuriosität; wirklich vorhandene entsesseles Kräfte werden sich keinen Augenblick an deren Entscheide gebunden baben." Gr& I 259, 4. "Beim Volke war es, als ob sie

(vie Philosophie) nie dagewesen wäre" (ib. II 142). "Die Philosophen der Folgezeit — haben auch nicht Einen kleinen Gott oder Heros von seiner Stelle im Volkskultus entsernen können" (ib. 19). Vgl. weiter RR 244. GR II 5. 24. 28. 70. 72. 103. 108. 132. 182. 206. 211. 233 f. 285. 326. 342 f. 393. 411.

- 13) BC 236, 250, GrR II 70, 74, 233, III 394, 412, IV 218, 396, 645 f.
- 14) GrR II 132. III 378. 402. IV 639.
- 15) GrR I 187. 212. 215. 357. III 377 f. IV 591. 636. 642 ff.
- 16) GrR I 286. II 334. III 382.
- 17) Gr. I 286, II 348, 360 f. III 288 f. 400 ff., vgl. 3C 425, 499 f. IV 402, 569 f. 639, 642, 645, 847.
  - 18) WB 218 f. GrR III 370. 414.
- <sup>19</sup>) GrR III 375 f. 399. IV 218. 222. 261. 266,3. 295. 322. 348. 367 ff. 378. 391 f. 397. 526. 638 f. etc.
  - <sup>20</sup>) WB 122 f. 126. 192 f. Tgl. 3C 498.
  - <sup>21</sup>) WV 211,1. 216. 219. 238. Gra II 387. IV 127.
  - <sup>22</sup>) Vasler Jahrbuch 1910 S. 109. 123. 127.
  - <sup>23</sup>) Verwertet bei Vernoulli II 102.
  - <sup>24</sup>) WB 219.
  - 25) ib. 5. 62, 1. 128.
  - <sup>26</sup>) Ugl. GR III 51—56. 283. 413. IV 138. 270. 399.
- <sup>27</sup>) WV 56. RR 93. BC 292. Grk I 81. 89. 187. II 364. 366. 395. III 98. IV 18 f. 113 f. 402. 623. 639. Bezeichnend ist, daß die "Griech. Kulturgesch." abschließt mit der Charatteristik der späten Philosophie.
  - 28) BC 501. RR 494. 503. GrR III 293. IV 397 f.
  - <sup>29</sup>) XII 128. 133. 190 f. GrR I 282 f. 288 f. IV 391. 398. 639. 644 ff.
- 30) WB 49, 100, 102, 147, 154, 3C 162 ff, 167, 213, 264 f, 280, Gr I 84, II 211, 324, IV 165, 270, 294,2, 501 f, 600, 609.
- <sup>31</sup>) 3C 162, 216, 249, 280, GrR I 306 f, II 25, 28, 132,5, 142, 211, 344, 348, 368, IV 218, 367 f, 525 f, 568 f, 637 ff,
- 32) 3C 168, 202, 237, 250, 262, 280, GtR II 24, 28, 40, 44 f. 78, 221, IV 596, 637.

- 33) 3C 207 f. 213. 221. 225. 236. 249—263. 270 ff. 280. 467. 499. 506. RR 528. 538. GrR II 75 f. 259 f. 264. 269. 300.
  - 34) BC 416. 501. RR 404. 553.
  - 35) RR 304 f. 323. 334. 354. 356 ff.
  - 35 a) GrR III 378.
- <sup>36</sup>) GrR I 48. II 178 f. 209. 234. 269. 348. 360. III 151 f. 312—321. 326. IV 165 ff. 368.
  - 37) SrR III 134 f. 167. 200,1. 322 ff.
  - <sup>38</sup>) д. З. III 321. 323. IV 260—266. 396 f.
  - 39) I 228, II 118, III 326 ff.
  - 40) I 211. 290. 327. II 360 f. 393. III 385 ff. IV 419. 424, 4.
- 41) I 89. 290. III 325. 395 ff. 401—406. IV 24. 265. 392. 640 f. 647, vgl. RR 497. 500 ff.
  - 42) III 413.
- 43) mit feinen Unterschieden: die ruhigen Eleaten gefallen B. besser als der homerfeindliche Heraklit und der Schwärmer Empedokles, die Haupthelben Niehsches.
- 44) GrR II 334. 360. III 62,1. 382 f. "Totengräber der alten Polis", vgl. H. Schr. 310 ff.
  - 45) III 251.
  - 46) f. GrR Vorr. I p. IV. III p. VI, 1.
  - 47) III 210. 249.
  - 48) III 208.
- 49) Die "Griech. Kulturgesch." spricht nicht gerade viel davon und malt andere Feste schöner als die dionysischen. Sie behandelt dieses Element des griechischen Lebens öfter nur kühl reserierend und sonst halb ästhetisch mitsühlend, halb bedenklich, vergleicht seine Entladungen mit dem Fast-nachtstollen, aber auch mit dem pathologischen Taumel der St. Beitstänze, und betont dabei doch start das uns Fremde, Dunkle, Unheimliche, auch nur Halbgriechische in dieser "elementaren Raserei". Grk I 119. II 98 ss. 114. 164 f. 172—179. 183. 268. 290. 356. III 155 ss. 208 ss. 248. 261 f. 300. 311. IV 164 fs. 424. 496. 614 f. 632. WV 38.

- <sup>50</sup>) vrgl. RR 495. 500 ff. 508 ff. 512. 522 f. 553 ff. 561. GrR II 132. 388 f. 397. 404 f. 410. 422 ff. IV 638.
  - 51) 3C 249. 254. 274. RR 124. 197. 213 f. 354. 522 f.
  - 52) das er freundlich zitiert z. B. GrR IV 241. 255. 264, 2 etc.
- <sup>53</sup>) GrR I 284—288. 357. II 70. 118 f. 138. 205 f. 214, 1. III 53 f. 67 f. 154 ff. 256, 3. 393 f. IV 130 ff. 322.
  - 54) I 198 ff. 212. 287. 357 ff. II 343. 348, 1. III 382. 409. IV 368 f.
- 55) I 262 ff. 289. II 372. III 24. 53 f. 228. 418 ff. IV 130. 260 ff. 392. 594 f. D. Gelzer, Rl. Schr. S. 310. 356.
  - 56) vgl. WB 3. 22. 60.
  - 57) BC 297.
  - <sup>58</sup>) vgl. Basler Jahrb. 1910 S. 109.
  - <sup>59</sup>) RR 427. 432. 458.
  - 60) WB 36. 190 f. Grk III 394, 3.
  - 61) WB 81.
  - 62) RR 426.
  - 63) 209 1 f. 4. 26. 81. 210. RR 2. 42 ff. Gr. I 5 f. etc.
  - 64) RR 535 f. 539 ff., vgl. gegen Systematisierung Gra II 19.
  - 65) GrR I 6.
  - 66) ib.
  - 67) 203 65.
- 68) Man wird es dabei dem Stadtfremden, dem schon Zeit und Raum zu weiteren Quellennachweisen sehlen, nicht verargen, wenn er sich im Folgenden möglichst auf die Zeugnisse anerkannter neuerer Basler Historiker stükt.
  - 69) R. Wackernagel, Gesch. d. Stadt Basel I S. 188. 206.
  - <sup>70</sup>) ib. ©. 9. 15.
  - 71) ib. ©. 35. 223 f.
  - 72) ib. 126.
  - <sup>73</sup>) ib. 155. 185.
  - 74) ib. 180-186. 74a) 457 f.
  - 75) ib. 110 f. 361.

- <sup>76</sup>) ib. 221. 331. 412 etc.
- 77) Streuber, die Stadt Basel S. 171. 175.
- 78) Man sehe 3. B. noch bei Wernle, Calvin und Basel, Rektoratsprogr. 1909, wie Calvin in Basel in französischem Milieu lebt und doch gerade durch Basel in Verbindung mit Deutschland steht, wie er Baslern Welschlandstellen verschafft und unter seinen Basler Korrespondenten Flüchtlinge aus allen Nationen sich finden, auch aus europäischen Herrschergeschlechtern, wie ja auch später Gustav IV. von Schweden neun Jahre als Bürger in Basel lebte und Napoleon hier lebende Verwandte begrüßte.
  - <sup>79</sup>) vgl. Wackernagel a. a. O. S. 477.
  - 80) vgl. C. Chr. Bernoulli, Basler Festschrift 1901, S. 231. 259, 266.
- 81) vgl. A. Heusler, Basels Aufnahme in die Schweizer Eidgenossensichaft S. 33.
  - 82) Ach. Burchardt, Beitr. 3. vaterl. Gesch. N. F. 2, S. 367.
- 83) In einem Briefe aus Basel vom Jahre 1516: "Ich glaube mich hier geradezu in dem angenehmsten Museum zu befinden, um dir nicht alle die vielen und sehr bedeutenden Gelehrten zu nennen, mit denen ich verkehre. Lateinisch und Griechisch versteht jedermann, die meisten auch Jedräsisch. Dieser zeichnet sich in der Geschichte aus, jener in der Theologie. Dier ist ein trefslicher Mathematiker, dort ein fleißiger Altertumsforscher, dort ein Rechtsgelehrter. Wie selten dies alles beisammen sei, weißt du selbst. Mir wenigstens ist dis dahin ein so glückliches Zusammentreffen noch nirgends zu teil geworden. Aber um davon nicht zu reden, welche Redlichkeit waltet auch überall, welche Freundlichkeit, welche Eintracht, du würdest darauf schwören, daß alle nur ein Herz und ein e Seele hätten."
  - 84) W. Vischer, Gesch. d. Universität Basel S. 187.
  - 85) RR 138.
- 86) Schon Wolfgang Menzels Geschichte der Deutschen zitiert als Beispiel höchster Vielseitigkeit im 16. Jahrh. den Basler Thurneiser zum Thurn, der Soldat, Weltreisender, Bergmann, Leibarzt, Financier, Abept, Buchdrucker und Holzschneider gewesen, und dis zum heutigen Tage kann man hier oft Kumulationen fernliegender Berufsinteressen in einer Person begegnen.

- 87) Bernoulli a. a. O. 265 f.
- 88) Bernoulli a. a. O. 230.
- 99) Wackernagel 252.
- 90) Wernle a. a. O. 73. 80.
- 91) Basler Jahrb. 1910 S. 111.
- 92) Wadernagel p. VII.
- 93) ib. p. VII.
- 94) ib. S. 328. 344. 376. 401 ff. 546. 561 f. 569. 588 f. 599 u. ö. Vgl. auch Streuber a. a. O. 69 ff. 123. 217.
  - 95) Wacternagel 604.
- 96) "In jener Zeit lebend hätte es Burchardt sicher mit Erasmus gehalten", während der rigorose Calvin ihm "widerwärtig" war. H. Trog, J. Burchardt S. 160 f., H. Selzer, Rl. Schr. 298. 335.
- 97) vgl. Wackernagel 426. 585, der auch S. 344 konstatiert, daß "die Politik Basels, weil sie immer die Politik einer zahlreichen und zudem, in ihrer großen Mehrheit zünftigen Ratsversammlung und durch keinen über die andern hervorragenden Mann geschaffen war, des großen Stiles meist ermangelte."
  - 98) ib. 304, 323.
  - 99) ib. p.-VII. ©. 185. 457.
  - 100) a. a. O. 29 f.
  - 101) Bernoulli 262.
  - 162) Discher a. a. O. 144 ff.
  - <sup>103</sup>) ib. 254.
  - 104) Streuber 241 etc. Wackernagel 455. 469.
  - 165) ib. 71 f.
- 106) Thommen, Gesch. d. Univ. Basel 291. Wernle a. a. O. S. 23, 35.
   41. 46. 50. 86. 89 f.
- 107) 3. 3. Thommen a. a. O. S. 1. Wackernagel S. 249 ff. Wernle S. 22.
- 108) wohl bisweilen es genießend wie ein "Spektakolstück aus sicherer Loge" (Dan. Burckhardt, Sonntagsbeil. d. Basler Nachr. 1910 Nr. 19, S. 75).

- 109) Thommen S. 270. Wernle S. 72.
- 110) der übrigens Münsters Kosmographie zitiert (Gesch. d. Menschh. II 341, 15), wie ihr auch J. Burchardt früh schon einen öffentlichen Vortrag widmet. So zieht sich wenigstens ein schwaches Band zwischen den Baster Völkervergleichern aus drei Jahrhunderten.
  - 111) Seich. d. Menichh. I5 p. XXX.
  - 112) WB 6. 81 f.
  - 113) ib. 13 ff.
  - 114) vgl. S. 50. 67. 71. 73. 84. 175 ff. etc.
- 115) Man vgl. z. B. im "Constantin" S. 339 ff. und die zahlreichen Vergleiche mit Napoleon u. a. Fürsten der Neuzeit, z. B. S. 117. 358 f. 375 f. In der "Griech. Kulturgesch." habe ich mir allein für gebotene Vergleiche mit bestimmten andern Zeiten und Völkern (nicht bloß mit der Gegenwart oder der übrigen Welt allgemein) 275 Seiten angemerkt (im I. V3 44, im II. 73, im III. 85, im IV. 73).
  - 116) RR 185. 340 f.
- <sup>117</sup>) GtR I 282 f. III 426 f. 434 ff. 438 ff. 444 ff. 451. IV 12. 267. RR 427. 438.
  - 118) GrR I 282 f. 292. IV 12.
  - <sup>119</sup>) WB 7.
  - 120) ib. 6.
- 121) ib. 31 f. 38. 48. GRR II 373. "Jedes Jahrhundert hat seine eigene Ansicht vom Übersinnlichen", heißt es schon SC 278. Wie oft beginnt sein Betrachten einer Erscheinung damit, zu betonen, daß sie nach Zeiten, Orten, Charafteren "sehr", "ungemein", "außerordentlich verschieden" sei (ZC 290. 341. GRR I 331. IV 27 u. ö.).
  - 122) 383 140 f. 152. 258.
  - 128) 219 f.
  - 124) 65.
  - 125) GrR III 4. 67. 162 etc.
- <sup>126</sup>) ib. II 21—29. 33. 37. **43** ff. 49—60. 63. 133—140. 158 ff. 171. 205 f. 293. 321 f. IV 12. 31. **3**\mathbb{R} 166. 209. 233. 278.

- 127) GrR III 287 f. BC 237.
- 128) GrR III 16. 67. BC 316.
- 129) GrR III 17-25. 31. 49. 61 f. 67.
- 130) III 61 f. 67 f. 149, 186, 264, IV 97,
- 131) III 305. IV 7 ff. 17 ff.
- 132) I 217. 289. 320. IV 4. 12. 267. 599.
- <sup>133</sup>) II 341. III 306. 370 ff.
- 134) IV 12. 35.
- 135) IV 64. 67. 2023 86.
- 136) III 276. IV 156. 180 f. 204 f. 2023 128.
- 137) I 292. IV 113. 429. 438. 3C 75. 480. 2023 132.
- <sup>138</sup>) RR 74. 82 f. 132 f. 137 ff. 215. 234. 238. 287. 291. 299 f. 314. 323. 338 ff. 365 ff. 369. 381 ff. 388 f. 391. 423 f. 440. 494.
- 139) 3C 463. GrR I 116. 120. 123 f. 316. 320. IV 64. WH 86. 99, 109. 111. 115.
  - 140) p. XXV. I 49.
  - 141) Mutterrecht p. XXXII2.
  - <sup>142</sup>) XB 13. 17. 20. 57.
  - <sup>143</sup>) GrR I 313, 328, II 35, 40, 68, III 67, 303 ff, RR 373—379,
  - 144) Basler Jahrb. 1910, S. 109. 111. 121.
  - 145) S. zu alledem WB 2, 5, 20, 29, KR 427, Grk II 40 f.
  - 146) Mutterrecht p. XXXII2.
  - 147) Gesch. d. Menschh. I 1385.
  - 148) ib. 118.
  - 149) ib. p. XXIV.
  - 150) RR 304 f. 354.
  - 151) RR a. a. O. GrR III 400.
  - <sup>152</sup>) WB 4.
  - 153) ib. 3.
  - 154) GrR I 309. 320. IV 68. 126. RR 350.
  - 155) vgl. H. Gelzer, Rl. Schr. 304.

- 156) BC 311. 354. 431. RR 305. GrR I 232. 286. II 33, 1. 38. III 187. 246. 261. 283. IV 126. WY 164. 176. 178. 209 u. ö.
  - 157) 233 274.
  - <sup>158</sup>) ib. 16. 263, 269, 272 f.
  - 159) S. zu alledem WB 5 f. 16. 25. 160. 171.
  - 160) ib. 4.
  - 161) GrR IV 576.
  - 162) ib. I 52 f. IV 286. 435. 570.
  - <sup>163</sup>) ib. I 52 f. 188. 287. IV 515. 538. 570.
  - 164) I 273. 295.
  - <sup>165</sup>) III 363. IV 286. 426. 570. RR 270. 432. 455.
  - <sup>166</sup>) I 273. IV 287. 435.
  - 167) 3C 412. 417. 441. RR 256. 266. 382. 456. 458. 496. 553. WB 263 ff.
  - 168) 3C 305. 432. 505. GrR IV 171. 422 f. 435.
  - 169) BC 376. RR 314. GrR I 223. 225. IV 428 etc.
  - 170) 3C 452. Gra I 241. II 87. IV 18 etc.
  - 171) wie etwa BC 376. RR 466. Grk I 297. 314 u. ö.
  - 172) BC 297. 306. RR 251. 439 etc.
  - 173) 233 265.
  - 174) BC 348, 431. RR 458. GrR I 286, 290.
  - <sup>175</sup>) WB 3.
  - 178) GrR IV 286. 435.
  - 177) vgl. zu alledem WB 57. 218. 264. 266. 268 ff. BC 214. 297.
- 178) SC 24. 145. 372. RR 142. 304. 426. GrR II 3. 8. 21. 31 f. 48. 73. 76. 143. 219. 285. 287. 295. III 145. 190 f. IV 276. WY 7. 10. 29. 156. 219. 236. 246. 251. 267. 274.
- 179) 8© 19. 33. 79. 137. 218. 229. 234. 278. 312. 322. 339, 1. 452. 455. 457. 461 f. 471. 476 etc. RR 438. 453 etc. GtR I 6. 58. II 3 f. 20. 30. 40. 171. 243. III 40. 43 f. 143. 151. 214. 317. 328. IV 16. 24 etc. TB 13. 27. 35. 57. 137. 171. 210. 212 f. 218. 222. 224. 269. 271.
  - 180) RR 430. GrR II 241. 244. 267. 344. WB 210 ff. 216. 223. 250. 268.
  - 181) 333 57. 231. 245.

- 182) 3C 162 ff. GrR I 26, 92, II 290, 301; 322, 338, 344, 368, 374 f. 390, 395, III 56, 393, 13, 62, 128, 133, 135, 231, 252,
  - 183) 3C 79. 297. RR 427 f. 432. 437. 456. WB 3. 271.
- 184) 3C 100. 103. 297 etc. Man sehe hier "vielleicht" in rascher Folge 3. B. S. 468. 469. 475. 478. 490. 494. 501, 1. 503 ober WV 269 viermal auf einer Seite, kurz vorher 264, 267 u. ö.
- 185) 3C 220, 237, 297, 310, 325, 382, 506, RR 348, 428 etc. GrR I 93, 345. II 73, 184, 199, 203, III 107, 210, IV 28, 31 etc.
- <sup>186</sup>) SE 58. 100. 218. 229. 278. 400. 455 f. 462. RR 42. 430. 501. GrR I 47, 4. II 94 etc.
  - 187) 3. 33. 333 214. 223. 245. 269.
- 188) 3C 93. 132. 162 f. 166. 204. 208. RR 427. 458. GrR I 60. 78. II 62. 85. 102. 227. 236, 4. 268 f. III 145. 148. 240 f. 243.
  - 189) WB 59 f. 219. 228.
  - <sup>190</sup>) ib. 155. 212. 220. 232.
  - 191) Gra II 3, 1. 5. 11. 22. 77. 103.
  - <sup>192</sup>) ib. IV 26.
  - 193) BC 431. 447. RR 304. 348. GrR II 40 f.
  - 194) S. z. 33. 427. 428. 432. 437. 438. 482. 484. 486. 489. 497.
  - 195) I 1. 6.
  - 196) S. 210 ff.
  - 197) GrR IV 261 f. 266.
  - <sup>198</sup>) WI 4.
  - <sup>199</sup>) vgl. S. 20.
  - 200) vgl. WV 26. 37.
- 201) auf die ich mich hier beschränken muß, obgleich unter den Historikern namentlich Rankes Einfluß zu untersuchen wäre, der Burchardt bestärkte im Sinn für das Große und Universale, für die geheimen höchsten Kausalitäten und im Sinn für das Interessante der Quellen, während die französischen Historiker mehr den Sinn für das Interessante der Darstellung in ihm entwickelten (vgl. H. Trog, J. Burchardt S. 18 f. 74 f.).
  - 202) In Burchardts Besitz war erst die 3. Aufl. 1871.

- 203) WB 2.
- 204) WB 4.
- <sup>205</sup>) ©. 12. 30, 1. 31, 1. 43. 58. 161. 163. 171.
- <sup>206</sup>) ©. 5, 1. 2. 194, 1.
- <sup>207</sup>) S. 6, 1. 8, 1. 28, 1. 61, 1. 99, 1. 219, 1. 231, 1.
- 208) WB 57, Lasault S. 49. 54.
- <sup>209</sup>) WB 9. 57, Lafaulx 130:
- <sup>210</sup>) Lasaulr 108 ff. Wgl. WV 26. 56 u. später.
- 211) 2023 172, 1.
- 212) 203 231. 244 f.
- 213) S. 29-32, vgl. S. 68.
- <sup>214</sup>) Philos. d. Unbew. 339 f. 353 f<sup>3</sup>.
- 215) vgl. P. Hensel, Carlyle S. 131.
- <sup>216</sup>) vgl. Lasaulx S. 117. 120. 125. 130.
- 217) vgl. oben S. 47.
- 218) Lasaulx S. 6 f. 13 f. 21 f.
- 219) WB 2 f. 4. 82.
- <sup>220</sup>) ib. 2. 81.
- <sup>221</sup>) 303. 430.
- 222) GrR I 2 ff. 8. 37.
- 223) was nicht hindert, daß er im Alter das damalige Auftommen der Wirtschaftsgeschichte begrüßte (vgl. H. Selzer, Kl. Schr. 366), auf die der "Constantin" verzichtet (Vorrede p. IV), wie auch die "Griechische Kulturgeschichte" sich wesentlich als "Seschichte des griechischen Seistes" gibt (I 3).
  - <sup>224</sup>) WB 24.
  - <sup>225</sup>) ib. 2. 4.
  - <sup>226</sup>) ib. 3 f.
  - <sup>227</sup>) ib. 2.
  - 228) erschienen bei Naumann (Leipzig).
  - <sup>229</sup>) WB 15.
  - <sup>230</sup>) GrR I 99 ff. 104. II 34.

- <sup>291</sup>) 3. 33. AR 430. Ger I 127 f. III 260. 276. 356. 448. IV 169. 201. 279.
  - 232) 232 160. 171. 177 f. 187. 191. 264.
- <sup>293</sup>) vgl. WV 27. 83. 160. 166. GrR I 6. 57. II 2. 20. 30. IV 16. 24 etc.
  - 234) WB 2 f. Schopenhauer II c. 38, S. 519 f. Ausg. v. Grisebach.
  - 235) WV 4 f. 7. 82. Schopenhauer a. a. O. 518. 521 f.
  - <sup>236</sup>) WV 2. Schopenhauer a. a. O. 516. 518, vgl. I 106.
  - 237) Schopenhauer I 106. V 472. WB 81.
- 238) II 516, wie schon Burchardt im "Constantin" "die Dinge nicht nach der Zeitsolge und der Regierungsgeschichte" behandeln will (S. 3).
  - 289) f. nam. GrR I 3, und vgl. Näheres unten.
  - 240) vgl. oben G. 28 ff.
  - 241) GrR I 3 f. WB 33. 96 etc.
  - 242) V 304. 473.
- <sup>243</sup>) zu alledem s. WV 24. 162 ff. 258. 265. 273. Schopenbauer V 304.
  - <sup>244</sup>) WB 265.
- <sup>245</sup>) Philos. d. Unbew. 341—343<sup>3</sup>. In Burchhardts Handeremplare von Schopenhauers und Hartmanns Schriften durfte ich durch die Freundlichteit von Dr. Alb. Oeri nähere Einsicht nehmen.
  - 246) 341 ff. 348. 352.
  - <sup>247</sup>) 722 f. 726 f. 734.
- <sup>248</sup>) vgl. Hartmann 348 mit WB 197, H. 352 mit WB 258, H. 722 f. mit WB 64 f.
- <sup>249</sup>) Hartmann S. 734. Vgl. hiezu die Zitierung Hartmanns GrR III 424.
  - <sup>250</sup>) S. 88. 96.
  - 251) II 227. 598. 612.
  - 252) I 404. 411. 414.
  - <sup>253</sup>) II 90. 100. 120. 132.
  - 254) I 620 ff.

- 255) I 387 ff. II 552. 609. 615. 618 ff. 639. 650 ff.
- 256) I 601. II 363.
- 257) I 444. 625. II 657.
- <sup>258</sup>) II 664. 690 f.
- <sup>259</sup>) II 153, 221, 224, 240, 258, 270, 272, 278, 292 f. 300, 375 f. 565, 572,
  - <sup>260</sup>) II 4, 2. 343, 2. 361, 4. 5. 368, 1. III 324, 2. 418. 456.
  - 261) Basler Jahrb. 1910 G. 108.
  - 262) Trog S. 62 f.
  - <sup>263</sup>) Basler Jahrb. 1910, S. 111. 119—123.
- <sup>284</sup>) Er liebt den Mythus als die Romantik des Griechentums (GrK III 307), das ihn aber gestaltet und überwindet.
  - 265) Basler Jahrb. a. a. O. 109 f.
  - 266) ib. G. 132 f.
  - <sup>267</sup>) ib. S. 128 f.
  - 268) ib. 114 f.
  - <sup>269</sup>) vgl. Basler Jahrb. 1907 S. 107 ff.
  - <sup>270</sup>) Basler Jahrb. 1910 S. 109. 111. 120. 125. 132 ff.
- <sup>271</sup>) vgl. H. Gelzer, Kl. Schr. S. 353. 357 f. 362 ff. H. Trog, Jak. Burchardt S. 149 f. 161.
  - 272) Trog S. 134. 153. 160. Gelzer 296.
  - 273) Gelzer 325.
  - 274) vgl. S. 79. 127. 131. 144.
  - <sup>275</sup>) ©. 22. 159. 347. 368. 471.
  - 278) S. 69. 74 f. 286.
  - 277) S. 227. 318 ff. 322. 432.
  - <sup>278</sup>) Basler Jahrb. 1910 S. 140.
- <sup>279</sup>) ©. 86. 164. 227. 244 f. 253. 257. 259. 285. 311. 321. 324. 366. 391, 1. 395. 402. 471. 496. 534.
  - <sup>280</sup>) ©. 247. 432. 466.
- 281) der selbst durch Niehsches Kolleg durchklingt, s. jeht WW XVII S. 297 f.

- <sup>282</sup>) vgl. I S. 124, 215, 225, 237, 262, 290 etc. II 321, IV 273, 308, 342 f. 516, 525, 999 114, 116, 178, 250,
  - 283) I S. 53, vgl. S. 11.
  - <sup>284</sup>) I 92. 293 f.
  - <sup>285</sup>) vgl. zu alledem I 75. 85. 99. 308 f. 329.
- 286) Wenn ihm hier die von Kadmos gefäten Orachenzähne und unheimliche Menschenopser symbolisch sind für den folgenden Lebensprozeß
  der griechischen Polis mit ihrer "unruhigen, ja stürmischen Geschichte"
  (I S. 68. 74. 87), so klingen solche Töne beim Niehsche des "Menschlichen,
  Allzumenschlichen" wieder, wenn er das "Stürmische und Unheimliche in
  der griechischen Geschichte" konstatiert und den politischen Trieb bei den
  Griechen "so überladen" sindet, "daß er immer gegen sich selbst zu wüten
  anfängt und die Zähne in das eigene Fleisch schätzus Milets vor Athen (III 435), die
  Datierung von Hellas' Unglück seit den Perserkriegen u. a. Einzelne, das
  hier leider nicht zu versolgen ist, aus Burckhardts Darstellung kehrt bei
  Niehsche gesteigert wieder. Doch man vergesse bei allem Einsluß nicht
  die Gemeinschaft des Gesprächs und die Konvergenz der Ideen bei ähnlicher
  Grundauffassung.
  - <sup>287</sup>) I S. 72. 280. 290.
  - 288) vgl. I 292.
- <sup>289</sup>) vgl. schon vor dem fünften Abschnitt S. 42. 95. 103. 179. 182. 253 und den Gegensatz zum utopistischen Optimismus Platons und zum vulgären Plutarchs (109, 3. 118. 216).
  - <sup>290</sup>) G. 387.
  - <sup>291</sup>) ©. 88—96, 228, 242—248, 348, 352,
  - <sup>292</sup>) S. 181 ff. 261. 280 f.
- <sup>293</sup>) ©. 95. 130. 175. 183. 226 f. 243. 244, 2. 309. 388. 390. 440. 442. 448. 456.
  - 294) S. 57 f. 277. 285. 338. 369. 375. 385. 454.
  - <sup>295</sup>) S. 424.
  - 296) Zur hier S. 157 gerügten Herrschaft des Theaters über die Musik

vergleiche man wieder Niehsche "Geburt der Tragödie", die er in Musik wieder zurücksühren möchte, worin sich schon die Abwendung von Wagner vorbereitet.

- <sup>297</sup>) ©. 213. 255. 258. 260.
- <sup>298</sup>) Die abschließende Schilberung der geistigen Kultur jener Belt lasse ich beiseite, da hier die Abhängigkeit von Selbig, Rohde, Schwegler u. a. Burchardts eigene Akzente abschwächt.
- <sup>299</sup>) vgl. 3u allebem GrR I 8. 10 f. 20. 253. II 36. 190 f. 196. 257. 273. 285. 349. 353 f. 362 f. 384. 418. III 25. 27. 57. 67. 77. 80. 82. 138 f. 155. 189. 207. 213. 277. 338. 341. 347. 361. 364. 384. 406. 415. 424. IV 15. 23 f. 35, 4. 88. 99. 122. 126. 144. 153. 177. 208. 225. 242 f. 249 f. 253. 256. 295. 345. 503 f.
  - 300) WB 2 ff.
- <sup>301</sup>) ib. 2 ff. 65 f. 256. 258. Vgl. zu den folgenden und weiteren Anflagen gegen unsere Zeit ib. 8. 13. 17 f. 33. 63—68. 71. 78. 91. 95. 124 f. 132—137. 145, 1. 155 f. 172. 193—209. 215 f. 222. 250 f. 273 f.
- 302) vgl. Schopenhauers Kampf gegen die Fortschrittstheorien der Geschichte, mit dem bei ihm schon wie bei Burchardt eine Wertung des geschichtlichen Bewußtseins des Menschen und vor allem der Kontinuität des Bewußtseins der Menscheit zusammengeht (WW II 520. 522 ff.). Vgl. WV 7 f. 272. GrK IV 435.
- 308) vgl. Schopenhauer WW II c. 17: "Über das metaphysische Bedürfnis des Menschen." Übrigens entspricht auch die Auffassung der Musik WV 228 der Schopenhauers.
- 304) Zum "elenden Koran" WV 99 vgl. Schopenhauers Auslassung über "bieses schlechte Buch" WW II 186.
  - 305) vgl. dazu wieder Schopenhauer ib. 521.
- 306) Aur Schopenhauer nicht, der 1848 sehr antirevolutionär gestimmt war.
- 307) Denn, findet auch Schopenhauer, aus dem "armseligen Erdenglück" werden "weder Konstitutionen und Gesetzgebungen noch Dampsmaschinen und Telegraphen jemals etwas Besseres machen können". WW II 520.

- 308) WB 7. 9.
- <sup>309</sup>) WB 7. 10.
- 310) ib. 2. 10 f. 17. 67. 164. 184. 215. 239. 252.
- <sup>311</sup>) ib. 202. 216.
- <sup>312</sup>) GrR I 11. 98. 282 f. 298. 325. II 363. 387. III 97. 129. 357. 427.
  443. 446. 448 f. 453. IV 36. 50. 89. 208. 224. 286. 471. Tgl. noch für die Forderung der "Objektivität" I 273. III 452. IV 276.
- 314) GrA IV 18. Nach Gelzer (Al. Schr. 296) pflegte Burckhardt im Kolleg zu sagen: "Man muß stets alte Autoren lesen; dabei muß man sich ihren Abstand von uns klar machen, und dann notiere man sich, was auffällt."
  - 315) WB 210. 235 f.
- $^{316}$ ) Ühnliche Betonung der Objektivität bei Bachofen Mutterrecht, p.  ${\rm XII^2}.$
- 317) vgl. zu allebem ZC 390. 411 f. 417. 428. 463 (ein erstes noch farbloses "objektiv" S. 278). KR 170. 456. SrR I 7. III 138—151. 181. 280 etc.
  - 318) GrR IV 262.
- $^{319})$  vgl. RR 14. 97. 284 und die Wertung des "Realpolitikers" Philipp GrR IV.
  - 320) GrR I 283. RR 86.
  - <sup>321</sup>) RR 14. 177.
  - 322) WB 4. Grk I 4. 9. III 437. Ugl. oben Anm. 201.
- 323) vgl. zu dieser Einteilung Niehsche "Vom Nuten und Nachteil der Historie".
- 324) vgl. hierzu und zum Folgenden WB 8. 20 etc. GrK I p. III. S. 3 ff. III 429 f. IV 615.
- 325) vgl. z. B. KR 459, 2. 546. WV 249. GrK II 407. 423. III 331. IV 388. 472, 1. 505, 1, vor allem aber die prinzipielle Verteidigung der Anekdote III 429 f.

- 326) vgl. wieder Schopenhauers Kampf gegen den "Realismus" der Geschichtsauffassung. "Aur die innern Vorgänge, sofern sie den Willen betreffen, haben wahre Realität." WW II 519 f.
- 327) vgl. seinen Protest gegen die moderne Verachtung des Symbolischen WV 65 und schon VC 227. Im "Constantin" ist gar viel von der Macht des Symbolischen die Rede. Auch bei den Griechen und ihren Taten ist ihm viel "symbolisch" I 74. 116. 322. GrR II 284. III 307. 318. IV 327. 426 f. 438. 453.
  - 328) WB 18. Vgl. noch für den Unterschied RR 239.
- 329) Denn er sucht, wie Schopenhauer fordert, in der Geschichte, im Vergänglichen das "Unvergängliche" WW II 519.
  - 330) GrR I 4.
  - 331) Basler Jahrb. 1910 S. 109.
- 332) XBB 128, 220, GrR I 7, 28, 31, 52, II 31, 36 f, 46, 389, III 31, 97, 107, 300, 325, IV 12, 332,
  - 333) vgl. ZC p. V f. RR 1 f. GrR I 5. WV 5.
  - 334) H. Gelzer, Rl. Schr. 352.
  - 335) GrR III 80.
  - 336) vgl. ZC 322. RR 75. GrR I 57 u. ö.
  - 337) Niehsches Briefe an Gast S. 29. GrR I 288.
  - 338) vgl. Gelzer Rl. Schr. 365.
  - <sup>339</sup>) WB 137.
  - 340) GrR I 83 u. ö.
  - 341) ib. IV 344. 361. 390.
  - <sup>342</sup>) XB 183, 198, 201.
  - <sup>343</sup>) ib. 32.
- <sup>344</sup>) RR 135, 172, 215, 327 f. 330, 371, 382, 427, 430, 433, 438, 456, 496, 524, 553 u. ö.
  - 345) vgl. z. B. S. 17. 493 u. ö.
  - 346) GrR I 6 ff. 11. IV 267. 348. 423. 538.
- 347) Man denke zunächst an seine Vorträge "über die Zukunft unserer Bildungsanstalten" mit der Vorrede 1872, wo die individualisierende Auf-

fassung der Bildung scharf hervortritt, indem zwei moderne Tendenzen als der Bildung "verderblich" gefunden werden: ihre Unterordnung unter den Staat und ihre Verbreitung auf die Masse. Denn die allerallgemeinste Vildung sei Varbarei.

348) "Im Grunde wohl lehren Sie immer Seschichte," schreibt ihm J. Burchardt 1882, der neben dem Kirchenhistoriker Overbeck die historischen Probleme des Philologen Niehsche zum Welthorizont ausweiten half, ja ihn durch Vergleichung der Zeiten und Völker zu Wertfragen anregte.

- 349) 3. B. WB 215. Gra III 207. IV 145.
- 350) vgl. WB 8. GrR I 232. 316. 318.
- <sup>251</sup>) vgl. 3C 390. RR 88 f. 269. 356. 399. 447 f. 466. 469. GrR I 290. 295. III 57. IV 345. 2BB 125. 132. 164. 167. 175. 189. 191. 200. 245. 247. 258. 260 f.
  - 352) WB 56.
  - 353) Gesch. d. Menschh. I 94. 97.
  - 354) WB 5. 26. 38. 56. 58.
  - 355) ib. 22 f.
  - 356) vgl. oben G. 13. 15.
  - <sup>357</sup>) WB 7. 9.
  - 358) ib. 192.
  - <sup>359</sup>) ib. 207. 216.
  - 360) ib. 221. 225. 227. Gra III 6 f. 26 etc.
  - 361) S. 26.
  - 362) S. 35 ff.
  - 363) Dies ist Terminus: S. 26. 37. 61.
  - 364) vgl. WW II 680. 700 ff. III 598 ff. IV 173 ff. V 249 und II c. 17.
  - 365) XIII 29. 40. 45. 52 ff. 240.
  - 366) ib. 37.
  - 367) ib. 67.
  - <sup>368</sup>) ib. 85.
  - 369) ib. 90.

- 370) ib. 90.
- 371) I 293 f.
- <sup>372</sup>) II 115. 274 ff. 278. 286 ff. 309.
- 378) II 262.
- <sup>374</sup>) II 380, vgl. WB 195 ff.
- 375) II 330 ff., vgl. I 90 f.
- 376) oder noch öfter, z. B. I 222 f. 4mal.
- 377) Schon die ersten Beisen des ersten Kapitels der "Geschichte der Menschheit" enthalten die Prädikate: "unermeßlich", "sehr mannigsaltig", "bewunderungswürdigst", "unbegreifslichst", "verächtlichst".
  - <sup>378</sup>) ©. 93.
- 379) II 127. 212, vgl. noch "Ungeheuer" I 339, II 364 etc. Natürlich fallen schon nach dem verschiedenen Stande des Wissens die Akzente verschieden. So wenn Jelin aus der Finsternis des despotischen Orients mit hohem Lob das "erleuchtete" China ausnimmt II 102 ff. 361. Burchardt tonstatiert GrR IV 392 die merkwürdige "Vorliebe einiger Aufklärer des XVIII. Jahrhunderts für China". Hatte er dabei seinen Landsmann im Auge?
  - 380) I 1 c. 32.
  - <sup>381</sup>) S. 33. 140.
  - 382) Wadernagel p. VII.
  - <sup>383</sup>) WI 33.
  - <sup>384</sup>) ib. 33. 38. 51 ff. 121. 124. 132—135. 138. 141. 145, 1. 153.
  - 385) ib. 177.
  - 386) ib. 34. 167.
  - <sup>387</sup>) ib. 33. 62. 187.
  - <sup>383</sup>) ib. 29 f. 55. 120.
  - 389) ib. 162 ff. 257 ff.
  - <sup>390</sup>) ib. 87. 164. 188. 245.
  - <sup>391</sup>) ib. 34, 166, 211, 237, 239, 245, 247.
  - 392) ib. 30. 111. 128. 162. Bgl. Grk I 100, wo es von "Spartas Macht"

- heißt: "ihr dauerndes Pathos ist die Knechtung der Unterworfenen und die Ausdehnung der Herrschaft an sich."
- 393) S. 230. 266. 325. 363,2. 419; "pathetisch" S. 257. 262. 362. 425 und schon (tadelnd) im "Constantin" S. 430.
  - 394) W3 251.
- 395) Grk I 88. 211. 212,4. 240. 249. 319. 350. II 362. 411. IV 169. 353. 391. 516. 562 etc. 2023 109.
  - 396) Gr III 254, 396, 401, IV 208, 209 179,
- <sup>397</sup>) GrR I 109. 137. II 411. III 354. IV 138. 549. 2823 109. 264 etc.
  - 398) GrR I 331 f.
  - 399) RR 230. 419. GrR IV 381. 424. 506 etc.
- 400) Ger I 81. 139. II 392. III 23. 88. IV 303. 399. 530. 293 106 114. 250.
- 401) Auf Tausenden von Seiten stießen mir nur dreimal Diminutiva auf: 8C p. IV. Grk II 204. IV 277, die sachliche, verächtliche oder ironische Bedeutung haben, aber nicht gemütliche.
- 402) S. 281. 344. Man zähle z. B. die vollen und hohen Prädikate S. 12. 309. 375. Auf einer halben Seite (45 f.) drei "vollkommen".
  - 408) die auch bei den folgenden Zahlen fehlt.
- 404) 3. 33. in sieben Beilen IV 66 f. "ungeheuer", "unermeislich" "enorm", "dahllos". Auch in den WB S. 160—181 "enorm" allein 7mal.
  - 405) GrR I 18.
- 406) auch auf drei folgenden Seiten, z. B. Gr. II 94 ff. oder auf derfelben II 9. 17.
- 407) 3C 27. 162. 247. 251. 254. 306. 466. RR 477. GrR I 86. II 23. 40. 42. 115. 252. IV 5. 33. WB 221.
  - 408) GrR IV 166. RN 167.
- 409) Er war "für das Pathetische disponiert" und doch voll Scheu davor. Vgl. H. Wölfflin, Repert. f. Kunstwissensch. XX 5 S. 6 u. J. Oeri Grk III p. VII.
  - 410) Grk II 114. IV 246. WB 273.

- 411) vgl. 3C 375. 390. 402. Vgl. ähnliche zweischneibige Urteile über ihn 346. 348. 398. 451.
- 412) vgl. 3C 135. RR 15. 90. 132. 186. 455. GrR I 207. II 344. IV 228. 314.
- 413) vgl. 3C 423. 454 f. RR 15. 456. GrR I 11. II 37. 355. 386. III 280. IV 32. 170. 378. 475.
- 414) s. außer den WV noch SC 292, RR 86. 427 ff. 432. 438. 495. GrR II 368 ff. 525 f. III 188. 243. 248 etc.
  - 415) RR 41. 432.
- 416) S. zu dem Gesagten GrA IV 425. 427. 429. 431. 433 f. 456. 459. 461. 470 ff. 474. 478.
  - 417) vgl. oben S. 124.
- 418) Mutterrecht p. XIIf.2. Wenn Niehsche einmal durch die tiefe Altstimme an irgendwo ferne Frauen gemahnt wird, die zur Herrschaft über Männer bestimmt seien, so könnte hier eine Reminiszenz an den Mutterrechtslehrer durchklingen, mit dem er näher verkehrte. Vgl. übrigens Burchhardt über die Virago KR 394 f.
  - 419) vgl. oben G. 28.
  - <sup>420</sup>) WB 250.
  - 421) zum harmonischen Menschen vgl. BC 426. RN 136. GrR IV 125.
- 422) vgl. GrA I 318 f. II 386. III 29. IV 159. 220. 224. 386. 437 etc. WB 86 ff. 122 f. In RR kommt diese Tendenz ja nicht nur in dem besonderen Abschnitt II "Entwicklung des Individuums" heraus, sie durchzieht das ganze Buch, vgl. S. 10. 20. 49. 280. 304. 328. 365 f. 393. 429 etc.
  - 423) RR 432. 455. GrR II 386.
- 424) RR 271. 274. WV 135. 162 f. GrR II 386. IV 373. 516 f. Zum Folgenden noch ib. 224. RR 455.
- 425) vgl. zu all dem Gesagten GrK I 80. 83. 87. 232. 245. 290. IV 224. 527. ABB 123.
  - 426) GrR III 384.
  - <sup>427</sup>) WB 132.

- 428) 2BB 127. Grk I 4. III 12. 233. 429. 442. RR 82.
- 420) WB 4. 16. 19. GrR I 3 ff.
- 430) vgl. 3. 23. 5. 366. 463. 496 etc.
- 431) GrR III 355. Vgl. zur Schätzung des Volksmäßigen gegenüber dem individuellen Seist GrR II 38 ff. 44 f. 70. 72. 111. 142. 215. 233 f. 324. 343. 364. 371 f. 388. 395. IV 638. RR 404 etc.
- 432) vgl. zu dieser ganzen Betrachtung vor allem das ganze Kapitel "das Individuum und das Allgemeine" WB 210 ff., aber auch ib. S. 1. 88 108, dazu BC 348. 412. KR 42. 142. GrK IV 156, 426, 475.
  - 433) vgl. oben G. 57.

220





1300 PER



4:

