

B749 , A35 F24

> 55 4-78

هو القاضي أبو الوليد محمد بن أحمد بن محمد بن رشد مولده ومنشؤه بقرطبة مشهور بالفضل معتن بتحصيل العلوم أوحــد في عـــلم الفقه والخلاف اشــتغل على الفقيه الحافظ أبي محمد بن رزق وكان أيضاً متميزا في علم الطب وهو جيد التصنيف حسن المعاني وله في الطب كتاب الكليات وقــد أجاد في تأليفه وكان بينه وبين أبي مروان بن زهر مودة . ولما ألف كتابه هذا في الامور الكلية قصد من ابن زهر أن يؤلف كتابا في الامور الجزئيـة لتكون جملة كتابيهما ككتاب كامل في صناعة الطب ولذلك يقول ابن رشد في آخركتابه ماهذا نصه قال فهذا هو القول في معالجة جميع أصناف الامراض بأوجزماأ مكنناوأبينه وقدبقي علينا منهذا الجزءالقول فيشفاءعرض عرض من الاعراض الداخلة على عضو عضو من الاعضاء وهذا وان لم يكن ضروريا لأنهمنطو بالقوة فيماسلف من الاقاويل الكلية ففيه تتميم ما وارتياض لانا ننزل فيها الى علاجات الامراض بحسب عضو عضو وهي الطريقة التي سلكها أصحاب الكنانيش حتى نجمع في أقاويلنا هذه الى الاشياء الكلية الامور الجزئية فان هذه الصناعة أحق صناعة ينزل فيها الي الامور الجزئية ماأ مكن الا انا نؤخر هذا الى وقت نكون فيه أشد فراغاً لعنايتنا في هذا الوقت بما يهم من غير ذلك فمن وقع لههذا الكتاب دون هذا الجزء وأحب أن ينظر بعد ذلك في الكنانيش فأوفق الكنانيش له الكتاب الملقب بالتيسير الذي ألفه في زماننا هذا أبو مروان بن زهر وهذا الكتاب سألته انااياه وانتسخته

فكان ذلك سببا الى خروجـه وهو كما قلنا كتاب الاقاويل الجزئية التي قلت فيه شدة المطابقة الاقاويل الكلية الا أنه منج هنا لكمع العلاج العلامات وإعطاء الاسباب على عادة أصحاب الكنانيش ولا حاجة لمن يقرأ كتابنا هذا الىذلك بل يكفيه من ذلك مجرد العلاج فقط وبالجمالة من تحصل له ما كتبناه من الاقاويل الكلية ا مكنه ان يقف على الصواب والخطأ من مداواة أصحاب الكنانيش في تفسير العلاج والتركيب (حدثني) القاضي أبو مروان الباجي قال كان القاضي أبو الوليد بن رشد حسن الرأي ذكيا رث البزة قوي النفس وكان قد اشتغل بالتعاليم وبالطب على أبي جعفر بن هارون ولازمه مدة وأخذ عنه كثيراً من العلوم الحكمية وكان ان رشد قد قضي في اشبيلية قبل قرطبة وكان مكينا عند المنصور وجيها في دولته وكذلك أيضاً كانولده الناصر يحترمه كثيراً قال ولما كان المنصور بقرطبة وهو متوجه الى غــزو الفنس وذلك في عام أحد وتسعين وخمسالة استدعى أبا الوليد بن رشد فلما حضر عنده احترمه احتراما كثيراً وقربه اليه حتى تعدى به الموضع الذي كان يجلس فيه أبو محمد عبد الواحد بن الشيخ أبي حفص الهنتاتي صاحب عبد المؤمن وهو الثالث أو الرابع من العشرة وكان هذا أبومحمد عبدالواحد قد صاهره المنصور وزوجه بابنته لعظم منزلته عنده ورزق عبد الواحد منها ابنا اسمه على وهو الآن صاحب أفريقية فلما قرب المنصور ابن رشد وأجلسه الى جانبه حادثه ثم خرج من عنده وجماعة الطلبة وكثير من أصحابه ينتظرونه فهنؤوه بمنزلته عندالمنصور واقباله عليه فقال واللهان هذا ليس مما يستوجب الهناء به فان أمير المؤمنين قد قربني دفعة الى أكثر مماكنت أؤمله فيه أويصل رجائي اليه وكان جماعة من أعدائه قد شنعوا بآن أمير المؤمنين قد أمر بقتله فلما خرج سالمًا أمر بعض خدمه ان يمضي الى بيته ويقول لهم ان يصنعوا له قطاً وفراخ حمام مسلوقة الى أن يأتي اليهم وانما كان غرضه بذلك تطييب قلوبهم بعافيته ثم ان المنصور فيما بعد نقم على ابي الوليد بنرشدوأمر بأن يقيم في اليسالة وهي بلد قريب من قرطبة وكانت أولا لليهود وان لا يخرج منها ونقم أيضاً على جماعة أخر من الفضِلاء الأعيان وأمر ان يكونوا في مواضع أخر وأظهر انه فعل بهم ذلك بسبب مايدعى فيهم انهم مشتغلون بالحكمة وعلوم الأوائل وهؤلاء الجماعة هم أبو الوليد بن رشد وأبو جعفر الذهبي والفقيه أبو عبدالله محمدبن ابراهيم قاضي بجاية وأبو الربيع الكفيف وأبوالعباس الحافظالشاعرالقرابي وبقوامدة ثم انجماعة من الاعيان بأشبيلية شهدوالابن رشد انه على غيرمانسب اليه فرضي المنصور عنه وعن سأترالجماعة وذلك فيسنة خمس وتسعين وخمسمأنة وجعل أبا جعفر الذهبي مزوارأ للطلبة ومزواراً للاطباء وكان يصفه المنصور ويشكره ويقول ان أبا جعفر الذهبي كالذهب الا بريز الذي لم يزدد في السبك الاجودة. قال القاضي أبو مروان ومما كان في قلب المنصور من ابن رشد انه كان متى حضر مجلس المنصور وتكلم معه أوبحث عنده في شيء من العلم يخاطب المنصور بأن يقول تسمع ياأخي وأيضاً فان ابن رشدكان قد صنف كتاباً في الحيوان وذكر فيه أنواع الحيوان ونعت كل واحــد منها فلما ذكر الزرافة وصفها ثم قال وقــد رأيت الزرافة عند ملك البربر يعني المنصور فلما بلغ ذلك المنصور صعب عليه وكان أحد الاسباب الموجبة في أنه نقم على ابن رشد وأبعده. ويقال ان مما اعتذر به ابن رشد أنه قال انما قلت ملك البرين وأعما تصحفت على القاري وقال ملك البربر وكانت وفاة القاضي أبي الوليدبن رشد رحمه الله في مرا كش أول

سنة خمس وتسعين وخمسمائة وذلك في أول دولة الناصر وكان ابن رشد قد عمر عمرا طويلا وخلف ولداً طبيباً عالما بالصناعة يقال له أبو محمله عبد الله وخلف أيضاً أولاداً قد اشتغلوا بالفقه واستخدموا في قضاء الكور (ومن) كلام أبي الوليد بنرشدقال من اشتغل بعلم التشريح ازداد ايمانا بالله (ولا يي) الوليد بن رشد من الكتب كتاب التحصيل جمع فيه اختلاف أهل العلم من الصحابة والتابعين وتابعيهم ونصر مذاهبهم وبين مواضع الاحتمالات التيهي مثار الاختلاف كتاب المقدمات في الفقه كتاب نهامة الحِبّهد في الفقه كتاب الكليات. شرح الأرجوزة المنسوبة الى الشيخ الرئيس بن سينا في الطب. كتاب الحيوان. جوامع كتب ارسطوطاليس في الطبيعيات والالهيات. كتاب الضروري في المنطق ملحق به . تلخيص كتب ارسطوطاليس وقد لخصها تلخيصاً تاما مستوفيا . تلخيص الالهيات لنيقولاوس . تلخيص كتاب مابعد الطبيعة لارسطوطاليس. تلخيص كتاب الاخلاق لارسطوطاليس. تلخيص كتاب البرهان لارسطوطاليس . تلخيص كتاب السماع الطبيعي لارسطوطاليس شرح كتاب النفس لارسطوطاليس. تلخيص كتاب الاسطقسات لجالينوس. تلخيص كتاب المزاج لجالينوس. تلخيص كتابالفوى الطبيعية لجالينوس. تلخيص كتاب العلل والاعراض لجالينوس. تلخيص كتاب التعرف لجالينوس. تلخيص كـتاب الحميات لجالينوس. تلخيص أولكـتاب الادوية المفردة لجالينوس. تلخيص النصف الثاني من كتاب حيلة البرء لجالينوس. كتاب تهافت النهافت يرد فيه على كتاب النهافت للغز الي. كتاب منهاج الأدلة في علم الأصول. كتاب صغير سماه فصل المقال فيما بين الحكمة والشريعة من الاتصال. المسائل المهمة على كتاب البرهان لارسطوطاليس. شرح كتاب

القياس لارسطوطاليس. مقالة في العقل. مقالة في القياس . كتاب في في هل عكن للعقل الذي فينا وهو المسمى بالهيولاني أن يعقل الصور المفارقة بآخرة أو لا يمكن ذلك وهو المطلوب الذي كان إرسطوطاليس وعـدنا بالفحص عنه في كتا بالنفس مقالة في أنما يعتقده المشاوون وما يعتقده المتكامون من أهــل ملتنا في كيفية وجود العالم متقاربٌ في المعني. مقالة في التعريف بجهة نظر أبي نصر في كتبه الموضوعة في صناعة المنطق التي بأيدي الناس وبجهة نظر ارسطوطاليس فيها ومقدار مافي كتاب كتاب من أجزاء الصناعة الموجودة فيكتب ارسطوطاليس ومقدار مازاد لاختلاف النظر يعنى نظريهما . مقالة في اتصال العقل المفارق بالانسان . مقالة أيضافي اتصال العقل بالانسان: مراجعات ومباحث بين أبي بكرين الطفيل وبين ابن رشد في رسمه للدواء في كتابه الموسوم بالكليات : كتاب في الفحص عن مسائل وقعت في العلم الالهي في كتاب الشفاء لا بن سينا: مسألة في الزمان! مقالة في فسيخ شبهة من اعترض على الحكيم وبرهانه في وجود المادة الاولى وتبيين ان برهان ارسطوطاليس هو الحق المبين: مقالة في الرد على أبي على بن سينا في تقسيمه الموجودات الى ممكن على الاطلاق وممكن بذاته واجب بغيره والى واجب بذاته: مقالة في المزاج: مسألة في نوائب الحمى : مقالة في حميات العفن مسائل في الحكمة: مقالة في حركة الفلك . كتاب في اخالف أبو نصر ارسطو طاليس في كتاب اليرهان من ترتيبه وقوانين البراهين والحدود: مقالة في الترياق



## ﴿ كتاب فلسفة القاضي أبي الوليد محمد ابن رشد ﴾

| ححيفة |
|-------|
| 64    |

- ٢ كتاب فصل المقال
- ٢ الخطبة والغرض من التأليف
- ٢ مبحث فيحكم النظر شرعا في علم الفلسفة والمنطق
- ٧ مطلب في النص الشرعي الوارد في الحدث على استعمال القياس الشرعي والعقلي
  - ٢ مطلب في النصوص الشرعية الواردة في الحث على النظر في الموجودات
    - ٣ مطلب الاعتبار هو استخراج الجهول من المعلوم بالقياس
      - ٦ مطلب في أن النظر في كتب القدماء واجب بالشرع
        - ٧ مطلب في أن النظر البرهاني لايخالف الشرع
          - ٨ مبحث في التأويل
    - ٩ مطلب في أن للشرع ظاهرا وباطناً وذكر الأدلة الواردة في ذلك
      - ١٢ مسألة قدم العالم وحدوثه وتحقيق الصواب في ذلك
      - ١٥ مطلب في بيان الطرق الثلاثة الواردة في الدعوة للايمان
        - ١٦ مطلب فيما يجوز تأويل ظاهره من الشرع وما لايجوز
    - ١٧ مطابّ في أن من كان فرضه الايمــان بالظاهر فالتأويل في حقه كفر
      - ١٧ مطلب لايجوز ذكر التأويلات الا في كتب البراهين
      - ١٩ مطلب في ان العلم العملي قسمان أفعال بدنية و أفعال نفسية
      - ٢٠ مبحث فى طرق التصديق المشتركة بين العوام والخواص
        - ٧١ مطلب في أن الناس في أهلية التأويل على أصناف ثلاثة
        - ٢٣ مطلب التأويل الصحيح هو الأمانة التي حملها الانسان
      - ٢٤ مطلب في أن الطرق المشتركة المتقدّمة هي الواردة في الشرع

## عيفة

٢٥ مطلب الخواص الدالة على الاعجاز في الاقاويل القرآنية ثلاثة

٢٦ الضميمة لمسألة العلم القديم التي ذكرها المؤلف وهي ذيل الكتاب

٣٠ كتاب الكشف عن مناهج الأدلة في عقائد الملة

٣١ مطلب في أن الطوائف في العقائد الشرعية أربعة

٣١ مبحث في طرق الحشوية

٣٢ مبحث في طرق الاشعرية

٤٤ مبحث في طريق الصوفية

٤٥ مبحث في طرق المعتزلة

٤٥ مطلب في أن الطريق الشرعي لمعرفة الصانع نوعان العناية والاختراع

٤٧ مطلب فيأن الآيات الواردة في الدلالة على وجود الصانع على ثلاثة أنواع

٤٩ (القول في الوحدانية)

٥٠ مبحث في الطريق الشرعي الوارد في الوحدانية

٥٣ ( الفصل الثالث في الصفات ) صفة العلم

٥٥ صفة الحياة - ٥٥ صفة الارادة - صفة الكلام

٥٦ مطلب في أن القرآن قديم ولفظه مخلوق وحروفه في المصحف مصنوعة لنا

٥٧ ﴿ صفتا السَّمع والبصر

مبحث في كون الصفات هل هي نفس الذات أم زائدة عليها

مذهب الاشعرية في ذلك — ومذهب المعترلة

٥٩ مبحث فيا ذل به النصارى من هذا الباب

٥٩ مطلب في تلخص من المذاهب في هذا المقام

٥٩ مطلب فيا يجوز التصريح به للجمهور من أمر الصفات

٠٠ ﴿ الفصل الرابع في معرفة التنزيه ﴾

٦٠ مطلب في الطرق التي سلسكها الشارع في التنزيه

٦٢ مبحث في تحقيق الكلام على صفة الجسمية

٦٦ (القول في الجهة)

٨٠ مطلب في أن نسبة الجهة لله تعالى ثابتة بالشرع والعقل

```
صحيفة
```

٧٢ مطلب في أول من فتح باب التأويل في الشرع

٧٤ مبحث في مسألة الرؤية

٨٠ (الفن الخامس في معرفة الافعال ) المسألة الأولى في كحدوث العالم

٨١ طريقة الشارع في الاستدلال على حدوث العالم

۸۹ مبحث فى اثبات وجود القوى الطبيعية فى الموجودات وانها أدل الاشياء على وجود الصانع

٩٢ (المسألة الثانية في بعث الرسل)

٩٣ مبحث في تحقيق القول في المعجزات

٩٧ مطلب في أنه صلى الله عليه وسلم لم يتحد بشيُّ من المعتجزات سوى القرآن

١٠٠ مطاب في أوجه الاعجاز التي اختص بها القرآن

١٠٣ مطلب في الفرق بين اعجازه واعجاز غيره من المعجزات

١٠٤ ( المسألة الثالثة فى القضاء والقدر ) وذكر الأدلة الواردة شرعا في ذلك

١٠٥ مطلب في الجمع بين الادلة المتعارضة في هذه المسألة

١١٢ مبحث في تحقيق القول في الجزء الاختياري

١١٣ (المسألة الرابعة في الحور والعدل)

١١٤ مطلب في الجمع بين الادلة المتصاربة في ذلك

١١٦ مطلب في بيان حكمة ايراد الادلة المتضاربة في ذلك

١١٨ (المسألة الخامسة في المعاد وأحواله)

١١٩ مطلب في أن هذه الشريعة أكمل الشرائع على الأطلاق

١٢٠ مطلب فى اختلفت الشرائع في تمثيل أحوال السعداء وأحوال الاشقياء

١٢٢ مطلب في أن المسلمون اختلفوا في فهم التمثيل على ثلاثة فرق

١٢٣ مبحث في اثبات بقاء النفس

١٢٣ مبحث فيما مجوز تأويله في الشرع ومالا يجوز

١٢٦ خاتمة الكتاب

## کتاب

فلسفة القاضي الفاضل محمد بن احمد بن محمد بن احمد الرأندلسي المتوفي سنة ٥٥٥ رحمه الله

المشتمل على كتابين جليلين الأول فصل المقال فيا بين الحكمة والشريعة من الاتصال وذيله \* والثاني الكشف عن مناهج الادلة في عقائد الملة وتعريف ما وقع فيها بحسب التأويل من الشبه المزيغة والعقائد المضلة -

﴿ الطبعة الثانية ﴾

(على نفقة أحمد ناجي الجمالي ومجمد امين الحانجي وأخيه) سنة ١٣٢٨ هـ – سنة ١٩١٠ م

( طبع بالمطبعه الجماليه )

( الكائنه بحارة الروم — بمصر) ( لاصحابها محمد ا.ين الحالجي الكتي وشركاه — وأحمد عارف )

## المتاالي الراجم

قال الفقيه الاجل الاوحد العلامة الصدر الكبير القاضي الأعدل أبو الوليد محمد بن أحمد بن محمد بن أحمد بن أحمد بن رشد رضي تعالى الله عنه ورحمه ﴿ أَمَا بِعِدَ ﴾ حمد الله بجميع محامده ﴿ والصلاة على محمد عبده المطهر المصطفى ورسوله\* فان الغرض من هذا القول أن نفحص على جهة النظر الشرعي هل النظر في الفلسفة وعلوم المنطق مباح بالشرع أم محظور أم مأمور به إما على جهة الندب وإما على جهة الوجوب فنقول: إن كان فعل الفلسفة ليس شيئًا أكثر من النظر في الموجو دات واعتبارهامن جهة دلالتها على الصانع أعني من جهة ماهي مصنوعات فان الموجودات انما تدل على الصانع لمعرفة صنعتها وإنه كلما كانت المعرفة بصنعتها أتم كانت المعرفة بالصانع أتم وكان الشرع قد ندب الى اعتبار الموجودات وحث على ذلك: فبين أن ما يدل عليه هذا الاسم إما واجب بالشرع وإما مندوب اليه فأما ان الشرع دعا الى اعتبار الموجودات بالعقل وتطلب معرفتها بهفذلك بين في غيرما آية من كتاب الله تبارك وتعالى مثل قوله ﴿فاعتبروايا أولي الأبصار﴾ وهذا نصعلي وجوب استعمال القياس العـقلي أو العقلي والشرعي معا ومثل قوله تعالى ﴿ أُولَمْ يَنْظُرُوا فِي مُلَكُوتُ السموات والارضوما خلق الله من شيء ﴾ وهذا نص بالحث على النظر في جميع الموجودات

واعلم أن ممن خصه الله تعالى بهذا العلم وشرفه ابراهيم عليه السلام

فقال تمالى ﴿ وَكذلك نري ابراهيم ملكوت السموات والارض ﴾ الآية وقال تمالى ﴿ أفلا ينظرون الى الابل كيف خلقت والى السماء كيف رفعت ﴾ وقال ﴿ ويتفكرون في خلق السموات والارض ﴾ الى غير ذلك من الآيات التي لا تحصى كثرة

واذتَّقرر أن الشرع قد أوجب النظر بالعقل في الموجودات واعتبارها وكان الاعتبار ليس شيئًا أكثر من استنباط المجهول من المعلوم واستخراجه منه وهذا هو القياس أو بالقياس فواجب أن نجمل نظرنا في الموجودات بالقياس العقلي وبينأن هــذا النحو من النظر الذي دعا اليه الشرع وحث عليـه هو أتم أنواع النظر بأتم أنواع القيـاس وهو المسـمى برهــانا واذا كان الشرع قد حث على معرفة الله تعالى وموجوداته بالبرهان كان من الأفضل أوالام الضروري لمن أراد أن يعلم الله تبارك وتعالى وسأتر الموجودات بالبرهان أن يتقدم أولاً فيعلم أنواع البراهيين وشروطها وبماذا يخالف القياس البرهاني القياس الجدلي والقياس الخطابي والقياس المغالطي وكان لا يمكن ذلك دون أن يتقدم فيعرف قبــل ذلك ما هو القياس المطلق وكم أنواعه ومامنهاقياس ومامنها ليس بقياس وذلك لا يمكن أيضاً أويتقدم فيعرف قبل ذلك أجزاء القياس التي منها تقدمت أعنى المقدمات وأنواعها فقد بجب على المؤمن بالشرع الممتثل أمره بالنظر في الموجو دات أن يتقدم قبل النظر فيمرف هذه الاشياء التي تتنزل من النظر منزلة الآلات من العمل فانه كما أن الفقيه يستنبط من الأمر بالتفقه في الاحكام وجوب معرفة المقاييس الفقية على أنواعها ومامنها قياس ومامنها ليس بقياس كذلك يجب على العارف أن يستنبط من الأمر بالنظر في الموجو داتوجوب معرفة القياس العقلي وأنواعه بلهو

أحرى بذلك لانه اذا كان الفقيه يستنبط من قوله تعالى ﴿فَاعْتُــمِ وَايَا أُولِي الأبصار، وجوب معرفة القياس الفقهي فبالحري أن يستنبط من ذلك الهارف بالله وجوب معرفة القياس العقلي: وليس لقائل أن يقول ان هذا النوع من النظر في القياس النقلي بدعة إذ لم يكن في الصدر الاول، فان النظر أيضاً في القياس الفقهي وأنواعههو شئ استنبط بعد الصدر الاول وليس يرى أنه بدعة فكذلك يجب أن امتقد في النظر في القياس المقلي ولهذا سبب ليس هذاموضع ذكره بل أكثر أصحاب هذه الملة مثبتون القياس العقلي الاطائفة من الحشوية لليلة وهم محجوجو زبالنصوص: واذ تقرر أنه يجب بالشرع النظر في القياس العقلي وأنواعه كمايجب النظرفي القياس الفقهي فبين أنهان كان لم يتقدم أحــد ممن قبلنا بفحص عن القياس العقلي وأنواعه أنه يجب علينا أن نبتدئ بالفحص عنه وأن يستعين في ذلك المتقدم بالمتأخر حتى تكمل المعرفة به فانه عسير أو غـير ممكن أن يقف واحد من الناس من تلقأنه وابتداء على جميع مايحتاج اليه من ذلك كما أنه عسير أن يستنبط واحد جميع مايحتاج اليه من معرفة أنواع القياس الفقهي بل معرفة القياس العقلي أحرى بذلك وانكان غير ناقد فص عن ذلك: فبين أنه يجب علينا أن نستمين على ما نحن بسبيله عا قاله من تقدمنا في ذلك وسواء كان ذلك الغيير مشاركا لنا أو غير مشارك في الملة فان الآلة التي تصح بها التزكية ليس يعتبر في صحة التزكية بهاكونها آلة لمشارك لنا في الملة أو غير مشارك اذا كانت فيها شروط الصحة وأعنى بغير المشارك من نظر في هذه الاشياء من القدماء قبل ملة الاسلام واذا كان الام هكذا وكان كل ما يحتاج اليه من النظر في أمر المقايس العقلية قد فيص عنه القدماء أتم فيص فقد ينبغي أن نضرب بأيدينا الى كتبهم

فننظر فيما قالوه من ذلكفان كان كله صوابا قبلناه منهم وان كان فيه ما ليس بصواب نبهناعليه فاذا فرغنا منهذا الجنسمن النظروحصلت عندنا الآلات التي بها نقدر على الاعتبار في الموجودات ودلالة الصنعة فيها فأن من لا يعرف الصنعة لا يعرف الصنوع ومن لا يعرف المصنوع لا يعرف الصانع فقد يجب أن نشرع في الفحص عن الموجودات على الترتيبِ والنحو الذي اســـتفدناه من صناعة المعرفة بالمقاييس البرهانية: وبين أيضاً ان هذا الغرضانما يتم لنا في الموجودات بتداول الفحص عنها واحدا بعد واحد وأن يستعين فيذلك المتأخر بالمتقدم على مثال ماعرض في علوم التعاليم فانه لو فرضنا صناعة الهندسة في وقتنا هذا مُعدومة وكذلك صناعة علم الهيئة ورام انسان واحد من تلقاء نفسه أن يدرك مقادير الاجرام السماوية وأشكالها وأبعاد بعضها عن بعض لما أمكنه ذلك مثلأن يعرف قدر الشمس من الأرض وغير ذلك من مقادير الكواكب ولوكان ازكى الناس طبعا الا بوحي أو شيء يشبه الوحي بل لو قيل له إن الشمس أعظم من الأرض بنحو مائة وخمسين ضعفا أو ســـــتين لعد هذا القول جنونًا من قائله وهذا شئ قد قام عليه البرهان في علم الهيئة قيامًا لإيشك فيهمن هومن أصحاب ذلك العلم: وأما الذي أحوج في هذا الى التمثيل بصناعة التعاليم فهذه صناعة أصول الفقه والفقه نفسه لم يكمل النظر فيها الا في زمن طويل ولو رام انسان اليوم من تلقاء نفسه أن يقف على جميع الحجج التي استنبطها النظار من أهل المذاهب في مسائل الخلاف ألتي وضعت المناظرة فيها بينهم في معظم بلاد الاسلام ما عدا المغرب لكان أهلا أن يضحك منه اكون ذلك ممتنعامع وجودذلك مفروغا منه وهذا أمربين بنفسه ليسفي الصنائع العلمية فقط بل والعملية فانه ليس منها صناعة يقدر أن ينشئها واحد بمينه فكيف بصناعة الصنائع وهي الحكمة

واذاكانهذا هكذا فقديجب علينا انألقينا لمن تقدمنا من الأمم السالفة نظرًا في الموجودات واعتبارًا لهـا بحسب ما انتضته شرائط الـبرهان أن ننظر في الذي قالوه من ذَلك وما أثبتوه في كتبهم قا كان منها موافقاً للحق قبلناه منهم وسررنا به وشكرناهم عليه وماكان منها غير موافق للحق نبهنا عليه وحذرنا منه وعذرناهم: فقد تبين من هذا ان النظر في كتب القدماء واجب بالشرع اذكان مغزاهم فى كتبهم ومقصدهم هو المقصد الذي حثنا الشرع عليــه وأن من نهي عن النظر فيها من كان أهلا للنظر فيها – وهو الذي جمع أمرين أحدها ذكاء الفطرة والثاني الحدالة الشرعية والفضيلة العلمية والخلقية — فقد صد الناس عن الباب الذي دعا الشرع منه الناس الى معرفة الله وهو باب النظر المؤدي الىمعرفته حق المعرفة وذلك غايةالجهل والبعد عن الله تعالى وليس يلزم من أنهان غوي غاو بالنظر فيها وزلزال إما من قبل نقص فطرته وإما من قبل سوء ترتيب نظره فيها أو من قبل غلبة شهواته عليه أو انه لم يجد معلما يرشده الى فهممافيها أو من قبل اجتماع هذه الاسباب فيه أو اكثر من واحد منها أن نمنعها عن الذي هو أهل للنظر فيها فان هذا النحو من الضرر الداخل من قبلها هو شئ لحقها بالعرض لابالذات وليس يجب فيما كان نافعا بطباعه وذاته ان يترك لمكان مضرة موجودة فيه بالمرض: ولذلك قال عليه الصلاة والسلام للذي أصره بستى العسل أخاه لاسهال كان فيه فتزايد الاسهال به لما سقاه العسل وشكا ذلك اليه صدق الله وكذب بطن أخيك بل نقول ان مثل من منع النظر في كـتب الحـكمة من هو أهل لها من أجل ان قوما من أراذل الناس قد يظن بهم أنهم ضلوا من

قبل نظرهم فيها مثل من منع العطشان شرب الماء البيارد العذب حتى مات لان قوما شرقوا به ثماتوا فان الموتعن الماء بالشرق أصرعارض وعن العطش ذاتي وضروري: وهذا الذي عرض لهذه الصناعة هوشي عارض لسائر الصنائع فكرمن فقيه كان الفقه سببا لقلة تورعه وخوضه في الدنيا بل أكثر الفقهاء هكذا نجدهم وصناعتهم انما تقتضي بالذات الفضيلة العملية فاذا لايبعد ان يعرض في الصناعة التي تقتضى الفضيلة العملية ماعرض في الصناعة التي تقتضي الفضيلة العلمية: واذا تقرر هذا كله وكنا نعتقدمعشر السلمين أن شريعتناهذه الالهية حق وانها التي نبهت على هذه السعادة ودعت اليها التي هي المعرفة بالله جل وعز وبمخلوقاته وانذلك متقررعندكل مسلم من الطريق الذي اقتضته جبلته وطبيعته من التصديق وذلك أن طباع الناس متفاضلة في التصديق فمنهم من يصدق بالبرهان ومنهم من يضدق بالاقاويل الجدلية تصديق صاحب البرهان اذليس في طباعه أكثر من ذلك ومنهم من يصدق بالاقوال الخطابية كتصديق صاحب البرهان بالاقاويل البرهانية : وذلك أنه لما كانت شريعتناهذه الإلهية قد دعت الناس من هذه الطرق الثلاث عم التصديق بهاكل انسان الامن يجحدها عنادا بلسانه أو لمتقرر عنده طرق الدعاء فيها الى الله تعالى لإغفاله ذلك من نفسه ولذلك خص عليه الصلاة والسلام بالبعث الى الاحر والاسو دأعني لتضمن شريعته طرق الدعاء الى الله تعالى وذلك صريح في قوله تعالى ﴿ أَدَعَ الْيُسْدِيلُ ربك بالحكمة والموعظة الحسنة وجادلهم بالتي هي أحسن ﴿ واذا كانت هذه الشرائع حقا وداعية الىالنظر المؤدي الى معرفة الحق فانا معشر السلمين نعلم على القطع انه لا يوء ي النظر البرهاني الى مخالفة ماورد به الشرع فان الحق لا يضاد الحق بل يوافقه ويشهدله:

واذاكان هذا هكذا فانأدى النظر البرهاني الى بحومامن المعرفة بموجود مافلا يخلو ذلك الموجو دان يكون قد سكت عنه في الشرع أوعرف له فان كا ن ماسكت عنه فلا تعارض هناك وهو بمنزلة مأسكت عنه من الاحكام فاستنبطها الفقيه بالقياس الشرعي وان كانت الشريعة نطقت به فلا يخلو ظاهرالنطق ان يكون موافقا لما أدى اليه البرهان فيه أومخالفا فانكان موافقًا فـــلاقول هناك وان كان مخالفًا طلب هناك تأويله ومعنى التأويل هو -إخراج دلالة اللفظ من الدلالة الحقيقية الى الدلالة المجازية من غيران يخل في ذلك بعادة لسان العرب في التجوزمن تسمية الشيُّ بشبيهه أو سببه أولاحقه أو مقارنه أو غير ذلك من الاشياء التي عودت في تعريف أصناف الكلام المجازي - واذا كان الفقيه يفعل هذا في كثير من الاحكام الشرعية فكربالحري ان يفعل ذلك صاحب العلم بالبرهان فان الفقيه انما عنده قياس ظني والعارف عنده قياس يقيني ونحن نقطع قطعا أن كل ماأدى اليه البرهان وخالفه ظاهر الشرع ان ذلك الظاهر يقبل التأويل على قانون التأويل العربي وهذه القضية لايشك فيها مسلم ولايرتاب بها مؤمن وما أعظم ازدباداليقين بهاعندمن زاول هذا المعنى وجربه وقصدهذا المقصد من الجمع بين المعقول والمنقول بل نقول انه مامن منطوق به في الشرع مخالف بظاهره لما أدى اليــه البرهان الا اذا اعتبرالشرع وتصفحت سائر أجزائه وجد في ألفاظ الشرع مايشهد بظاهره لذلك التأويلأو يقارب ان يشهد ولهذاالمعنى أجمع المسلمون على إنه ليس يجب ان تحمل ألفاظ الشرع كلها على ظاهرها ولا ان تخرج كلها من ظاهرها بالتأويل واختلفوا في المأول منها من غير المأول فالا شعريون مثلا يتأولون آية الاستواء وحمديث النزول والحنابلة تحمل ذلك على ظاهرهوالسبب في ورود الشرع فيه الظاهر والباطن هو اختلاف فطرالناس وتباين قرائحهم في التصديق والسبب في ورود الظو اهر المتعارضة فيه هو تنبيه الراسخين في العلم على التأويل الجامع بينهما فالى هذا المنى وردت الاشارة بقوله تعالى ﴿ هُو الذِي أَنْزُلُ عَلَيْكُ الكتاب منه آيات محكمات الى قوله والراسخون في العلم ﴿ فَانْ قَالْ الْنَ فِي السَّرِعَ اشياء قد أجمع المسلمون على حملها على ظواهرها وأشياء على تأويلها وأشياء اختلفوا فيهما فِهل يجوز أن يؤدي البرهان الى تأويل ما أجمعوا على ظاهره أوظاهر ما أجمعوا على تأويله · قلنا امالوثبت الاجماع بطريق يقيني لم يصح وان كان الاجماع فيها ظنيا فقــد يصح ولذلك قال أبو حامد وأبو المعالي وغيرهمامن أئمة النظر انه لايقطع بكفرمن خرق الاجماع في النأويل في أمثال هذه الاشياء وقد يدلك على إن الاجماع لايتقرر في النظريات بطريق يقيني كما يمكن ان يتقرر في العمليات أنه ليس يمكن أن يتقرر الإجماع في مسئلة مافي عصر ما الا بان يكون ذلك العصر عندنامحصورا وان يكون جميع العلماء الموجودين في ذلك العصر معلومين عندنا أعنى معلوما أشخاصهم ومبلغ عـدهم وان ينقل الينا في المسئلة مذهب كل واحد منهم فيها نقل تواتر ويكون معهذا كله قدصح عندنا ان العلماءالموجو دين فيذلك الزمان متفقون على انه ليس في الشرع ظاهر وباطن وان العلم بكل مسئلة يجب أن لايكتم عن أحد وان الناس طريقهم واحد في غلم الشريعة واما وكشير من الصدر الاول قد نقل عنهم أنهم كانوا يرون ان للشرع ظاهرا وباطنا وآنه ليس يجب ان يعلم بالباطن من ليس من أهل العلم به ولا يقدر على فهمه مثل ماروى البخاري عن على رضي الله عنه انه قال حدثوا الناس بما يعرفون أتريدون ان يكذّب الله ورسوله ومثل ماروي من ذلك عن جماعة من السلف فكيف يمكن ان

يتصور اجماع منقول الينا عن مسئلة من المسائل النظرية ونحن نعم لم قطعا انه لا يخلو عصر من الأعصار من علماء يرون ان في الشرع أشياء لاينبغي ان يعلم بحقيقتها جميع الناس وذلك بخلاف ماعرض في العمليات فان الناس كأبهم يرون افشاءها لجميع الناس على السواء ويكتني حصول الاجماع فيها بان تنتشر المسئلة فلا ينقل الينافيها خلاف فان هذا كاف في حصول الاجماع في العمليات بخلاف الامر في العلميات: فان قلت واذا لم يجب التكفير بخرق الاجماع في التأويل اذ لا يتصور ذلك في اجماع فما تقول في الفلاسفة من أهل الأسلام كأبي نصر وابن سينا فإن أبا حامد قد قطع بتفكيرهما في كتابه المعروف بالتهافت في ثلاث مسائل في ألقول بقدم العالم وبأنه تعالى لايعهم الجزئيات تعالى عن ذلك وفي تأويل ماجاء في حشر الأجساد وأحوال المعاد • قلنا الظاهرمن قوله في ذلك انه ليس تكفيره اياهما في ذلك قطعا اذ قدصر ح في كتاب التفرقة أن التفكير بخرق الاجماع فيه احتمال وقد تبين من قولنا انه ليس يمكن ان يتنقرر اجماع في أمثال هذه السائل لماروي عن كشير من السلف الاول فضلا عن غيرهم ان ههنا تأويلات لايجب ان يفصح بها الا لمن هو مرن أهل التأويل وهم الراسخون في العلم لان الاختيار عندنا هو الوقوف على قوله تعالى والراسخون في العلم لانه اذا لم يكن أهل العلم يعلمون التأويل لم تكن عندهم مزية تصديق توجب لهم من الايمان به مالا يوجدعند غير أهل العلم وقدوصفهم الله تعالى بأنهم المؤمنون بهوهذا انما يحمل على الإيمان الذي يكون من قبل البرهان وهذا لا يكون الإمع العلم بالتأويل فان غيرأهل العلم من المؤمنين هم أهل الايمان بها لامن قبل البرهان فان كان هذا الايمان الذي وصف الله به العلماء خاصابهم فيجب أن يكون بالبرهان واذا كان بالبرهان فلا يكون الامع العلم بالتأويل لأن الله عن وجل قد أخبر أن لها تأويلا هو الحقيقة والبرهان لا يكون الاعلى الحقيقة

واذاكان ذلك كذلك فلا يمكن أن يتقرر في التأويلات التي خص الله العلماء بها اجماع مستفيض وهذا بين بنفسه عند من أنصف: والي هذاكله فقد نرى ان أبا حامد قد غلط على الحكماء المشائين فيما نسب اليهم من أنهم يقولون أنه تقدس وتعالى لا يعلم الجزئيات أصلا بليرون أنه تعالى يعلمها بعلم غمير مجانس لعلمنا وذلك أن علمنا معلوم للمعلوم بهفهو محدث بحدوثه ومتغير بتغيره وعلم الله سبحانه بالوجو دعلى مقابل هذا فانه علة للمعلوم الذي هو الموجود فمن شبه العلمين أحـدهما بالآخر فقد جعل ذوات المتقابلات وخواصها واحدة وذلك غاية الجهل: فاسم العلم اذا قيل على العلم المحدث والقديم فهو مقول باشتراك الاسم الحض كما يقال كثير من الأسماء على المتقابلات مثل الجلل المقول على العظيم والصغير والصريم المقول على الضوء والظلمة ولهذا ليس ههنا حديشمل العلمين جميعاً كما توهمه المتكامون من أهلزماننا: وقدأ فردنا في هذه المسئلة قولا حركنا اليه بعض أصحابناوكيف يتوهم على المشائين أنهم يقولون أنه سبحانه لايعلم بالعلمالقديم الجزئيات وهم يرون أن الرؤيا الصادقة تنضمن الانذارات بالجزئيات الحادثة في الزمان المستقبل وان ذلك العلم المنذر يحصل للانسان في النوم من قبل العلم الأزلي المدبر للكل والمستولي عليه وليس يرون أنهلا يعلم الجزئيات فقط على النحو الذي نعلمه نحن بل ولا الكليات فان الكليات المعلومة عندنا معلولة أيضاً عن طبيعة الموجود والامر في ذلك بالعكس ولذلك ما قد ادى اليه البرهان ان ذلك العـلم منزه عن أن يوصف بكلي أو بجزئي فلا معنى للاختلاف في

هذه السئلة أعني في تكفيرهم أولا تكفيرهم

وأمامسئلة قدم العالم أوحدوثه فان الإختلاف فيها عندي بين المتكلمين من الاشعرية وبين الحكماء المتقدمين يكاد يكون راجعا للاختلاف في التسمية وبخاصة عند بعض القدماء: وذلك أنهم انفقو اعلى ان ههنا ثلاثة أصناف من الموجودات طرفان وواسطة بين الطرفين فاتفقوا فيتسمية الطرفين واختلفوا في الواسطة فأما الطرف الواحد فهو موجود وجد من شيء غيره وعن شيء أعنى عن سبب فاعل ومن مادة والزمان متقدم عليه أعنى على وجوده وهذه هي حال الأجسام التي يدرك تكونها بالحس مثل تكون الماء والهواء والأرض والحيوان والنبات وغير ذلك فهذا الصنف من الموجو دات اتفق الجميع من الفدماء والاشعريين على تسميتها محدثة: واما الطرفالمقابل لهذا فهو موجود لم يكن منشي ولاعن شي ولا تقدمه زمان وهذا أيضاً اتفق الجميع من الفرقتين على تسميته قديماً وهذا الموجود مدرك بالبرهان وهو الله تبارك وتعالى الذي هو فاعل الكل وموجده والحافظ لهسبحانه وتعالى قدره وأما الصنف من ألموجو دالذي بين هذين الطرفين فهوموجود لم يكن من شيء ولا تقدمه زمان ولكنهمو جود عن شيء أعني عن فاعل وهذا هو العالم بأسره والكل منهم متفق على وجود هذه الصفات الثلاث للعالم فان المتكلمين يسلمون أن الزمان غير متقدم عليه اويلزمهم ذلك اذ الزمان عندهم شيء مقارن للحركات والاجسام وهمايضاً متفقون مع القدماء على ان الزمان المستقبل غيرمتناه وكذلك الوجود المستقبل وانما يختلفون في الزمان الماضي والوجود الماضي فالمتكلمون يرون أنه متناه وهذا هو مذهب أفلاطون وشيعته . وارسطو وفرقته يرون أنه غير متناه كالحال في المستقبل : فهذا

الموجود الآخر الامر فيه بين أنهقد أخذ شبها من الوجود الكائن الحقيقي ومن الوجود القديم فمن غلب عليه مافيه من شبه القديم على ما فيه من شبه المحدث سماه قديما ومن غلب عليه ما فيه من شبه المحدث سماه محدثا وهو في الحقيقة ليس محدثا حقيقيا ولاقديماً حقيقياً فأن المحدث الحقيقي فاسد ضرورة والقديم الحقيقي ليس لهعلة ومنهم من سماه محدثا أزليا وهو أفلاطون وشيعته لكون الزمان متناه عندهم من الماضي فالمذاهب في العالم ليست تتباعد كل التباعد حتى يكفر بعضها ولا يكفر فان الأراء التي شأنها هذا يجب أن تكون في الغاية من التباعد أعني أن تـكون متقابلة كماظن المتكلمون في هذه المسئلة أعني ان اسم القدم والحدوث فيالعالم بأسره هومن المتقابلة وقدتبين من قولنا ان الامر ليس كذلك. وهذا كله مع ان هذه الأراء في العالم ليست على ظاهر الشرع فان ظاهر الشرع اذا تصفح ظهر مر الآيات الواردة في الانباء عن ايجاد العالم ان صورته محدثة بالحقيقة وان نفس الوجودوالزمان مستمر من الطرفين أعني غير منقطع وذلكأن قوله تعالى ﴿ وهو الذي خلق السموات والأرض في ســـتة أيام وكان عرشه على الماء ﴾ يقتضي بظاهره ان وجودأ قبلهذا الوجود وهوالعرش والماء وزماناقبلهذا الزمان أعنى المقترن بصورة هذا الوجود الذي هو عدد حركة الفلك وقولُه تمالى ﴿ يوم تبدل الارضغير الارض والسموات ﴾ يَقتضي أيضاً بظاهره ان وجوداً ثانيا بعد هذا الوجو دوقوله تعالى ﴿ ثُمَاستُوى الى السماء وهي دخان ﴾ يقتضي بظاهره ان السموات خلقت من شيء . والمتكلمون ليسوا في قولهم أيضاً في العالم على ظاهر الشرع بل متأولون فانه ليس في الشرع أن الله كان موجوداً مع العدم الحض ولا يوجدهذا فيه نصا ابدأ فكيف يتصور في تأويل المتكامين فيهذه

الآيات أنالاجماع انعقد عليه والظاهر الذي قلناه من الشرع في وجود العالم قد قال به فرقة من الحكماء ويشبه ان يكون المختلفون في هذه المسائل العويصة إما مصيبين مأجورين وإما مخطئين مَعذورين فان التصديق بالشيء من قبل الدليل القائم في النفس هو شيء اضطراري لا اختياري أعني أنه ليس لناانلا نصدق اونصدق كما لنا ان تقوم اولا تقوم واذا كان من شرط التكليف الاختيار فالصدق بالخطأ من قبل شبهة عرضت له اذاكان من أهل العلم معذور ولذلك قال عليه السلام اذا اجتهد الحاكم فأصاب فلهأجران وانأخطأ فله اجر وأي حاكم أعظم من الذي يحكم على الوجود بانه كذا اوليس بكذا وهؤلًاء الحكام هم العلماء الذين خصهم الله بالتأويل وهذ الخطأ المصفوح عنه في الشرع أنما هو الخطأ الذي يقع من العلماء اذا نظروا في الاشــياء العويصة الَتي كَلُّفهم الشرع بالنَّظر فيهاو اما الخطأ الذي تِقعمن غيرهذا الصنف من الناس فهو اثم محض وسواء كان الخطأفي الامور النظرية اوالعملية فكم أن الحاكم الجاهل بالسنة اذا أخطأ في الحكم لم يكن معذوراً كذلك الحاكم على الموجودات اذا لم توجد فيـه شروط الحـكم فليس بمعذور بل هو إما آثم وإما كافر واذا كان يشترط في الحاكم في الحلال والحرام ان تجتمع له أسباب الاجتهادوهي معرفة الاصول ومعرفة الاستنباط من تلك الاصول بالقياس فكم بالحريأن يشترط ذلك فيالحاكم على الموجودات أعني أن يعرف الاوائل العقلية ووجه هو من أهل النظر فيذلك الشي الذي وقع فيه الخطأ كما يعذر الطبيب الماهر اذا أخطأ في صناعة الطب والحاكم الماهر اذا أخطأ فيالحكم ولا يعذر فيــه من ليس من أهل ذلك الشأن واما خطا ليس يعذرُ فيه أحد من الناس بل

ان وقع في مبادي الشريعة فهو كفر وانوقع فيما بعد المبادي فهو بدعة وهذا الخطأ هو الخطأ الذي يكون في الاشياء التي تفضي جميع أصناف طرق الدلائل الى معرفتها فتكون معرفة ذلك الشيُّ بهذه الجهة تمكنة للجميع : وهذا مثل الاقرار باللة تبارك وتعالى وبالنبوات وبالسعادة الأخروية والشقاء الأخروي وذلك انهذه الأصولاالثلاثة تؤدي اليها أصناف الدلائل الثلاثة التي لايعرى أحد من الناس عن وقوع التصديق له من قبلها بالذي كلف معرفته أعني الدلائل الخطابية والجدلية والبرهانية فالجاحد لأمثال هذه الاشياء اذاكانت أصلاً من أصول الشرع كافر معاند بلسانه دون قلبــه أو بففلته عن التعرض الي معرفة دليلها لأنه ان كان من أهل البرهان فقد جعل لهسبيل الى التصديق بها بالبرهان وان كان من أهل الجدل فبالجــدل وان كان من أهل الموعظة فبالموعظة ولذلك قال عليه السلام أمرت أن أقاتل الناس حتى يقولوا لااله الاالله ويؤمنوبي يريد بأي طريق اتفق لهم من طرق الايمان الثلاث وأما الاشياء التي لخفائها لا تعلم الا بالبرهان فقد تلطف الله فيها لعباده الذين لا سبيل لهم الى البرهان اما من قبل فطرهم واما من قبل عادتهم واما من قبل عدمهم أسباب التعليم بان ضرب لهم أمثالها وأشباهها ودعاهم الى التصديق بتلك الامثال اذا كانت تلك ألامثال يمكن أن يقع التصديق بهابالأ دلة المشتركة للجميع أعني الجدلية والخطابية وهـ ذا هو السبب في أن انقسم الشرع الى ظاهر وباطن فان الظاهر هو تلك الامثال المضروبة لتلك المعاني والباطن هو تلك المعاني التي لاتنجلي الالأهل البرهان: وهذه هي أصناف تلك الموجو دات الأربعة أو الحمسة الَّتي ذكرهاً أبوحامد في كـتابالتفرقة واذا اتفِق كما قلنا أن نعلم الشيُّ بنفسه بالطرق الثلاث لم نحتج أن نضرب له أمثالا وكان على ظاهره لا يتطرق اليه

تاويل وهـذا النحو من الظاهر إن كان في الاصول فالمتَّاول له كافر مثل من يعتقد أنه لا سعادة أخروية ههنا ولا شقاء وأنه انما قصد بهذا القول أن يسلم الناس بعضهم من بعض في أبدانهم وحواسهم وأنهاحيلة وأنه لا غاية للانسان الا وجوده المحسوس فقط: واذا تقرر هذا فقد ظهر لك من قولنا ان همنا ظَاهرا من الشرع لايجوز تاويله فان كان تاويله في المبادي فهو كفر وانكان فيما بعد المبادي قهو بدعة : وههنا أيضاً ظاهر يجب على أهل البرهان تاويله وحملهم اياه على ظاهره كفر وتاويل غير أهل البرهان لهواخر أجه عن ظاهره كفر في حقهم أو بدعة ومن هذا الصنف آية الاستواء وحــديث النزول ولذلك قال عليه الصِلاة والسلام في السوداء اذأخبرته ان الله في السماءأ عتقها فأنها مؤمنة اذكانت ليست من أهل البرهان والسبب في ذلك أن الصنف من الناس الذين لايقع لهم التصديق الامن قبل التخيل أعني أنهم لا يصدقون بالشيء الامن جهة ما يتخيلونه يعسر وقوع التصديق لهم، عوجود ليس منسوبا الى شي متخيل ويدخل أيضاً علي من لا يفهم من هذه النسبة الا المكانوهم الذين شــدوا على رتبة الصنف الاول قليلاً في النظر باعتقاد الجسمية ولذلك كان الجواب لهؤلاء في أمثال هـذه انها من المتشابهة وأن الوقف في قوله تعالى ﴿ وَمَا يَعْلَمُ تَأْوِيلُهُ الْاللَّهُ ﴾ وأهل البرهان مع أنهم مجمعون في هذا الصنف أنه من المؤول فقد يختلفون في تاويله وذلك بحسب.رتبة كل واحدمن معرفة البرهان. وههنا صنف ثالث من الشرع متردد بين هذين الصنفين يقع فيــه شك فيلحقه قوممرن يتعاطى النظر بالظاهر الذي لا يجوز تاويله ويلحقه آخرون بالباطن الذي لا يجوز حمله على الظاهر للعلماء وذلك لعواصة هــذا الصنف واشتباهه والمخطئ في هذا معذور أعني من العلماء. فان قيل فاذا تبين

أن الشرع في هذا على ثلاث مراتب فمن أي هذه المراتب الثلاث هوعندكم ما جاء في صفات المعاد وأحواله: فنقول ان هذه المسئلة الامر فيها بين أنها من الصنف المختلف فيه وذلك أنا نرى قوما ينسبون أنفسهم الى البرهان يقولون إن الواجب حملها على ظاهرها اذ كان ليس ههنا برهان يو دي الى استحالة الظاهر فيهاوهذه طريقة الاشعرية وقوم آخرون ممن يتعاطى البرهان يتأولونها وهَوَ لاء يختلفون في تاويلها اختلافا كثيراً وفي هذا الصنف أبو حامد معدود هو وكثير من المتصوفة ومنهم من يجمع فيها التأويلين كمايفعل ذلك أبو حامد في بعض كتبه : ويشبه أن يكون المخطيء في هذه المسئلة من العلاءمعذوراً والمصيب مشكوراً أومأجوراً وذلك اذا اعترف بالوجودوتأول فيها نحوا من أنحاء التأويل أعنى في صفة المعاد لافي وجوده اذا كان التاويل لا يؤدي الى نفي الوجودوانما كان جحد الوجود في هذه كفرا لانه أصل من أصول الشريعة وهو مما يقع التصديق به في بعض الطرق الثلاث المشتركة للاحمر والاسود وأمامن كان من غيرأهل العلم فالواجب في حقه حملها على الظاهر وتاويلها في حقه كفرلانه يؤدي الى الكفرولذلك نرى أنمن كانمن الناس فرضه الايمان بالظاهر فالتاويل في حقه كفر لانه يؤدي الى الكفر فمري أفشاه لهمن أهلالتاويل فقد دعاه الىالكفر والداعي الىالكفر كافرولهذا يجب أنَ لا تثبت التأويلات الا في كتب البراهين لانها اذا كانت في كتب البراهين لم يصل اليها الا من هو أهل البرهان وأما اذا ثبتت في غيركتب البرهان واستعمل فيها الطرق الشعرية والخطابية أوالجدلية كما يصنعه أبوحامد فخطأ على الشرع وعلى الحـكمة وان كان الرجل انما قصد خيراً وذلك أنه رام أن يكثر أهل العلم بذلك ولكنه كثر بذلك الفساد بدون كثرة أهل العلم وتطرق بذلك قوم الى ثلب الحكمة وقوم الى ثلب الشريعة وقوم الي الجمع بينهاويشبه أن يكون هذا أحدمقاصده بكتبه والدليل علىأنه رامبذلك تنبيه الفطر أنه لم يلزم مذهبا من المذاهب في كتبه بلهو مع الاشاعرة أشعري ومع الصوفية صوفي ومع الفلاسفة فيلسوف وحتى أنه كماقيل شعر يوما يمان اذا لقيت ذايمن \* وان لقيت معديا فعدنان

والذي يجب على أئمة المسلمين أن ينهوا عن كتبه التي تتضمن هذا العلم الا من كان من أهل العلم كما يجب عليهم أن ينهوا عن كتب البرهان من ليس أهلا لها وان كان الضرر الداخل على الناس من كتب البراهين أخف لانه لا يقف على كتب البرهان في الاكثر الا أهل الفطر الفائقة وانما يؤتى هذا الصنف من عدم الفضيلة العلمية والقراءة على غير ترتيب وأخذها من غير معلم ولكن سعيمابا لجملة صائت لمادعا اليه الشرع لانه ظلم لأ فضل أصناف الناس وأفضل أصناف الموجودات اذكان العدل في أفضل أصناف الموجودات أن يعرفها على كنهها من كان معدًّا لمعرفتها على كنهها وهم أفضـل أصنــاف الناس فانه على قدر عظم الموجود يعظم الجور في حقه الذي هو الجهل به ولذلك قال تعالى ﴿ ان الشرك لظم عظيم ﴾

فهذا ما رأينا أن نثبته فيهذا الجنس من النظر أعني التكلم بين الشريعة والحكمة وأحكام التأويل في الشريعة ولولا شهرة ذلك عندالناس وشهرة هذه المسائل التي ذكر ناها لما استخر ناأن تكتب في ذلك حرفا ولا ان نعتذر في ذلك لأهل التأويل بعذرلان شأن هذه المسائل أن تذكر في كتب البرهان و الله الهادي والموفق للصواب: وينبغي ان تعلم ان مقصو دالشرع الماهو تعلم العلم الحق والعمل الحق: والعلم الحق هو معرفة الله تعالى وسائر الموجو دات على ماهي عليه وبخاصة

الشريمةمنهاومعرفة السعادة الآخروية والشقاء الاخروي. والعمل الحق هو امتثال الافعال التي تفيد السعادة وتجنب الافعال التي تفيد الشقاء والمعرفة بهذه الافعال هي التي تسمى العلم العملي. وهذه تنقسم قسمين أحدهما أفعال ظاهرة بدنية والعلم بهذه هو الذي يسمى الفقه . والقسم الثاني أفعال نفسانية مشل الشكر والصبر وغير ذلك من الاخلاق التي دعا اليها الشرع أو نهمى عنها والعلم بهذه هو الذي يسمى الزهد وعلوم الآخرة والى هذا نحا أبوحامد في كتابه: ولما كان الناس قد أضربوا عن هذا الجنس وخاضوا في الجنس الثاني وكان هذا الجنس أملك بالتقوى التي هي سبب السعادة سمى كـتابه إحياء علوم الدين وقدخرجناعما كنابسبيله فنرجع فنقول: لماكان مقصو دالشرع تعليم العلم الحق والعمل الحق وكان التعليم صنفين تصورا وتصديقا كما بين ذلك أهـل العلم بالكلام وكانت طرق التصـديق الموجودة للناس ثـلاثا البرهانية والجدلية والخطابية وطرق التصور اثنتان إما الشي نفسه وإما مثاله وكان الناس كلهم ليس في طباعهم أن يقبلوا البراهين ولا الأقاويل الجدلية فضلا عن البرهانية مع مافي تعليم الأقاويل البرهانية من العسر والحاجة في ذلك الى طول الزمان لمن هو أهـل لتعلمها وكان الشرع انمـا هو مقصوده تعليم الجميع وجب أن يكون الشرع يشتمل على جميع انحاء طرق التصديق وانحاء طرقالتصور . ولما كانت طرقالتصديق منها ماهي عامة لأكثر الناسأعني وقوع التصديق من قبلها وهي الخطابية والجدلية والخطابية أعممن الجدلية ومنها ماهي خاصة بأقل الناس وهي البرهانية وكان الشرع مقصوده الاول العناية بالأكثر من غير إغفال لتنبيه الخواصكانت أكثر الطرق المصرح بهافي الشريعة هي الطرق المشتركة للاكثر في وقوع التصور والتصديق

وهذه الطرق هي في الشريعة على أربعة أصناف أحدها أن تكون مع انها مشتركة خاصة باالامرين جميعاً أعنى أن تكون في التصور والتصديق يقينية مع انها خطابية أو جدلية وهذه المقاييس هي المقاييس التي عرض لمقدماتها مع كونها مشهورة أو مظنونة أن تكون يقينية وعرض لنتائجها أن أخذت أنفسها دون مثالاتها وهذا الصنف من الأقاويل الشرعية ليس له تأويل والجاحد لهأوالمتأول كافر . والصنف الثاني أن تكون المقدمات مع كونها مشهورة أو مظنونة يقينية وتكون النتائج مثالات للامور التي قصد إنتاجها وهذا يتطرق اليه التأويل أعني لنتائجه . والثالث عكس هذا وهو أن تكون النتائج هي الامور التي قصــد انتاجها نفسها وتكون المقــدمات مشهورة أو مظنونة من غير أن يعرض لها أن تكون يقينية وهذا أيضا لايتطرق اليــه تأويل أعنى لنتائجه وقد يتطرق لمقدماته . والرابع أن تكون مقدماته مشهورة أومظنونة من غير أن يعرض لها أن تكون يقينية وتكون نتائجه مثالات لما قصد إنتاجه وهـذه فرض الخواص فيها التأويل وفرض الجمهور إمرارهاعلى ظاهرها . وبالجملة فكل مايتطرق اليه من هذه التآويل لايدرك الا بالبرهان ففرض الخواص فيه هو ذلك التأويل وفرض الجمهور هو حملها على ظاهرها في الوجهين جميعاً أعنى في التصور والتصديق اذكان ليس في طباعهم أكثر من ذلك وقد يعرض للنظار في الشريعــة تأويلات من قبل تفاضل الطرق المشتركة بعضها على بعض في التصديق أعنى اذاكان دليل التأويل أتم إقناعا من دليل الظاهر وأمثال هذه التأويلات هيجمهورية ويمكن أن يكون فرض من بلغت قواهم النظرية الى القوة الجدلية وفي هذا الجنس يدخل بعض تأويلات الاشعرية والمعتزلة وان كانت المعتزلة في

الأكثر أوثق أقوالا وأما الجمهور الذين لايقدرون على أكثر من الاقاويل الخطابية فغرضهم إمرارها على ظاهرها ولايجوز أن يعلموا ذلك التأويل أصلا فاذا الناس على ثلاثة أصناف. صنف ليس هو من أهل التأويل أصلا وهم الخطابيون الذين هم الجمهور الغالب وذلك أنه ليس يوجـــد أحـــد سليم العقل يعرى من هـذا النوع من النصديق. وصنف هو من أهل التأويل الجدليوهؤلاء هم الجدليون بالطبع فقط أوبالطبع والعادة. وصنف هو من أهل التأويل اليقيني وهؤلاء هم البرهانيون بالطبع والصناعة أعني صـناعة الحكمة وهذا التأويل ليس ينبغي أن يصرح به لاهل الجدل فضلا عن الجمهور ومتى صرح بشئ من هذه التأويلات لمن هو من غير أهلها وبخاصة التأويلات البرهانية لبعدها عن المعارف المستركة أفضى ذلك بالمصرح له والمصرح الى الكفر والسبب في ذلك أن مقصوده إيطال الظاهر وإثبات المؤول فاذا أبطل الظاهرعند من هو من أهل الظاهر ولميثبت المؤول عنده أداه ذلك الى الكفر انكان فيأصول الشريعة فالتأويلات ليس ينبغي أن يصرح بها للجمهور ولايثبت في الكتب الخطابية أو الجدلية أعني الكتب التي الأقاويل الموضوعة فيها من هذين الجنسين كماصنع ذلك أبوحامد ولهذا يجب أن يصرح ويقال في الظاهر الذي الاشكال في كونه ظاهرا بنفسه للجميع وكون معرفة تأويله غير ممكن فيهم آنه متشابه لايعلمــه الا الله وان الوقت يجب هنافي قوله عن وجل ﴿ وما يعلم تأويله الا الله ﴾ وبمثل هذا يأتي الجواب في السؤال عن الامور الغامضة التي لاسبيــل للجمهور الى فهمها مثل قوله تعالى ﴿ويسألونك عن الروح قل الروح من أمر ربي وما أو تيتم من العلم الاقليلا﴾ وأما المصرح بهذه التأويلات لغير أهلها فكافر لمكان دعائه

للناس الى الكفر وهو ضد دعوى الشارع وبخاصة متى كانت تأويلات فاسدة في أصول الشريعة كما عرض ذلك لقوم من أهل زماننا فانا قدشهدنا منهم أقواما ظنوا أنهم تفلسفوا وانهم قد أدركوا بحكمتهم المجيبة أشياء مخالفة للشرع منجميع الوجوه أعني لاتقبل تأويلا وانالواجب هوالتصريح بهذه الاشياءللجمهور فصاروا بتصريحهم للجمهور بتلك الاعتقادات الفاسدة سبباً لهلاك الجمهور وهلاكهم في الدنيا والآخرة : ومثال مقصد هؤلاء مع مقصد الشارع مثال من قصد الى طبيب ماهر قصد حفظ صحة جميع الناس وازالة الامراض عنهم بان وضع لهم أقاويل مشتركة التصديق في وجوب استعمال الأشياء التي تحفظ صحتهم وتزيل أمراضهم وتجنب أضدادها اذلم يمكنه فيهم أن يصير جميعهم أطباء لان الذي يعلم الاشياء الحافظة للصحة والمزيلة للمرض بالطرق البرهانية هو الطبيب فتصدى هذا الى الناس وقال لهم ان هذه الطرق التي وضعها لكم هذا الطبيب ليست بحق وشرع في الطالها حتى أبطلت عنــدهم أوقال ان لها تأويلات فلم يفهموها ولا وقع لهم من قبلها تصديق في العمل افترى الناس الذين حالهم هذه الحال يفعلون شيأ من الاشياء النافعة في الصحة وازالة المرض أو يقدر هذا المصرح لهم بابطال ماكانوا يعتقدون فيها ان يستعملها معهم أعني حفظ الصحة لابل مايقدر هو على استعماله معهم ولا هم يستعملونها فيشملهم الهلاك . هذا ان صرح لهم بتأويلات صحيحة في تلك الاشــياء لـكونهم لايفهمون ذلك التأول فضلا ان صرح لهم بتأويلات فاسدة لانهم يؤول بهم الامر أن لايروا أن همنا صحة يجب أن تحفظ ولا مرضا يجب أن يزال فضلا عن أن يروا أن همنا أشياء تحفظ الصحة وتزيل المرض وهـذه هي حال من يصرح بالتأويل

للجمهور ولمن ليس هو بأهل له مع الشرع ولذلك هو مفسد له وصاد عنه والصادعن الشرع كافر وانماكان هذا التمثيل يقينيا وليس بشعري كمالقائل أن يقول لانه صحيح التناسب وذلك ان نسبة الطبيب الى صحة الأبدان نسبة الشارع الى صحة الانفس أعنى أن الطبيب هو الذي يطلب أن يحفظ صحة الأبدان اذا وجـدت ويستردها اذا عدمت والشارع هو الذي يبتغي هذا في صحة الانفس وهذه الصحة هي المساة تقوى وقد صرح الكتاب العزيز بطلبها بالافعال الشرعية فيغيرما آية فقال تعالى ﴿ كَتَبِ عَلَيْكُمُ الصَّيَامُ كَا كتب على الذين من قبلكم لعلكم تتقون ﴾ وقال تعالى ﴿ لن ينال ألله لحومها ولادماؤها ولكن يناله التقوى منكم ﴾ وقال ﴿انالصلاة تنهـى عن الفحشاء والمنكر، الى غير ذلك من الآيات التي تضمنها الكتاب العزيز من هذا المعنى: فالشارع انما يطلب بالعلم الشرعي أوالعمل الشرعي هذه الصحة وهذه الصحةهي التي تترتب عليها السعادة الأخروية وعلى ضدها الشقاء الأخروي فقـ د تبين لك من هـ ذا أنه ليس يجب ان تثبت التأويلات الصحيحة في الكتب الجمهورية فضلا عن الفاسدة والتأويل الصحيح هي الأمانة التي حملها الانسان فأبي ان يحملها وأشـفق منها جميع الموجودات أعني المذكورة في قوله تعالى ﴿ انَّاعْرَضِنَا الأَّمَانَةُ عَلَى السَّمُواتُ والْارْضُ وَالْجِبَالِ ﴾ الآيةومن قبل التأويلات والظن بانها يجب أن يصرح بها في الشرع نشأت فرق الاسلام حتي كفر بعضهم بعضا وبدع بعضهم بعضا ومخاصة الفاسدة منها فأولت الممتزلة آيات كثيرة وأحاديث كثيرة وصرحوا بتأويلهم للجمهور وكذلك فعلت الاشعرية وآن كانو أقل تأويلا فأوقعوا الناس من قبل ذلك في شنآ ن وتباغض وحروب ومزقوا الشرع وفرقوا الناسكل التفريق

وزائدا الى هذا كله انطرقهم التي سلكوها في اثبات تأويلاتهم ليسوافها مع الجمهور ولا مع الخواص لكونها اذا تؤملت وجدت ناقصة عن شرائط البرهان وذلك يقف عليه بَأُدَنَى تأمل من عرف شرائط البرهان بل كثير من الاصول التي بنت عليها الاشعرية معارفها هي سوفسطائية فانها تجحد كثيرا من الضروريات مثل ثبوت الاعراض وتأثير الاشياء بعضم في بعض ووجودالاسباب الضرورية للمسببات والصورالجوهرية والوسائط ولقدبلغ تعدي نظارهم في هذا المعنى على المسلمين ان فرقة من الاشعرية كفرت من ليس يعسرف وجود الباري بالطرق التي وضعوها لمعرفته في كتبهم وهم الكافرون والضالون بالحقيقة : ومن هنا اختلفوا فقال قوم أول الواجبات النظر وقال قوم الايمان أعني من قبل انهم لم يعرفوا أي الطرق هي الطرق المشتركة للجميع التي دعا الشرع من أبوابها جميع الناس وظنوا ان ذلك طريق واحد فأخطئوا مقصد الشارع وضلوا وأضلوا : فان قيل فاذالم تكن هذه الطرق التي سلكها الاشعرية ولا غيرهم من أهل النظر هي الطرق المشتركة الى قصــد الشارع تعليم الجمهورجها وهي التي لا يمكن تعليمهم بغيرها فأي الطرق هي هذه الطرق في شريعتناهذه ٠ قلناهي الطرق التي ثبتت في الكتاب العزيز فقط فان الكتاب العزيز اذا تؤمل وجدت فيه الطرق الثلاث الموجودة لجميع الناس والطرق المشتركة لتعليم أكثر الناس والخاصــة واذا تؤمل الامر فيها ظهر انه ليس يلفي طرق مشتركة لتعليم الجمهور أفضل من الطرق المذكورة فيه فمن حرفها بتأويل لا يكون ظاهرا بنفسه أوأظهر منها للجميع وذلك شئ غير موجود فقد أبطل حكمتها وأبطل فعلها المقصود في افادة السعادة الانسانية وذلك ظاهر جدا من حال الصدر الاول وحال من

أتى بعدهم فان الصدر الاول انما صار الى الفضيلة الكاملة والتقوى باستعمال هذه الأقاويل دون تأويلات فيها ومن كان منهم وقف على تأويل لم ير أن يصرح به • وأما من أتى بعدهم فانهم لما استعملوا التأويل قل تقواهم وكثر اختلافهم وارتفعت محبتهم وتفرقوا فرقا فيجب على من أراد أن يرفع هـذه البدعة عن الشريعة أن يعمد الى الكتاب العزيز فيلتقط منه الاستدلالات الموجودة في شيء مما كلفنا اعتقاده ويجتهد في نظره الى ظاهرها ما أمكنه من غير أن يتأول من ذلك شيأ الا اذاكان التأويل ظاهرا بنفســه أعني ظهورا مشتركا للجميع فان الأقاويل الموضوعة في الشرع لتعليم الناس اذا تؤملت يشبه أن يبلغ من نصرتها الى حد لا يخرج عن ظاهر ماهو منها ليس على ظاهره الا من كان من أهل البرهان وهذه الحاصة ليست توجد لغيرها من الأقاويل فان الاقاويل الشرعية المصرح بهافي الكتاب العزير للجميع لهاثلاث خواص دلت على الاعجاز · أحدها انه لا يوجد أتم اقناعا وتصديقا للجميع منها . والثانية أنها تقبل النصرة بطبعها الى أن تنتهي الى حد لايقف على التأويل فمها ان كانت مما فمها تأويل الا أهل البرهان . والثالثة انما تتضمن التنبيه لأهل الحق على التأويل الحق وهذا ليس يوجد لافي مذاهب الأُشعرية ولا في مـــذاهب المعتزلة أعني ان تأويلاتهم لاتقبـــل النصرة ولا تتضمن التنبيه على الحق ولا هي حق ولهذاكثرت البدع وبودنا لو تفرغنا لهذا المقصد وقدرنا عليه وان أنسا الله في العمر فسنثبت فيه قدر ما يسر لنا منه فعسى أن يكون ذلك مبدأ لمرخ يأتي بعد فان النفس مما تخلل هـذه الشريعة من الاهواء الفاسدة والاعتقادات المحرفة في غاية الحزن والتألم وبخاصة ما عرض لهـا من ذلك من قبل من ينسب نفســه الى الحُـكمة فان

الأُذَية من الصديق هي أشـد أذية من العدو أعنى أن الحكمة هي صاحبـة الشريعة والأخت الرضيعة فالأذية بمن ينسب اليها أشـــد الأذية مع ما يقع بينهما من العداوة والبغضاء والمشاجرة وهما المصطحبتان بالطبع المتحابتان بالجوهر والغريزة. وقد أذاها أيضاكثير من الاصدقاءالجهال ممن ينسبون أنفسهم اليها وهيالفرق الموجودة فيها والله يسدد الكل ويوفق الجميع لمحبته ويجمع قلوبهم على تقواه ويرفع عنهم البغض والشنآن بفضله وبرحمته وقد رفع الله كثيرا من هذه الشرور والجهالات والمسالك المضلات مهذا الامر الغالب وطرق به الى كثير من الخيرات وبخاصة على الصنف الذين سلكوا مسلك النظر ورغبوا في معرفة الحق وذلك أنه دعا الجمهور من معرفة الله الى طريق وسط ارتفع عن حضيض المقلدين وأنحط عن تشغيب المتكلمين ونبه الخواص على وجوب النظر التام في أصل الشريعة

> ﴿ صَمِيمَةُ لَمُسَالَةُ العَلَمِ القَدْيِمِ التِي ذَكُرُهَا أَبُو الوليد في فصل المقال رضي الله عنه ﴾

أدام الله عزكم وأبقى بركتكم وحجب عيون النوائب عنكم لما فقتم بجودة ذهنكم وكريم طبعكم كثيرا ممن يتعاطى هـذه العلوم وانتهى نظركم السديد الى ان وقفتم على الشك العارض في علم القديم سبحانه مع كونه متعلقا بالاشياء المحدثة وجب علينا لمكان الحق ولمكان ازالة هـذه الشهة عنكم ان تحل هذا الشك بعد أن تقول في تقريره فأنه من لم يعرف الربط لم يقدر على الحل والشك يلزم هكذا إن كانت هذه كلها في علم الله سبحانه قبل أن تكون فهل هي في حال كونها في علمه كما كانت فيه قبل كونها أمهي في علمه في حال وجودها على غير ماكانت عليه في علَّمه قبل أن توجد · فان

قلنا أنها في علم الله في حال وجو دها على غير ما كانت عليه في علمه قبل أن توجد لزم أن يكون العلم القديم متغيراوأن يكون اذا خرجت من العــدم الى الوجود قد حدث هنالك علم زائد وذلك مستحيل على العلم القديم . وان قلنا ان العلم بها واحـد في الحالتين قيل فهل هي في نفسها أعني الموجودات الحادثة قبل أن توجد كما هي حين وجدت فسيجب أن يقال ليست في نفسها قبل أن توجد كما هي حين وجدت والاكان الموجود والمعدوم واحــدا فاذا سلم الخصم هذا قيل له أفليس العلم الحقيقي هو معرفة الوجود على ما هو عليه فاذا قال نم قيل فيجب على هذآ آذا اختلف الشيء في نفسه أن يكون العلم به يختلف والا فقد علم على غير ما هو عليه فاذا يجب أحــد أمرين اما أن يختلف العلم القديم في نفسه أو تكون الحادثات غيرمعلومة له وكلا الامرين مستحيل عليه سبحانه ويؤكد هـذا الشك مايظهر من حال الانسان أعني من تعلق علمه بالأشياء المعدومة على تقدير الوجود وتعلق علمه بها اذا وجدت فانه من البين بنفسِـه ان العلمين متغايران والاكان جاهلا بوجودها في الوقت الذي وجدت فيه وليس ينجي من هذا ماجرت به عادة المتكلمين في الجواب عن هذا بانه تعالى يعلم الاشياء قبل كونها على ما تكون عليه في حين كونها من زمان ومكان وغير ذلك من الصفات المختصة بوجود موجود فانه يقال لهم فاذا وجدت فهل حدث هنا لك تغير أو لم يحدث وهو خروج الشيء من المدم الى الوجود فإن قالوا لم يحدث فقد كابروا وإن قالوا حدث هنالك تغير قيل لهم فهل حدوث هـذا التغيير معلوم للعلم القديم أم لا فيلزم الشك المتقدم وبالجملة فيعسر أن يتصور ان العلم بالشيء قبل أن يوجد والعلم به بعد ان وجد علم واحدبعينه: فهذا هو تقرير هذا الشك على أبلغ ما يمكن

أن يقرر به على مافاوضناكم فيه وحل هذا الشك يستدعي كلاما طويلا الا انا ههنا نقصد للنكتة التي بُّها ينحل: وقد رام أبو حامد حل هذا الشك في كتابه الموسوم بالنهافت بشيء ليس فيه مقنع وذلك انه قال قولا معناه هذا وهو انه زعم ان العلم والمعلوم من المضاف وكما أنه قد يتغير أحد المضافين ولا يتغير المضاف الآخر في نفسه كذلك يشبه أن يعرض للأشياء في علم الله سبحانه أعني أن يتغير في أنفسها ولا يتغير علمه سبحانه بها ومثال ذلك في المضاف انه قد تكون الاسطوانة الواحدة يمنة زيد ثم تعود يسرته وزيد بعد لم يتغير في نفسه وليس بصادق فان الاضافة قد تغيرت في نفسها وذلك أن الاضافة التي كانت يمنة قد عادت يسرة وآنما الذي لم يتغير هو موضوع الاضافة أعني الحامل لها الذي هو زيد واذا كان ذلك كـذلك وكان العلم هو نفس الاضافة فقد يجب أن يتغير عند تغير المعلوم كما تتغير اضافة الاسطوانة الى زيد عند تغيرها وذلك اذا عادت يسرة بعد انكانت يمنة: والذي ينحل به هذا الشك عندنا هو أن يعرف الحال في العلم القديم مع الموجود خلاف الحال في العلم المحدث مع الموجود وذلك ان وجود الموجود هو علة وسبب لعلمنا والعلم القديم هو علة وسبب للموجود فلوكان اذا وجد الموجود بعد ان لم يوجد حدث في العلم القديم علم زائد كما يحدث ذلك في العلم المحدث للزم أن يكون العلم القديم معلولا للموجود لاعلة له فاذا واجب أن لا يحدث هنا لك تغيركما يحدث في العلم المحدث وأنما أتى هذا الغلط من قياس العلم القديم على العلم المحدث وهو قياس الغائب على الشاهد وقد عرف فساد هذا القياس وكما أنه لا يحدث في الفاعل تغير عند وجود مفعوله أعني تغيرا لم يكن قبل ذلك كذلك لا يحدث في العلم القديم سبحانه تغيرا عند حدوث

معلومه عنه فاذا قداكل الشك ولم يلزمنا آنه اذا لم يحدث هنا لك تغير أعني في العلم القديم فليس يعلم الموجود في حين حدوثه على ماهو عليه وانمــا لزم أن لايعلمه بعلم محدث الا بعلم قديم لان حدوث التغير في العــلم عنـــد تغير الموجود انما هو شرط في العلم المعلول عن الموجود وهو العلم المحدث · فاذا العلم القديم انما يتعلق بالموجود على صفة غير الصفة التي يتعلق بها العلم المحدث لا أنه غير متعلق أصلاكما حكي عن الفلاسفة انهم تقولون لموضع هذا الشك انه سبحانه لا يعلم الحزئيات وليس الامركما توهم عليهم بل يرون انه لا يعلم الحزئيات بالعلم المحدث الذي من شرطه الحدوث بحدوثها اذكان علة لها لأ معلولا عنها كالحال في العلم المحدث. وهذا هو غاية التنزيه الذي يجب أن يعترف به فانه قد اضطر البرهان الى أنه عالم بالأشياء لان صدورها عنه انما هو من جهة أنه عالم لامن جهة أنه موجود فقط أو موجود بصفة كذا بل من جهة أنه عالم كما قال تعالى ﴿ أَلا يعلم من خلق وهو اللطيف الخبير ﴾ وقد اضطر البرهان الى أنه غير عالم بها بعلم هو على صفة العلم المحدث فواجب أن يكون هنا لكِ للموجودات علم آخر لا يكيف وهو العلم القديم سبحانه وكيف يمكن أن يتصور ان المشائين من الحكماء يرون ان العـلم القديم لا يحيِط بالحزئيات وهم يرون آنه سبب الانذارات في المنامات والوحي وغير ذلك من أنواع الالهامات فهذا ماظهر لنا في وجه حل هذا الشك وهو أمر لامرية فيه ولا شك والله الموفق للصواب والمرشد للحق والسلام عليك ورحمة الله وبركاته والله أعلم بالصواب واليه المرجع والمآب

﴿ كتاب الكشف عن مناهج الأدلة في عقائد الملة وتعريف ماوقع فيها بحسب التأويل من الشبه المزيغة والبدع المضلة تصنيف الشيخ العلامة أبي الوليد بن رشد ﴾

﴿ بسم الله الرحمن الرحيم ﴾ قال الشيخ أبوالوليد محمد بنأحمد بن محمد ابن أحمد بن رشد (وبعــد) حمد الله الذي اختص من يشاء بحكمته ووفقهم لفهم شريعته واتباع سنته وأطلعهممن مكنون علمه ومفهوم وحيه ومقصد رسالة نبيه الى خلقه على مااستبان به عنــدهم زيغ الزائنين من أهــل ملتــه وتحريف المبطلين من أمته وانكشف لهم ان من التأويل مالم يأذن الله ورسوله به وصلواته التامة علىأمين وحيه وخاتم رسلهوعلى آله وأسرته: فانه لماكنا قد بينا قبل هذا في قول أفر دناه مطابقة الحكمة للشرع وأمر الشريعة مها وقلنا هناك ان الشريعة قسمان ظاهر ومؤول وان الظاهر منها فرض الجهور وان المؤول هو فرض العلماء . وأما الجمهور ففرضهم فيه حمله على ظاهره وترك تأويله وانه لايحل للعلماء أن يفصحوا بتأويله للجمهوركما قال على رضي الله عنه حُدِثُوا الناس بما يفهمون أتريدونأن يكذُّب الله ورسوله: فقد رأيت أن أفخص في هذا الكتاب عن الظاهر من العقائد التي قصد الشرع حمل الجمهور عليهاوأتحرى في ذلك كله مقصد الشارع صلى الله عليــه وســـلم بحسب الجهد والاستطاعة فان الناس قد اضطربوا في هذا العني كل الاضطراب في هـذه الشريعة حتى حدثت فرق ضالة وأصناف مختلفة كل واحد منهم يرى انه على الشريعة الاولى وان من خالفه اما مبتدع واما كافر مستباح الدم والمال وهذا كله عدول عن مقصد الشارع وسببه ما عرض لهم من الضلال عن فهم مقصد الشريعة : وأشهر هذه الطوائف في زماننا هذا أربعة • الطائفة التي تسمى الأشعرية وهمالذين يرى أكثر الناس اليومأنهم أهل أالسنة والتي تسمى بالمعتزلة . والطائفة التي تسمى بالباطنية . والطائفة التي تسمى بالحشوية وكل هـذه الطوائف قد اعتقدت في الله اعتقدات مختلفة وصرَفت كثيرًا من ألفاظ الشرع عن ظاهرها الى تأويلات نزلوها على تلك الاعتقادات وزعموا انها الشريعة الأولى التي قصد بالحمل عليها جميع الناس وان من زاغ عنها فهو اما كافر واما مبتـدع . واذا تؤملت جميعها وتؤمـل مقصَّد الشرع ظهر أن جلها أقاويل محدثة وتأويلات مبتدعة وأنا أذكر من ذلك ما يجري مجرى المقائد الواجبة في الشرع التي لا يتم الايمان الإبها وأتحرى في ذلك كله مقصد الشارع صلى الله عليه وســـلم دون ماجعل أصلا في الشرع وعقيدة من عقائده من قبل التأويل الذي ليس بصحيح: وأبتدئ من ذلك بتعريف ماقصــ الشارع أن يعتقده الجمهور في الله تبارك وتعــ الى والطرق التي سلك بهم في ذلك وذلك في الكتاب المريز وبدأ من ذلك بمعرفة الطريق التي تفضي الى وجود الصانع اذكانت أول معـرفة يجب أن يعرفها المكلف. وقبل ذلك فينبغي أن نذكر آراء تلك الفرق المشهورة في ذلك فنقول : أما الفرقة التي تدعى ( بالحشوية ) فانهم قالوا إن طريق معرفة وجود الله تعالى هو السمع لا العـقل أعني أن الأيمان بوجوده الذي كلف الناس التصديق به يكني فيه أن يتلقى من صاحب الشرع ويؤمن به ايمانا كما • يتلقى منه أحوال المعاد وغير ذلك مما لا ميدخل فيه للعقل وهذه الفرقة الضالة الظاهر من أمرها انها مقصرة عن مقصود الشرع في الطريق التي نصبها للجميع مفضية الى معرفة وجود الله تعالى ودعاهم من قبلها الى الاقرار به وذلك أنه يظهر من غير ما آية من كتاب الله أنه دعا الناس فيها الىالتصديق

بوجود الباري بأدلة عقليـة منصوص عليها فيها مشـل قوله تبارك وتعـالى ﴿ يَاأَيُّهَا النَّاسُ اِعْبُدُوا رَبُّكُمُ الَّذِي خُلْقَكُمُ وَالَّذِينَ مَنْ قَبْلُكُمْ ﴾ الآية ومشل قوله تعالى ﴿ أَفِي الله شك فاطر السمُواتِ ﴾ الى غيير ذلك من الآيات الواردة في هذا المعنى: وليس لقائل أن يقول انه لوكان ذلك واجبا على كل من آمن بالله أعنى لا يصح ايمانه الا من قبل وقوعه عن هذه الادلة لكان النبي صلى الله عليـه وسلم لايدعو أحدا الى الاسلام الا عرض عليه هـذه الأدلة فان العرب كلها تعترف بوجود الباري سبحانه ولذلك قال تعنالى ﴿ وَلَئُن سَأَلَتُهُمْ مِن خَلَقَ السَّمُواتُ وَالْأَرْضُ لَيْقُولُنَ اللَّهُ ۗ وَلا يَمْنَعُ أَنْ يُوجِدُ من الناس من تبلغ به فدامة العقل و بلادة القريحة الى أن لا يفهم شيأمن الأدلة الشرعية التي نصبها صلى الله عليه وسلم للجمهور وهذا هو أقل الوجود فاذا وجد ففرضه الايمان بالله من جهة السماع فهذه حال الحشوية مع ظاهر الشرع (وأما الأشعرية) فأنهم رأوا ان التصديق بوجود الله تبارك وتعالى لا يكون الا بالعقل لكن سلكوا فيذلك طرقا ايست هي الطرق الشرعية التي نبعه الله عليها ودعا الناس الى الايمان به من قبلها. وذلك ان طريقتهم المشهورة انبنت على بيان ال العالم حادث وأنبني عندهم حدوث العالم على القولُ بتركيبِ الاجسام من أجزاء لا تتجزأ وانالجزء الذي لا يتجزأ محدث والاجسام محدثة بحدوثه. وطريقتهم التي سلكوا في بيان حدوث الجزء الذي لايتجزأ وهو الذي يسمونه الجوهر الفرد طريقة معتاصة تذهب على كثير من أهل الرياضة في صناعة الجدل فضلا عن الجمهور ومع ذلك فهي طريقة غير برهانية ولا مفضية بيقين الى وجود الباري وذلك أنه اذا فرضنا ان المالم محدث لزم كما يقولون أن يكون له ولا بد فاعل محدث ولسكن يعرض

في وجود هذا المحدث شك ليس في قوة صناعة الكلام الانفصال عنه وذلك ان هـذا المحدث لسنا نقدر أن نجعله أزليا ولا محدثًا . أما كونه محدثًا فلانه يفتقر الى محدث وذلك المحدث الى محدث ويمر الأمر الى غير نهاية وذلك مستحيل. وإنماكونه أزليا فانه يجب أن يكون فعله المتعلق بالمفعولات أزلياً فتكون المفعولات أزلية والحادث يجب أن يكون وجوده متعلقا بفعل حادث اللهم الا لو سلموا أنه يوجد فعل حادث عن فاعل قديم فان الفعول لابد أن يتعلق به فعل الفاعل وهم لا يسلمون ذلك فان من أصولهم ان المقارن للحوادث حادث وأيضا انكان الفاعل حينا يفعل وحينا لايفعل وجب أن تكون هنالك علة صيرته باحدى الحالتين أولى منــه بالأخرى فيسأل أيضا في تلك العلة مثل هذا السؤال وفي علة العلة فيمر الأمر الى غير نهاية وما يقوله المتكلمون في جواب هذا من أن الفعل الحادث كان بارادة قديمة ليس بمنج ولا مخلص من هذا الشك لآن الارادة غير الفعل المتعلق بالمفعول واذاكان المفعول حادثا فواجب أن يكون الفمل المتعلق بايجاده حادثا وسواء فرضنا الارادة قديمة أوحديثة متقدمة على الفعل أومعه فكيفا كان فقد يلزمهم اما أن يجوزوا على القديم أحد ثلاثة أمور • إما ارادة حادثة وفعل حادث. وإما فعل حادث وإرادة قديمة. وإِما فعل قديم وإِرادة قديمة والحادث ليس يمكن أن يكون عن فعل قديم بلا واسطة ان سلمنا لهم انه يوجــد عن ارادة قديمة ووضع الارادة نفسها هي للفــعل المتعلق بالمفعول شيُّ لا يعقل وهو كفرض مفعول بلا فاعل فان الفعل غير الفاعل وغير المفعول وغيرالارادة والارادة هي شرط الفعل لاالفعل وأيضا فهذه الارادة القديمة يجب أن تتعلق بعدم الحادث دهرا لانهاية له اذكان الحادث معدوما

دهرا لانهاية له فهي لاتتعلق بالمراد في الوقت الذي اقتضت أيجاده الا بعد انقضاء دهر لانهاية له وما لانهاية له لاينقضي فيجب أن لايخرج هذا المراد الى الفعل أو ينقضي دهر لا نهاية له وذلك ممتنع. وهذا هو بعينــه برهان المتكلمين الذي اعتمدوه في حدوث دوران الفلك وأيضا فان الارادة التي تتقدم المراد وتتعلق به بوقت مخصوص لابد أن يحدث فيها في وقت ايجاد المراد عزم على الايجاد لم يكن قبل ذلك الوقت لانه ان لم يكن في المريدفي وقت الفعل حالة زائدة على ماكانت عليه في الوقت الذي اقتضت الارادة عدم الفعل لم يكن وجود ذلك الفعل عنه في ذلك الوقت أولى من عدمه الى مافي هـذاكله من التشعيب والشكوك العويصة التي لا يتخلص منها العلماء المهرة بعلم الكلام والحكمة فضلا عن العامة ولو كلف الجمهور العلم من هذه الطرق لكان من باب تكليف مالا يطاق وأيضا فانالطرق التي سلك هؤلاء القوم في حدوث العالم قد جمعت بين هــذين الوصفين معا أعنى ان الجمهور ليس في طباعهم قبولها ولا هي مع هذا برهانية فليست تصح لاللعلماء ولا للجمهور. ونحن ننبه على ذلك بعض التنبيه فنقول ان الطرق التي سلكو افي ذلك طريقان . أحدهما وهو الاشهرالذي اعتمد عليه عامتهم ينبني على ثلاث مقدمات هي بمنزلة الأصول لما يرومون انتاجه عنها من حدوث العالم . احداها ان الجواهر لاتنفك من الأعراض أي لاتخلو منها . والثانية ان الأعراض حادثة. والثالثة أنمالا ينفك عن الحوادث حادثاً عني مالا يخلو من الحوادث هو حادث فاما المقدمة الأولى وهي القائلة آن الجواهر لا تتعرى من الأعراض فان عنوا بها الأجسام المشار اليها القائمة بذاتها فهي مقدمة صحيحة وان عنوا بالجوهر الجزء الذي لاينقسم وهوالذي يريدونه بالجوهر الفرد ففيها شك ليس باليسير وذلك أن وجود جوهر غير منقسم ليس معروفا ينفسـه وفي وجوده أقاويل متضادة شـديدة التعاند وليس في قوة صناعة الكلام تخليص الحق منها وانما ذلك لصناءة البرهان وأهل هـذه الصناعة قليل جدا والدلائل التي تستعملها الأشعرية في اثباته هي خطابية في الأكثر وذلك ان استدلالهم المشهور في ذلك هو أنهم يقولون ان من المعلومات الأول ان الفيل مثلا انما نقول فيه انه أعظم من النملة من قبل زيادة أجزاء فيه على أجزاء النملة واذاكان ذلك كذلك فهومؤلف من تلك الأجزاء وليس هوواحدا بسيطا واذا فسد الجسم فاليهاينحل واذا تركب فمنها يتركب وهذا الغلط انما دخل عليهم من شبه الكمية المنفصلة بالمتصلة فظنوا ان ما يلزم في المنفصلة يلزم في المتصلة وذلك ان هـذا يصدق في المـدد أعني أن نقول ان عددا أكثر من عدد من قبل كثرة الاجزاء الموجودة فيه أعني الوحدات وأما الم المتصل فليس يصدق ذلك فيه ولذلك نقول في الكم المتصل أنه أعظم وأكبر ولا تقول انه أكثر وأقل ونقول في العـدد انهُ أكثر وأقل ولا نقول أكبر وأصغر وعلى هذا القول فتكون الاشياء كلها أعدادا ولا يكون هنالك عظم متصل أصلا فتكون صناعة الهندسة هي صناعة العدد بعينها. ومن المعروف بنفسه ان كل عظم فانه ينقسم بنصفين أعني الاعظام الثلاثة التي هي الخط والسطح والجسم وأيضا فانالكم المتصل هو الذي يمكن أن يعرض عليه في وسطه نهاية يلتقي عنـــدها طرفا القسمين جميعاً وليس يمكن ذلك في العائد كن يعارض هــذا أيضاً ان الجسم وسائر أجزاء الكم المتصل يقبل الانقسام وكل منقسم فاما أن ينقسم الىشي منقسم أو الىشيغير منقسم فان انقسم الى غير منقسم فقـــدوجــدنا الجزء الذي لا ينقسم وان انقسم الى منقسم عاد السؤال أيضا في هذا المنقسم هل ينقسم الى منقسم أو الى غير منقسم فان انقسم الى غير نهاية كانت في الشي المتناهي أجزاء لانهاية لها ومن المعلومات الاول ان أجزاء المتناهي متناهية. ومن الشكوك المعتاصة التي تلزمهم أن يسألوا اذا حدث الجزء الذي لايتجزأ ما القابل لنفس الحدوث فان الحدوث عرض من الاعراض واذا وجدالحادث فقدارتفع الحدوث فان منأصولهم انالاعراض لاتفارق الجواهر فيضطرهم الامر الى أن يضعوا الحدوث من موجود ما ولموجود ما وأيضا فقــد يسألون ان كان الموجود يكون من غير عدم فيما ذا يتعلق فعل الفاعــل فأنه ليس بين العدم والوجود وسط عنــد هم وان كان ذلك كذلك وكان فعــل الفاعل لايتملق عندهم بالعدم ولا يتعلق بما وجد وفرغ من وجوده فقدينبغي أن يتعلق بذآت متوسط بين العدم والوجود وهذا هو الذي اضطر المعتزلة الى أن قالت ان في العدم ذاتًا ما وهؤلاء أيضًا يلزمهم أن يوجد ماليس بموجود بالفعل موجودا بالفعل وكلتا الطائفتين يلزمهم أن يقولوا بوجود الخلاء. فهذه الشكوك كما ترى ليس في قوة صناعة الجدل حلها فاذا يجب ان لابجعل هذامبدأ لمعرفة اللة تبآرك وتعالى وبخاصة للجمهورفان طرنقة معرفة الله أوضح من هذه على ماسنبين من قولنا بعد: وأما المقدمة الثانية وهي القائلة ان جميع الاعراض محــدثة فهي مقدمة مشكوك فيها وخفاء هـــذا المعني فيها كخفائه في الجسم وذلك أنا انما شاهدنا بعض الاجسام محدثة وكذلك بعض الأعراض فلا فرق في النقلة من الشاهد في كليهما الى الغائب فان كانواجبا في الأعراض ان ينقل حكم الشاهد منها الى الغائب أعني أن نحركم بالحدوث على مالم نشاهده منها قياساً على ما شاهدناه فقد يجب أن يفعل ذلك في

الاجسام ونستغني عن الاستدلال بحدوث الأعراض على حدوث الاجسام وذلك ان الجسم السماوي وهو المشكوك في الحاقه بالشاهد الشك في حدوث أعراضه كالشك في حدوثه نفسه لأنه لم يحس حدوثه لاهو ولا اعراضه ولذلك ينبغيان نجعل الفحص عنه من أمر حركته وهي الطريق التي تفضي بالسالكين الىمعرفة الله بيقين وهي طريق الخواص وهي التيخص الله به ابراهيم عليه السلام في قوله ﴿ وَكَذَلْكُ نُرَى ابراهيم ملكوت السموات والارضوليكون من الموقنين ولأنالشك كله أنما هو في الأجرام السماوية وأكثر النظار انتهوا اليها واعتقىدوا انهاآلهــة وأيضا فان الزمان من الأعراض ويعسر تصورحدوثه وذلك انكل حادث فيجب ان يتقدمه العدم بالزمان فان تقدم عدم الشيء على الشي لا يتصور إلا من قبل الزمان وأيضا فان المُكان الذي يكون فيه العالم اذاكان كلمتكون بالمُكان سابق له يعسر تصور حدوثه أيضا لانه ان كان خلاء على رأي من يرى أن الخلاء هو المكان يحتاج أن يتقدم حدوثه ان فرض حادثًا خلاء آخر وان كان المكان نهاية الجسم المحيط بالتمكن على الرأي الثاني لزمأن يكون ذلك الجسم في مكان فيحتاج الجسم الىجسم ويمر الأمر الى غير نهاية وهذه كلها شكوك عويصة وأدلتهم التي يلتمسون بها بيان إيطال قدم الأعراض انماهي لازمة لمن يقول بقدم مايحس منها حادثًا أعني من يضع ان جميع الاعراض غير حادثة وذلك انهم يقولون ان الأعراض التي يظهــر للحس انها حادثة ان لم تكن حادثة فاما أن تكون منتقلة من محل الى محل واما أن تكون كامنة في المحل الذي ظهرت فيه قبل أن تظهر ثم يبطلون هذين القسمين فيظنون انهم قد بينوا أن جميع الأعراض حادثة وانما بان من قولهم آن مايظهر من الأعراض

حادثًا فهو حادث لإمالًا يظهر حدوثه ولا مالًا يشك فيأمره مثل الأعراض الموجودة في الأجرام السماوية من حركاتها وأشكالها وغير ذلك فتؤول أدلتهم على حدوث جميع الاعراض الىقياس الشاهد على الغائب وهو دليل خطابي الاحيث النقلة معقولة بنفسها وذلك عند التيقن باستواء طبيعة الشاهد والغائب: وأما المقدمة الثالثة وهي القائلة ان مالا يخلو عن الحوادث فهو حادث فهي مقــدمة مشتركة الاسم وذلك أنه يمكن أن تفهم على معنيين أحدهما مالا يخلو من جنس الحوادث ويخلو من آحادها. والمعنى الثاني مالا يخلو من واحدمنها مخصوص مشار اليه كأنك قلت مالا يخلو من هذا السواد المشار اليه • فاما هـذا المفهوم الثاني فهو صادق أعنى مالا يخلو عن عرض ما مشار اليه وذلك العرض حادث انه يجب ضرورة أن يكون الموضوع له حادثًا لا نه ان كان قديمًا فقدخلا من ذلك المرض وقد كنا فرضناه لا يخلو هذا خلو لايمكن . وأما المفهومالاول وهو الذي يريدونه فليس يلزم عنــه حدوث المحل أعني الذي لايخلو من جنس الحوادث لانه يمكن أن يتصور المحل الواحد أعنى الجسم تتعاقب عليه أعراض غير متناهية اما متضادة واما غير متضادة كا نك قلت حركات لانهاية لها كما يرى ذلك كثير من القدماء في العالم انه يتكون واحد بعد آخر والهذا لما شعر المتأخرون من المتكلمين بوهي هذه المقدمة رامو اشدها وتقويتها بأن بينوا في زعمهم انه لا يمكن أن تتعاقب على محل واحــد أعراض لا نهاية لها وذلك انهم زعموا انه يجب عن هـذا الموضع أن لا يوجد منها في المحل عرض ما مشار اليه الا وقد وجدت قبله أعراض لانهاية لها وذلك يؤدي الىامتناع الموجود منها أعني المشار اليه لانه يلزم أن لا يوجد الا بعد انقضاءمالا نهايةله ولما كان مآلا نهايةله لاينقضي

وجب أن لا يوجد هذا المشار اليه أعنى المفروض موجودا. مثال ذلك ان الحركة الموجودة اليوم للجرم السماوي انكان قد وجد قبلها حركات لانهاية لها فقد كان يجب أن لاتوجد ومثلوا ذلك برجل قال لرجل لاأعطيك هذا الدينار حتى أعطيك قبله دنانير لانهاية لها فليس يمكن أن يعطيه ذلك الدينار الشار اليه أبدا وهذا التمثيل ليس بصحيح لأن في هِذا التمثيلَ وضع مَبـدأ ونهاية ووضع مابينهما غيرمتناه لان قوله وقع فيزمان محدود واعطاؤه الدينار يقع أيضا في زمن محدود فاشترط هو أن يعطيه الدينار في زمان يكون بينه وبين الزمان الذي تكلم فيه أزمنة لا نهاية لها وهي التي يعطيه فيها دنانير لا نهاية لها وذلك مستحيل فهذا التمثيل بين من أمره انه لا يشبه المسئلة المثل بها. وأماقولهمان مايوجد بعد وجود أشياء لانهاية لها لا يمكن وجوده فليس صادقا في جميع الوجوه وذلك ان الأشياء التي بعضها قبل بعض توجد على نحوين اماعلىجهة الدور واماعلى جهة الاستقامة فالتي توجد علىجهة الدور الواجب فيها أن تكون غير متناهية الا أن يعرض عنها ماينهيها. مثال ذلك أنه ان كان شروق فقد كان غروب وان كان غروب فقــد كان شروق فان كان شروق فقــدكان شروق وكذلك انكان غيم فقد كان بخار صاعد من الارض وان كان بخار صاعد من الارض فقد ابتلت الارض وانكان ابتلت الارض فقدكان مطر وانكان مطر فقدكان غيم فانكان غيم فقدكان غيم وأما التي تكون على الاستقامة مشل كون الانسان من الانسان وذلك الانسان من انسان آخر فان هذا ان كان بالذات لم يصح أن يمر الى غير نهاية ولانه اذا لم يوجد الاول من الأسباب لم يوجد الاخير وان كان ذلك بالعرض مثل أن يكون الانسان بالحقيقة عن فاعل آخر غير الانسان الذي

هو الأب المصور له وهو يكون الأبانما منزلته منزلة الآلة من الصانع فليس يمتنع وان وجد ذلك الفاعل يفعل فعلا لانهاية له أن يفعل بآلات متبدلة أشخاصاً لانهاية لها. وهذا كله ليس يظهر في هذا الموضع وانما سقناه ليعرف ان ماتوهم القوم من هـذه الأشياء أنه برهان فليس برهانا ولا هو من الا قاويل التي تليق بالجمهور أعنى البراهين البسيطة التي كلف الله سها الجميع من عباده الايمان به: فقد تبين لك من هذا ان هذه الطريقة ليست برهانية صناعية ولاشرعية: وأما الطريقة الثانية فهي التي استنبطها أبو المعالي فيرسالته المعروفة بالنظامية ومبناها على مقدمتين. احداهما ان العالم بجميع مافيه جائز أن يكون على مقابل ما هو عليه حتى يكون من الجائز مِثلا أصغر مما هو وأكبر مما هو أو بشكل آخر غير الشكل الذي هو عليه أو عدد أجسامه غير العدد الذي هو عليه أو تكون حركة كل متحرك منها الى جهة ضد الجهة التي يتحرك اليها حتى يمكن في الحجران يتحرك الى فوق وفي النار الى أسفل وفي الحركة الشرقية أن تكون غربية وفي الغربية أن تكون شرقية: والقدمة الثانية ان الجائز محدث وله محدث أي فاعل صيره باحدى الجائزين أولى منه بالآخر فأما المقدمة الاولى فهي خطابية في بادئ الرأي وهي اما في بعض أجزاء العالم فظا هركذبها بنفسه مثل كون الانسان موجوداعلى خلقة غير هذه الخلقة التي هوعليها وفي بعضه الامر فيه مشكوك مثل كون الحركة الشرقية غربية والغربية شرقية اذاكان ذلك ليس معروفا نفسه اذكان مكن أن يكون لذلك علة غير بينة الوجود بنفسها أوتكون من العلل الخفية على الانسان ويشبه أن يكون مايعرض للانسان في أول الأمر عند النظر في هــذه الاشياء شبيها بما يعرض لمن ينظر في أجزاء

المصنوعات من غير أن يكون من أهل تلك الصنائع وذلك ان الذي هذا شأنه قد سبق الى ظنه ان كل مافي تلك المصنوعات أو جلها ممكن أن يكون بخلاف ماهو عليه ويوجد عن ذلك المصنوع ذلك الفعل بعينه الذي صنع من أجله أعني غايته فلايكون في ذلك المصنوع عند هذا موضع حكمة: وأما الصانع والذي يشارك الصانع في شي من علم ذلك فقد يرى ان الأمل بضد ذلك وانه ليس في المصنوع الاشي واجب ضروري أو ليكون به المصنوع أتم وأفضل أن لم يكن ضروريا فيه وهذاهو معنى الصناعة : والظاهر المخلوقات شبيهة في هذا المعنى بالمصنوع فسبحان الحلاق العظيم

فهذه المقدمة منجهة انها خطابية قدتصلح لاقناع الجميع ومن جهة انها كاذبة ومبطلة لحكمة الصانع فليست تصلح لهم وانما صارت مبطلة للحكمة لان الحكمة ليست شـياً أكثر من معرَّفة أسبابالشيُّ واذا لم تكن للشيُّ أسباب ضرورية تقتضي وجوده على الصفة التي هو بها ذلك النوع موجود فليس همنا معرفة يختص بها الحكيم الخالق دون غيره كما أنه لو لم تكن ههنا أسباب ضرورية فيوجود الامور المصنوعة لمتكن هنالك صناعة أصلا ولاحكمة تنسب الى الصانع دون من ليس بصانع. وأي حكمة كانت تكون في الانسان لوكانت جميع أفعاله وأعماله يمكن أن تتأتى بأي عضو اتفق أو بغير عضو حتى يكون الابصار مثلا يتأتى بالاذنكم يتأتى بالعين والشم بالعين كما يتأتى بالانف.وهذا كلهابطال للحكمة وإبطال للمعنى الذي سمى بهنفسه حكيما تعالى وتقدست أسماؤه عن ذلك: وقد نجـد ان ابن سينا يذعن كُلمذه المقدمة بوجهما وذلك انه يرى انكل موجودما سوى الفاعل فهو اذا اعتبر بذاته تمكن وجائز وان هذه الجائزات صنفان صنف هوجائز باعتبار فاعله

وصنف هو واجب باعتبار فاعله ممكن باعتبار ذاته وان الواجب يجميع الجهات هوالفاعلالاول . وهذا قول في غاية السقوط وذلك ان المكن في ذاته وفي جوهم، ليس يمكن أن يعود ضروريا من قبل فاعله الا لو القلبت طبيعة الممكن الى طبيعة الضروري : فائن قيل انما يعني بقوله ممكنا باعتبار ذاته أي انه متى توهمفاعله مرتفعا ارتفع هو . قلنا هذا الارتفاع هو مستحيل وليس هذا موضع الكلام مع هذا الرجل ولكن للحرص على الكلام معه في حيث كنا نقول: فأما القضية الثانية وهي القائلة ان الجائز محدث فهي مقدمة غير بينة بنفسها وقد اختلف فيها العلماء فأجاز أفلاطون أن يكون شئ جائز أزليا ومنعه ارسطو وهومطلب عويص ولن تبين حقيقته الالاهل صناعة البرهان وهم العلماء الذين خصهم الله بعلمه وقرن شهادتهم في الكتاب العزيز بشهادته وشهادة ملائكته

وأما أبو المعالي فانه رام أن يبين هذه المقدمة بمقدمات احداها أن الجائز لابد لهمن مخصص يجعله بأحد الوصفين الجائزين أولى منه بالثاني والثانية أن هذا المخصص لا يكون الا مريدا والثالثة أن الموجود عن الارادة هو حادث ثم بين ان الجائز يكون عن الارادة أي عن فاعل مريد من قبل أن كل فعل فاما أن يكون عن الطبيعة واما عن الارادة والطبيعة ليس يكون عنها أحد الجائزين الماثلين أعني لا تفعل الماثل دون مماثله بل تفعلهما مثال ذلك ان السقمونيا ليست تجذب الصفراء التي في الجانب الايمن من البدن مثلا دون التي في الايسر وأما الارادة فهي التي تختص بالشيء دون مماثله ثم أضاف الى هذه أن العالم مماثل كونه في الموضع عنص بالشيء دون مماثله ثم أضاف الى هذه أن العالم مماثل كونه في الموضع

الذي خلق فيــٰه من الجو الذي خلق فيــه يريد الحلاء لكونه في غير ذلك الموضع من ذلك الخلاء فأنتج عن ذلك أن العالم خلق عن ارادة · والمقدمة القائلة إن الارادة هي التي تخص أحد الماثلين صحيحة والقائلة إن العالم في خلاء يحيط به كاذبة أو غير بينــة بنفسها ويلزم أيضاعن وضعه هـــذا الخلاء أمر شنيع عندهم وهو أن يكون قديما لأنه ان كان محدثا احتاج الىخلاء: وأما المقدمة القائلة إن الارادة لايكون عنها الا مراد محدث فذلك شيٌّ غير بين وذلك أن الارادة التي بالفعل فهي مع فعل المراد نفســـه لآن الارادة من المضاف وقدتيين أنه اذاوجد أحد المضافين بالفعل وجد الآخر بالفعل مثل الابوالان واذا وجدأحدهما بالقوة وجد الآخر بالقوة فانكانت الارادة التي بالفعل حادثة فالمراد ولابد حادث بالفعل وانكانت الارادة التي بالفعل قديمة فالمراد الذي بالفعل قديم . وأما الارادة التي تتقدم المراد فهي الارادة التي بالقوة أعني التي لم يخرج مرادها الى الفعل اذ لم يقترن بتلك الارادة الفعل الموجب لحدوث المراد ولذلك هو بين أنها اذاخرج مرادها انها على نحو من الموجود لم تكن عليه قبل خروج مرادها الى الفعل اذكانت هي السبب في حدوث المراد بتوسط الفعل فاذا لو وضع المتكامون أن الارادة حادثة لوجب أن يكون المراد محدثًا ولابد . والظاهر من الشرع انه لم يتعمق هذا التعمق مع الجمهور ولذلك لم يصرح لابارادة قديمة ولا حادثة بل صرح بما الا ظهر منه ان الارادة موجدة موجودات حادثة وذلك في قوله تعالى ﴿ أَعَا أَمِرْ مَا لَشِيُّ اذَا أَرِدْنَاهُ أَنْ نَقُولُ لَهُ كُنْ فَيَكُونَ ﴾ وانماكان ذلك كذلك لان الجمهور لا يفهمون موجودات حادثة عن ارادة قديمة بل الحق أن الشرع لم يصرح في الارادة لا محدوث ولا بقدم لكون هذا من

المتشابهات في حق الاكثر وليس بأيدي المتكلمين برهان قطعي على استحالة قيام ارادة حادثة في موجود قديم لان الاصل الذي يعولون عليه في نفي قيام الارادة بمحل قديم هو المقدمة التي بيناها وهي ان مالا يخلو عن الحوادث حادث وسنبين هذا المعنى بيانا أتم عند القول في الارادة

فقد تبين لك من هذا كله أن الطرق المشهورة الأشعرية في السلوك الى معرفة الله سبحانه ليست طرقا نظرية يقينية ولا طرقا شرعية يقينية وذلك ظاهر لمن تأمل أجناس الادلة المنبهة في الكتاب العزيز على المعني أعني بمعرفة وجود الصانع وذلك أن الطرق الشرعية اذا تؤملت وجدت في الاكثر قد جمعت وصفين أحدها أن تكون يقينية والثاني أن تكون بسيطة غير مركبة أعنى قليلة المقدمات فتكون نتائجها قريبة من المقدمات الاول .

وأماالصوفية فطرقهم في النظر ليست طرقا نظرية أعني مركبة من مقدمات وأقيسة وانما يزعمون ان المعرفة بالله وبغيره من الموجودات شيء يلتى في النفس عند بحريدها من العوارض الشهوانية واقبالها بالفكرة على المطلوب ويحتجون لتصحيح هذا بظواهم من الشرع كثيرة مشل قوله تعالى ﴿ واتقوا الله ويعلمكم الله ﴾ ومثل قوله تعالى ﴿ والذين جاهدوا فينا لنهدينهم سبلنا ﴾ ومثل قوله ﴿ ان تتقوا الله يجعل لكم فرقانا ﴾ الى أشباه ذلك كثيرة يظن انها عاضدة لهذا المعنى: ونحن نقول ان هذه الطريقة وان سلمنا وجودها فانها ليست عامة للناس بما هم ناس ولوكانت هذه الطريقة هي المقصودة بالناس البطلت طريقة النظر والاعتبار وتنبيه على طرق النظر نم لسنا ننكر أن تكون اماتة الشهوات شرطا في صحة النظر مشل ما تكون الصحة شرطا في ذلك لان

اماتة الشهوات هيالتي تفيد المعرفة بذاتها وانكانت شرطافيها كما أنالصحة شرط في التعلم وان كانت ليست مفيدة له ومن هـذه الجهة دعا الشرع الى هــذه الطريقة وحث عليها في جملتها حثا أعني على العمل لا أنهاكافية بنفسها كما ظن القوم بل أن كانت نافعة في النظرية فعلى الوجمه الذي قلنا . وهذا بين عند من أنصف واعتبر الامر بنفسه: وأما المعتزلة فانه لم يصل الينا في هـذه الجزيرة من كتبهم شي تقف منه على طرقهم التي سلكوها في هـذا المعنى ويشبه أن تكون طرقهم منجنس طرق الأشعرية : فان قيل فاذا قد تبين ان هذه الطرق كلها ليست واحدة منها هي الطريقة الشرعية التي دعا الشرع منهاجميع الناس على اختلاف فطرهم الى الاقرار بوجود الباري سبحانه فما هي الطريقة الشرعية التي نب الكتاب العزيز عليها واعتمدتها الصحابة رضوان الله عليهم . قلنا الطريق ألتي نبه الكتاب العزيز عليها ودعا الكل من بابها اذا استقري الكتاب العزيز وجدت تنحصر في جنسين. أحدهم أطريق الوقوف على العناية بالانسان وخلق جميع الموجودات من أجلها ولنسم هذه دليل العناية. والطريقة الثانية مايظهر من اختراع جواهر الاشياء الموجودات مثل اختراع الحياة في الجماد والادراكات الحسية والعقل ولنسم هذه دليل الاختراع · فأما الطريقة الاولى فتنبني على أصلين · أحدهما انجميع الموجو دات التي ههنا موافقة لوجود الانسان. والاصل الثاني أن هذه الموافقة هي ضرورة من قبل فاعل قاصد لذلك مريد اذليس يمكن أن تكون هذه الموافقة بالا فاق. فأماكونها موافقة لوجود الانسان فيحصل اليقين بذلك باعتبار موافقة الليل والنهار والشمس والقمر لوجود الانسان وكذلك موافقة الازمنة الاربعة له والمكان الذي هو فيه أيضا وهو الارض وكذلك تظهر أيضا موافقة كـثير

من الحيوانله والنبات والجماد وجزئيات كثيرة مثل الامطار والانهار والبحار وبالجلة الارض والماء والنار والهواء . وكذلك أيضا تظهر العناية في أعضاء البدن وأعضاء الحيوان أعني كونها موافقة لحياته ووجوده وبالجملة فمعرفة ذلك أعني منافع الموجودات داخلة في هذا الجنس ولذلك وجب على من أراد أن يعرف الله تعالى المعرفة التامة أن يفحص عن منافع الموجودات: وأمادلالة الاختراع فيدخل فيها وجود الحيوان كله ووجود النبات ووجود السموات: وهذه الطريقة تنبني علىأصلين موجودين بالقوة فيجميع فطر الناس. أحدهما ان هذه الموجودات مخترعة وهذا معروف بنفسه في الحيوان والنبات كما قال تعالى ﴿ أَنَ الذِّينَ تَدْعُونُ مِنْ دُونَ اللَّهُ لَنْ يَخْلَقُوا ذَبَّابًا وَلُو اجْتُمْعُو اللَّهِ ۖ الآية فانا نرى أجساما جمادية ثم تحدث فيها الحياة فنعلم قطعاً ان ههنا موجدا للحياة ومنعما بها وهوالله تبارك وتعالى . وأماالسمواتِ فنعلم من قبل حِركاتها التي لاتفتر آنها مأمورة بالعناية بما ههنا ومسخَّرة لنا والسخر المأمور مخترع من قبل غيره ضرورة: وأما الاصل الثاني فهو ان كل مخترع فله مخترع فيصحمن هذىن الاصلين ان للموجود فاعلا مخترعاً له وفي هذا الجنس دلائل كثيرة على عــدد المخترعات ولذلك كان واجبا على من أراد معرفة الله حق معرفته أن يعرف جواهر الاشياء ليقف على الاختراع الحقيقي فيجميع الموجودات لان من لم يمرف حقيقة الشيء لم يعرف حقيقة الاختراع والى هذا الاشارة بقوله تعالى ﴿أُولَمْ يَنظُرُوا فِي مُلْكُوتِ السَّمُواتِ والأرضِ وماخلق الله من شي ﴾ وكذلك أيضاً من تتبع معنى الحكمة في وجود موجود أعني معرفة السبب الذي من أجله خلق والغاية المقصودة بهكان وقوفه على دليل العناية أتم فهذان الدليلان همادليلا الشرع: وأما أن الآيات المنبهة علي الأدلة المفضية

الى وجود الصانع سبحانه في الكتاب العزيز فهي منحصرة في هـذين الجنسين من الأدلة وذلك بين لمن تأمل الآيات الواردة في الكتاب العزيز في هــذا المعنى وذلك ان الآيات التي فيالـكتاب العزيز في هذا المعنى اذا تصفحت وجمدت على ثلاثة أنواع اما آيات تتضمن التنييه على دلالة العناية واماآيات تتضمن التنبيه على دلالة الاختراع واماآيات تجمع الأمرينمن الدلالة جميعاً: فاماالاً يات التي تتضمن دلالة العناية فقط فمثل قوله تعالى ﴿ أَلَّم نجعل الارض مهاداً والجبال أوتاداً ﴾ الى قوله ﴿ وجنات ألفافا ﴾ ومثل قوله ﴿ تبارك الذي جمل في السماء بروجا وجعل فيها سراجا وقمرا منيراً ومثل قوله تعالى ﴿ فلينظر الانسان الى طعامه ﴾ إلا يه ومثل هذا كثير في القرآن : وأما الآيات التي تتضمن دلالةالاختراع فقط فمثل قوله تعالي ﴿فلينظر الانسان مم خلق خلق من ماء دافق، ومثل قوله تعالى ﴿أَفَلا يَنْظُرُ وَنَ الْيَالَا بِلَ كَيْفَ خُلَقَتَ ﴾ الآية ومثل قوله تعالي ﴿ يِاأَيُّهَا النَّاسُ ضربُ مثلُ فاستمعواً له ان الذين تُدعون من دون الله لن يخلقوا ذبابا ولو اجتمعوا له ﴿ وَمَنْ هَذَا قُولُهُ تَعَالَي حَكَايَةُ عَنْ قول ابراهيم ﴿ اني وجهت وجهي للذي فطر السموات والارض ﴾ الي غير ذلك من الآيات التي لا تحصى: وأماالآيات التي تجمع الدلالتين فهي كثيرة أيضاً بل هي الأكثر مثل قوله تعالي ﴿ يِأْمِهَا النَّاسُ اعبدُوا رَبِكُمُ الذِّي خُلْقَـكُمُ وَالَّذِينَ من قبلكم الي قوله ﴿ فلا تجعلوا لله أندادا وأنتم تعلمون ﴾ فان قوله الذي خلقكم والذين من قبلكم تنبيه على دلالة الاختراع وقوله ﴿الذي جعل لكم الارض فراشا ﴾ تنبيه على دلالة العناية ومثل هذا قوله تعـالى ﴿ وآية لهُمْ الارض الميتــة أحييناها وأخرجنا منها حبا فمنه يأكلون ﴾ وقوله تعــالى ﴿ الَّذِينَ يَتَفَكَّرُونَ فِي خَلَقَ السَّمُواتِ وَالْأَرْضُ رَبِّنًا مَاخَلَقْتُ هَـٰذًا

باطلا سبحانك فقنا عذاب النار ﴾ وأكثر الآيات الواردة في هذا المعنى يوجد فيها النوعان من الدلالة . فهذه الطريق هي الصراط المستقيم التي دعا الله الناس منها الى معرفة وجوده ونبههم على ذلك بما جعل في فطرهم من ادراك هذه المعني . والى هذه الفطرة الأولى المغروزة في طباع البشر الاشارة بقوله تعالى ﴿ واذ أخذ ربك من بني آدم من ظهورهم ذريهم الى قوله ﴿قالُوا بِلِي شَهْدُنا﴾ ولهذا قديجب على من كان وكده طاعة الله في الايمان به وامتثال ماجاءت به رسله ان يسلك هذه الطريقة حتى يكون من العلماء الذين يشهدون لله تعالى بالربوبية مع شهادته لنفسه وشهادة ملائكته له كماقال تبارك وتعالى ﴿شهد الله أنه لااله الا هو والملائكة وأولوا العلم قائما بالقسط لااله الاهو العزيز الحكيم، ومن الدلالات الموجودات من هاتين الجهتين عليه هوالتسبيح المشار اليه في قوله تبارك وتعالى ﴿وَأَنْ مِنْ شِيُّ الْا يُسْبَحُ مُحَمَّدُهُ ولكن لاتفقهون تسبيحهم

فقد بان من هــذه الأدلة على وجود الصانع انها منحصرة في هذين الجنسين دلالة العناية ودلالة الاختراع وتبين انهاتين الطريقتين هما باعيانهما طريقة الخواص وأعنى بالخواص العلماء وطريقة الجمهور وانما الاختلاف بين المعرفتين في التفصيل أعـني ان الجمهور يقتصرون مرن معرفة العناية والاختراع على ماهو مدرك بالمعرفة الاولى المبنية على علم الحس وأما العلماء فيزيدون على ما يدرك من هذه الاشياء بالحس مايدرك بالبرهان أعنى من العناية والاختراع حتى لقد قالبعض العلماء انالذي أدركه العلماء من معرفة اعضاء الانسان والحيوان هو قريب من كذاً وكذا آلاف منفِعة :واذا كان هذاهكذا فهذهالطريقة هيالطريقة الشرعية والطبيعية وهي

آلتي جاءت بها الرسل ونزلت بها الكتب والعلماء ليس يفضلون الجمهور في هذين الاستدلالين من قبل الكاثرة فقط بل ومن قبل التعمق في معرفة الشيُّ الواحد نفسه فان مثال الجمهور فيالنظر الي الموجودات مثالهم فيالنظر الى المصنوعات التي ليس عنــدهم علم بصنعتها فانهم انمــا يعرفون من أمرها أنها مصنوعات فقط وإن لهاصانعا موجودا : ومثال العلماء فيذلك مثال من نظر الى الصنوعات التي عنــده علم ببعض صنعتها وبوجه الحـكمة فيها ولا شك ان من حاله من العلم بالمصنوعات هذه الحال هو أعلم بالصانع من جهة ماهو صانع من الذي لا يعرف من تلك المصنوعات الاأنها مصنوعة فقط: وأما مثال الدهرية في هذا الذين جحدوا الصانع سبحانه فمثال من أحس مصنوعات فلم يعترف أنها مصنوعات بل ينسب ما رأى فيها من الصنعة الى الاتفاق والامر الذي يحدث من ذاته

﴿ القول في الوحدانية ﴾ فان قيل فان كانت هذه الطريقة هي الطريقة الشرعية في معرفة وجو دالخالق سبحانه فما طريق وحدانيته الشرعية أيضا وهي معرفة أنه لأالهالاهو فانهذا النفيهومعنى زائدعلى الايجابالتي تضمنت هذه الكامة والايجاب قد ثبت في القول المتقدم فما يطلب بثبوت النفي : قلنا أما نفي الالوهية عمن سواه فان طريق الشرع في ذلك الطريق التي نص عليها الله تعالى في كتامه العزيز وذلك في ثلاث آيات احداها قوله تعالى ﴿لُوكَانِ فيهما آلهة الا الله لفسدتا ﴾ والثانية قوله تعالى ﴿مَااتَّخَذَ اللهُ مِن ولد وماكان معه من اله اذاً لذهب كل اله بما خلق ولعلا بعضهم على بعض سبحان الله عما يصفون، والثالثة قوله تعالى ﴿ قُلُ لُو كَانَ مُعُهُ آلِمُهُ كَمَا يَقُولُونَ اذَا

لابتغوا الى ذيالعرش سبيلاً﴾ فأماالآية َالأولى فدلالتها مغروزة فيالفطر بالطبع. وذلك أنه من المعلوم تنفسه أنه اذاكان ملكان كل واحد منهما فعله فعل صاِّحبه أنه ليس يمكن أن يكون عن تدبيرهما مدينة واحدة لانه ليس يكون عن فاعلين من نوع واحد فعل واحد فيجب ضرورة ان فعلامعا أن تفسد المدينة الواحدة الا أن يكون أحدهما يفعل ويبقي الآخر عطلا وذلك منتف في صفة الآلهة فانه متى اجتمع فعلان من نوع واحد على محل واحد فسدالحل ضرورةهذا معنى قولة سبحانه ﴿لوكان فهما آلهة الاالله لفسدتا ﴾ وأما قوله ﴿ اذًا لذهب كل اله بمـا خلق ﴾ فهذا رد منــه على من يضع آلهة كثيرة مختلفة الافعال وذلك أنه يلزم فيالآلهة المختلفة الأفعال التي لا يكون بعضها مطيعا ابعض أن لا يكون عنها موجود واحد. ولما كان العالم واحدا وجب أن لا يكون موجودا عن آلهة متقنة الافعال وأما قوله تعالى ﴿ قُلَّ لوكان معه آلهة كما يُقولون اذا لا بتغوا الى ذي العرش سبيلا ﴾ فهي كالآية الأولى أعنى أنه برهان على امتناع الهين فعلهماواحد.ومعنى هذه الآية أنه لوكانفيهما آلهة قادرة على ايجاد العالم وخلقه غير الاله الموجود حتى تكون نسبته من هذا العالم نسبة الخالق له لوجب أن يكون على العرش معه فكان يوجد موجودان متماثلان ينسبان الى محل واحد نسبة واحدة فان المثلين لاينسبان الى محل وأحد نسبة واحدة لانه اذا أيحدت النسبة أتحد المنسوب أعنى لا يجتمعان في النسبة الى محل واحدكما لايحلان في محل واحد اذا كانا مما شأنهما أن يقوما بالمحل وان كأن الامر في نسبة الاله الى العرش ضدهذه النسبة أعني انالعرش يقومبه لاأنه يقومبالعرشولذلك قال الله تعالى ﴿ وسع كرسيه السموات والارض ولا يؤوده حفظهما ﴾ فهذا هو الدليل الذي

بالطبع أو الشرع في معرفة الوحدانية : وأما الفرق بين العلماء والجمهور في هذا الدليل فهو أن العلماء يعلمون من ايجاد العالم وكون أجزائه بعضها من أجل الاشارة بقوله تعالى في آخر الآية ﴿سبحانه وتعالى عما يقولون علوا كبيرا تسبح له السموات السبع والارض ومن فيهن وان من شيء الايسبح بحمده ولكن لا تفقهون تسبيحهم انه كان حليما غفورا ﴾ : وأما ما تتكلف الاشعرية من الدليل الذي يستنبطونه من هــذه الآية وهو الذي يسمونه دليـــل المهانعة فشيَّ ليسِ يجري مجرى الآدلة الطبيعية والشرعية ٠ أماكونه ليس يجري مجرى الطبـع فلان ما يقولون فيذلك ليس برهانا . وأماكونه لايجري مجرى الشرع فلان الجمهور لايقدرون على فهم ما يقولون من ذلك فضلاً عن أن يقع لهم به اقناع وذلك أنهم قالوا لوكانا اثنين فا كثر لجاز أن يختلفا واذا اختلفا لم يخل ذلك من ثلاثة أقسام لارابـع لها إما أن يتم مرادهما جميعا وإما أن لايتم مراد واحد منهما واما أن يتم مراد أحدهما ولايتم مراد الآخر قالوا ويستحيل أن لايتم مراد واحد منهما لانه لوكان الامركذلك لكان العالم لاموجودا ولامعدوما ويستحيل أن يتم مرادهامعا لانه كان يكون العالم موجودا معدوما فلم يبق الاأن يتم مراد الواحد ويبطل مراد الآخر انه كما يجوز في العقل أن يختلفا قياسا على المريدين في الشاهد يجوز أن يتفقا وهو أليق بالآلهة من الخلاف واذا اتفقا على صناعة العالم كانا مثل صانعين اتفقا على صنع مصنوع واذاكان هذاكهذا فلا بدأن يقال ان أفعالهما ولو اتفقا كانت تتعاون لورودها على محل واحــد الا أن يقول قائل فلعل هــذا

يفعل بعضا والآخر بعضا ولعلهما يفعلان على المداولة الاأن هذا التشكيك لايليق بالجمهور: والجواب في هذا لمن يشكك من الجدليين في هذا المعنى أن يقال ان الذي يقدر على اختراع البعض يقدر على اختراع الكل فيعود الامر الى قدرتهما على كل شيء فاما أن يتفقا وإما أن يختلفا وكيفما كان تعاون الفعل. وأما التداول فهو نقص في حق كل واحد منهما والأشبه أنَّ لو كانا اثنين أن يكون العالم اثنين فاذا العالم واحد فالفاعل واحمد فان الفعل الواحد انما يوجد عن واحد فاذا ليس ينبغي أن يفهم من قوله تعالى ﴿ولعلا بعضهم على بعض ﴾ من جهـة اختلاف الافعال فقط بل ومن جهة اتفاقهما فان الافعال المتفقة تتعاون في ورودها على المحل الواحــد كما تتعاون الافعال المختلفة وهذا هوالفرق بين مافهمناه نحن مرن الآية وما فهمه المتكلمون وان كان قد يوجد في كلام أبي المالي اشارة الى هذا الذي قلناه وقد يدلك على ان الدليل الذي فهمه المتكامون من الآية ليس هو الدليل الذي تضمنت الآية ان المحال الذي أفضى اليه دليلهم غير المحال الذي أفضى اليه الدليل المذكور في الآية وذلك المحال الذي أفضى اليه الدليل الذي زعموا انه دليل الآية هو أكثر من محال واحد اذ قسموا الامر الى ثلاثة أقسام وليس في الآية تقسيم فدليلهم الذي استعملوه هو الذي يعرفه أهـل المنطق بالقياس الشرطي المنفصل ويعرفونه هم في صناعتهم بدليل السبر والتقسيم والدليل الذي في الآية هو الذي يُعرف في صناعة المنطق بالشرطي المتصل وهو غير المنفصل. ومن نظر في تلك الصناعة أدنى نظر تبين له الفـرق بين الدليلين وأيضا فان المحال التي أفضى اليه دليلهم غير المحال الذي أفضى اليه دليل الكتاب وذلك ان المحال الذي أفضى اليه دليلهم هو أن يكون العالم إما لا

موجودا ولا معدوما وإما أن يكون موجودا معدوما وإما أن يكون الإله عاجزا مغلوبا وهذه مستحيلات دائمة لاستحالة أكثر من واحــد والمحال الذي أفضى اليه دليــل الـكتاب ليس مســتحيلا على الدوام وانمــا علقت الاستحالة فيه فيوقت مخصوص وهو أن يوجد العالم فاسدا فيوقت الوجود فكأنه قال ﴿ لُوكَانَ فِيهِمَا آلِمَةَ الا اللهَ ﴾ لوجد العالم فاسدا في الآن ثم استثنى انه غيرفاسد فواجب أن لا يكون هنالك الا اله واحد فقد تبين من هذا القول الطرق التي دعا الشرع من قبلها الناس الى الاقرار بوجود الباري سبحانه ونغى الألهية عمن سواه وهما المعنيان اللذان تتضمنهما كلمة التوحيــد أعني لا اله الا الله فمن نظر بهذه الكلمة وصدق بهذين المعنيين اللذين تضمنهما بهذه الطريق التي وصفنا فهو المسلم الحقيقي الذى عقيدته العقيدة الاسلامية ومن لم تكن عقيدته مبنية على هذه الأدلة وان صدق بهذه الكامة فهو مسلم مع المسلم الحقيقي باشتراك الأسم

﴿ الفصلُ الثالث في الصفات ﴾ وأما الأوصاف التي صرح الكتاب العزيز بوصف الصانع الموجدللعالم بهافهي أوصافالكمالالموجودة للانسان وهي سبعة العلم والحياة والقدرة والارادة والسمع والبصر والكلام \* فأما العلم فقدنبه الكتاب العزيز على وجه الدلالة عليه في قوله تعالى ﴿أَلا يُعلِّم من خلقَ وهو اللطيف الخبير ﴾ ووجه الدلالةان المصنوع يدل منجهة الترتيب الذي في أجزائه أعني كون صنع بعضها من أجل بعض ومن جهة موافقة جميعها للمنفعة المقصودة بذلك المصنوع انه لميحدث عن صانع هو طبيعة وانما حدث عن صانع رتب ماقبل الغاية قبل الغاية فوجب أن يكون عالمًا به ٠ مثال ذلك ان الانسان أذا نظر الى البيت فأدرك ان الاساس انما صنع من أجل الحائط

وان الحائط من أجل السقف تبين انالبيت انما وجد عن عالم بصناعة البناء وهذه الصفة هي صفة قديمة اذكان لا يجوز عليه سبحانه أن يتصف بها وقتاما لكن ليس ينبغي أن يتعمق في هذا فيقال مايقول المتكلمون انه يعلم المحدث في وقت حدوثه بعلم قديم فانه يلزم على هذا أن يكون العلم بالمحدث فيوقت عدمه وفي وقت وجوده علما واحدا وهذا أمرغير معقول اذكان العلم واجبا أن يكون تابعا للموجود ولماكان الموجودتارة يوجد فعلا وتارة يوجد قوة وجب أذيكون العلم بالوجودين مختلفا اذكان وقتوجوده بالفوة غيروقت وجوده بالفعل وهذاشئ لم يصرح به الشرع بل الذي صرح به خلافه وهوانه يعلم المحدثات حين حدوثها كما قال تعالى ﴿وما تسقط من ورقة الا يعلمها ولا حبة في ظلمات الارض ولا رطب ولا يابس الافي كتاب مبين، فينبغي أن يوضع فيالشرع انهمالم بالشئ قبل أن يكون على انهسيكون وعالم بالشيُّ اذا كان على أنه قدكان وعالم بما قد تلف أنه تلف فيوقت تلفه وهــذا هو الذي تقتضيه أصول الشرع: وانماكان هذا هكذا لان الجمهور لايفهمون من العالم في الشاهد غير هذا المعنى وليسءند المتكلمين برهان يوجب أن يكون بغيرهذه الصفة الا أنهم يقولون ان العلم المتغير بتغير الموجودات هو محدث والبارى سبحانه لايقوم به حادث لان مالاينفك عن الحوادث زعموا حادث وقدبينا نحن كذب هذه المقدمة فاذا الواجب أن تقر هذه القاعدة على ماوردت ولا يقال انه يعلم حدوث المحدثات وفسادالفاسدات لابعلم محدث ولابعلم قديمفان هذه بدعة في الاسلام (وما كان ربك نسيا) . وأماصفة الحياة فظاهر وجودها من المتكلمين يجب أن ينتقل فيــه الحكم من الشاهد الىالغائب وماقالوه في ذلك

صواب وأماصفة الارادة فظاهر اتصافه بها اذكان من شرط صدورالشي عن الفاعل العالمان يكون مريداله وكذلك من شرطه ان يكون قادراً . فاماأن يقال انهم يدللامور المحدثة بارادة قديمة فبدعة وشيء لايعقله العلماء ولايقنع الجمهور أعني الذي بلغوا رتبة الجـدل بل ينبغي أن يقال انه مريد لكون الشيء في وقت كونه وغيرمريدلكونه فيغيروقت كونه كماقال تعالى ﴿انما قولنا لشيُّ اذا أردناه أن نقول له كن فيكون ﴾ فانه ليس عنـــد الجمهور كما قلنــا شيء يضطرهم الى أن يقولوا انهمريد للمحدثات بارادة قديمة الا ماتوهمه المتكلمون من أن الذي تقوم به الحوادث حادث: فأن قيل فصفة الكلام لهمن أين تثبت له قلنا ثبتت له من قيام صفة العلم به وصفة القدرة على الاختراع فان الكلام ليس شيأً أكثر من أن يفعل المتكلم فعلا يدل به المخاطب على العلم الذي في نفسه أويصير المخاطب بحيث ينكشف له ذلك العلم الذي في نفســه وذلك فعــل من جملة أفعال الفاعل واذا كان المخلوق الذي ليس بفاعل حقيقي أعنى الانسان يقدرعلي هذا الفعل من جهة ماهو عالم قادر فكم بالحري ان يكون ذلك واجبا في الفاعل الحقيقي. ولهذا الفعل شرط آخر في الشاهد وهو ان يكون بواسطة وهو اللفظ واذاكان هذا هكذا وجب أن يكون هذا الفعل من الله تعالى في نفس من اصطفى من عباده بواسطة ما الا انه ليس يجب ان يكون لفظا ولا بدمخــلوقا له بل قد يكون بواسطة ملك وقد يكون وحيا أى بغيرواسطة لفظ يخلقه بل يفعل فعـــلا في السامع ينكشف له به ذلك المعنى وقد يكون بواسطة لفظ يخلقه الله في سمع المختص بكلامه سبحانه والى هذه الاطوار الشلاثة الاشارة بقوله تعالى

﴿ وَمَا كَانَ لِبُشْرِ أَنْ يَكُلُّمُهُ اللَّهُ الْأُوحِياأُ وَمِنْ وَرَاءَحِجَابٍ أُو يُرسَلُ رَسُولًا فيوحي باذنه مايشاء ﴾ فالوحى هو وقوع ذلك المعنى في نفس الموحى اليه بغير واسطة لفظ يخلقه بل بانكشاف ذلك المعنى له بفعل يفعله في نفس المخاطب كما قال تبارك وتعالي ﴿ فَكَانَ قَابِ قُوسِينَ أُوا دَنِي فَأُوحِي الي عبدهماأُ وحي ﴿ وَمِن وراء حجاب هو الكلام الذي يكون بواسطة ألفاظ يخلقها في نفس الذي اصطفاه بكلامه وهذا هو كلام حقيق وهو الذي خص الله بهموسي ولذلك قال تعالي ﴿ وَكُلِّمِ اللَّهِ مُوسَى تَكْلِّيمًا ﴾ وأما قولُه ﴿ أُوبِرَسُلَ رَسُولًا ﴾ فهذا هو القسم الثالث وهو الذي يكون منه بواسطة الملك وقــد يكون من كلام الله مايلقيه من العلماءالذين هم ورثة الانبياء بواسطةالبراهين وبهذه الجهة صح عن العلماء ان القرآن كلام الله : فقد تيين لك ان القرآن الذي هو كلام الله قديم وان اللفظالدال عليه مخلوق له سبحانية لالبشىر وبهذا باين لفظ القرآن الأَ لفاظالتي ينطق بها في غير القرآن أعني إن هذه الالفاظ هي فعل لنا باذن الله وألفاظ القرآن هي خلق الله ومن لم يفهم هذا على هذا الوجه لم يفهم هذه الصورة ولا يفهم كيف يقال في القرآن أنه كلام الله : وأما الحروف التي في المصحف فانما هي من صنعنا باذن الله . وانماوجب لها التعظيم لانها دالة على اللفظ المخلوق لله وعلى المعنى الذي ليس بمخلوق . ومن نظر الى اللفظ دون المعنى أعنى لم يفصل الامر قال ان القرآن مخلوق ومن نظر الي المعنى الذي يدل عليه اللفظ قال أنه غير مخلوق : والحق هو الجمع بينها والاشعرية قد نفوا أن يكون المتكلم فاعلا للكلام لانهم تخيلوا انهم اذا سلموا هذا الاصل وجب ان يعترفوا ان الله فاعل لكلامه ولما أعتقدوا ان المتكلم هو الذي يقوم الكلام بذاته ظنوا انهم يلزمهم عن هذين الأصلين ان يكون الله فاعلا

للكلام بذاته فتكون ذاته محلا للحوادث فقالوا اللتكلم ليس فاعلا للسكلام وانما هيصفة قديمة لذاته كالعلم وغمير ذلك وهذا يصدق على كلام النفس ويكذب على الكلام الذي يدل على ما في النفس وهو اللفظ · والمعتزلة لما ظنوا ان الكلام هو ما فعله المتكلم قالوا ان الكلام هو اللفظ فقط ولهذا قال هؤلاء أن القرآن مخلوق واللفظ عنــد هؤلاء من حيث هو فعل فليس من شرطه ان يقوم بفاعله : والأشعرية تتمسك بان من 'شرطه أن يقوم بالمتكلم وهذا صحيح في الشاهد في الكلامين معا أعني كلام النفس واللفظ الدال عليه • وأما في الخالق فكلام النفس هو الذي قام به فأما الدال عليه فلم يقم به سبحانه فالاشعرية لما شرطت أن يكون الكلام باطلاق قائما بالمتكلم أنكرت أن يكون المتكلم فاعلا للكلام باطلاق والمعتزلة لما شرطت أن يكون المتكلم فاعلا للكلام باطارق انكرت كلام النفس وفي قول كل واحدة من الطائفتين جزء من الحق وجزء من الباطل على ما لاح لك من قولنا

وأما صفتا السمع والبصر فانما أثبتهما الشرع للة تبارك وتعالى من قبل أن السمع والبصر يختصان بمعان مدركة في الموجودات ليس يدركها العقل ولما كان الصانع من شرطه أن يكون مدركا لكل مافي المصنوع وجب أن يكون له هذان الادراكان فو اجب أن يكون عالما بمدركات البصر وعالما بمدركات السمع اذهي مصنوعات له: وهذه كلها منبهة على وجودها للخالق بمبحانه في الشرع من جهة تنبيه على وجود العلم له وبالجملة أليدل عليه اسم الاله واسم المعبود يقتضي أن يكون مدركا بجميع الادراكات لانه من العبث أن يعبد الانسان من لايدرك انه عابد له كما قال تعالى إلى أبت لم تعبد مالا يسمع الانسان من لايدرك انه عابد له كما قال تعالى إلى أبت لم تعبد مالا يسمع

ولا يبصر ولا يغني عنه شيأ ﴾ وقال تعالى ﴿ أفتعبدون من دون الله مالا ينفعكم شيأ ولا يضركم ﴾ فهذا القدر مما يوصف به الله سبحانه ويسمى به هو القدر الذي نص الشرع أن يعلمه الجمهورلا غير ذلك

ومن البدع التي حدثت في هذا الباب السؤال عن هذه الصفات هل هي الذات أم زائدة على الذات أي هل هي صفة نفسية أو صفة معنوية . وأعني بالنفسية التي توصف بها الذات لنفسها لالقيام معنى فيها زائد على الذات مثل قولنا واحــد وقــديم والمعنوية التي توصف بها الذات لمعنى قائم فيها فان الاشعرية يقولونانهذه الصفات هيصفات معنوية وهي صفات زائدة على الذات فيقولون انه عالم بعلم زائد على ذاته وحي بحياة زائدة على ذاته كالحال في الشاهد ويلزمهم على هذا أن يكون الخالق جسما لانه يكون هنالك صفة وموصوف وحامل ومحمول: وهذه هي حال الجسم وذلك ان الذات لا مد أن يقولوا أنها قائمة بذاتها والصفات قائمة بها أويقولوا ان كل واحدمنها قائم بنفسهفا كمه كثيرة وهذا قولالنصارى الذين زعموا آن الاقانيم ثلاثة أقانيم الوجود والحياة والعلم وقد قال تعـالي في هذا ﴿لقد كـفر الذِّين قالوا ان الله ثالث ثلاثة﴾ وأن أحدهما قائم بذاته والآخر قائم بالقائم بذاته فقد أوجبوا أن يكون جـوهرا وعرضا لان الجوهر هو القـائم بذاته والعـرض هو القائم بغيره والمؤلف من جوهر وعرض جسم ضرورة. وكذلك قول المعتزلة في هذا الجواب أن الذات والصفات شيء واحد هو أمر بعيــد من المعارف الاول بل يظن انه مضاد لها. وذلك انه يظن أن من المعارف الاول ان العلم يجب أن يكون غير العالم وانه ليس يجوز أن يكون العلم هو العالم الا لو جاز أن يكون أحــد المضافين قرينة مثــل أن يكون الإب والابن معنى

واحدا بعينه: فهذا تعليم بعيد عن أفهام الجمهور والتصريح به بدعة وهو أن يضلل الجمهور احرى منه أن يرشدهم وليس عند المعتزلة برهان على وجوب هـذا في الاول سبحانه اذ اليس عندهم برهان ولا عنــد المتكلمين على نفي الجسمية عنه اذ نفي الجسمية عندهم عنه آنبني على وجوب الحدوث للجسم بما هو جسم وقد بينا في صدر هذا الكتاب أنه ليس عنـــدهم برهان على ذلك وان الذين عندهم برهان على ذلك هم العلماء . ومن هذا الموضع زلالنصارى وذلك أنهم اعتقدواكثرة الاوصاف واعتقدوا أنها جواهر لاقائمة بغسيرها بل قائمة بنفسها كالذات واعتقدوا أن الصفات التي بهذه الصفة هما صفتان العَلَم والحياة قالوا فالآله واحد من جهة ثلاثة من جهة يريدون أنه ثلاثة من جهة أنه موجود وحي وعالم وهو واحد من جهة أن مجموعها شيَّ واحد فهنا ثلاثة مذاهب مذهب من رأى انها نفس الذات ولا كثرة هنالك ومذهب من رأى الكثرة وهؤلاء قسمان منهم من جعل الكثرة قائمة بذاتها ومنهم من جِعلْهِ آكثرة قائمة بغيرها وهذاكله بعيد عن مقصد الشرع: وإذا كأنهذا هكذا فاذا الذي ينبغي أن يعلم الجهور من أمر هذه الصفات هو ما صرح به الشرع فقط وهو الاعتراف بوجودها دون تفصيل الام فيها هــــذا التفصيل فانه ليس يمكن أن يحصل عند الجمهور في هــذا يقين أصلا وأعني ههنا بالجمهوركل من لم يعن بالصنائع البرهانية وسواء كان قد حصلت له صناعة الكلام أو لم تحصل له فانه ليس في قوة صناعة الكلام الوقوف على هذا القدر من المعرفة اذ أغنى مراتب صناعة الكلامأن يكون حكمة جدلية لا راهانية وليس في قوة صناعة الجدل الوقوف على الحق في هذا فقد تبين من هذا القول القدر الذي صرح به الجمهور من المعرفة في هذا والطرقالتي

سلكت بهم في ذلك

(الفصل الرابع) في معرفة التنزيه و اذ قد تقرر من هذه المناهج التي سلكها الشرع في تعليم الناس أولا وجودالخالق سبحانه والطرق التي سلكما في نفي الشريك عنه ثانيا والتي سلكمها ثالثا في معرفة صفاته والقدر الذي صرح به من ذلك في جنس جنس من هـ نــ الاجناس وهو القدر الذي زيد فيــه أو نقص أو حرف أو أول لم يحصل به السعادة المشتركة للجميع· فقدبقي علينا ان نمرق أيضا الطرق التي سلكها بالناس في تنزيه الخالق سبحانه عرب النقائص ومقدار ما صرح به من ذلك والسبب الذي من قبله اقتصر بهم على ذلك المقدارثم نذكر بعد ذلك الطرق التي سلك بالناس في معرفة أفعاله والقدر الذي سلك بهم من ذلك فاذا تم لناهذا فقد استوفينا غرضنا الذي قصدناه فنقول أما معرفة هــذا الجنس الذي هو التنزيه والتقديس فقد صرح مه أيضا غير ما آية من الكتاب العزيز وأبينها في ذلك وأتمها قوله تعالى (ليس كمثله شي وهو السميع البصير) وقوله (أفمن يخلق كمن لا يخلق) هي برهان قوله تعالي (ليس كمثله شيءً) وذلك أنه من المغروزفي فطر الجميع أن الخالق يجب إن يكون إما على غيرصفة الذي لايخلق شيأ أوعلى صفة غير شبيهة بصفة الذي لايخلق شيئاوالاكان من يخلق ليس بخالق فاذا أضيف الى هذا الاصل أن المخلوق ليس بخالق لزم عن ذلك ان تكون صفات المخلوق إما منتفية عن الخالق وإما موجودة في الخالق على غير الجهة التي هي عليها في المخلوق وانما قلناعلى غيرالجهة لان من الصفات التي في الخالق صفات استدللنا على وجودها بالصفات التي في أشرف المخلوقات ههنا وهو الانسان مثل إثبات العلم له وألحياة والقدرة والإرادة وغير ذلك .وهذا هو معنى قوله عليهالصلاةالسلام (إن

الله خلق آدم على صورته )واذا تقرر أن الشرع قد صرح بنفي الماثــلة بين الخااق والمخلوق وصرح بالبرهان الموجب لذلك وكان نفى الماثلة يفهم منه شيآن. أحدهما أن يعدم الخالق كثيرا من صفات المخلوق. الثاني أن توجد فيه صفات للمخارقعلى جهة أتم وأفضل بمالا يتناهى في العقل فلينظر فيما صرح به الشرع منهذينالصنفين وسكت عنه وماالسبب الحكمي فيسكوته فنقول أما ماصرح الشرع بهمن نفي صفات المخلوق عنه فما كان ظاهرا من أمره انه من صفات النقائص . فمنها الموت كما قال تبارك وتعالى وتوكل على الحي الذي لايموت . ومنها النوم وما دونه مما يقتضي الففلة والسهو عن الادراكات والحفظ للموجودات وذلك مصرح به في قوله تعالى ﴿لا تَأْخَذُهُ سَنَّةُ وَلا نُومُ ومنها النسيان والخطأ كماقال تعالى ﴿علمها عندربي في كتاب لا يضل ربي ولا ينسي﴾ والوقوف على انتفاءهذه النقائص هو قريب من العلم الضروري. وذلك أنما كان قريبا من هذه من العلم الضروري فهو الذي صرحبه الشرع بنفيه عنه سبحانه. وأماما كان بعيدا من المعارف الاول الضرورية فانما نبهعليه بان عرف أنه من علم الاقل من الناس كما قال تعالي في غير ما آية من الكتاب (ولكن أكثر الناسلايعلمون) مثل قوله تعالى ﴿ خُلْقَ السَّمُواتُ وَالْأَرْضُ أكبرمن خلق الناس ولكن أكثر الناس لايعلمون ﴾ ومشـل قوله تعالي ﴿ فطرة الله التي فطرالناس عليها لاتبديل لخلق الله ذلك الدين القيم ولكن أ كثر الناس لا يعلمون ﴾ فان قيل فما الدليل على نفي هذه النقائص عنه أعنى الدليل الشرعي قلنا الدليل عليهما ظهرمن أن الموجودات محفوظة لايتخلاها اختلال ولا فساد ولوكان الخالق تدركه غفلة أو خطأ أو نسيان أو سهو لاختلت الموجودات. وقدنبه الله تعالى على هذا المعنى في غير ما آية من كتابه فقال تعالى

﴿إِنَاللَّهُ عِسْكُ السَّمُواتِ وَالْارْضُ أَنْ تَرُولًا وَلَئْنَ ذَالْتًا أَنْ أَمْسَكُمُ مَا مِنْ أَحَد من بعده ﴾ الآية وقال تعالى ﴿ولا يؤده حفظهما وهو العلى العظيم ﴾: فان قيل فما تقول في صفة الجسمية هل هي من الصفات التي صرح الشرع بنفيها عن الخالق أو هي من المسكوت عنها فنقول انه من البين من أمر الشرع انها من الصفات المسكوت عنها وهي الى التصريح بأثباتها في الشرع أفرب منها الى نفيها وذلك أن الشرع قد صرح بالوجه واليدين في غير ما آية من الكتاب العزيز وهذه الآيات قد توهم أن الجسمية هي له من الصفات التي فضل فيها الخالق المخلوق كما فضله في صفة القدرة والارادة وغير ذلك من الصفات التي هي مشتركة بين الخالق والمخلوق الا أنها في الخالق أتم وجودا ولهـــذا صاركتير من أهل الاسلام الىأن يعتقدوا في الخالقأنه جسم لايشبه سائر الاجسام وعلى هذا الحنابلة وكثير من تبعهم :وألواجب عندى في هذهالصفة أَن يجرى فيها على منهاج الشرع فلا يصرح فيها بنفي ولا اثبات ويجاب من سأل في ذلكمن الجمهور بقوله تعالى ﴿ لِيسَ كَمثله شي وهو السميع البصير ﴾ وينهى عن هذا السؤال . وذلك لثلاثة معان أحدها ان إدراك هذا المعنى ليس هو قريباً من المعروف بنفسه ترتبة واحدة ولا رتبتين ولاثلاث وأنت تبين ذلك من الطريق التي سلكم المتكلمون فيذلك فانهم قالوا إن الدليل على أنه ليس بجسم أنه قد تبين أن كل جسم محدث واذا سئلوا عن الطريق التي منها يوقف على أن كل جسم محـدث سلكوا في ذلك الطـريق التي ذكر ناها من حدوث الأعراض وان ما لايتعرى عن الحوادث حادث: وقد تبين لك من قولنا أن هذه الطّريق ليست برهانيـة ولو كانت برهانية لما كان في طباع الغالب من الجمهور أن يصلوا اليها وأيضا فان ما يصف

هؤلاء القوم من أنه سبحانه ذات وصفات زائدة على الذات يوجبون بذلك أنه جسم أكثر مما ينفون عنــه الجسمية بدليل انتفاء الحدوث عنه. فهذا هو السبب الأول في ان لم يصرح الشرع بأنه ليس بجسم: وأما السبب الثاني فهو أن الجمهور يرون أن الموجود هو المتخيل والمحسوس وأن ما ليس بمتخيل ولا محسوس فهو عدم فاذا قيـل لهم ان ههنا موجودا ليس بجسم ارتفع عنهم التخيل فصار عندهم من قبيل المعدوم ولا سيما اذا قيل انه لاخارج العلم ولا داخله ولافوق ولا أسفل ولهذا اعتقدت الطائفة الذين أثبتوا الجسمية فيالطائفة التي نفتها عنه سبحانه أنها مثبتة واعتقد الذين نفوها في المثبتة أنها مكثرة: وأما السبب الثالث فهو أنه اذا صرح بنفي الجسمية عرضت فيالشرع شكوك كثيرة ممايقال فيالمعادوفي غير ذلك فمنها مايعرض من ذلك في الرؤية التي جاءت بها السنة الثابتة وذلك ان الذين صرحوا بنفيها فرقتان المعتزلة والأشعرية: فأما المعتزلة فدعاهم هذا الاعتقاد الى أن نفوا الرؤية وأماالاشعرية فأرادوا أن يجمعوا بين الامرين فعسر ذلك عليهم ولجئوا في الجمع الى أقاويل سوفسطائية سنرشد الى الوهن الذي فيها عند الكلام في الرؤية: ومنها أنه يوجب انتفاء الجهة في بأدئ الرأي عن الخالق سبحانه انهليس بجسم فترجع الشريعة متشابهة وذلك ان بعث الانبياء أنبني على إن الوحي نازل اليهـم من السماء وعلى ذلك أنبنت شريعتنا هــذه أعنى ان الكتاب العزيز نزل من السماء كما قال تعمالي ﴿ إِنَا أَنْرِلْنَاهُ فِي لَيِّمَاةً مباركة ﴾ وأنبني نزول الوحي من السماء على ان الله في السماء وكذلك كون الملائكة تنزل من السماء وتصعد اليها كما قال تعالى ﴿ اليه يصعد الكلم الطيب والعمل الصالح ﴾ وقال تعالى ﴿ تعرج الملائكة والروحاليه ﴾ : وبالجملة

في الجهة :ومنها انه اذا صرح بنتي الجسمية وجب التصريح بنني الحركة فاذا صرح بنني هذا عسر ماجاء في صفة الحشر من أن البارئ يطلع على أهل الحشر وأنهالذي يتولى حسابهم كما قال تعالى ﴿وجاء ربك والملك صفاصفا﴾ وذلك يصعب تأويل حديث النزول المشهور وانكان التأويل أقرب اليه منه الىأمر الحشر مع إن ماجاء في الحشر متواتر في الشرع فيجب أن لا يصرح للجمهور بما يؤول عندهم الى ابطال هذه الظواهر فان تأثيرها في نفوس الجمور انماهو اذا حملت على ظاهرها وأما اذا أولت فانما يؤول الامر فيها الى أحد أمرين. إماات يسلط التأويل على هِذه وأشباه هذه في الشريعة فتتمزق الشريعة كلها وتبطل الحكمة المقصودة منها وإما أن يقال في هـذه كاما انها من المتشابهات وهــذا كله أبطال للشريعة ومحولها من النفوس من غير أن يشعر الفاعل لذلك بعظم ما جناه على الشريعة مع انك اذا اعتبرت الدلائل التي احتج بها المؤولون لهذه الاشياء تجدها كلها غير برهانية بل الظواهر الشرعية أقنع منها أعنى ان التصديق مها أكثر وأنت تتبين ذلك من قولنا في البرهان الذي بنوا عليه نفي الجسمية وكذلك تبين ذلك في البرهان الذي بنواعليه نفي الجهـة على ماسنقوله بعد: وقد يدلك على ان الشرع لم يقصد التصريح بنفي هذه الصفة للجمهور أن لكان انتفاء هذه الصفة عن النفس أعني الجسمية لم يصرح الشرع للجمهور بما هي النفس فقال في الكتاب العزيز ﴿ ويسألونك عن الروح قل الروح من أمر دبي وما أوتيتم من العلم الا قليلا ﴾ وذلك أنه يعسر قيام البرهان عنـــد الجمهور على وجود موجود قائم بذاته ليس بجسم ولوكان انتفاء هـذه الصفة مما يقف عليـه

الجمهور لأكتفى بذلك الخليل صلى الله عليـه وسلم في محاجة الكافرحين قال له ﴿ رَبِّي الذي يحيي ويميت قال أنا أحيى وأميت ﴾ الآية لانه كان يكتفي بأن يقـول لهِ أنت جسم والله ليس بجسم لان كل جسم محــدث كما تقول الأشرية. وكذلك كان يكتفي بذلكموسيعليه السلام عندمجاجته لفرعون في دعواه الالهية . وكذلك كان يكتفي صلى الله عليه وسلم فيأمر الدجال في ارشاد المؤمنين الى كذب مايدعيه من الربوبية من انه جسم والله ليس بجسم بل قال عليه السلام ان ربكم ليس بأعور فاكتفى بالدلالة على كذبه بوجود هذه الصفة الناقصة التي ينتفي عندكل أحد وجودها ببديهة العقل في الباري سبحانه: فهذه كلها كما تراه بدع حادثة في الاسلام هي السبب فيما عرض فيه من الفرق التي أنبأ المصطفى أنها ستفترق أمتهاليها: فان قال قائل فاذا لم يصرح الشرع للجمهور لا بأنه جسم ولا بأنه غيرجسم فما عسى أن يجابوا به في جواب ماهو فان هذا السؤال طبيعي للانسان وليس يقدر أنينفك عنه ولذلك ليس يقنع الجمهور أنيقال لهم فيموجود وقع الاعتراف به أنه لا ماهية له لان مالا ماهيـة له لا ذات له : قلنا الواجب في ذلك أن يجابوا بجواب الشرع فيقال إنه نور فانه الوصف الذي وصف الله به نفسه في كتابه العزيز على جهة ما يوصف الشئ بالصفة التي هي ذاته فقال تمالى ﴿ الله نور السموات والارض﴾ وبهذا الوصف وصفه النبي صلى الله عليه وسلم في الحديث الثابت فانه جاء أنه قيل له عليـه السلام هل رأيت ربك قال نوراني أراه وفي حديث الاسراء انه لما قرب صلى الله عليه وسلم من سدرة المنتهى غشي السدرة من النور ماحجب بصره من النظر اليها أولية سبحاته : وفي كتاب مسلم ان لله حجابا من نور لو كشف لأ حرقت سبحات

ماانتهى اليه بصره وفي بعض روايات هذا الحديث سبعين حجابا من نور وينبغي أن تعلم انهذا المثال هو شديد المناسبة للخالق سبحانه لانه يجتمع فيه انه محسوس تعجز الابصار عن ادراكه وكذلك الأفهام مع انه ليس مجسم والموجود عند الجمهور انما هوالمحسوس والمعدوم عنسدهم هو غير المحسوس والنور لما كان أشرف المحسوسات وجب أن يمثىل به أشرف الموجودات وهنا أيضا سبب آخر وجب ان يسمى به نوراً وذلك أن حال وجوده من عقول العلماء الراسخين في العلم عند النظر اليه بالعقل هي حال الابصار عند الصنفين من الناس وحقا. وأيضا فان الله تبارك وتعالى لما كان سبب الموجودات وسبب إدراكنا لها وكان النور مع الألوان هــذه صفته أعني أنه سبب وجود الألوان بالفعل وسبب رؤيتنا له فبالحق ما سمى الله تبارك وتعالى نفسه نورا واذا قيل إنه نور لم يعرض شك في الرؤية التي جاءت في المعاد: فقد تبين لكمن هذا القول الاعتقاد الاول الذي في هذه الشريعة في هـذه الصفة وما حدث في ذلك من البدعة. وانما سكت الشرع عن هذه الصفة لانهُ لا يمترف بموجود في الغائب أنه ليس بجسم الامن أدرك ببرهان أن في المشاهــد موجودا بهذه الصفة وهي النفس . ولما كان الوقوف على معرفة هـذا المعنى من النفس مما لا يمكن الجمهور لم يمكن فيهم أن يعقـلوا وجود موجود ليس بجسم فلما حجبوا عن معرفة اليقين علمنا أنهم حجبوا عن معرفة هذا المعنى من الباري سبحانه

(القول في الجهة) وأما هــذه الصفة فلم يزل أهــل الشريعة من أول الامر يثبتونها لله سسبحانه حنى نفتها المعتزلة ثم تبعهم على نفيها متأخروا

الاشمرية كأبي المعالى ومن أقتـدى بقوله . وظواهر الشرع كلها تقتضي اثبات الجهة مشل قوله تمالي ﴿ ويحمل عرش ربك فوقهم بومئذ ثمانية ﴾ ومثــل قوله ﴿ يَدُّمُ اللَّهُ مَنَ السَّمَاءُ الى الأرضُ ثم يُعرِّجُ اليه في يوم كان مقداره ألف سنة ثما تعدون ﴾ ومثل قوله تعالى ﴿ تعرَّجُ اللائكة والروح اليه ﴾ الآية ومثـل قوله تعـالى ﴿ أَأْمنتم من في السماء أن يخسفَ بكم الارض فاذا هي تمور، الى غير ذلك من الآيات التي إن سلط التأويل عليها عاد الشرع كله مؤولا وإن قيل فيها إنها من التشابهات عاد الشرع كله متشابها لان الشرائع كلها مبنية على أن الله في السماء وأن منه تنزل الملائكة بالوحي الى النبيين وأن من السهاء نزلت الكتب واليها كان الاسرا، بالنبي صلى الله عليـه وسلم حتى قرب من سدرة المنتهـى وجميع الحـكماء قد اتفقو ا أن الله والملائكة في السهاء كما أتفقت جميع الشرائع على ذلك . والشبهة التي قادت نفاة الجهة الى نفيها هي انهم اعتقدوا إن اثبات الجهة يوجب اثبات المكان واثبات المكان يوجب اثبات الجسمية : وتحن نقول إن هذا كله غير لازم فان الجهـة غير المكان وذلك ان الجهـة هي إما سطوح الجسم نفســه المحيطة به وهي ستة وبهذا نقول إن للحيوان فوق وأسفل ويميناوشمالاوأمام وخلف وإماسطوح جسم آخر محيط بالجسم ذى الجهات الست . فأماالجهات التي هي سطوح الجسم نفسه فليست بمكان للجسم نفسه أصلا . وأما سطوح الاجسام المحيطة به فهي له مكان مثل سطوح الهواء المحيطة بالانسان وسطوح الفلك المحيطة بسطوح الهواء هي أيضا مكان للهواء وهكذا الأفلاك بعضها محيطة ببعض ومكان له . وأماسطح الفلك الخارج فقد تبرهن أنه ليسخارجه جسم لأنه لو كان ذلك كذلك لوجب أن يكون خارج ذلك الجسم جسم آخر

ويمر الامر الىغير نهاية فاذاً سطح آخر أجسام العالم ليس مكانا أصلا اذليس يمكن أن يوجد فيه جسم لان كل ما هو مكان يكن أن يوجد فيه جسم فاذًا إن قام البرهان على وجود موجود في هـذه الجهة فواجب أن يكون غير جسم فالذي يمتنع وجوده هنالك هو عكس ما ظنه وهو موجود هو جسم لاموجو دليس نجسم وليس لهم أن يقولوا ان خارج العالم خلاء. وذلك أن الخلاء قد تبين في العلوم النظرية امتناعه لأن ما يدل عليــه اسم الخلاء ليس هو شئ أكثر من أبعادليس فيها جسم أعني طولا وعرضا وعمقالانه إن رفعت الابعاد عنــه عاد عدما وان أنزل الخلاء موجودا لزم أن تكون أعراض موجودة في غير جسم وذلك أن الابعاد هي أعراض من بابالكمية ولابد ولكنه قيل في الآراء السالفة القديمة والشرائع الغابرة ان ذلك الموضع هو مسكن الروحانيين يريدون اللهواللائكة . وذلك أن ذلك الموضع ليس هو بمكان ولا يحويه زمان وذلك ان كل ما يحويه الزمان والمكان فاسد فقد يلزم أن يكون ما هنالك غير فاسد ولا كائن وقد تبين هذا المعني مما أقوله وذلك أنه لم يكن ههنا شيء الاهدا الموجود المحسوس أو العدم وكان من المعروف بنفسه أن الموجود إنما ينسب الى الوجود أعنى أنه يقال إنه موجود أي في الوجود اذ لا يمكن أن يقال إنه موجود في العـدم فان كان ههنا موجود هو أشرف الموجودات فواجب ان ينسب من الموجود المحسوس الى الجزء الأشرف وهو السموات . والشرف هذا الجزء قال تبارك وتعالى ﴿ لَحَلَقَ السَّمُواتِ وَالأَرْضُ أَكْبَرُ مِنْ خِلْقَ النَّاسِ وَلَكُنْ أَكِبُرُ النَّاسِ لايعلمون، وهذا كله يظهر على التمام للعلماء الراسخين في العلم: فقدظهر لك من هــذا ان إثبات الجهة واجب بالشرع والعقل وأنه الذي جاء به الشرع

الكشف عن مناهج الادلة في عقائد الملة

وأنبني عليه وأن إبطال هذه القاعدة إبطال للشرائع وأن وجه العسر فيتفهيم هذا المعنى مع نفي الجسمية هو أنه ليس في الشاهد مثال لهم فهو بعينه السبب في أن لم يصرح الشرع بنفي الجسم عن الخالق سبحانه لان الجمهور انما يقع لهم التصديق بحكم الغائب متى كان ذلك معلوم الوجود في الشاهد مشل العلم فانه لما كان في الشاهد شرطا في وجوده كان شرطا في وجود الصانع الغائب. وأمامتي كان الحكم الذي في الغائب غير معلوم الوجود في الشاهد عنــد الأكثر ولا يعلمه الا العلماء الراسخون فان المشرع يزجر عن طلب معرفته ان لم تكن بالجمهور حاجة الى معرفته مثل العلم بالنفس أو يضر ب لهم مثالًا من الشاهد إن كان بالجمهور حاجة الىمعرفته فيسعادتهم. وإن لم يكن ذلك المثال هو نفس الأمر المقصود تفهيمه مثلكثير مما جاء من أحوال المعاد : والشبهة الواقعة في نفي الجهة عنه الذين نفوها ليس يتفطن الجمهور اليها لاسيما اذا لم يصرح لهم بانه ليس بجسم فيجب أن يتمثل في هــذا كله فعل الشرع والا فيؤول ما لم يصرح الشرع بتأويله : والناس في هذه الاشياء في الشرع على ثلاث رتب · صنفُ لا يشعرون بالشكوك العارضة في هــذا المعنى وخاصــة ما تركت هــذه الاشياء على ظاهرها في الشرع وهؤلاءهم الاكثروهم الجمهور وصنف عرضت لهم في هذه الاشياء شكوك ولم يقدروا على حاما وهؤلاءهم فوق العامة ودون العلماء وهذا الصنف هم الذين يوجد في حقهم التشابه في الشرع وهم الذين ذمهم الله تعالى. وأما عند العلماء والجمهور فليس في الشرع تشابه فعلى هـذا المعنى ينبغي أن يفهم التشابه . ومثالما عرض لهذا الصنف مع الشرع مثالما يعرض لخبز البر مثلا الذي هو الغذاءالنافع لأكثر الأبدانأن يكون لأقل الأبدان ضارأوهو نافع للاكثر

وكذلك التعليم الشرعي هو نافع للاكثروربما ضر بالاقبل ولهذا الاشارة بقوله تمالى ومأيضل به الا الفاسقين. لكن هذا انمايعرض في آيات الكتاب العزيز في الأقل منها والأقــل من الناس وأكثر ذلك هي الآيات التي تتضمن الاعلام عن أشياء في الغائب ليس لها مثال في الشاهد فيعبر عنها بالشاهد الذي هو أقرب الموجوداتاليها وأكثرها شبهابها فيعرض لبعض الناس أن يأخذ المثلبه هو المثال نفسه فتلزمه الحيرة والشكوهو الذي يسمى متشابها في الشرع وهــذا ليس يعرض للعلماء ولا للجمهور وهم صنفا الناس بالحقيقة لأنهؤلاءهم الاصحاء والغذاء الملائم أغايوافق أبدان الاصحاءوأما أولئك فمرضى والمرضى هو الاقلولذلك قال تعالى ﴿ فأما الذين في قلوبهم زيغ فيتبعون ماتشابه منه ابتغاء الفتنة ﴾ وهؤلاء هم أهل الجدل والكلام. وأشد ماعرض على الشريعة من هذا الصنف أنهم تأولوا كثيراً مما ظنو دليس على ظاهره وقالوا بأن هذا التأويل ليس هو المقصود به وانما أتى الله به في صورة المتشابه ابتـ لاء لعباده واختباراً لهم ونعوذ بالله من هذا الظن بالله بل نقول ان كتاب الله العزيز انما جاء معجزاً من جهة الوضوح والبيان فاذاً ما أبعد من مقصدالشرع من قال فيماليس بمتشابه إنه متشابه ثم أنه أول ذلك التشابه بزعمه وقال لجميع الناس ان فرضكم هو اعتقاد هــذا التأويل مثل ماقالوه في آيات الاستواء على المرش وغير ذلك مما قالوه ان ظاهره متشابه: وبالجملة فا كثر التأويلات التي زعم القائلون بها أنها من المقصو دمن الشرع اذا تؤملت وجدت ليس يقوم عليها برهان ولا تفعل فعـل الظاهر في قبول الجمهور لهـا وعملهم عنها فان المقصود الاول بالعلم في حق الجمهور انما هو العـمل فما كان أنفع في العمل فهو أجدر وأما المقصود الاول بالعلم في حق العلماء فهو الامران

جميعاً أعني العلم والعمل • ومثال من أول شيأ من الشرع وزعم ان ماأوله هو ماقصد الشرع وصرح بذلك التآويل للجمهور. مثال من أتى الى دواء قـــد ركبه طبيب ماهر ليحفظ صحة جميع الناس أوالا كثر فجاء رجل فلم يلائمه ذلك الدواء المركب الاعظم لرداءة من اج كان به ليس يُعرض الا للاقل من الناس فزعم ان بعض تلك الادوية الذي صرح باسمه الطبيب الاول في ذلك الدواء العام المنفعة المركب لم يرد به ذلك الدواء الذي جرت العادة في اللسان أن يدل بذلك الاسم عليــه وانما أريد به دواء آخر بما يمكن أن يدل عليه بذلك باستمارة بعيدة فأزال ذلك الدواءالاول من ذلك المركب الأعظم وجمل فيه بدل الدواء الذي ظن آنه الذي قصده الطبيب وقال للناس هذا هو الذي قصده الطبيب الاول فاستعمل الناس ذلك الدواء المركب على الوجه الذي تأوله عليه المتأول ففسدت به أمن جة كثيرمن الناس فجاء آخرون شعروا ب*فساد أمن جــة الناس من ذلك الدواء المركب فراموا اصلاحه* بأن أبدلوا بعض أدويته بدواء آخر غير الدواء الاول فعرض من ذلك للناس نوع من من المرض غير النوع الاول فجاء ثالث فتأول في أدوية ذلك المركب غـير التأويل الاول والثاني فعـرّض للناس من ذلك نوع ثالث من المرض غـير النوعين المتقـدمين فجاء متأول رابع فتأول دواء آخر غـير الادوية المتقدمة فعرض منه للناس نوع رابع من المرض غير الامراض المتقدمة . فلماطال الزمان بهــذا المركب الاعظم وسلط الناس التأويل على أدويته وغــيروها وبدلوها عرض منه للناس أمراض شتى حتى فسدت المنفعة المقصودة بذلك الدواء المركب في حق أكنثرالناس: وهذه هي حال الفرقة الحادثة فيهذه الطريقة مع الشريمة وذلك ان كل فرقة منهم تأولت في الشريمة تأويلا غير

التأويل الذي تأولته الفرقةالاخرى وزعمتانه الذي قصده الشرع حتى تمزق كل ممزق وبعد جداً عن موضعه الاول:ولما علم صاحب الشرع صلى الله عليه وسلم ان مثل هذا يعرض ولا بد في شريعته قال ستفترق أمتى على اثنتين وسبمين فرقة كملها في النار الا واحسدة يعنى بالواحدة التي سلكت ظاهر الشرع ولم تؤوله تأويلا صرحت به للناس وأنت آذا تأملت مافي هذه الشريعة في هِذَا الوقت من الفساد العارض فيها من قبل التأويل تبينت أن هذا المثال صحيح وأول من غيرهذاالدواء الاعظم همالخوارج ثمالمتتزلة بمدهمثم الاشعرية ثم الصوفية ثمجاء أبو حامد فطم الوادي على القرى وذلك انه صرح بالحكمة كلها للجمهور وبآراء الحكاء على ماأداه اليه فهمه وذلك في كتابه الذي سماه بالمقاصد فزعم انهانما ألف هذا الكتاب للرد عليهم. ثموضع كتابه المعروف بتهافت الفلاسفة فكفرهم فيه في مسائل ثلاثةمن جهة خرقهم فيها للاجماع كما زعم وبدعهم في مسائل وأتى فيه بحجج مشككة وشبه محيرة أضلت كثيرًا من الناس عن الحكمة وعن الشريعة . ثم قال في كتابه المعروف بجو اهر القرآن ان الذي أثبته في كتاب التهافت هي أقاويل جدليـــة وان الحق انمــا أثبته في المضنون على غيراً هله . ثم جاء في كتابه المعروف بمشكاة الانوار فذكر فيه مراتب العارفين بالله فقال ان سائرهم محجوبون الا الذين اعتقدوا ان الله سبحانه غير محرك السماء الاولى وهو الذي صدر عنه هذا المحرك وهذا تصريح منـه باعتقاد مذاهب الحكاء في العلوم الالهية وقد قال في غير ماموضع ان علومهم الالهية هي تخمينات بخلاف الأمر فيسائر علومهم وأما في كتابه الذي سماه المنقذ من الضلال فانحي فيه على الحكاء وأشار إلى ان العلم انما يحصل بالخلوة والفكرة وانهذه المرتبةهي منجنس مراتب الانبياء فيالعلم وكذلك

صرح بذلك بعينه في كتابه الذي سماه بكيمياء السعادة فصار الناس بسبب هذا التشويش والتخليط فرقتين فرقة انتدبت لذم الحكآء والحكمة وفرقة انتدبت لتأويل الشرع وروم صرفه الى الحـكمة : وهذا كله خطأ بل ينبغى ان يقر الشرع على ظاهره ولا يصرح للجمهور بالجمع بينه وبين الحكمة لان التصريح بذلك هو تصريح بنتائج الحكمة لهم دون ان يكون عندهم برهان عليها وهــذا لا يحل ولا بجوز أعني أن يصرح بشيُّ من نتائج الحـكمة لمن لم يكن عنده البرهان عليها لانه لا يكون لامع العلماء الجامعين بين الشرع والعقــل ولامع الجمهور المتبعين لظاهر الشرع فلحق من فعــله هذا إخلال بالآمرين جميعا أعنى بالحكمة وبالشرع عنــد أناس وحفظ الأمرين جميعا عند آخرين: أما إخلاله بالشريعة فمن جهة إفصاحه فيها بالتأويل الذي لايجب الإِفصاح به وأماإخلاله بالحكمة فبالرفصاحه أيضا بمعان فيها لا يجب ان يصرح بهاالا في كتب البرهان. وأما حفظه للا مرين فلان كثيرا من الناس لا يعرف بينهما تعارضا من جهــة الجمع الذي استعمل بينهما وأكد هــذا المعنى بأن عرف وجه الجمع بينهما وذلك في كتابه الذي سماه التفرقة بـين الاسلام والزندقة ٠ وذلك أنه عـدد فيه أصـناف التأويلات وقطع فيــه على أن المؤول ليسُ بكافـر وإن خرقُ الاجـاع في التَّأويل فاذا ما فعـل من هـذه الاشياء فهو ضار للشرع بوجه وللحكمة بوجه ولهمابوجه وهذا الذي فعله هــذا الرجل اذا فحص عنــه ظهر أنه ضاربا لذات للأمرين جميعا أعني الحكمة والشريعة وانه بافع لهما بالعرض . وذلك ان الافصاح بالحكمة لمن ليس بأهلها يلزم عن ذلك بالذات إما إبطال الحكمة وإما إبطال الشريعة وقد يلزم عنه بالعرض الجمع بينهما . والصواب كان أن لا يصرح

بالحكمة للجمهور. وأماوقد وقعالتصريح فالصوابأن تعلم الفرقة من الجمهور التي ترى أنالشريعة مخالفة للحكمة أنها ليست مخالفة لها وكذلك الذين يرون أن الحكمة مخالفة لها من الذين ينتسبون للحكمة أنها ليست مخالفة لها: وذلك بان يعرف كل واحد من الفريقين أنه لم يقف على كهنهما بالحقيقة أعنى لاعلى كنه الشريمة ولا على كنه الحكمة وان الرأي فى الشريعة الذي اعتقد أنه مخالف للحكمة فهو رأي إما مبتـدع في الشريّعة لا من أصلها وإما رأي خطأ في الحكمة أعني تأويل خطأ عليها كما عرض في مسألة عـلم الجزئيات وفي غيرها من المسائل: ولهذا المعنى اضطررنا نحن في هذا الكتاب أن نعرف أصول الشريعةفان أصولها اذا تؤملت وجدت أشد مطابقة للحكمة مماأول فيها وكذلك الرأي الذي ظن في الحكمة أنه مخالف للشريعة يعرف أن السبب في ذلك أنه لم يحط علما بالحكمة ولا بالشريعة ولذلك أضطررنا نحن أيضاالى وضع قوله أعني ﴿ فصل المقال في موافقة الحكمة للشريعة ﴾ واذ قد تبين هذا فلنرجع الى حيث كنا : فنقول ان الذي بقي علينا من هــذا الجزء من المسائل المشهورة هي مسألة الرؤية فانه قد يظن ان هذه السألة هي بوجهما داخلة في الجزءالمتقدم لقوله تعالى ﴿ لاتدركه الابصار وهويدرك الابصار ﴾ ولذلك أنكرها المعتزلة وردت الآثار الواردة في الشرع بذلك مع كثرتها وشهرتها فشنع الأمرعليهم: وسبب وقوع هذه الشبهة فيالشرع أن المعتزلة لما أعتقدوا انتفاء الجسمية عنه سبحانه واعتقدوا وجوب التصريح بها لجميع المكلفين ووجب عندهم إن انتفت الجسمية ان تنتفي الجهة واذا أنتفت الجهة انتفت الرؤية اذ كل مربي في جهة من الراني فاضطروا لهذا المعنى لرد الشرع المنقول واعتلوا للإحاديث بانها أخبار آحاد وأخبار الآحاد لاتوجب السلم

مع ان ظاهر القرآن معارض لها أعني قوله تعالى ﴿ لا تدركه الابصار ﴾ : وأما الاشعرية فراموا الجمع بين الاعتقادين أعني بين انتفاء الجسمية وبين جواز الرؤية لما ليس بجسم بالحس فعسر ذلك عليهم ولجؤا في ذلك الى حجج سوفسطائية موهمة أعني الحجج التي توهم أنه صحيح وهي كاذبة: وذلك أنه يشبه ان يكون يوجدفي الحجج مايوجد في الناس أعني أنه كما يوجد في الناس الفضل التام الفضيلة ويوجد فيهم من دون ذلك في الفضل ويوجد فيهم من يوهم أنه فاضل وليس بفاضل وهو المراثي كذلك الأمر في الحجج أعني أن منها ما هو في غاية اليقين ومنها ما هو دون اليقين ومنها حجة مراثية وهي التي توهم أنها يقين وهي كاذبة: والأقاويل التي سلكها الاشعرية في هذه المسألة منهاأقاويل فيرفع دليل المعتزلة ومنهاأقاويل لهم في اثبات جواز رؤية ماليس بجسم وأنه ليس يعرض من فرضهامحال. فأما ماعاندوا به قوله المعتزلة ان كل مرَّيي فهو في جهة من الرائي فمنهم من قال إن هـذا إنما هو حـكم الشاهد لا حكم الغائب وأن هــذا الموضع ليس هو من المواضع التي يجب فيها نقــل حكم الشاهد الى الغائب وأنه جائز أن يرى الانسان ما ليس في جهة اذا كان جائزا أن يرى الانسان بالقوة المبصرة نفسها دون عين. وهؤلاءأختلط عليهم إدراك العقل مع البصر فان العقل هو الذي يدرك ماليس في جهة أعني في مكان وأماإدراك البصر فظاهر من أمره ان شرطه أن يكون المرئي منه في جهة ولا في جهة فقط بل وفي جهة ما مخصوصة · ولذلك ليس تتأتى الرؤية بأي وضع اتفق أن يكون البصر من المرئي بل بأوضاع محدودة وشروط محدودة أيضا. وهي ثلاثة أشياحضور الضوء والجسم الشفاف المتوسط بين البصر والمبصروكون المبصر ذا ألوان ضرورة والرد لهذه الامور المعروفة بنفسها في الابصار هو

رد للاوائل المعلومة بالطبع للجميع وإبطال لجميع علوم المناظرة والهندسة وقد قال القوّم أعني الاشعرية إن أحد المواضع التي يجب أن ينقــل فيها حكم الشاهد الى الغائب هو الشرط مشل حكمنا أن كل عالم حي لكون الحياة تظهر في الشاهد شرطا في وجود العلم وإن كان ذلك قلنا لهم وكذلك يظهر في الشَّاهد أن هـذه الاشياء هي شروط في الرؤية فالحقوا الغائب فيها بالشاهد على أصلكم: وقدرام أبو حامد في كتابه المعروف بالمقاصد أن يعاند هـذه المقدمة أعنى أن كل مرئي في جهـة من الرائي بان الانسان يبصر ذاته في المرآة وأن ذاته ليستمنه في جهة غير جهةمقابلة وذلك أنه ِلما كان يبصر ذاته وكانت ذانه ليست تحل في المرآة التي في الجهة المقابلة فهو يبصر ذاته في غير جهة . وهذه مغالطة فان الذي يبصر هو خيال ذاته والخيال منه هو في جهة اذكان الخيال في المرآة والمرآة فيجهة : وأماحجتهم التي أتوا بها في إمكان رؤية ماليس بجسم فان المشهور عندهم في ذلك حجتان إحداهما وهي الاشهر عندهم مايقولونه من أن الشي لايخلو أن يرى من جهة ما هو ملون أو من جهة أنه جسم أو من جهة أنه لون أو من جهة أنه موجود وربما عدو اجهات أخر غير هذه الموجودة ثم يقولون وباطل أن يرى من قبل انه جسم اذلو كان ذلك كذلك لما رئي اللون وباطل ان يرى لمكان أنه لون اذ لو كان ذلك لما رئي الجسم واذا بطلت جميع هذه الاقسام التي تتوهم في هذا الباب فلم يبق أن يرى الشيُّ الا من قبل أنه موجود والمغالطة في هذا القول بينة فان المرتيمنه ما هو مرئي بذاته وهـ ذه هي حال اللون والجسم فات اللون مرئي بذاته والجسم مرئي من قبل اللون ولذلك ما لم يكن له لون لم يبصر ولو كان الشيء انما يرى من حيث هو موجود فقط لوجب أن تبصر الاصوات وسأتر

المحسوسات الخمس فكان يكون البصر والسمع وسأثر الحواس الخمس حاسة واحدة وهذه كلها خلاف مايعقل: وقد اضطر المتكلمون لمكان هذه السائلة وما أشبهها أن يسلموا أن الالوان ممكنة أن تسمع والاصوات ممكنة أن ترى وهــذا كله خروج عن الطبع وعمـا يمكن أن يعقله انسان فانه من الظاهر أن حاسة البصر غير حاسة السمع وأن محسوس هذه غير محسوس تلك وان آلة هـ ذه غير آلة تلك وانه ليس يمكن أن ينقلب البصر سمعاكم ليس يمكن أن يعود اللون صوتا: والذين يقولون إن الصوت يمكن أن يبصر في وقت ما فقديجب أن يسألوا فيقال لهم ماهو البصر فلا بد منأن يقولوا هو قوة تدرك بها المرئيات الألوان وغيرها ثم يقال لهم ماهو السمع فلا بدأن يقولوا هو قوة تدرك بها الاصوات فاذا وضعوا هذاقيل لهم فهل البصر عند هـــذه الاصوات هو بصر فقط أوسمع فقط فان قالوا سمع فقط فقد سلموا انه لايدرك الألوان وان قالوا بصر فقط فليس يدرك الاصوات واذالم يكن بصراً فقط لانه يدرك الاصوات ولاسمعا فقطلانه يدرك الألوان فهو بصر وسمع معاً وعلى هــذا فستكونالاشياء كلها شيأ واحداً حتى المتضادات وهذا شئ فيما أحسبه يسلمه المتكلمون من أهـــل ملتنا أويلزمهم تسليمه وهورأي سوفسطائي لأقوام قدماءمشهورين بالسفسطة وأما الطريقة الثانية التي سلكها المتكلمون فيجواز الرؤية فهي الطريقة التي اختارها أبو المعالي في كـتابه المعروف بالارشادوهي هذه الطريقة: وتلخيصها أن الحواس انما تدرك ذوات الاشياء وما تنفصل به الموجودات بعضهامن بعض هيأحوال ليست بذوات فالحواس لاتدركها وآنما تدرك الذاتوالذات هي نفس الموجود المشترك لجميع الموجودات فاذًا الحواس انما تدرك الشيء

من حيث هو موجودوهذا كله في غاية الفساد: ومن أبين مايظهر به فساد هذا القول انه لوكان البصر انما مدرك الاشياء لما أ مكمنه أن يفرق بين رالابيض والاسود لأن الاشياء لاتفترق بالشيء الذي تشترك فيــه ولا كان بالجلة يمكن في الحواس لافي البصر أن يدرك فصول الألوان ولافي السمع أن يدرك فصول الأصوات ولافي الطعمأن يدرك فصول المطعومات وللزمأن تكون مدارك الحسوسات بالجنس واحدا فلا يكون فرق بين مدرك السمع وبين مدرك البصر : وهذا كله في غاية الخروج عما يعقله الانسان وانماتدرك الحواس ذوات الاشياء المشار اليها بتوسط إدراكها المحسوساتها الخاصة بها فوجه المغالطة في هذا هو أن ما يدرك ذاتيا أخـــذ أنه مدرك بذاته ولولا النشأ على هــذه الاقاويل وعلى التعظيم للقائلين بها لمـا أمكن أن يكون فيهـا شي من الاقناع ولا وقع بهاالتصديق لأحدسليم الفطرة

والسبب في مثل هـــذه الحيرة الواقعة في الشريعة حتى الجأت القائمين بنصرتها في زعمهم الى مثل هـذه الأقاويل الهجينة التي هي ضحكة من عنى بتمييز أصناف الاقاويل أدنى عناية هو التصريح في الشرع بما لم يأذن الله ورسوله به وهو التصريح بنني الجسمية للجمهور وذلك أنه من العسير أن يجتمع في اعتقاد واحـــد ان ههنا موجوداً ليس بجسم وانه مرئي بالأبصار لان مدارك الحواس هي في الاجسام أو أجسام ولذلك رأى قوم ان هذه الرؤية هي مزيد علم في ذلك الوقت وهذا أيضاً لايليق الأفصاح به للجمهور وانه لما كان العقل من الجمهور لاينفك من التخيل بل ما لايتخيلون هو عندهم عــدم وكان تخيل ماليس بجسم لا يمكن والتصديق بوجود ما ليس بمتخيل غير ممكن عندهم عــدل الشرع عن التصريح لهم لهذا المعني فوصفه

سبحانه لهم بأوصاف تقرب من قوة التخيل مثل ماوصفه به من السمع والبصر والوجه وغير ذلك مع تعريفهم آنه لايجانسه شيء من الموجودات المتخيلة ولا يشبهه. ولو كان القصد تعريف الجمهور انه ليس بجسم لما صرح لهم بشيء من هذا بل لما كان أرفع الموجودات المتخيلة هو النورضرب لهم المثال به اذكان النورهوأشهر الموجودات عندالحس والتخيل وبهذا النحومن التصور أمكن ان يفهموا المعاني الموجودات في المعاد أعني ان تلك المماني مثلت لهم بأمور متخيلة محسوسة فاذأ متى أخذ الشرع فيأوصاف الله تبارك وتعالى على ظاهره لمتعرض فيه هذه الشبهة ولا غيرها لأنه اذا قيل له نور وان له حجابا من نور كما جاء في القرآن والسنن الثابتة ثم قيل إن المؤمنين يرونه في الآخرة كما ترى الشمس لم يعرض في هذا كله شك ولا شبهة في حق الجمهور ولا في حق العلماء: وذلك أنه قد تبرهن عند العلماءان تلك الحال مزيد علم لكن متى صرح لهم به أعني للجمهور بطلت عندهم الشريعة كلها أوكفروا المصرحهم بها فمن خرج عن منهاج الشرع في هذه الأشياء فقد ضل عن سواء السبيل وأنت اذا تأملت الشرع وجدته مع أنه قد ضرب للجمهورفي هذه المعاني : الثالات التي لم يمكن تصورهم إياها دونها فقدنبه العلماءعلى تلك المعاني أنفسها التي ضرب مثالاتها للجمهور فيجب أن يوقف عند حد الشرع في نحوالتعليم الذي خص به صنفًا صنفًا من الناس والا يخلط التعليمان كلاهما فتفســـد الحكمة الشرعية النبوية: ولذلكقال عليه السلام إنا معشر الانبياء أمرنا أن ننزل الناس منازلهم وان نخاطبهم على قدرعقو لهم. ومن جعل الناس شرعاو احداً في التعليم فهو كمن جعلهم شرعاواحداً في عمل من الأعمال . وهذا كله خلاف المحسوس والمعقول : فقد تبين لك من هذا ان الرؤية معنى ظاهر وانه ليس

يعرض فيه شبهة اذا أخذ الشرع على ظاهره في حق الله تبارك وتعالى أعني اذا لم يصرح فيه بنني الجسمية ولا باثباتها واذ قد تبينت عقائد الشرع الاول في التنزيه والمقدار الذي سلك في تعليم الجمهور من ذلك فقد ينبغي ان نسير الى الجزء الذي يتضمن معرفة أفعال الله تبارك وتعالى وهو الفن الخامس من هذه الفنون وبه ينقضى القول في هذا الذي قصدناه

﴿الفن الخامس في معرفة الأفعال ﴾ ونذكر في هذا الفن خمس مسائل فقط هي الاصول التي عليها يدوركل ما في هذا الباب (المسألة الاولى) في إثبات خلق العالم (الثانية) في بعث الرسول (الثالثة) في القضاء والقدر (الرابعة) في التجوير والتعديل (الخامسة) في المعاد

(السألة الاولى في حدوث العالم) إعلم ان الذي قصده الشرع من معرفة العالم هو انه مصنوع لله تبارك وتعالى ومخترع له وانه لم يوجد عن الاتفاق ومن نفسه فالطريق التي سلك الشرع بالناس في تفرير هذا الاصل ليس هو طريق الأشعرية فانا قــد بينــا ان تلك الطرق ليست من الطرق اليقينية الخاصة بالعلماء ولاهيمن الطرق العامة المشتركة بالجميع وهى الطرق البسيطة أعنى بالبسيطة القليلة المقدمات التي نتائجها قريبةمن المقدمات المعروفة بنفسها: وأما البيانات التي تكون بالمقاييس المركبة الطويلة التي تنبني على أصول متفننة فليس يستعملها الشرع في تعليم الجمهور . فكل من سلك بالجمهو رغير هـذا النوع من الطـرق أعنى البسيطة وتأول ذلك على الشرع فقد جهـل مقصده وزاغ عن الطريقة . وكذلك أيضاً لا يعرف الشرع بأمثال هذه المقاميس من الامور الاماكان له مثال في الشاهـ د. وما كانت الحاجة الى تعريف الجمهور به وكيدة مثل ذلك بأقرب الأشياء شبها به كالحال في أحوال

المعاد وما لم تكن لهم به حاجة الى معرفته في هذا الجنس عرفوا انه ليس من عملهم كما قال تعالى في الروح: واذ قد تقرر لنا في هذا الاصل فواجب أنَ تَكُونَ الطريقة التي ساكما الشرع فى تعليم الجمهور حدوث العالم من الطرق البسيطة المعترف بها عندالجميع. وواجب أن كان حدوثه ليس لهمثال في الشاهد أن يكون الشرع استعمل في تثليل ذلك حدوث الاشياء المشاهدة فاماالطريق التي سلكم الشرع في تعليم الجمهورأن العالم مصنوع للة تبارك وتعالى فانه اذا تؤملت الآيات التي تضمنت هذا المعنى وجدت تلك الطرق هي طريق العناية وهي أحدى الطرق التي قلنا إنها الدالة على وجود الخالق تمالى : وذلك أنه كما ان الانسان اذا نظر الى شيُّ محسوس فرآه قد وضع بشكل ما وقدرما ووضع ما موافق في جميع ذلك للمنفعة الموجودة في ذلك الشيء المحسوس والغاية المطلوبة حتى يعترف أنه لو وجــد بغير ذلك الشكل أوبغير ذلك الوضع أو بغيرذلك القدر لم توجد فيه تلك المنفعة علم على القطع أن لذلك الشيء صانعا صنعه ولذلك وافق شكله ووضعه وقدره تلك المنفعه وأنه ليس يمكن أن تكون موافقة إجماع تلك الاشياء لوجود المنفعة بالاتفاق مثال ذلك أنه اذا رأى انسان حجرا موجوداً على الارض فوجد شكله بصفة يتأتى منها الجلوس ووجداً يضا وضعه كذلكوقدره علم ان ذلك الحجر أنما صنعه صانع وهو الذي وضعه كذلك وقدره في ذلك المكان . وأمامتي لم يشاهد شيأ من هذه الموافقة للجلوس فأنه يقطع أن وقوعه في ذلك المكان ووجوده بصفة ماهو بالاتفاق ومن غيرأن بجعله هناك فاعل كذلك الأمر في العالم كله فانه اذا نظر الانسان الى ما فيه من الشمس والقمر وسائر الكواكب التي هي سبب الأزمنة الأربعة وسبب الليــل والنهار وسبب

الامطار والمياه والرياح وسبب عمارة أجزاء الارض ووجود الناس وسأمر الكائنات من الحيوانات والنبات وكون الارض موافقة لسكني الناس فيها وسائر الحيوانات السرية. وكذلك الماء موافقا للحيوانات المائيــة والهواء للحيوانات الطائرة وأنه لو اختل شيء من هذه الخلقة والبنية لأختل وجود المخلوقات التي همنا علم على القطع انه ليس يمكن أن تكون هذه الموافقة التي في جميع أجزاء إلعالم للانسان والحيوان والنبات بالاتفاق بل ذلك من قاصد قصده ومريد أراده وهو الله عن وَجل. وعلم على القطع أن العالم مصنوع وذلك انه يعلم ضرورة انه لم يمكن أن توجد فيههذه الموافقة لوكان وجوده عن غيرصانع بلعن الاتفاق: فأما أن هذا النوع من الدليل قطعي وانه بسيط فظاهر من هذا الذي كتبناه، وذلك ان مبناه على أصلين معترف بهما عنــد الجميع. أحدهما ان العالم بجميع أجزائه يوجد موافقا لوجود الانسان ولوجود جميع الموجودات التي ههنا. والأصل الثاني أن كل ما يوجد موافقا في جميع أجزآته لفعل واحد ومسددا نحو غاية واحدة فهو مصنوع ضرورة فينتج عن هذين الأصلين بالطبع أن العالم مصنوع وان له صانعًا . وذلك أن دلالة العناية تدل على الامرين معا ولذلك كانت أشرف الدلائل الدالة على وجود الصانع: وأما أن هذا النوع من الاستدلال هو النوع الموجود في الكتاب العزيز فذلك يظهر من غير ما آية من الآيات التي يذكر فيها بدء الخلق فمنها قوله تعالى ﴿ أَلَمْ نَجُعُلُ الْارْضُ مَهَادًا وَالْجِبَالُ أُوتَادًا ﴾ الى قوله ﴿ وجناتُ أَلْفَافًا ﴾ فان هذه الآية اذا تؤملت وجد فيها التنبيه على موافقة أجزاء العالم لوجود الأنسان : وذلك انه ابتــدأ فنبه على أمر معروف بنفسه لنا معشر الناس الابيض والاسود وهو ان الارض خلقت بصفة يتأتى لنا المقام عليها

وأنها لو كانت متحركة أو بشكل آخر غير الموضع الذي هي فيه أو بقدر غير هذا القدر لما أمكن أن نوجد فيها ولا أن نخلق عليها وهذا كله محصور في قولِه تعالى ﴿أَلَّم نَجْعُلُ الْارْضُ مَهَادًا﴾ وذلك أنالمهاد يجمع الموافقة فيالشكل والسكون والوضع وزائدا الى هذا معنى الوثارة واللين فمبا أعجب هــذا الإعجاز وأفضل هذه السعادة وأغرب هذا الجمع: وذلك أنه قد جمع في لفظ مهاد جميع ما في الارض من موافقتها لكون الانسان عليها. وذلك شيٌّ قد تبين على التمام للعلماء في ترتيب من الكلام طويل وقدر من الزمان غير يسير والله يختص برحمتة من يشاء: وأماقوله تعالى ﴿وَالْجِبَالُ أُوتَادًا ﴾ فانه نبه بذلك على المنفعة الموجودة في سكون الارض من قبـل الجبال فأنه لو قدرت الارض أصغر مما هي كأن كانت دون الجبال لتزعزعت من حركات باقي الاسطقسات أعنى الماء والهواء وللزلزلت وخرجت من موضعها ولوكان ذلك كِذلك لهملك الحيوان ضرورة : فاذًا موافقة سكونها لما عليها من الموجودات لم تعرض بالاتفاق وانما عرضت عن قصد قاصد وإرادة مرمد فهي ضرورة مصنوعة لذلك القاصد سبحانه وموجودة له على الصفة التي قدرها لوجود ما عليها من الموجودات ثم نبه أيضا على موافقة وجود الليل والنهار للحيوان فقال تعالى ﴿وجعلنا الليل لباسا وجعلناالنهارمعاشا ﴾ يريد ان الليل جعله كالسترة واللباس للموجودات التي ههنا من حرارة الشمس وذلك أنه لولا غيبة الشمس بالليـل لهلكت الموجودات التي جعـل الله حياتها بالشمس وهو الحيوان والنبات فلماكان اللباس قديق من الحر مع أنه سترة وكان الليل يوجد فيه هذان العنيان سهاه الله تعالى لباساً . وهذا من أبدع الاستعارة. وفي الليل أيضا منفعة أخرى للحيوان وهو أن نومه يكون فيــه مستغرقاً لمكان ذهاب الضوء الذي يحرك الحواس الى ظاهر البدن الذي هو اليقظة ولذلك قال تعالى ﴿ وجعلنا نومكم ثباتا ﴾ أى مستغرقا من قبــل ظلمة الليل ثم قال تعالى ﴿ وَبَلْيِنَا فُو قَـكُم سَبْعًا شَدَادَاوِجِعَلْنَا سِرَاجًا وَهَاجًا ﴾ فعبر بلفظ البنيان عن معنى الاختراع لها وعن معنى الاتفاق الموجود فيها والنظام والترتيب وعبر بمعنى الشدة عما جعل فيها من القوة على الحركة التي لاتفترعنها ولايلحقها منقبلها كلال ولايخاف ان تخركماتخرالسقوف والمباني العالية والى هذا الاشارة نقوله تعالى ﴿وجعلنا السماء سقفا محفوظاً ﴾ وهذا كله تنبيه منه على مو افقتها في أعدادها وأشكالها وأوضاعها وحركاتهالوجود ماعلى الارض وماحولها حتى أنه لو وقف جرم من الأجرام السماوية لحظة واحدة لفسد ماعلى وجه الارض فضلا عن أن يقف كلها: وقد زعم قوم ان النفخ في الصور الذي هو سبب الصعقة وقوف الفلك: ثم نبه على منفعة الشمس الخاصة وموافقتها لوجود ما على الارض فقال تعالى ﴿وجعلنا سراجاوهاجا﴾ وانما سماها سراجا لان الاصل هو الظلمة والضوء طارئ على ظلمة الليل ولولا السراج لم ينتفع الانسان بحاسة بصره بالليل وكذلك لولا الشمس لم ينتفع الحيوان بحاسة بصرهأصلا. وانما نبه على هذه المنفعة للشمس فقط دون سائر منافعها لأنها أشرف منافعها وأظهرها: ثم نبه تعالى على العناية المذكورة في نزول المطر وانه أنما ينزل لمكان النبات والحيوان وان نزول المطر بقدر محدَّوَد وفي أوقات محدودة لنبات الزرع ليس يمكن ان يعرض عن الاتفاق بل سبب ذلك العناية بما ههنا فقال تعالى ﴿وأَنزلنا من المعصرات ماء مجاجاً لنخرج به حبا ونباتا وجنات ألفافا ﴾ والآيات التي في القرآن في التنبيه على هذا المعنى كثيرة مثل قوله تعالي ﴿ أَلَمْ تُرُوا كَيْفَ خَلْقَ اللَّهُ سَبَّعَ سَمُواتَ طباقا وجعل القمر فيهن نورا وجعل الشمس سراجا والله أنبتكم من الارض نباتا ومثل قوله تعالي الله الذي جعل لهم الارض فراشا والسماء بناء الله ومثل تعدد هذه الآيات وتفصيل ما نبهت عليه من العناية التي تدل على الصانع والمصنوع لما وسع ذلك مجلدات كثيرة وليس قصدنا ذلك في هذا الكتاب ولعلنا إن أنسأ الله في الاجل ووقع لنا فراغ ان تكتب كتابا في العناية التي نبه عليها الكتاب العزيز

وينبغي أن تعلم انهذا النوع من الاستدلال في غاية المضادة للاستدلال الذي زعمت الاشعرية أنه الطريق إلى معرفة الله سبحانه . وذلك أنهم زعموا أن دلالة الموجودات على الله تبارك وتعللى ليست من أجل حكمة فيها تقتضي العناية ولكن من قبل الجواز أي من قبل الجوازلما يظهر في جميع الموجو دات انه جأنر في العقل أن يكون بهذه الصفة وبضدهاً: فانه ان كان هذا الجواز على السواء فليس ههناحكمة ولاتوجد همنا موافقة أصلابين الانسان وبين أجزاء العالم. وذلك انه ان كان يمكن على زعمهم ان تكون الموجودات على غير ماهي عليه كوجو دهاعلى ما هي عليه فليس همنامو افقة بين الانسان وبين الموجودات التي أمتن الله عليه بخلقهاوأمره بشكره عليها فانهذا الرأي الذي يلزمهان يكون امكان خلق الانسان جزأ من هـــذا العالم كامكان خلقــه في الخلاء مثلا الذي يرون انه موجود بلوالانسانءندهم يمكن أن يكون بشكل آخر وخلقةأخرى ويوجد عنه فعل الانسان : وقديمكن عندهم أن يكون جزء من عالم آخر مخالف بالحد والشرح لهذا العالم فلا تكون نعمة ههنا يمتن بها على الانسان لان ماليس بضروري ولامن جهة الأفضل في وجود الانسان فالانسان مستغن عنه وما هو مستغن عنـه فليس وجوده بإنعام عليه . وهذا كله خلاف مافي فطر الناس

وبالجملة فكاأنه من أنكر وجو دالسببات مرتبة على الاسباب في الامور الصناعية أو لم يدركها فهمه فليس عنده علم بالصناعة ولا الصانع كذلكمن جحد وجود ترتيب المسببات على الاسباب في هذا العالم فقد جحد الصانع الحكيم تعالى الله عن ذلك علوا كبيراً: وقولهم إن الله تعالى أجرى العادة بهذه الاسباب وأنه ليس لها تأثير في المسببات باذنه قول بميد جداً عن مقتضى الحكمة بلهو مبطل لها. لان المسببات ان كان يمكن أن توجدمن غيرهذه الاسباب على حد ماعكن أن توجد بهذه الاسباب فأي حكمة في وجودها عن هذه الاسباب: وذلك ان وجود السببات عن الاسباب لا يخلو من ثلاثة أوجه . إما ان يكون وجو دالاسباب لمكان المسببات من الاضطرار مثل كون الانسان متغذيا. وإما ان يكون من أجل الافضل أعنى لتكون السببات بذلك أفضل وأتممثل كونالانسان له عينان. وإما ان يكون ذلك لامن جهة الأفضل ولا من الاضطرار فيكون وجود المسببات عن الأسباب بالاتفاق وبغير قصد فلا تكون هنالك حكمة أصلا ولا تدل على الاتفاق: وذلك أنه انكان مثلا ليس شكل يد الانسانولا عدد أصابعها ولا مقدارها ضروريا ولا من جهـة الافضل في الامساك الذي هو فعلها وفي احتوابها على جميــع الاشياء المختلفة الشكل وموافقتهالامساك آلاتجميع الصنائع فوجو دأفعال اليه عن شكامها وعدد أجزائها ومقدارها هو بالاتفاق ولوكان ذلك كذلك لكان لافرق بين أن يخص الإنسان باليد أوبالحافر أوبغير ذلك مما يخص حيوانا حيوانا من الشكل الموافق لفعله: وبالجملة متى رفعناالاسباب والمسببات لم يكن ههنا شئ يرد به على القائلين بالاتفاق أعني الذين يقولون لاصانع همنا وان جميع ماحدث في هذا العالم أنما هو عن الاسباب المادية

لان أحد الجائرين هو أحق أن يقع عن الاتفاق منه ان يقع عن فاعل مختار: وذلك انه اذا قال الاشعري ان وجود أحد الجائرين أوالجائرات هو دال على أن همنا مخصصاً فاعلا كان لأولئك ان يقولوا ان وجود الموجودات على أحد الجائزين أوالجائرات هو عن الاتفاق لأن الارادة انما تفعل لمكان سبب من الاسباب والذي يكون لغير علة ولا سبب هو عن الاتفاق اذ كنا نوى أشياء كثيرة تحدث بهذه الصفة مثل مايعرض للاسطقسات ان تمتزج امتزاجا بالاتفاق فيحدث عن ذلك الامتزاج بالاتفاق موجودما ثم تمترج أيضاً امتزاجا آخر فيحدث بالاتفاق عن ذلك الامتزاج بالاتفاق موجود آخر فيحدث بالاتفاق عن ذلك الامتزاج بالاتفاق موجود آخر فيحدث بالاتفاق عن ذلك الامتزاج بالاتفاق موجود آخر فيحدث المناح عن ذلك الامتزاج بالاتفاق موجود آخر فيحدث عن ذلك الامتزاج بالاتفاق موجود آخر فيحدث عن الاتفاق

وأمانحن فلماكنا نقول إنهواجبان يكونههنا ترتيبونظام لايمكن ان يوجد أتقن منهولا أتم منه وان الامتزاجات محدودة مقدرة والموجودات ألحادثة عنها واجبة وان هذا دامًا لايختل لم يمكن ان يوجد ذلك عن الاتفاق لاب مايوجد عن الاتفاق هو أقل ضرورة · والى هذا الاشارة بقوله تعالى ﴿ صنع الله الذي أتقن كل شيءٌ ﴾ وأي اتقان يكون ليت شعري في الموجو دات ان كانت على الجواز لان الجائز ليسُ هو أولى بالشيُّ من ضده . والى هـذا الأشارة بقوله تعالي ﴿ماترى في خلق الرحمن من تفاوت فارجع البصر هل ترى من فطور ﴾ وأي تفاوت أعظم من أن تكون الاشياء كلما يمكن أن توجد على صفة أخرى فوجدت على هذه ولعل تلك الصفة المعدومة أفضل من الموجودة فن زعم مشلا ان الحركة الشرقية لوكانت غربية والغربية شرقية لم يكن في ذلك فرق في صنعة العالم فقد أبطل الحكمة وهو كمن زعم انه لوكان اليمين من الحيوان شمالا والشمال يمينا لم يكن في صنعة الحيوان فان أحد الجائزين

كما يمكن ان يقال فيمه انما وجد على أحمد الجأنزين من فاعل مختار كذلك ممكن ان يقال انه انما وجدعلي أحد الجأنرين بالاتفاق اذكنا نرى كثيرا من الجائزات توجد على أحد الجائزين عن فاعليها بالاتفاق

وأنت تتبين ان الناس بأجمهم يرون ان المصنوعات الحسيسة هي التي يرىالناس فيها انه كان يكن أن تكون على غير ماصنعت عليه حتى انه انما أدت الخساسة الواقعة في كثير من المصنوعات التي بهذه الصفة ان يظن أنهاحدثت عنَّ الاتفاق وانهم يرون ان المصنوعات الشريفة هيالتي يرون فيها انه ليس يمكن أن تكون على هيئة أتم وأفضل من الهيئة التي جعلها عليها صالعها: فاذاهذا الرأي من أراء المتكلمين هو مضاد للشريعة و الحكمة : ومعنى ماقلناه من أن القول بالجـواز هو أقرب على نفي الصانع من أن يدل على وجوده مع انه ينغي الحكمة عنه هو آنه متى لم يعقل ان ههنا أوساطا بين المبادئ والغايات في المصنوعات ترتب عليها وجود الغايات لم يكن ههنا نظام ولا ترتيب واذا لم يكن همنا نظام ولا ترتيب لم يكن همنا دلالة على أن لهذه الموجودات فاعلا مريدا عالما لان الترتيب والنظام وبناء المسببات على الاسباب هو الذي يدل على أنها صدرت عن علم وحكمة . وأما وجود الجائز على أحد الجائزين فيمكن أن يكون عن فاعل غير حكيم عنَّ الاتفاق عنه ،مثل ان يقع حجر على الارض عن الثقل فيــه فيسقط على جهة منه دون جهــة وعلى موضع دون موضع أوعلى وضع دون وضع فان هذا القول يلزم عنه ضرورة إما ابطال وجودالفاعل على الاطلاق وإما ابطال وجودفاعل حكيم عالم تعالى اللهو تقدست أساؤه عن ذلك : وأما الذي قاد المتكلمين من الاشعرية الى هذا القول الهروب من القول بفعل القوى الطبيعية التي ركبها الله في الموجودات التي

همنا كما ركب فيها النفوس وغيرذلك من الاسباب المؤثرة فهربوا من القول بأن همنا أسبابا فاعلة غمير الله وهيهات لافاعل همنا آلا الله اذكان مخمترع الاسباب وكونها أسبابا مؤثرة هو باذنه وحفظه لوجودها وسنبين هذاالمعني بيانا أكثر فيمسألة القضاء والقدر : وأيضاً فانهم خافوا أن يدخل عليهم من القول بالاسباب الطبيعية ان يكون العالم صادرا عن سبب طبيعي ولو علموا أن الطبيعة مصنوعة وانه لاشي أدل على الصانع من وجود موجود بهــذه الصفة في الأحكام لعلموا ان القائل بنني الطبيعة قــد أسقط جزأ عظيما من موجودات الاستدلال على وجود الصانع العالم بجحده جزأ من موجودات الله وذلك أن من جحدجنسا من المخلوقات الموجودات فقد جحد فعلا من أفعال الخالق سبحانه ويقرب هذا ممن جحدصفة من صفاته: وبالجملة فلما كان نظر هؤلاء القوم مأخوذا من بادئ الرأي وهو الظنون التي تخطر للانسان من أول نظرة وكان يظهر في بادي الرأي ان اسم الارآدة انما يطلق على من يقدر ان يفعل الشر وضده رأوا انهم إن لم يضعوا ان الموجودات جأزة لم يقدروا ان يقولوا بوجود فإعل مريد فقالوا ان الموجودات كلها جائزة ليثبتوا من ذلك ان المبدئ الفاعل مريدكأنهم لم يروا الترتيب الذي في الأمور الصناعية ضروريا وهو مع ذلك صادر عن فاعل مريد وهو الصانع:وهؤلاء القوم غفلوا عما يدخل عليهم من هذا القول من نفي الحكمة عن الصانعأو دخـول السبب الاتفـاقي في الموجودات فان الاشيـاء التي تفعلها الارادة لالمكان شيُّ من الاشياء أعني لمكانَ غاية من الغايات هي عبث ومنسوبة الى الاتفاق وقد علموا كما قلنا أنه يجب من جهة النظام الموجود في أفعـال الطبيعة ان تكون موجودة عن صانع عالم والاكان النظام فيها بالاتفاق لما

احتاجوا أن ينكروا أفعال الطبيعة فينكروا جندا من جنود الله تعالى التي سخرها الله تعالى لابجاد كثير من موجودات باذبه ولحفظها وذلك ان الله تبارك وتعالى أوجدمو جودات باسباب سخرهالما من خارج وهي الأجسام السماويةوبأ سباب أوجدها في ذوات تلك الموجو داتوهي النفوس والقوى الطبيعية حتى أنحفظ بذلك وجود الموجودات وتمت الحكمة فمن أظلم ممن أبطل الحكمة وافترى على الله الكندب: فهذا مقدار ماعرض من التغيير في هذه الشريعة في هذا المعنى وفي غيره من المعاني التي بيناها قبل ونبينها فيما يأتي ان شاء الله تعالى فقد تبين من هذا ان الطرق الشرعية التي نصبها الله لعباده ليعرفوا منها ان العالم مخلوق له ومصنوع هي ما يظهر فيــه من الحكمة والمناية بجميع الموجودات التي فيه وبخاصة بالانسان وهي طريقة نسبتها في الظهور الي العقل نسبة الشمس في الظهور الى الحس. وأما الطريق التي سلك بالجمهور في تصور هذا المعني فهو التمثيل بالشاهد وان كان ليس له مثال في الشاهد إذ ليس يمكن للجمهور ان يتصوروا على كنهه ما ليس له مثال في الشاهد فاخبر تمالى از العالم وقع خلقه اياه في زمان وانه خلقه من شيء اذ كان لا يعرف في الشاهد مكون الآبهذه الصفة فقال سبحانه مخبرا عن حاله قبل كونالهالم ﴿وكانء شه على الماء ﴾ وقال تعالى ﴿ ان ربكم الله الذي خلق السموات والارض في ستةأيام ﴾ وقال ﴿ ثم استوى الى السماء وهي دخان ﴾ الى سائر الآيات التي في الكتاب المزيز في هذا المعنى فيجب أن لا يتأول شيءً من هذا للجمهور ولا يتعرض لتنزيله على غير هذا التمثيل فانه من غيَّر ذلك فقد أبطل الحكمة الشرعية فاما ان يقال لهم ان عقيدة الشرع في العالم هي أنه محدث واله خلق من غيرشي وفي غير زمان فذلك شي لايمكن ان يتصوره العلماء فضلا عن الجمهور فينبغي كما قلنا ان لا يعدل في الشرع عن التصور الذي وضعه للجمهور ولا يصرح لهم بغير ذلك فان هذا النوع من التمثيل في خلق المالم هو الموجودفي القرآن وفي التوراة وفي سائر الكتب المنزلة: ومن العجب الذي في هذا المعنى ان التمثيل الذي جاء في الشرع في خلق العالم يطابق معنى الحدوث الذي في الشاهد ولكن الشرع لم يصرح فيه بهذا اللفظ وذلك تنبيه منه للعلماء على أن حدوث العالم ليس هو مثل الحدوث الذي في الشاهد وانما أطلق عليه لفظ الخلق ولفظالفطور وهذه الالفاظ تصلح لتصورالمعنيين أعني لتصور الحدوث الذي في الشاهد وتصور الحــدوث الذي أدى اليه البرهان عند العلماء في الغائب فاذًا استعمال لفظ الحدوث أو القدم بدعة في الشرع وموقع في شبهة عظيمة تفسد عقائد الجمهور وبخاصة الجدليين منهم ولذلك عرضت أشدحيرة تكون وأعظم شبهة للمتكلمين من أهل ملتنا أعني الاشعرية. وذلك أنهم لماصر حوا – أن الله مريدبار ادة قديمة – وهذا بدعة كماقلنا ووضعوا ان العالم محدث قيل لهم كيف يكون مراد حادث عن ارادة قدعة فقالوا ان الارادة القديمة تعلقت بإيجاده في وقت مخصوص وهو الوقت الذي وجده فيه فقيل لهم ان كانت نسبة الفاعل المريد الى المحدث في وقت عدمه هي بعينها نسبته منه في وقت ايجاده فالمحدث لم يكن وجوده أولى منه في غير. اذا لم يتعلق به في وقت الوجود فعل انتفى عنه في وقت العدموان كانت مختلفة فهنالك ارادة حادثة ضرورة والاوجب أن يكون مفعول محدث عن فعل قديم فانه مايلزم من ذلك في الفعل يلزم في الارادة: وذلك أنه يقال لهم اذا حضر الوقت وقت وجوده فوجد هل وجد بفعل قديم أو بفعل محدث فانقالوا بفعل قديم فقدجوزوا وجود المحدث بفعل قديم وانقالوا بفعل محدث

لزمهم أن يكون هنا لك إرادة محدثة فان قالوا الإرادة هى نفس الفعل فقد قالوا محالاً فان الارادة هي سبب الفعل في المريد ولو كان المريداذا أراد شيأمًا في وقت ما وجد ذلك الشيء عند حضور وقته من غير فعل منه بالارادة المتقدمة لكان ذلك الشيء موجودا عن غير فاعل وأيضافقديظن أنهآن كان واجبا أن يكون عن الآرادة الحادثة مراد حادث فقد يجب أن يكون عن الارادة القديمة مراد قديم والاكان مراد الارادة القديمة والحادثة واحدا وذلك مستحيل فهذه الشبه كلها إنما أثارها فيالاسلام أهل الكلام بتصريحهم في الشرع بما لم يأذن به الله فأنه ليس في الشرع أنه سبحانه مريد بارادة حادثة ولا قديمة فلاهم في هذه الاشياء اتبعوا ظواهر الشرع فكانوا ممن سعادته ونجاته باتباع الظاهر ولاهم أيضا لحقوا بمرتبة أهل اليقين فكانوا ممن سعادته في علوم اليقين ولذلك ليسوا من العلماء ولا من جمهور المؤمنين المصدقين وانمـا هم من الذين في قلوبهـم زيغ وفي قلوبهم مرض فأنهم يقولون بالنطق الخارج أشياء يخالفها النطق الباطن منهم وسبب ذلك المصبية والمحبة . وقد يكون الاعتياد لأمثال هذه الاقاويل سببا للانخلاع عن المعقولات كما نوى يعرض للذين مهروا بطريق الاشعرية وارتاضوا بهامنذ الصبافهؤلاء لاشك محجوبون بحجاب المادة والمنشأ . فهذاالذي ذكرناه من أمر هذه المسألة كاف محسب غرضنا فلنسر الى المسألة الثانية

والنظر في هذه المسألة الثانية في بعث الرسل والنظر في هذه المسألة في موضعين. أحدهما في اثبات الرسل. والموضع الثاني فيما يبين به ان هذا الشخص الذي يدعى الرسالة واحد منهم وأنه ليس بكاذب في دعواه: فأما وجود مثل هذا الصنف من الناس فقد رام قوم إثبات ذلك بالقياس وهم المتكامون وقالوا قد ثبت

أن الله متكلم ومريد ومالك لعباده وجائز علىالمتكلم المريد المالك لأمرعباده في الشاهد أن يبعث رسولا الى عباده المملوكين فوجب أن يكون ذلك ممكنا في الغائب وشدوآ هذا الوضع بابطال المحالات التي تروم البراهمة ان تلزمها عن وجود رسل من الله : قالوا واذاكان هذا المعنى قد ظهر إمكان وجوده في الغائب كوجوده في الشاهد وكان أيضاً يظهر في الشاهد أنه اذا قام رجل في حضرةالملك فقال أيها الناس اني رسول الملك اليكم وظهرت عليه من علامات الملك أنه يجب أن يعترف باندعوى ذلك الرسول صيحة قالواوهذه العلامة ظهور المعجزة على يدي الرسول وهذه الطريقة هي مقنعة وهي لائقة بالجمهور بوجه ما لكن اذا تتبعت ظهر فيها بعض اختلال من قبل بعض مايضعون فيهذه الاصول: وذلك أنهليس يصح تصديقنا للذي ادعى الرسالة عن الملك الامتى علمنا ان تلك العلامة التي ظهرت عليه هي علامة الرسل للملك وذلك امابقول الملك لأهل طاعته إن من رأيتم عليه علامة كذا من علاماتي المختصة بي فهو رسول من عندي أو بان يعرف من عادة الملك ان لاتظهر تلك العلامات الاعلى رسله · واذا كان هذا هكذا فلقائل أن يقول من أين يظهر ان ظهور المعجزات على أيدي بعض الناس هي العلامات الخاصة بالرسل فانه لايخلو أن يدرك هذا بالشرع أو بالعقل ومحال أن يدرك هــذا بالشرع لأن الشرع لم ثنبت بعد والعقل أيضا ليس ممكنه ان يحكم ان هذه العلامة هي خاصة بالرسل الا أن يكون قدأ درك وجودها مرات كشيرة للقوم الذين يعترف برسالتهم ولم تظهر على أيدي سواهم : وذلك أن ثبوت الرساله ينبني على مقدمتين : احداهما ان هذا المدعى الرساله ظهرت على يديه المعجزة . والثانية ان كل من ظهرت على يديه معجزة فهو نبي فيتولد من ذلك بالضرورة ان هذا نبي: فأما المقدمة القائلة ان هذا المدعى الرسالة ظهرتعليه معجزة فلنا ان نقول إن هذه المقدمة تؤخذ من الحس بعد أن نسلم ان همنا أفعالا تظهر على أيدي المخلوقين نقطع قطعا أنها ليست تستفاد لا بصناعة غريبة من الصائع ولا بخاصة من الخواص وان مايظهر من ذلك ليس تخيلا: وأما المقدمة القائلة الكل من ظهرت على يديه المعجزة فهو رسول فانميا تصح بعد الاعـــتراف بوجود الرسل وبعد الاعتراف بأنها لم تظهر قط إلا على من صحت رسالته: وانما قلنا إن هــذه المقدمة لا تصح الا ممن يعترف بوجود الرسالة ووجود المعجزة لآن هـذا طبيعة القول الخـبري أعني أن الذي تبرهن عنده مثلا أن العالم محدث فلا بدأن يكون عنده معلوما بنفسه ان العالم موجود وان المحدث موجود واذا كان الأمر هكذا فلقائل أن يقول من أين انا بصحة قولنا ان كل من ظهَرت على يديه المعجزة فهو رسول والرسالة لم يثبت وجودها بعد هذا ان سلمنا وجود المعجزة أيضاعلي الصفة التي يلزم بها أن يكون معجزًا ولا بد أن يكون جزء هذا القول أعني المبتدأ والخبرمعترفا بوجودهما قبل الاعتراف بصدق الحكم على أحدهما بالثاني :وليس لقائل أن يقول ان وجود الرسل يدل عليه العقل لكون ذلك جائرًا في العـقل فان الجواز الذي يشيرون اليه هو جهـل وليس هو الجواز الذي في طبيعة الموجودات مثل قولنا المطر جاعز أن ينزل وأن لا ينزل وذلك ان الجواز الذي هو من طبيعة الموجود هو أن يحس ان الشيء يوجد مرة ويفقد أخرى كالحال فينزول المطر فيقضى العقل حينئذ قضاء كلياً على هذه الطبيعة بالجواز والواجب ضد هذا وهو إلذي يحس وجوده دائما فيقضى 

فلو كان الخصم قد اعترف بوجود رسول واحد في وقت من الاوقات لظهر انالرسالة من الامورالجائزة الوجود وأما والخصم يدعي انذلك لميحس بعد فالجواز الذي يدعيه انماءهو جهسل بأحد المتقابلين أعني الامكان والامتناع والناس الذين صح منهم إمكان وجود الرسل انماصح لنا وجود هذا الامكان لانا قد أدركناوجود الرسل منهم الا أن تقول ان احساس وجود الرسل من الناس يدل على امكان وجودهم من الخالق كما أن وجود الرسول من عمرو يدل على امكان وجوده من زيد فهذا يقتضي تساوي الطبيعتين ففيه هــذا العسر وان فرضنا هذا الامكان في نفسه ولوكان في المستقبل لكان إمكانا بحسب الامر لابحسب علمنا: وأما وأحد المتقابلين منهذا الامكان قدخرج الى الوجود فانما هذا الامكّان في علمناوالاً من في نفســه متقرر الوجود على أحد المتقابلين أعني انهأرسل أولم يرسل فليس عندنا من ذلك الاجهل فقط مثل ان شك في عمرو هل أرسل رسولا فيما سلف اولم يرسل وذلك بخلاف ما اذا شككنا فيه هل يرسل رسولا غدا أولا فانه اذا جهلنا من زيد مثلا هلأرسل رسولا فيما مضي أو لم يُرسل لم يصح لنا الحكم ان من ظهر علامة زيد عليه فهو له رسول الا أن يعلم ان تلك علامة رسوله وذلك بعد أن يعلم انه قدأرسل رسولا والى هذا كله فمتى سلمناان الرسالة موجودة والمعجز موجود فَن أين يصحلنا أنمن ظهر على يديه المحز فهورسول: وذلك أن هـذا الحيكم ليس يمكن أن يؤخذ من السمع إذالسمع لا يثبت من قبل هذا الاصل فيكون من باب تصحيح الشيء بنفسه وذلك فاسد ولاسبيل الىأن يدعى صحة هذهالقدمة بالتجربة والعادةالا اذاشوهدت المعجزات ظاهرة علىأيديالرسل أعنيمن يعترف بوجو درسالتهم ولمتشاهدعلي أيدي غيرهم فتكون حينتذعلامة قاطعةعلى

تمييز من هورسول من عند الله ممن ليس برسول أعنى بين من دعو اهصادقة وبين من دعواه كاذبة: فن هذه الاشياء يرى ان التكامين ذهب عليهم هذا المعنى من وجه دلالة المعجز وذلك أنهمأ قاموا الامكان مقام الوجو دأعني الامكان الذي هوجهل ثم صححوا هذه القضية أعنى ان كل من وجدمنه المعجز فهورسول وليس يصح هذا الاأن يكون المعجز يدل على الرسالة نفسها وعلى المرسل وليس في قوة العقل المجيب الخارق للموائد الذي يرى الجميع انه إلهيأن لدل على وجود الرسالة دلالة قاطعة الا من جهة ما يعتقدان من ظهرت عليه أمثال هذه الاشياء فهو فاضل والفاضل لا يكذب بل أنما يدل على أن هذا رسول اذا سلم أن الرسالة أمر موجود وانه ليس يظهر هذا الخارق على يدي أحد من الفاضلين الاعلى يد رسول. وانما كان المعجز ليس يدل على الرسالة لانه ليس مدرك العقل ارتباطا بينهما الا أن يعترف ان المعجز فعل من أفعال الرسالة كالابراء الذي هو فعــل من أفعال الطب فانه من ظهر منه فعــل الابراء دل على وجود الطب وان ذلك طبيب: فهذا أحد ما في هذا الاستدلال من الوهن وأيضا فاذا اعترفنا يوجود الرسالة على أن ننزل الامكان الذي هو الجهل منزلة الوجود وجُعلنا المعجزة دالة على صدق الشخص المدعى الرسالة وجب ضرورة أن لا تكون دلالتها لازمة لمن يجوز ان المعجز قد يظهر على يدي غير رسول على ما يفعله المتكلمون لأنهم يجوزون ظهورها على يدي الساحر وعلى يدي الولي: وأما ما يشترطو نه لمكان هــــذا منأن المعجز انمــا يدل على الرسالة بمقارنة دعوى الرسالة له وانه لو ادعى الرسالة من شأنه أن يظهر على يديه ممن ليس ترسول لم يظهر فدعوى ليس عليها دليل فان هذا غير معلوم لا بالسمع ولا بالعقل أعني انه اذا ادعى

من يظهر على يديه دعوى كاذبة أنه لا يظهر على يديه المعجز لكن كما قلنا لما كان لايظهر من الممتنع أنها لا تظهر الا على يدي الفاصلين الذين يعني الله بهم وهؤلاء اذا كذبوا ليسوا فاضلين فليس يظهر على أيديهم المعجز لكن مافي هذا المعنى من الاقناع لا يوجد فيمن بجوز ظهورها على أيدي الساحر فأنالساحر ليس بفاضل : فهذا مافي هذه الطريقة من الضعف ولهذا رأى بعض الناسان الأحفظ لهذا الوضع ان يعتقد أنه ليس تظهر الخوارق الا على يدي الانبياء وان السحر هو تخيل ولا قلب عين. ومن هؤلاءمن أنكر لمكان هذا المعنى الكرامات:وأنت تتبين منحال الشارع صلى الله عليه وسلم انه لم يدع أحدا من الناس ولا أمة من الأمم الى الايمان برسالته وبما جاء به بان قدم على يدي دعواه خارقاً من خوارق الافعال مثل قلب عين من الأعيان الى عين أخرى . وماظهر على يديه صلى الله عليه وسلم من الكر امات الخوارق فانما ظهرت فيأثناء أحواله من غير ان يتحدى بها . وقديدلك على هذا قوله تعالى ﴿وقالوا لن نَوْمن لك حتى تفجر لنا من الارض ينبوعا ﴾ الى قوله ﴿قُلُّ سبحان ربي هل كنت الا بشرا رسولا، وقوله تعالى ﴿وما منعنا ان نُرسل بالآيات الا ان كذب بها الأولون، وأما الذي دعا به الناس وتحداهم به هو الكتاب المزيز فقال تعالى ﴿ قُلُ لَئُن اجتمعت الانس والجن على ان يأتوا بمثل هذا الفرآن لا يأتون عثله ولوكان بعضهم لبعض ظهيراً ﴿ وقال ﴿ فَأَنُوا بِعَشْرَسُورَ مثله مفتريات، واذا كان الأمرهكذا فخارقه صلى الله عليه وسلم الذي تحدى به الناس وجعله دليلا على صدقه فيما ادعى من رسالته هو الكتاب العزيز: فان قيل هذا بينولكن من أين يظهران الكتاب العزيزمعجز وانه يدلعلي كونهرسولا وأنت قد بينت ضعف دلالةالمعجز على وجود الرسالة فضلا عن تعيين الشخص المرسل بها مع ان الناس قد اختلفوا في جهة كون القرآن معجزة فان من رأى منهم ان المعجز من شرطه ان يكون من غير جنس الافعال المتادة وكان القرآن من جنس الافعال المعتادة عنــده اذ هو كلام وأن كان يفضل جميع الكلام المصنوع قال انما صارمعجز أبالصرف أعني بمنع الناسعن ان يأتو ابمثله لا بكونه في الطورالعالي من الفصاحة اذماشأنه ان يكون هكذا فانما يخالف المعتاد بالاكثر لابالجنس وما يختلف بالأقل والأكثر فهومن جنس واحد. وقوم رأوا انه معجز بنفسه لا بالصرف ولم يشترطوا في كون الخارق ان يكون مخالفا بالجنس للافعال المعتادة ورأوا انه يكنى في ذلك ان يكون من الافعال المعتادة في غاية يقصر عنها جميع الناس: قلنا هذا كله كما ذكر المعترض وليس الأمر في هذا على ماتوهم هؤلاء فكون القرآن دلالة على صدق نبوته عليهالسلام ينبني عندنا على أصلين قد نبه عليهما الكتاب أحدهما ان الصنف الذين يسمون رسلا وأنبياء معلوم وجودهم بنفسه وان هذا الصنف من الناس هم الذين يضعون الشرائع للناس بوحي منالله لا بتعلم انساني . وذلك أنه ليس ينكر وجودهم الآمن أنكروا وجبود الامور المتبواترة كوجود سائر الانواع التي لمنشاهدها والاشخاص المشهورين بالحكمة وغيرها: وذلك انه انه قد اتفقت الفلاسفة وجميع الناس الا من لا يعباً بقوله وهم الدهرية على ان ههذا أشخاصاً من الناس يوحي اليهم بأن ينهوا الى الناس أمورا من العلم والافعال الجميلة بها تتم سعادتهم وينهوهم عن اعتقادات فاسدة وأفعال قبيحة وهذا فمل الانبياء . والاصلالثاني ان كل من وجد عنه هذا الفعل الذي هو وضع الشرائع بوحي من الله تعالى فهو نبي وهذا الاصل أيضاغير مشكوك فيه في الفطر الانسانية فانه كما ان من المعلوم بنفسه ان فعل الطب هو الابراء

وان من وجد منه الابراء فهو طبيب كذلك أيضًا من المعلوم بنفسه ان فعل الانبياء عليهم السلام هو وضع الشرائع بوحي من الله وان من وجد منــه هذا الفعل فهو نبي : فأماالاصل الاول فقد نبه عليه الكتاب العزيز في قوله تعالى ﴿ اللَّهِ وَحَيْنَا اللَّهُ كَا أُوحِينَا الى نُوحِ وَالنِّبِيينِ مِن بَعْدُهُ ﴾ الى قوله ﴿ وَكُلُّمُ اللَّهُ موسى تكليماً وقوله تعالى ﴿قلما كنت بدعامن الرسل ﴾. وأما الاصل الثاني وهو أن محمداً صلى الله عليه وسلم قد وجدمنه فعل الرسل وهو وضع الشرائع للناس بوحي من الله فيعلم من الكتاب العزيز ولذلك نبه علي هذا الاصل فقال ﴿ يَا أَيُّهَا النَّاسُ قَدْجَاءُكُمْ بِرَهَانَ مِنْ رَبِّكُمْ وَأَنْزِلْنَا الْبِكُمْ نُورَامِبِينَا ﴾ يعني القرآن ﴿ وقال ياأيها الناس قدجاء كم الرسول بالحق من ربكم فآمنو اخير الكم ﴾ وقال تعالى ﴿لَكُنَّ الرَّاسْخُونَ فِي العَلَّمُ مِنْهُمْ وَالمَّوْمُنُونَ يُؤْمِنُونَ بِمَا أَنْزِلَ اليك وما أنزل من قبلك ﴿ وقال ﴿ لَكُنَّ اللَّهُ يَشْهُدُ بِمَا أَنْزِلَ اللَّهُ أَنْزِلُهُ بِعَلَّمُهُ وَالْمُلاِّئِكَةُ يشهدون وكفي بالله شهيدا، فانقيل منأين يعلم الاصلالاول وهو ان ههنا صنفا من الناس يضعون الشرائع بوحي من الله وكذلك من أين يعلم الاصل الثاني وهو ان ما تضمن القرآن من الاعتقادات والأعمال بوحي من الله قيل أما الاصل الاول فيعلم بما ينذرون به من وجود إلاشياء التي لم توجد بعد فتخرج الى الوجود على الصفة التي أنذروا بها وفي الوقت الذي أنذروا وبما يأمرون به من الأفعال وينبهون عليه من العلوم التي ليست تشبه المعارف والاعمال التي تدرك فتعلم. وذلك أن الخارق للمعتاد اذاكان خارقافي المعرفة بوضع الشرائع دل على ان وضعها لم يكن بتعــلم وآنمــاكان بوحي من الله وهو المسمى نبوة . وأما الخارق الذي هو ليس في نفس وضع الشرائع مثل انفلاق البحر وغير ذلك فليس يدل دلالة ضرورية على هذه الصفة

المسماة نبوة وانما تدل اذا اقترنت الى الدلالة الأولى . وأما اذا أتت مفردة فليس تدل على ذلك ولذلك ليس تدل في الانبياء على هذا المعنى ان وجدت لهم لأزالصنف الآخر من الخارق وهو الدال دلالَة قطعية ليس هوموجودا لهم: فعلى هذا ينبغي أن تفهم الامر في دلالة المعجز على الانبياء أعـني ان المعجز في العلم والعمل هو الدلالة القطيعة على صفة النبوة وأما المعجز فيغير ذلك من الافعال فشاهد لها ومقو : فقد تبين لك ان هذا الصنف من الناس موجودون ومن أين وقع العلم للناس بوجودهم حتى نقل وجودهم الينا نقل تواتر كما نقل الينا وجود الحكمة والحكمة وغير ذلك من أصناف الناس: فان قيل فمن أين يدل الفرآن على انه خارق ومعجزمن نوع الخارق الذي يدل دلالة قطعية على صـفة النبوة أعنى الخارق الذي في فعـل النبوة الذي يدل عليها كما يدل الابرآء على صفة الطب الذي هو فعل الطب: قلنا يوقف على ذلك من وجوه • أحدها أن يعلم ان الشرائع التي تضمنها من العلم والعمل ليست مما يمكن أن يكتسب بتعلم بل بوحي . والثاني ما تضمن من الاعلام بالغيوب والثالث من نظمه الذي هو خارج عن النظم الذي يكون بفكر وروية أعني انه يعلم انه من غير جنس البلغاء المتكلمين بلسان العرب سواء من تكلم منهم بذلك بتعلم وصناعة وهم الذين ليسوا بأعراب أو من تكلم بذلك من قبل المنشأ عليه وهم العرب الأول والمعتمد في ذلك على الوجــه الاول: فان قيل. فمن أين يمرف أن الشرائع التي فيها العلميـــة والعمليــة هي بوحي من الله تعالىحتى استحق بذلك أن يقال فيه انه كلام الله: قلنا يوقف على هذا طرق . إحداها ان معرفة وضع الشرائع ليس تنال الا بمد ألمعرفة بالله وبالسعادة الانسانية والشقاء الانساني وبالامور الاراديات التي يتوصل

بها الى السعادة وهي الحيرات والحسنات وما الامور التي تعوقءن السعادة وتورث الشقاء الاخروي وهي الشروروالسيئات.ومعرفةالسعادة الانسانية والشقاءالانساني تستدعى معرفة ماهي النفس وماجوهرها وهل لها سعادة أخروية وشقاء أخروي أم لا وانكان فما مقدار همذه السعادة وهمذا الشقاء وايضا فبأي مقدار تكون الحسنات سببا للسعادة فانه كما أن الاغذية ليست تكونسببا للصحة بأيمقدار استعملت وفي أي وقت استعملت بل <u> بمقدار مخصوص ووقت مخصوص · وكذلك الامر في الحسنات والسيآت ولذلك</u> تجدِ هٰذه كلها محددة في الشرائع: وهذا كله أو معظمه ليس يتبين الا بوحي أويكون تبيينه بوحي أفضل وأيضا فان معرفة الله على التمام انما تحصل بعد المسرفة بجميع الموجودات ثم يجتاح الى هــذا كله واضع الشرائع ان يعرف مقدارما يكون به الجمهور سعيدا من هذهالمعَرفة وأي الطرق التي ينبغي ال تسلك بهم في هـذه المعارف . وهذا كله بل أكثره ليس يدرك بتعلم ولإ بصـناعة ولا حكمة وقد يعرف ذلك على اليقــين من زوال العلوم وبخاصة وضع الشرائع وتقرير القوانين والاعلام بأحوال المعاد : ولما وجدت هذه كلهافي الكتاب العزيز على أتم ما يمكن علم ان ذلك بوحي من عند الله وانه كلامه ألقاه على لسان نبيه ولذلك قال تعالى منبها على هذا ﴿قُلُّ لَئُنَّ أَجْتُمُعُتُ الانس والجن على أن يأتوا بمثل هذاالقرآن لا يأتون بمثله ﴿ الآية ويتأكدهذا المعنى بل يصير الىحد القطع واليقين التام اذاعلم انه صلى الله عليهوسلم كان أميانشاً في أمة أمية عامية بدوية لم يمارسوا العلوم قط ولانسب اليهم علم ولا تداولوا الفحص عن الموجودات على ما جرت به عادة اليونانيين وغيرهم من الأمم الذين كملت الحكمة فيهم في الاحقاب الطويلة ، والى هذا الاشارة

بقوله تعالى ﴿وماكنت تتلو من قبله من كتاب ولا تخطه بيمينك اذالارتاب المبطلون، ولذلك أتى الله تعالى على عباده بوجو دهذهالصفة في رسوله في غير. • ما آية من كتابه فقال تعالى ﴿هو الذي بعث في الاميين رسو لا منهم الآية وقال ﴿ الَّذِينَ يَتَبَعُونَ الرَّسُولَ النِّي الْآمِي ﴾ الآية وقد يوقف على هذا المعنى بطريق آخر وهو مقايسة هــذه الشريعة بسائر الشرائع وذلك انه آن كان فعل الأنبياء الذين هم به أنبياء انماهو وضعالشرائع بوحي من الله تعالى على ما تقرر الأمر فيذلك من الجميع أعني القائلين بالشرائع بوجود الانبياء صلوات الله عليهم فأنه اذا تؤمل ماتضمنه الكتاب العزيز من الشرائع المفيدة للعلم والعمل المفيدين للسعادة مع ما تضمنه سائر الكتب والشرائع وجدت تفضل في هذا المعني سائر الشرائع بمقدارغير متناه : وبالجملة فان كانت ههنا كتب واردة في شرائع استأهلت ان يقال إنها كلام الله لغرابتها وخروجها عن جنس كلام البشر ومُفارقته بما تضمنت من العلم والعمل فظاهر ان الكتاب المزيز الذي هو القرآن هو أولى بذلك وأحرى أضعافا مضاعفة وأنت فيلوح لك هـذا جدا الكنت وقفت على الكتب أعـني التواراة والانجيل فانه ليس يمكن ان تكون كلها قد تغيرت: ولوذهبنا لنبين فضل شريعة على شريعة وفضل الشريعة المشروعة لليهود والنصارى وفضل التعليم الموضوع لنافي معرفة الله ومعرفة المعاد ومعرفةما بينهما لاستدعى ذلك مجلدات كثيرة مع اعترافنا بالقصور عن استيفاء ذلك ولهذا قيـل في وسعه الااتباعي وصدق صلى الله عليه وسلم ولعموم التعليم الذي في ألكتاب . العزيز وعمـوم الشرائع التي فيها أعنى كونها مستعدة للجميع كانت هـذه

الشريعة عامة لجميع الناس ولذلك قال تعالى ﴿ قُـل يَا أَيِّهَا النَّاسِ انِّي رَسُولُ الله اليكم جميعا، وقال عليهالسلام بعثت إلى الاحمر والاسود فانه يشبه أن يكون الامر في الشرائع كالامر في الاغذية: وذلك أنه كما أن من الاغذية اغذية تلا مُمجميع الناس أو الا كثر كذلك الامر في ألشرائع فلهذا المعنى كانت الشرائع التي قبل شريعتنا هـذه انماخص بها قوم دون قوم وكانت شريعتنا هذه عامـة لجميع الناس: ولما كان هذا كله انما فضل فيه صلَّى الله عليه وسلم الانبياء لانه فضلهم في الوحي الذي به استحق النبي اسم النبوة: قال عليه السلام منبهاعلى هذاالمعنى الذى خصه الله به مامن نبي من الانبياء الاوقد أوتي من الآيات ما على مثله آمن جميع البشروانما كان الذي أوتيته وحيا واني لا رجوان أكون آكثرهم تبعا يوم القيامة . واذكان هذا كله كماوصفنا فقد تبين لك ان دلالة القرآن على نبوته صلى الله عليه وسلم ليست هي مثل دلالة إنقلاب العصاحية على نبوة موسى عليه السلام ولا إحياء الموتى على نبوة عيسى وابراء الاكمه والأبرص فان تلك وانكانت أفعالا لا تظهر الاعلى أيدي الانبياء وهي مقنعة عنـــد الجمهور فليست تدل دلالة قطعية اذا انفردت اذكانت ليست فعلامن أفعال الصفة إلتي بها سمي النبي نبياً : وأما القرآن فدلالته على هذه الصفة هي مثل دلاله الابراءعلى الطب ومثال ذلك لوان شخصين ادعيا الطب فقال أحدهما الدليل على أني طبيب أني أسير على الماء وقال الآخر الدليل على اني طبيب اني أبرأ المرضى فمشى ذلك على الماء وأبرأ هذا المرضى لكان تصديقنا بوجود الطب للذي أبر أالمرضى ببرهان وتصديقنا بوجود الطب للذي مشي على الماء مقنعا ومن طريق الأولى والأحرى :ووجه الظن للذي يعرض للجمهور في ذلك أن من قدر على المشي على الماء الذي ليس من وضع البشر فهو أحرى از يقدر على الابراء الذي هو من صنع البشر: وكذلك وجه الارتباط الذي بين المعجز الذي ليس هو من أفعال الصفة والصفة التي استحق بها النبي أن يكون نبيا التي هي الوحي: ومن هذه الصفة هو ما يقع في النفس الامن أقدره الله على هذا الفعل الغريب وخصه بهمن سائر أهل وقته فليس يبعد عليه مايدعيه من أنه قد آثره الله بوحيه : وبالجملة متى وضع أن الرسل موجودون وان الافعال الخارقة لاتوجدالا منهم كان المعجز دليلا على تصديق النبي أعني المعجز البراني الذي لايناسب الصفة التي بها سمى النبي نبيا ويشبه ان يكون التصديق الواقع من قبل المعجز البراني هو طريق الجمهور فقط والتصديق من قبل المعجز المناسب طريق مشترك للجمهور والعلماء فان تلك الشكوك والاعتراضات التي وجهناهاعِلى المعجزالبراني ليسيشعر بها الجمهور لكن الشرع اذا تؤمل وجد انه آنما اعتمد المعجز الاهلى والمناسب لا المعجز البراني وهذا الذي قلناه في هذه المسألة كاف بحسب غرضنا وكاف بحسب الحق في نفسه

﴿ المسألة الثالثة في القضاء والقدر ﴾ وهذه المسألة من أعوص المسائل الشرعية وذلك أنه اذا تؤملت دلائل السمع فيذلك وجدت متعارضة وكذلك حجج العقول: أما تعارض أدلة السمع فيذلك فموجودة فيالكتاب والسنة أمافي الكتاب فانه تلغي فيه آيات كشيرة تدل بعمومها على ان كل شيء بقدر وأن الانسان مجبورعلىأ فعاله وتلفى فيه آيات كشيرة تدل على ان للانسان اكتسابا بفعله وآمه ايس مجبورا على أفساله: أماالاً يات التي تدل على ان الاموركلها ضرورية وانه قد سبق القدر فمنهاقوله تعالي ﴿إنَّا كُلُّ شَيُّ خَلَقْنَاهُ بِقَدْرٌ ﴾وقوله تعالى ﴿ وَكُلُّ شَيُّ عَنْدُهُ مَقْدَارٌ ﴾ وقوله تعالى ﴿ مَاأَصَابِ مِنْ مَصَيِّبَةً فِي الْارْضُ وَلَا

فيأنفسكم الا في كـتاب من قبل ان نبرأها ان ذلك على الله يسير، الي غير ذلك من ألا يات التي تتضمن هـذا المعنى: وأما الآيات الـتى تدل على ان للانسان اكتسابا على أن الأمور فيأنفسها ممكنة لا واجبة فمثل قوله تعالى ﴿ أُوبُوبِقُهُن بِمَا كُسِبُوا وَيَعِفَ عَن كَثَيْرٍ ﴾ وقوله تعالى ﴿ ذَلْكُ بِمَا كُسِبُتُ أيديكم وقوله تعالى ﴿والذين كسبوا السّيئات﴾ وقوله تعالى ﴿لها ما كسبت وعليهاما اكتسبت وقوله وأماثمود فهديناهم فاستحبوا العمي على الهدى وربما ظهر في الآية الواحدة التعارض في هذا المعنى مثل قوله تعللي﴿أُولَىا أصابتكم مصيبة قد أصبتم مثليها قلتم أنى هـ ذا قل هو من عند أنفسكم ﴾ ثم قال في هذه المنزلة بعينها ﴿وماأصا بِكِمِيوم التَّقِّي الجمَّعان فباذن الله ﴾ ومثل ذلك توله تعالى ﴿مَاأُصَابِكُ مِن حَسَنَةٌ فَمَنَ اللَّهُ وَمَا أَصَابِكُ مِن سَيْئَةُ فَمَن نَفْسُكُ ﴾ وقوله ﴿ قُلَ كُلُّ مِن عَنْدُ اللَّهُ ﴾ وَكَذَلَكُ تَلْفَى الأَحَادِيثُ فِيهَذَا أَيْضًا مَتَّمَارِضَة مثل قوله عليه الصلاة والسلام كل مولود يولدعلى الفطرة فابواه يهود أنه أوينصرانه : ومثل قوله عليه السلام خلقت هؤلاء للجنة وبأعمال أهل الجنة يعملون وخلقت هؤلاء للنار وبأعمال أهل النار يعملون فان الحديث الاول يدل على ان سبب الكفر انما هو على المنشأ عليه وان الايمان سببه جبلة الانسان. والثاني يدل على ان المعصية والكفرهما مخلوقان لله وان العبدمجبور عليهما ولذلك افترق المسلمون في هذا المعنى الي فرقتين . فرقة اعتقدت ان أكتساب الانسان هو سبب المعصية والحسنة وان لمكان هذا ترتب عليه العقاب والثوآب وهم المعتزلة. وفرقة اعتقدت نقيض هذا وهو أن الانسان مجبور على افعاله ومقهور وهم الجبرية : وأما الاشعرية فانهم راموا ان يأتوا بقول وسط بين القولين فقالوا ان للانسان كسباً وان المكتسب به والكسب مخملوقان لله تعالى وهمذا لامعني له فانه اذا كان الاكتساب والمكتسب مخلوقين لله سبحانه فالعبد ولاند مجبور على اكتسابه : فهذا هو أحدأسباب الاختلاف في هذه السألة . والاختلاف كما قلناسب آخر سوى السمع وهو تعارض الأدلة العقلية في هذه السألة : وذلك أنه اذا فرضنا ان الانسان موجد لأفعاله وخالق لهما وجب أن يكون همنا أفعال ليس تجري على مشيئة الله تعالى ولا اختياره فيكون ههنا خالق غير الله قالوا وقد أُجمع المسلمون على أنه لاخالق الا الله سبحانه وأن فرضناه أيضاً غـير مكـتسب لأفعاله وجب أزيكون مجبوراً عليها فانه لاوسط بين الجبر والاكتساب واذا كان الانسان مجبوراً على أفعاله فالتكليف هو من بابمالايطاق واذا كلف الانسان مالا يطاق لم يكن فرق بين تكليفه وتكليف الجماد لان الجماد ليس له استطاعة وكذلك الانسان ليس له فما لايطيق استطاعة ولهذا صار الجمهور الى ان الاستطاعة شرط من شروط التكليف كالعـقل سواء ولهذا نجد أباالمعالى قدقال في النظامية. إن للانسان إكتسابا لأفعاله واستطاعة على الفـ مل وبناه على امتناع تكمايف مالا يطاق لكن من غـ ير الجهة التي منعته المعسنزلة: وأما قدماء الاشعرية فجوزوا تكليف مالايطاق هربا من الاصل الذي من قبله نفته المتزلةوهوكونه قبيحافي العقل وخالفهم المتأخرون منهم. وأيضاً فانه اذا لم يكن للانسان اكتساب كان الامر بالأهبة لما توقع من الشرور لامعني له. وكذلك الامر باجتلاب الخيرات فتبطل أيضاالصنائع كلها التي القصود منها أن تجتلب الخيرات كصناعة الفلاحة وغير ذلك من الصنائع متى يطلب بها المنافع بها. وكذلك تبطل جميع الصنائع التي يقصد بها الحفظ ودفع المضاركصناعة الحرب والملاحة وألطب وغير ذلك وهذا كمله

خارج عما يعقله الانسان ؛ فان قيل فاذا كان الامر هكذا فكيف يجمع بين هذا التعارض الذي يوجد في المسموع نفسه وفي المعقول نفسه: قلنا الظاهر من مقصد الشرع ليس هو تفريق هــذين الاعتقادين وانمــا قصده الجمع بينهما عَلَّى التوسط الذي هو الحق في هـذه المسألة: وذلك انه يظهر ان الله تبارك وتعالي قد خلق لنا قوى نقدر بها ان نكتسب أشياء هي أضداد لكن لما كان الاكتساب لتلك الاشياء ليس يتم لنا الابمو اتات الأسباب التي سخرها الله لنا من خارج وزوال العوائق عنها كانت الافعال المنسوبة البناء تتم بالأمرين جميعاً واذا كان كذلك فالأفعـال المنسوبة الينا أيضاً يتم فعلهـا باراداتنا وموافقة الأُفعال التي من خارج لها وهي المعبر عنها بقدر الله وهذه الأسباب التي سخرها الله من خارج ليستهي متمة للافعـال التي نروم فعلها أوعائقة عنها فقط بلوهي السبب في أن نريد أحد المتقابلين فان الارادة انما هي شوق يحدث لناعن تخيل ما أوتصديق بشيُّ وهذا التصديق ليس هو لاختيارنا بلهو شيء يعرض لنا عن الامور التي من خارج : مثال ذلك انه اذا ورد علينا أمر مشتهي منخارج اشتهيناه بالضرورة من غير اختيار فتحركنا اليه وكذلك اذا طرأ علينا أمر مهروب عنه من خارج كرهناه باضطرار فهربنامنه واذاكان هكذا فارادتنا محفوظة بالامور التيمن خارج وصربوطة بها. والى هذا الاشارة بقوله تعالى ﴿ (له معقبات من بين يديه ومن خلاه يحفظو نه من أمر الله) \*: ولما كانت الأسباب التي من خارج تجري على نظام محدود وترتيب منضود لا تخل في ذلك بحسب ما قدرها بارئها عليــه وكانت إرادتنا وأفعالنا لاتتم ولا توجد بالجملة الابموافقة الاسباب التي من خارج فواجب ان تكون أفعالنا تجري على نظام محدود أعني انها توجد في أوقات محدودة

ومقدار محدود وانما كان ذلك واجبا لان أفعالنا تكون مسببة عن تلك الاسباب التي من خارج وكل مسبب يكون عن أسباب محدودة مقدرة فهو ضرورة محدود مقدر وليس يلفى هذا الارتباط بين أفعالنا والاسباب التي من خارج فقط بل وبينها وبين الاسباب التيخلقها الله تعالى فيداخل أبدائنا والنظام المحدود الذى في الاسباب الداخلة والخارجة أعني التي لاتحل هو القضاء والقدر الذي كتبه اللة تعالى على عباده وهو اللوح المحفوظ وعلم اللة تعالى بهذه الأسباب وبما يلزم عنها هو العلة في وجود هذه الأسباب ولذلك كانت هذه الأسباب لايحيط بمعرفتهاالا اللهوحده ولذلك كانهو العالم بالغيب وحده وعلى الحقيقة كماقال تعالى ﴿قُلَا يُعْلَمُ مِنْ فِي السَّمُواتِ وَالْارْضِ الْغَيْبِ الْا اللَّهُ ﴾ وانما كانت معرفة الأسباب هي العلم بالغيب لان الغيب هو معرفة وجود الموجودفي المستقبل أولا وجوده: ولما كان تُرتيب الاسباب ونظامها هو الذي يقتضي وجود الشيُّ في وقت ما أوعدمه في ذلك الوقت وجب ان يكون العلم بأسباب شيُّ ما هوالعلم بوجود ذلك الشيء وعدمه في وقت ما والعلم بالأسباب على الاطلاق هوالعلم بما يوجد منها أو ما يعدم في وقت من أوقات جميع الزمان: فسبحان من أحاط اختراعا وعلما بجميع أسباب جميع الموجودات: وهذه هي مفاتح الغيب المعنية في قوله تعالى ﴿ وعندَه مفاتح الغيب لا يعلمهاالاهو ﴾ الآية: واذا كان هذا كله كما وصفنا فقد تبين لك كيف لنا اكتساب وكيف جميع مكتسباتنا بقضاء وبقدر سابق وهـذا الجمع هو الذي قصده الشرع بتلك الآيات العامة والأحاديث التي يظن بها التعارض وهي اذا خصصت عموماتها بهذا المعنى انتفيْ عنها التعارض وبهذا أيضاً تنحل جميع الشكوك التي قبلت في ذلك أعني الحجج المتعارضة العقلية أعني ان كون الأشياء الموجودة عن

ارادتنا يتم وجودها بالامرين جميعاً أعني بارادتنا وبالأسباب التي من خارج فاذا نسبت الافعال الي واحد من هـ ذين على الاطلاق لحقت الشكوك المتقدمة: فإن قيل هذا جواب حسن يوافق الشرع فيه العقل لكن هذا القول هو مبنى على أن همنا أسبابا فاعلة لمسببات مفعولة والمسلمون قداتفقوا أحدهما أن الذي يمكن ان يفهم من هذا القولهو أحد أمرين إما انه لافاعل الا الله تبارك وتعالى وان ما سواه من الأسباب التي يسخرها لست تسمى فاعلة الا مجازاً اذ كان وجودها انما هو به وهو الذي صيرها موجودة أسبابا بل هو الذي يحفظ وجودها في كونها فاعلة ويحفظ مفعولاتها بمد فعلها ومخترع جو اهرها عنــُد اقتران الاسباب بها وكذلك يحفظها هو في نفسها ولولا الحفظ الآلهي لها لما وجدت زمانا مشارا اليه أعني لما وجدت في أقل زمات يمكن ان يدرك انه زمان : وأبو حامد يقول ان مثال من يشرك سببا من الاسباب مع الله تعالى في اسم الفاعل والفعل مثال من يشرك في فعل الكتابةالقلم مع الكاتب أعني ان يقول ان القلم كاتِب وان الانسان كاتب أى كما ان إسم الكتابة مقول باشتراك الاسم عليهما أعني انهما معنيان لا يشتركان الا في اللفظ فقط وهما في أنفسهما في غاية التباين كذلك الامرفي اسم الفاعل اذا أطلق على الله تعالى وتبارك واذا أطلق على سائر الاسباب: ونحن نقول ان في هذا التمثيل تسامحا وانما كان يكون التمثيل بينا لو كان الكاتب هو المخترع لجو هر القلم والحافظ له مادام قلما. ثم الحافظ لكتابة بعد الكتب والمخترع لها عنــد اقتران القلم بها على ما سنبينه بعد من أن الله تعالى هو المخترع لجو اهر جميع الاشياء التي تقترن بها أسبابها التي جرت العادة

ان يقال إنها أسباب لها . فهذا الوجه المفهوم من أنه لافاعل الاالله هومفهوم يشهد له الحس والعقل والشرع . أما الحس والعقل فانه يرى ان ههنا أشياء تتولد عنها أشياء وان النظام الجاري في الموجودات انما هو من قبل أمرين أحدهما ماركب الله فيها من الطبائع والنفوس . الثاني من قبل ماأحاط بهامن الموجودات من خارج • وأشهر هذه هي حركات الأجرام السماوية فانه يظهر ان الليل والنهار والشمس والقمر وسائر النجوم مسخرات لنا وانه لمكان النظام والترتيب الذي جعله الخالق في حركاتها كان وجو دناو وجو دماههنا محفو ظا بها حتى أنه لو توهم ارتفاع واحــد منها أو توهم في غير موضوعه أو على غير قدره أو في غير السرعة التي جملها الله فيه لبطلت الموجودات التي على وجه الارضوذلك بحسب ماجعل الله في طباعها من ذلك وجعل في طباع ماههنا ان تتآثر عن تلك وذلك ظاهرجدا في الشمس والقمر أعنى تأثيرها فماهمهنا وذلك يين فيالمياه والرياح والأمطار والبحار وبالجملة في الاجسام المحسوسة وأكثر مايظهر ضرورة وجودها في حياة النبات وفي كثير من الحيوان بل فيجميع الحيوان بأسره . وأيضا فانه يظهر انه لولا القوى التي جعلها الله في أجسامنا من التعدي والاحساس لبطلت أجسامنا كما تجد جالينوس وسائر الحكاء يمترفون بذلك ويقولون لولاالقوى التي جعلها الله في أجسام الحيوان مدبرة لها لما أَ مَكُن في أجسام الحيوان ان تبقى ساعة واحدة بعد ايجادها ويحن نقول انه لولا القوى التي في أجسام الحيوان والنبات والقوي السارية في هذا العالم من حركات الأجرام السماوية لما أمكن ان تبقى أصلا ولا طرفة عين فسبحان اللطيف الخبير : وقد نبه الله تعالى على ذلك في غير ما آيةمن كتابه فقال تعالى ﴿ وسخر لكم الليل والنهار والشمس والقمر ﴾ وقوله تعالى ﴿ قُل

أرأيتم ان جعل الله عليكم الليل سرمدا الى يوم القيامة، الآية وقوله تمالى ومن رحمته جعل لكم الليل والنهار لتسكنو افيه ولتبتغو امن فضله ﴿ وقوله تعالى ووسخراكم مافيالسموات والارضجيعا منه وقوله ووسخر لكمالشمس والقمر دائبين وسخر ككم الليل والنهار، الىغير ذلك من الآيات التي في هذا المعنى ولو لم يكن لهذه تأثير فيما ههنا لما كانلوجودها حكمة امتن بها علينا ولا جعلت من النعم التي يخصـنا شكرها : وأما الجواب الثاني فانا نقول إن الموجودات الحادثة منها ماهي جواهر وأعيان ومنهاما هي حركاتوسخونة وبرودة وبالجملةأعراض : فأماالجواهر والأعيانفليس يكون اختراعها الاعن الخالق سبحانه ومايقترن بهامن الاسباب فانمايؤثر في أعراض تلك الأعيان لا في جواهرها : مثالَ ذلك ان المني انما يفيد من المرأة أو دم الطمث حرارة فقط وأما خلقة الجنين ونفسه التي هي الحياة فانما المعطى بها الله تبارك وتعالى وكذلك الفلاح انمايفعل في الارض تخميرا أواصلاحا ويبذرفيهاالحب . وأما المعطى لخلقـة السنبلة فهو الله تبارك وتعالى فاذًا على هـذا لاخالق الا الله تعالى اذ كانت المخلوقات في الحقيقة هي الجواهر . والى هذا المعنى أشار بقوله تعالى ﴿يا أيها الناس ضرب مثل فاستمعوا لهان الذين تدعون من دون الله لن يخلقوا ذبابا ولو اجتمعوا له وأن يسلبهم الذباب شيأ لايستنقذوه منه ضعف الطالب والمطلوب، وهذآ هو الذي رام ان يغالط فيه الكافر ابراهيم عليه السلامحين قال أنا أحيي وأميت فلما رأى ابراهيم عليه السلام انه لايفهم هذا الممنى انتقل معه الى دليل قطعه به فقال فان الله يأتي بألشمس من المشرق فأت بها من المغرب: وبالجملة فاذا فهم الامر هكذا في الفاعل والخالق لم يعرض من ذلك تعارض لا في السمع ولا في العقل ولذلك مانرى ان الاسم الخالق

لايشركه فيه المخلوق لا باستعارة قريبة ولا بعيدة اذكان معنى الخالق هو هو المخترع للجواهر ولذلك قال تمالي ﴿ والله خلقكم وما تعلمون ﴾ وينبغي ان تعلم ان من جحد كون الاسباب مؤثرة باذن الله في مسبباتها أنه قد أبطل. الحكمة وأبطل العلم · وذلك ازالعلم هو معرفة الاشياء بأسبابها والحكمة هي المعرفة بالاسباب الغائبة . والقول بأنكار الاسباب حملة قول غريب جدا عن طباع الناس والقول بنفي الاسباب فيالشاهد ليس له سبيل الى اثبات سبب فاعل في الغائب لان الحكم على الغائب من ذلك انما يكون من قبل الحكم بالشاهد فهؤلاء لاسبيل لهم الى معرفة الله تعالى اذيلزمهم ان لايعترفو ابأن كل فعلله فاعل واذا كانهذا هكذافايس يمكن من اجماع المسلمين على إنه لافاعل الا الله سبحانه ان يفهم نفي وجود الفاعل بنة في الشاهد اذ من وجود الفاعل في الشاهد استدللنا على وجود الفاعل في الغائب لكن لما تقرر عندناالفائب تبين لنا من قبل العرفة بذاته ان كل ماسواه فليس فاعلا الا باذنه وعن مشيئته ، فقد تبين من هذاعلى أي وجه يوجد لنا اكتساب وأن من قال بأحد الطرفين من هذه المسألة فهو مخطئ كالمعتزلة والجبرية : وأما المتوسط الذي تروم الأشعرية ان تكوّن هي صاحبة الحق بوجودة فليس له وجود أصلا اذ لا يجعلون للانسان من اسم الا كتسأب الا الفرق الذي يدركه الانسان بين حركة يده عن الرعشة وتحريك يده باختياره فانه لامعني لاعترافهم بهذا الفرق اذا قالوا انالحركتين ليستا من قبلنا لانه إذا لم تكن من قبلنا فليس لنا قدرة الامتناع منها فنحن مضطرون فقد استوت حركة الرعشة والحركة التي يسمونها كسبية في المدنى ولم يكن هنــا لك فـــرق الا فىاللفظ فقط والاختلاف في اللفظ ليس يوجب حكما في ألذوات وهذا كله بين في نفسه

فلنسر الىمابق علينا من السائل التي وعدناها

﴿المسألة الرابعة ﴾ في الجور والعدل : قد ذهب الأشعرية في العدل والجور في حق الله سبحانه الي رأي غريب جُــداً في العقل والشرع أعنى أنها صرحت من ذلك بمعنى لم يصرح به الشرع بل صرح بضده : وذلك أنهم قالوا إنالغائب فيهذا مخلاف الشاهد . زعمواأنه انما اتصف بالعدل والجور لمكان الحجر الذي عليه في أفعاله من الشريعة فمتى فعل الانسان شيأ هوعدل بالشرع كان عادلا ومن فعل ماوضع الشرع أنه جور فهو جائر. قالوا وأمامن ليس مكانمًا ولا داخلا تحت حجر الشرع فليس نوجد فيحقه فعل هو جور أوعدل بل كل أفعاله عدل والتزموا انه ليس ههنا شيَّ هُو في نفسه عدل ولا شيُّ هو في نفسه جور: وهذا في غاية الشناعة بأنه ليس يكون ههنا شيُّ هو في نفسه خير ولا شئ هو في نفسه شر فان العــدل معروف ينفسه انه خير وان الجور شر فيكون الشرك بالله ليس في نفســه جوراً ولا ظلماً الا من جهة الشرع وأنه لو ورد الشرع بوجوب اعتقاد الشريك له لكان عــدلا وكذلك لوورد بمعصيته لكان عدلا. وهذا خلاف المسموع والمعقول. أما المسموع فان الله قـــد وصف نفســه في كـتابه بالقسط ونغي عن نفســـه الظلم فقال تعالى ﴿ شهد الله أنه لا إله الا هو والملائكة وألوا العلم قائمًا بالقسط﴾ وقال تعالى ﴿وماربك بظلام للعبيد﴾ وقال ﴿انالله لا يظلم الناسشياً ولكن الناس أنفسهم يظلمون، فان قبل فما تقول في الاضلال للعبيد أهو جوراً م عدل وقد صرح الله في غيرما آية من كتابه أنه يضل ويهدي مثل قوله تعالى ﴿ يَضُلُ اللَّهُ مَن يَشَاءُ وَيَهِـدِي مِن يَشَاءُ ﴾ ومشل قوله ﴿ ولو شَكْنَا لآتينا كل نفس هداها ﴾ قلنًا هـذه الآيات ليس مكن أن تحمل على

ظاهرها وذلك أن ههنا آيات كشيرة تعارضها بظاهرها مشل الآيات التي نفي فيها سبحانه عن نفسه الظلم ومشـل قوله تمـالى ﴿ وَلا يُرضَى لعباده الكفر، وهو بين أنه أذا لم يرض لهم الكفر أنه ليس يضلهم وما تقوله الاشعرية من أنه يجُوز على الله أن يفعل مالا يرضاه أويأمر بما لايريده فنعوذ بالله من هــذا الاعتقاد في الله ســبحانه وهــوكفر وقد يدلك على آن الناس لم يضلوا ولا خلقوا للضلال قوله تعالى ﴿ فَاقِمُ وَجَهِـكُ لَلَّدِينَ حنيفًا فطرت الله الـتي فطر النـاس عليها ﴾ وقوله ﴿ واذ أَخــذ ربك من بني آدم من ظهورهم الآية: وقول النبي صلى الله عليهوسلم كل مولود يولد على الفطرة : واذا كان هــذا التعارض موجوداً وجب الجمع بينهما على نحو مانوجبه العقل فنقول: أما قوله تعالى ﴿ يضل من يشاء ويهدي من يشاء ﴾ فهي الشيئة السابقة التي اقتضت أن يكون في أجناس الموجودات خلق ضالون أعني مهيئين للضلال بطباعهم ومسوقين اليه بما تكنفهم من الأسباب المضلة من داخل ومن خارج: وأما قوله ﴿ولوشَّئْنَا لاَّ تَيْنَا كُلُّ نفس هــداها ﴾ معناه لو شاء ان لا يخلق خلقا مهيئين أن يعرض لهم الضلال إما من قبل طباعهم وإمامن قبل الاسباب التي من خارج أومن قبل الأمرين كليهما لفعل ولكون خلقة الطباع في ذلك مختلفة عرض أن تكون بعض الآيات مضلة لقوم وهادية لقوم لانهذه الآيات مما قصد بها الاضلال مثل قوله تعالى ﴿ يضل به كشيراً ويهدي به كشيراً ومايضل به الاالفاسقين ﴾ ومثل قوله تعالى ﴿ وماجعلنا الرؤيا التي أريناك الافتنة للناسوالشجرة الملعونة في القرآن ﴾ ومثل قوله في أثر تعديده ملائكة النار ﴿ كَذَلْكَ يَضَلُ اللهُ مَنْ يشاء ﴾ ويهدي من يشاء أي إنه يعرض للطبائع الشريرة أن تكون هـذه

الآيات في حقهم مضلة كما يعــرض للأبدان الرديثة أن تـكون الأغذية النافعة مضرة بها: فانقيل فما الحاجة الى خلقصنف من المخلوقات يكونون بطباعهم مهيئين للضلال وهذا هوغاية الجور قيل إن الحكمة الآلهية اقتضت ذلك وان الجوركان يكون فيغيرذلك وذلك أنالطبيعةالتي منها خلق الانسان والتركيب الذي ركب عليه اقتضى أن يكون بعضالناس وهم الاقبل شرارا بطباعهم وكذلك الاسباب المترتبة من خارج لهـــدا يةالناس لحقها أن تكون لبعض الناس مضلة وان كانت للأكثر مرشدة فلم يكن بد بحسب ماتقتضيه الحكمة من أحـد أمرين إما أن لا يخلق الانواع التي وجـد فيها الشَرورفي الاقل والخيرفي الاكثر فيعدم الخير الأكثر بسبب الشرالأقل وإما ان يخلق هذه الأنواع فيوجدفيهاالخيرالأ كثرمع الشرالا قلومعلوم بنفسهأن وجودالخيرالأ كثرمع الشر الأقلأ فضلمن إعدام الخيرالأ كثر لمكان وجود الشرالاقل وهذا الشر من الحكمة هو الذي خفي على الملائكة حين قال الله سبحانه حكاية عنهم حين أخبرهم انه جاعل في الأرض خليفة يعني بني آدم قالوا ﴿ أَنْجُعُلُ فِيهَا مِن يَفْسُدُ فِيهَا وِيسْفُكُ الدَمَاءُ وَنَحْنُ نُسْبِحِ بِحَمْدُكُ ﴾ الى قوله ﴿ انِّي أُعْلِمُ اللَّا تَعْلَمُونَ ﴾ يُريد أن العلم الذي خفي عنهم هو انه اذا كان وجودشئ من الموجودات خيراوشرا وكان الخيرأ غلب عليهأن الحكمة تقتضي إيجاده لا إعدامه: فقد تين من هذا القول كيف ينسب اليه الاضلال مع العدل ونغي المظلم وانه انما خلق أسباب الضلال لآنه يوجد عنها غالبا الهمداية أ كثر من الضلال وذلك أن من الموجودات ماأعطي من أسباب الهـــداية أسبابا لا يعرض فيها اضلال أصلا وهدّه هي حال الملائكة ومنها ما أعطى من أسباب الهداية أسبابا يعرض فيهاالا ضلال في الإقل اذلم يكن في وجودهم أكثر

من ذلك أكانالتركيب وهذه هي حال الانسان: فان قيل فما الحكمة في ورود وأنت تنفى التأويل في كل مكان: قلنا ان تفهيم الامر على ماهوعليه الجمهور في هـــذه المسألة اضطرهم الى هـــذا وذلك انهم احتاجوا أن يعرفوا بأن الله تعالى هو الموصوف بالعدل وانه خالق كل شيء الخير والشر لمكان ماكان يِعتقدَكشير من الامم الضلال أن ههنا الهين إلهـا خالقا للخير والهاخالقاللشر فعرفوا انه خالق الأمرين جميعاً : ولما كان الاضلال شراً وكان لاخالق له سواهوجب أن ينسباليه كما ينسب اليه خلقالشر لكن ليس ينبغي أن يفهم هذا علي الاطلاق لكن على انه خالق للخير لذات الخير وخالق للشر لمن أجل الخير أعنى من أجل مانقترن به من الخير فيكون على هذا خلقه للشر عدلا منه. ومثيال ذلك أن النار خلقت لما فيها من قوامالموجودات التي ما كان يصح وجودها لولا وجود النار لكن عرضعن طبيعتها أن تفسد بعض الموجودات لكن اذا قويس بينما يعسرض عنها من الفساد الذي هو الشر وبنيما يعرض عنها من الوجود الذي هو الخيركان وجودها أفضل من عدمها فكان خيرا: وأما قوله تعالى ﴿ لا يسئل عمـا يفعل وهم يسألون ﴾ فان معناه لايفعل فعلا من أجل انه واجب عليه أن يفعله لأن من هذا شأنه فيه حاجة الي ذلك الفعل وما كان هكذا فهو في وجوده يحتاج الى ذلك الفعل إماحاجة ضرورية وإما أن يكون به تاماوالبارئ سبحانه تنزه عن هذا المعني فالانسان يمدل ليستفيد بالعدل خيراً في نفسه لو لم يعدل لم نوجد لهذلك الخير وهو سبحانه وتعالى يعدل لالأن ذاته تستكمل بذلك العدل بللان الكال-الذي في ذاته اقتضىأن يمدل: فاذا فهم هذًا المعنى هكذا ظهر أنه لا يتصف

بالعدل على الوجه الذي يتصف به الانسان لكن ليس يوجب هذا أن يقال اله ليس يتصف بالعدل أصلا وان الأفعال كلها تكون في حقه لاعدلا ولا جوراً كَاظِنه المُسكامون فان هذا إبطال لما يعقله الأنسان وإبطال لظاهر الشريعة ولكن القوم شعروا بمعنى ووقعوا دونه: وذلك انهاذا فرضنا انه لا يتصف بعدل أصلا بطل مايعقل من ان همنا أشياء هي في نفسهاعدل وخير وأشياء هي نفسها جور وشرواذافرضنا أيضاً انه يتصف بالعدل على جهةما يتصف بهالانسان لزم ان يكون في ذاته سبحانه نقص وذلك أن الذي يمدل فانما وجوده هو من أجل الذي يعدل فيه وهو بما هو عادل خادم لغيره: وينبغي أن تعلم ان هذا القدر من التأويل ليس معرفته واجبة على جميع الناس وأنما الذين تجب عليهم هذه المعرفة همالذين عرض لهم الشك في هذا المعنى وليس كل أحدمن الجمهور يشعر بالمعارضات التي في تلك العمومات فمن لم يشعر بذلك ففرضه اعتقاد تلك العمومات على ظاهرها : وذلكأنالورودتلك العمومات أيضاً سبباً آخر وهو أنه ليس يتميز لهم المستحيل من الممكن والله تعـالى لا يوصف بالاقتدار على المستحيل فلوقيــل لهم فيما هو مستحيل في نفسه مما هو عندهم ممكن أعني في ظنونهم أن الله لا يوصف بالقدرة عليه فتخيلوا من ذلك نقصاً في الباري سبحانه وعجزا وذلك أن الذي لايقدر على المكن فهو عاجز ولما كانوجود جميع الموجودات بريئة من الشر ممكنا في ظن الجمهور قال تعالى ﴿ ولو شَنْنَا لآتينا كل نفس هداها ولكن حق القول مني لأملأن جهنم من الجنة والناس أجمعين ﴾ فالجمهور يفهمون من هـذا معنى والخواص معنى وهو آنه ليس يجب عليــه سبحانه أن يخلق خلقا يقـــترن بوجو دهم شر فمعني قوله ولو شئنا لآتينا كل نفس هداها أي لوشئنا لخلفنا خلقاليس يقترن بوجودهم شربل

الخلق الذين هم خير محض فتكون كل نفس قد أوتيت هداها وهـــذا القدر في هذه المسألة كاف ولنسر الى المسألة الخامسة

﴿ المسألة الخامسة وهي القول في المعاد وأحواله ﴾ والمعاد مما اتفقت على وجوده الشرائع وقامت عليــه البراهين عند العلماء وانما اختلفت الشرائع في صفة وجوده ولم تختلف في الحقيقة في صفة وجوده وانما اختلفت في الشاهـدات التي مثلت بهاً للجمهور تلك الحال الغائبـة: وذلك أن من الشرائع من جعله روحانيا أعني للنفوس ومنها من جعله للاجسام والنفوس معا والاتفاق في هــذه المسألة مبنى على اتفاق الوحي في ذلك واتفاق قيام البراهين الضرورية عنــد الجميع علىذلك أعني أنه قــد اتفق الكل على أن للانسان سعادتين أخراوية ودنياوية وانبنى ذلك عند الجميع على أصول يعترف بها عند الكل • منها ان الانسان أشرف من كثير من الموجودات . ومنها أنه اذا كان كل موجود يظهر من أمره. أنه لميخلق عبثا وأنه انما خلق لفعل مطلوب منه وهو ثمرة وجوده فالانسان أحرى بذلك وقد نبه الله تعالى على وجودً هـذا المعنى في جميع الموجودات في الكتاب العزيز فقال تعالى ﴿ وما خلقنا السموات والارض وما بينهما بأطلا ذلك ظن الذين كفروا من النار، وقال مثنيا على العلماء المعترفين بالغاية المطلوبة من هذا الوجود ﴿ الذين يذكرون الله قياما وقعودًا وعلى جنوبهم ويتفكرون في خلق السموات والارض ربنا ما خلقت هذا باطلا سبحانك فقنا عذاب النار، ووجود العاية في الانسان أظهر منها في جميع الموجودات وقدنبه الله سبحانه عليها في غيرما آية من كتابه فقال ﴿ أَفْسَبُمُ أَنَّمَا خَلَقْنَاكُمْ عَبْنَا وأنكم الينا لاترجعون ﴾ وقال ﴿ أيحسب الانسان أن يترك سدى ﴾ وقال ﴿ وَمَا خَلَقْتَ الْجُنِّ وَالْانْسِ اللَّا لَيْعَبِّدُونَ ﴾ يَعْنَى الْجُنْسُ مِنَ المُوجُودَاتِ الذي يعرفه وقال منها على ظهور وجوب العبادة من قبل المعرفة بالخالق ﴿ ومالي لا أعبد الذي فطرني واليه ترجعون ﴾ واذا ظهر ان الانسان خلق من أجل أفعال مقصودة به فظهر أيضا أن هذه الأفعال يجب أن تكون خاصة لا نا نرى ان واحدا واحدا من الموجودات أنما خلق من أجل الفعل الذي يوجد فيه لافي غيره أعنى الخاص به وإذا كانذلك كذلك فيجب أن تكون غاية الانسان في أفعاله التي تخصه دون سائر الحيوان وهــذه أفعال النفس الناطقة : ولمــا كانت النفس الناطقة جزئين جزء عملي وجزء علمي وجب ان يكون المطلوب الاول منههو ان يوجد على كماله في هاتين القوتين أعنى الفضائل العلمية والفضائل النظرية وان تكون الافعالالتي تكسب النفس هاتين الفضيلتين هي الخيرات والحسنات والتي تعوقها هي الشرور والسيآت: ولماكان تقرير هذه الافعال أكثر ذلك بالوحي وردت الشرائع بتقريرها ووردت معذلك بتعريفها والحث عليها فأمرت بالفضائل ونهت عن الرذائل وعرفت بالمقدار الذي فيه سعادة جميع الناس في العلم والعمل أعني السعادة المشتركة فعرفت من الامور النظرية مالا بدلجميع الناس من معرفته وهي معرفة الله تبارك وتعالى ومعرفة الملائكة ومعرفة الموجودات الشريفة ومعرفة السعادة وكذلك عرفت من أعمال القدر الذي تكون به النفوس فاضلة بالفضائل العملية وبخاصة شريعتنا هـذه فانه اذا قويست بسائر الشرائع وجد انها الشريعة الكاملة باطلاق ولذلك كانت خاتمة الشرائع كلها ولماكان الوحي قد انذر في الشرائع كلهابان النفس باقية وقامت البراهين عند العلماء على ذلك وكانت النفوس يلحقها بعد الموت ان تتعر من الشهوات الجسمانية فانكانت زكية تضاعف زكاؤها بتعريها من الشهوات

الجسمانية واك كانت خبيثة زادها المفارقة خبثا لانها تتأذى بالرذائل التي اكتسبت وتشتد حسرتها على مافاتها من التزكية عند مفارقتها البدن لانها ليست يمكنها الاكتساب الأمع هذا البدن: والى هذا القام الاشارة بقوله تعالى ﴿أَن تَقْدُولَ نَفْسُ يَاحِسُرُتِي عَلَى مَا فِرَطْتَ فِي جِنْبِ اللَّهِ وَانْ كُنْتُ لَمْنَ الساخرين، اتفقت الشرائع على تعريف هذه الحال للناس وسموها السعادة الاخيرة والشقاءالاخير . ولما كانت هذه الحال ليس لها في الشاهد مثال كان مقدارمايدرك بالوحي منها يختلف في حق نبي نبي لتفاوتهم فيهذا المعني أعني في الوحي اختلفت الشرائع في تمثيل الاحوال التي تكون لا نفس السعداء بعد الموت ولأ نفس الاشقياء . فنها مالم يمثل مايكون هنالك للنفوس الزكية من اللذة وللشقية من الأذي بامور شاهدة وصرحوا بان ذلك كله أحوال روحانية ولذات ملكية . ومنها ما اعتد في تمثيلها بالامور المشاهدة أعني انها مثلت اللذات المدركة هنالك باللذات المدركة همنا بعد ان نفي عنهاما يقترن بها من الاذي ومثلوا الأذي الذي يكون هنالكبالأذي الذي يكون ههنا بعد ان نفوا عنه هنالكمايقترن به همنا من الراحة منه إمالان أصحاب هذه الشرائع أدركوا من هـذه الاحوال بالوحي مالم يدركها أولثك الذين مثلوا بالوجود الروحاني وإما لأنهم رأوا ان التمثيل بالمحسوسات هو أشــد تفهيماً للجمهور والجمهور اليها وعنها أشدتحركا فأخبروا انالله تعالى يعيد النفوس السعيدة الى أجساد تنعم فيهـا الدهركله بأشد المحسوسات تنعما وهو مثلا الجنة وأنه تعالى يعيد النفوس الشقية الى أجساد تتأذى فيهاالدهر كله بأشدالمحسوسات أذى وهو مثلا النار ; وهذه هي حال شريعتنا هذه التي هي الاسلام في تمثيل هذه الحال ووردت عندنا في الكتابالعزيزأدلةمشتركة التصديق للجميع فى

امكان هئذه الاحوال اذ ليس يدرك العقل في هذه الاشياء أكثر من الامكان في الادراك المشترك للجميع وهي كلها من باب قباس إمكان وجود المساوي على وجود مساويه أعنى على خروجه للوجود وقياس امكان وجود الأقل والأكثر على خروج الاعظم والاكبر للوجو دمثل قوله ﴿وضرب لنا مثلاً ونسيخلقه ﴾ الآية فان الحجة في هذه الآيات هي من جهة قياسُ العودة على البداءة وهما متساويان وفي هـذه الآية مع هذا القياس المثبت لامكان العودة كسر لشبهة المعاند لهذا إلرأيبالفرق بين البداية والعودة وهو قوله تعالى ﴿الذي جعل لكم من الشجر الاخضر نارا﴾ والشبهة ان البداءة كانت من حرارة ورطوبة والعودة من برد ويبس فعو ندت هذه الشبهة بأنا نحس ان الله تعالى يخرج الضد من الضد ويخلقه منه كما يخلق الشبيه من الشبيه: وأما قياس امكان وجود الاقل على وجود الاكثر فمشل قوله تعالى في الآية ﴿ أُولِيسِ الَّذِي خَلَقِ السَّمُو اتَّ وَالْارْضُ بِقَادُرُ عَلَى أَنْ يَخْلَقَ مُثْلَهُمْ بِلَي وهو الخلاق العليم، فهذه الآيات تضمنت دليلين على البعث وإبطال حجة الجاحد للبعث ولوذ هبنا لتقصي الآيات الواردة في الكتاب العزيز لهذه الادلة لطال القول وهي كلهامن الجنس الذي وصفنا: فالشر ائع كلها كما قلنا متفقة على ان للنفوس من بعد الموت أحو الا من السعادة أو الشقاء ومختلفة في تمثيل هذه الاحوال وتفهيم وجودها للناس ويشبهأن يكون التمثيل الذي في شريعتنا هذه أتم إفهاما لأكثر الناس وأكثر تحريكا لنفوسهم الى ماهنا لك والأ كثرهم المقصودالاول بالشرائع: وأما التمثيل الروحاني فيشبهأن يكون أقل تحريكا لنفوس الجمهور الى ما هنالك والجمهور أقل رغبة فيه وخوفا لهمنهم في التمثيل الجسماني ولذلك يشبه أن يكون التمثيل الجسماني أشـــد تحريكا الى

ماهنا لك من الروحاني والروحاني أشد قبولا عنــد المتكلمين المجادلين من الناس وهم الأقل : ولهذا المعنى نجدأهل الاسلام في فهم التمثيل الذي جاء في ملتنا في أحوال المعاد ثلاث فرق فرقة رأت ان ذلك الوجود هو بعينه هذا الوجود الذي همنا من النعيم واللذة أعني أنهم رأوا أنه واحد بالجنس وأنه انمـا يختلف الوجودان بالدوام والانقطاع أعني ان ذلك دائم وهذا منقطع وطائفة رأت انالوجود متباين وهذها نقسمت قسمين طائفة رأت أنالوجود المثل مهذه المحسوسات هو روحاني وأنه انما مثمل به ارادة البيان ولهؤلاء حجج كشيرة من الشريعة مشهورة فلامعنى لتعديدها وطأفةرأت أنه جسماني لكن اعتقدت أن تلك الجسمانية الموجودة هنالك مخالفة لهذه الجسمانية لكون هذهبالية وتلك باقية ولهذهأ يضاً حججمن الشرع ويشبه أنابن عباس يكون ممن برى هذا الرأي لانهروي عنهأ نه قال أيس في الدنيا من الآخرة إلا الأسماء ويشبه أن يكون هذا الرأي هو أليق بالخواص وذلك أنَّ امكان هذا الرأي ينبني على أمورليس فيها منازعة عند الجميع.أحدها أنالنفس باقية. والثاني انه ليس يلحق عن عودة النفس الى أجسام أخر المحال الذي يلحق عن عودة تلك الاجسام بعينها: وذلك انه يظهر ان مواد الأجسام التي ههنا توجد متعاقبة ومنتقلة من جسم الى جسم وأعني ان المادة الواحدة بعينها توجد لأشخاص كثيرة فيأوقات مختلفةوأمثال هذهالأجسنام ليس يمكن أنتوجد كلها بالفعل لانَّمَادتها هي واحدة : مثال ذلك أن انسانا مات واستحال جسمه الى التراب واستحال ذلك التراب الى نبيات فاغتذى انسان آخر من ذلك النبات فكان منه منى حين تولدمنه انسان آخر: وأمااذا فرضت أجسام أخر فليس تلحق هذه الحال: والحق فيهذه السألة ان فرض كل انسان فيها هو ما أدى اليه نظره

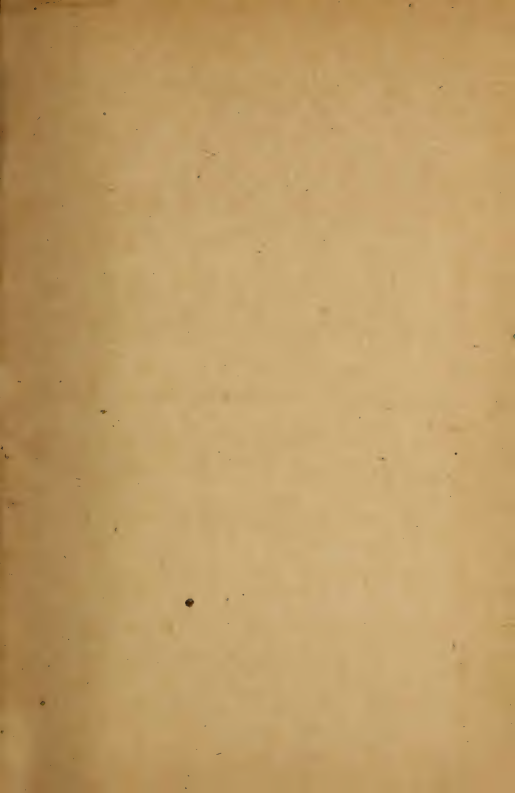
فيهابعد أن لا يكون نظراً يفضي الى ابطال الأصل جملة وهو إنكار الوجود جملة فان هذا النحو من الاعتقاد يوجب تكفير صاحبه لكون العلم بوجود هذه الحال الانسان معلوما للناس بالشرائع والعقول فهذا كله ينبني على بقاء النفس: فان قيل فهل في الشرع دايل على بقاء النفس أو تنبيه على ذلك: قلنا ذلك موجود في الكتاب العزيز وهو قوله تعالي ﴿اللَّهُ يَتُوفَى الْأَنْفُسُ حَيْنُ مُوتُّهَا والتي لم تمت في منامها ﴾ الآية ووجه الدليل في هذه الا به انه سوّى فيها بين النوم والموت في تعطيل قعمل النفس فلوكات تعطل فعل النفس في الموت لفسادالنفس لا بتغير آلة النفس لقد كان يجب أن يكون تعطل فعلما في كانت تعود عليهاعلمنا ان هذا التعطل لا يعرض لها لأس لحقها في جوهرها وانما هوشيء لحقهامن قبل تعطل آلتها وانهليس يلزماذاتعطلت الآلة ان تتعطل النفس والوتهو تعطل فو اجب أن يكون للآلة كالحال في النوم وكمايقول الحكم ان الشيخ لو وجد عينا كعين الشاب لأبصر كما يبصر الشاب فهذا مارأينا ان نثبته في الكشف عن عقائد هذه الملة التي هي ملتنا ملة الاسلام وقد بقي عليناممـاوعدنا به أن ننظر فيما يجوز من التأويل في الشريمة وما لايجوز وماجازمنه فلمن يجوز ونختم به القول في هذا الكتاب فنقول: ان المعاني الموجودة في الشرع توجدعلى خمسة أصناف وذلك أنهاتنقسم أولا الى صنفين صنف غيرمنقسم وينقسم الآخر منهما الىأربعة أصناف فالصنف الأول الغير منقسم هوأن يكون المعنى الذي صرح به هو بعينه المعنى الموجو دبنفسه والصنف الثاني المنقسم هو أن لا يكون المعنى المصرح به فيالشرع هو المعنى الموجود وانما أخذ بدله على جهة التمثيل وهــذا الصنف ينقسم أربعــة أقسام أولهــا

أن يكون المعنى الذي صرح بمثاله لا يعــلم وجوده الا بمقايس بعيدة مركبة تتعلم في زمان طويل وصنائع جمة وليس يَكُن ان تقبلها الا الفطر الفائقة ولا يعلم أن المثال الذي صرح به فيه هو غير الممثل الا بمثل هذا البعد الذي وصفناً • والثاني مقابل هذا وهو ان يكون يعلم بعلم قريب منه الأمران جميعاً أعني كون ماصرح به آنه مثال ولماذاهو مثال . والثالث أن يكون يعلم بعلم قريب أنه مثال لشيءً ويعلم لما ذا هو مثال بعلم بعيد . والرابع عكس هذا وهُو أن يعلم بعلم قريب لما ذاهو مثال ويعلم بعلم بعيد أنه مشال: فأما الصنف الأول من الصنفين الاولين فتأويله خطأ بلا شك وأماالصنف الأول من الثاني وهوالبعيدفي الأمرين جميعاً فتأويله خاص في الراسخين في العلم ولا يجوز التصريح به لغير الراسخين وأما المقابل لهذاوهو القريب في الأمرين فتأويله هو المقصو دمنه والتصريح به واجب وأماالصنف الثالث فالأمر فيه ليس كذلك لان هذاالصنف لم يأت فيه التمثيل من أجل بعده على أفهام الجمهور وانما أتى فيه التمثيل لتحريك النفوس اليهوهذامثل قوله علية الصلاة والسلام الحجر الاسوديمين الله في الأرض وغيره مماأشبه هذا مما يعلم بنفسه أو بعلم قريب انه مثال ويعلم بعلم بعيد لماذاهو مثال فانالواجب فيهذا أنلايتأوله الاالخواص والعلماء ويقال للذين شعروا انه مثال ولم يكونوا من أهل العلم لماذا هو مثال إما انه من المتشابه الذي يعلمه العلماء الراسخون واما ان ينقل التمثيل فيه لهم الى ماهو أقرب من معارفهم انه مثال وهـــــــذا كأنه أولى من جهة إزالة الشبهة التي في النفس من ذلك: والقانون في هذا النظر هو ماسلكه أبو حامد في كتاب التفرقة وذلك بأن يعرف هذا الصنف ان الشيُّ الواحــد بعينه له وجودات خمس الوجود الذي يسميه أبو حامدالذاتي . والحسبي . والخيالي . والعقلي . والشبهي . فاذاو قعت المسألة نظر أي هذه الوجودات الأربع هي أقنع عند الصنف الذي استحال عندهم ان يكون الذي عني به هو الوجود الذاتي أعنى الذي هو خارج فينزل لهم هذا التمثيل على ذلك الوجود ألأُغلب على ظنهم امكان وجوده وفي هذا النحو يدخل قوله عليه الصلاة والسلام مامن نبي لم أره الا وقد رأيته في مقاميهذا حتى الجنةوالنار : وقوله بين حوضي ومنبري روضة من رياض الجنبة ومنبري على حوضي: وقوله كل ابن آدم يأكلهُ التراب الاعجب الذنب فانهذه كامها تدرك بعلم قريب انها أمثال وليس يدرك لماذا هي أمثال الا بعلم بعيد-فيجب في هذا أن ينزل للصنف الذين شعروا بهذا من الناس على أقرب تلك الوجودات الاربع شبها: فهذا النحو من التأويل اذا استعمل فيهذهالمواضع وعلى هذاالوجه ساغ فيالشريعة. وأمااذا أستعمل فيغيرهذه الواضع فهو خطأ: وأبو حامد لم يفصل الأمر في ذلك مثل أن يكون الموضع يعرفمنه الامران جميعا بعلم بعيد أعني كونه مثالا ولماذا هو مثال فيكون هنالك ان تبطل تلك الشبهة ولا يعرض للتأويل كما عرفناك في هـذا الكتاب في مواضع كثيرة عرض فيهاهذا الأمر للمتكلمين أعني الاشعرية والمعتزلة: وأما الصنف الرابع وهو المقابل لهذا وهو أن يكون كونه مثالا معلوما بعلم بعيد الاأنه اذا سلم أنه مثال ظهر عن قريب لما ذا هو مثال ففي تأويل هذا أيضا نظر أعني عنـــد الصنف الذين يدركون أنه ان كان مثالا فلما ذا هو وليس يدركونأنه مثال الا بشبهة وأمر مقنع اذ ليسوا من العلماء الراسخين في العلم فيحتمل أن يقال ان الأحفظ بالشرع أن لا تتأول هذه وتبطل عند هؤلاءً الأمور التي ظنوا من قبلها أن ذلك القول مثال وهو الاولى ويحتمل أيضا أن

يطلق لهم التأويل لقوة الشبه الذي بين ذلك الشيُّ وذلك المثل به الا أن هذين الصنفين متى أبيح التأويل فيهما تولدت منها اعتقادات غريبة وبميدةمن ظاهر الشريمة وربمافشت فأنكرها الجمهور وهذاهو الذيءرض للصوفية ولمن سلك من العلماء هذا المسلك ؛ ولما تسلط على التأويل في هذه الشريعة من لم تتميز له هذه المواضع ولا تميز له الصنف من الناس الذين يجوز التأويل فيحقهم اضطرب الامر فيها وحدث فيهم فرق متباينة يكفر بعضهم بعضا وهذا كله جهل بمقصد الشرع وتعد عليه : وأنت فقد وقفت من قولنا على مقدار الخطأ الواقع من قبل التأويل وبودنا أن يتفق لنا هذا الغرَّض في جميع أقاويل الشريعة أعنى أن نتكلم فيها بما ينبغي أن يؤول أولا يؤول وان أول فعند من يؤول أعني في جميع المشكل الذي في القرآن والحديث ونعرف رجوعها كلها الى هذه الاصناف الاربعة والغرض الذي قصدناه في هذا الكتاب فقد أنقضي وانميا قدمناه لأنارأيناه أهم الاغراض المتعلقة بالشرع والله الموفق للصواب والكفيل بالثواب عنه ورحمته

وجد في آخر النسخة المطبوع عليها هذه النسخة ما نصه وكان الفراغ منه في سنة خس وسبعين وخسمائة

🗼 يقول مصححه الفقير اليه تعالى محمود السمكري الحلبي 🛊 حمدًا لمن تقدس في كنه ذاته عن ادراك العقول والبصائر . وتنزه في عظمة صفاته وجميل أفعاله عن الاشباه والنظائر ، فسبحانه من اله دل على أحدية ذاته جليل شؤن ذاته . وشهد بوحدة الوهيته بديع نظام مصنوعاته وصلاة وسلاما على المؤزر بالحجج البالغة وساطع البرهان. وعلى آله وصبه الذين شيدوا معالم الدين ورفعوا منار الايمان ﴿ وبعد﴾ فان أفضل المطالب العلمية . وأسنى الرغائب العرفانية . علم التوحيــد الذي هو أساس الدين . وقطب السعادة للمتدينين . وان من أهم مؤلفاته وأولاها . وأدقها وأعلاها هذاالمؤلف المنيف . والموجز اللطيف . للمولى المحقق . والحبر المدقق . العلامة القاضي أبي الوليد . محمد بن رشد . ضمنه بأوجز مقال . بيان مابين الشريعة والحكمة من الاتصال . وأوضح فيه مناهج الأدلة فيعقائد الملة . ودحض فيه كلُّ بدعة زائغةً . وشبهة مضلة . فجزاهالله عنا أحسن جزاه . وأسبغ عليه سحائب رحمته ورضاه . وقد نجز طبعه محمد الله تعالى على احسن وضع واتم نظام والطف وقع . بالمطبعة الجماليـة بحارة الروم عصر المحمية لاصحابها (محمد امين الخانجي وشركاه - واحمد عارف) وذلك في اواخر جهادي الثانية من شهور السُّنة الثامنة والعشرين بعدالثلاثما ة والالف! من هجرة من هو على اكمل وصرف صلى الله عليـه وســلم



## الرح

﴿ على فلسفة آبن رشد الحفيد ﴾ لشيخ الاسلام تقي الدين احمد بن عبد الحليم ابن تيمية الحنبلي المتوفى سنة ٧٧٨ هجرية

﴿ الطبعة الاولى ﴾ سنة ١٣٢٨ ﴿ – سنة ١٩١٠ م ( على نفقة احمد ناحي الجمالي ومحمد أمين الخانجي وأخيه )

( حقوق الطبع محفوظه )

طبيع مطبع الجالب - بمصر

( الكائنة بحارة الروم بعطفة التتري ) لاصحابها محمد امين الخانجي وشركاه ــــ واحمد عارف

## 

حمداً لمن خص الانسان بقوة التخيل وجمال الاختراع . وزين فكره بدقيق التصور وغريب الابداع · والصلاة والسلام على من أعجز العقول بباهر حكمته وعلى آله وصحبه الذين حفظوا كيان شريعته (وبعــد) فهذه مناقشات رائقه . وتدقيقات فائقه . لشيخ الاسلام أحمد بن عبدالحليم بن تيمية الحنبلي المتوفي سنة ٧٢٨ أوردها في كتابه الجمع بين العقل والنقل على بعض الابحاث الواردةً في كتاب الكشف عن مناهج الأدلة في عقائدالملة للقاضي أبي الوليد أحمد بن رشد الحفيد وجدتها بخط الأستاذ الشيخ طاهر افندي الجزائري الدمشقي مطرزا بها بعض هو امش نسخة من الكتاب المذكور طبع أوروبا محفوظة فيمكتبة سعادة أحمد بيك تيمور فآثرت نقلها مذيّلا بها الكتاب المذكور حين أعدت طبعه ثانيا مشيرًا في أول المقولة الى نمرة الصحيفة وعدد السطر منهذهالطبعة وذلك حبأ لنشرالفوائد وخدمة للأمة . محمد أمين الخانجي والله ولي التوفيق الكتى

## ﴿ قال شيخ الاسلام احمد بن عبد الحليم بن تيميه ﴾

ص ٣١ س١ قد جعل أصناف الامة أربعة باطنية وحشوية ومعتزلة وأشعرية وقد قصر حيث لم يذكر السلف وهو مذهب خيار هذه الامة الى يوم القيامة

ص ٣٣ س٧ قلت من اصولهم التي تلقوها عن المعتزلة ان ما لايسبق الحوادث فهوحادث وهذا متفق عليه بين العقلاء اذا أريد به الحادث بالشخص فان ما لايسبق الحادث المعين يجب ان يكون حادثاً واما ما لايسبق نوع الحادث فهو محل النزاع بين الناس وعليه ينبني هذا الدليل وكثيرمنالناس لايميز فيهذا المقام بين ماهو بعينه حادثوماتكون احاد نوعه حادثة والنوع لم يزل حتى ان كثيراً من أهـل الـكبلام اذا رأوا ان الحركات حادثة أو غيرها من الاعراض اعتقدوا ان مالايسبق ذلك فهوحادث ولم يميزوا بين مالايسبق الحادث المعين وما لايسبق النوع الدائم الذي آحاده حادثة فهو لايسبق النوع وان سبقكلواحد واحد من آحاده ولما تفطن كثير منأهل الكلام للفرقأرادوا ان يثبتوا امتناع حوادث لاتتناهى بطريق التطبيق وما يشبهه كما قد ذكر ذلك في موضعة فهم لايسلمون وجود حوادث لا أول لهـا عن فاعل قديم ويسلمون وجود فعل حادث العين عن فاعل قديم وهو يقول الحادث يجب ان يكون وجوده متعلقاً بفعل حادث ثم ذلك الحادث متعلق بفعل حادث ثم ذلك الحادث متعلق بفعل حادث فيكون فعل حادث الأفراد دائم النوع عن فاعل قديم فهو يقول لأيمكن وجود حادث عن فاعل أزليالا بفعلحادثاًلافراد وهملايسامون ذلكٍ اه من كتاب الجمع بين العقل والنقل كتبه على قوله واما الاشعرية الىقوله ان من أصولهم ان ما لايسبق الحادث حادث

ص ٣٣ س ٨ كتبه على قوله وان كان الفاعل حينا يفعل الى قوله متناهية قدساقها بتمامها ثم قال قلت هذا الموضع هو الذى أوجب قول النظام ونحوه بالطفرة وقول طائفة من المتفلسفة والمتكلمين بقبول انقسام الى غير نهاية بالقوة لا بالفعل وقد أجاب عن هذا طائفة من فاة الجزء بان كل ما يوجد فهو يقبل القسمة بمعنى امتياز شيء منه عن شيء وهي القسمة العقلية المفروضة لكن لايلزم و جود مالا يتناهى من الاجزاء لان الموجود وان قيل انه لايقبل القسمة بالفعل فاذا صغرت أجزاؤه القسمة بالفعل فاذا صغرت أجزاؤه فانها تستحيل وتفسد كما تستحيل أجزاء الماء الصغار هواء واذا استحالت عند تناهي صغرها لم يلزم وجود أجزاء لاتناهى اهوم ولا يلزم وجود أجزاء لاتناهى اهوم صغرها لم يلزم وجود أجزاء لاتناهى المناهي المناهم المنا

ص ٣٩ س٣ قلت من يقول ان الاحداث هو نفس المحدث والمخلوق هو نفس الحاق والمفعول هو نفس الحاق والمفعول هو نفس الفعل كا هوقول الاشعرية لايسلم ان الحدوث عرض ولا ان له محلا فضلا عن ان يكون وجوديا لكنه قد قدم افساد هذا وانه لابد للمفعول من فعل وحيئذ فيقال الاحداث قائم بالفاعل المحدث وحدوث الحادث ليس عرضاً موجوداً قائماً بشيع غير الاحداث المحدث ويقال أيضاً ان هذا ينبني على ان المعدوم شيء وان الماهيات في الحارج زائدة على وجودها وكلاها باطل وبتقدير صحته فيكون الجواب ان القابل للحدوث هو تلك الذوات والماهيات لكن هذا الذي ذكره يتقرر بطريقة أصحابه المشهورة ان الحادث مسبوق بالامكان والامكان لابد له من محل فلا بد للمحددث من محل اهكتبه على قوله ومن الشكوك المعتاصة

ص٣٦ س٣٦ قلت هذاهوالشهة المشهورة من أن فعل الفاعل واحداث المحدث ونحوذلك ان قيل تتعلق بالشيئ وقت عدمه لزم كو نهمو جودا معدوما وان قيل تتعلق به وقت وجوده لزم كو نهمو جودا معدوما وان قيل تتعلق به وقت عدمه لزم تحصيل ألحاصل ووجوده مرتين وجوابه انه تتعلق به حين وجوده بمعنى انه هوالذي وكايجعله موجوداً لا بمعنى انه كان موجودا بدونه فجعله هوأيضاً موجودا اه كتبه على قوله الطائفتين يلزمهم أن يقولوا بوجود الحلاء

ص٣٩٣ س١٩٥ قوله • فهذه الشكوك: قات قول هذا وأمثاله ان ابراهيم استدل بطريق الحركة هو من جنس قول أهل الكلام الذي تذمهم أصحابه وسلف الامة ان ابراهيم استدل بطريق الحركة لكن هو يزعم ان طريقة الحواص طريقة ارسطو وأصحابه حيث استدلوا بالحركة على ان حركة الفلك اختيارية وانه يحرك للتشبه بجوهم غير متحرك وأولئك المتكلمون يقولون ان استدلال ابراهيم بالحركة لكون المتحرك يكون محدثا لامتناع وجود حركات لا نهاية لها وكل من الطائفتين تفسد طريقة الاخرى وتبين تناقضها بالادلة العقلية وحقيقة الأمر ان ابراهيم لم يسلك واحدة من الطريقتين ولا أحتج بالحركة بل بالافول الذي هو المغيب والاحتجاب كما قد بسط في موضع آخر فالآ فل لا يستحق ان يعبد ولهذا قال ( انني براء مما تعبدون الاالذي فطرني ) وقال ( انني براء مما تعبدون الاالذي فطرني ) وقومه كانوا مقرين بالرب تعبالي لكن كانوا مشركين به فاستدل على ذم الشرك لا على أثبات الصانع ولو كان المقصود اثبات الصانع مشركين به فاستدل على ذم الشرك لا على اثبات الصانع ولو كان المقصود اثبات الصانع ان أفلت كانت محركة و لم ينف عنها المحبة ولا تبرأ منها كما تبرأ مما يشركون لما أفلت ان أفلت كانت محركة و لم ينف عنها المحبة ولا تبرأ منها كما تبرأ مما يشركون لما أفلت ان أفلت كانت محركة و لم ينف عنها المحبة ولا تبرأ منها كما تبرأ مما يشركون لما أفلت

فدل ذلك على انحركتها لم تكن منافية لمقصود ابراهيم بل نافاه آفولها اه ص ٧٧ س ٨ قوله وأيضاً فان الزمان من الاعراض قلت مضمون هذا الكلام ان التسلسل في العلل ممتنع لان العلة يجب وجودها عند وجود المعلول وأما في الشروط والآثار مثل كون العيم شرطاً في وجود المطر فلا يمتنع وهذا فيه نزاع معروف وقد ذكر في غير هذا الموضع وليس في هذا ماينفع الفلاسفة في قولهم بقدم الافلاك وانماغايته ابطال ما يقوله من يقول بوجوب تناهي الحوادث وقد تقدم عير مرة ان حجة الفلاسفة باطلة على تقدير النقيضين فانه اذا امتنع وجود مالا يتناهى بطل قولهم وان جاز وجوده لم يمتنع ان يكون وجود الافلاك متوقفاً على حوادث قبله وكل حادث مشروط بما قبله كما يقولون هم في الحوادث المشهورة من الاناسي والامطار كما في بلام قولهم ان لا يكون للحوادث فاعل اذكان كل حادث مشروطاً بحادث قبله والعلة في بلزم قولهم ان لا يكون للحوادث فاعل اذكان كل حادث مشروطاً بحادث قبله والعلة التامة المستلزمة لمعلولها ها ويقتنعي انه التامة المستلزمة لمعلولها عندهم وعند غيرهم ان يحدث عنها شي بوسط أو بغير وسط لان ذلك يقتضي تأخر شي من معلولاتها فلا تكون تامة بل فيها امكان ما بالقوة لم يخرج الى الفعل وهو قيض قولهم اه

ص ٤٠ س ٧ كتبه على قوله وأما الطريقة الثانية فهى التي استنبطها أبوالمعالي وقلت مضمون هذا الكلام اثبات ما في الموجودات من الحكمة والغاية المناسبة لاختصاص كل مهما بما خص به وان ارتباط بعض الامور ببعض قد يكون شرطا في الوجود وقد يكون شرطا في الوجود وقد يكون شرطا في الكمال وباثبات هذا أخذ يطعن في حجة أبي المعالي وأمثاله ممن لا يثبت الامجر دالمشيئة المحصة التي تخصص كلا من المخلوقات بصفته وقدره فان هذا هو قول طائفة من أهل الكلام كالاشعرية والظاهرية وطائفة من الفقهاء من أصحاب الأثبة الأربعة وأما الجمهور من السلمين وغيرهم فانهم مع انهم يثبتون مشيئة الله وارادته يثبتون أيضاً حكمته ورحمته وهؤلاء المتفلسفة أنكروا على الاشعرية نني الحكمة الغائية كما هو قول جمهور المسلمين فانهم بلامهم ان يثبتوا المشيئة بطريق الأولى والأحرى فان من فعل المفعول لغاية يريدها ويقولون انه علة موجبة للمعلول بلا ارادة كان هذا في غاية التناقض ومن سلك طريقة أي المعالي في هذا الدليل لا يحتاج الى ان ينفي الحكمة بل يمكنه اذا أثبت الحكمة المرادة بطريق الأولى وحينئذ فالعالم بما فيه من تحصيصه ببعض الوجوه دون أن يثبت الارادة بطريق الأولى وحينئذ فالعالم بما فيه من تحصيصه ببعض الوجوه دون أن يثبت الارادة بطريق الأولى وحينئذ فالعالم بما فيه من تحصيصه ببعض الوجوه دون أن يثبت الارادة بطريق الأولى وحينئذ فالعالم بما فيه من تحصيصه ببعض الوجوه دون

بعض دال على مشيئة فاعله وعلى حكمته أيضاً ورحمته المتضمنة لنفعه واحسانه الى خلقه واذاكان كذلك فقولنا ان ماسوى هذا الوجه جأنر يراد به أنه جائر ممكن من نفسه وان الرب قادر على غير هذا الوجه كما هو قادر عليه وهذا لاينافي ان تكون المشيئة والحكمة خصصت بعض الممكنات المقدورات دون بعض فهذه المقدمة التي ذكرها أبو المعالي مقدمة صحيحة لاريب فيها وانما الشأن في تقرير المقدمة الثانية وقد ذكر الكلام عليها في غير هذا الموضع وهو ان التخصيص للمكنات ببعض الوجوه دون بعض هل يستلزم حدوثها أملا اه

ص١٤ س١٥ كتبه على قوله وقد نجد ابن سينا · قلت مراد ابن رشدان المفعول لا يكون قدياً أزلياً فان الضروري عنده وعند عامة العقلاء حتى ارسطو واتباعه وحتى ابن سينا واتباعه وان تناقضوا هو القديم الازلي الذي يمتنع عدمه في الماضي والمستقبل وهذا يمتنع أن يكون مكنا يقبل الوجود والعدم بل هذا لا يكون الامحدثاً والمحدث يمتنع أن ينقلب قديما فلهذا قال الممكن يمتنع أن يكون ضروريا وأما كون الممكن الذي يمكن وجوده وعدمه وهو المحدث يصير واجب الوجود بغيره فهذا لاريب فيه وما أظن ابن رشد ينازع في هدا ولكن من المتكلمين من ينازع في هذا وهذا حق وان قاله ابن سينا فليس كل ماقاله ابن سينا هو باطلا بل مذهب أهل السنة أنه ماشاء الله كان فوجب وجوده وما لم يشأ لم يكن فأمتنع وجوده وهذا يوافق عليه جماهير الحلق اهد

ص٧٤س كتبه على قوله فأماالقضية الثانية و قلت أما دعواه ان العلماء المذكورين في القرآن هما خوان الفلاسفة أهل المنطق وأتباع اليونان فدعوى كاذبة فانا نعلم بالاضطرار من دين الاسلام ان الذين أنني الله عليهم بالتوحيد ليس هم من المشركين الذين يعبدون الكواكب والأونان ويقولون بالسحر ولا بمن يقول بقد الافلاك ولا ممن يقول قولا يستلزم ان الحوادث حدثت بأنفسها ليس لهافاعل و نعلم بالاضطرار ان العلم بالتوحيد ليس موقوفا على ماانفر دوا به في المنطق من الكلام في الحد والقياس بما يخالفهم فيه أكثر الناس كتفريقهم بين الذاتيات والعرضيات اللازمة للماهية و تفريقهم بين حقيقة الأعيان الموجودة التي هي ماهيها وبين نفس الوجود الذي هو الامم الموجود وأمثال ذلك وهذا الذي من ينازع هذين فانه ينصر قول ارسطوط اليس و يقول ان الحبائز وجوده وعدمه لا يكون الامحدثا و ينكر على ابن ينصر قول ارسطوطاليس و يقول ان الحبائز وجوده وعدم يكون قديماً أزلياً وحكايته لهذا عن أفلاطون قد يقال انه لا يصح فيا يثبته من الحواهر العقلية كالدهر والمادة والحلاء فانه يقول بأنها جواهر يقال انه لا يصح فيا يثبته من الحواهر العقلية كالدهر والمادة والحلاء فانه يقول بأنها جواهر يقال الهربية المها المناه ال

عقلية قديمة أزلية لكن القول مع ذلك بأنها جأئرة ممكنة و نقل ذلك عنه فيه نظر · وأما الا فلاك فالمنقول عن أفلاطون وغيره انها محدثة فإن ارسطوط اليس يقول بقدم الافلاك والعقول والنفوس وهم ينقلون إن أول من قال من هؤلاء بقدم العالم هوارسطوط اليس وهو صاحب التعاليم وأما القدماء كأ فلاطون وغيره فلم يكونوا يقولون أوكثير منهم بقدم أمور أخرى قد يخلق منها شي آخر الى أن ينتهي الحلق الى هذا العالم فهذا قول قدمائهم أوكثير منهم وهو خير من قول ارسطوا واتباعه اه

ص ٤٢ س ١٣ كتبه على قوله وأما أبو المعالى • قلت أما تسليمه ان الارادة تخص أحد المَّمَاثلين فيناقض ماقد ذكر أولامن أنه لابد في المفعول من حكمة اقتضت وجوده دون الاخر والارادة تتعلق بالمفعول لعلم المريد بما في المفعول من تلك الحــــكم المطلوبة ومن كان هذا قوله امتنع عنده تخصيص أحد المهائلين بالارادة بل لابد ان يختص أحدها بأمر أوجب تعلق الارادة به والا فمع التساوى يمتنع ان يراد أحدهما على هذا القول ومع تسليم هذا أمكن أن يقال ان مجرد اختيار الفاعل وهي ارادته خصت الوجود بدهر دون دهر مع التماثل وبقدردون قدر وبوصف دون وصف وأما منازعته في أن العالم في حد يحيط به فهم لايحتاجون ان يثبتوا أمراً وجـوديا يكون العالم فيه بل هم يقولون انانعلم امكان تيامنه وتياسرهبالضرورة وانكان ماوراءه عدم محض وتسمية ذلك موضعا كقول القائل العالم في موضع ولفظ الموضع والمكان والحيز يراد به أمر موجود وأمر معــدوم اه ص ٤٣ س ٥ كتبه على قوله وأما المقدمة القائلة ان الارادة • قلت الكلام في الارادة وتعددها أو وحدةعيها أونوعها أوعمومها أوخصوصهاأوقدمها أوحدوثها أوحدوث نوعها او عينها وتنازع الناس فيذلك ليسهذا موضعه وهي من اعظم محاورات النظار والكلام فيذلك يشبه القول في الكلام ونحوه لكن نفس تسليم الارادة للمفعول تستلزم حـــدوثه بل تسليم كون الشيُّ مفعولا يستلزم حدوثه فاما مفعول مراد أزلي لم يزل ولا يزال مقارن لفاعله المريدله الفاعل لهبارادة قديمة وفعل قديم فهذا ممايعلم جمهور العقلاء فساده بضرورة العـقل وحينئذ فبتقدير أن يكون الباري لم يزل مريدا لأن يفعل شيئًا بعد شيُّ يكون كل ما سواه حادثًا كامنا بعد ان لم يكن و تكون الارادة قديمة بمعنى ان نوعها قديم وإنكانكل من المحدثات مرادًا بارادة حادثة أه

ص ٤٤ س ٥ كتبه على قوله فقد تبين. قلمت العمل الذي أصله حب الله تعالى أمر الشرع به لانه مقصود في نفسه وهو معين على العمل الصالح وعلى علم أخر نافع اه

ص ٥٤ س ٥ كتبه على قوله وأما المعتزلة والتحريق المعتزلة هي الطريق التيذكرها عن الاشعرية وإنما أخذهامن أخذهامن الاشعرية عهم والمعتزلة هم الاصل في هذه الطريقة وعنهما تتشرت واليهم تضاف ولهذا لما كان الاشعري تارة يوافقهم وتارة يوافق السلف والأغة وأهل الحديث والسنة ذم هذا الطريقة كما تقدم ذكر كلامه في ذلك فذمها وعابها موافقة السلف والأعمة في ذلك وابن رشد رأى ما رآه من كتب الاشعرية فرأى اعتمادهم عليها فلذلك تكلم عليها وأفضل متأخري المعتزلة هو أبو الحسين البصري وعلى هذه الطريقة في كتبه كلها يعتمد حق في كتابه الذي سماه غرر الادلة قال في أوله انا ذاكرون الغرض في هذا الكتاب والمنفعة به لكي اذا عرف الانسان شرف تلك المنفعة وشرف الغرض صبرت نفسه على تحمل المشاق في طلبها والاجتهاد في تحصيلها فنقول ان الغرض به هو الموصل بلادلة الى معرفة الله تعالى ومعرفة ما يجوز عليه ومالا يجوز عليه من الصفات والافعال وصدق رسله وصحة ما جاؤا به قال وظاهر أن المنفعة بذلك عظيمة شريفة من وجوه مها ان من عرف هذه الاشياء بالادلة أمن أن يستزله غيره عنهااه

ص٤٥ س٧ كتبه على قوله فانقيل فاذاقدتمين أن هذه الطرقكلها ليست الخ · قلت هذا يبين بان حركات الافلاك ليست من قبل أنفسها بل من محرك منفصل عنها حتى يكون ذلك المحرك لهاهو الأمر المسخر وهذايتمين بوجوه مبسوطة في غير هذا الموضع اه

ص٤٦ س ١٣ كتبه على قوله وأماالاً صل الثاني • قلت في هذه الآية وآية أخذ الميثاق من الكلامما ليس هذاموضعه وكذلك دعواه انحصار الطريق في هذين النوعين وقوله ان في الآيات ما يدل على العناية دون الاختراع وغير ذلك كلام ليس هذا موضعه بل كلا دل على العناية دل على الاختراع ولكن المقصود هنا حكاية ما ذكره اه

ص٤٩س ١٢ كتبه على قوله القول في الوحدانية · قلت المعلوم بنفسه أنه لا يكون المفعول الواحد بالعين الواحد بعد تصوره فله المعلول العلمين على سبيل الاستقلال ولا التعاون ولا يكون المعلول الواحد بالعين معلو لا لعلمين مستقلتين ولامتشاركتين وهذا مالاينازع فيه أحد من العقلاء بعد تصوره فانه اذا كان أحدهم المستقلا به نزم أن يحصل جميع المفعول المعلول به وحده فلو قدران الآخركذلك للزم أن يكون كل منهما فعله كله وحده وفعله له وحده ينفي أن يكون له شريك فيه فضلا عن آخر مستقل فيلزم الجمع بين النقيضين إثبات استقلال أحدهما و نفي استقلاله واثبات تفرده به و نفي تفرده به وهذا جمع بين النقيضين ومن المعلوم بنفسه ان عين المفعول الذي يفعله الفاعل لا يشركه فيه غيره كم يكن مفعوله بل كان يفعله الفاعل لا يشركه فيه غيره كم يكن مفعوله بل كان

بعضه مفعوله وكان مفعولا له ولغيره فيمتنع وقوع الاشتراك فيا هو مفعول لواحد ولهذا كان المعقول من الإشتراك هوالتعاونبان يفعل كل منهما غير ما يفعله الآخر كالمتعاونين على البناء هذا ينقل اللبن وهذا يضعه أو على حمل الحشبة هذا يحمل جانب وهذا يحمل جانب والمخلوقات مايستقل يحمل جانب والمخلوقات مايستقل بمفعول ينفرد به اه

ص ٥٠ س ١٨ كتبه على قوله قل لوكان الآية: قلت لما قرر أولاامتناع بين فعلهما واحد قرر المتناع أرباب تختلف أفعالهم فان اختلاف الافعال يمنع أن يكون المفعول واحدا والعالم واحد وتفسيره لهذه الآية بهذا من جنس كلامه في تفسير تلك الآية بذاك اه

ص ٠٠٠٠٠ قوله ولذلك قال الله تعالى الخ قلت قد سلك في هذه الآية هذا المسلك الذي ذكره والآية فيها قولان معرو فان للمفسرين أحدها أن قوله (لابتغوا الى ذي العرش سبيلا) أي بالتقرب اليه والعبادة والسؤال له والثاني بالمائمة والمغالبة والاول هو الصحيح فاله قال (لوكان معه آلهة كمايقولون) وهم لم يكونوا يقولون ان آلهتهم عمانعه وتعالبه بحلاف قوله ( وما كان معه من إله إذا لذهب كل إله بما خلق ولعلا بعضهم على بعض ) فهذا في الآلهة المنفية ليس فيه أنها تعلو على الله وأن المشركين يقولون ذلك وأيضاً فقوله ( لا بتغوا الى ذي العرش سبيلا) يدل على ذلك فانه قال تمالى ( إن هذه تذكرة فمن شاء اتخذ الي ربه سبيلا ) والمرادبه اتخاذ السبيل الى عبادته وطاعته بخلاف العكس فانه قال ( فان أطعنه فلا تبغوا عليهن سبيلا ) ولم يقل اليهن سبيلا وأيضاً فاتخاذالسبيل اليهما مور به كقوله ( وابتغوا اليه الوسيلة أيهم أقرب ويرجون رحمته ويخافون عذابه ) فبين ان الذين يدعون من دون الله يطلبون اليه الوسيلة فهذا مناسب لقوله وكان معه آلهة لا بتغوا الى ذي العرش سبيلا والمقصودهنا بيان ماذكره في طرق المتزلة لوكان معه آلهة لا بتغوا الى ذي العرش سبيلا والمقصودهنا بيان ماذكره في طرق المتزلة ومن سلك سبيلهم من الاشعرية وليس المقصود بسط معني الآية اه

ص ٥٠ مر ٢١ كتبه على قوله فهذا هو الدليل بالطبع والشرع فى معرفة الوحدانية الخ وقلت بل الذي ذكره النظار من المتكلمين الذي سموه دليـل التمانع برهان تام على مقصودهم وهو امتناع صدور العالم عن اثنين وان كان هذا هو توحيد الربوبية والقرآن يبين توحيد الالهية وتوحيد الربوبية اله

ص ١٧ص١١ كتبه على قوله وقديداك على أن الدليل الذي فهمه المتكلمون الح قلت

الفساد المسند كور في الآية لم يوقت بوقت مخصوص والفساد ليس هو امتناع الوجود الذي يقدر عند تمانع الفاعلين اذا أراد احدها شيئاً وأراد الآخر نقيضه ولاهو أيضاً امتناع الفعل الذي يقدر عن كون المفعول الواحد لفاعلين فان هذا كله يقتضي عدم الوجود وأما الفسادفهو ضدالصلاح كما قال تعالى (وإذا قيل لهم لا تفسدوا في الارض قالوا إنما نحن مصلحون) وقال تعالى (وقال موسى لأخيه هارون اخلفني في قومي وأصلح ولا تتبع سبيل المفسدين) وقال (ولا تفسدوا في الارض بعد اصلاحها) وقال (ولو اتبع الحق أهوائهم لفسدت والدوات والارض ومن فيهن بل اتيناهم بذكرهم فهم عن ذكرهم معرضون) فصلاح الشيئ هو حصول كماله الذي به تحصل سعادته وفساده بالعكس والخلق صلاحهم وسعادتهم في أن يكون الله هو معبودهم الذي تنتهي اليه محبتهم وإرادتهم ويكون ذلك غاية الغايات فيها قال تعالى (وما خلقت الحن والانس الا ليعبدون) فعبادته هي الغاية التيا صلاحهم اه

هنانقصوهو (والذي يقال للحواص ان العلم القديم لا يشبه علم الانسان المحدث فالذي يدركه الانسان من تغاير العلم المحدث بالماضي والمستقبل والحاضر هو شيُّ يخص العلم المحدث وأماالعلمالقديم فيجب فيه أتحادهذه العلوم لان انتفاءالعلم عنه بما يحدثه من هذه الموجودات الثلاثة محال فقدوقع أليقين بعامه سبحانه بهاوانتني التكييفاذ التكييف يوجب تشبيه العلم القديم بالمحدث) صح اه قلت هذا الكلام من جنس ما حكاه عن المتكلمين فانهاذا أتحد في العلم القديم العلم بالماضي والحاضر والمستقبل ولم يكن هذا مغايرا لهذا كان العسلم بالموجود حال وجوده وحال عدمه واحــدا وهذا مناقض لما تقدم من قوله يجب أن يكون العــلم بالوجودين مختلفا غاية ما في هــذا الباب ان هــذا الرجل يقول ان عدم التغاير هو ثابت فيالعلم القديم دون المحدث ولاريب ان أولئك المتكلمين يقولون هذا ولكن يقولون لو فرض بقاء ألعلم الحادث لكان حكمه حكم القديم ويقولون ان هذا من بابحدوث النسب والاضافات التي لا توجب حدوث المنسوب المضاف كالتيامن والتياسر وهكذاهذا يقول إنما تتجدد النسب والاضافات وقد ذكر ذلك في مقالة له في العلم لكن المتكلمون خير منه لانهم يقولون بعلمها بعد وجودها إما بعلم زائد عند بعضهم وأما بذلك الاولعند بعضهم وأما هذا فلا يثبت الا العلم الذي هو سبب وجودها كما سيأتي كلامه وهذا عندهم حكم يعم الواجب والقــديم وهذا يقول بل ذلك حكم يخص المحدث ولم يأت على الفرق بحجة الامجرد الدعوى وقد بين ذلك في رسالة أفردها في مسئلة العلم وأراد أن ينتصر

بذلك للفلاسفة الذين قيل عنهم إنهم يقولون أنه يعلم الكليات ولا يعلم الجزئيات الا بوجه كلي أه

ص٥٥ س ٨ هنا نقص (وهو وقد تبين من قولنا ان الحوادث التي توجب الحدوث للمحل الذي تقوم . هي الحوادث التي تغير جوهم الشيء وأما تحقيق ارادة الله فمن عـــم الخواص الخاص بهم فهؤلاء أرادوا أن يفهموا الناس من الارادة معنى غير المعنى المفهوم من الارادة المعروفة المفهومةالتي صرحبها الشرع وهومعني لايفهمه الجمهور ولاتكيفه العقول وجعلوا ذلك أصلا من أصول الشريعة وكفروا مِن لَمْ يقل به وانما طور العلماء في هذا أن يقوم البرهان عندهم أن هناك إرادة غير مكيفة لا يقال عنها إرادة قديمة يلزم عنها حادث ولا إرادة حادثة مثل التي في الشاهد بل هي إرادة العقول الانسانية مقصرة عن تكييفها كما هي مقصرة عن تكييف سائر الصفات التي وصف بها نفســــه لانها متى كيفت أشبهت الصفات المكيفة المحدثة فوجب أن يصدق بجميعها بالدلائل البرهانية بلاكيف) صح٠ قلت أما كونها ارادة ليست مثل إرادة الحالق فهذا لابد منه فيها وفي سائر الصفات وهذا لا يختص بالارادة كما أن الرب نفسه ليس كمثله شيء فصفاته كذلك لكن مجرد نغي هذا لا ينازعه فيه أحد ومضمون كلامه الوقف عن الكلام في قدمها وحدوثها لايان حل الشبهة كمافعل في مسألة الملم والفلاسفة الدهرية حائرون في هذا الموضع ومن يتكلم فيها متناقض كلامه لفساد الاصل الذي يبنون عليه وهو صدور الحوادث عنعلة موجبة لمعلولها بوسط أو بغير وسط فان هذا ممتنع بل جمع بين النقيضين لان العلة التامة لا يُخلف عها شيُّ من موجها ولا موجب موجبها والحوادث متأخرة فــــلا تكون من موجها ولا موجب موجها اه



## ﴿ من المطبعة الجاليه ﴾

الكائنة بحارة الروم عطفة التترى غيره ٩: بتوفيق الله تعالى وعوفه قد تم لنا تأسيس المطبعة المذكورة على أكل استعداد وقد أحضرنا لها ما كنة من الطرز الجديد وأعد دنا لها الحروف من سائر الاجناس الاسلامبولية والمصرية مع كامل الأدوات واننا مستعدون لقبول المقاولات لطبع الكتب العربية العلمية كبيرة كانت أوصغيرة بشكل وبدونه بأجرة معتدلة مع المحافظة على مواعيد المقاولات: وكذلك أعددنا الاصناف الكثيرة من الورق اللازم لطبع الكتب فمن رغب المقاولة على طبع الكتاب وورقه فله ذلك مع الاعتماد على أن أسعار الورق عندنا هي أرخص قيمة من أسعاره الموجودة في السوق لاستحضارنا إياه من معامله في أوربا رأسا والخبرة أعدل شاهد

أصحاب المطبعه

( محمد أمين الخانجي وشركاه – وأحمد عارف )



