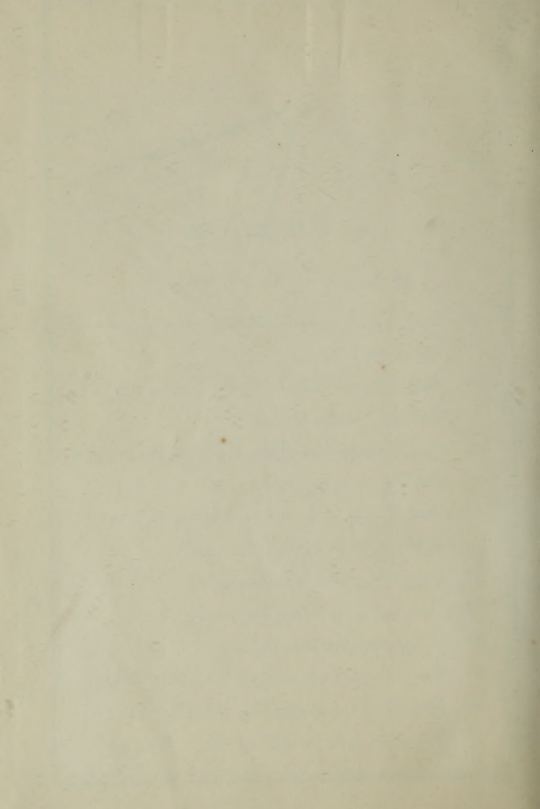
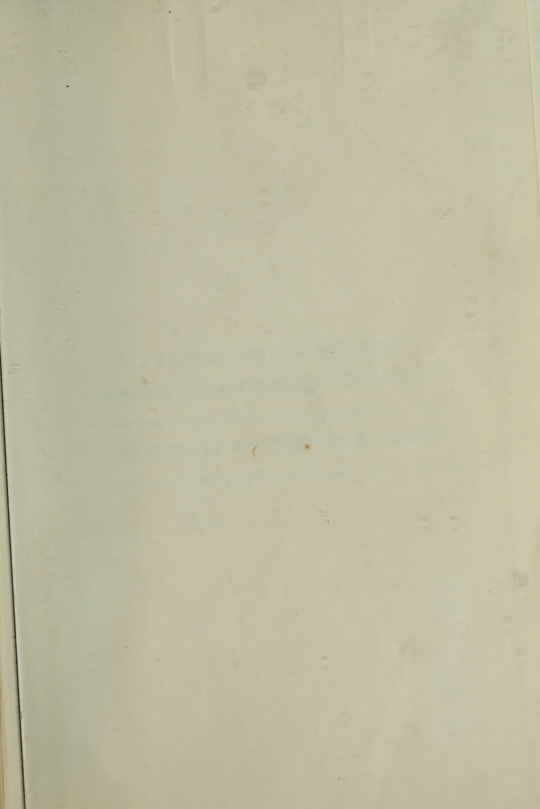
D RANGE BAY SHLF POS ITEM C 39 11 07 05 08 014 3

PLEASE DO NOT REMOVE
CARDS OR SLIPS FROM THIS POCKET

UNIVERSITY OF TORONTO LIBRARY







#### ﴿ المسأَّلة الثانية ﴾

| ﴿ فِي النفس واحوالها وهي على عشرة فصول ﴾                           | مجيفة |
|--------------------------------------------------------------------|-------|
| الفصل الاول في اثبات النفس وانها ليست بجسم ولا عرض                 | 44    |
| الفصل الثاني في ان النفس تدرك الموجودات كلها غائبها وحاضرها        | 47    |
| ومعقولها ومحسوسها                                                  | P. H  |
| الفصل الثالث في كيفية ادراك النفس المدركات المختلفة وهل            | 47    |
| ذلك منها باجزاء كثيرة ام بانحاء مختلفة ام هناك مدركات بعد          |       |
| المدركات                                                           |       |
| الفصل الرابع في الفرق بين الجهة التي تعقل بها النفس والجهـة        | ٤٣    |
| التي تحس بها والاشياء التي تشترك فيها وتتباين فيها                 |       |
| الفصل الخامس في أن النفس جوهر حي القي لا يقبل الموت ولا            | ٤٩    |
| الفناء وانها ليست الحياة بعينها بل انها تعطي الحياة كل ما توجد فيه |       |
| الفصل السادس في اقتصاص مذاهب الحكماء والوجوه التي اثبتوا           | 04    |
| فيها ان النفس لا تبطل ولا تموت والما له عالما ال                   |       |
| الفصل السابع في ماهية النفس والحياة التي لها وما تلك الحياة        | 00    |
| التي لها وما الذي يحفظها عليها حتى تكون دائمة البقاء سرمدية        |       |
| الفصل الثامن في أن للنفس حالاً من الكمال تسمى سعادة                | ٦.    |
| واخرى من النقصان تسمى شقاوة                                        |       |
| الفصل التاسع في تحصيل السعادة وذكرها والحض على السبيل              | 70    |
| التي تؤدي اليها الما الما الما الما الما الما الما ال              |       |
| الفصل العاشر في كفية حال النفس بعد مفارقة البدن وما                | 77    |

الذي يحصل لها بعد الموت

#### ﴿ المسأَّلة الثالثة ﴾

صحيفة ﴿ فِي النبوَّاتِ وهِي على عشرة فصول ﴿

٨٥ الفصل الاول في مراتب موجودات العالم واتصال بعضها ببعض

٩٢ الفصل الثاني في ان الانسان عالم صغير وقواه متصلة ذلك الاتصال

٩٧ الفصل الثالث في ارتقاء الحواس الخمس الى القوة المشتركة ومنها الى ما فوقها بمنة الله تعالى

١٠١ الفصل الرابع في كيفية الوحي

١٠٦ الفصل الخامس في ان العقل ملك مطاع بالطبع

١٠٨ الفصل السادس في المنام الصادق وانه جزء من النبوة

١١١ الفصل السابع في الفرق بين النبوة والكهانة

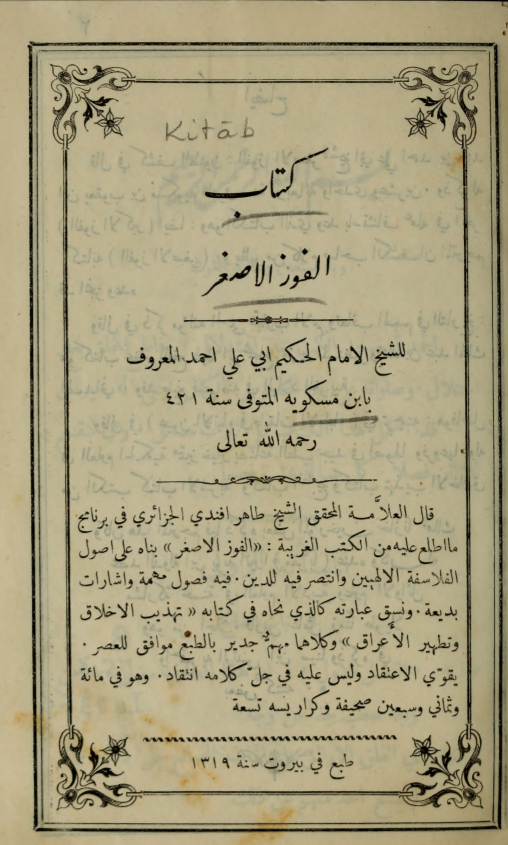
١١٤ الفصل الثامن في النبي المرسل وغير المرسل

١١٦ الفصل التاسع في اصناف الوحي

١١٨ الفصل العاشر في الفرق بين النبي والمننبي



秦 1111年11日日 7年 " A last Kel in wagel a last etall used using by the the seiler At I than the harm to the late also go no they , I'll the House of the tes



#### ايضاح

قال في كشف الظنون: الفوز الاصغر الشيخ ابي علي احمد بن محمد ابن يعقوب بن مسكويه المتوفى سنة اربعائة واحدى وعشرين وذكر له (الفوز الاكبر) ايضا: وهو الكتاب الذي وعد باستئناف عمله في آخر كتابه (الفوز الاصغر) و يظهر من كلام صاحب الكشفان المترجم قد انجز وعده

وقال في ذكر مؤلفه المسمى تجارب الام وتعاقب الهمم في التاريخ: هوكتاب عظيم النفع ذيله ابو شجاع وزير المستظهر ومحمد بن عبد الملك الهمداني . وقد طبع قسم منه في البلاد الغربية

وقال في (عيون الانباء في طبقات الاطباء) في ترجمته: هوفاضل في العلوم الحكمية متميز خبير بصناعة الطب جيد في اصولها وفروعها وله من الكتب كتاب الاشربة وكتاب الطبيخ وكتاب تهذيب الاخلاق

وكان هذا المترجم فيما ذكره بعض المؤرخين خازنًا للملك عضد الدولة ابن بويه اثيرًا (مقرَّبًا) عنده وكان له مشاركة حسنة في العلوم الادبية وعلوم الاوائل مشاركة حسنة في العلوم الادبية وعلوم الاوائل وهو من اجلاً ، فارس عاش زمنًا طويلاً واجتمع به الرئيس ابن سينا وذكره في بعض كتبه ، ه



# التدارخم التيم

وبه نستعين ونسأً له الغوث

الحمد للله موجد الكون بغير استدلال · وفاطر الخلق بغير اختلال · وعلى آله خير آل اختلال · وعلى آله خير آل اختلال · وعلى آله خير آل قد اشتمل هذا الكتاب على ثلاث مسائل · وهي ننقسم ثلاثين فصلاً · كل مسألة عشرة فصول

#### المسألة الاولى

في إثبات الصانع

« ا » «الفصل الاول » في ان هذا المطلوب سهل جدا من وجه صعب جدا من وجه

«ج» في الاستدلال بالحركة وانها اظهر الاشياء واولاها بالدلالة على الصانع جل قدسه

« د » في ان كل متحرك انما يتحرك من محرك غيره

« ه » ، في انه تعالى ونقدس واحد

« و » في انه تعالى ليس بجسم

« ز » في انه تعالى از لي "

«ح» في انه يُعرف بطريق السلب دون الايجاب

«ط» في ان وجود الاشباء كلها انما هي بالله عز وجل

« ي» وهو العاشر في ان الله تعالى ابدع الاشياء لا من شيء

#### المسألة الثانية

في النفس واحوالها وهي على عشرة فصول

« ا » « الاول » في اثبات النفس وانها ليست بجسم ولاعرض

«ب» في ان النفس تدرك الموجودات كلها غائبها وحاضرها

ومعقولها ومحسوسها

"ج " في كيفية ادراك النفس المدركات المختلفة وهل ذلك منها باجزاء كثيرة ام بانحاء مختلفة ام هناك مدركات معد المدركات

- « د » في الفرق بين الجهة التي تعقل بها النفس والجهة التي تعمل بها والاشياء التي تشترك فيها ونتباين فيها
- « ه » في ان النفس جوهر حي الله الله الله الله ولا الفناء ولا الفناء وانها ليست الحياة بعينها بل انها تعطي الحياة كل ما توجد فيه
- « و » في اقتصاص مذاهب الحكماء والوجوه التي اثبتوا فيها ان النفس لا تبطل ولا تموت
- « ز » في ماهية النفس والحياة التي لها وما تلك الحياة التي لها وما الذي يحفظها عليها حتى تكون دائمة البقاء سرمدية
- «ح» في ان للنفس حالاً من الكال تسمى سعادة واخرى من النقصات تسمى شقاوة
- «ط» في تحصيل السعادة وذكرها والحض على السبيل اليها «ي» وهو العاشر في كيفية حال النفس بعد مفارقة البدن وما الذي يحصل لها بعد الموت



#### المسألة الثالثة

في النبو ات وهي عشرة فصول

« ا » « الأول » في مراتب موجودات العالم واتصال بعضها بعضها ببعض

«ب» في ان الانسان عالم صغير وقواه متصلة ذلك الاتصال «ج» في ارنقاء الحواس الخمس الى القوة المشتركة ومنها الى ما فوقها

« د » في كيفية الوحي

« ه » في ان العقل ملك مطاع بالطبع

« و » في المنام الصادق وانه جزء من النبوة

« ز » في الفرق بين النبوة والكهانة

«ح» في الفرق النبي المرسل وغير المرسل

«ط» في اصناف الوحي

«ي» وهو العاشر في الفرق بين النبي والمتنبي



#### المسائلة الاولى

### الفصل الاول

في ان هذا المطلوب صعب جدا من وجه سهل جدا من وجه

وذلك ان مطلوبنا هذا من اصعب الاشياء وابعدها عن العادات واقصاهاوهومع ذلك اظهرالاشياء واجلاهاواوضحهاوابينها ولكن بوجه دون وجه ٠ اما ظهوره فمن قبل الحق نفسه لانهنير٠ واما غموضه فلا جل ضعف عقولنا وعجزها وكلالها . وقد ضرب الحكيم لهذا مثلا فقال: أن العقل يلحقه من الكلال أذا نظر إلى الحق الاول ما يلحق عيون الخفّاش اذا نظر الى الشمس ولذلك درج ابناء الحكمة الى هذا المطلوب وراضهم بالرياضات وعالجهم بالعلاجات حتى امكنهم ان يلحظوه بنحو ما يستطيع المخلوق ان يلحظ الى خالقه ولا سبيل الى هذا النظر الا بهذا الوجه وهذه الطريقة من التدريج والارتياض · وقد ظن كثير من الناس ان الحكماءَ ستروا هذا الامرعن الناس وكتموه ضناً وبخلاً وليس الامركذلك بل الصورة على ما ذكره الحكيم في المثل الذي ضربه • فلا بدَّ اذن على ما ذكر من الترقي فيه من اسفل

الى فوق والصبر على الدرجات التي بين الحضيض والذروة كما سنورده على طريق الاجمال وعلى طريق الاشارة الى الاصول واما السبب الذي من اجله لحقتنا هذه الافة في عيون عقولنا من الغشاوة والضعف فهو ما بين في المباحث الفلسفية ان الانسان ا خر الموجودات وان التركيبات نناهت اليه ووقفت عنده وتكثرت الاغشية واللبوسات الهيولانية على جوهره النير اعنى العقل الذي به يدرك هذا المعنى البسيط وذلك ان البسائط الأول ابتدات من الوحدة الى الاختلاط والتكثر ولم يكن ذلك بلا نهاية اذ الامور التي تخرج الى الفعل تكون ابدا متناهية فلما يلغت الانسان نناهت ووقفت ولما حصل الانسان ا خر الموجودات صارت الاشياء التي هي في انفسها اوائل ا خرة عنده · وقد ذكر الحكيم ذلك في كتابه المسمى «سمع الكيات» (١)

<sup>(</sup>۱) قال في كشف الظنون: (سمع الكيات من كتب الطبيعيات) لاسكندر الافروديسي لخص فيه كتابا لا رسطو كان في زمن ملوك الطوائف بعد اسكندر بن فيلقوس وهو ثمان مقالات الموجود من تفسير المؤلف له المقالة الاولى ونقلها ابو روح الصفائي واصلح هذا النقل يحيى ابن عدي ونقل المقالة الثالثة منها حنين بن اسحق من اليوناني الى السرياني ونقلها يحيى بن عدي من السرياني الى العربي واما المقالة الرابعة السرياني ونقلها يحيى بن عدي من السرياني الى العربي واما المقالة الرابعة ففسرها في ثلاث مقالات والموجود منها المقالة الاولى والشانية وبعض الثالثة والمقالة الخامسة نقلها قسطا بن لوقا وترجم السابعة ايضاً واما من

اذيقول ماهو اول عند الطبيعة فهو آخر بعد الطبيعة فهو آخر عندنا واذا كانت هذه حالنا عند الطبيعية التي هي اقرب الامور الينا فما ظنك بالامور الالهية التي هي على غاية البعد منا وبينها وبين الطبيعة بون عظيم فبالواجب يلزمنا اذا هممنا بالنظر في هذا المعنى الشريف ان نراض اولا بالطبيعيات ونتدرج منها الى ما بعدها من المراتب الى ان نصير الى آخر الفلسفة بالصبر الدائم والرياضة الطويلة عالمين ان لا طريق لنا الى ما نرومه الا بهذا الوجه وعلى هذا السبيل

قال افلاطن: من التمس امرًا لا بدّ له من الوصول اليه صبر على الطريق وما يلحقه فيه من صعوبة ومشقة · وانما قال

فسره فجماعة من فلاسفة متفرقين يوجد تفسير فرفوريوس الاولى والثانية والثالثة والرابعة فعلى ذلك سهل ولابي بشربن متى نقل تفسير سامسطيوس بالسرياني وفسر ابو احمد بن كرمست بعض المقالة الاولى والرابعة وتفسيره الى الكلام في الزمان وفسر ثابت بن قرة بعض المقالة الاولى وترجم ابو ابراهيم بن الصلت الاولى ولابي الفرج قدامة بنجعفر ابن قدامة تفسير بعض المقالة الاولى وفسره بكاله نامسطيوس على سبيل الجوامع ولم ببسط القول فيه وفسره يحيى النحوي ونقل من الرومي الى العربي وهو كتاب كبير في عشر مجلدات ولابن السمح على هذا الكتاب شرح كالجوامع وقد شرحه جماعة بعدهمن فلاسفة الاسلام وغيرهم ممن يطول ذكرهم كذا يفوادر الاخبار ه

افلاطن ذلك لما نظر حاجت الى علم حقائق الاشياء والانتهاء فيها الى معرفة اسبابها ومباديها الأول أن ببلغ الى المبدأ الاول على الاطلاق اعني الذي لا مبدأ له بتة

واعلِ انَّ الانسان انما يدرك حقائق الامور بنحوين وعلى طريقين احدها ما يدركه بالحواس الخمس اعنى الصورة الحيوانية التي تستغني عن مأدة وموضوع وهي التي تشاركنا في ادراكها البهائم والحيوانات كلها والاخرمنها ما يدركه بالعقل وهو ما يختص به الانسان ويتميز به عن البهائم ويفضّل عليها وهذا الادراك لا يكاد يخلص له دون ان يشوبه الادراك الحسى الا بالرياضة الطويلة وذلك أن الحسُّ معنا منهذاول كوننا والصورُ التي نستفيدها منه راسخة في نفوسنا بالاوهام التي هي تابعة للحواس. فاذا اردنا ان ننظر في المعنى العقلي لندركه عارضتنا تلك الصور الحسية في اوهامنا لغلبتها علبنا وإلفنا لها فلم تدعنا وما نرومه من ذلك ولاجل ذلك اذا هممنا بادراك العقل نفسيه او النفس الناطقة او غيرها من الامور المفارقة للمادة لم نتمكن من ذلك الا بان نتصور ونتوهم حالا جسانية او صورا طبيعية ما الفناه واعتدناه وكذلك تكون حالنا اذا اردنا ان ننظر فها بعد ذلك وهي كرة الفلك التاسع اعنى جرم الكل هل هناك خلا ام ملا فان النظر

البرهاني يوجب ان ليس هناك خلا ولا ملا الا ان تصور ذلك صعب علينا لما ذكرته فنحن نعالج انفسنا في تحصيل ذلك فلا تكاد تذعن به مع ايجاب العقل اياه وهذه حالنا في تصور اشياء كثيرة تجري هذا المجرى وذلك كله لانطباعنا بالحس والفنا اياه منذ مبدا كوننا · فاذا ارتضنا بالرياضات وتعالجنا بما يفتح عيون عقولنا وادمنا النظر الى المعقولات حتى نألفها وانقطعنا عن الحس بقدر الامكان ظهر لنا شرف المعقولات وفضلها على المحسوسات وظهر لنا ظهورًا بيّنًا أن المحسوس عند العقل بمنزلة الشيء المموَّه عند الشيء المحقق · وذلك ان الحواس كلها وان كانت تدرك محسوساتها بلا زمان ولاتمويه فان تلك المحسوسات كلها متبدلة سيالة لا تلبث على حال واحدة ولا قدرًا يسيرًا من الزمان لانها ذوات هيولى نتفاضل بالاقل والاكثر والاشد والاضعف وتنغير بانواع الحركات فاذا ادرك الحس شيئاً منها فظن انه قد حصله لم يلبث ان يتبدل ويتغير عما كان عليه ومثال ذلك ان العين اذا ادركت شيئاً من المبصرات في حال من الزمان فانها في الحال الثانية تصير غير الاولى بحركة الهيولي وسيلانه وتبدله وقبوله الحركة كالناظر الى صورة زيد فانه كان في الحال الاولى من نظره اليه على قدر من اعتدال التركيب وله

قسط مزاج العناصر ولأن الحرارة التي نتحرك دامًا وتعمل في رطوبته وتحلل منه بخارات ويعتاض البدن غيرها تارة من الهواء ومرة من الاغذية فهو في الحال الثانية على غير ذلك من الاعتدال وفي غير تلك الصورة من المزاج وان كان يخفي على الحس فليس يخفي على العقل انه كذلك وهذه حال كل مشاهد مدرك بالحواس من هذا العالم الكوني \* واما المعقولات فانها ثابتة ابدا غير منتقلة ولا متحركة ولا قابلة شيئاً من انواع التغييرات ولهذا كان افلاطن يسمى عالم الخس العالم السوفسطائي اي المموه ولذلك ارذله العلايم وتهاونوا به وطلبوا المعقولات وعظموها ولحقوا بها · فنحن اذنَّ محتاجون الى ان نفطم انفسنا عن الاوهام المأخوذة من الحواس التي تغالطنا عن المعقولات الصحيحة وهو فطام عسير شديد لانه مفارقة العادة ومباينة العامة في كثير من نظرها . وعلم صعب والعمل بموجبه اصعب لان الانسان كانه يستأنف لنفسه وجودا غير وجوده الاول ولكن ثمرة لذته غير منقطعة وعاقبته شريفة والظفر بما يؤَّدي اليه هو الملك الذي لا يزول والنعيم الذي لا ببيد واخر ما يفضي اليه الجنة والقرب من الله جل ثناؤه ومجاورته مع الملائكة · وسنومي الى تلك الحالة ايماءً أكثر من هذا في موضعه من هذا الكتاب · ولاجل صعوبة هذا المرام

رتبت له هذه المراتب التي ذكرتها وهي المسماة بالعلم الادنى والعلم الاوسط والعلم الاعلى · وقد بدأت منها باقربها الينا فعملت له منازل ببتداً باولها وينتهي الى آخرها من حيث لانتخطي منزلة الى اختها الا بعد تخليصها وبعد الاشتمال عليها وكل عمل بما يليه حتى بلغت به الغاية القصوى • فاما من لم ببتدأ بالرياضيات فيتدرب بها ثم بالمنطق الذي هو آلة الفلسفة ثم بالطبيعيات ثم بما بعدها على الترتيب الى أن يصل الى اقصى الغايات فليس يستحق اسم الفلسفة بل اغا يشتق له اسم من المرتبة التي ارتاض بها ووقف عندها اعنى انه يسمى مهندساً او منجاً او طبيباً او منطقيًا أو نحويًا أو غيرها من اجزاء الفلسفة · فاما من ارتاض بجميعها وبلغ اقصاها فيسمى فيلسوفا

## الفصل الثاني

في اتفاق الاوائل على اثبات الصانع جل ذكره وانه لم يمتنع احد منهم عن ذلك

ولاجلما ذكرته لم يخلف احد منهم عن ذلك من استحق هذه التسمية في اثبات الصائع عزاً وجل ولا حكي عن احد منهم انه جحده او انكر شيئاً من صفاته التي يستحقها من البشر بقدر

طاقتهم اعنى الجود والقدرة والحكمة فان فرفوريوس قال كلاماً هذه حكاية الفاظه: « أن أحد الفصول البينة للعقل إلتي قال بها من اتبع الحق من اليونانبين واما من لم يقل به فانهم لا يستحقون الذكر وقد اوقعهم ذلك مرارًا كثيرة في ضد ما يدركه العيان على ان هؤُلاء ايضاً لم بثبتوا قولم هذا على الأصل ولا خطر في اول عقولهم بل انما وقعوا فيه لبنيانهم امرهم على غيراساس صحيح ثم لما رأوه متناقضاً اضطروا الى ان يضعوا له هذا الاصل الفاسد مكابرة منهم لعقولهم · وانا لا ارى مناقضة من هذه حاله ولا أكلم من عقله ثابت على الحد الطبيعي فقط حتى اراه قد قواه وهذبه واعانه بالتدرب والارتياض ودوام لزوم الحق » · فهذا نصُّ كلام فرفوريوس وهو موافق لما ذكرته عن القوم وبالواجب وقع هذا الاتفاق بينهم لأن الانسان متى ارتاض بما ذكرناه ثم استرسل الى العقل وسلك به صار مفارقًا للحس والاوهام التابعة له افضى به الى ما افضى بغيره من اهل الحكمة ووقف به حيث وقفوا ورأى ما راه الحكاة ودعا اليه الانبياء عليهم السلام. فان جميعهم انما امروا بالتوحيد ولزوم احكام العدل واقامة السياسات الالهية بالازمنة والاحوال وحملوا المنواص من الناس على طريقة الادب والفهم · فان الانبياء صلوات الله عليهم

منزلتهم من نفوس الناس منزلة الاطباء من الابدان فهم يعالجون الناس معالجـة الاطباء للرضي · وذلك ان كثيرًا من المرضى يحتاج ان يعالج بالكره وربما هدّد بالضرب بل ربما اوقع به ليقبل ماينفعه اذا لم يكن هناك منه فهم لما يشير به الطبيب ولذلك لا يشتغل معه بذكر العلة التي من اجلها يُناوَل المكروه ويمنع المحبوب لان جدوى ذلك عليه قليلة ولأن فهمه بَعْدُ عن تحصيله وكما ان كثيرًا من المرضى اذا برأ على تدبير الطبيب يحمله الهوك على التأول لشهواته فيخرج له طريقاً من مصالحه وان كانت ضارة له • كذلك حال كثير من اهل النظر تحملهم العادات وأستثقال ما ذكرته من فطام النفس عن احكام الحس وصعوبة النظر بمجرد العقل على تا ول ما امر به الحكيم وشرعه الرسول عليه السلام · لا سما ان انضاف الى ذلك حب غلبة او طلب رياسة فيردونه الى الامر الاسهل الاقرب معا فيه من نيل اللذة ثم يجدون لا محالة انبعاثًا على ذلك التأويل وحده مسترعين احوالهم فحينئذ يكثر الخلاف وتفترق الناس ويتأول من استطاع التأويل لنفسه مذهبًا في الشهوات ويضطرون الى أثلب من خالفهم ومنقصته والخروج من ذلك الى عداوته ومحاربته وسنورد بمنة الله من الحجج البالغة على ما شرطناه من الايجاز

والاختصار ما يعلم به ان ضرورة البرهان نقود كل من نظر حق النظر الى التوحيد والاقرار بالصانع الاول الأحد الذي ابدع الاشياء كلها وتعالى عنها علوًّا كبيرًا وان القوم الذين علمونا اياها لم يكونوا لينتحلوا غيره ويعتقدوا سواه فجل عن مشابهة النظير والمثيل

### الفصل الثالث

في الاستدلال بالحركة على الصانع وانها اظهر الاشياء واولاها بالدلالة عليه جل وعز"

قد قلنا ان الاجسام الطبيعية اقرب الاشياء التي بيحث عنها الينا لاننابعضها ومناسبون لهاو كذلك نحسها بالحواس الجمس وذاك ان كل حاسة انما تحس من الامور بما لائم الان لكل حاسة اعندالاً موضوعاً لها فاذا ورد عليه من جنسه ما يخالفه بكيفية ما احس به مثال ذلك ان الذوق يحس بالرطوبة للرطوبة المخالفة والسمع يحس بالهواء للهواء المخالف واللس يحس بالارض للارض والسمع يحس بالهواء للهواء المخالف واللس يحس بالارض للارض فانه مركب لانه ادراك البخار والبخار مركب من الهواء والماء فانه مركب لانه ادراك البخار والبخار مركب من الهواء والماء وينبغي ان يذكر حال واحدة منها ليستدل بها على احوال

الباقيات فأقول : أن المواء الموضوع لتجويف الاذب له اعندال موافق لقبوله فاذا تغير بهواءً اخر يطرقه مما فيه حركة واقراع احس به الانسان ٠ وكذلك حال الرطوبة الموضوعة للسان · واقول الان ان أكل جسم طبيعي حركة تخصه وذلك ان الجسم ماكان منه موجودًا وماكان منه متكونًا فانما قوامـــه بصورته الخاصة وصورته الخاصة به هي المقومة لذاته وذاته هي طبيعته وطبيعته هي مبدأ حركته الخاصة به وهي التي تحركه الى تمامه وتمام كل شيء هو ما لائمه ووافقه · وكذلك كل متحرك يتحرك الى تمامه فهو بالشوق والذي يشتاق اليه فهو معلول بما يشتاق اليه والعلة نتقدم على المعلول بالطبع فلذلك صار الاستدلال بالحركة اظهر الاشياء واولاها بالدلالة على الصانع جل ذكره

ونعود فنقول: ان الحركة المطلقة للاجسام الطبيعية هي ستة: حركة الكون والفساد والنمو والنقصان والاستحالة والنقلة وذلك ان الحركة نقلة وتبدل ما والتبدل في الجسم لا يخلوان يكون اما بكانه واما بكيفيته واما بجوهره اما التبدل بالمكان فاما ان يكون بكله او بجزئه فان كان بكله كانت حركته مستقية وان تبدل بجزئه كانت حركته مستديرة ويعرض

المستديران يتحرك ايضاً اما من محيطه الى مركزه واما من مركزه الى محيطه كانت حركته غواً الى محيطه كانت حركته غواً وان تحرك من محيطه الى مركزه كانت حركته ذبولاً فاما المتبدل بالكيفية فليس يخلو ان يحفظ جوهره او لا يحفظ فان حفظ جوهره كانت حركته استحالة وان لم يحفظ جوهره كانت حركته فسادًا وهذه الحركة الآخرة اذا نظر اليها بقياسها الى الجوهر الثاني اعني ما استحال اليه سمي كوناً

### الفصل الراج

في ان كل متحرك انما يتجرك من محرك غيره وان محرك جميع الاشياء غير متحرك

نريد ان نبين ان لكل متحرك بحركة من انواع الحركات محركاً سواه فان محرك جميع الاشياء غير متحرك وانه علة تمامها وعلة حركتها فاقول: ان لكل جرم متحرك انما يتحرك عن محرك ولكنه لا يخلو الجرم المتحرك من ان يكون حيًّا او غير حي فان كان حيًّا وادعى مدع ان حركته من ذاته لا من غيره قلنا له لوكان كذلك لكنا اذا نزعنا جزءًا من اجزائه الشريفة بقيت حركة الحي وحركة الجزء المنتزع جميعًا وليس الامر كذلك بل

هو بالضد فليس اذن ذات جرم الحي هو المحرك له بل غيره وان كان المتحرك غير الحي فهو اما نبات او جماد فان كان نباتًا لزم في حركته ما يلزم في حركة الحي ايضاً وان كان جمادًا فانه اما ان يكون احد الأستُقُصّات او احد مركباتها فان كان احد الاستقصات لزم فيه · وان كان حركته من ذاته لا يقف اذا بلغ موضعه الخاص به اذا انتهى اليه وان وقف فيــه لزم ان يقف في غيره كما يقف الحيوان حيث يريد وليس الامر كذلك فليست حركة الاستقصات من ذاتها اذًا · فانقال قائل انحركة الاستقصات الما هي الى المكان لطلبها المكان الذي مخصرا لانه هو المطلوب المتشوق وذلك مطلوب متشوق فهو المحرك لطالبه فمن هذه الجهة ايضاً محرك الاستقصات غيرها

ويمكن ايضاً ان نبني على هذه الجهة ان الحيوان الما يتحرك بالشهوة او بالكراهة اما بالشهوة فليدنوه من المشتهى شوقاً اليه واما بالكراهة فليبعد من المكروه هرباً منه فمحراك من غيره · ثم ننظر في هذا المحرك ايضاً فان لزمه نوع من انواع الحركة لزم فيه ما لزم في المتحرك الاول ولا يزال كذلك الى ان ينتهي الى محرك لا يتحرك بنوع من انواع الحركة ويلزم في هذا البحث انه ليس بجرم لانا قد بينا ان كل جرم متحرك في هذا البحث انه ليس بجرم لانا قد بينا ان كل جرم متحرك

فيكون هذا المحرك الذي لا يتحرك مبدءًا وعلة لوجود جميع الاشياء وبه قوام كل جوهر ووجود كل موجود واذ قد تبين ذلك فقد علم ان الوجود في جميع الاشياء بالعرض وهو في المبدع الاول بالذات وقد اطلقت الحكاء ان كل ما يوجد في شيء ما بالعرض فهي شيء آخر بالذات وذلك ان العارض في الشيء اثر والاثر حركة ولا بد له من موَّثر و يرنقي الامر فيه الى موَّثر لا يقبل اثراً من غيره بل هو موَّثر فقط فالوجود اذن ذاتي المبدع الاول لانه لم يقبله من غيره ومنه فاض على سائر الاشياء التي دونه و به قوام صور الموجود ات

واذا كان الوجود فيه كما قلنا ذاتياً فليس يجوز ان يتوهم معدوماً فهو واجب الوجود وما كان واجب الوجود فهو دائم الوجود وما كان كذلك فليس الوجود وما كان دائم الوجود فهو ازلي واذا كان كذلك فليس يجوز ان يتوهم شي من انواع الموجودات لم يتوفر عليه لانه عز وجل هو الذي فاض به واعطاه ما دونه فهو اذن من الوجود في اعلا رتبة ووجودات سائر الاشياء كلها ناقصة عنه ومستفادة منه ويكن ان نبين ايضاً ان كل متحرك فانما يتحرك من متحرك سواه على هذه الجهة . كل متحرك فانما يتحرك حركة طبيعية الوغير طبيعية فالن كانت حركته طبيعية فالطبيعية في التي

تحركه كما بين ذلك في كتاب (السماع الطبيعي) وان كانت حركته غير طبيعية فهو يتحرك اما بارادة واما بقهر فالمتحرك بارادة انما يحركه الشيء المراد كما بينا والمتحرك بالقهر يحركه الذي قهره فكل متحرك اذن يتحرك من محرك غيره وكذلك يكون حال الغير الى ان يصل الى محرك لايتحرك وهو اول المحركين .

وايضاً فقد كان تبين ان أكل جسم طبيعة وتبع ذلك ان له حركة ايضاً اذ الحركة آية الطبيعة فليس يجوز ان يكون المحرك الاول متحركا كان له محرك ولم يكن اول وقد قلنا انه اول فهذا خُلْفُ ومن ههنا يتبين انه ليس بجسم لان الجسم متحرك ويلزمه ماذكر

الفصل الخامس

فاما انه واحد فانه يتبين على هذه الجهة فنقول: انه لوكان الفاعلون اكثر من واحد للزم ان يكونوا مركبين وذلك انهم اشتركوا في انهم فاعلون واختلفوا في الذوات ولا بد من ان يكون الشيء الذي به خالف احدهم الاخر غيرما وافقه به فيجب ان يكون كل واحد منهم مركبا من جوهر وفضل والتركيب حركة

لانه اثرولا بدله من مؤثر على ما بين من قبل فيجب من ذلك ان يكون للفاعل فاعل وهذا يمر بلا نهاية فبالضرورة يرثقي الى فاعل واحد ويعرض في هذا الموضع بعد ان يحقق ان الفاعل واحد موضع شك وهو أن يقول القائل كيف يمكن أن يحدث افعال كثيرة مختلفة من فاعل واحد لاسيا وفي تلك الأفعال ماهو متضاد ايضاً لانه من البين ان الواحد البسيط يفعل فعلا بسيطًا فنقول: أن الجهات التي يمكن بها أن يفعل الفاعل الواحد افعالا مخلفة كثيرة اربع جهات احدها ان يكون مركبا من اجزاء وقوى كثيرة والثاني ان تكون افعاله في مواد مخلفة والثالث ان تكون افعاله بالالات والرابع ان تكون افعاله ليس بذاته فقط بل بمتوسطات من اشياء آخر ١ اما التركيب من اجزاء وقوى كثيرة فبمنزلة الانسان الذي يفعل افعالا بعضها بالشهوة وبعضها بالغضب وبعضها بالعقل واما الذي يفعل افعالا كثيرة بآلات كثيرة فمثل النجار ينحت بالقدوم ويثقب بالمثقب · واما الفاعل الذي يفعل افعالا كثيرة في مواد مخلفة فكالنار تلين الحديد وتصلب الطين . واما الذي يفعل افعالا كثيرة بعضها بذاته و بعضها بتوسط اشياء غيره على طريق العرض فبمنزلة الثلج ببرد بذاته ويسخن بطريق العرض وتوسط غيره وذلك انه يكثف بذلك التبريد

فيقبض فيحقن الحرارة ويسخن الشيء المبرّد فيكون اسخان الثلج بتوسط غيره وليس يمكن ان يكون الفاعل الاول ذا قوى كثيرة لانها توجب الكثرة والتركيب وقدابطلنا ذلك ولايمكن ايضاً ان يفعل افعالا كثيرة بالآت كثيرة لان قلك الالات الكثيرة لاتخلو من ان تكون مفعولة فعلى اي وجه فعلها الواحد وهذا محال ٠ وان لم تكن مفعولة وجب من ذلك ان يكون اثر من غير موَّ ثروهذا محال كما بينا ولا يكن ان يكون كثرة الافعال لكثرة المواد لانه يلزم في المواد ان تكون مفعولة او غير مفعولة والكلام عليها كالكلام على ما نقدمه فلم يبق الا ان يقال ان السبب في كثرة الافعال ان الواحد يفعل بعض افعاله بذاته و بعضها بتوسط شيء واشياء واول من اخترع هذا الرأي على ماذكره فرفور يوس ارسطاطاليس قال وذلك ان افلاطن كان يقول بالصورة فلزمته الكثرة فبين من هذا المذهب انهواحد فاعل اول وجميع ماحكيناه في هذا الفصل انما هو عن فرفور بوس



### الفصل السادس

في انه ليس بجسم

قد تبين مماقد مناه ان الجسم يلزمه الكثرة والتركيب والحركة وكل واحد من هذه يستحيل ان يطلق على الواحد الاول · اما التركيب فلا أنه اثر لابد له من مو شرلان الاثر من باب المضاف واما الكثرة فلانها تضاد الوحدة · واما الحركة فلانها تحناج الى محر لك كما بينا · على اناقد كنا قلنا ان الحركة اثر والاثر حركة ما

ويمكن ان يساق البرهان على انه ليس بجسم على هذا:
المحرك الاول ليس بمحرك ولاً ن عكس السالبة الكلية
كلية فيجب من قولنا لا شيء من المحرك الاول بمحرك انه لاشيء
ما يتحرك بمحرك اول ثم نضيف الى هذه المقدمة مقدمة اخرى
قد صححناها ان كل جسم متحرك فتكون النتيجة فلا شيء من
الجسم بمحرك اول ثم نعكس النتيجة فتكون ولا شيء من المحرك
الحسم بمحرك اول ثم نعكس النتيجة فتكون ولا شيء من المحرك



### الفصل الساج

قد كنا بينا ان الوجود ذاتي للبدع الاولوانه واجب الوجود وهذه حال الازلي · ونقول بوجه ا خر ان المحرك الاول ليس بمتحرك وكل متحرك متكون محدث فما ليس بمحدث فهو غير متكون لان التكون لايكون الا بحركة ومالم يكن متكونا فليس بجدت فلا اول له فهو ازلي و يكن ان ننظم مقدمات هذا القياس على النحو الذي نظمناه في القياس الاول سواء · واذا امعن الانسان النظر فيما قدمناه ووفاه قسطه من الاستقصاء والروية ظهر له شيء واحد منفرد بذاته بريء من كل مادة تظهر خلومن كل كثرة تشوب وحدانيته بنوع من الانواع على وجه مرن الوجوه لايشبه شيئًا من جميع ما يلحقه التصفح والتامل · الا انه لايجد بدأ من وصفه والاشارة اليه فيضطر الىاستعال الالفاظ البشرية بالالات اللحمية فيستعير الصفات التي يجدها في المبدعات التي الفها وعرفها اذ لاسبيل الى غير ذلك فالاحسر عينئذ والاشبه ان يستعمل احسن مايقدر عليه من الالفاظ وذلك انه اذا وجد لفظتين منقابلتين وجب عليه ان يخنار احسنهماو يطلقه على ذلك الشيء الشريف المتعالى عن كل اسم وصفة كالموجود والمعدوم وكالقادر والعاجز وكالعالم والجاهل وسائر الالفاظ المنقابلة التي تشبه هذه وينبغي له مع ذلك ان يتحرّى فلا يطلق الا ما اطلقته الشريعة وتعارفته الامة وجرت به العادة : ويجب عليه مع ذلك ان يعتقد الشيء الذي يشير اليه اعلى من جميع عليه مع ذلك ان يعتقد الشيء الذي يشير اليه اعلى من جميع الصفات التي يصفه بها واشرف وافضل لانه مبدعها وموجدها وانه غير ممكن لا حد بوجه ولاسبب ان يحيط به علماً ولا يعرف شيئاً فيه لانه ليس شيئاً مما عرفه من الموجودات بل هو مبدعها ومن هذا نبين ان الله لا يُبرُهُ هَنُ عليه بطريق الايجاب بل بالسلب

الفصل الثامن

في انه يعرف بطريق السلب دون الايجاب ان البراهين المسنقية الموجبة يحناج فيها الى اثبات مقدمات موجبة للبرهن عليه ذاتية له اولية وهي التي يوجد الشيء بوجودها ويرتفع بارتفاعها والله تعالى اول الموجودات كما بينا و برهنا عليه وهو فاعلها ومبدعها فاذن ليس له اول يوجد في المقدمات وهو احد فليس له مايوجد فيها وليس له وصف ذاتي ولا غير ذاتي الحد فليس له مايوجد فيها وليس له وصف ذاتي ولا غير ذاتي

فلا يمكن اذن ان ببرهن عليه بطريق الايجاب بالبرهان المسنقيم فاما برهان الخُلف على طريق السلب فانه انما يحناج فيه الى ازالة الاسباب والمعاني عنه كما نقول انه ليس بجسم ولا بمتحرك وليس بمحدث ولا بمتكثر كما قلنا انه ليس يمكن ان يكون للعالم اسباب لاتر نقي الى واحد فقد تبين ان برهان السلب اليق الاشياء بالامور الالهية واشبهها بان تستعمل فيها

وايضاً فان الالفاظ الما اصطلح عليها لضرورة الناس الى العبارة الموجودة عن موجوداتهم التي جملتها غيره وعن انواعها واشخاصها والله تعالى ونقدس متعال عنها علوا كبيرا وهو مباين لجيعها مباينة تامة لايجمعه واياها نوع من انواع الاشتراك فنحن اذن مضطرون الى حرف السلب في الاشارة اليه وفي اوصافه فنقول ليس هو كذا او نقول هو كذا ولكن ليس كذلك كما نقول ليس هو العقل ونقول هو عالم وليس هو كالعالمين وقادر ليس كالقادرين



### الفصل التاسع

في ان وجودات الاشياء كلها انما هي بالله عز وجل كنا بينا ان الوجود في جميع الاشياء بالعرض وانه في الباري سبحانه وتعالى بالذات واوجبنا منه انه ازلى وان الاشياء نالت الوجود منه وانها ناقصة عنه اذ كان المعلول لا يمن فيهان يساوي العلة وذكرنا ان بعض الاشياء نال الوجود بلامتوسط ونحن الان قائلون ان الوجود الاول الذي ظهر منه انما حصل للعقل الاول السمى العقل الفعال ولذلك هو تام الوجود باق ابدا ثابت على حالة واحدة لانتغير لأنالفيض متصلبه ابدا لازليةمفيضه وسعة جوده فالعقل اذن ابدي الوجود وهوتام الوجود بالاضافة الى الوجودات التي دونه فاما بالاضافة الى المفيض عليه الوجود فانه ناقص عنه بالضرورة كما قلنا ولما كان وجود النفس بوساطة العقل حصل ناقص الوجود باضافته الى العقل واحتاج الى الحركة شوقاً الى اتمامه وتشبهاً بالعقل وهو تام بالاضافة الى الاجسام الطبيعية • ولما حصل الفلك موجودا بوساطة النفس كان ناقص الوجود بالاضافة الى النفس فاحتاج الى الحركة التي يستطيعها الجسم وهي حركة المكان فصارت الحركة الدورية هي التي نتمم

له الوجود الدائم الذي قدره الله له ولما اننهى الوجود الى اجسامنا كان بتوسط الفلك واجزائه وكواكبه فضعف حدا وقل " وحصلنا من الوجود الجسمي على التكون الذي حصل هو كالوحود اذكان غيرياق ولا ثابت على حال واحدة ولا طرفة عين بل انما وجوده بالحركة والزمان على طريق التكون واذ قد تبين ذلك فقد وضع ان مراتب الموجودات كلها اغا حصلت على ما هي عليه بالله تعالى وان وجوده الفائض وقوته السارية هو الذي يجفظ نظام العالم كله · ولو توهم متوهم ان الله سبحانه قد امسك عن هذا الفيض بالجود لما وجد شي من العالم ولعدم كله للوقت والحال و كذلك قلنا لما نظرنا في الجواهر بقياس بعضها الى بعض و بحسب نظرنا في الطبيعيات ان الجوهر هو القائم بنفسه المكتفى بذاته وانه القابل للأعراض المتضادة مر ب غير ان يفسد بفسادها والان لماصرنا ثاظرين في الجواهر بقياس الى مباديها الى ان يترقى بها الى المبدع الاول لم نستطع ان نقول ان الجوهر قائم بنفسه وكيف يقوم بنفسه ولو توهم فيض الباري بالجود منقطعاً عنه لحظة واحدة لتلاشى واضمحل وسنبين ذلك فضل بیان عثال نورده فنقول: کل جوهر مرک فاغا ترکیه من هیولی وصورة والصورة انماهي تصيرفي الهيولي بالتركيب والتركيب حركة

ومحركها غيرها كما ببنا وليس يمكن في الهيولى ان توجد وحدها معراة من الصورة ولا في الصورة وحدها ان توجد بلا هيولى وقد بين ذلك واستقصى عليه في موضعه ولا حاجة بنا الىذكره واذ بان ذلك فقد علم انهما مضطرات الى موجد يوجدها معا ومركب يو لفها في حال الابداع وقد نقدم البيان على ان التركيب حركة وكل متحرك انما يتحرك من محرك الى ان ينتهي الى محرك لا يتحرك وانه واحد ازلي سبحانه وتعالى فاما الهيولى التانية اعني الموضوعة للصور الطبيعية فان الطبيعة مشتملة عليها وهي ذات قوة الهية نافذة في جميع الاجرام تحركها الى اتمامها وانما القوة الالهية ليست تكل ولا تعجز

# الفصل العاشر

في ان الله تعالى ابدع الاشياء كام الامن شيء من الاشياء قد ظن قوم لا دربة لهم بالنظر انه لا يكون شيء من الاشياء الا من شيء وذلك لما رأو ان الانسان لا يكون الا من انسان والفرس لا يكون الا من فرس حكموا انه لا يكون شيء الا مر شيء ولجالينوس الطبيب فيه كلام وللاسكندر في نقضه كتاب

مفرد بين فيه ان المتكون انما تكون لامن شي ع ونريد ان نبير . ذلك ونوضحه بقول وجيز فنقول

ان الاشياء المتكونة الما نتبدل بالصورة حسب فاما الموضوع للصورة فلا يتبدل بنفسه وقد بين الحكيم ذلك ودل على ان الصورة تنقاد على امر ثابت لايتغير ليقبلها واحدا بعد اخر فالاشكال كلها والصور الهيولانية باسرها انما هي محمولة في اجرام والجرم الموضوع لها انما يتبدل كيفية بكيفية وصورة بصورة وليس يخلو اذا استبدل بصورته ان تبقي الاولى فيها مع حدوث الثاني او ينتقل عنه الى جرم اخر او تبطل البتة فان ادعى مدع انها تبقى في الجرم مع حدوث الثاني كانت دعواه محالا لان الصور المتضادة والاشكال المختلفة لاتجمع في محل واحدوان ادعى مدع إنها تنتقل عنه كان ايضاً محالا لان نقلة المكان انما تكون للاجرام فاما الاعراض فانها لاتصح فيها النقلة الا ان تكون في حواملها وذلك بطريق العرض وهذه امور قد كشف عنها وبين امر ها وليس من شرطنا اطالة الكلام فيها ٠ فبقى ان نقول ان الاول ببطل بحدوث الثاني واذا بطل الاول فانما صار من وجود الى عدم واذا ثبت في الصورة الاولى انها تصير من الوجود الى العدم كان ذلك ايضاً في الصورة الثانية

مخالف لحال الاجسام في المعنى الذي ذكرناه اعنى انه يقبل صورًا كثيرة من غيران ببطل منها شيء يتبين لنا انه ليس بجسم فان بان لنا انه مع ذلك كلا كثرت هذه الصورة فيه ازداد قوة على قبول غيرها ثم جرى ذلك منه على هـذا الترتيب الى غير نهاية ازددنا بصيرة ويقينًا انه ليس بجسم والنفس العاقلة هذه صورتها وذلك انها اذا قبلت صورة معقول ما وثبثت تلك الصورة فيها ازدادت بها قوة على تصور معقول اخرينضاف اليهامن غيران تفسد الصورة الأولى . ثم كلا كثرت صور المعقولات عليها اقندرت بها على قبول غيرها وقويت في هذا القبول قوة متزايدة بحسب تزايد المعقولات · ثم ان من الامور المسلمة ان الانسان انما بتميز عن البهائم وغيرها بهذا المعنى الموجود له لا بتخاطيطه ولا ببدنه ولا بشيء من اشكاله البدنية • ومن الدليل على ان ذلك كذلك ان هذا المعنى هو الذي يقال به فلان اكثر انسانية من فلان اذ كان فيه ابين واظهر ولو كانت انسانيته بالتخاطيط او غيرها من جملة البدن لكانت اذا تزايدت في الانسان قيل بإنا ان فلانًا اكثر انسانية من فلان ولسنا نجد الامركذلك وهذا المعنى الذي ذكرناه يسمى مرة نفساً ناطقة ومرةً قوةً عاقلة ومرةً قوة مميزة ولنا اتساع في هذه الاسماء فليسمُّ ايّ اسم كان

ومما يدل ايضاً على ان هذا المعنى ليس بجسم ان جميع اعضاء الحيوانمن الانسان وغيره صغرفيه او كبرظهر منه او بطن انما هو القمستعملة لغرض لم يكن ليناله الآبه فاذا كان البدن كله آلات ولكل آلة منها فعل خاص لا يتم الا بها اقنضي استعداده كما تُستعد آلات الصائغ والنجار وغيرها · وليس يجوز ان يقال ان بعض البدن يستعمل بعضه هذا الاستعال فان ذلك البعض الذي يشار اليه ويظن انه يستعمل الآلات الباقية هو ايضاً آلة أو جزء من آلة وجميعهامستعملة ومسنعملها غيرها فاذا كان مستعملها غيرها ولم يكن بجزء منها وجب ان يكون غير جسم ليتم به وان لا يستعمل مكان الجسم ولا يزاحم الالات الجسمية في مواضعها لانه لا يحناج الى مكان ويستعملها كلها على اختلاف الاغراض المستعملة فيها في حال امر واحدة من غير غلط ولا عجز ليتم من الجميع امر واحد فان هذه الاحوال ليست احوال الاجسام ولا مشروطة في احكامها • وسنبين ان هذا المعنى ليس بعرض ولا مزاج اذا ذكرنا الفرق بين العقل والحس فيما يأتي من بعده على اننا نقول ههنا ان المزاج وبالجملة الاعراض التي توجد في الجسم كلها تابعة للجسم والتابع للشيء هواخس منه واقل حظاً مر الوجود لانه لا يوجد الا بوجوده فان كان اخس منه فكيف

يستخدمه ويستعمله كما يستعمل الصانع آلته ويصير رئيساً ومتحكما عليها وفيها فهذا قبيج شنيع

## الفصل الثاني

في ان النفس تدرك الموجودات كاما غائبها وحاضرها ومعقولها ومحسوسها

انا نجد النفس لا تدرك الامور البسائط من المركبات وتدرك مر . المركبات انواعها واشخاصها والموجودات منقسمة الى هذه الاشياء وليس يفوت النفس منها شيء ١٠ اما الامور البسيطة فمنها هيولانية ومنها غيرهيولانية وغير الهيولانية منهاهي المعقولات اعنى الموجدة بغير مواد · والهيولانية منها هي التي نقرب من الموضوع وتوجد في الوهم وهي رسوم الجزئيات كما تفعله اصحاب التعاليم فانهم ياخذون النقطة والخط والسطح والجسم التعليمي اعني الابعاد الثلاثة في غيرمادة كانها اشياء موجودة بذواتهاو كذلك يأخذون توابع الجسم مفردة اعنى الحركة والزمان والمكان والاشكال وبالجملة كل ما لا يوجد الافي الجسم وبه فيفردونها عن موادها ويلحظونها باوهامهم مرة بسائط ومرة مركبة وغير حوامل · وربما بلغ من قوة احدهم في هذا التوهم ان

يظن بهذه الصور التي انتزعها من موادها وجرّدها في وهمه انها موجودة من خارج الوهم ولها حقائق في ذواتها من غير حوامل ولا موضوعات ويخلط بينها وبين المعقولات حتى لا نتميز عنده بل سلماكلها معقولات • وهذه حال موجودة للنفس اعني انها تدرك الامور المركبة ثم تحلها الى بسائط ثم تاخذ تلك البسائط في الوهم فتفردها تارة وتركبها اخرك من ضروب التركيبات فريماً كانت لتلك التركيبات حقائق وريما لم تكن لها حقائق كما يتوهم عنقاء مغرب وانسان يطير وشخص خارج من العالم وحيوان مركب من حمار ونعجة فهذه لا حقائق لها ولا وجود خارج الوهم وقد يجوزان يركب من البسائط في ماله حقيقة ووجود من خارج وامثلته كثيرة فهذه حال البسائط ماكان منها هيولانياً وماكان غيرهولاني

فاما المركبات فمنها استقصات أول ومنها مركبات من الاستقصات والمركبات منها حيوان ومنها جماد ومنها نبات ثم ينقسم كل واحد منها بضروب التركيبات وانواع المزاجات الى انواع كثيرة جدًّا وتنقسم ايضًا انواعها الى اشخاص لا تحصى والنفس تدرك جميع ذلك ولما كانت الاستقصات اربعة ومزاجها مخللفاً بالاقل والاكثر والاشد والاضعف صار لها بالامزجة

توابع من الكيفيات مختلفة وليس تخلوهذه الاختلافات من ان لكون اما لأن احد الاستقصات فيها اقوى من الآخر او اثنين منها او ثلاثة واما لا متساوية في القوة الا ان بعضها أكثر من بعض اعني انها تمتزج بعد ان تصير في الاجسام طبيعة . واذا كانت النفس تدرك جميع هذه الاقسام فيجب على الظاهر ان تدركها باربعة انحاء واربع آلات لينفردكل واحدمنها باستقص فتدركه على تصرف احواله من الشدة والضعف والقلة والكثرة اذا كأنت في الأجسام طبيعية و ونريد ان نعلم هل تدرك النفس هذه كلها بقوة ام بقوى كثيرة وان ادركتها بقوة واحدة فكيف يكون حالها في ذلك ونفحص عنه فحصًا لا يخرج بنا عرب حد الايجاز والله الموفق لذلك وهو اجدر بالمنة

## الفصل الثالث

في كيفية أدراك النفس للمدركات المختلفة وهل ذلك منها باجزاء كثيرة ام بانحاء مختلفة ام هناك مدركات بعدد المركبات

اما انه ليس للنفس اجزام كاجزاء الجسم فهو بيّن مما قدمناه وذلك ان التجزي والانقسام انما يكون للجسم واما انه لا يتبغي ان تكون المدركات بعدد المركبات فهو ظاهر ايضاً وذلك ان

الحاكم في جميعها واحد لان شيئًا واحدًا في الانسان يحكم في الصغيرانه صغيروفي الكبيرانه كبيروهو الحاكم في الالوان والاشكال والطعوم والروائح وفي الاشياء المساوية لشيء واحد بعينه هو انها متساوية ولوكان المدركون مختلفين لما صح انه يحكم واحد منها على ماادركه الآخر · فاما ظن من ظن ان النفس واحدة ولكنها تدرك المدركات الكثيرة المخلفة بقوى كثيرة وبانحاء مخنلفة فهو موضع البحث وسننظرفيه فنقول: ان بعض الناسلا نظر في الامور الموجودة فرأى منها مركبة ومنها بسيطة ونظر في الاكات والقوة المدركة فوجد ايضاً بعضها مركبة و بعضها بسيطة حكم بان المركبة تدرك المركب والبسيطة تدرك البسيطة · ومثل ذلك بان قال وجدت من المركبات المدركات ما هو كالحواس لا تدرك الاالمركبات فان العين لما كانت مركبة من قوة باصرة في آلات وطبقات من العين لائتم الا باجتماعها ادركت من الامور المركبة مر · الاستقصات بالمزاجات المخنافة ووجدت ايضاً من المركبات ما هو بسيط بالعقل والفكر والرأي لا يدرك الا الامور البسيطة كالعلوم بحقائق الاشياء والاراء التي تستخرج بالافكار في الامور فان هذه بسيطة تدرك امورًا بسيطة وكل واحد منها انما يدرك ما

لائمه واشبهه ان كان بسيطًا فبسيطًا وان كان مركبًا فمركبًا • الا ان ارسطاطاليس بعث في هذا الموضع ويقول: ان للنفس قوة واحدة بها تدرك الامور الهيولانية المركبة وبها تدرك غيرالامور الهيولانية البسيطة ولكن بالنحو الذي به تدرك الامور البسيطة وسنبين ذلك فما بعد · قال : ولو كانت النفس الناطقة تدرك المحسوسات بقوة ما وتدرك المعقولات بقوة أخرى لما جازان ترد حكم الحس فيما يغلط به وترده الى ماحكم به العقل كما لا ترد ماحكمت به حاسة اخرى ومثال ذلك: ان الحس دائم الغلط في محسوسه كالعين اذا نظرت من بعيد الى الشيء الكبير فتراه صغيرًا كما انها ترى الشمسوهي مثل الارض مائة ونيفاً وستين " مرة مثل المراة التي قطرها فتر وتنظر الى ما على شاطيء النهر اذا كانت في سفينة مصعدة فتراه كانه متحرك منعدر وهو بالحقيقة غير متحرك وترى الشيء في الماء كبيرًا وهو صغير ومعوجًا وهو مسنقيم • وترى الاشباح بحسب البخارات التي بينها وبينها مخلفة في الشكل · وكذلك غلط الذوق فأن الصفراوي يحس الحلو مرًّا واغلاط الحس كثيرة · فتعلم النفس الناطقة انها قد غلطت

<sup>(</sup>١) على ان المعوَّل عليه اليوم في علم الجغرافية والقوسمغرافية هو آت الشمس اكبر من الكرة الارضية بمليون وثلاثمائة مرة فليتاً مل

وان الحق غير ما احست فترد الجميع الى حقائقها • فلو كانت النفس لا تعلم المعقول والمحسوس بقوة واحدة لما علمت الفرق بينها ولما ردت الجميع الى امر واحد تجمعه وتحكم فيه حكماً واحدًا ثم نعود فنقول: أن النفس الناطقة تدرك الامور المعقولة بغير النحو الذي به تدرك الامور المحسوسة وذلك انها اذا طلبت الامور المعقولة انبسطت ورجعت الى ذاتها كانها تطلب شيئاهو عندها · واذا طلبت الامور المحسوسة خرجت عن ذاتها كانها تلتمس شيئًا خارجًا عنها الى آلة نتوصل بها الى مطلوبها . وان وجدت الالة صحيحة استعملته وادركت الامور الخارجة ثم حصلت صورتها عندها في الوهم وان لم تجد ذلك كالأكمه فانه لا يكنه أن يتصور الالوان لانه لم يجد آلتها واذا لم يدركها من خارج لم يكنه تحصيلها عنده في وهمه وليس ذلك حالها في المعقولات فاما المثال على ما ذكرناه من ان النفس اذا طلبت الامور المعقولة رجعت الى ذاتها فهو ان الانسان اذا هم متحصيل رأي بديم او فكر في عاقبة او اراد استخراج علم عويص خلد بنفسه وابعد جميع الحسوسات عنه وكره ان يشغله شي يهمر والحواس واجتهد في تعطيلها كلها فتنداخل نفسه حينئذ وتنبسط انبساط الراجع الى ذاته فتدرك ما بلتمسه من ذلك المعنى بحسب

قوتها في الانبساط وخلوها من عوارض الوهم الذي فيه صور المحسوسات فانها عائقة للنفسعن الرجوعالى ذاتها والنظرفيا هو عندها وفي خزائنها وهذه الحال في النفس هي حركة مااعني الجولان في الطلب وهو الذي يسمى رؤية وهو الالتجاءُ الى العقل والعقل فيهجميع الاشياء حاضرة موجودة لانههوشي والمعقولات شي الخرلا يتكثربها · فاذا فعلت النفس ذلك فقد تحركت نحو تمامهاوتمامها ان تستكمل بالعلومونتحد بالعقل · والنفس الناطقة تدرك الامور البسيطة بغيرا لةبل بنفسها وتدرك الامور المركبة المحسوسة بتوسط الحواس وهذا المذهب لارسطاطاليس ويتبين منه رايه في النفس الناطقة وانها تدرك المعقولات والمحسوسات وليسكا ظنه قوم من ان الاشياء المحسوسة انما تدركها بالحواس فقط وان تلك الجزئيات حسب هذا ليست من مدركات العقل لانه يعلم الكليات فقط · بل النفس الناطقة تدرك الجميع بقوة واحدة اعنى قوة العقل وانها وان ادركت الجميع فانها تدركه بوجه ووجه · وقد شبه ارسطاطاليس فعل النفس الناطقة في ادراكها الاشياء البسيطة بالخط المستقيم وفي ادراكها الاشياء المركبة بالخط المنعطف وقد عبر ثامسطيوس في كتابه في النفس عن هذا المعنى عبارة احسن فيها فلنرجع اليه ان شاء الله تعالى

#### الفصل الراج

في الفرق بين الجهة التي تعقل بها النفس والجهة التي تحس بها والاشياء التي تشترك فيها والاشياء التي تنباين فيها

ان هاتين الجهتين يعمها الانفعال وذلك انها جميعاً ينفعلان من مدركها اذا كانا يستحيلان الى ما ادركاه ويستكملان به و يخرجان الى الفعل بعد ان كانا بالقوة لان كل واحد منهما قبل ان يدرك ما يخنص به لم يكر ٠ عقلاً ولا حساً الا بالقوة فاذا ادركاه صار هذا عقلاً بالفعل وذاك حسًّا بالفعل ولذلك قلنا أن انفعالها كال لها ولما كان من الاشياء المنفعلة ما يفسد بالانفعال ونجد هذين يتمان ويستكملان بـــه قلنا ان النفس نتم بهذين الانفعالين وتكمل ولا تفسد ومما يدل على ان النفس تخرج من هذا الانفعال من القوة الى الفعل فان المعنى الذي قيل به هيولانية صحيح هو ان تعقل الشيء بعد ان لم تكن تعقله ونتصور بالمعقولات بعدان لم تكن نتصوره بها ومعذلك فليست نتصور اشياء باعيانها في كل وقت بل نتصور شيئًا في وقت ونتصور شيئًا اخر في وقت اخر فلولم يكن هناك شي المات يقبل الصور المختلفة وينتقل من حال الى حاللا صحهذا المعنى فيها

ومثال ذلك ان زيدًا يكون غيرعالم بان العالم مصنوع ثم يصير عالمًا به فلو لم يكن هناك قوة مستعدة وحال مهيئة لقبول هذا العلم ما جازان يقبله كما ان الحجر والنبات وكل ما ليس بمستعد لقبول العلم لا يجوز ان يقبله· ومنزلة هذه القوة من النفس وتصورها بالمعقولات منزلة الابصار منها في قبول المرئيات فكم ان هذه تدرك الالوان وتستحيل اليها استحالة استكال بها وكما ان هذه تحصل فيها صور المرئيات حصولاً واحدًا بالسوية فانها لا تدرك لونًا أكثر ولا اقل مما هو عليه ولا أكثر ولا اقل من لون اخر · نسبتها الى الجميع واحدة كذلك حال تلك في حصول المعقولات فيها بالسوية لان نسبتها الى الجميع نسبة واحدة فكما ان هذه ليست شيئًا من المبصرات قبل قبولها اياها بل هي عادمة لجميعها كحال الهيولي كذلك تلك ليست شيئًا من المعقولات قبل قبولها اياها بل هي عادمة لجميعها وحالما في ذلك حال الهيولي فان الهواء لما كأن موضوعاً لقبول الالوان وجب ان يكون في ذاته عادماً لكل لون ولو كان يختص بلون لكان قبوله لما يخالفه اعسر ولما كان يؤديه على التمام و بالحقيقة و كذلك حال الهيولي لما كانت موضوعة لقبول الصور وجب ان لايكون لها صورة تخصها البتة لقبول الصوركلها قبولا واحدا اعنى واحدا

بعد واحد على السوية ولا يكون نسبتها الى بعضها اكثر ولا اقل من نسبتها الى الآخر · ولما كان كل قابل صورة من الصور فهو لا محالة قبل قبوله اياها عادم لها وجب ان يكون ما هو قابل لجميع الصور قبل قبولة اياها عادماً لجميعها · وكذلك الحكم على الهيولي الأولى بانها مقترنة بالعدم ولزم هذا الحكم بعينه البصر في قبوله المرئيات · ولزم ايضاً العقل الانساني في قبوله المعقولات ولو كان لهذا العقل صورة يختص بها لم يكن قابلا لكل حقيقة على التمام ولا كان قبوله اياها بالسوية بل كان قبوله لما يجانسه ايسرواوفر ولما بباينه اصعب واندر · ولما كانت النفس العاقلة عادمة لكل صورة تصورت بكل معقول وقبلته قبولاً واحدا بالسوية · ولاجل ذلك قلنا انها بسيطة لأن ما عدم كل صورة فهو بسيط اذ المركب هو ما يتركب من موضوع وصورة ٠ ومن هذا الموضع يتبين ان النفس ليست جسماً ولا عرضاً لانها لو كانت جسما لكانت مركبة وذات صورة وقد ابطلنا ذلك · ولو كانت عرضاً لكانت صورة هيولانية ودخلت تحت مقولة من المقولات التسع وقد ابطلنا ذلك ايضا. وقد فرغنا من ذكر الاشياءالتي تشترك فيها جهتا العقل والحس

واما التي نتباين فيها فهي هذه : من شأن الحس ان يفسد

عليه المحسوس القوي كالعين فانها تكل وتضعف مر · الضوء القوي والاشياء النيرة التي تفوق قوتها والسمع فانه يكل و يضعف من الاصوات الهائلة التي تفوق قوته وكذلك باقى الحواس-فاما العقل الذي نحن في وصفه اعنى العقل الانساني فانه يقوى بكثرة المعقولات القوية وبمداومة النظر الى الصور المتعرية من الهيولي جدا ويصير كاملا عاقلا بالفعل . وكلا قوي عليه كان اقدر على تصور غيره • وايضاً فان من شأن الحس اذا انصرف عن المحسوس القوي الى المحسوس الضعيف لم يكنه ادراكه كالشمس اذا حدق المحدق اليها ثم انصرف عنها لم يكنه ادراك مابين يديه • فاما العقل فانه اذا ادرك شيئًا قويًا من المعقولات كما قلنا لم يكن تصوره لما هو دونه انقص بل ازيد واقوى والعلة في ذلك أن الحس هو غير مفارق للجسم وادراكه يكون بجسم منفعل فلا يقوى على ادراك الاشياء القوية لاجل مابيق فيه من اثر ذلك المحسوس القوي الذي يعوقه عن قبول شيء آخر الأ بعد زواله · فاما العقل فانه مفارق للجسم باق بعده كما سنينه بعد قليل · فادراكه ليس هو بالة جسمانية فلاجل ذلك يقوى على ادراك الاشياء الضعيفة اذا انصرف عن الاشياء القوية ومن هذا الموضع يتبين ان النفس ليست صورة هيولانية لانها لو كانت

صورة هيولانية لعرض لها ماعرض لتلك بالضرورة ومما يدل ايضاً على انها ليست صورة هيولانية انها تدرك الامور المتعرية من الهيولى بالعقل والعقل يعرف المقدمات الأول ويعرف ذاته ويعلم انه ليس بين الايجاب والسلب منزلة ويعقل الصانع الاول ويعرف بانه ليس خارج الفلك خلا ولا ملا واشياء كثيرة من هذا النحو وليس شيء من هذه مأخوذا من الحس لانها ليست هيولانية ولا في مادة ولا به حاجة في ادراك الى آلة بل هو مكتف بذاته

ومما يدل على ان العقل لا يحناج الى آلة سيخ ادراك مايخصه من المعقولات ان المستعين بالالة انما يحناج اليها لتعينه على تمام فعله وابرازه على ما ينبغي فاما اذا عاقته عن فعله وناصبته فيه وشغلته عنه حتى لايتم فعله امرا ويكون ناقصا على ينبغي فليس يستعين بهاولا يسميها ايضاً آلة والنفس العاقلة هذه حالها اعني ان جميع مايفرض آلة لها فهو مما يعوقها و يمنعها من ادراك مايخصها كابينا فيما سلف من حالها اذا همت بادراك معقول فانها فتداخل وترجع الى ذاتها وتعطل حواسها وسائر آلاتها و بحسب هذا الفعل منها يكون صحة ادراكها الم تدركه من المعقولات فليست النفس اذًا جسماولا عرضاً ولا صورة هيولانية وايضاً فلوكانت

النفس العاقلة في البدن كالصورة في الهيولى للزم ان نقوى بقوة البدن وتضعف بضعفه كابينا والرسطاطاليس بهذه الالفاظ والما العقل فيشبه ان يكون جوهرًا ما يكون في الشيء ولا يفسد فانه لوكان يفسد لكان عرضة بذلك خاصة للكلالات التي تكون للشيخوخة وكنا نفسد لكنا نجد ما يعرض فيها للحواس فان الشيخ ولوكان يعقل عينًا مثل الشاب لا ببصر مثل ما ببصر الشاب فتكون الشيخوخة ليست حالا انفعلت فيها النفس شيئًا لكن حالا هي فيها كا تكون في حال السكر وفي حال المرض والنصور والنظر بالعقل يخلفان بان يفسدا داخلا بشيءً آخر فاما هو في فسه ففاعل به

#### تفسير هذا الكلام لأبي الحير

يقول: لوكان العقل من الانسان فاسدًا بفساد جسمه لضعف بضعف بدنه اذا عرضت له الشيخوخة وليس يضعف في تلك الحال فهو اذن غير فاسد . فاما ماذكره من حال السكر والمرض فانه يريد الحال العارضة للعقل في الشيخوخة من التقصير في وقتها فانها ليست لضعف العقل من نفس جوهره بل لان البدن غير قابل لفعل العقل كا يعرض في حال السكر والنوم لان السكران والنائم اذا قصرا في التمبيز والعقل فليس ذلك لنقص في العقل نفسه بل

لعارض عرض للآلة من البخارات \* ثم قال ارسطاطاليس في المقالة الثانية من هـذا الكتاب: فاما العقل نفسه فقد يشبه ان يكون جنساً آخر من النفس ويكون هذا وحده وقد يمكن انها تفارقه كما يفارق الابدي الفاسد فاما سائر اجزاء النفس فظاهر من امرها انها ليست مفارقة كما يدعي قوم

#### الفصل الخامس

في ان النفس جوهر حييه باق لا يقبل الموت ولا الفناء وانها

اما ان النفس ليست الحياة بعينها فقد تبين فيا قدمناه انها لوكانت هي الحياة لكانت حياة بحي ولو كانت كذلك لكانت صورة هيولانية ومن مقولة المضاف انها تحناج الى موضوع اعني بدن الحي وقد بينا انها ليست صورة هيولانية ومما يدل ايضاً على ذلك ان النفس الناطقة نقاوم لذّات البدن وشهواته وتمنع منها وتستهين بجميعها في تلك الفضيلة والاشياء المنقومة من شيء لا تعاند ما به قوامها ولا تمنع منه بل تجلبه اليه لان في منعها منه بطلانها وانما تطلب ما يقيم ويزيد فيها وايضاً فان النفس تدبر البدن وتسوسه سياسة رياسة وجميع ما في البدن هو النفس تدبر البدن وتسوسه سياسة رياسة وجميع ما في البدن هو النفس تدبر البدن وتسوسه سياسة رياسة وجميع ما في البدن هو

فيه كالصورة الهيولانية فهو تابع للبدن والتابع للبدن مرؤس منه فالنفس ليست في البدن كصورة هيولائية فليس اذن هي الحياة بل انما تولَّد في البدن حباة · واذا كانت حياة البدن في النفس وجب ان تكون الحياة للنفس اولاً وللبدن ثانياً فقد تبين ان النفس ليست صورة الحياة بعينها • وبيّنا ايضاً فها سلف ان للنفس افعالاً خاصة بها مفارقة للبدن وما كان فعله الخاص به مفارقاً للبدن فهو ايضاً مفارق للبدن لانه لا حاجة به الى البدن واستدللنا على ذلك بانها لا نقوى بقوة البدن ولا تضعف بضعفه واوردنا نص كلام الفيلسوف · فاما قوله في اخر الكلام الذي حكيناه عنه اعنى قوله - فهذا وحده يمكن ان يفارق كما يفارق الابدي الفاسد - فاما سأئر اجزاء النفس فظاهر من امرها انها ليست مفارقة كما يدعي قوم فان هذا رأي الفيلسوف ورأي جماعة من الحكماء في اجزاء النفس واعنى بالاجزاء الانحاء التي شرحناها الا انها لا نتجزأ كما نتجزأ الاجسام ويعني بهذه الاجزاء الجزء السمى نفساً غضبية والجزء المسمى نفساً شهوانية لان هذه تموت بموت الانسان اي تبطل ونتلاشي وكذلك قوة الذكر واشباهها . وذلك ان هذه قوى هيولانية لا يتم فعلها الا بآلة بدنية وانما احناجت النفس اليها لتتم الحياة للبدن مدة طويلة .

ولما صدرت هذه الافعال عن النفس مختلفة وبآلات مختلفة سمي كل فعل منسوب الى آلة نفساً · لان صدور ذلك الفعل الدًا من نحو تلك الآلة

ومثال ذلك ان صدور الشهوة التي هي لاستمداد الغذاء ليعتاض به عما تحلل من البدن انما هو من نحو الكبد . وصدور الغضب انما هو ليدفع به الحي عن بدنه ما يؤذيه انما يكون مر من نحو القلب · وصدور الفكر والتخيل انما يكون باجزاء الدماغ ولما كانت هذه الآلات آلات للنفس استخاروا ان يسموها نفساً . ومستعمل الآلة اشرف من الآلة لانه هو المهندس لها فان كانت الغايات التي نتم بتلك الافعال شريفة بالغة اكمل اغراض الحكمة دل على حكمة المستعمل للآلة وعلى شرف ف واما ذات النفس الناطقة فقد بان مما نقدم ان لها فعلاً خاصاً وحركة ذاتية لا يستعمل بها شيء من الآلات بل الآلات كلها عائقة عن تمامها مناصفة فيها وبان بذلك انها باقية دائمة للبقاء. وسنبين فيما يستأنف حال هـذه الحركة بيانًا أكثرمن هذا ان شاء الله

واما الان فانا نسوق البرهان على ان النفس الناطقة باقية دائمة البقاء هكذا: النفس الناطقة من الانسان لها حركة خاصة

بها لا تستعمل بها شيئًا من الالات الجسمانية فهي غير فاسدة بفساد الجسم . واقول مثل ذي قبل ان هذا الاسم اعنى الموت انما يفهم منه في اللغة العربية مفارقة النفس للجسم وانما يقال للجسم ميت اذا فارقته النفس ويعنون بمفارقة النفس للشيء اذا كان الانسان ميتاً ومن عادة اصحاب اللغة اذا ارادوا (بما كان الشيء هو ماهو) عبروا عنه بعبارة فاذا فارقته تلك الصورة عبروا بعبارة اخرى فهم يقولون حي وميت اشارة الى ما ذكرناه كما نقول في جميع الصور الأُخر المختلفة ذلك · فانهم يقولون في الثوب اذا بطلت صورته بلي وفي الحديد صدي وفي البيت انهدم. فليت شعري كيف تفهم في النفس أذا انفردت عن ألبدن هذا المعنى · اما البدن فقد فهمنا معنى الموت فيه لانه مفارق للنفس فاما النفس فان فهم احد فيها هذا المعنى فليلتمس لها اسماً غير الموت يعنى البطلان وما اشبهه لكنا قد بينا ان النفس ليست بجسم ولا عرض وانها جوهر بسيط وقد تبين في اوائل الفلسفة ان الجوهر لا ضد له وما لا ضد له لا ببطل وهي غير مركبة فاذن لا تنحل · وسنحكي ايضاً اقاويل الاوائل غير ارسطاطاليس في ان النفس غيرميتة اذكان مذهب هذا الرجل قد بان ووضح

#### الفصل السادس

في اقتصاصمذاهب الحكماء والوجوه التي اثبتوها في ان النفس لا نقبل الموت

اعتمد افلاطن في بقاء النفس على ثلاث حجج : احداها : ان النفس تعطي كل ما توجد فيه حياة الثانية : ان كل فاسد الما يفسد من قبل رداءة فيه الثالثة : ان النفس متحركة من ذاتها

فاما الحجة الاولى فسياقها على هذا: ان النفس تعطي الحياة ابدًا كل ما يوجد فيه ابدًا كل ما يوجد فيه وكل ما يعطي الحياة ابدًا ما يوجد فيه فالحياة جوهرية له لا يمكن ان فالحياة جوهرية له لا يمكن ان يقبل ضدها وضد الحياة الموت وقد اطنب اصحاب افلاطن في تفسير هذا الفصل وأكثروا شرحه وبينوا صحة مقدماته وتركبها وصحة النتيجة منها وسنذكره بعد ذلك اذا فرغنا من ايراد الحجج الثلاث ان شاء الله تعالى

واما الحجة الثانية فانها غير مبينة على حال اذ لا رداءة في النفس فينبغي ان نشرح حقيقة الرداءة وما يراد بها ليتم لنا سياق

البرهان بعد ذلك · فنقول : ان الرداءة مقترنة بالفساد والفساد مقترن بالعدم والعدم مقترن بالهيولي

وبيان هذا الكلام انه حيث لا هيولى وحيث لا عدم فلا فساد وحيث لا فساد لا رداء فالهيولى معدن الرداء وينبوع الشرواصلة الذي يتفرع منه ومقابل هذه الرداء في الجودة والجودة مقترنة بالبقاء والبقاء مقترن بالوجود والوجود اول صورة ابدعها الباري جل ذكره

فلذلك هو خير محض لا يشوبه شر ولا عدم واختص به العقل الفعال وذلك ان الوجود الحق الذي ليس فيه هيولى بتة ولا معنى الانفعال هو العقل الاول وفي تببين الخير والشركلام طويل يخرج بنا عن حد ما نحر فيه ومن قرأ كلام افلاطن فيه وكتابًا لبرقلس خصه به وكلامًا لجالينوس فيه تبين له طوله وحاجنه الى الشرح الا انني قد اجتهدت في اختصاره وايراده مع ذلك مشروحًا ونعود الان فنقول:

ان النفس صورة يكمل البدن بوجودها فيه فليست اذن هيولى وقد بينا ايضاً انها ليست صورة هيولانية اي محتاجة الى الهيولى في وجودها فالنفس ليس فيهاشي مرز الرداءة فالنفس ليس لها عدم فالنفس اذن باقية

فاما سياق البرهان فهكذا: النفس ليس فيها رداءة وكل ما ليس فيه رداءة ليس بفاسد

والحِجة الثالثة فهي هذه : ان النفس متحركة من ذاتها وكل ما كانت حركته من ذاته فهو غير فاسد فالنفس غير فاسدة

فاما ما اورده برقلس في ببان الحجة الاولى الذي وعدنا بذكره فهو هذا : كل امر ضاد امرًا صادرًا عن قوة فهو مضاد للقوة التي عنها صدر ذلك الامر

مثال ذلك البرودة مضادة للحرارة الصادرة عن النار وهي ايضاً مضادة لما صدرت عنه الحرارة اعني النار فاذا كان هذا هكذا قلنا: ان النفس العاقلة غير قابلة للموت المضاد للحياة التي فيها فهي اذن غير مائتة ولا فانية

#### الفصل السابع

في ماهية النفس والحياة التي لها وما تلك الحياه التي تحفظها عليها حتى تكون دائمة البقاء سرمدية

ان الحكماء لما لحظوا النفس من حيث كانت متمة للبدن محية له قالوا هي حياة ولم يريدوا بذلك انها صورة الحياة لان

هذا شيء قد وضح بطلانه وانما ارادوا بذلك انها الجالبة للحياة الى البدن فهي اولى بالحياة منه ولما لحظوها في نفسها من غير نسبة لها الى البدن قالوا هي محركة ذاتها وقد اطلق افلاطن عليها انها حركة وذلك انه قال في كتاب النواميس الذي يحرك ذاته فوهره حركة وينبغي ان ننظر الى هذه الحركة التي للنفس فانا قد قلنا ان النفس جوهر وليست بجسم والحركات التي كنا احصيناها اعني الست التي هي حركات الجسم ليس يليق شيء منها بهذا الجوهر فنقول:

ان هذه الحركة هي الحركة الدورية والجولان وهو جولان النفس الموجود لها دائمًا ، فانك لا تجد النفس خالية من هذه الحركة في حال من الاحوال وهذه الحركة لما لم تكن جسمانية لم تكن مكانية ولم تكن خارجة عن ذات النفس ولذلك قال افلاطن: جوهر النفس هو الحركة وهذه الحركة هي حياة النفس ولما كانت ذاتية كانت الحياة لها ذاتية فمن امكنه ان يلحظ هذه الحركة على انها ثابتة في ذاتها وغير داخلة تحت الزمان وانها محركة ذاتها فقد لحظ جوهر النفس واعني بقولي تحت الزمان ان انواع الحركات لطبيعية كلها داخلة تحت الزمان وما كان في زمان فلم يصح وجوده الطبيعية كلها داخلة تحت الزمان وما كان في زمان فلم يصح وجوده الا في الماضي منه والمستقبل والماضي من الزمان لا وجود له

الا في التكون فالحركات الطبيعية لا وجود لها الا في التكون ولذلك قال افلاطن في كتاب طماوس على لسان السائل: ما الشيء الكائن ولا وجودله وماالشيء الموجود ولا كون له اعنى بالكائن الذي لا وجود له الحركة المكانية والزمان لانه لم يؤهل لاسم الوحود اذ كان مقدار وجوده انما هو في الانوالان بجري من الزمان مجرى النقطة من الخط ولما كان قسطه من الوجود لا يثبت في الماضي ولا المستقبل وانما هو بحسب الان فليس يستحق اسم الوجود بل يقال هو ابدًا في التكون · فاما الوجود الذي لا كون له فالاشياء التي فوق الزمان لانماكان فوق الزمان فهوايضاً فوق الحركة الطبيعية وماكان وجوده كذلك لم يدخل تحت الماضي ولا المستقبل بل وجوده اشبه بالدهر اعني السرمد والبقاء ونعود الى القول فنقول:

ان حركة النفس التي شرحنا من امرها ما شرحناعلي نحوين احدها نحوالعقل والآخر نحو الهيولى فاذا تحرَّ كت نحو العقل استنارت به واستفادت منه واذا تحركت نحو الهيولى افادتها وانارتها ولما كانت الحركة ذاتية للنفس قلنا انها هي تحركت نحو الهيولى فاما المنحرك ولا الحركة من شأنها وهاتان الحركتان الهيولى فانها لانتحرك ولا الحركة من شأنها وهاتان الحركتان للنفسها حركة واحدة بحسب اعتبارها بنفسها اي بنفس الحركة

وها حركتان بحسب اعتبارها بمانتحرك النفس اليه وهي بالجهة الاولى تستفيد وبالجهة الاخرى نفيد · وهذه الحركة هي التي يسميها الحكيم بزر الباري جلوته الى لانه يسمى الكلة التي في الأشياء بزورا ابرزها الباري سبحانه فيها وهي التي يسميها افلاطن مثلا وقد تبين انها حياة النفسوذات النفسومن همنا قيل كل حياة نفسا وتبين انها فاعلة بجهة ومنفعلة بجهة وانها وان كانت حركة فهي غيرزائلة وغيز مكانية وماكان غير زائل فهوثابت والثبات هوالسكون فوجب ان تكون كذلكوان تكون حركة في صورة سكونوهذا الموضع وان كان عويصا فقد وضح بما قدمناه وانما يغمض على من تكن له رياضة على انجميع مااوردناه في هذه المسائل مستصعب على من لم يتدرب باقبله من مراتب العلومسما المنطق فانه الالة التي لابدلن احب التطاع على الحكمة ومشاركة اهلهامن ان يطالعه وكما انمن احب أن يكون كاتباً ويقرأ الخطوط ويفهم ما تضمنته من المعاني فلابد من اقتناء صناعة الكتبة وآلاتهم ليشارك الكتاب كذلك الحال في المنطق لمن اراد الفلسفة · واقول ان هذه الحركة البديعة التي لاتشبه شيئاً من الحركات التي الفناها لما فاضت على الاجرام الطبيعية تحركت بها الاجرام الحركة التي تليق بهاوتصح بها وتمكن فيها اعنى المكانية وكان ابسطها واشرفها حركة السماء

لانها اول جرم قبل هذه الحركة فتحرك بحركة الدور الذي هو اشرف حركات الجسم لانها وان كانت حركة نقلة فانها تنتقل باجزائها فاماكل السماء فهو ثابت في مكانه غير منتقل عنه فهو ساكن فقد اشبهت حركة السهاء حركة النفس وحاكتها اتم حكاية في استطاعة الشيء المجسم وذلك ان السماء ساكنة من وجه ومتحركة من وجه ومن ثم صار حياتها اتم واشرف من حياة ما هو دونها اعنى عالم الكون لان هذه الحركات مستفادة مر· النفس بتوسط الفلك وكلماتباعد المعلول من علته وكثرت الوسائط بينهما انحطت مرتبته ونقص شبهه واذ قد اننهى بنا الكلام الى هذا الموضع فقد وجب ان نرئقي فيه الى ان نعود الى موضعنا الذي كنا فيه فنقول

ان حركة الفلك وحركة الفلك وحركة الفلك وحركة الفلك مستفادة من حركة النفس وحركة النفس هي الجولان والدورية ليتم ذاتها بالعقل المستغني بذاته وما يلحقه من الفيض الدائم اذكان اول مبدع للباري عز وجل وانما لم يتحرك العقل وانكاكان ناقص الوجود عن مبدعه لان الحركة انما تكون لاجل التمام ولماكان غير ممكن في المعلول ان يكون مثل العلة فالعقل لا يفعل التمام لم يتحرك ولو تحرك لكانت الحركة باطلة والعقل لا يفعل التمام لم يتحرك ولو تحرك لكانت الحركة باطلة والعقل لا يفعل

باطلا فتهام النفس هو تصورها بالعقل وتصورها به بتم بالحركة والحركة ذاتية لها وهي حباتها وهي المسهاة كلة ومثالا و بزرًا ابرزه الباري وهو الذي يحفظه عليه سرمدا وان ارئقينا من هذا الموضوع ازداد الكلام غموضا فلنقتصر على ما ذكرناه

-03-GHES-C

#### الفصل الثامن

في ان للنفس حالاً من الكال يسمى سعادة وآخر من النقصان يسمى شقاوة من ارتاض بما قدمنا له من الفصول واطلع عليها كنه

الاطلاع وعلم ان للنفس جهتين من الحركة احداها نحو ذاتها وهي التي تحر كها نحو العقل الذي هو اول مبدع بله تعالى والذي لاتنقطع مادة مباديه بوجه ولا سبب والاخرى نحو الالات الطبيعية لتكمل الاجرام الهيولانية علم ان احدى الجهتين هي التي تسوقها الى سعادتها و بقائها اللائق بها و والاخرى هي التي تعطها وتخرجها عن ذاتها وقد اطلق الاوائل على هاتين الجهتين العلو والسفل ومعلوم انهم لم يريدوا بذلك حركة الجرم في العلو والسفل ولكنهم لم يستطيعوا غير ذلك في العبارة فاما الشريعة فقد عبرت عن هذا المعنى باليمين والشمال

وبالجملة فان الجهة الاولى من الحركة كلما امعنت فيها النفس توحَّدت بها وتداخلت الى ذاتها وتوجهت نحو باريها ومبدعها الواحدالذي به وجدت الوحدة في كل موجود و به دام البقاء السرمد لما دام

واما الجهة الاخرى من الحركة كلا امعنت فيها تشبثت مها وتكثرت وخرجت ما عن ذاتها وحفها من الشقاء ما ثقنضيه هذه الحال · ولذلك قال افلاطن : الفلسفة هي التدرب بالموت الارادي لانعنده ان الموتموتان والحياة حياتان اذ كانت احدي الحياتين بحسب هذه الحركة من النفس والاخرى بحسب تلك فوجب لذلك أن يكون الموت أيضاً موتين لات كل وأحد منهما يقابل صاحبه وهو يسمى الحياة التي بحسب حركة النفس الناطقة نحوالعقل حياة طبيعية ويسمى الحياة التي نحوالهيولي حياة ارادية وكذلك الموت المقابل لها ولذلك قال: من بالارادة تحي بالطبيعة وهذا كلام مخنصر اللفظ وجيزه كثير المعنى شريفه فيحق على من ازاج الله علته وشق بصره اي بصيرته ان يقوي عزيمته على مايسوقه الى سعادته وحياته الابدية بالقربمن باريه تعالى وتنزه ان يتمع شهواته ويردع نفسه بما وهب له من العقل عما يحطها الى المهواة المؤذية اعنى الميل الى الدنيا ودواعيها

التي ترديه وتميته وتشقيه بالبعد من باريه وتنكسه في الخلق وتحصله على العذاب الاليم

ولسنا نريد بهذه الوصية ترك الدنيا جملة والاضراب عن عارتها دفعة فان هذا رأي من لايعلم كيف موضوع العالم ولا يدري أن الانسان أيضاً خُلق مدنياً بالطبع أعني أنه لايستغني في بقائه عن المعونات الكثيرة من الناس الكثيرين وانه يعين غيره كما يعينه غيره لتتم الحياة الصالحة له ولمم ومعنى هذا الكلام وقولنا أن الانسان مدني الطبع انه لم يُخلق الانسان خَلْق من يعيش وحده ويتم له البقاء بنفسه كما خلق كثيرمن الوحش والبهائم والطير وحيوان الماء لان كلواحد من تلك خلق مكتفيا بنفسه غير محناج في بقائه الى غيره بل قد ازيحت علته في جميع مانتم به حياته خلقةً والحاماً اما الخلقة فلأنه مكتس بما يوافقه من وبر وصوف وشعر وريش وما اشبه ذلك وذو آلة يتناول بهـــا حاجته : ان كان لاقط حبّ فمنقار وان كان آكل العشب فمشفر واسنان موافقة للقطع والقلع وانكان سبعا اوآكل لحم فانياب او مخالب او مناسر واله الفرس الدبق مع ايد و بطش وشجاعة بالطبع على ما نتم به حياته

واما الالهام فلأنه يتناول من الاغذيه مايوافقه ويتجنب

مايضره ويننقل من مصيفه الى مشتاه ويعد مصالحه كلها من القوت والكن بغير تعليم ولا تدبير بل بالالهام المولود معه فكل واحد منها كما قلنا مكتف بذاته في حياته التي قدرت له

فاما الانسان فانه خلق عارياً غيرمهند الشيء من مصالحه الا بالمعاناة والتعليم ولا يكفيه القليل من المعاونين حتى يكونوا عدة كثيرة وجماعة وافرة ولكنه عوض من تلك الاشياء بالعقل الذي سخر له به جميعها ومكن به من منافع البروالبحر وهدي به الى مصالح الدنيا والاخرة وعرض للخلود والنعيم الدائم ولكن ليس يتم له البقاء الاسنى الا بالتعاون والتعاضد الذي ان ذهبنا نعد من المطعوم والملبوس والمشروب وسائر المنافع عما يقي الحراق والبرد و يحفظ البدن على اعتداله الى مايتلوذلك مما يجري مجرى الزينة والمتعة وفضول الحاجة احتجنا الى احصاء جميع مافي العالم من نعم الله تعالى ولا مطمع في ذلك

واذ كان هذا على هذا وكان سبيل الانسان في حياته وحسن عيشته على خلاف سبيل الحيوات كله قيل انه مدني بالطبع اي محتاج الى ضروب المعاونات التي نتم بالمدنية واجتماع الناس فيها وهذا الاجتماع للتعاون هو التمدن سوام كان ذلك في الناس وبرًا ومدرًا او على رأس جبل

فن العدل اذنان نعين الناس بانفسناكا اعانونا بانفسهم ونبذل لهم عوض مابذلوا لنا فان الطائقة التي تجاهد وتذب وتفرغ انفسها للرياضة عفى الحرب حتى لاتشتغل بغيرها يجب على اصحاب المهن الذين الما تم لهم الامن والدعة باولئك ان يعاونوهم بمهنهم كما يجب على هولاء اذا كفاهم اهل المهن حاجاتهم ان يحاموا عنهم ويقاتلوا دونهم وكذلك من اثر لغيره اثرًا يجب على ذلك الغير ان يكافئه عليه ويعوضه عنه

فاما من ذهب الى التزهد وحرَّم المكاسب فانه يضطر الى استعال الجور لانه يستنجد الناس لا محالة في ضرورات بدنه وحاجاته الى ما يقيه و بطلب معاونتهم ثم لا يعاونهم فهذا هو الظلم والعدوان فان ظن منهم ظان ان مقدار حاجنه قليل فليعلم ان ذلك القليل يحناج فيه الى استخدام عالم كثير من الناس لا يحصون وان كان لا يشعر بذلك

فن الواجب على كل احد ان ببذل معونته على شريطة العدل ان عاون كثيرًا طلب كثيرًا وان عاون بالقليل طلب قليلا ولست اعني بالقليل والكثير الكمية بل الكيفية وحسن الموقع والغناء فان المهندس بقليل نظره يغني مالا يغنيه الذي يتعب ببدنه ايامًا كثيرة وكذلك الجيش بمدبره فان مدبر الجيش يدبر

برأيه فيغني غناء خلق كثير ممر بعرض بنفسه للقتل ويجتهد في العمل الكثير وينبغي لكل احد ايضاً ان بتناول من الدنيا بقدر مرتبته وعلى حسب منزلته التي قسمت له فلا يطلب ماليس له ولا يقصر عاجعل له ويدخل تحت الشريعة الحق التي يلحقها في ايامه ويلزم وظائف الدين ويتخلق بالاخلاق الجميلة ويسير بالسير الفاضلة وفي اقتصاص ذلك في هذا الموضع على الشرح خروج عا قصدناه والعمل للحق بعد اعنقاده هو سبيل السعادة وطريق النجاة والفوز الأعظم في الدارين

Color Color

#### الفصل التاسع

في تحصيل السعادة وذكرها والحض على السعادة والسبيل التي تؤدي اليها

من شأننا ان نذكر في كل فصل من هذا الكتاب مايكون به توطئة لما بعده وقد نقدمنا في الفصل الاول فذكرنا مايكون به كال النفس وما سعادتها وبمعرفة ذلك يعرف نقصانها وشقاؤها لأن المنقابلين يكون علمها معا ونريد ان نذكر في هذا الفصل تحصيل السعادة ونحض على السبيل التي توَّدي اليها ليطلبها الطالب و يصرف سعية اليها فان الانسان اذا غرف الغرض الطالب و يصرف سعية اليها فان الانسان اذا غرف الغرض

بالادب الحق لما يأخذونهم به من الآداب الصحيحة والاعال النافعة ويطالبونهم بالاستسلام لم بعد اقامة الحجة عليهم بالمعجزات فمن تبعهم ولزم محجتهم وقف على الصراط المستقيم · ومر · خالفهم تردى في سواء الجحيم · فاما من احب ان يعلم صحة مادعوا اليه بالنظر الصحيح فانه يجد ذلك من جهـة الحكاء ٠ وذلك انهم لما وجدوا جزئي الحكمة نظريًا وعمليًا رأوا النظري منها كثير الشب التي توهم الحق وليست به ونقرب من الحق وان لم تكنه وقد شبهوا الحق بالعلامة التي في القرطاس للرماة فانها واحدة وكلش يرميها ويقصدهاوالمصيب قليلوالمخطيء كثير لكثرة النقط التي نقرب منها وكذلك مركز الدائرة وهي نقطة واحدة ومن يطلبها بالعين كثيرومن يجدها اقل القليل وذلك ان الامر المتباعد من الحق جدًا لا يكاد يذهب على احد واما ما

هو بالقرب منه فهو كثير الاشتباه على من ليس بحاذق · وناقد الدينار ليس هومن يعرف الفلس ويفرق بينه وبينه ولا مرخ يعرف المتبهرج الشديد البعد من الذهب ولكن من فرق بين الدينارين اللذين بينهما حبة واحدة فذلك حُكم الحق وحاله مع الناظرين لان ماهو بعيد منه جدًا فكل احد يعرف بطلانه ٠ واما القريب منه فهو المشتبه الذي يغلط فيه الكثير من النظار ويحتاج فيه الى الحذق والمهارة والصناعة والرياضة فعمل لذلك الة وصناعة تصير طريقاً للسالك لايغلطفيه ولا يبهم عي احد وهو صناعة المنطق وترسم بانها آلة يفرق بها بين الحق والباطل في الامور وبين الصدق والكذب في الاقاويل ثم جعلت هذه الالة عيارًا وقانونًا فيما يسلك من طريق النظر ورتبت له الامور الموجودة فعل الاقرب الينا اعنى الطبيعة اول مانبداً بالنظر فيه ثم نتدرج منه الى غيره اولَ اولَ كما قلنا في صدر الكتاب ثم عمل بعد ذلك كتب في الحكمة العملية وهي كتب الاخلاق التي نهذب بها النفس ثم في تدبير المنزل ثم في تدبير الملك وهي صناعة الملك وقالوا من كمل سياسة نفسه وتهذيب اخلاقه وقمع عدو نفسه الذي بين جنبيه صلح لتدبير منزل ومن صلح لتدبير منزل صلح لتدبير مدينة ومن صلح لتدبير مدينة صلح لتدبير مملكة فاذا استكمل الانسان هذين الجزئين من الحكمة فقد استحق ان نسمى حكيما وفيلسوفا وقد سعد السعادة التامة

وقد ذكر ارسطاطاليس في كتاب الاخلاق ماذكرناه في صدر هذا الفصل اعنى حال من صدّق المستبصر وحال من ابصر لنفسه فقال بهذه الالفاظ: يحتاج الانسان في الاطلاع على حقائق الخيرات اما الى آلة جيدة يعلم بها الحق من الباطل يعني الذهن واما الى تصور يأخذ به الاشياء من غيره بسهولة . فمن لم تكنفيه واحدةمن هاتين الخلتين فلينصت لقول استورس الشاعر حيث يقول اما هذا ففاضل واما هذا فصالح واما الذي لايفقه من نفسه ولا يفهمولا يفقه اذا فقهه غيره فهو الشقاء والعطب واذقد ذكرنا ماذكرنا فلا بأس ان نزيد في البيان و نومي فضل اياء الى هذه السعادة ليكون الطالب لها اشوق واليها احرص

فنقول: ان من عرف الموجودات كلها على الشريطة التي قدمناها وعلى الترتيب الذي نعت به الحكاء لنا وسهلوه علينا وورثونا فاول مايلوحله من ذلك تركيب عالمناهذا وكيفيته وطبيعته والقوى الكثيرة المدبرة له ويرى من نفسه كل مافي العالم الكبير ويرى اتصال هذه القوى بعضها ببعض وتدبير بعضها لبعض

وارتفاعها كلها على نظام في غاية الحكمة الى عالم آخر ليس منها بسبيل ولا لها بشبيه بل هو روحاني بسيط مشتمل بالتدبير على جميع ما كان راه في العالم الاول محيطبه احاطة نقدير وتصوير سارفيه سريانا روحانيا كسريان تلك القوى في الاجسام الطبيعية من غير حاجة اليها بلهي المحناجة اليه ولولا انس الانسان بالعالم الاول واستبصاره فيه لما جاز ان يلوح له هذا العالم الثاني الذي هو بسيط بالاضافة الى ما كان راه فاذا انس بالنظر الى هذا العالم ايضاً وقوي بصره فيه شاهد أيضاً فيه مر . عجائب الحكمة وا ثارها ما هو الطف واغرب واعجب مماكان شاهده ورأى ارتباط تلك الآثار بعضها ببعض وتدبير بعضها لبعض ولاح له منها عالم اخر ليس منها بسبيل ولا هو في شيء أكثر من انه محيط بهذا العالم الثاني كاحاطة الثاني بالأول اعنى انه غير جسماني ولا محناج الى مكان بل يشتمل عليه بالتدبير والنقدير كاشتمال الثاني على الاول ويمده بالقوى كامداد الثاني للاول ويسري فيه ذلك السريان اللطيف الذي يجري منه مجراه من الاول الا انه اشد بساطة منه فاذا انس ايضا بهذا العالم الثاني لاح له ثالث نسبته الى الثاني كنسبة الثاني الى الاول ولولا انسه بالعالم الذي قبله واستبصاره فيه ما لاح له هذا العالم الاخر

وذلك انه اذا شاهد احوال هذه العوالم ورأى عجائب آثار الحكمة في واحد واحد منها ورأى حاجة ماكان منها مركباً الى مركب له ارثق منه بالضرورة الى ما فوقه ليرى علته وسببه والعلة اشرف من المعلول وابسط منه فان ظهر له في الآخر بعد الاستقصاء في النظر تركيب واثر حكمة طلب علته ولا يزال كذلك حتى يرنقي بالحقيقة الى واحد بالحقيقة لاكثرة فيه ولا علة وعلة اولى لايتقدمها علة وبسيط بالصحة لاتركيب فيه ومستغن بنفسه لاحاجة به الى شيء وممد بقوته لكل مادونه وغير مستمد من شي هو فوقه لان القوى الكثيرة تناهت اله وهو اعلى منها كلها ولم يجزان يكون قبله شيء اذ الوحدة بالصحة والحكمة البالغة التي منها ينبع على الحكم كلها فيه وذلك ينبوع الوحدة البسيطة التي لا يشوبها كثرة بتة · فاذا انتهي هـذا الناظر اليه ووقف بالضرورة عنده علم انه المبدأ الاول الذي لا يتقدمه شيء ولم يجد له ولا فيه شيئًا من صفات العوالم التي هو من معلوماتها وعلم ان جميع مايطاق عليه من صفات مبدعاته واسمائها كقولنا سبب وعلة وحكيم وجواد وما اشبه ذلك ما في طاقة البشر وقدرة الانسان انما هو مستعار ومجاز لانه تعالى ونقدس موجد هذه الفضائل كلها ومبدعها وهو غيرها وهذا

نهايه مايكن بلوغه بالعقل · ثم ان الناظر في هذا العوالم التي ذكرناها المرنق فيها الى هذه الرتبة يجد من اللذة بما يشاهده بعين عقله مالا يشبه شيء من اللذات الجسمانية ولا يدانيها لان تلك اراحات من الملائم وهذه جنس من اللذة روحانية دائمة غير مفارقة لصاحبها لايكن ان تزول عنه ولا يقدر متسلط عليه ان يسلبها منه وان شاركه آخر فيها لم ينقصه ولم يضره بل تزداد لذته ونتضاعف بهجته ومن وصل الى هـــذا الموضع ايضاً فعلى رتب كثيرة ومنازل متفاوتة وربما سميت مقامات وليس يعرف كيتها الا من مرَّ بشيء من جناباتها وذاق بعض حلاواتها ومن همنا تنبين صحة ماقاناه فيما نقدم ان المرء الذي ينظر من اسفل الى فوق على تدريج صحيح هو الذي يعرف ربه معرفة لاريب فيها ويمكنه ان يراه بنحو مايستطيع المخلوق ان يرى خالقه فاذا عكس نظره من فوق الى اسفل وانحدر فيه كما صعد نظر الى اشتمال هذا الاول اللطيف الواحد على مادونه واحاطته بالجميع احاطة نقدير وتدبير كااحاط العقل بالنفس والنفس بالطبيعة وكما احاطت الطبيعة بالاجسام من غير حاجة اليها وظهرت له حاجة الجميع آليه وغناه عنها جل ونقدس علوا كبيرا

## الفصل العاشر

في كيفية حال النفس بعد مفارقتها البدن وما الذي يحصل لها بعد موت الانسان

قد بينا بالحجج القوية ان النفس العاقلة من الانسان باقية بعد موته وانها غير قابلة للفناء واذا كانت باقية فلا بدان تحصل على احدى حالتها من سعادة او ضدها وقد ذكرنا حال السعادة الا انها حال غير متصورة لنا الان وليس يمكننا بالحقيقة ونحن بشران نقف على حقيقتها الابالاشارة الخفية والإماء البعيد والرموز وضرب الامثال ما نشاهده من تغير تلك الحال من حالنا هذه وخروجنا من عاداننا لاسما وقد سمعناالله تعالى يقول: «فلا تعلم نفس ما أُخْفِيَ لهم من قرَّه أَعْيُن » · وسمعنا رسوله صلوات الله عليه يقول: « هنالك ما لا عين مرأت ولا أذن سمعت ولا خطر على قلب بشر» · الا انا وان كنا عالمين بان تلك الصورة غير لا تُحة لنا وانا لا نلحظها الا بعد الإنسلاخ من اللبوس الانساني وبعد التصفي من الكدر الطبيعي وبعد مفارقة جميع ما نحن فيه وقطع العلائق كلها منه فلسنا نترك بلوغ ما يمكن بلوغه بحسب الطاقة البشرية وملاحظة هذا النبأ العظيم بما وهب الله عز وجل لنا من القوة الالهية التي تُدرك كل موجود بقدر طاقة المخلوق لا سيا وقد وطأً نا لذلك توطئات فيا نقدم فأ مكننا في هذا الموضع ان نشير فضل اشارة الى ما نرومه فنقول:

ان الموجودات كلها ننقسم الى قسمين جسماني وروحاني فاما الجسمانية فانها مخلوقة كرات اذ كان شكل الكرة افضل الاشكال واشرفها وابعدها عن قبول الافات ولم يمكن ان تكون متفرقة لان الكرات اذا تميزت وتباعد بعضها من بعض وجب ان يكون بينها جسم آخر او خلاء والجسم الذي يحصل بين الكرات لا يكون كريًّا والخلاء ممتنع وجوده اعني ابعادا في غير مادة فوجب بالضرورة ان تحيط الكرات بعضها ببعض على حسب ما هو موجود · وذلك ان كرة الارض يحيط بها كرة الماء الا ما انحسر عنها من شق الشمال وذلك لحكمة عظيمة جعل لها مركز الشمس خارجًا عن مركز الكل فقربت مر · ناحية الجنوب فجذبت الرطوبات الى هناك فحصل السخن في الجنوب وانحسر الماء من الشمال بقدر ما تمت به العارة في الارض ونشأ فيها الحيوان . وكرة الماء يحيط بها كرة الهواء وكرة الهواء يحيط ما كرة النار وكرة النار يحيط بها كرة فلك القمر · ثم تحيط الافلاك المكوكبة بعضها ببعض الى ان تنتهى الى فلك تاسع غير مكوكب يقال له فلك الافلاك وهو يحرك الافلاك الثمانية بحركة نفسه والى خلاف جهات حركتها ويديرها في كل يوم وليلة دورة واحدة · ثم ان كل واحد من هذه الكرات بالاضافة الى ما فوقها كالثفل له وكالكدر له وذلك ان الارض بالاضافة الى الماء كدرة وكالثفل له وكذلك حال الماء عند الهواء وحال المواء عند النار وحال النار عند فلك القمر وعلى هذا القياس نظن بفلك القمر الى ما فوقه الى ان ببلغ الى فلك الافلاك غير المكوكب فهذه صورة الموجودات الجسمانية

فاما القسم الآخر من الموجودات اعني الروحانية فانها وان لم تكن مجسمة وهي ايضاً بنوع من الاعتبار اللائق بها محيط بعضها ببغض ولكن احاطة روحانية لانها غير محتاجة الى مكان فكذلك ينبغي ان يعتقد فيها ان احاطتها احاطة اشتال وتدبير وذلك ان الطبيعة نقول فيها انها محيطة بالاجسام الكريات ولكنا ولسنا نريد الاحاطة التي بيناها في الاجسام الكريات ولكنا نريداحاطة تحريك ونقد يرواشتال تصوير وتدبير لانها قوة الهية سارية في الاجسام كلها تديرها حتى لا يفوتها شيخ منها لاظاهرا ولا باطنا ومن عرف كيف احاطة النقس بالطبيعة وكيف احاطة النقس بالطبيعة وكيف احاطة العقل بالجميع عرف كيف احاطة النقس بالطبيعة وكيف احاطة العقل بالجميع عرف كيف يشتمل على الكل مدبر واحد فائض

بالجود عليها ممسك لجميعها

ثم ان مراتب الاوساط الروحانية اذا اعتبرت باضافة بعضها الى بعض كان الاعلى منها بالاضافة الى ما دونه شريفاً وبالاضافة الى ما فوقه دنياً وكما تصورت الحال في القسم الجسماني من كدر الاسفل بالقياس الى ما فوقه فكذلك ينبغي ان يتصور الحال في القسم الروحاني الا انك تسمي الكدر باسم لائق بالشيء الروحاني الا ان يفهم منه معنى غير جسمي فلا باس حينئذ به

واذ قد نقرر ما وجب نقريره من هذه الموجودات فانا نعود ونقول: ان هذا القسم الروحاني من الموجودات من اجل انها ليست اجساماً غيرُ محناجة الى مكان فان اتصالها اذا اتصلت لا يضيق بعضها ببعض ولا يزيد فيها ولا ينقص اعني زيادة جسمية وانماعرض للاجسام ان يضيق بعضها على بعض اذاتصالها اما ان يكون بالاخلاط ومجاورة الاجزاء واما بالنهايات ومماسة السطوح وفي كاتا الحالتين تزداد مساحة لما يتصل بها وذهابها في الجهات الثلاث واذ لم يكن هذا القسم الذي نحن في ذكره جسماً ذا طول وعرض لم يعرض له ذلك وانا ابين هذا المعنى بمثال حسى ليقرب من الفهم

ان انوار الكواكب وشعاعاتها لا محالة كثيرة وهي واصلة الى الهواء واخللافها بحسب اخللاف ماتصدر عنه وليس يظن احد انها نتضايق في الهواء ولوكانت اضعافاً مضاعفة على ما هي عليه في انفسها فلا تزداد مساحة ولا يضايق بعضها بعضاً فهذا المثال مقنع في باب اتصالها

فاما تميز بعضها عن بعض فانا نورد له مثالاً آخر فنقول انا قد بينا كيف اشتمال العقل على النفس وان هذه المراتب ولو كثرت فليس يظن احد انها مخلطة او متحدة بل لكل واحد منها حال غير حال الاخرى وان لم تكن جسمية ولا متصورة فان العقل عيز بينها لتميزها في انفسها وان لم يكر هذا التمبيز مكانياً ولا جسمياً

وايضاً فانك تجد لكل جزاء من اجزاء البدن عدة قوى هي مجندعة منها: القوة الغاذية والقوة الهاضمة والقوة الماسكة والقوة الدافعة وليس يظن بهذه القوى انها متحدة ولا متصلة ولا ان بعضها يضيق مكان بعض واغا يعلم انها متميزة لانه يضعف بعضها ويقوي بعضها فيقصدها الطبيب بالعلاج حتى تصلح فان كانت هذه الاحوال مفهومة فكذلك ينبغي ان نتصور امور النفس المفارقة الابدان في انها غير مخلطة ولا متحدة ولا يضيق بعضها المفارقة الابدان في انها غير مخلطة ولا متحدة ولا يضيق بعضها

على بعض وهذان المثالان كافيان فيما اردناه ولكنا سنزيد السامع بيانًا فنقول :

كما انك لو تصورت العالم اضعاف ما هو عليه من الكثرة وكثرة عدد الاشخاص لكانت الطبيعة كافية لها متسعة الاحاطة بها وتدبيرها وتحريكها غير محناجة الى زيادة في ذاتها ولو تصورت العالم ايضاً اصغر مما هو جدًّا واقل عدة اشخاص بكثير جدًّا لكانت النفس التي تدبرها الان هي التي تدبرها حينئذٍ من غير ان تنقص او ينقص اثرها فكذلك ينبغي ان تعتقد في النفوس اذا فارقت الابدان واتصلت بها

ويعرض في هذا الموضع شك نحن نورده ثم نحله بمشيئة الله وهو ان لسائل ان يسأل عن النفوس المختلفة في المقامات كيف تكون احوالها لاجل ما اكتسبته في الابدان لان منها الشريرة ومنها الخيرة ودرجات الخيرة منها متفاضلة وكذلك درجات الشريرة ونحن نورد لهذا الشك نظيرًا ومثالاً نقر به من الفهم ثم نحله فنقول:

انا حين ذكرنا امر الطبيعة والنفس والعقل ومثلنا احاطة بعضها ببعض واشتمال بعضها على بعض اوماً نا الى مقاماتها ايضاً فنقول الان: من شان كل مقام ومرتبة من الاوساط ان تكون

لا يحيط بما فوقه اي لا يعلمه ولا يخبر بشيء من احواله غير انتيه فقط · فاما الاعلى منها فهو مطلع على مادونه وعالم بحقيقته · ومثال ذلك ان الطبيعة لاعلم لها بالنفس ولا خبر عندها منها الا من جهة حاجتها اليها وفيض تلك عليها . واما النفس فهي مطلعة على الطبيعة محيطة العلم بها ممدة لها من خيراتها وكذلك حال النفس عند العقل وحال العقل عند الباري تعالي ونقدس ولهذا لا يعرف شيئًا من الباري عز وجل الا انيته · وانما عرفنا إِ نَيْتُهُ من حال حاجتنا اليه ولان العقل يرى الفيض عليه دائمًا ﴿ من نحوه ونعرف حقيقة ما قلناه من حال النفس لانها بحركتها وجولانها بالروية تطلب الوقوف على امرها فبينا هي في تلك الحركة أذ أتاها ما تطلب فكانما أعطيت شيئًا فأخذته من غير ان تعلم صورة من اعطاها وكيف اعطاها اكثرمن انها طلبت فأعطت ولولا أن حركتها ربما كانت غير مستقيمة اعنى انها تكون متشبثة بالهيولي فنتحرك حركة مضطرية كحركة المفلوج الذي يريدان يتحرك بينةً وعلى خط فيتحرك على غيره لكانت ابدًا مصيبة في كل ما ترى فيه ولكن رما اتاها الخطأ من جهتها لا من جهة المفيض عليها كما بينا

واذ قد تبين هذا فانا نقول: ان هذه المقامات ايضاً هذه سبيلها اعنى ان كل مقام بحسب نسبته الى ما فوقه غير مطلع عليه ولا عالم به فاما بالنسبة الى ما تحته فهو محيط به مطلع عليه والفيض يأتي الكل بحسب استحقاقه ومنزلته فان كل مقام من مقام الخيرة له نسبة بالمشاكلة الى غيره فهو يلتذ بما يتصل به من النفوس التي لها مثل مقامه لاجل المناسبة والمشاكلة ويلتذ ايضاً بما حصل له من صورة الكمال وما يستفيده مرن الفيض والكون في جوار الله عز وجل وليس تضاده الا الشريرة التي ليس لها نسبة اليه ولا هي معه في مقامه · فاما الشريرة فهي تضاد الخيرة ويضاد بعضها بعضا وهي علامة صورتها التي هي كالها فهي لذلك متأذية بانفسها متأذ بعضها ببعض منقطع عنها الروح بالفيض لاجل أنها غيرقابلة ولا مستعدة ولا متهيئة لقبوله فالعذاب متصل بها غير منقطع عنها

ثم نعود الى ذكر تلك السعادة التي اوماً نا اليها فنقول: انه قد صح ووضح بما قدمناه انه لا يجوز ان يكون الشيء من المراتب السفلى سعادة للعليا بل السعادة التي للاسفل انما هي مستفادة من الاعلى وهي كالظل منها وتلك السعادة هي في الاعلى تام محض وفي الاسفل ناقص مشوب فيجب لذلك ان نعتقد ان

جميع مايعده معاشر البشر سعادة ونحر . في هذه الابدان ملابسين الطبيعة ونحسبه لذة في جميع الحواس ومن كل الجهات فهي كلها كالظل والشبح مما هو اعلى منا لانه فيض من هناك وهو كامل تام محض وان كنا لانتصوره حق تصوره وكما اننا معاشر الناس نطلع على الدورة ونعرف مقدار سعادتها التي تحملها ونعلم انها لاتنسب الى سعاداتنا كذلك حال الاشياءالتي نسميها سعادات ونحقرها ونعلم انها لائتناسب الى سعاداتها وكما اذا نظرنا الان ونحن اناس مخلصون في احوالنا التي كانت لنافي الطفولية والرضاع في حال ما كنا اجنة في بطون الامهات واطباق الارحام وماكناً نعده سعادة ونكره مفارقته حقرنا تلك الامور وتجاوزنا ذكرها انفة منها وترفعًا عنها كذلك تكون حالنا بعد مفارقة الابدان فينئذ نستهين بهذه الاشياء التي هي الان سعاداتنا ونأنف منها • وكذلك النفس اذا حصلت منفردة بذاتها خالصة مرن كدر الطبيعة ودرنها صار لها وجود اخر اشرف من الموجود الانساني ومرتبة اعلى من المرتبة البشرية وتكون سعاداتنا مناسبة لاحوالنا ومثل النفس في ذلك مثل الفروج الذي يكون اولا في البيضة فاذا استكملت صورته التي عنه قشوره وتصور بصورة اخرى اشرف من الصورة الاولى الا أن

النفس يحصل لها من مفارقة البدن صورة تلذ منها بحسب ما اقتنته وكسبته وتحصل بهذه الاشياء على هيئة تصورها اما سعيدة واما شقية · وقد كنا بيّنا ان للنفس العاقلة فعلاً يخصها في ذاتها وانه هو الذي يكملها ويسوقها الى سعادتها وذكرنا ما هو وكيف هو فتى عاقها عن فعلها هذا عائق فقد عاقها عن سعادتها وفي عوقه اياها حطها عن مرتبتها و بحسب ذلك الحط يكون شقاؤُها وربما كان الحط يسيرًا لا يخرجها عن حد السعادة وربما كان كثيرًا يخرجها عن حد السعادة لكن قد تبين ان الذي يعوقها عن سعادتها هو الاستهتار بالحواس والامور الخارجة عنها فان الامور الخارجة عنها انما تصل اليها بالحواس وهي التي تهيج النفسين اللتين ذكرناهم فما سلف

وقلنا انها فاسدتان بفساد البدن متلاشيتان لقوامها بالهيولى والصورة الهيولانية اعني الشهوة والغضب فاذا ثارت الشهوة بالحواس وما تدركة من خارج حرَّ كت النفس الى التشاغل بلذات البدن من المطاعم والملابس والمناكح وما اشبها واذا ثار الغضب حرَّك النفس وردَّها الى الحقد والانتقام والى التشاغل بطلب الكرامة والعز والرياسة وحب الغلبة والتسلط وهذه كلها اغلاط النفس ومعوقاتها عا يخصها مما ليش خارجًاعنها وهذه كلها اغلاط النفس ومعوقاتها عا يخصها مما ليش خارجًاعنها

وهي مموهة ومزخرفة لا حقائق لها الآ الذي حكيناه عن افلاطن منها انه لم يوَّ هلها لاسم الوجود فاذا لم تكن موجودة فاي قسط لها من الجقيقة وهي تعطل النفس وتمنعها سعادتها وتجعل لها اغشية ولبوسات وشبيهة بالصدأ الذي يركب المرآة الصقيلة فيمنعها كالها والمصيرالي سعادتها فان كان المستعمل منهافي الامور مقدار ما يقسيطه العقل وتطلقه الشريعة التي في الوقت وتبيعه فهو كما ذكرنا قبلُ انه يحط حطاً يسيرًا لا يخرجه عن حد السعادة لان النفس الناطقة حيئئذ تستشير العقل وتصيرهي الامرة وهي المستغلبة على الشهوة والغضب وفي مرتبتها التي تشبه مرتبة الملك وتلك الاخرے مرتبة العبيد لتمتثل امرها ونقف عند ما تحد وترسم بحسب ما امرها به العقل . وان كان منهمكاً فيها تاساً لها تصير هي الغالبة على العقل ومستخدمة له في تحصيل شهواتها حتى يدبرها وتحنال في التمبيز وتصير منها الى الحرص الشديد من الفِسْق والجور وضروب الا ثام فذلك هو الانتكاس في الخلق والخروج عن طاعة العقل الذي هو رسول الله الاول الى خلقه ٠ وعقبي ذلك البعد من جوار الله في ذلك البقاء والمصير الى الشقاء الدائم والعذاب الاليم

وقد تبين في المباحث الفلسفية ان اللذات الجسمانية انما

هي راحات من الملائم والراحة من الملائم ليست لذة حقيقية · وانما مثلنا فيها مثل المرهوق الذي يرخى عنه خناقه فيجد له راحة والكلام على تصحيح هذا الرأي يخرج بنا عن غرضنا من هذا الكتاب وهو مسطور مشروح في مواضعه . وهذه المواضع الغامضة التي هي غيرمعتادة لاكثرالناس هي اواخر الفلسفة وليس يتحققها العامة لانهم انما يعرفون الحس وما يلزمه اعنى الوهم فكل ما لا يحصل لهم من هذا الوجه لم يلتفتوا اليه وظنوه باطلا لانهم لا يرونها اذ كانت العين التي تبصر بها هذه الاشياء ليست موجودة وبينهم وبين الحقائق حجب كثيفة من الحواس والحقائق يعدونها خرافات وارباب البصائر يرحمونهم كايرحمون العميان ولذلك يجب ان يداروا ويردوا الى المحسوسات في كل ما خني عليهم وتضرب لهم امثال منها ليسكنوا اليها والا اطرحوه وظنوه لا شي ٠ وقد قال بعض الحكاء ان العامة يجسبون الذي هو حقيقة لا شيء ويحسبون الذي هو لا شيء شيئاً. وهذا الكلام قريب المعنى من كلام افلاطن الذي حكيناه فيما سلف لانك لا تزال تسمع من لا طبقة له في هذا العلم اذا اشير اليهم بشيء من المعقولات المجردة التي ليست في مواد يقولون هذه صفة المعدوم وهذا لا شيء وهذا غير موجود ولعمري انه

غير موجود في الحواس التي يطلبونه فيها ولكنه موجود حق الوجود • وليس هؤلاء ذوي ابصار اذ قد فقدوا ما به يرى الموجود حقاً سوى انه ينبغي ان يتعطف عليهم بالرحمة كما يتعطف على الا ممه فانهم بضروب الرياضات من الانبياء عليهم السلام واحتمال انواع المكاره منهم مع تأبيد الله عز وجل اياهم امكن ان يلقنوهم التوحيد تلقينًا واكثرهم لا يصدق به الا ان يتوهم جسما عظياً على سرير عظيم محفده خدم . ومن ارتفع منهم عن هذه الطبقة اطلق عليه اسامي الصور الهيولانية وحقق معانيها فيه واضاف اليه صفات المخلوقين فان دعوتهم الي هذه المعاني قالوا فهذا اذن معدوم فلذلك اشير بتركهم وما يستطيعون فهمه والأ خرجوا الى التعطيل والله تعالى رؤُف بعباده يعلم عجزهم ويقبل جهد طاقتهم اذا لم يكونوا معاندين وهو الغفور الرحيم



#### المسالة الثالثة

في النبوات

#### الفصل الاول

في مراتب موجودات العالم واتصال بعضها من بعض وببعض

انه وان كان قصدنا الاول الكلام على النبوات فانا لانصل الى تحقيقه الا بعد ذكر مراتب الموجودات والحكمة السارية في جميعها التي نشأت من قبل الواحد الحق فاعطت كل مرتبة قسطها ووفتها قدر استحقاقها بالميزان العدل ونبتدي بأول هذه المراتب وننذهي بالتصفح الى آخرها فاذا اخبرنا بالمواضع التي هي غرضنا لامحالة وعرفناها وتحققنا مرتبتها ونسبناها الى ماهو دونها والى ماهو فوقها وليكون علنابها القرن واوضح اذ كنا مضطرين في غرضنا الى ذكر الموجودات فينبغي ان نفصلها تفصيلاً نقف منه على مقصودنا لنتوجه اليه بالطلب

فنقول : اما اتصال اجرام الموجودات بعضها ببعض وان الكل واحد اذا اخذ من مركز الارض الى ان ينتهي الى السطح الاقصى من الفلك التاسع وانه حيوان واحد واجزاء مختلفة فهو امر قد فرغ منه الحكيم واستقصاه

فاما نقسيم اجزاء هذا الكل فانه بالقسمة الاولى ينقسم الى قسمين الى عالم الكون والفساد وهو عالمنا والى العالم الذي لاكون فيه ولا فساد وهو السماء والافلاك بما فيها من الكواكب المتحيزة منها وتركيبها وهيئتها وانه لاخلل فيه ولا فرجة هناك فهو ايضاً مشروح في كتب الهيئة مبرهن عليه براهين لايعترضها شك ولا يمكن فيها قدح

واما اتصال الاجرام الذي في عالمنا هذا وهو مشاهد لامايظنه قوم من وجود الخلا اي البعد في غير حامل وهذا ايضاً مشروح في كتاب السماع

فاما اتصال الموجودات التي نقول ان الحكمة سارية فيها حتى اذا اوجدتها واظهرت التدبير المتقن من قبل الواحد الحق في جميعها حتى اتصل آخر كل نوع باول نوع آخر فصار كالسلك الواحد الذي ينظم خرزا كثيرًا على تاليف صحيح وحتى جاء من الجميع عقد واحد فهو الذي ننبه عليه بالدلالة بمعونة الله

فنقول: ان اول اثر ظهر في عالمنا هذا من نحو المركز بعد امتزاج العناصر الاول اثر حركة النفس في النبات وذلك انه تميز عن الجماد بالحركة والاغتذاء وللنبات في قبول هذا الاثر غرض كثير ومراتب مختلفة لاتحصى الا انا نقسمه الى ثلاث

مراتب وهي الاولى والوسطى والآخرة ليكون الكلام عليه اظهر وان لكل مرتبة من هذه المراتب غرض كثير وبير المرتبة الاولى والوسطى مراتب كثيرة لاننا بهذا الترتيب يمكننا ان نشرح ماقصدنا اليه من اظهار هذا المعنى اللطيف

فنقول ان مرتبة النبات في قبول هذا الأثر الشريف هو لما نجم من الارض ولم يحتج الى بذر ولم يحفظ نوعه ببذر كانواع الحشائش وذلك انه في افق الجماد والفرق بينها هو هذا القدر السير من الحركة الضعيفة في قبول اثر النفس ولا يزال هذا الاثر يقوى في نبات ا خريليه في الشرف الى ان يصير له من القوة في الحركة الى أن يتفرغ وينبسط ويتشعب ويحفظ نوعه بالبذر ويظهر فيه من اثر الحكمة أكثرهما يظهر في الاول ولا يزال هذا المعنى يزداد في شيء بعدشيء ظهورا الى ان يصيرالي الشجر الذي له ساق وورق وثمر يحفظ به نوعه وغراس يصونه بها بحسب حاجنه اليها وهذا هو الوسط من المنازل الثلاثة الآان اول هذه المرتبة متصل ما قبلهوهو في افقه وهوما كان من الشجر على الجبال وفي البراري المنقطعة وفي الغياض وجزائر البحار لاتحناج الى غرس بل ينبت لذاته وان كان يحفظ نوعه بالبزر وهو تُقيل الحركة بطيء النشوء ثم يندرج من هذه المرتبة ويقوى

هذا الاثرفيه ويظهر شرفه على مادونه حتى ينتهي الى الاشجار الكريمة التي تحناج الى عناية من استطابة التربة واستعذاب الماء والهواء لاعندال مزاجها والى صيانة ثمرتها التي تحفظ بها نوعها كالزيتون والرمان والسفرجل والتفاح والتين واشباهها ويتدرج ايضاً في قبول هـ ذا الاثر من ظهور الشرف الى ان ينتهي الى رتبة الكرم والنخل · فاذا انتهى الى ذلك صار في الافق الاعلى من النبات وصار بحيث ان زاد قبوله لهذا الاثر لم ببق له صورة النبات وقبل حينئذ صورة الحيوان وذلك ان النخل قد بلغ من شرفه على النبات الى ان حصل فيه نسبة قوية من الحيوان ومشابهة كثيرة منه · اولها ان الذكر منها متميز عن الانثى وانه يحناج الى النلقيح ليتم حمله وهو كالسفاد في الحيوان وله مع ذلك مبدآ اخرغير عروقه واصله اعنى الجمار الذي هو كالدماغ من الحيوان فان عرضت له ا فة تلف · وليس كذلك سائر الاشجار لان لتلك مبدأ واحدًا وهو الاصل الثابت في الارض فما دام ذلك ثابتاً على حاله لم تعرض له ا فة فهو باقي الحيوة وبزر النخل الذي يسمى طلعا وبه يلقع النخلة شبيه الرائحة ببزر الحيوان وقداحصيت للنخل كثرة تشابه للعيوان ليسهذا موضع احصائها والى هذا المعنى يتوجه قول النبي صلى الله عليه وسلم أكرموا عمتكم

النخلة فانها خلقت من بقية طينة ادم عليه السلام · فقد تبين بلوغ غاية الموضوع للنبات ان ببلغه في أفق الحيوان وهذه الرتبة الآخرة من النبات وان كانت في شرفه فانها اول افق الحيوان وهو ادون مرتبة واخسها وذلك اول مايرقي النبات من منزلته الأخيرة ويتميز به من مراتبه الأول هو ان ينقلع من الارض ولا يحناج الى اثبات العروق فيها بما يحصل له من التصرف بالحركة الاخليارية وهذه الرتبة الاولى من الحيوانية ضعيفة لضعف اثر الحسفيها واغاتظهر بجهةواحدة اعنى حسأ واحدا وهو الحس العام الذي يقال له حس اللس وذلك كالصدف وانواع الحلزون الذي يوجد في شاطيء الإنهار وسواحل البحار وانما تعرف حيوانيته ويعلم انه ذو حس واحد من اجل انه اذا استلب من موضعه بسرعة وعلى عجلة وخفة فارق موضعه واستجاب للاخذ وان آخذ بابطاء وعلى ترتيب لزم موضعه وتمسك به · وذلك لانه يحس ان لامساله يريد اخذه فيصعب حينئذ جذبه ونناوله من مكانه لتشبثه به وهو يضعف عن النقل وان كان قد انقلع من الارض وصارت له حياة ما لانه في الافق القريب من النبات وفيه مناسبة منه . ثم ينتقل عن هـذه الرتبة الى ان ينتقل و بتحرك ويقوى فيه قوة الحس كالدود وكثير من الفراش والدبيب ثم

يرنقي عن هذه المرتبة ايضاً ويقوى اثرالنفس الى ان يصير منه الحيوان الذي له اربعة حواس كالخلد وما اشبهه ثم يرثقي من ذلك الى ان يصير له من حس البصر ضعيف كالنمل والنحل والحيوان الذي عيونه تشبه الخرز وليس لها اجفان ولا ما يستر احداقها . ثم يقوى ذلك الى ان يصير منه الحيوان الكامل في الحواس الخمس وهي مع ذلك متفاوتة المرائب فمنها البليدة الجافية الحواس ومنها الذكية اللطيفة الحواس التي تستجيب للتا ديب ونقبل الامر والنهي وتستعد لقبول اثر النطق والتمبيز كالفرس من البهائم والبازي من الطير · ثم يقرب من اخر مرتبة البهائم ويصير في افقه الاعلى وفي مرتبة الانسان وهذه المرتبة وان كأنت شريفة فهي خسيسة دنية بعيدة من مرتبة الانسان وهي مراتب القرود واشباهها من الحيوان التي قاربت الانسان في خلقة الانسانية وليس بينها وبينه الا اليسير الذي ان تجاوزه صار انساناً • فاذا بلغه انتصبت قامته ويظهر فيه من قوة تمبيز الشيء اليسير فضل تمبيز واهتداء الى المعارف ويقوى فبه اثر النفس ويقبل التاديب بالفهم والتمبيز · وهذا الاثروانكان شريفًا بالاضافة الى ما دونه من رتب البرائم فهو خسيس دني يه جدًا بالاضافة الى الانسان الكامل النطق · وهذه المرتبة القريبة من مرتبة الانسان هي في

افق البهيمية وهي في أقصى المعمورة من الارض وفي اطرافها من الشمال والجنوب كأواخر الزنج وغيرهم · فأن هؤُلاء ليس بينهم وبين الرتبة الآخرة من البهائم التي ذكرناها كثير فرق بالتمبيزالي كثيرشي من المنافع لهم · وليس تؤثر عنهم حكمة ولا يقبلونها ايضاً من الامم التي تجاورهم فلذلك ساءت احوالمم وقل نفعهم وحصلواغير مغبوطين ولامستصلحين لغيرا اعبودية والاستخدام في الستخدم فيه البهيمة · ثم لايزال اثر النطق يزيد الى ان يصير في وسط المعمورة في الاقليم الثالث والرابع والخامس فينئذ يكمل هذا الاثر ويصير بحيث تراه من الذكاء والفهم والتيقظ للامور والكيس في الصناعات واستخراج غوامض العلوم والاتساع في المعارف · ثم يقع التفاوت في هذه الرتبة منها الى حيث يومى الى الواحد بعد الواحد في سرعة الهاجس وقوته واستقامة النظر وصحة الفكر وجودة الحكيمعلى الامور الكائنة والاخبار بالاحوال المستقبلة حتى يقال فلان المعيّ وفلان محدس وكانما ينظر الى الغيب من وراء ستر رقبق : فاذا بلغ الانسان هذه الرتبة فقد قارب البلوغ الى افقه الذي يتصل به الى افق الملائكة اعنى الوجود الذي هو اعلى من الوجود الانساني ولم ببق بينه وبين مرتبة علمين الا درجات يسيرة يدركها ٠ واذ رنبنا قوى العالم

الصغير وشرحنا اتصال قواه بعضها ببعض وكيف توني قوة الحواس منه الى ما هو اعلى منها ومنها الى ما بعدها حتى يجاور الملك ويناسبه ويستمد منه فهناك يتبين غاية افق الانسانية ونهاية شرفه وكيفية مرنبته واتصال الروح المسمى في القرآن الروح المسمى القدس فيطلع الناظر في هذه المراتب على صور الموجود ويفهمه ويعرف شرف الرسالة وعلو درجة النبوة ان شاء الله تعالى

->===

### الفصل الثاني

في ان الانسان عالم صغير وقواه متصلة ذلك الاتصال

اما ان الانسان عالم صغير وقواه متصلة وفيه نظائر جميع ما في العالم الكبير من الأستقصات الاربع ومن المعمورة والخراب من البحر والبر والجبال ونظائر من الجماد والنبات والحيوان وكأنه مختصر من الجميع ومؤلف من الكل فبعضه ظاهر بين و بعضه خفي غامض ونحن نورد من ذلك جملاً بقدر ما يطلع به المتأمل وجه الحكمة ولا يستنقصه لمبادر ننا الى الغرض المقصود بهذه الابواب من شرح امر النبوات وفي استقصاء باب واحد من ابواب هذا الكتاب وعتاج الى اضعاف حجم هذا الكتاب وليس

هذا شريطتنا ولازماننا متسع له فاقول

انه لما كان الانسان مركبا لم يجزات يوجد فيه العناصر بسيطة لانها لو وجدت فيه لحلته سريعًا اعني الجزء من النار البسيطة بعينه اذا جاور المركب منه ومن غيره حلّه ورد م بسيطًا وكذلك حالم الباقيات وان كانت النار اظهر فعلا فلم لم يكن ذلك وجب ان توجد فيه مركبة وان نظرنا في ذلك وجدنا في الانسان ما يجري مجرى النار في الحر واليبس ومجرى الارض في البرد واليبس ومجرى المواء في الحرارة والرطوبة ومجرى الماء في البرودة والرطوبة

اما ما يجري مجرى النار منه فالمرارة المعلقة بالكبد لانها حارة يابسة وهي مستقر هذا الخلق ومفيده من جميع البدن واما ما يجري مجرى الارض فالطحال لانه بارد يابس وهذا ايضا مستقر هذا النوع من الاخلاط ومفيضه من البدن

واما ما يجري مجرك الهواء فالدم الذي في العروق لانه حار رطب

واما ما يجري مجرى الماء فالبلغم ولم يفرد له وعاء يخصه كما علم في الاركان الثلاثة من اجل انه مستعد لينهضم فاذا انهضم صار غذاء تاما ولم يكن له فضلة وليس كذلك الاخر

وبنوع آخر من الاعتبار: القلب معدن الحرارة واليبس وهو بطبع النار والدم معدن للحرارة والرطوبة وهو بطبع الهواء والدماغ معدن البرودة والرطوبة وهو بطبع الماء والعظام معدن البرودة والرطوبة وهو بطبع الماء والعظام معدن البرودة واليبوسة وهي بطبع الارض وكأن هذه الاربعة اصول اوائل لتلك الاربعة وتلك فروعها

فاما مثال آخر ممافي العالم الكبير فان الرطوبات التي تخرج من العين والفم يجري مجرى العيون والانهار في الارض و بخار البدن يجري مجرى السحاب والعرق يجري مجرى المطر

فاما العروق فكبارها تجري مجرى الاودية وصغارها تجري مجرى الانهار والجداول

واما الشعور كلها فهي جارية مجرى النبات والحيوان الذي يتولد في ظاهر البدن يجري مجرى حيوان البر

والذي يتولد في باطنه يجري مجرى حيوان البحر ونصف البدن المقدم الذي فيه الوجه يجري مجرى العامر من الارض الذي فيه البلدان ونصفه الاخر الذي فيه القفار يجري مجرى الخراب من الارض الذي فيه البراري

فاما العين فتجري مجرى الكواكب بناظرها وشعاعها · وطبقات العين تجري مجرى افلاك الكواكب · ويحدث في

البدن جميع ما يحدث في العالم من الرياح والزلازل والطوفان والرجفة اعنى العطاس والزكام والحيات وغيرها مرب عوارض البدن \* ثم ان في البدن ما يتحرك من ذاته وبالطبع ولا يسكن بتة . ومنه ما هو ساكن بذاته بالطبع . ومنه ما يتحرك بالقهر وبالعرض · فإما ما يختص من البدن بالبروج الاثني عشر والكواكب السبعة بما فيه من طبائعها اومثلثتها فقد ذكره المنجمون واستقصوه واما شكل البدن كله وماكان يجب من استدارته فيشبه العالم الكبير ويساويه في شرف هذا الشكل وفضله على جميع الاشكال فكذلك هو واياه قصد بالقصد الاول· وذلك ان المقصود من جميع بدن الانسان هو الرأس الذي خلق مستديرًا وهو تام كامل فيه الحواس الخمس وفيه تظهر اثار الانسانية من التمييزوالفهم والذكر والفكر وبالجملة جميع قوى النفس الاانه لو افرد خلقه ولم يوصل بسائر اجزاء البدن لما تمت حياته مدة طويلة ولا عرضت له الا فات الكثيرة في الزمن اليسير وذلك لحاجته الى الانتقال والسعى ونناول الحاجات ودفع الاذيات وليسيتم له ذلك الا بالحركة وحركة المستدير نحو حاجاته تكون بالتدحرج وفيه من التعرض للا فأتما لا خفاء به وهو مع ذلك يحتاج الى حرارة تحفظ عليه اعتدالاً خاصاً ومزاجاً محفوظا وتلك الحرارة

لطيفة جدا ٠ وكان بنبغي ان تكون في الوسط كالمركز لتنتشر الى اطراف الكرة بالسواء وتحفظ عليه مزاجه وجوهر الدماغ بارد رطب لا يصلح لذلك · فلوجعلت تلك الحرارة اللطيفة في في وسطه لأطفأها سريعاً وتلف الانسان · وايضا فان الحرارة اذا جاورت الرطوبة احدثت البخارات الكثيرة والبخارات اذا لم تجد منافذ الى الهواء عادت الى الحرارة فاطفاتها للوقت· فوجب من هذه الاشياء وغيرها مما يطول ذكره ان تبعد تلك الحرارة ولما ابعدت احتيج ان يوصل بينها وبين جوهر الدماغ بمجاري ومنافذ تجري مجرى القول وهو الشريانات التي بين القلب وبينه ولما بعد ذلك احتيج الى زيادة في الحرارة وقوتها اذ كانت تصل الى هناك في مسافة طويلة وقد نقص بعض سورتها فجعل في القلب حرارة ازيد ليصل الى الدماغ منها قدر الحاجة والكفاية لحفظ مزاجه ولما زيدت هذه الحرارة احتدت فحصل منها مما يجاورها من جوهر القلب بخار دخاني واحتاج الى نافخ ينفخ عنها ابدا بالمنفخ البخارى الدخاني ويجلب اليها الهواء الموافق لها الذي ببق فيه فلذلك خلقت له الرئة الة للتنفس لتروح الحرارة وتخدمها ي اسباب البقاء ولما احتاج الى الغذاء الموافق لرد العوض عا تحلل منه بالحرارة خلقت له الة الغذاء وتوابعها وما تخدمـــه في جميع

ذلك الرجلين للسعي الى الموتر والهرب من المكروه والتدبر لتناول المنافع ودفع المضار وجميع ما بين في كتاب منافع الاعضاء من جليلها ودقيقها ظاهرها وباطنها التي دلت على حكمة بالغة وقدرة تامة وتدبير غامض وهذا القدر من الكلام كاف في ان الانسان عالم صغير وإذ قد ظهر ذلك فقد ظهر ان قواه متصلة كاتصالها في العالم الكبيروانها مرفقية من ادنى مراتبها الى اقصاها كالحال في ذلك الا انا نريد ان نبين فضل بيان احوال هذه القوى لان ذلك غرضا ومقصودنا الاول وان كنا لم نصل اليه الا بعد ما قدمناه وسنقول في ذلك بتابيد ذي الجود والقدرة ومشيئة الباري تعالى ونقدس علوا كبيرا

The second second

#### الفصل الثالث

في كيفية ارنفاع الحواس الخمس الى القوة المشتركة ومنها الى ما فوقها بمنة الله تعالى

قد قلنا فيما نقدم ان للحواس الخمس حسًّا مشتركا جامعا يجمعها ويوَّلفها في ذاته ولولاه لتفرقت علوم الحواس ولم يكن لها مايوًلفها ولا ما يحفظها بعد ان تزول اثارها · ونقول الان ان النفس لما

تحركت الحركة المستوية الى اسفل على ماكنا بيناه لم يكن ممكنا في الجسم المركب على جفائه وغلظه ان يتصل بالنفس على لطفها و بعدها من الجوهر الجسمي الا بوسائط يلطف فيها الجسم اولا اولا حتى ينتهي الى غاية ما يمكنه ان ينتهي اليه وهو مركب ثم تجفو قوى النفس اولا اولاً حتى تنتهي الى غاية ما يمكنها ان تنتهي اليه فينئذ يمكن ان يقع بينها الاتصال الذي يصير احدها قابلا اثرًا من الاخر

ومثال ذلك: ان المعدة اذا لطفت الغذاء بالهضم وحصل منه في القلب دم رقيق لطّف ما امكن من الغذاء عادت الحرارة التي في القلب عليه فزادته تلطيفا واجرته في العرق الاجوف الذي يسمى شريانا وهو الطف ما يكون من الدم وحصل منه في العرق الاجوف الذي يرئقي الى الدماغ فيجري فيه جريان الماء في الانابيب اعنى انه ببق فيه فضافٍ ما فلا يختنق فيه بان علاً ه وذلك الدم حار قريب العهد بالقلب فيرتفع منه بخار لطيف يحصل منه في فضاء العرق الاجوف الخالي من الدم وكلا ارنفع لطف هذا البخار حتى يحصل منه في الدماغ فيتشعب الى عروق دقاق كثيرة شبيهة بالشعر في الدقة ثم نتفرق في الدماغ فيعتدل برْدُه بحرّه و يعتدل هو ايضا ببرد ذلك و يصير منه ما يسمى روحاً

وبحسب صفاء هذا الروح وتهذبه في الآته يكون صدور قوى النفس عنه واستعداده لقبول اثارها من الحس والفهم وننشر الطبيعة حينئذ من الدماغ اعصاباً يكون بها الحس والحركة الارادية في جميع البدن وبها يتميز الحيوان من النبات فمنها العصبة الجوفاء التي ننقسم الى ثقبي العينين وينفذ فيها دلك الروح وقد تهذب غاية تهذبه ولطف جدا فيكون به البصر

ومنها التي تاتي الاذن فيكون بها السمع و كذلك الباقيات فاذا حصل في كل واحدة من الحواس اثر من المحسوس تأدى منه الى الحس المشترك وهو قوة من قوى النفس في افق هذا الجوهر اللطيف من الجسم نقبل هذه الاثار كلها وكما ان كل حس من الحواس الجمس يختص بنوع من المحسوس فيقبل اثاره ثم يميز اشخاصه فكذلك الحس الجامع المشترك يقبل الاثار من الحواس كلها ثم يميز بينها الا ان الفرق بينهما ان الحواس الجمس شيئًا المحسوس شيئًا المحسوس شيئًا المحسوس شيئًا بعد شيئ

واما الحس المشترك فانه يقبل الصور من الحواس في دفعة واحدة من غير ان يتأثر منها بما يحصل فيه من تلك الصور لانه في نفسه صورة والصورة لا نقبل الصورة على طريق التأثر بل

على طريق واحد وبنحو واحد اعلى واشرف وكذلك تدرك الجميع بلا زمان ولاتجزئةولا انقسامولا تختلط الصور هناك ولا نتزاحم كما نتزاحم في الاجسام وترنقي هذه القوة الى قوة تسمى المتخيلة وربما ظن انها واحدة • وهذه القوة يظهر فعلها بجزُّ من الدماغ المقدم ثم ترنقي الى قوة اخرى للنفس هي الحافظة وهي كالخزانة التي تحفظ فيها الاشياء الكثيرة ليستحضر منها ما يحتاج اليه اذا امتد الزمان بها وهذه القوة يظهر فعلها في الجزء المؤخر من الدماغ · وهناك قوة اخرى للنفس وهي قوة الفكر نقع فيهاحركة الرؤية والتوجه نحو العقبل ويختص بهذه القوة الانسان دون سائر الحيوان ويظهر فعلها في البطن الاوسط من بطون الدماغ وليس للحيوانات الباقية هذا الجزء من الدماغ وانما لها تلك القوتان في تينك الجزئين فقط ولذلك لاروية لها فاذا حصلت تلك الصورة في هذه القوة حتى نقبلها وننظر فيها فقد ارنقت الى افق الانسان وفي هذه المرتبة تظهر الانسانية وعلى قدر هذه الحركة واستقامتها وصحة نظرها وتميزها تكون مرتبة الانسان وتميزه عن البهائم وعلى قدر استكالها بالحركة وقبولها اثر العقل يكون مقداره من الانسائية · فاذا جعل الانسان سعيه بما يستفيده من حواسه ان يرقيها الى هذه القوة ويتحرك ابدا في طلب اسبابها ومباديها

الأول واعطاه حينئذ العقل حقائقها فاستكملت صورة الانسانية فيه وتصورت نفسه بحقائقها الاشياء وتلك الحقائق هي ابدية الوجود غير داخلة تحت الكون والفساد ولا تحت المدة والزمان لانها بسائط ومبادي فتصير محاولات هذا الانسان كلها ومساعية فيها ولان تلك الاشياء ليست في زمان فليس فيها ماض ولا مستقبل وببلغ الانسان هذه المرتبة متصاعدا فيها الى غاية افقه التي ان تجاوزها لم يكن انساناً بل صار ملكاً كريا وينبغي ان يتصور ذلك كما تصورت تلك الوسائط الاخرى في اواخر آفاقها ومن ومن ههنا يمكن ان يتبين كيفية الوحي واتصال تلك القوة الشريفة بالانسان

# الفصل الراج

في كيفية الوحي

من فهم جميع مارتبناه فيما نقدم وحصَّله علم ان المقام الذي انتهينا اليه غاية شرف الانسانية والافق الاعلى منه فاذا بلغه الانسان كان متعرضا لاحدى منزلتين اما ان يرنقي فيه ابدا ترقيا طبيعيا ومعنى ذلك ان يديم الفكرة مدة حياته في جميع

الموجودات لينال حقائقها بقدر طاقة البشرفيقوك هاجسه ويحتد نظره وتلوح له الامور الالهية فينقرر في نفسه وتلوح اوضع من الامور الاوائل التي تسمى بدائه العقول ولا يحتاج فيها الى قياس برهاني لان البرهان هو تدرج من الاوائل وهذا التلوح في العقل اعلى منه وانور وابهى وسنقول في ذلك مانزيده وضوحا اذا بلغنا اليه واما ان تأتيه تلك الامور من غيران يرنقي فيها بل ننخط تلك اليه لاتصالها

ومثال ذلك : أن الانسان أنما أرثق من قوة الحس إلى قوة التخيل الى قوة الفكر ومن قوة الفكر الى ادراك حقائق الامور التي في العقل وذلك ان هذه القوى متصلة اتصالا روحانيا كما بينا فيا مضى فربما عرض لها من قوة قبول بعضها من بعض الاثار ان ننعكس في بعض الامزجة منحطة كما تصاعدت على سبيل الفيض فيوُّ ثر حينئذ العقل في القوة الفكرية وتوُّ ثر القوة الفكرية في القوة المتخيلة وتوُّشر القوة المتخيلة في الحس فيرى الانسان امثلة الامور المعقولة اعنى حقائق الاشياء ومباديها واسبابها كانها خارجة عنه وكانما يراها بنظره ويسمعها باذنه كما ان النائم يرى امثلة الاشياء المحسوسة في القوة المتخيلة ويظن انه يراها من خارج وربما كانت صحيحة مبشرة اومنذرة بالمستأنف وربماراً ى الامور بأعيانها من غير

تاويل · وربما يراها مرموزة تحناج الى تاويل · وذلك لامور تعرض يطول ذكرهافي هذا الكتاب كذلك حال هذا المستقظ اذا استغرقت القوة الغالبة اخذته عن المحسوسات حتى كأنه غائب عنها فيشاهد في القوة المتخيلة انه انحدر اليها من على فيرے ويسمع مالا يشك فيه ولان تلك الامور مستقبلها وماضيها واحدلانها حاضرة معا فالامور لائحة له فيشاهد مستقبلها كما يشاهد ماضيها فاذا اخبر بها كانت صحيحة واذا قابل بها اهل الحقائق من العلاء كانت موافقة لان المبادي والعلل واحدة وكذلك العواقب والمضار · فاذا اخبربها من وصل اليها من اسفل بالتفلسف اتفق رايهما وصدَّق احدها الاخر بالضرورة و بادر الفيلسوف الى قبول ما ياتى اكثر من مادرة كل احد لانها متفقان في تلك الحقائق لان الفرق بينهما ان احدها ارئق من اسفل والاخر انحط من على وكما ان المسافة بين السطح والقرار واحدة ولكنها بالاضافة الى من في القرار يسمى صعودا وبالاضافة الى من في السطح يسمى هبوطاً كذلك الحال في تلك الحقائق والمشاهدات عند من يرتق اليها وعند من ينحط إليها الا أن تلك الحقائق أذا انحطت لم يكن بدمن ان ننصبغ بصبغ هيولاني لاجل القوة المتخيلة فكما ان الامور

الهيولانية اذا ارنقت الى العقل سلخ عنها الصور التي كانت لها كذلك الامور العقلية اذا انحطت الى الامور المتخيلة ركبتها والبست اصورا هيولانية ملائمة لها فاذا شاهد الانسان هذه الحال ولاحظ تلك الامور لم يشك في صحتها وخضعت لها نفسه واعترفت بهأ لانها هي الامور التي كانت تطلبها بالجركة والروية والجولان وكما انها اذا اصابته بالروية لم تشك فيها كذلك اذا اتت هي اعنى الروية منحطة اليها لم تشك فيها وهذه رتبة واسعة العرض نتفاوت فيها درج الانبياء صلوات الله عليهم ومنازلهم فربما ظهر لهم من الامور ظهورًا بيّناً وربما كان فيه غموض فيلوح لهم ما يلوح وكأن عليه سترا ومن دونه حجاباً وكذلك حال ما يرونه من الامور المستقبلة في عالمنا هذا من الفةن والحروب وغيرها فانهم ربما رأوا الشيء الذي يكون له الى مائة سنة فقط وربما بلغ نظرهم الى الف سنة وانهم عايهم السلام يحتاجون لمن يسمعه الى الرمز وضرب الامثال ليقرب من الافهام وليخرج كلامهم عاما يفهمه جميع طبقات الناس ويشتركون في الانتفاع به وياخذكل واحد منهم نصيبه وحظه على قدر منزلته · فاذا علم في بعضهم فضلا من الفرم خصه بالزيادة بقدر ما يعلم من احتماله فقدعلنا يقينا ان ما كان يلقيه الى امير المؤمنين على بن ابي طالب صلوات

الله عليه والى من نقرب منزلته في التحصيل لم يكن ليلقيه منه الى ابي هريرة ومن كان في طبقته وكذلك ماكان يخِص به ذوي الاحلام والفهم من العرب لم يكن ليعم به جفاة الاعراب والهمج من الناس لان العلم يجري من النفس مجرى القوت من البدن اذ كأن كال كل واحد منها وبقاؤه هو ما يقيم ذاته ويتم صورته ويزيد في قوته وكما ان البدن الضعيف اذا اكثر عليه من الغذاء وكانت كيفيته قوية لم يحتمله ولم يهضمه وصار وبالأعليهواعتل منه وربما كان سبب هاركه فكذلك حال النفس فيما يلقي اليها من العلم ليكون تدبيرنا فيه شبيها بما ندبر به الطفل من تدريجه باللبن ألى أكل الحم البقر على مهل في زمان طويل ولو هجمنا به على الاغذية الغليظـة كلها لكانت سبب هلاكه وهذا المقدار كاف فيما اردنا بيانه



#### الفصل الخامس

في ان العقل ملك مطاع بالطبع

أن الرتبة التي خص الله بها العقل هي أعلى المراتب أذ كانت جميع المبدعات دونه ومحتاجة اليه وهو الذي يمدها بفضائله وان كان بعضها لاجل بعده عنه وقلة حظه منه لتمرد عليه وعلى ذلك فانه لامحالة يخضع له اذا ظهر له ادنى ظهور فمثله كمثل الملك الذي يحتجب عن بعض عبيده ويطلع عليهم من حيث لا يرونه فاذا خالفوا امره وانجروا الى بعض ماينهي عنه فانما ذلك لانهم لايرونه ولا يعلمون انه يراهم فان احسوا به ادنى احساس انقبضوا ضرورة وهابوه طبعاً ويظهر هذا المعنى ظهورًا بينا كثيرًا في البهائم فانها تخدم الانسان وتهابه بالطبع ونتبع العدة الكثيرة الداعي الواحد وربما كانت قوة واحد منهم تزيد على قوى عدة كثيرمنهم اضعافاً مضاعفة وكذلك حالها في جميع الاجساد والاجسام والجرأة على البطش وعلى هذا يجري مجرى امر الناس بعضهم مع بعض فان عامتهم اذا وجدوا بينهم واحدًا اكثر حظًا من العقل فأنهم يهابونه ويخضعون له ويتبعونه منقدين مستسلين كنسبة البهائم اذ الطبيعة واحدة بعينها وكذلك يفعل اولئك

العُقلاء بمن هو في العقل من الطاعة والانقياد وشدة المهابة ولقوة هذا الأمر الطبيعي ربما ظُن َّ بواحد من الناس اكثر ما فيه من العقل فينقاد له وربما أوهم الشرير ومن يجب الترأس والغلبة ويؤثر التسلط والكرامة على غير استحقاق اثرًا من ابّار العقل بتصنع شديد وفي مدة طويلة فيتم ما يريد فقد بانما اردنا بيانهمن مرتبة العقل وانه ملك مطاع بالطبع وان جميعها دونه تخدمه وتعبده وتسعـد به لانه ذاتي عير متصنع له ٠ فاما ضروب التصنع وما يقع منجهة الاتفاق والبخت فليس ما يجحث فيه وله موضع اخر ان اقتضاه الكلام تكلنا فيه • وانما افردنا هذا الباب لندل به على أن من شاهد أحد الانبياء صلوات الله عليهم من أهل زمانهم يرون فيهمن اثار العقل ورجحانه ما لا يظهر لنا بالاخبار فيتبعونه وينقادون له بالطبع وكذلك يبصرونه ببصائر وقادة وببذلون فيه المهج والاموال ويعادون به الاهلين والاولاد ويهجرون بسببه الملاذ والشهوات ويهابونهمع ذلك فوق هيبة الملك المتسلط بالمال المتغلب بالجند والحشم المحشد بسباع الناس الذين يخدعهم بأباحة الشهوات والتمكن منها وذلك لما ذكرنا من مهابة الناس والحيوان لمن له رتبة زائدة عليهم في العقل واثر من اثاره عليه. وليس لمعترض ان يعترض علينا بن عاند وتكبر وكذب الانبياء

عليهم السلام ولم يتبعهم لانه يعرض في جميع الاشياء التي في الطبع ان يتكلف متكلف العدول عنهم بالاختيار السيء ولغرض من الاغراض ولا سيا اذا كان ذلك الغرض عن باعث قوي من حسد او محبة لرياسة او خوف من فوت شهوة او غير ذلك من ضروب الشر · وربما كان الانسان مطبوعاً على امر من الامور فيتكلف ضده حتى يكاذب نفسه ويقع له على امر مرن الامور انه صادق وهذا من اعجب ما يلحق الانسان من الأفات ويسمى به معجبا لانه يكون جبانا فيظهر الشجاعة وبخيلا فيبدي السماحة وظلوما فيتكلف النصفة وهذا كثير وانما قصدنا ذكر ما هو في الطبع و يجري عليه الانسان بغير تكلف حتى يستسلم له وقد بلغنا ما اردنا منه بتأ بيد الله عز وجل

- Marie Marie

### الفصل السادس

في المنام الصادق وانه جزء من النبوة

ليس يتعذر الوقوف على ان المنام الصادق جزيم من النبوة ما شرحنا من امر النفس فيما سلف وحركتها الذاتية بعدوان نذكر ما النبوة وما سببه فنقول:

النوم بالحقيقة هو تعطيل النفس الات الحواس اجماما لها وانماوجب هذا الاجمام فيها لانها الات جسمانية وصور في هيولي فيعرض لها الكلال والفتور والاشغال كما يعرض لسائر الاجسام فيضطر فيها الى الراحة لتعود جامة ولتتلافى الطبيعة في تلك ما عرض لها من نقص وخلل فتتمــه · مثال ذلك ان العين اذا استعملت بالنظر فانما يتم فعلها بالروح المهذب في الشريانات التي في بطون الدماغ وهو ياتي في العصبة المجوفة المنقسمة الى ثقى العين وهو من اللطف بحيث يتحلل من ذلك الثقب في طبقات العين ويخرج منه الشعاع بالقوة التي نتبعه ويستكمل بالضوء الذي يصادفه من خارج العين في الهواء من الشمس او غيرهـا فيقبل من ضوء الاشياء التي حصلت في الجرم الثقيل من باطن العين ما يسمى روئية ونظرا · فاذا تحلل ذلك الروح المتهذب الصافي باجمعه تبعه الكدر منه والغلظ ولذلك يحس الانسان في تلك الحال بألم يعرض في عينه وكأنه يحس فيها شبيها بالرمل والخشونة لان مثل العين في تلك الحال مثل حوض فيـــه ماء صاف رائق فخرج من منفذه اولا اولا ثم تبعه الكدر فات سد ذلك المنفذ واسيح اليه ماء آخر جرى امره على الاستقامة والا فسد وفني ماء الحوض · وكذلك حال العين أذا فني الروح

الصافي منها وجب ان يسد ثقبها ويطبق جفنها الى ان يجمع فيها من الروح الصافي ما يكون سبب إبصارها ولا تزال هذه الحال متداولة للعين ما دام امرها جاريا على المجرى الطبيعي واذا كان ذلك كذلك فالاجمام واجب في العين وسائر الحواس وهذا الاجام هو النوم واما سببه فقد ذكرناه ونعود الان فنقول:

ان النفس في تلك الحال التي نتعطل منها الحواس لا تهدأ من الحركة فاذا لم تجد الجزئيات من خارج عادت الى ما حصلته واستفادته من الحواس واستحفظته في القوة الحافظة التي سميناها الذاكرة وهي كالخزانة لها فاخذت نتصفحه واقبلت تستعرضهوربما ركبت تلك الاشياء بعضها على بعض وهو شبيه بالغيب من فعلها وهو ما يرى الانسان كأنه يطيروكأن جملا مركبا على طائر وثورا على بدن انسان. وضروب التركيبات الباطلة وجميع هذا يسمى اضغاث احلام فاذا تحركت النفس في حال النوم نحو العقل ولم تشتغل بتصفح ما استفادته من الحواس رأت الاشياء المزمعة على الكون في الاحوال المستقبلة فاذا كان لها هناك حظ من هذا المعنى وافركان ما تراه صادقا بغير تاويل لانها ترى الشيء بعينه وان كان الحظ قليلا كان ماتراه مرموزا يحتاج الى تأويل وهذه الحال بعض احوال النبوة لان النبي صلى الله عليه وسلم

تكون هذه حاله في يقظته ونومه وتكون مستمرة له · فاما غيره من الناس فانما يعرض لهم ذلك في النوم وفي بعض الاحيان وليس يتم لهم ذلك بالقصد ولا عند التعلم له وعلى ذلك لو لم ير الانسان في عمره كله الا مناما واحدًا لوجب ان ينتبه منه على فعل النفس وان يشعر ولو ادنى شعور ويعلم منها ما يشير الى سعادتها وما هي معرضة له من الخلود والنعيم فاذا فهمه وسكن اليه وعمل عليه سعد ونحن نسأً ل الله التوفيق والمعصمة والهداية الى الصراط المستقيم

## الفصل السايع

في الفرقُ بين النبوة والكهانة

ينبغي ان نذكر حقيقة الكهانة لنبين الفرق بينها وبين النبوة فنقول:

ان هذه القوة من قوى النفس أكثر ما تظهر في اوقات الانبياء عليهم السلام وقبيل ورودهم وذلك ان الفلك اذا اخذ بشكل بشكل ما يتم به في العالم حدث عظيم او يكمل به امر عظيم كثر بين ابتداء ذلك الشكل وآخره الذي هو عايته و تمامه

في الارض احداث شبيهة بما يريد ان يتم ولكنها تكون غير تامة لان سببها ايضاً غير تام فاذا استكمل ذلك الشكل سف الفلك وصار الى غايته تم به في العالم ما يقتضيه ذلك الشكل وانما يكون ذلك في ساعة قصيرة من الزمان لسرعة تبدل الاشكال في الفلك وكثرة حركاتها المختلفه فتصير تلك القوة التي يوجبها ذلك الشكل في شخص واحد او شخصين او ثلاثة و يستوعب ذلك الشخص تلك القوة و يستوعب ذلك الشخص تلك القوة و يستوعب المنام والكال

فاما من قرب من ذلك الشكل ولم يستوفه لتغيره بالحركة فانه يكون ناقص القوة بحسب بعده عن الشكل ولذلك تكون النبوة أكثرما تظهر في الزمان الطويل لشخص واحد · وربما عرض في بعض الازمنة ان يوحى الى اثنين او ثلاثة وربما اجتمعوا في مدينة ورعا تفرقوا في عدة مدن بحسب ما نقتضيه المصلحة العامة والنظر الالهي لكافة الناس · فاذا ظهرت النبوة التي هي ما قصد اليه بذلك الشكل يتبين حينئذ قصور تلك القوى التي لقدمته او تأخرت عنه وعجزها ونقصانها عن ذلك التمام ولذلك ايضاً يكون ما يظهر في زمان كل نبي من جنس ما يريد ان يتم على يده ومن نوع ما يتحقق به وفي ذلك النهج وعلى تلك الطريقة وقد بينه المتكلمون في زماننا هذا على ما ذكرته فقالوا : انما يبعث الله عز وجل الى كل قوم بنبي يأ تيهم من جنس ما يدعون مع الفضل فيه والبراعة والتبريز بالمعجز الذي لايطيقونه ولا في مُنهم مثله ليكون أبهر لحجتهم واوكد لدلالتهم واجدر ان لا يقول الناس جئتنا بما لا نعرف منه شيئاً ولو عرفنا منه شيئاً لأتينا بمشله فهذا المعنى الذبي ذهب اليه المتكلون وان كان صحيحاً فانما هو الهام بما ذكرناه

ثم صفة الكاهن فنقول: أن صاحب هذه القوة أذا أحسَّ بها من نفسه تحرك بالارادة ليكملها وهي في نفسه ناقصة فيبرزها في امور حسية ويبرزها في علامات تجري مجرى الفال والزجر وطرق الحصى وما اشبه ذلك وربما استعان بالكلام الذي فيـــه تكلف من سجع وموازنة لينصرف مر . نفسه عن الحواس اليه فتتداخل نفسه ويقوى فيها ذلك الاثرويهجس في قلبه عن تلك الحركة في نفسه ما يعقده على لسانه · فربما صدق ووافق الحق وربما كذب وذلك انه تم نقصه بامره بنقص في غيره ملائم فعرض له الصدق والكذب جميعاً واذا عرض هذا صار غير موثوق به وربما يكذب الكلامين من تلقاء نفسه وبالتعمد خوفًا من ان يبور إسوقه وتكسد بضاعته فيستعمل حينئذ الزرق ويخبر بما لااثر له في نفسه ولا يجد له حركة لتمويه امره فيضطر الى الظنون

والتخمينات و ينبغي ان يتصور للكهانة غرض كثير فان درجات اصحابها متفاوتة بحسب قربهم من غاية الافق الانساني و بعدهم عنه وعلى قدر قبولهم الاثر الاعلى وعلى كل حال فانهم متميزون عن الانبياء صلوات الله عليهم اجمعين بالكذب الذي لا بد ان يعتريهم و بما يدعونه من المحالات المحمولة على قدر مها اعطوه فان اتفق لواحد منهم ان يكون صادقاً لا يتجاوز بما يدعيه رتبته ومقامه فأ ول ما يلوح له امر النبي صلوات الله عليه فانه يعرف فضله وصدقه و يكون اول مؤمن به ومتبع امره ومشيد له كما دوي عن سوار بن قارب وطليحة وغيرها من الكهنة الذين آ منوا فيا بعد وحسن اسلامهم و ثبتوا عليه الى وقت وفاتهم

### الفصل الثامن

في النبي المرسل وغير المرسل

اما النبي المرسل فانه بتميز عن الناس بخصال كثيرة احدها ان للرسل من الفضائل ما لا بجتمع الا فيه و بتميز بها عن غيره ولا تكون مجتمعة في سواه

فاما النبي غير المرسل فانه يلوح له ما يلوح من حقائق الامور

ويتجلى له في الافق الذي ينتهي اليه ما يكون فيضاً عليه من فوق ولا يكون مرنقياً اليه من اسفل بالتعليم والندريج ولا يكون مأ مورًا بأمر بتحمله ولا ببلغ من قوته فيما يلوح له من الامور ان يتجاوز القوة الفكرية ويتأدى الى الخيالية وما يليها الا انه خوطب بما يسمعه ويسمى مناجاة · وهذا الانسان شريف جدًّا من بين الناس مخصوص بفيض يأتيه منالحق فهو سعيد بنفسه مستبصر في امره · فان دعا انسانًا الى رأيه فعلى حسب شفقة الناس بعضهم على بعض وايثار بعضهم على بعض في المصلحة لا على انه حتم عليه لازم له · وليس يحتاج من تلك الخصال الكثيرة الا الى احدى عشرة خصلة يكون فيه منها عشر وينبغي ان تجتمع في الامام القائم مقام النبي عليه السلام وخصلة واحدة يباين بها الامام ويختص بها وهي القوة الفائضة عليه من غيران يرثق اليها بتعليم ولا توقيف ولا بتدريج نحوها فيسعى في طلب الحكمة على سبيل الفلسفة



#### الفصل التاسع

في اصناف الوحي

اصناف الوحي يجب ان تكون بعدد اصناف قوى النفس وذلك ان الفيض الذي يأتي النفس اما ان نقبله بجميع قواها او ببعضها وقوى النفس ثنقسم بالقسمة الاولى الى قسمين وها الحس والعقل وكل واحد من هذين القسمين ينقسم الى اقسام كثيرة واقسامها ايضاً الى اقسام كثيرة حتى ينتهي الى الجزئيات التي لا نهاية لها واغا عرض هدا الانقسام بحسب الالات والمدركات الكثيرة

واما قواها التي في الحواس فمنها ما هو في افق النبات ومنها ما هو في افق الانسان ما هو في افق الانسان واعلاها رتبة ما كان في افق الانسان اعني حس انسمع والبصر وذلك انا قد بينا فيانقدم ان اول مايقبله الحيوان من اثر النفس ما بتميز به عن النبات حس اللس الذي يوجد في انواع الصدف ثم حس الذوق والشم اللذين ها في اصناف الدود و كثير من الفراش ثم آخره اذا قبل صورة السمع والبصر صار منه الحيوان الشريف الذي شرحنا من امره ما شرحنا فيا سلف وانما شرحنا الشريف الذي شرحنا من امره ما شرحنا فيا سلف وانما شرحنا

من امره ماشرحنا لنبينه ونفهم به ان ما صير هذين الجنسير شريفين انها ابسط واقل مخالطة للهيولي وذلك انها يقبلان صورة الامور من غير استحالة اليها · فاما تلك الحواس الأخر فانها لا نقبل الأثر الا بمخالطة وممازجة واستحالة هيولانية واذا كانت صورة الحقائق التي تأتي النفس من فوق من غير ملابسة الشيُّ من الهيولي لم نتجاوز حس السمع والبصر لانه ليس في طاقة الحواس الأخران نقبلها بنوعمن الانواع ولا بجهة من الجهات وعلى أن تلك المعاني البسيطة الشريفة اذا انتهت الى السمع والبصر صارفيها ظل الهيولي وكذلك يظهر في معرض منها ولم مكن بعد ذلك ان بتجاوزهما الى كثافة اخرى لان في ذلك جزأ خارجاً عن ذواتها وهذا محال · فقد تبين ان اصناف الوحي بعدد اصناف قوى النفس الا مااستثنى به من الحيوان الثلاث التي هي في افق الحيوان البهيمي القريب من النبات · واقواها ما اشتملت عليه النفس بقواها الباقية كلها ثم ما اشتملت عليه ببعضها الى ان تنتهي الى ما نقبله بقوة واحدة من قواها والله الموفق

# الفصل العاشر

في الفرق ببن النبي والمتنبي

ان هذا الفرق وان كان بينًا جدًّا عند اهل الحكمة والنظر الصحيح فانه خفي عند العوام من الناس ومن اشبه العوام ممن يدعي الخصوص فلذلك يجب ان نذكر فيه شيئًا لائقًا بهذا الكتاب ليكون تامًا به من غير اطالة فنقول : ان النبي صلى الله عليه وسلم متميز بالرتبة التي شرحناها له وبالخصائص التي ذكرناها من سائر الناس فهو غير محتاج الى تعاطي ما يتعاطاه اهل الحاجات الى الملاذ والشهوات والاستهتار بها لانصرافه عن جميع ذلك الى صور هو بها انس وإليها أسكن اما ان يسمع باذنه وببصر بعينه في اليقظة على حسب ماقد ذكرنا من ذلك وكيفېته فيما نقدم وامكانه وهذا ما يكون من احوال الوحي لان ذلك المعنى الفائض عليه من فوق ابتدأ من قوَّته المميزة 'اعني العقل فأثر ذلك فيه و بلغ من قوة اثر ذلك ان تأدىمن قوة الى قوة حتى انتهى الى اقصى قواه من اسفل وهي التي في افق الحيوان اعني حس البصر والسمع واما بجهة ذلك وهو ان يسمع ولا ببصر فيصير كأنه من وراء حجاب كما قال الله تعالى « وما كان لبشر ان يكلمه الله الا وحياً اومن وراء حجاب »

فاذا سمع ذلك الوحي وجد في قلبه له روعة ثم يتبعه سكون يقع معه اليقين وفي كلتا الحالتين يؤمر بحمل الناس الذيرف هم ابناء جنسه على الطريقة المثلى التي توديهم الى الصراط المستقيم وتوديهم بالا داب التي تجري من هوسهم مجرى الطب من الابدان المسلم نفوسهم من الجهل وعلهم من الخطأ والضلال ويقودهم الى الشريعة التي شبهت بشريعة الماء اعني الطريق اليه فان العرب تسمي الطريقة شريعة · فهو صلى الله عليه وسلم لذلك الامر مطيع يركب فيه كل صعب وذلول ويستهين بالموت وانواع الشدائد ويحتمل ضروب الاذي والمكاره . وهذا الانسان من خاصته ان يكون له قوة عظيمة في الاقناع بالكلام وتأبيد عظيم في قود كل انسان الى رأيه وصرف الخواطر الى ما يورده على الاسماع باقناعه وله قدرة على ضرب الامثال وايراد تلك الحقائق التي هي مقررة عنده في معارض مختلفة ثم انه يختص بنيف واربعين خصلة واما المتنبي فهو بالضد منه لانه يلتمس الامور التي زهد فيها ذلكوليس يخلومن ظهور ذلك عليه وافتضاحه به لانه اياه يطلب وحوله يدندن فان كان ما يلتمسه مالا او كرامة او رغبة في منكح او مطعم او غير ذلك اوشك ان يظهر عليه ولم يلبث ان يعرف به وينهتك فيه والى ذلك يؤول امره وان مبادي اموره ربما اشكلت

على الاغبياء لا سيما ان انضاف الى ذلك سمت واخبات وتزهد واقلال وفضل سماحة يتكلفها لقومه يستميلهم بها ومخاريق من شعبذة ونارنجيات يستقل بها عقول اهل الغفلة الى ان يسأل عن شيء من الحقائق او ببتدي بالكلام فيما نتطلعه النفوس وتنتظر الوقوف عليه من جهة الانبياء صلوات الله عليهم من امر المبدأ والمعاد فانه حينئذ يضطرالى احدامرين اما ان يعيد الفاظًا محفوظة مسطورة في كتب الانبياء عليهم السلام المنزَّلة واخبارهم المتداولة فلا يكون له فيها شرح ولا تفسير . وتلك انما هي امثال وتشبيهات موافقة للحقائق مطابقة لها وان اختلطت الفاظها وضروب الاشارات فيها . واما ان يتكلف الكلام فيها من نفسه فهو لا محالة يضطرب ولا يوافق بعضه بعضا للتناقض والمحالات التي تلزم من جهل تلك المعاني اللطيفة التي اذا كانت من غيرالله وجد فيها اختلاف كثر

فهذا مبلغ ما يجب ان نتكلم فيه من هذه المسائل الثلاث ومن يجاوزه يجاوز الشرط الذي التزمناه من الاختصار والدلالة فيما يحتاج الى بسط وشرح الى اماكنه من كتاب (الفوز الاكبر) الذي نستاً نف بعون الله عمله وبالله التوفيق وله الحمد كما يستحقه بجميع نعمه على جميع خلقه وصلواته على النبي الهادي من الضلال والمجير من المكاره والاوجال محمد سيد النبهين واكرم المبعوثين







