

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

### Usage guidelines

Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + *Refrain from automated querying* Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + Keep it legal Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

#### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/

# KITĀBU 'L-MASĂ'IL FI'L-HILĀF BEJN al-basrijjīn wa 'l-bagdādijjīn.

646

53

Realchiel Sand d

AL-KALAM FI'L GAWAHIR.

Die

atomistische Substanzenlehre aus dem Buch der Streittragen zwischen Basrensern und Bagdadensern.

## Inaugural-Dissertation

hohen philosophischen Fakultät der Universität Leipzig

### Erlangung der Doktorwürde

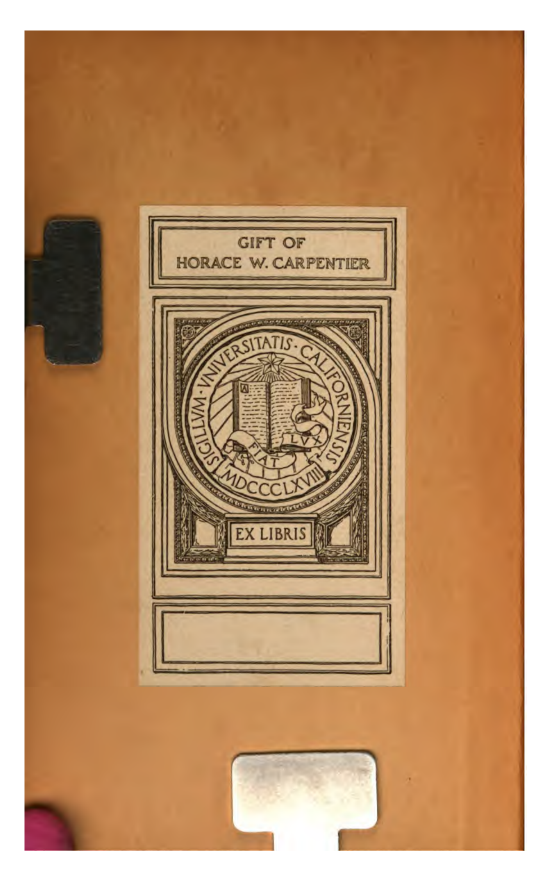
vorgelegt

Arthur Biram.

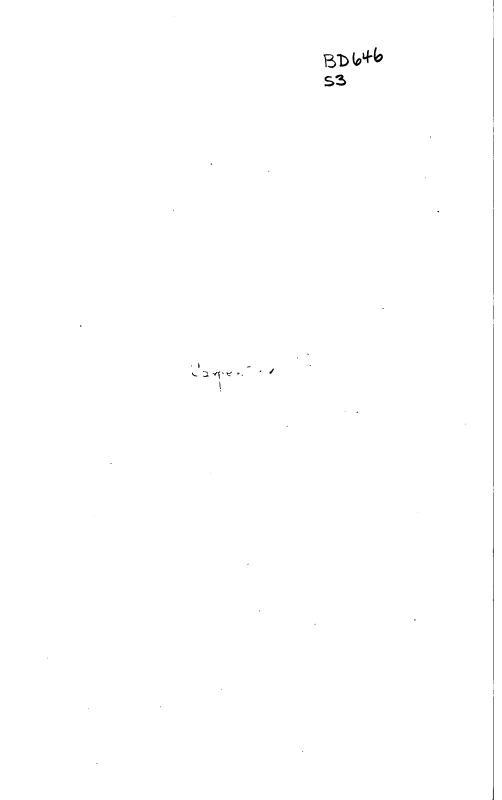
aus Berlin.

BERLIN.

Druck von H. Itzkowski, Gips-Str. 9.



\ . . .



# Meinen lieben Eltern.

.

.



### ito avella Algoria

• . . .

.

.

.

.

.

Der uns vorliegende arabische Text ist der erste Teil<sup>1</sup>) der von Schreiner nach Bedeutung und Inhalt schon behandelten<sup>3</sup>) "Streitfragen der Bagdadenser und Basrenser<sup>48</sup>). Das Kapitel giebt, wenn auch nicht ein fertiges System, so doch die Grundlagen eines Systemes der Atomistik vom Standpunkt der basrensischen Mu<sup>4</sup>taziliten aus<sup>4</sup>). Wir kannten bisher wesentlich auf Grund der Darstellungen Maimonides<sup>15</sup>) und Ahron ben Elia's<sup>6</sup>) die atomistischen Anschauungen der Aš<sup>4</sup>ariten, die zuletzt

Ich erfülle die angenehme Pflicht, der Verwaltung der Königlichen Bibliothek zu Berlin, welche mir die Benutzung dieser Handschrift, wie auch anderer gütigst ermöglicht hat, sowie auch der Universitätsbibliothek in Leiden an dieser Stelle meinen besten Dank auszusprechen.

4) Ueber die mu'tazilitischen Schulen von Bagdād und Başra im 10. Jahrhundert Steiner, Die Mu'taziliten S. 80ff.

<sup>5</sup>) Dalālat al-hā'irīn I, 73. Munk, Le guide des Égarés S. 375 ff. Dazu Belegstellen wesentlich aus aš'aritischen Kalāmwerken bei Schreiner, Der Kalām in der jüdischen Litteratur (XIII. Bericht über die Lehranstalt für die Wissenschaft des Judenthums zu Berlin) S. 45 ff.

•) Ez hajim, herausgegeben von Steinschneider und Delitzsch S. 12ff. Auf die Bedeutung gerade unseres Textes für das Verständnis karäischer

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Nach Schreiner's Annahme der dritte Teil; indes halte ich die Handschrift am Anfang für vollständig; eine Unvollständigkeit habe ich im Manuskript nur zwischen f. 156b und 157a wahrgenommen, wo eine Anzahl Blätter fehlen muss.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Schreiner, Studien über Jeschu'a ben Jehuda (XVIII. Bericht über die Lehranstalt für die Wissenschaft des Judentums in Berlin) S. 20ff.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) mscr. Berlin; Glaser 12; Ahlwardt IV, 5125. f. 1b-46b: al-kalām fi'l-ģawāhir in 19 Fragen. Die letzte von diesen, 44b-46b, über die Kugelgestalt der Erde, lasse ich hier aus. Die Handschrift ist, obwohl kollationiert, doch inkorrekt und veranlasst zu häufigen Textkorrekturen, teilweise mit Benutzung von Rand- oder Textglossen. Ich glaubte alle, auch selbstverständliche Korrekturen, verzeichnen zu müssen; teilweise habe ich sie durch hinweisende Noten in der Inhaltsangabe gestützt.

ausführlich in ihrer Bedeutung für die Geschichte der Atomistik Lasswitz<sup>1</sup>) dargestellt hat. Aus der vorliegenden Quelle lernen wir die Zwischenglieder der uns bisher nur in ihrem Abschluss bekannten Entwickelung kennen. Wir erhalten ein völlig neues und verändertes Bild einer Atomistik der Mutakallimün. --Auch für die Geschichte der Mutaziliten besitzt unsere Quelle spezielle Bedeutung. Auf Grund der Nachrichten al-Sahrastänī's und al-Igī's spricht Steiner von scholastischen Spitzfindigkeiten und dürren Schulstreitigkeiten zwischen den Schulen von Bagdad und Basra, während uns unsere Quelle in dieser Zeit, wenn auch nicht die Enstehung, so doch die Ausbildung eines ernsten naturphilosophischen Systems zeigt. Aus dieser Zeit haben wir, abgeschen von 'Abd al-Gabbar's Muhīt in Mattaweihi's Magmû<sup>(2)</sup> und karäischen Autoren<sup>5</sup>) keine mu'tazilitischen dogmatischen Werke, und alle diese geben immer in derselben stereotypen Anordnung<sup>4</sup>) gehaltene, religionsphilosophische Systeme. Die naturphilosophischen Voraussetzungen, die, ausser aus Schreiners gelegentlichen Anführungen fast vollkommen unbekannt waren, geben uns erst die Masā'il, die eine gewisse Ergänzung und Parallele allein an dem Kalāmkapitel aus der, dem 15. Jahrhundert angehörenden Encyklopädie des Ahmad b. Jahjā al-Hasanī<sup>5</sup>) finden.

Autoren hat schon Schreiner (Jeschu'a S. 21) hingewiesen. Bei Ahron ben Elia finden wir eine grosse Zahl wörtlicher Uebereinstimmungen mit den Masā'il.

<sup>1</sup>) Kurd Lasswitz, Geschichte der Atomistik. I, S. 143-152: Die Atomistik der Mutakallimün.

\*) Schreiner, Jeschu'a S. 23 giebt das Inhaltsverzeichnis der Handschrift.
\*) ib. S. 24.

4) ib. S. 24, Anm. zu S. 23. Schreiner, Kalām S. 5.

b) Das Werk führt den Titel: البحر الزحار الجامع لمذاهب علماء) Das Werk führt den Titel: الأمصار الجامع لمذاهب علماء. mscr. Berlin, Glaser 230. 231. Ahlwardt IV 4894. 4895. Das Kalāmkapitel, das die Ueberschrift führt: لأد رياضة الأدفهام في لطيف ist in f. 26 b-45 a dieser Handschrift, ausserdem in Glaser 3, Ahlwardt 4899; ich citiere nach Glaser 230. Der Inhalt dieses Kapitels, das er unter Murtada citiert, giebt Schreiner Jeschu'a S. 22. Das Kapitel geht

Der Verfasser der Masä'il ist <u>Abū</u> <u>Rašid Sa'id b. Muhammed b. Sa'id al-</u>Naisābūrī; er lebte zwischen <u>320/932</u> und 460/1068<sup>1</sup>). Im Kitāb al-Muhassal des Fahr al-dīn al-Rāzī (mitgeteilt bei Schreiner<sup>2</sup>) wird er neben dem Kādī 'Abd al-Gabbār, dem Verfasser des Muhīt bi-l-taklīf, erwähnt und zwar, wie in einer Randglosse hinzugefügt wird, als Schüler desselben. Auch bei al-Hasanī wird Abu Rašīd in der, f. 5 vorausgehenden, Liste der Abkürzungen genannt, in der Einzeldarstellung der Substanzenlehre aber nicht citiert. Der Verfasser steht, wie bekannt ist, auf basrensischer Seite; im besonderen vertritt er den Standpunkt Abu Hāšim's<sup>5</sup>), während er andere basrensische Ansichten, wie die Abu 'Alī's,<sup>4</sup>) des Vaters, und Abu Abdallāh's und Abu Ishāk's<sup>5</sup>), der Schüler Abu Hāšim's, bekämpft. Sein

auf ältere Nachrichten zurück und hat sich mir, an den Mass'il geprüft, durchaus zuverlässig erwiesen. al-Hasanī, unter diesem Namen citiere ich, rubriciert im wesentlichen nur die verschiedenen Ansichten der einzelnen Gelehrten und bringt dann unter der Formel الملك, قلب , seine eigene Ansicht, die fast immer mit der Abu Hāšim's übereinstimmt. Die hier citierten Gelehrten reichen bis auf den Kādī 'Abd al-Gabbār herunter, den wir in dem hier edierten Teil der Masā'il nicht erwähnt finden.

<sup>1</sup>) Ahlwardt, Verzeichnis der arabischen Handschriften der Kgn. Bibliothek zu Berlin IV S. 448.

<sup>2</sup>) Zur Geschichte des Ağ'arītenthum (Actes du 8.e Congrès International des Orientalistes) S. 90 Anm. 5.

<sup>3</sup>) Ahlwardt a. a. O. Schreiner, Jeschu'a S. 21. Im vorliegenden Kapitel wird nur ein Beweis Abu Hāšims für nicht beweiskräftig erklärt.

4) Gewöhnlich al-Gubbā'ī genannt; beide werden in unserer Quelle entweder einzeln als šeihuna oder zusammen als al-šeihāni citiert. Ueber beide zuletzt Spitta, Zur Geschichte Abu'l Hasan al-Aš'arī's S. 38 ff. Ueber Abu Hāšim Schreiner, Aš'aritenthum S. 86. Ueber ihn sagt das K. al-milal wa'l-nihal aus der Encyklopädie al-Hasanī's, (siehe S. 6 Ann. 5) Glaser 230, f. 9 b in der sonst nur aufzählenden Uebersicht der Mu'tazilīten: ولم يبلغ غيرة مبلغتة في علم الكلام.

<sup>5</sup>) Sie werden nebeneinander aufgezählt im Kitāb al-Muhassal S. 533 (Schreiner, Aš'aritenthum S. 90 Anm. 4), bei al-Hasanī (Glaser 230 f. 9b) in der 10., Abu Hāšim folgenden, Generation: Abu 'Abdallāh al-Basrī, Abu Ishāk b. Ajjāš. Der letztere mit dem Namen: Abu Ishāk Ibrahīm b. Muhammed b. 'Ajjāš auch Fihrist, ed. Flügel 173, 21, Standpunkt als Späterer zeigt sich selten. Gelegentlich nur lässt er indes das charakteristische Bestreben der jüngeren Basrenser erkennen, reelle Differenzen der gegnerischen Schulen in nominelle aufzulösen<sup>1</sup>). Eine spätere Tendenz in der Auffassung älterer Ansichten ist bei der Frage der punktuellen oder raumerfüllenden Atome wahrzunehmen<sup>2</sup>). Rein äusserlich verrät sich der jüngere Standpunkt des Verfassers, wenn er (Fr. XV) von denen spricht, die sich an Abu'l Kāsim<sup>3</sup>) anlehnen, von denen ihm einer, den er in Naisābūr sah, eine Ansicht Abu'l Kāsim's bestätigt habe. —

Gegen Abu'l Kāsim's 'Ujūn al-masā'il<sup>4</sup>), richtete sich, wie bekannt<sup>5</sup>), die Polemik unseres Verfassers. Wie ich indes glaube, nicht in allen Teilen seines Werkes; in dem vorliegenden Abschnitt wesentlich in den mittleren Partieen Frage V—XI, die äusserlich eine gewisse, nicht durch die Unwichtigkeit der Gegenstände bedingte Knappheit im Gegensatz zu den anderen Partieen des Werkes zeigen. Diese sieben Fragen gebrauchen auch überwiegend den terminus guz' für Atom<sup>6</sup>) und verraten die geschilderte Tendenz des jüngeren Bearbeiters. Die übrigen Teile unseres Kapitels zeigen von dieser litterarischen Polemik nichts, von Polemik überhaupt nur wenig. Sie sind im wesentlichen

1) Der charakteristische Ausdruck dafür lautet وهذا خلاف في العبارة.

<sup>2</sup>) Siehe unten S. 17 Anm. 1.

<sup>3</sup>) Ueber Abu'l Kāsim: Steinschneider, Polemische Literatur. S. 28. Sahrastānī nennt ihn al-Ka'bī, (ihm folgend Steinschneider). In unserer Quelle und bei al-Hasanī heisst er al-Balhī. (auch Fihrist 174, 1 ist unter al-Balhī neben al-Hajjāt Abu'l Kāsim zu verstehen). Unter Abdallāh b. Ahmad b. Mahmūd al Balhī oder al-Kelbī (K. al-Muhaşşal II, 148 bei Schreiner, Aš'arītenthum S. 36, Anm. 5) ist auch Abu'l Kāsim zu verstehen, da ihn auch Hasanī f. 9a unter dem Namen: Abu'l Kāsim 'Abdallāh b. Ahmad al-Balhī citiert.

4) Diese werden citiert: p. 35, 36, 37 im letzteren Falle ohne Nennung Abu'l Kāsim's: دكر في عبون المسائل. Ein anderes Werk Abu'l Kāsim's wird, wenn auch nicht dem Titel, so doch dem Inhalt nach p. 27, p. 40 citiert: Kitāb ma hālafa aşhābahu fihi.

) Ahlwardt, IV, S. 448. Schreiner, Jeschu'a S. 21.

•) Siehe darüber S. 17 Ann. 1.

durchaus authentische<sup>1</sup>) Darlegungen der basrensischen Ansichten. Die gewählte Form von Frage und Antwort ist eine ganz gewöhnliche litterarische Form der Zeit, setzt keine reelle Diskussion voraus<sup>2</sup>). Nur die den einzelnen Kapiteln angehängten Fragen zeigen persönliche Beziehungen und richten sich, wie sich zu Frage VI<sup>8</sup>) erweist, gegen Abu'l Käsim. —

Die den einzelnen Fragen vorausgeschickte Zusammenstel-

1) Der Verfasser beruft sich in seiner Darstellung an verschiedenen Stellen ausdrücklich auf ältere Beweise; meistens allgemein unter der p. 9. 21. 39. Fr. XVII; لما (بما) قد بيَّن في الكتب Formel: auch unter der Formel: قد قيل z. B. p. 39. Fr. XVII.. (Die Beweiskraft der unter dieser Formel citierten Beweise wird meist von dem Verfasser erschüttert und eigene Beweise an deren Stelle gesetzt), bisweilen auch unter der Formel: بقد أستدل على ذالك. Die letztere Form findet sich vorzugsweise bei Angabe einiger zum Beweis des leeren Raumes verwandter physikalischer Beobachtungen (p. 27, p. 29). Von einer dieser wird p. 27 angegeben, dass sie Abu Ishāk b. 'Ajjāš schon citiert habe. Dieser muss also ein Buch über den leeren Raum, vielleicht über die Atomistik überhaupt verfasst haben. In derselben Untersuchung wird auch Abu Hāšim citiert mit einem, nicht stichhaltigem Beweise p. 29 und der Widerlegung Abu'l Kāsim's ibidem. Abu Hāšim ist auch das zweimal citierte K. al-nakd 'alā ashāb al-țabā'i'i p. 25, 16. 38, 13 zuzuschreiben, denn der Fihrist I, 174, 14 erwähnt ein Werk Abu Hāšim's unter dem Titel: K. al-țabă'i'i w'al-nakd 'ală al-kā'ilīna bihā. Nach dem Namen und den beiden Citaten zu schliessen, richtet sich das Buch gegen die Annahme der 4 Naturzustände und überhaupt gegen jede organische Naturerklärung. Von seinen eigenen Werken citiert der Verfasser Fr. XVIII nur ein K. al-guz', also wohl eine systematische Arbeit über die Atomistik, in diesem Buche habe er eine von Abu Häšim vorgebrachte Frage erledigt. - Der Verfasser hat also eine reiche Litteratur vor sich gehabt, die er teils exerpiert, teils erweitert hat. Die Thatsache, dass Abu Hāšim's Schüler Abu Ishāk und der Verfasser selbst eigene atomistische Werke verfasst haben, ist interessant.

<sup>2</sup>) Der Ausdruck "Frage" wird auf die, mit "Wenn jemand" beginnenden Einwände nur selten gebraucht. In solchen Fällen allein handelt es sich bei dieser Form um wirkliche Einwände.

<sup>3</sup>) Die dieser Untersuchung angehängte Frage auf p. 37 entspricht dem auf p. 36 als Ansichten Abu'l Ķāsim's überlieferten; ähnlich auch bei Frage III. lung der einzelnen Ansichten, Azl genannt<sup>1</sup>), beschränkt sich fast nur auf die beiden entgegengesetzten Anschauungen der Basrenser und Abu'l Käsim's, selten werden ausführlichere Nachrichten gegeben. Ausser den schon genannten Mu'taziliten werden noch genannt: Abu'l Husain al-Hajjät<sup>2</sup>), der Lehrer Abu'l Käsim's, Abu Bekr b. al-lhšīd<sup>8</sup>), Abu 'Abdalläh Muhammed b. 'Omar al-Saimarī<sup>4</sup>). Von den jüngeren Bagdadenser wird nur Abu Hafs al-Kirmīsīnī (Fr. XIV) genannt, von älteren Autoren Ibrahīm, genannt al-Nazzām<sup>5</sup>).

Als Mittel der Beweisführung gebraucht der Verfasser hauptsächlich: Hinweis auf den regressus in infinitum, auf ein Reciproritätsverhältnis, auf gleichzeitige Existenz und Nichtexistenz, die Teilung der Atome, den Sprung, die Koexistenz zweier Körper im selben Ort und zur selben Zeit. Die Bedeutung der einzelnen macht die Inhaltsangabe klar. Dass in diesem scholastischen Werke auch die physikalische Beobachtung, teilweise sogar das Experiment zu den Beweismitteln gehört, verdient hervorgehoben zu werden. Seinen Ausgang für die Beweisführung nimmt der Vorfasser meistens von Disjunktionen<sup>6</sup>) von grösserem oder kleinerem Umfang.

Das System der basrensischen Atomistik, wie es die Zusammenstellung der zerstreuten Aeusserungen unseres Verfassers ergiebt,

<sup>2</sup>) Ueber ihn Steiner, S. 81.

<sup>3</sup>) Fihrist I, 172 zählt ihn unter die hervorragendsten Mu'taziliten. Ibn Hazm, Milal II, 148 (bei Schreiner Aš'aritenthum S. 86 Anm. 5) betrachtet ihn als Führer einer der 3 Hauprichtungen der Mu'taziliten neben Abu Hāšim und Abu'l Kāsim, den Führern der beiden anderen Richtungen,

<sup>4</sup>) Er wird mit dem ersteren zusammencitiert Fr. XVII, ebenso werden sie Fihrist 173, 27, 174, 6 zusammengenannt. al-Hasanī f. 9b zählt al-Saimarī (allein diesen Namen führt er auch im Fihrist) unter den Zeitgenossen Abu Hāšim's auf. Mit Abbād b. Suleimān al-Daimarī (Schreiner, Aš'aritenthum S. 88) ist er nicht identisch.

<sup>5</sup>) Ueber ihn Steiner S. 81.

<sup>6</sup>) Manche dieser Disjunktionen betrachtet Schreiner, Jeschu'a S. 28 als eine Einteilung der "Wirkenden"; ich glaube nicht, dass man ihnen diese Bedeutung beilegen kann.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Fr. XIII.

ist eine Combination atomistischer und aristotelischer<sup>1</sup>) Ansichten, der Korpuskularphyik mit der Theorie der substantiellen Formen.

Substanz ist hier dasjenige, was in seiner Existenz einen Raum erfüllt und unmöglicherweise weiter teilbar ist, d. h. die Substanz ist das raumerfüllende (متحبّز) Atom. Dieses Atom heisst nun الجزء الذى لا يتجزآ -- , جزء meistens ja fast immer führt es aber den Namen جوه, h. Substanz. Substanz und Atom sind also für unser System vollkommen identisch. Nicht das Atom schlechthin ist جوهم منفرن. Dieser Ausdruck bedeutet im speziellen: "das isolierte Atom." — Auch das Atom nimmt schon einen Raum ein, wenn auch nicht den Makān, den dreidimensionalen Raum. Diesen braucht das Atom nicht, denn er ist ein Körper, nämlich das, was die Dinge am Fallen hindert, worauf sie ruhen. Als raumerfüllendem Atom kommt auch ihm schon eine Quantität, eine gewisse Raumgrösse zu, welche unmöglich sich erst aus der Zusammensetzung ergeben kann, vielmehr von dieser schon vorausgesetzt wird. Diesem Attribut des Atoms, der Raumerfüllung, entsprechen gewisse Bestimmungen desselben. Als raumerfüllende Substanz nämlich nimmt es Accidenzen an, ferner verhindert es ein anderes, an seine Stelle treten und schliesslich kann es als raumerfüllende Substanz mit zwei Sinnen sc. des Sehens und Tastens wahrgenommen werden.

Wenn das Atom raumerfüllend ist, muss es in einer Richtung sein. Denn allein dadurch wird ein anderes Atom verhindert, seine Stelle einzunehmen und wird gezwungen, in eine der 6 Stellungen zu ihm zu treten. Indes ist zu bemerken, dass nur die wirkliche Einnahme einer Richtung, nicht die

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Damit gebe ich kein Urteil über die Quelle des vorliegenden Systems ab; ebenso wenig beabsichtige ich, mit gelegentlichen Citaten aus Aristoteles, die ich allein zur Sacherklärung ohne jeden Anspruch auf Vollständigkeit heranziehe, einer Untersuchung über die Quellen unseres Systems zu präjudicieren. — Bei der hier folgenden Darstellung des Systems gebe ich keine Belege. Die Inhaltsangabe mit Anmerkungen bringt dieselben.

blosse Annahme derselben eine Eigentümlichkeit der Raumerfüllung ist. Ausser diesen beiden Attributen der Raum- und Richtungeinnahme kommt nun dem Atom noch ein drittes Attribut zu: die Existenz, wugūd, welche ihrerseits die Voraussetzung für die Raumerfüllung ist. Aber auch im Nichtsein schon hat das Atom unbedingt ein Attribut, das man als sein Wesensattribut bezeichnen kann, nämlich die Substantialität.

Das Attribut der Richtung hängt ab von einem der Accidenzen der Substanz, dem "Sein" (kaunun) des Atoms, d. h. dem Sein des Atoms in einem bestimmten Sinne oder dem speziellen Sein des Einzelatoms. Dieses "Sein" also hat auf das Attribut der Richtungnahme Einfluss. Solange dasselbe Sein an ihm ist, kann das Ding nicht seine Richtung ändern, und umgekehrt, solange das Atom dieselbe Richtung hat, können nicht verschiedene akwän d. h. Seinsmöglichkeiten an ihm sein. Da die Substanz, wenn sie raumerfüllend ist, auch in einer Richtung sein muss, für die Richtung aber das Accidenz des "Sein" erforderlich ist, so muss sie dieses, während sie sonst alle Accidenzen entbehren kann, unbedingt tragen.

Ueber die Gestalt der Atome erfahren wir in den Masä'il nur beiläufig (Fr. XVIII) dass seine Gestalt am ähnlichsten einem Viereck, resp. Würfel sei. Bei al-Hasanī dagegen ausführlicher f. 27b: "Die Substanz d. h. Atom ist nicht würfelförmig, sondern nur dieser Form ähnlich; nach anderen wieder ist sie kugelförmig, was aber doch deswegen unmöglich ist, weil dann zwischen ihm und den benachbarten sechs Atomen trotz der Berührung sich Zwischenräume ergeben würden." Soviel ist jedenfalls klar, dass eine unendliche Verschiedenheit in den Gestalten der Atome, wie in der griechischen Atomistik nicht angenommen wurde. Die Massigkeit, die sich ja bei Demokrit mit der Grösse ändert, ist hier wie die Grösse, eine konstante, denn die Raumerfülung wird ausdrücklich sifatun wähidatun, wie die Existenz genannt. — Die Atome alle sind ähnlich, d. h. gleichartig als Atome.

Dass die Atome in einander eindringen, ist selbstverständlich ausgeschlossen, daran hindert ja eben die Raumerfüllung. Will man also Bewegung und gewisse Prozesse, wie Verdünnung und Verdichtung zugeben, so muss man einen leeren Raum annehmen. Die Diskontinuität der Materie wird in ihren schärfsten Consequenzen vertreten: selbst am Treffpunkt zweier Atome kann ein drittes Atom Platz finden; das bedeutet, dass die Continuität der Materie vollkommen ausgeschlossen ist.

Die Atome erhalten ihre qualitative Bestimmtheit durch Accidenzen und zwar kann jedes Atom jedes Accidenz tragen. Ob das Atom es wirklich auch trägt, kommt dabei gar nicht in Frage, die Fähigkeit dazu besitzt es auf jeden Fall. Die Accidenzen sind etwas durchaus veränderliches, auch ihre Dauer ist der Dauer der Substanz nicht gleich, auf der sie sich befinden, die also ihr Substrat ist, vielmehr dauern sie solange, bis sie durch ihr Gegenteil aufgehoben werden. Die Substanz kann alle Accidenzen, allein mit der schon mitgeteilten Ausnahme, entbehren, da zwischen allen anderen und dem Atom kein innerlicher Zusammenhang besteht, Gott also sehr wohl das eine ohne das andere erschaffen kann.

Was Atome und Accidenzen sind, das sind sie im wesentlichen auch schon im Nichtsein. Zum mindesten ist auch das Nichtexistierende schon ein Ding, es ist vorhanden, nur die äusserliche Existenz fehlt. Es ist dies die Lösung der schwierigen, von Aristoteles in ganz anderem Sinne gelösten Frage, wie aus dem Nichtseienden etwas werden könne, denn aus nichts wird nichts. Es wird also, ungeachtet der Annahme der Schöpfung Gottes, dem in die Existenz zu rufenden Dinge ein Zustand gegeben, der beziehungsweise ist und beziehungsweise nicht ist. Diese Präexistenz im Begriff schliesst aber keineswegs die Schöpfung aus, vielmehr schafft Gott Atome und Accidenzen dadurch, dass er ihnen das Attribut der Existenz verleiht. Die Existenz beruht auf der Schöpferthätigkeit Gottes. Geschaffen werden in diesem Sinne direkt nur Substanzen und Accidenzen, nicht Körper.

Wenn nun die Substanz und das, mit ihr unzertrennlich verbundene, Accidenz des "Seins" zur Existenz geführt ist, so entsteht, wenn zwei Atome mindestens benachbart sind, die Zusammensetzung. Und diese ist das Mittel zur Körperbildung, ebenso wie durch die Trennung der einzelnen Atome die Körper wieder vergehen. Etwas genauer spricht sich über die Bildung des Körpers, d. h. des drei Dimensionen einnehmenden Dinges, aus den Atomen al-Hasanī f. 27b. aus: "Wenn dem einen Atom ein anderes zugeordnet wird, so ensteht eine Linie. Wenn 4 in einem Viereck zusammentreten, so entsteht eine Fläche. Wenn auf diesen vier sich vier andere niederlassen, so ensteht ein Körper." Die Mindestzahl der körperbildenden Atome wäre nach dieser Ansicht also 8. — Die auf diese Weise entstandenen Körper nun können ebensowenig, wie die Atome eine Verwandlung erleiden. Es kann also nimmermehr Luft etwa Wasser oder Feuer werden.

Die Vorgänge der Körperwelt vollziehen sich mit physikalischer Notwendigkeit, sie sind notwendig (mūgiban) geschaffen, die Schöpfung durch Gewohnheit (Fi'l bil-'ādati), nicht in notwendiger Existenz, wird in allen Fällen, in denen sie als Erklärung von Naturvorgängen verwandt werden soll, abgelehnt, da sie Regelmässigkeit nicht verbürgt. An dem Verlauf aller der Dinge, welche nothwendig existierend sind, kann auch die Thätigkeit Gottes nichts ändern.

Die Einwirkung der Dinge auf einander ist mechanischer Art; sie besteht in Druck und Stoss und dieser gestattet auch eine Fernwirkung mit Hülfe der "Erzeugung". Dieser "Druck", der sich in verschiedenen Formen als Stoss, Widerstand, Schwergewicht, Gleichgewicht äussern kann, ist etwas von aussen kommendes. Er ist die Ursache der Bewegung in weitestem Sinne.

Mit dem Vergehen der Körper vergehen noch nicht die Atome, denn diese ihrerseits dauern noch solange, bis sie durch ihr Gegenteil aufgehoben werden. Diese Dauer beruht nicht auf einer besonderen Ursache, denn dies würde zur fortdauernden Neuschöpfung führen; sie ist nur das Beharren der Existenz. Wenn die Substanz dann vergeht, vergeht sie nicht etwa dadurch, dass Gott sie vernichtet (a'dama) oder dadurch, dass er nicht mehr die Dauer schaffte, vielmehr vergeht sie dadurch, dass ein besonderes, substratloses Ding, das ihr entgegengesetzt ist, nämlich der "Zustand des Vernichtetseins" al-fanā' sie ereilt. Auf dieses Nichtsein wird Gott gar kein direkter Einfluss eingeräumt. "Das Sein ist durch einen Schöpfer (fā'il), das Nichtsein durch ein blosses Ding, nämlich das Vergehen, welches den Gegensatz zur Substanz bildet". Und darin liegt es auch begründet, dass die Atome zur selben Zeit alle vergehen müssen, denn Gott hat eben nicht den Einfluss, ein Atom ohne das andere zu vernichten. Auch in dem Begriffe des Vernichtetseins liegt nichts, was ihm eine spezielle Geltung für einen gewissen Teil der Atome verleiht.

Diese kleine Skizze kann die Tendenz zeigen, die in diesem System lebt. Wenn auch die Freiheit des göttlichen Schaffens ausdrücklich betont wird (z. B. p. 15, 1. 16, 2-8) so findet sie doch ihre Grenze an der physikalischen und logischen Möglichkeit. الوصف بالقدرة على المحال محال. "Gott die Macht über das Unmögliche zuzuschreiben, ist unmöglich." (Fr. XVII) "Die Macht des Schöpfers erstreckt sich auf das Ding nur inbezug auf die Schöpfung; denn wenn sie ohne jede Einschränkung über diesen Zummenhang hinausgeht, so würde es nötig sein, dass das Wesen von dem Schöpfer in jeder Beziehung abhängt, und dies würde dann zu dem Glauben an die Möglichkeit eines solchen Zusammenhanges führen. Der Glaube kommt ja zu diesem Urteil nur, weil er ohne Einschränkung über eine Beziehung hinausgeht." (Fr. XVII, 1. Beweis). Durch diese Grundtendenz wird die Frage nach den Quellen verwickelter, denn das metaphysische Interesse der Mutakallimün an einer Atomistik in dieser Form ist nicht ohne weiteres klar. Der Unterschied des vorliegenden Systems von der aš'aritischen Atomistik (siehe oben S. 5) liegt in der ganzen Grundtendenz, aber auch in der Einzelausführung.

Mit einigen Worten möchte ich noch auf die Stellung Abu'l-Käsim's zur Atomistik eingehen. Frage VI, hören wir, von diesem die Ansicht ausgesprochen: "Das Atom hat noch keine Qualität" oder Frage V: "Das Atom nimmt erst dann einen Raum und eine Richtung ein, wenn ein anderes neben ihm ist. Hasanī f. 27b: "Atome übereinander sind zum Körperbau nötig." Aus solchen Aussprüchen Abu'l-Käsim's könnten wir den Eindruck gewinnen, dass auch er Atomist war und zwar ein Vorläufer der späteren atomistischen Schule bei den Aš'arîten, welche Position und Ausdehnung dem an und für sich quantitätslosem Atom erst bei seiner Vereinigung mit einem anderen Dem steht entgegen, dass Abu'l Käsim die Gleichzuerteilte. heit der Substanzen (Frage I) und den leeren Raum ablehnte (Frage IV). Man muss bei ihm an starke, aristotelische Beeinflussung denken. Nach aristotelischem Vorbilde giebt er die Verwandlung von Wasser und Luft ineinander zu. Dieses findet seine Erklärung damit, dass er alle Körper aus den vier gleichen Naturzuständen, warm, kalt, nass und trocken, entstehen lässt. Dass er jedenfalls der Willkür Gottes mehr überlassen hat, geht daraus hervor, dass er Gott auf die "Dauer" (Frage XIV) und auf den Zustand des Vernichtetseins, (Frage XVI und XVII) Einfluss einräumt. Zuverlässiges können wir nach unserer Quelle über Abu'l-Kāsim nicht sagen. Sie ist ja eine Darstellung des Systems Abu-Hāšims; Abu'l-Kāsim findet doch nur in polemischer Absicht Erwähnung.

Ich gehe nun zur Darstellung des Inhalts der einzelnen Untersuchungen über.

# I. Untersuchungen über die Aehnlichkeit der Substanzen<sup>1</sup>).

17

Unsere Lehrer, (gemeint sind die Basrenser Mu<sup>4</sup>taziliten) sind der Ansicht, dass die Substanzen allesamt eine Art

1) Die in unserem Text weit häufiger, als die eigentliche Bezeichnung e0, für das Atom gewählte Bezeichnung الجزء الذي لا ينتجزَّأ oder جُزَّء mit "Substanz" ist auch sonst ganz gewöhnlich, wie Averroës mitteilt (bei Munk, Guide des Égarés S. 186 Anm. d. S. 185). Dazu Hasani f. 27a: "Die Substanz ist dasjenige, was in seiner Existenz Raum erfüllt und dessen Teilung unmöglich ist." Von den karäischen Uebersetzern wird "Substanz" durchgehends mit רק oder התיכה d. i. Atom übersetzt, s. Schreiner, Kalām S. 37 ff. – Von den beiden Hauptbedeutungen, die Aristoteles für die Substanz angiebt, (Metaph. IV, 2. 1017 b. 23) kommt für die Masa'il nur diejenige in Betracht, wonach die Substanz, das letzte Raumerfüllende (דס טֿחסצנוְעניסי, hier المتحبيز, s. Schreiner, Kalām S. 8 Anm. 2) ist das, was nicht von einem anderen ausgesagt wird. Siehe z. B. auch al-Igri, ed. Soerensen p. 14 und p. 18 الجوهر هو المتحبين und Josef al Başîr (bei Schreiner, Kalám, S. 37 Anm. 6): "Substanz ist, was einen Raum einnimmt." - Die Substanz ist ferner der beharrliche, reale Träger der Accidenzen, als solcher auch ausdrücklich als Substrat bezeichnet (z. B. Fr. XIV u. XVI). --- Die Substanz wird p. 22, 10 auch dasjenige genannt, "was die Gegensätze annehmen kann", entsprechend einer aristotelischen Erklärung, die aber nach Zeller II, 2 S. 308 Anm. 1 der Definition der Materie sehr nahe kommt; aber Materie ist ja in unserem System auch die Substanz nur; sie ist entsprechend der mechanischmaterialistischen Gesammtauffassung nur atomisierter Stoff, stoffliches Atom. - Die Unteilbarkeit der Substanz wird nirgends bewiesen, sondern stets vorausgesetzt, dagegen Hasanī f. 27 b: "Die einfache Substanz (d. h. das Atom; hier mit dem Ausdruck جوهر فرد bezeichnet, während sich in den Masā'il diese Bezeichnung, weil einer späteren Zeit angehörig, nicht findet) kann nicht weiter geteilt werden; al-Nazzām sagt, es kann bis ins Unendliche geteilt werden (Schreiner, Kalām S. 9 Anm. 1 und 3); ein Teil stimmt dem zu, die Philosophen nicht. Nach unserer Meinung wäre die Substanz, wenn sie teilbar wäre, zusammengesetzt, und die Teilung eines

2

bilden'), d. h. gleichartig sind. Abu'l Kāsim al Balhī ist der Meinung, dass die Substanzen verschieden sind, ebenso wie sie ähnlich sind. Und zwar hat er in seinen Büchern im Beweis für die Unkörperlichkeit Gottes gesagt: "Nur das ist ein Körper, was ein Analogon hat". Und daraus folgt, dass es möglich ist, dass ein Körper von dem anderen verschieden ist; jedoch ist, es auch möglich, dass er ihm ähnlich ist.

Die Richtigkeit der basrensischen Ansicht wird folgendermassen bewiesen:

I. Zwei Substanzen können bei der Wahrnehmung mit einander vertauscht werden, trotzdem wir eine gewisse Verschiedenheit kennen, oder, wie man das auch ausdrücken kann, trotzdem kein Zusammenhang zwischen ihnen besteht?). Die Vertauschbarkeit aber bei der Wahrnehmung beruht auf einer Gleichheit in bezug auf dieselbe. Die Gleichheit in bezug auf die Wahrnehmung wiederum auf dem gemeinsamen Besitz der Folgerung des Wesensattributes<sup>3</sup>), da die Wahrnehmung mit ihrem

jeden Körpers unmöglich, da sie ja ins Unendliche geht. Und so wäre die Ansicht vom Sprung nötig." — Ich behalte die Bezeichnung Substanz für das Atom bei; gemeint sind durchwegs Atome.

<sup>1</sup>) Dass dies einer Behauptung der Atomistik gleichkommt, ist aus Aristoteles, Physik I, 2. 184 b zu ersehen; dazu die arabische Uebersetzung des Abu'l Husain Muhammed 'Alt al - Başri (Steinschneider: Die arabischen Uebersetzungen; XII. Beiheft zum Centralblatt für Bibliothekswesen S. 53) mscr. orient. Leyden 1483 f. 2 a: فأما أن تكون على ما قال ديمقريطس واحدة في الجنس ألا أنها فأما أن تكون على ما قال ديمقريطس واحدة في الجنس ألا أنها الله التها العالية المحدة المحدة في الجنس ألا أنها المحدة على المعالية المحدة المحدة في المحدة المحدة المحدة على ما قال ديمقريطس واحدة في الصورة محتلفة II. Untersuchung darf nicht dazu führen, für die Frage nach der Gleichartigkeit der Substanzen jede reelle Differenz zwischen den gegnerischen Schulen auszuschliessen.

<sup>2</sup>) Nur ein solcher Zusammenhang pflegt sonst die Vertauschbarkeit zu begründen.

<sup>3</sup>) Gemeint ist die Raumerfüllung, (siehe p. 3, 20-22. 4. 7-22. 19, 1-2. 20, 1-20. 40, 5), während das Wesensattribut der Substanz die Substantialität ist. Die Substanz hat nach 8, 7 überhaupt 4 Attribute: Substantialität, Raumerfüllung, Existenz und Richtung. Diese Attribute

### Objekte durch diese verknüpft ist<sup>1</sup>). — Der gemeinsame Besitz der Folgerung des Wesensattributes aber bedingt die Aehnlichkeit.<sup>2</sup>)

sind die Eigenschaften, welche Aristoteles (bei Zeller II, 2. S. 205 Anm. 1) als xas' αίτο υπαρχον, πάθος xas' αυτο dem συμβεβηκίς gegenüberstellt. Man muss sich aber hüten, daraus folgernd, sie alle als Wesensbezu betrachten. صفات الذبات stimmungen im technischen Sinne der صفات الذبات Wesensattribut ist in diesem System (siehe z. B. S. 5, 8, 18, 21-19, 1; siehe auch Frankl, Ein mu'tazilitischer Kalām aus dem 11. Jahrhundert. SWAW. B. 71 S. 190) dasjenige Attribut, das so lange, wie das Wesen, d. h. im Sein und Nichtsein, bleibt, vgl. Hasani f. 45a: أبو على وأبو هاشم والصفة الذاتية التى متى علم الموصوف علم عليها موجودا أو معدوما والمقتصاة هي التي متى [مدا] صحَّت جبت, - Die Folgerung des Wesensattributes wird die Raumerfüllung darum genannt, weil sie in der Existenz der Substanz sofort auftritt und die Unterscheidung der Substanz von der Nichtsubstanz bewirkt (p. 8, 14-9, 3. 18, 9 und andere). Die Bedeutung der Raumerfüllung für die Substanz ausser den angegebenen Stellen zu ersehen aus S. 20 Anm. 2. صفة مقتصاة عن صفة الذات Bezeichnet wird dieses Attribut auch mit صفة الذات oder صفة مقتصاة عن أخص أوصافد. Aber auch der Ausdruck, dass لما هو deutlicher erklärt durch p. 88, 19) لما هو عليد في ذاته etwas (لنفسد أو لما هو عليه في نفسه oder Fr. XVII عايد من صفة الذاتية ist, bedeutet, dass es als Folgerung eines Wesensattributes oder auf Grund eines solchen ist. Diese Bedeutung für diesen Ausdruck beweist Unter-لما هو عليد في suchung VIII, wo von der Grösse gesagt wird, dass sie لما sei, während es von der Raumerfüllung, die mit ihr identisch ist, gewöhnlich heisst, sie sei die Folgerung des Wesensattributes.

<sup>1</sup>) Siehe p. 3, 21-22. 5, 5. 23, 9 ff. 40, 7.

2) Vgl. Šahrastānī ed. Cureton p. 58, Jeschú'a bei Schreiner S. 82, Îģī. S. 14. Hierzu und überhaupt zu diesem Beweise siehe Hasanī f. 21a: "Alle Substanzen sind gleich, Abu'l Kāsim meint, sie sind verschieden, und dieser Meinung schliesst sich ein Teil von ihnen an. Wir aber sagen: Gleichheit heisst die Möglichkeit, dass eine der beiden Wesenheiten die andere in dem ersetzt, was für sie notwendig, möglich und unmöglich ist; die Gleichheit tritt aber infolge eines Wesensattributes ein. Abu'l Kāsim dagegen meint, die gleichen Wesenheiten müssen an allen Attributen gemeinsamen Anteil haben, ausser an Zeit und Ort. Darauf antworten wir, dies ist nach der Erklärung, die wir erwähnt haben, nicht nötig. Das Ding wird wahrgenommen in dem aus seinen Wesensattribut gefolgerten Attribut:

1) Wie wir die Existenz des Wahrgenommenen bei der Wahrnehmung kennen, kennen wir bei der Wahrnehmung auch die Verschiedenheit von anderen Dingen. Die Wahrnehmung muss also ihr Objekt entweder in seiner Existenz oder in dem Attribut erfassen, durch welches es von anderen Objekten verschieden ist. In bezug auf seine Existenz kann das Ding nicht wahrgenommen werden, denn dann müsste alles Existierende und zwar mit allen Sinnen in gleicher Weise wahrgenommen werden; sc. also bleibt nur übrig, dass die Wahrnehmung an dem unterscheidenden Attribute haftet<sup>1</sup>) und dies ist eben die Folgerung seines Wesensattributes.

2) Wir kennen bei der Wahrnehmung der Substanz 3 Attribute: Raumerfüllung, Existenz und Richtung. An das Attribut der Existenz kann, wie schon erwähnt, die Wahrnehmung nicht geknüpft sein, ebenso wenig an die Richtung, da wir sonst zwischen demselben Ding, wenn es sich in verschiedenen Richtungen befindet, unterscheiden müssten. Also muss sie an die Raumerfüllung<sup>2</sup>) geknüpft sein, dasjenige Attribut, durch welches

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Siehe oben S. 18 Anm. 3 und nächste Anmerkung.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Die Bedeutung der Raumerfüllung im System der Atomistik ist ersichtlich aus Munk, Guide I S. 185 Anm. 3, aus Lasswitz, I S. 139. Die Annahme der Raumerfüllung als einer Supposition des dreidimensionalen Raumes findet sich auch in unserer Darstellung, z. B. 42, 8-9, wohl zu beobachten, in einer der mittleren Untersuchungen. — Ich bin von der seit Munk gebräuchlichen Uebersetzung "Position" abgewichen und übersetze Winkelbrand folgend (Geschichte der Philosophie S. 32. 33) mit "Raumerfüllung" im Sinne von Grösse und Körperlichkeit. Denn Dimension, Grösse wird in unserem System Untersuchung VIII schon dem Atom gegeben, soll, wie ausdrücklich hervorgehoben wird, nicht auf der Zusammensetzung beruhen (vgl. dagegen Maimonides in der Darstellung der 1. Prämisse der Mutakallimun Dalalat al ha'irin, I., c. 73 und dazu Schreiner, Kalām S. 45 Anm. 3) und die Raumerfüllung wird an der betreffenden Stelle auch ausdrücklichen Xamula, Grösse, Dimension genannt. Ausdrücklich wird ferner von der Raumerfüllung gesagt (Untersnchung XVII), dass eine ihrer speziellsten Eigenschaften sei, dass das Ding eine Richtung nicht bloss an-, sondern wirklich einnehme. Die

die Substanz von anderen unterschieden wird,' und also die Folgerung seines Wesensattributes.

3) Bei der Wahrnehmung kennen wir das Ding, wie schon gesagt wurde, in bezug auf das Attribut, durch welches es sich von anderen unterscheidet. Denn die Wahrnehmung giebt uns die Kenntnis der Aehnlichkeit und der Verschiedenheit. Würde die Wahrnehmung ausser an dieses Attribut, das die Folgerung seines Wesensattributes ist, noch an ein anderes geknüpft sein, so würde sie mit mehr als einem verbunden sein und also zum Wissen werden.

4) Die Attribute des Objektes, durch welche die Wahrnehmung mit dem Dinge verknüpft sein könnte, könnten sein: a) ein Attribut, das von Gott kommt; als solches kommt das Attribut der Entstehung<sup>1</sup>) in Betracht; für dieses aber gilt dasselbe, was wir schon vom Attribut der Existenz gesagt haben. b) ein Attribut, das von einem Begriffe<sup>2</sup>) einer Ursache herrührt; dann müssten wir aber die Substanz ihrer Richtung nach wahrnehmen<sup>3</sup>), was wir schon zurückgewiesen haben. Ferner müssten

<sup>1</sup>) Die Substanzen entstehen durch die Schöpfung des Agens: "Die Existenz ist durch einen Wirkenden" (23, 6. Fr. XIV, Fr. XV, auch Jeschu'a bei Schreiner S. 39), oft auch in anderen Fassungen. Ausführlich siehe zu Untersuchung III.

<sup>2</sup>) Ueber den Begriff, معنى, von Schreiner Ding, auch bestimmendes Ding übersetzt, s. Schreiner Jeschu'a S. 28. Unter dem "Begriff", "Ding" wird alles zusammengefasst, was als Ursache einer Eigenschaft des Körpers von aussen kommt, also auch die Accidenzen z. B. "Sein" (siehe folgende Anmerkung), Schwärze und Weisse (z. B. p. 5, 20. 6, 16. 9, 6). Siehe

auch Hasani f. 45a: الصفة أوجبها معنى أبعنويبة كلّ صفة أوجبها

\*) Das Attribut der Richtung hängt ab von einem Accidenz der

ganze Darstellung des Systems, wie es aus der Inhaltsangabe ersichtlich wird, zeigt auch, dass unser System durchaus nicht punktuelle, sondern körperliche, raumerfüllende Atome annimmt. Die Bedeutung dessen kann aus Lasswitz I. 133 139 ersehen werden. — Dass die Raumerfüllung nächst der Substantilität die wesentlichste Eigenschaft der Substanz ist, sahen wir schon oben S. 17 Anm. 1, S. 18 Anm. 5. Sie wird ein einheitliches Attribut, wie die Existenz genannt (p. 10, 8), während sie in der griechischen Atomistik verschieden ist.

wir dann den Menschen wahrnehmen inbezug auf alle Attribute. die er durch Begriffe erhält. c) ein Attribut, das weder vom Wesen, noch von der Ursache herrührt; dann müssten wir den Schöpfer bei der Schöpfung und den Wahrnehmenden bei dem Wahrnehmen wahrnehmen<sup>1</sup>). d) Das Wesensattribut<sup>2</sup>). Ein mit dem Wesen zusammenhängendes Attribut aber kennen wir ausser der Raumerfüllung bei der Wahrnehmung nicht<sup>5</sup>), müssten es aber kennen, da eine Verwechslung hier ausgeschlossen ist. Besitzen wir aber kein Wissen von dem Ding in Bezug auf ein Attribut, so können wir es in bezug auf dieses doch nicht wahrnehmen. — Die Wahrnehmung kann also mit dem Wesen nur verknüpft sein in bezug auf die Folgerung des Wesensattributes.

Der Schluss von der Vertauschbarkeit auf die Aehnlichkeit berechtigt nicht zu dem von der Unterscheidbarkeit, z. B. zwischen schwarzer und weisser Substanz, auf die Verschiedenheit<sup>4</sup>):

1) Die Vertauschung ist nur dann ein Hinweis auf die Aehnlichkeit, wenn sie sich von nichts anderem, als der Aehnlichkeit herleiten lässt. Da die Unterscheidung zwischen schwarzer und weisser Substanz aber von der in ihnen vorhandenen Farbe, nicht auf einer wesenhaften Verschiedenheit beraht, so beweist sie nicht die Verschiedenheit. 2) Beim Tasten werden selbst schwarze und weisse Atome mit einander verwechselt. 3) Die jetzt weisse Substanz war kurze Zeit früher schwarz, die Ver-

Substanz, nämlich dem "Sein" (siehe Untersuchung VII Unters. XIII) also von einem Ding, Begriff.

Nach dieser Uebersetzung punktiere ich auch مُحْدِثًا und مُحْدِثًا

<sup>2</sup>) Gemeint ist die Substantialität, s. oben S. 18 Anm. 3.

<sup>3</sup>) Nach S. 20 kennen wir bei der Wahrnehmung der Substanz nur drei Attribute. Raumerfüllung, Existenz und Richtung, während sie doch vier hat, nämlich noch die Substantialität. Diese, das Wesenattribut, kennen wir bei der Wahrnehmung nicht, darum können wir nicht in bezug auf sie das Wahrgenommene wahrnehmen.

<sup>4</sup>) Die Frage wird am Schluss als erste unter den drei, der Untersuchung angehängten Fragen aufgezählt, sie entspricht also einem thatsächlichen Einwand. tauschung betrifft also gleichfarbige Substanzen, ebenso wie verschiedenfarbige. 4) "Dieses ist nur eine Vervollkommnung des von uns erbrachten Beweises von der Vertauschung und bildet keinen Einwand gegen denselben". Denn 2 Wesen können sehr wohl dieselbe Bestimmung (Eigenschaft) tragen, bei beiden wird es auf verschiedene Weise erwiesen<sup>1</sup>). 5) Da diese Substanzen, wenn sie farblos wären, vertauschbar und also auch ähnlich wären, muss dasselbe auch zutreffen, wenn sie verschieden an Farbe sind. Da die Aehnlichkeit auf einer aus ihrem Wesen abgeleiteten Bestimmung beruht (d. i. die Folgerung ihres Wesensattributes)<sup>2</sup>), so wird sie auch durch die verschiedenen Begriffe nicht geändert.

II. Wären die Substanzen verschieden, so müssten sie sich in einem Merkmal, einer Bestimmung, unterscheiden, und die Unterscheidung in diesem Merkmale müsste ihre Verschiedenheit bewirken und anzeigen. Wie sollten sie sich aber in einem Merkmale unterscheiden, da sie in Substantialität, Raumerfüllung und Annahme von Accidenzen übereinstimmen. Diese letzte ist eine Bestimmung, die dem Attribut der Raumerfüllung sich anschliesst<sup>8</sup>), sodass alles, was Raum einnimmt, auch sie besitzen muss. Ist nun allerdings, abgesehen von der Zusammensetzung<sup>4</sup>), bei der allein 2 Substrate dasselbe Accidenz haben,

<sup>1</sup>) Also kann hier bei scheinbar verschiedenen doch dieselbe Eigenschaft vorliegen. Dies ist der einzig befriedigende Sinn, den die Stelle für den Zusammeuhang ergiebt.

<sup>2</sup>) Siehe oben S. 18 Anm. 3.

<sup>9</sup>) Die Beziehung zwischen den Attributen und Bestimmungen zeigt Hasanī 45a: "Attribut ist jedes Ding, das zum Wesen hinzutritt, kein Wesen ist, aber mit diesem gewusst wird. Bestimmung ist ein Ding, das zum Wesen hinzutritt, kein Wesen ist, mit dem Wesen noch nicht gewusst wird, da es nur gewusst wird bei zwei verschiedenen Dingen". Die Bestimmungen nehmen also eine Mittelstellung zwischen Attributen und Accidenzen ein. Als Bestimmungen, die aus der Raumerfüllung folgen, werden sonst (p. 12, 9–12) aufgezählt: Annahme der Accidenzen, Wahrnehmbarkeit mit 2 Sinnen und Raumbehauptung. Auch daraus ergiebt sich, welche Bedeutung der Raumerfüllung in unserem System zukommt,

4) Ueber die Zusammensetzung siehe zu Unters. XIII,

dies sonst nicht gewöhnlich, so fällt damit die Uebereinstimmung in der Annahme von Accidenzen noch nicht weg. Diese bedeutet ja für uns nur, dass wenn ein Accidenz einem Substrat zukommen könnte, dessen Raumerfüllung auch genügen würde, es wirklich anzunehmen<sup>1</sup>). Ferner ist es ja inbezug auf das Wesen ganz gleich, ob in 2 Substraten auch reell dieselben Accidenzen existieren oder nicht<sup>2</sup>). Darum beweist auch die gleiche Fähigkeit zur Annahme der gleichen Accidenzen die Gleichheit der Substanzen, weil sie von einer zufälliden Gleichheit der Accidenzen nicht abhängig ist, während die Gleichheit des Objectes darum nicht die Verschiedenheit zweier Willensäusserungen aufheben kann, weil diese Gleichheit eben keine wesentliche ist, da sie ja ohne dieses gemeinsame Objekt bei den beiden Willensäusserungen nicht vorhanden ist.

Hieran wird folgender ähnlicher Beweis geschlossen. Alle Substanzen haben 4 gleiche Attribute: Substantialität, Raumerfüllung, Existenz und Richtung; keine Substanz besitzt ein anderes Attribut. Da die Substanzen also in allen Attributen übereinstimmen, ist die Unterscheidung in irgend einem ausgeschlossen, und, da dies die Voraussetzung für die Verschiedenheit ist, damit auch diese.

III. Die Substanz unterscheidet sich von der Nichtsubstanz durch ihre Substantialität und ihre Raumerfüllung, und zwar dementsprechend, dass die Substanzen in der Existenz in beiden

<sup>2</sup>) Die Verbindung der Accidenzen mit den Substanzen beruht also nicht auf irgend welcher organischen Beziehung der beiden, sondern ist als ein rein mechanischer Prozess gedacht, der sich für jede Substanz inbezug auf jedes Accidenz in der gleichen Weise auf Grund der Raumerfüllung vollziehen kann. Nur eine Ausnahme wird gemacht. Manche Accidenzen setzen doch eine gewisse Disposition بنيخ voraus; so heisst es am Schluss dieses Kapitels: "Auch die Mineralteilchen könnten unter der Bedingung Leben, Wissen und Macht annehmen, dass sie sich nämlich mit Seelenteilchen, jegen beiden, jegen vürden". Vgl. zu dieser letzteren Anschauung noch zu Untersuchung XIII.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Siehe hierzu S. 22 Anm. 4.

übereinstimmen, in der Nichtexistenz nur in der Substantialität<sup>1</sup>), wobei es aber bekannt ist, dass sobald sie existieren, auch ihre Raumerfüllung und die Uebereinstimmung in derselben nötig ist. Was die Substanz von dem ihm verschiedenen unterscheidet. muss sie mit dem verbinden, was diese Eigenschaft gemeinsam mit ihm hat. Dasselbe Attribut, d. i. in der Existenz Substantialität und Raumerfüllung, macht die Verschiedenheit, ebenso aber auch die Gleichheit aus. Dass aber neben der Substantialität die Raumerfüllung die Verschiedenheit begründet, geht daraus hervor, dass, wenn wir die Raumerfüllung der Substanz und kein anderes Attribut derselben erkennen, wir sie schon von dem ihr verschiedenen unterscheiden können. Die Kenntnis der Verschiedenheit ist eine Ableitung aus der Kenntnis des Unterscheidenden. — Dazu kommt, dass diese Unterscheidung nicht eintreten kann

a) wegen ihrer Entstehung, weil sie auch vor der Entstehung von anderen verschieden ist, weil dann alles entstandene ihr gleich sein müsste, und dann das Ding im Nichtsein von seiner Beschaffenheit im Zustande des Seins (und umgekehrt) verschieden sein müsste.

b) wegen eines Attributes, das ihr wegen einer Ursache zukommt. z. B. nicht wegen der Richtung, weil die Substanz verschieden bleibt, trotz des Richtungswechsels, nicht aber möglich ist, dass die verschiedenen Richtungen immer aufs neue die Verschiedenheit erzeugen, weil sonst dieselbe Bestimmung auf entgegengesetzte Attribute zurückgehen müsste, und weil forner die Substanz auch im Nichtsein, wo sie keine Richtung hat von anderen unterschieden ist.

c) wegen der Existenz eines Begriffes, dass z. B. gesagt würde, das Schwarze unterscheidet sich von dem Weisseu durch die Existenz der Schwärze bei ihr. Ein solcher Begriff kann für die Unterscheidung nicht das massgebende sein, teils wegen der unter a und b auseinandergesetzten Gründe, ferner auch deswegen, weil zwei Substanzen, die in der Farbe verschieden,

1) Dagegen Abu 'Abdallāh in Aşl zu Frage III,

in Geschmack und Geruch aber gleich wären, wenn solche Begriffe massgebend wären, ähnlich und verschieden wären. Wenn nun das ihnen in gleicher Weise entgegengesetzte hinzuträte, würde es sie in einer Beziehung, insofern sie gleich sind, aufheben, nicht aber in der anderen; sie würden also zugleich existierend und nichtexistierend sein.

Die Substanz kann also, da es eine andere Bedingung sonst nicht giebt, von dem von ihr verschiedenen nur verschieden sein — durch ihre Substantialität und ihre Raumerfüllung Diese Uebereinstimmung in ihnen führt nur darum zur Gleichheit der sie besitzenden Substanzen, weil, wie die Substantialität, auch die Raumerfüllung ein einheitliches Attribut ist, das nicht bei den verschiedenen Substanzen verschieden ist, sodass man verschiedene Grade der Raumerfüllung<sup>1</sup>) unterscheiden könnte<sup>2</sup>).

### II. Untersuchung über diejenigen Attribute, auf denen die Aehnlichkeit und die Verschiedenheit beruht.

Nach den Basrensern ist für die Aehnlichkeit die Uebereinstimmung im Wesensattribut und dessen Folgerung ausschlaggebend. Nach Abu'l Ķāsim ist die Uebereinstimmung in allen Attributen ausser Ort und Zeit nötig.

Früher ist schon erklärt worden<sup>8</sup>), dass die Aehnlichkeit nur auf dem beruht, dessen Kenntnis die Voraussetzung für die Kenntnis seiner ist. Da wir nur allein auf Grund des Wesensattributs und seine Folgerung, ohne Kenntnis der anderen Attribute die Aehnlichkeit feststellen können, z. B. bei zwei Schwärzen allein auf Grund ihrer Schwärze und des daraus gefolgerten, so

<sup>8</sup>) Bei Gelegenheit der Verschiedenheit p. 9, 2: Die Kenntnis der Verschiedenheit ist abgeleitet von der Kenntnis dessen, was die Verschiedenheit bewirkt.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Siehe oben S. 20 Anm. 2.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Der hier folgende, in der Inhaltsangabe übergangene Abschnitt enthält die Zurückweisung des Vorwurfs, dass der ganze III. Beweis nur eine Umbiegung des I. sei, der von der Wahrnehmung ausging.

ergiebt sich, dass die Achnlichkeit allein auf dem Wesensattribut und seiner Folgerung beruht.

#### III. Untersuchung über die Substanz im Nichtsein<sup>1</sup>).

Unsere beiden Lehrer Abu 'Alī und Abu Hāšim sind der Ansicht, dass die Substanz im Nichtsein Substanz ist. Dasselbe sagt auch Abu 'Abdalläh und bisweilen lässt er in sein System<sup>2</sup>) Aeusserungen einfliessen, aus denen klar hervorgeht, dass auch das Nichtseiende das Attribut der Raumerfüllung erhält, die daraus sich ergebende Bestimmung der Raumbehauptung aber, d. h. dass es etwas ähnliches hindert an seine Stelle zu treten, der Substanz nur in ihrer Existenz zu teil werde. So macht er die Existenz zur Bedingung für diese Bestimmung, sowie für die der Annahme von Accidenzen und die der Wahrnehmungsmöglichkeit der Substanz mit zwei Sinnen<sup>®</sup>). Unser Lehrer Abu Ishäk ist der Meinung, dass das Nichtseiende in der Nichtexistenz kein spezielles unterscheidendes Attribut hat, sondern seine Unterscheidung auf einem erst eintretenden Attribut beruht, sodass der Substanz kein Attribut ausser Raumerfüllung, Existenz und Richtung zukommt und die Unterscheidung allein auf der Raumerfüllung beruht<sup>4</sup>). Abu'l Kasim ist der Meinung, dass dem

<sup>2</sup>) Beachte den hier angewandten Ausdruck: يَجرى في كلامة ما
 2) Beachte den hier angewandten Ausdruck: يقتضى ألمن .
 2) Leber diese siehe oben S. 23 Anm. 3.

<sup>4</sup>) Siehe zu dieser Ansicht den dritten Beweis S. 26 und Hasanī f. 27a: "Nach den Basrensern kommt der Substanz darin, dass sie Substanz

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Die Frage ist schon ausführlich behandelt von Steiner S. 81, Frankl, Ein mu'tazilitischer Kalām S. 185, Schmölders, Essai sur les écoles philosophiques chez les Arabes S. 146 ff. Die Angaben Šahrastānīs' (Haarbrücker S. 79 ff.) werden hier mehrfach korrigiert, vor allem zeigt sich, dass Abu Hāšim und Abu 'Alt die Ansicht Abu'l Huşain al-Hajjāt's vertreten. Die Bedeutung dieser Frage im Gesammtsystem erläutert Steiner a. a. O. S. 82. Sie tritt besonders in der ersten der angehängten Fragen hervor, die man gut thut, schon hier heranzuziehen.

Nichtseienden nicht die Bezeichnung Substanz und Accidenz zu geben ist und er enthält sich von jeder anderen, ausser Ding<sup>1</sup>), Willensobjekt, Wissensobjekt, Ding dem etwas zu Grunde liegt<sup>2</sup>). Bisweilen nennt er es auch "bestehend"<sup>3</sup>), wobei er aber das "Bestehen" anders versteht wie wir.

I. Beweis für die basrensische Ansicht: Die Substanz ist Substanz ihrem Wesen nach; sie muss also Substanz bleiben, solange ihr Wesen dauert; ihr Wesen hört in keinem Zustande auf Wesen zu sein, also muss auch die Substanz Substanz in allen Zuständen bleiben, auch im Nichtsein.

Die Substanz ist Substanz ihrem Wesen nach. Nicht ist sie Substanz durch ihre Existenz oder durch ihre Entstehung in bestimmter Beziehung, oder durch ihr Nichtsein<sup>4</sup>). Auch ist sie nicht Substanz dadurch, dass sie in bestimmter Beziehung nicht existiert, d. h. durch die Nichtexistenz eines bestimmenden Dinges. Denn ein solches Ding kann nicht eine solche ausschliessliche Geltung haben, dass es allein die Substantialität dieses Wesens

ist, ein Attribut zu, welches sowohl in der Existenz, wie in der Nichtexistenz, besteht. Nach Abu Ishāk b. 'Ajjāš unterscheidet sie sich von anderem durch ein erwartetes Attribut, nämlich die Raumerfüllung, Nach unserer Meinung kann die Substanz auch im Nichtsein gleich und verschieden sein, also muss sie schon im Nichtsein ein Attribut haben, durch welches sie sich unterscheidet." Abgelehnt wird von Abu Ishāk b. 'Ajjāš als Attribut die Substantialität.

<sup>1</sup>) Dazu Šahrastānī a. a. O. Īģī p. 244 und Hasanī nächste Anmerkung.

, <sup>2</sup>) Hasanī 44b: "Die meisten sind der Ansicht, das Nichtseiende wird definirt als Ding. [Im Mscr. fehlt ein Name] sagt: Nein. Ich sage, das Wichtigste, was davon ausgesagt wird, ist: Das Erkennbare, das nicht existiert." Aussergewöhnlich ausführlich referirt Hasanī auch f. 27a im Substanzenkapitel. Die Nachricht Šahrastānī's (Haarbrücker I S. 76) über Hisām b. 'Amr al-Fūți's Ansicht in dieser Frage wird bestätigt; von al-Hajjāt ausgesagt, dass er sogar den Körper im Nichtsein für möglich hielt. — Von der Ansicht, dass das Nichtseiende etwas erkennbares sei, gehen Beweis III bis VI aus.

<sup>8</sup>) Šahrastānī, Haarbrücker I, 79 und darüber Steiner S. 81.

4) Die Abweisung dieser nach der bekannten Disjunktion vorhandenen Möglichkeiten giebt nichts neues. im Gegensatz zu anderen herbeiführte<sup>1</sup>), alle Wesen müssten also Substanzen sein. Ueberhaupt macht das Nichtsein die Ausübung einer Wirkung unmöglich, wie wir es bei dem nichtexistierenden Willen sehen, mit dem man nichts wollen kann, eben darum weil er nichtexistierend ist. Ein solches Ding, das, sobald es existiert, die Substantialität des Wesens nicht mehr zur Folge hat, giebt es auch garnicht. Ferner müsste dann auch die Schwärze wegen der Nichtexistenz eines Dinges Schwärze sein; würden dann beide Dinge, das die Substantialität und das die Schwärze durch sein Nichtsein bewirkende, nicht existieren, so würde dasselbe Wesen Schwärze und Substanz sein, was wegen der bald auseinander zusetzenden Gründe<sup>2</sup>) nicht geht.

Die Substanz kann auch nicht Substanz sein wegen der Existenz eines Begriffes oder Dinges. Dieser Begriff müsste das spezielle Attribut, durch welches er die Substantialität bewirkt, wiederum durch ein Ding besitzen, ebenso, wie die Substantialität durch ein Ding herbeigeführt wird. Dies würde zu einer unendlichen Zahl von bestimmenden Dingen führen. Dieses Ding müsste ferner, um eine spezielle Geltung für bestimmte Wesen zu haben, ein Zustand<sup>8</sup>) in der Substanz sein, würde als solcher dann Substantialität und Raumerfüllung voraussetzen. Da nun aber diese wiederum, wie wir es hier glauben, des Begriffes bedürfen, so würden die beiden sich gegenseitig voraussetzen, was ebenso unmöglich ist, wie das ein Ding sich selbst voraussetzt. Schliesslich giebt es keinen Begriff, von dessen Existenz die der Substanz abhänge, während mit seiner Nichtexistenz die Substanz aufhörte zu existieren.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Wahrscheinlich nach dem, was gleich beim bestimmenden Ding, gesagt wird, deshalb, weil es keinen Zustand bilden kann.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Siehe S. 31.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Der Zustand ist nach Šahrastānī, Haarbrücker I S. 83 ff., ein Zwischending zwischen Attribut und Nichtattribut, ein Zustand, der ausser dem Wesen der Sache liegt, ohne die Sache aber nicht denkbar ist. Er ist die Folge eines Attributes. Ebenso muss alles, was durch ein Bewirkendes ist, ein Zustand sein. S. Fr. XVI. Was durch einen Begriff ist, kann ein Zustand sein, braucht es aber nicht zu sein, wie z. B. die Schwärze.

Es ist aber auch nicht möglich, dass die Substanz Substanz sei durch einen Bewirkenden, einen Agens, d. i. in diesem Fall durch Gott. Für Gott wäre es möglich, dass er das Ding schüfe, ohne es zur Substanz zu machen. Denn, halten wir seinen Zustand von Einfluss für die Substantialität, so muss diese seinem freien Willon unterliegen, ebenso wie das Wort. weil es durch einen Agens zur Erzählung wird, von diesem erzeugt werden kann, ohne dass er es zur Erzählung machen müsste. Bei dem Wissen liegt diese Möglichkeit darum nicht vor<sup>1</sup>), weil das Wissen nicht durch Gott Wissen ist. Nur insofern ist es durch Gott Wissen, als der Umstand, dass der Schöpfer das Geglaubte, d. h. das für wahr gehaltene weiss. Einfluss darauf hat, dass der Glaube, den er schafft, Wissen wird. Dies verhält sich so, dass der Glaube dadurch Wissen wird, dass er in einer bestimmten Beziehung auftritt. Diese Beziehung ist eben seine Erscheinung auf Grund der That dessen, der das Geglaubte weiss<sup>2</sup>).

Ferner: wenn Schwärze und Substanz, was sie sind, durch einen Agens, durch Gott sind, so kommt ihr Wesensattribut nicht mehr einem bestimmten Wesen zu, sondern Gott kann jedes Wesen zur Schwärze oder zur Substanz machen und sogar dasselbe zu beiden machen, da zwischen beiden kein Gegensatz oder die Analogie eines Gegensatzes besteht, wie er z. B. zwischen Gebot und Verbet, zwischem Schönem und Hässlichem besteht, weswegen der Agens nicht dasselbe Wort zu Gebot und Verbot, dasselbe Werk zu einem hässlichen und schönen machen kann. Zwischen Schwärze

L

<sup>2</sup>) Diese Frage wird in den Masā'il ausführlich diskutirt f. 158 b-162 a. 152 b: "Welches sind diese Beziehungen, in bezug auf die der Glaube auftreten muss, um Wissen zu werden. Entweder, dass er von der Vernunft her auftritt, oder auf Grund der Erinnerung der Vernunft oder durch die Schöpfung dessen, der das Geglaubte weiss. f. 162 a: Der Umstand, dass der Schöpfer das Geglaubte weiss, hat darauf Einfluss, dass der Glaube Wissen wird, obwohl er nicht an ihn geknüpft ist: Aehnlich darüber Hasanī f. 36 b. — Den hier im Text folgenden Abschnitt habe ich nicht völlig verstanden.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Dass nämlich Gott das, was er an Wissen in uns schafft, zur Existenz führt, ohne es zum Wissen zu machen.

and Substanz besteht auch nicht die Spur eines solchen Gegensatzes, denn darin, dass das Ding Schwärze ist, liegt nichts, was erfordert, dass es nicht raumerfüllend wäre. Im Gegenteil die Raumerfüllung ist ja die Spezialisierung mit dem Attribute, durch welches die Substanz gesehen wird 1); hier also als Schwärze wahrgenommen wird. Gott könnte also dasselbe Ding zur Schwärze und zur Substanz machen. Hinzutretende Weisse würde dann aber eine der beiden Beziehungen, nämlich die Schwärze, die ihr entgegengesetzt ist, ohne die andere, nämlich die Substantialität autheben<sup>2</sup>), Dies würde nun erstens eine partielle Aufhebung, ferner eine Aufhebung des Substrates durch einen bei ihm gefundenen Zustand bedenten, da ja die Weisse ein Zustand des Dinges sein müsste, das es nun teilweise aufheben würde. Die partielle Aufhebung kann man nicht mit dem Einwand abweisen, dass mit der Aufhebung der Schwärze auch die Substanz aufgehoben werde. Diese Aufhebung vernichte die Existenz, damit auch die von ihr abhängige Raumerfüllung und ebenso die Substanz, die auf dieser ja beruht. Denn es, kann die Weisse die Schwärze nur aufheben, wenn sie schon ihren Ort einnimmt, dazu aber muss das Wesen existierend und raumerfüllend sein. Die Substanz könnte ja auch als Substanz nur

<sup>1</sup>) Hierüber siehe oben S. 19 Anm. 1.

1.12) Der Grundzug der gesammten Beweisführung bei Hasani f. 27a: JDie Basrenser meinen: Die Substanz ist Substanz ihrem Wesen nach d. h. thre Substantialität wird ihr auch im Nichtsein prädicirt, und es ist unmöglich, sie je zum Accidenz zu setzen. Nach den Bagdadensern ist sie es durch ein Agens. . . . Nach unserer Meinung würde, wenn dies tichtig wäre, nämlich dass die Substanz durch ein Agens Substanz ist, es möglich sein, sie zu gleicher Zeit als Substanz und als Schwärze hervorzurufen, da zwischen diesen beiden kein Gegensatz oder etwas ähnliches besteht. Wenn dann das Wesen dadurch, dass die Weisse hinzutritt, in einer Beziehung ohne die andere aufgehoben wird (nämlich nur als Schwärze), so würde es zu gleicher 'Zeit existierend und nichtexistierend sein.", — Die Anschauung, dass jedes Ding nur durch seine entgegengesetzte Ansicht aufgehoben wird, ist für unser System wichtig; siehe zu Untersuchung XIII und ebenso Untersuchung XVII. Für die Auffassung des Gegensatzes sind wesentlich die Anschaungen Aristoteles' and the spectrum for a spectrum of Metaphysik IX, 3 geltend.

durch etwas aufgehoben werden, was ihr selbst, nicht wie hier der Schwärze entgegengesetzt ist. — So müsste die Annahme der Entstehung der Substanz durch einen Agens unbedingt zur Möglich-

keit der partiellen Authebung d. h. einer Absurdität führen.

Die Substanz kann auch nicht Substanz, gefolgert aus ihrem Wesensattribut, sein, denn es giebt kein Attribut, auf das hingewiesen werden könnte, dass seinetwegen die Substanz Substanz sei. Auch meinen wir ja damit das, was die Grundlage für seine Attribute bildet. Bei diesem Attribut wäre es ja auch nötig, dass es zur Substanz gehöre und im Sein und Nichtsein bliebe. Es wäre also dasselbe, wie wir es haben wollen, sc. wenn wir sagen, dass die Substanz ihrem Wesen nach Substanz sein soll. Auch müsste die Substanz um seinetwillen raumerfüllend sein<sup>1</sup>), da wir dies unter Substanz verstehen.

Nachdem also alle Glieder der Disjunktion abgelehnt sind, bleibt nur übrig, dass die Substanz ihrem Wesen nach Substanz sei. Ihr Wesen aber hört nie auf, Wesen zu sein, denn unter dem Wesen verstehen wir das, dessen Kenntnis und Bezeichnung ist<sup>2</sup>). In diesem Zustande aber bleibt das Wesen immer. Wird nun gesagt: warum ist es nicht möglich, dass das Wesen aufhört, seiend oder nichtseiend zu sein, und einen Zustand annimmt, wo kein Wissen mehr von ihm möglich ist, so sagen wir, weil seine Existenz schon vor derselben gewusst wird und es durch dieses Wissen von anderen unterschieden wird. Hätte dieses unterscheidende Wissen kein Objekt, so könnte kein Wissen ein solches haben.

II. Die Substanz muss in ihrer Existenz raumerfüllend

2) So wird von al-Hajjāt das Ding definiert: Šahrastānī, ed. Cureton p. 53 منا يعلم ويخبّر عنه (ebenso Hasanī f. 27a: "Das Ding ist dasjenige, von dem etwas gewusst wird."—In dem hier vorliegenden neutralen Sinn wird زات "Wesen" in unserem Text fast ausschliesslich gebraucht, selten im sonst gebräuchlichen von Substanz.

<sup>1)</sup> Müsste also raumerfüllend durch die Raumerfüllung sein, da diese ja die Folgerung ihres Wesensattributes ist.

sein<sup>1</sup>). Als Ursache der Raumerfüllung müssen wir zunächst an die Existenz denken, weil mit ihr die Raumerfüllung entsteht und vergeht und nach der gewöhnlichen Methode, die "Wirkenden" festzustellen<sup>2</sup>), wir ein so wirkendes Attribut, falls sich kein anderes Ding dazu findet, zum Wirkenden machen<sup>s</sup>). An die Existenz als Ursache können wir darum nicht denken, weil dann alles Existierende raumerfüllend sein müsste. Also muss ein anderes Attribut das Bewirkende sein. Dieses Attribut kann nicht begrenzt sein, denn dann könnte ja ebenso gut die Raumerfüllung Ursache seiner Existenz sein, wie seine Existenz Ursache der Raumerfüllung ist. Auch würde ein zeitlich begrenztes Attribut immer wieder ein anderes als Ursache voraussetzen und so ins unendliche. Die Ursache für die Raumerfüllung muss also ein unbegrenztes Attribut sein, das demgemäss der Substanz auch im Zustand des Nichtseins zukommt.

III.<sup>4</sup>) Von dem Nichtseienden können zwei verschiedene Erkenntnisse vorliegen: entweder, dass es, wenn es existiert, raumerfüllend, d. h. Substanz, oder, dass es dann nicht raumerfüllend, d. h. Nichtsubstanz wäre. Das in so verschiedener Weise erkannte Nichtseiende wird in dieser verschiedenen Erkenntnis durch ein Attribut unterschieden. Ein nur supponiertes, in Wirklichkeit erst mit der Existenz eintretendes Attribut kann

<sup>1</sup>) Siehe oben S. 18 Anm. 3. S. 20 Anm. 2. Ich bringe hier noch einige Belege. Beachte den Ausdruck تحييز عند الوجود p. 6, 21. 8, 10; als besonders charakteristisch: يزول التحييز لزوال صفة الوجود p. 18, 9 u. a. al-Īgī p. 14. 18. بكل موجود فهو متحييز أو حال فيد Frankl, Ein mutazilitischer Kaläm S. 190.

<sup>2</sup>) Schreiner Jeschu'a S. 27 Anm. 1.

<sup>3</sup>) Gemäss der Definition, die von der Ursache p. 57, 15 gegeben wird: "Ursache ist dasjenige, bei dessen Bestehen eine Bestimmung besteht, bei dessen Vergehen sie vergeht", nach den Basrensern nur unter der Bedingung, "dass kein anderes Ding vorhanden ist, von dem diese Wirkung abhängig gemacht werden kann."

<sup>4</sup>) Die folgenden Beweise gehen von der Voraussetzung aus, dass das Nichtseiende ein Gewusstes sei. das Unterscheidende nicht sein. Wie könnte die von ihm abhängige Unterscheidung schon vor ihm eintreten? Also muss ein schon im Nichtsein vorhandenes Attribut das Entscheidende sein, auf Grund dessen wir auch schon vom Nichtseienden sagen können, dass es Substanz ist.

IV. Gott ist von allen anderen erkennbaren Dingen unterschieden; das Nichtseiende ist ein erkennbares Ding, also muss es auch von Gott unterschieden sein. Unterschieden sein kann es aber nur durch ein Attribut, also muss auch das Nichtseiende schon ein unterscheidendes Attribut, nämlich die Substantialität besitzen.

V. Alles Wissen muss spezielles sein, damit es allgemeines sein könne<sup>1</sup>). Ein solches Wissen beruht auf unterscheidenden Attributen. Die gewussten Dinge müssen also in allen Zuständen, ob sie existieren oder nichtexistieren, unterscheidende Attribute haben.

VI. Wenn Gott die Substanz schaffen will, will er das ins Dasein rufen, von dem er weiss, dass es bei der Existenz notwendigerweise raumerfüllend sein wird. Um dies Wissen zu ermöglichen, muss auch das Nichtseiende schon ein spezielles Attribut besitzen, durch welches es sich auch im Nichtsien schon von anders gearteten unterscheidet<sup>2</sup>).

"Die Fragen, die sich hieran in diesem Kapitel knüpfen, sind schwächlich":

I. Durch diese Annahme wird Gottes Schöpfungsthätigkeit ausgeschlossen. — Schöpfer (فاعل) heisst derjenige, welcher den

<sup>2</sup>) Hasanī f. 27a: "Wenn das Nichtseiende nicht gewusst würde, kein Erkennbares wäre, könnte es überhaupt nicht zur Existenz geführt werden."

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Vergleiche dazu p. 5, 3—5. 19, 19. Gewöhnlich wird in unsrem Kapitel z. B. p. 72, 9—15 eine andere Unterscheidung gemacht zwischen dem notwendigen Wissen und dem durch Beweis. Diese Unterscheidung entspricht wohl der des älteren Kalām in منرورة und منرورة Schreiner ZDMG. XLII. S. 707. Dieselbe Unterscheidung findet sich auch Masā'il 57b. Iršād 3b (bei Schreiner Kalām S. 6, Anm. zu S. 5) wird ein Wissen نظرا und منرورة مرورة مس tach p. 5, 3 nur für das spezielle Wissen in Betracht.

Gegenstand seiner Macht zur Existenz führt. Wenn also Gott der Substanz und dem Accidenz das Attribut der Existenz giebt, hat er sie geschaffen. Darauf wendet der Verfasser den Einwand gegen den Fragenden selbst<sup>1</sup>), welcher das Nichtseiende ein Ding nennt. Sollte dieser sich damit verteidigen, dass das Entstehenlassen<sup>2</sup>) nicht ausgeschlossen sei, wenn Gott das Nichtseiende aus dem Nichtsein zum Sein bringe<sup>3</sup>), so würden auch die Basrenser dies für sich in Anspruch nehmen können. Der Einwand würde sich, wenn er richtig wäre, sogar gegen den richten lassen, welcher annimmt, dass das Nichtseiende auch nur erkennbar sei<sup>4</sup>).

II. Ausser ihrer Substantialität hat die Substanz kein besonderes Attribut für die Existenz. Zu sagen, die Substanz sei Substanz im Nichtsein, heisst also, sie sei im Nichtsein existierend. — Ausser der Substantialität hat die Substanz für die Existenz in der That ein besonderes Attribut, denn die Substantialität ist unmöglich durch einen Schöpfer<sup>5</sup>), die Existenz dagegen unbedingt durch einen Schöpfer. Wie also können diese beiden Attribute gleich sein?

III. Wäre die Substanz schon im Nichtsein Substanz, so müsste sie hier schon raumerfüllend sein und das Entgegengesetzte annehmen<sup>6</sup>), weil dies dasjenige ist, was unter Substanz verstanden

1) Nach dem Aşl ist es Abu'l Ķāsim.

<sup>2</sup>) Der Verfasser gebraucht völlig gleichbedeutend die Ausdrücke البارگ p. 21, 9 heisst Gott فعل, إيجاد, خلف, احداث.

3) Vgl. ausser Parallelstellen in unsrem Text Ausdrücke wie Maimonides, Dalālat II 10a: موجد بعد عدمة 10b أحداث بعد عدمة.

<sup>4</sup>) Die Beantwortung dieses Einwandes ergiebt mit Klarheit: "Schon vor der äusseren Existenz (wugud) sind die das Wesen des Dinges konstituierenden Eigenschaften vorhanden. Die Macht Gottes im Hervorbringen beschränkt sich also darauf, dass zu diesen die äussere Existenz hinzugefügt wird." Steiner S. 82.

<sup>5</sup>) Siehe oben S. 80.

•) Siehe darüber S. 17 Anm. 1. Aristoteles, Gen. et corr. I, 4. ξστι δὲ ὕλη μάλιστα μὲν καὶ χυρίως τὸ ὑποχείμενον γενέσεως καὶ φθορᾶς wird. — Die Substanz kann keinenfalls während der Nichtexistenz raumerfüllend sein, denn dann müsste sie im Nichtsein gesehen werden. Denn das Gesehenwerden hängt allein von der Raumerfüllung ab und hat mit der Existenz nichts zu thun<sup>1</sup>). Und wenn die Substanz selbst raumerfüllend wäre, könnte sie auch im Nichtsein keine Accidenzen tragen. Denn es wäre im Nichtsein nötig, dass dasselbe Substrat auch die Gegensätze trüge.

## IV. Zwei Substanzen können getrennt sein, ohne dass eine dritte zwischen ihnen ist<sup>2</sup>).

Unsere Lehrer sind der Ansicht, dass dies möglich ist; und deswegen geben sie zu, dass es in der Welt leeren Raum giebt; ja sie halten dies sogar für notwendig. Unser Lehrer Abu'l Käsim sagt, dass zwei Substanzen nicht getrennt sein

δεπικόν. al Īģī p. 1. التحادث قد اتّصف بالوجود بعد عدم. Indessen könnte es sich hier auch um die Annahme der entgegengesetzten Accidenzen handeln, siehe oben S. 24 Anm. 2.

<sup>1</sup>) Siehe oben S. 31.

<sup>9</sup>) Die in dieser Ueberschrift gegebene Fassung des Hauptproblems vom leeren Raum erweist, dass der leere, d. h. von Körpern und Substanzen freie Raum neben der Bedeutung, die er für jede Atomistik hat, Bewegung und körperliche Veränderung zu ermöglichen (Windelband, Geschichte der Philosophie 33; für die Atomistik der Mutakallimün Maimonides, Dalälat I, 73, 2. Prämisse; wörtlich damit übereinstimmend

Hasanī f. 28a تداخل الجواهر لا يصرع und Jeschu'a, bei Schreiner S. 54, Anm. 1.) hier noch im speziellen dazu dienen soll, den kontinuierlich erfüllt gedachten Raum, der sich für die Atomistik nach Aristotelis Angriffen gefährlich erwiesen hatte, aufzuheben (Lasswitz I, 105). Das starke Interesse hieran wird durch die für den Kalām bemerkenswerte Art der Beweisführung erwiesen, die neben manchen von Aristoteles her überlieferten Argumenten der griechischen Atomistik, eine Zahl von physikalischen Beobachtungen, teilweise sogar Experimente bringt. In ihren feinsten Konsequenzen wird die Diskontinuität der Materie in der letzten uns vorliegenden Untersuchung XVIII vertreten: Selbst am Treffpunkt zweier Atome kann ein drittes Atom Platz finden. Wahrscheinlich gehört hierher auch die Frage IX über die Trennung. Die Richtigkeit unserer Ansicht beweist folgendes:

J. Wenn es nicht in der Welt Orte gäbe, die von Substanzen und Körpern frei wären, so wäre uns die freie Bewegung unmöglich<sup>1</sup>): nachdem wir aber wissen, dass sie uns möglich ist, wissen wir, dass es in der Welt einen leeren Raum giebt. Die Möglichkeit der Bewegung können wir nun nicht zurückführen auf die Zusammenziehung der früher ausgedehnten Luft, an deren Stelle wir jetzt treten; denn Ausdehnung und Zusammenziehung<sup>2</sup>) ist ebenso wie Verdünnung und Verdichtung ohne Annahme des leeren Raumes<sup>3</sup>) unmöglich<sup>4</sup>), weil es sich in allen Zuständen um Vereinigung von Atomen handelt. Bisweilen erklären die Gegner die Möglichkeit des leeren Raumes damit, dass sie sagen, ein Ding könne zu mehreren, ebenso aber auch mehrere zu einem Das ist selbstverständlich unmöglich »), denn dann werden. müsste das eine Ding mehrere ähnliche Wesensattribute haben, da die der anderen doch nicht verloren gehen können; dies aber ist unmöglich. Ebenso auch, dass die von uns verdrängte Luft an unsere Stelle träte, weil dann doch immer wieder der von uns verlassene Raum zunächst frei sein müsste, denn gleichzeitig

Arist. Phys. IV. 6, 216 b 5 Λέγουσι (οἱ φάσχοντες χενὸν εἰναι)
 δ'ἕν μὲν ὅτι χίνησις ἡ χατὰ τόπον οὐχ ἂν εἴη. οὐ γὰρ ἂν δοχεῖ εἶναι χίνησις, εἰ μὴ εἴη χενόν.

\*) ib 14: ἕνα μέν ουν τρόπον έχ τούτου δειχνύουσιν ὅτι ἕστι τι χενόν, ἄλλον δὲ ὅτι φαίνεται ἕνια συνίοντα χαὶ πιλούμενα.

•) Hier wird für den leeren Raum der Ausdruck خلل gebraucht, während sonst خلل nur den Zwischenraum, den relativ leeren Raum, bedeutet. In unserer Untersuchung werden خلل und خلاء gleichbedeutend gebraucht; p. 27, 12 wird in einer Glosse für خلل gegeben خلاء. ib. Z. 1 ist Loch zu übersetzen.

4) Arist. Phys. IV, 9. 216b 22 είσι δε τινες ος διὰ τοῦ μανοῦ xai πυχνοῦ οἴονται φανερὸν είναι, ὅτι ἔστι χενών, εἰ μὲν γὰρ μὴ ἔστι μανὸν xai πυχνόν, οἰδὲ συνιέναι xai πιλεῖσθαι οἶών τε.

<sup>5</sup>) Der Gegensatz ist der der organischen und mechanischen Körperbildung. Selbstverständlich kommt für die basrensischen Atomistiker nur die letztere in Betracht. Ihre Anschauung noch nachdrücklicher S. 47. können doch der Mensch und die Luft ihren Ort nicht miteinander vertauschen<sup>1</sup>), da die Ortsveränderung der Luft erst durch den vom Menschen ausgeübten Druck, also erst mit unserer Bewegung entsteht<sup>2</sup>). Wie unmöglich dies ist, ergiebt sich auch daraus, dass man dann aus zwei Krügen zu gleicher Zeit Wasser ineinander giessen könnte, und zwei Personen zu gleicher Zeit in entgegengesetzter Richtung einen engen Durchgang passieren könnten.

II. Wenn wir einen Schlauch zusammendrücken (sc., damit die Luft hinaustrete), oben verschliessen und dann durch Aufdrücken von einander die beiden Seiten trennen, so entsteht unbedingt ein leerer Raum, denn dagegen, dass etwa durch ein Loch neue Luft hereintrete, können wir uns durch Prüfungen oder Verdichtung der Oberfläche schützen.

III. Ein ähnlicher Beweis: Darin, dass wir in einen mit Luft gefüllten Schlauch eine Nadel stechen können, erweist sich das Dasein eines leeren Raumes, da ein Austreten der verdrängten Luft nicht stattfinden, zwei Körper aber nicht an demselben Ort

 Aristoteles, Phys. IV. 7. 214 a 29 αμα γαρ ἐνδέχεται ὑπεξιέναι ἀλλήλοις.

<sup>2</sup>) Ueber den "Druck" hat ausführlich schon Schreiner (Jeschu'a S. Das Kapitel der Masā'il f. 118a über I'timād 43 Anm. 2) gehandelt. ist daselbst teilweise wiedergegeben. Einige Ergänzungen, die für das vorliegende Kapitel Bedeutung haben, muss ich hier geben. Diese werden auch meine Uebersetzung "Druck" rechtfertigen. Das I'timäd ist die Ursache jeder Fernwirkung; indirekte Handlungen werden nur durch dasselbe ausgeübt (p. 26, 3. 37, 4: Die indirekten Handlungen werden durch das I'timād bewirkt. "Das I'timād ist der Grund, durch den das Ding von dem Substrat der Macht fortgetrieben wird.") Im speziellen erzeugt auch die Bewegung (Unters. XVIII), dementsprechend auch das es كور،, das "Sein". (ib.) — Es wird zwischen einem Druck nach oben und nach unten unterschieden (p. 33, 16-19. 43, 9-11.) Diese Unterscheidung fällt mit der anderen in اعتماد لازم und اعتماد ماجتلب zusammen (p. 33, 2. Fr. XVII). Dazu Hasanī f. 32b: "Die Vereinigung zweier verschiedener I'timād an einem Substrat ist möglich. Der eine von ihnen ist der anziehende (läzimun), der andere der fortstossende (mugtalibun) Druck, wie dies schon feststeht."

zu gleicher Zeit sein können, also nur die Möglichkeit bleibt, dass in dem Schlauch auch leerer Raum vorhanden sein muss.

IV. Wenn wir aus einer Flasche mit engem Halse die Luft auspressen, nachher den Daumen auf die Oeffnung drücken und die Flasche in Wasser tauchen, so dringt das Wasser, wenn wir den Daumen wegnehmen, ohne Geräusch in die Flasche ein, welches es doch unbedingt hervorrufen müsste, wenn darin noch Luft wäre und ja auch hervorruft, wenn die Luft nicht herausgepresst ist.

V. Dasselbe Experiment, nur in anderer Richtung Das Wasser kann überhaupt in die Flasche nur beobachtet: dadurch eindringen, dass die Luft hinausgetreten ist; denn, ist die Luft vorher nicht ausgesogen worden, kann das Wasser ja nicht eindringen. Abu'l Kāsim hat in seinem Buche über das, wodurch er sich von seinen Genossen unterscheidet, auseinandergesetzt, dass der Vorgang sich in Wirklichkeit so verhalte, dass beim Aussaugen der kalten Luft zunächst warme Luft einströme. die aber schnell wieder hinaustrete, worauf dann, da doch kein leerer Raum sein könne, das Wasser eindringen müsse. Abu Hāšim hat diese Auffassung bereits zurückgewiesen, indem er Abu'l Kāsim einen weiterhin<sup>1</sup>) noch zu erörternden Widerspruch mit sich selbst nachgewiesen hat. Ausserdem hat er ihn darauf schon hingewiesen, dass beim Aussaugen doch keine warme Luft in die Flasche hineingeblasen werden kann.

VI. Wenn wir uns 4 Atome in einer Linie nebeneinander gestellt denken, dann die mittleren Atome zu gleicher Zeit wegnehmen, so müssen sich die äusseren Atome entweder berühren, das würde zur Annahme des "Sprunges"<sup>2</sup>) führen, oder sie berühren sich nicht, d. h. ein leerer Raum ist möglich.

VII. Wenn in die fernsten Welten keine Luft dringt, so hat speziell Abu Häšim nachgewiesen, so können dort keine Tiere

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Siehe Frage 3 der dieser Untersuchung angehängten Fragen.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ueber diese auf al-Nazzām zurückgeführte Anschauung vom Sprung siehe Schreiner, Kalām S. 9 Anm. 1. Die gewöhnliche Aussprache ist الطغي, in den Masā'il und bei Hasanī konsequent الطغي.

leben; da sie dort nicht leben, muss also dort leerer Raum sein<sup>1</sup>). — Unser Verfasser hält diesen Beweis nicht für stichhaltig, denn man braucht ja bloss anzunehmen, dass dort ein etwa mit dichter Luft gefüllter Raum sei, während die Tiere dünne Luft zum Atmen brauchen. — Dagegen können wir ihnen, d. h. den Gegnern, eine andere Frage stellen<sup>2</sup>), dass nach ihrer Ausicht ein Teil der Körper ohne den andern dauern kann<sup>3</sup>). So kann also Gott Himmel und Erde dauern lassen, während er in der dazwischen liegenden Luft nicht die Dauer erschafft; berühren sich nun die beiden, so führt das zu der Anschauung vom Sprung. Da diese unannehmbar ist, so führt es zum Zugeständnis des leeren Raumes.

### Fragen:

I. Wenn zwischen zwei Substanzen nichts Drittes wäre, so könnte man doch nimmermehr sagen: die Entfernung zwischen zwei Substanzen beträgt so und so viel. Denn alles, dem ein bestimmtes Mass zukommt, muss eine feststehende Grösse sein. — Die Massangaben für Entfernungen und Abstände sind suppositionell: "Wenn eine Grösse dazwischen wäre, müsste sie dieses Mass tragen". Eine ähnliche suppositionelle Angabe liegt zum Beispiel auch vor, wenn wir von drei hintereinander, ohne trennende Zeitmomente geschaffenen Körpern sagen, die Entfernung zwischen erstem und zweitem sei geringer, als die zwischen erstem und drittem<sup>4</sup>), womit wir doch nur sagen wollen: Wenn Zeitmomente da wären, so wäre die Zahl derjenigen, welche zwischen dem ersten Körper und dem zweiten sind, geringer als die Zahl derjenigen, welche ihn vom dritten Körper trennen.

II. Der Zwischenraum خلز zwischen zwei Körpern muss doch etwas Existierendes sein, denn nur das Existierende<sup>5</sup>)

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Gegen den leeren Raum jenseits des Himmels polemisiert auch Aristoteles, Zeller II 2, S. 401 Anm. 1.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) So übersetze ich, indem ich meiner Korrektur des Textes folge.
<sup>9</sup>) Dies ist die Ansicht Abu'l Käsims; siehe Aşl von Frage XV und XVI.

<sup>4)</sup> Diese Uebersetzung rechtfertigt die Korrektur des Textes.

<sup>\*)</sup> An dieser Stelle wird der leere Raum als etwas Nichtseiendes

kann wahrgenommen werden. Die Trennung zweier Substanzen wird doch aber durch den Zwischenraum, der sie trennt, wahrgenommen. — Die Trennung wird nicht wahrgenommen durch ein Drittes, das zwischen ihnen ist, sondern durch die verschiedene Richtung der getrennten Substanzen.

III. Wenn ein Schröpfkopf an die Halsadern gesetzt und die Luft aus ihm herausgesogen wird, so muss das Fleisch anschwellen. Und zwar schwillt das Fleisch nur an, weil es an die Stelle der ausgesogenen Luft treten muss, da kein leerer Raum sein kann. -- Das Fleisch schwillt nur deswegen an, weil die Luft sich mit den einzelnen Fleischteilchen vermischt hat, und nun mit ihnen zusammen beim Heraussaugen angezogen wird. Ebenso, wenn wir Luft, die mit Wasser verbunden ist, durch ein Saugrohr auspumpen wollen, so ziehen wir auch das Wasser im Saugrohr mit auf. - Ihr Beweis könnte vielmehr gegen sie gewendet werden. Wenn der Schröpfkopf auf Stein gesetzt wird, so schwillt dieser nicht auf, wenn die Luft hinausgesaugt wird, obwohl nichts an Stelle der Luft tritt, und nur darum schwillt er nicht auf, weil die Luft sich mit den Teilen des Steines nicht vermischt hat. Auch kann man ihnen sagen, wenn wir an ein Blättchen von Atomen 2 Schröpfköpfe setzen, so würde, wenn zwei die Luft heraussaugen, das Blättchen entweder stehen bleiben oder sich nach einer der beiden Seiten wenden, beides würde zu einem leeren Raume führen.

IV. Wer einen Arm verbinden will, macht es folgendermassen: Um den gebrochenen Knochen legt er Gyps (معتبين) Masse aus Wasser und Mehl vermischt), darauf dann Feuer und schliesslich darauf ein umgestülptes Glas. Sobald die Luft warm geworden ist, entweicht sie aus dem sonst leeren Raum des Glases, das Feuer wird dadurch in die Höhe gehoben, um an seine Stelle zu treten. An die Stelle des Feuers tritt durch denselben Vorgang der Gyps. Es wäre nun ein leerer Raum zwischen Knochen und Gyps. Da dies nicht der Fall sein kann,

betrachtet, wie in der griechischen Atomistik Zeller I, 2. S. 770. Diese Auffassung tritt sonst nicht hervor. tritt der Knochen an die Stelle, an der zuvor der Gyps war, d. h. er wird wieder eingerenkt, und nur deswegen, weil kein leerer Raum sein darf. — Der Vorgang ist vielmehr folgender: Wenn das Feuer auf den Gyps gelegt wird, entsteht im Feuer ein Druck nach unten und das Feuer tritt in den Zwischenraum zwischen Gyps und Fleisch; wenn nun der fortführende Druck durch den anziehenden aufgehoben wird, geht das Feuer zurück, und Knochen und Fleisch werden mit angezogen. Ferner müsste dasselbe Experiment, wenn die Ursache wäre, dass kein leerer Raum sein kann, beim Stein dieselben Wirkungen hervorrufen; der Stein aber erhebt sich nicht fort, um an die Stelle der durch Vermischung mit Feuer entwischten Luft zu treten, also wäre im Gegenteil bewiesen, dass hier leerer Raum ist.

V. Wenn man aus einer Flasche mit engem Hals die Luft aussaugt, dann die Flasche in Wasser taucht, so dringt das Wasser in die Flasche hinein, obwohl doch die Eigenschaft des Wassers das Abwärtsfliessen, nicht das Aufsteigen ist, nur deswegen, weil kein leerer Raum sein kann; denn die warme Luft, welche beim Aussaugen der kalten durch den Atem des Menschen hineingetreten ist, verlässt die Flasche langsam, dann würde ein leerer Raum in der Flasche sein, da dies unbedingt nicht der Fall sein darf, fliesst das Wasser, entgegen seiner Natur, aufwärts in die Flasche. -- Die Sache verhält sich in Wirklichkeit vielmehr so: In der Flasche sind Wärmepartikelchen, die zunächst, dank des ihnen innewohnenden Drucks nach unten, in das Wasser eindringen und sich mit ihm vermischen, dann aber, durch den ihnen ebenfalls innewohnenden Druck nach oben, mitsamt dem Wasser, mit dem sie sich vermischt haben, in die Flasche wieder eindringen.

IV. Eine mit Wasser gefüllte Wasseruhr<sup>1</sup>) wird oben geschlossen, dann fliesst das Wasser, trotzdem dies seiner Natur

<sup>1</sup>) Ueber سراقة geben die Lexica keine Auskunft. Ich nehme diese Uebersetzuug nach der arabischen Uebersetzung von Phys. IV, 213a 27: και ἐπαναλαμβάνοντες ἐν ταῖς κληψίδραις وبان بحبسون και ἐπαναλαμβάνοντες ἐν ταῖς κληψίδραις

فى الآلات التى توصف بسراقات.

- 42 -

entsprechen würde, nicht aus der Oeffnung derselben heraus, weil nichts an seine Stelle treten könnte und dann ein leerer Raum entstehen müsste. Dies geschieht nur deswegen, weil sich Luft und Wasser an der kleinen Oeffnung das Gleichgewicht halten; sobald die Uhr geöffnet wird und die Luft auch von oben drückt, fliesst das Wasser heraus, weil dann der Gegendruck der Luft nicht stark genug ist, wie das Wasser auch herausfliesst, wenn das Loch gross ist und eine schwerere Flüssigkeit, z. B. Quecksilber darin ist. Es ist dies also ein Beweis für den leeren Raum, denn wenn dieses herausgeflossen ist, ist nichts mehr darin.

VII. Wenn Wasser in einem Krug gefriert, so zerbricht der Krug. Das Wasser zieht sich nämlich beim Gefrieren zusammen, es würde also ein leerer Raum entstehen, da beim Gefrieren keine Luft an Stelle des zusammengezogenen Wassers tritt; da dies nicht eintreten kann, so muss das Glas zerbrechen. --Nach ihrer Meinung könnte ein solches Zusammenziehen doch gar nicht möglich sein, da sie doch keine leeren Räume zwischen den einzelnen Wasserteilchen annehmen können, die jetzt fortfallen würden, andrerseits die Vereinigung mehrerer Körper zu einem unmöglich ist. Die Sache selbst erklärt sich so, dass durch das Gefrieren der Druck der Luft ein stärkerer wird, ebenso wie die Schwere des Wassers zunimmt. Dazu kommt, dass die jetzt zusammengezogenen Wasserteile ihren Druck jetzt auf eine Stelle concentrieren. Wäre die gegnerische Erklärung richtig, dürfte zwischen einem eisernen und einem gläsernen Krug kein Unterschied sein, wir sehen aber, dass ein standhaftes Gefäss beim Gefrieren nicht zerbricht. Dies alles ist ein Beweis für den leeren Raum.

## V. Ueber die Bezeichnung "Vereinigung."

Nach Abu'l Kāsim kann dieser Ausdruck nur angewandt werden für die Vereinigung der Accidenzen an demselben Substrat, nicht aber für Körper, bei diesen nur übertragen im Sinne von nebeneinanderliegend, zusammengesetzt. "Vereinigung" ist aber der Gegensatz zu "Trennung"<sup>1</sup>), ebenso wie man dies von den Substanzen gebrauchen kann, kann man auch jenes dafür gebrauchen.

#### VI. Latentes Feuer in Holz und Stein.

Abu'l Kāsim leugnet, dass im Holz und im Stein latentes Feuer sei. Er erwahnt dies in seinen 'Ujūn al-masā'il und sagt: Das Feuer verbrennt, was os trifft, nach seiner Quantität; den Stein zerreibt es, obwohl es seine Teile nicht verbrennen kann<sup>2</sup>). Nach unseren Lehrern ist in Holz und Stein latentes Feuer<sup>8</sup>). Die Richtigkeit dieser Behauptung wird damit bewiesen, dass beim Schlagen auf den Stein Feuer hinaussprüht. Dieses Fouer kann nun entweder durch eine zur Gewohnheit gewordene Schöpfung Gottes<sup>4</sup>) entstehen, dem widerspricht aber die Konstanz in diesem Vorgang, oder dieses Feuer kann dadurch entstehen, das wir durch unser Schlagen die Luft in Feuer verwandeln. Diese Verwandlung müsste durch den Druck erzeugt werden, den wir auf die Luft ausüben. Dann müsste aber auch ohne Schlagen auf Stein die Luft sich stets durch unseren Druck erhitzen und sich in Feuer verwandeln, und alle Steine müssten beim Schlagen dasselbe Verhältnis zeigen.

<sup>1</sup>) Siehe darüber Schreiner, Kalām S. 45 und Anm. 3, Iršād 4b, wo von al-Guweinī inbezug auf den Körper der Ausdruck مُوتَاف , zusammengesetzt, gebraucht wird, obwohl eben vorher unter den vier Seinszuständen "die Vereinigung" اجتماع genannt war. Die Tendenz könnte die Ablehnung jeder organischen Körperbildung sein, aber es handelt sich um Abu'l Ķāsim.

<sup>2</sup>) Hierzu vergleiche die Frage am Schlusse der Untersuchung.

<sup>8</sup>) Hasanī f. 28b: "Die Basrenser: in Holz und Stein ist latentes Feuer; Abu'l Ķāsim hat es geleugnet; nach unserer Meinung gleicht sein Heraustreten beim Schlagen dem des Oels aus dem Sesam." Da die Basrenser jede Qualitätsveränderung ablehnen müssen, so müssen sie das durch Schlagen entstehende Feuer auf diese Weise erklären; siehe neben der Beweisführung auch folgende Frage und z. B. Masā'il 121b (nach Abu'l Ķāsim): Wir können beim Schlagen die Luft in Feuer verwandeln.

4) Ueber die Schöpfung Gottes durch Gewohnheit s. Munk Guide I. 392 Anm. 4.

- 44 ---

Ebenso gut müssten wir aber auch Kälte hervorrufen können. Dies könnte unmittelbar geschehen<sup>1</sup>), was aber, wie die Erfahrung lehrt, nicht möglich ist. Also muss es mittelbar, und zwar durch den Druck erfolgen, welcher doch das Mittel unserer indirekten Handlungen ist<sup>2</sup>). Durch ebendenselben Druck wird dann aber Kälte und Wärme erzeugt, was doch absurd ist. Also bleibt nur übrig, die Erwärmung von Holz und Stein beim Schlagen mit latentom Feuer zu erklären.

Frage: Wäre in Holz und Stein latentes Feuer, so müsste es das Holz verbrennen und beim Zerreiben von beiden zum Vorschein kommen. — Das Feuer ist im Holz verteilt und verbrennt darum nicht das harte und widerstandsfähige Holz. Beim Zerreiben kommt es nicht zum Vorschein, weil es selbst mit dabei verteilt wird.

## VII. Verwandlung von Luft in Wasser

warde von Abu'l Kāsim damit bewiesen, dass Dampf, wenn er sich auf den Deckel einer Schüssel setzt, zu Wasser wird. Nach unseren Lehrern ist, was Du erwähnt hast, nicht richtig<sup>3</sup>), vielmehr ist der Dampf nur Luft, der Teile der Feuchtigkeit, unter denen wasserhaltige sind, benachbart sind. Wenn nun der Rauch des Topfes den Deckel trifft, so erscheint, was im Dampf an Wasserteilen war, auf dem Deckel<sup>4</sup>), nicht deswegen, weil sich

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Ueber den Unterschied von mittelbaren und unmittelbaren Handlungen s. Frankl, Ein mu'tazilitischer Kalām S. 187, Anm. 2 und Josef al Başīr, Mahkīmath Pethī 113b (bei Schreiner, Jeschu'a S. 39, Anm. 3).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ueber mittelbare Erzeugung und den Druck als Mittel s. oben, S. 38, Anm. 2.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>). Die Basrenser lehnen jede qualitative Veränderung ab, wie sie es als Atomistiker müssen (Lasswitz I S. 98). Abu'l Ķāsim lässt Masā'il 57 b die Verwandlung der Körper nur darum zu, weil alle in gleicher Weise aus den 4 Natureigenschaften خَبَانَتُ , Wärme, Kälte, Feuchtigkeit, Trockenheit, entstanden sind. Darum hat Abu Hāšim den Streitpunkt auch in seiner "Widerlegung der Anhänger der Naturzustände", wie am Schluss der Untersuchung mitgeteilt wird, erledigt.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Zu dieser Erklärung siehe Zeller II, 2. S. 415 u. Anm. 4 zur Seite.

die Luft in Wasser verwandelt hat. — Die Unmöglichkeit der Verwandlung von Luft in Wasser kann auch aus folgendem ersehen werden. Dieselbe müsste hervorgehen aus der Schöpfung Gottes durch Gewohnheit, was, wie schon gezeigt, unmöglich ist, oder in notwendiger Existenz aus der Nachbarschaft mit dem Wasser. Diese Nachbarschaft hat aber keine Richtung, kann also auf etwas anderes als ihr Substrat keine Wirkung ausüben. Sie begründet aber auch ebenso die Verwandlung von Wasser in Luft, wie die von Luft in Wasser, sc. warum sollte also die eine eher, als die andere eintreten? Auch müsste durch die Nachbarschaft mit dem Wasser alle Luft im Dampf zu Wasser werden, was aber nicht der Fall ist.

# viii. Ueber die "Grösse" مُسَاحَةٌ des Atoms.

Unser Lehrer Abu Hāšim ist der Ansicht, dass jedes Atom Anteil an der Quantität hat. Abu'l Ķāsim meint, dies könne von den Atomen nicht gesagt werden<sup>1</sup>).

Beweisführung: Die Quantität kann zurückgehen auf das Wesensattribut der Substanz oder auf die Zusammensetzung. Von der Zusammensetzung kann die Quantität nicht herrühren, da 1) doch 20 nebeneinandergesetzte Atome dieselbe Länge ergeben, wie 20 zusammengesetzte, 2) dann 2 Atome, da sie ebensoviel Zusammensetzung besitzen können, damit ebensoviel Grösse enthalten könnten wie die ganze Welt. Beide Gründe

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Die Grösse, Dimension des Atoms ist kein relativer Begriff, wie die Beweisführung es ausdrückt, "geht nicht auf die Zusammensetzung zurück." Von der Quantität wird dasselbe ausgesagt, was wir sonst von der Raumerfüllung hören, und beide geben in der That dieselbe Eigenschaft der Substanz in ihrer verschiedenen Beziehung. Hasanī f. 27b: "Die Substanz besitzt auch Anteil an der Quantität. Abu 'Alī meint: Nein. 'Abd al Gabbār meint, dass dies nur eine Verschiedenheit in bezug auf die Bezeichnung ist, denn Abu 'Alī nimmt dies nur an, wenn keine andere Substanz mit ihr verbunden ist, und darin unterscheidet sich auch Abu Hāšim nicht von ihm", Der Versuch, die "Grösse" trotzdem wieder zu einem Relationsbegriff zu machen, beruht auf einem Missverständnis von Untersuchung XI.

können durch die Analogie mit der Länge zurückgewiesen werden, bei der doch dieselben Consequenzen notwendig sind und dennoch nicht bestritten werden kann, dass die Länge von der Zusammensetzung herrührt.

"Das Trefflichste ist folgendes:"

I. masāhatun, Grösse, nennen wir die Eigenschaft, durch welche die Substanzen sich vergrössern, indem sie sich miteinander verbinden<sup>1</sup>), sie ist also die Voraussetzung der Zusammensetzung, nicht aber umgekehrt die Zusammensetzung die Voraussetzung der Grösse.

II. Würde die Quantität von der Zusammensetzung, so würde auch die Massigkeit von ihr abhängen, es würden also 2 Atome ebensoviel Zusammensetzung und damit Masse besitzen können, als die ganze Welt. Hier liesse sich auch das Argument von der Länge nicht vorbringen, da die Länge Zusammensetzung in einer Richtung ist, die Massigkeit aber von der Zusammensetzung ohne Erfüllung eines anderen Erfordernisses bewirkt wird.

III. Der Sinn des Beweises ist etwa folgender: Das Atom muss eine Dimension haben. Denn wenn wir neben das in den Mittelpunkt einer Kugel (Kreis) gestellte Atom ein anderes stellen, so ist die Entfernung zwischem dem Mittelpunkt und dem Pol (resp. einem Punkte der Peripherie) grösser als die zwischen dem daneben gestellten Atom und dem Pol. Also muss doch das Atom Grösse besitzen<sup>2</sup>).

IV. Diese Eigenschaft kommt der Substanz zu, nach dem was zu ihrem Wesen gehört, d. h. als Folgerung des Wesens-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Von der Raumerfüllung dasselbe p. 42, 3. Die mechanische Körperbildung wird also strikte festgehalten, siehe oben S. 37, Anm. 5.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Der Text bietet verschiedene Schwierigkeiten: دائرة mit Kreis zu übersetzen, scheint unmöglich zu sein, weil خطب nur der Pol einer Kugel ist. قطب müsste für den Mittelpunkt gebraucht sein, durch den der Durchmesser geht. Am Schluss fehlt das zweite Glied der mit bejna begonnenen Vergleichung, denn die beiden vorhergehenden bejna gehören dem Relativsatze an. Zur sachlichen Erklärung siehe Lasswitz I S. 195.

attributes<sup>1</sup>), und auf ihr beruht in der Existenz die Unterscheidung von anderen<sup>2</sup>). Sie kann also nicht von einer Ursache abhängen.

V. Die Quantität ist die Eigenschaft, durch welche die Substanz wahrgenommen wird<sup>8</sup>). Wahrgenommen wird das Ding durch die Folgerung des speciellsten seiner Attribute, d. h. seines Wesensattributes. Dieses Attribut kann also nicht von der Zusammensetzung herrühren.

#### IX. Trennung der Substanzen.

Die Substanzen können sich sehr wohl trennen, ohne sich je wieder zu vereinigen. Abu'l Kāsim ist der Meinung, die Substanz kann sich von einer anderen nur dann trennen, wenn es möglich ist, dass sie sie später wieder trifft<sup>4</sup>). Die Meinungsverschiedenheit ist im wesentlichen nur eine nominelle, da der Gegner die Sache selbst zugiebt. Dazu kommt, dass die Grammatiker Zaid dann vom 'Amr "getrennt" nennen, wenn er in einer anderen Gegend ist, ohne dass die Möglichkeit besteht, dass er ihn wieder treffe.

#### X. Die Richtung der Atome.

Unser Lehrer Abu Hāšim ist der Meinung, dass die Richtung des Atoms auf es selbst zurückgeht. Abu'l Kāsim sagt, dass sie etwas von dem Atome Verschiedenes ist. Dem folgte auch Abu 'Alī. Wahrscheinlich handelt es sich auch hier um eine blosse nominelle Verschiedenheit<sup>5</sup>), da Abu Hāšim damit meint, dass das

<sup>1</sup>) Siehe p. 3, 20-22. 19, 2. Siehe auch oben S. 19, Anm. zu S. 18. <sup>2</sup>) Siehe p. 8, 21. 8, 16-19.

<sup>3</sup>) Siehe p. 3, 20—22. 5, 2. 5. 23, 8—13. Auch Hasanī f. 27b: المرئي يرى لأمر يرجع إلى نرائد Nach allen diesen Stellen wird die Wahrnehmung an die Folgerung des Wesensattributs geknüpft, nach dem Wortlaut von p. 8, 22 verbessere ich also auch hier dementsprechend.

4) Siehe oben S. 36 Anm. 2 und zu Frage XII.

<sup>5</sup>) Dies wird wohl nicht richtig sein; es handelt sich vielmehr um eine der Frage VIII. korrespondierende Frage: Wie dort die Quantität, Atom, seiner Raumerfüllung nach, sechs Atome in sechs verschiedenen Stellungen zu sich annehmen kann, nämlich oben, unten, vorn, hinten, rechts, links. Daraus kann man etwa auch nicht die Teilung der Atome ableiten, ebenso wie man ein Atom, weil es infolge seiner Raumerfüllung und der daraus folgenden Richtung an zwei andere grenzt und von ihnen berührt wird, nicht geteilt nennen kann, vielmehr ist das nur die Folge seiner Raumerfüllung.

#### XI. Raumerfüllung und Richtungnahme.

Wisse, dass zwischen unsern Lehrern keine Meinungsverschiedenheit darüber besteht, dass das Atom, wenn es existiert, raumerfüllend sein muss, und wenn es raumerfüllend ist, in einer Richtung sein muss<sup>1</sup>). Abu'l Käsim hat gesagt, dass beides nur der Fall ist, wenn ein anderes Atom hinzutritt<sup>2</sup>). Die Ab-

so soll hier die Richtung der Atome selbst angehören. Hasani zeigt dieselbe Tendenz wie zu Frage VIII. f. 27b: "Abu 'Alī und 'Abd al-Gabbār sind der Meinung, die Richtung der Substanz geht auf ein Ding ausserhalb von ihr zurück; Abu Hāšim: nein auf sie selbst. Wir sagen: Wir kennen dann, d. h. ohne Richtung, die Substanz nur durch Beweis, sie zu sehen ist aber unmöglich. Und wenn die Richtungen auf das Atom zurückgehen. so führt das zur notwendigen Annahme der Teilung. Abu Häšim sagt, es ist möglich, dass es sechs andere Atome trifft, sodass es sechs Richtungen hat. Ich sage, das erste (d. h. die Annahme Abu 'Alī's) ist stärker, weil das zweite die Teilung notwendig macht. Die Substanz kann sechs anderen anliegen, da der Körper aus ihnen entsteht; 'Abbād sagt, der Körper entsteht auf einmal. Nach unsrer Meinung hindert nichts die Schöpfung des Atoms und es bedarf in seiner Existenz nicht eines anderen, und wenn es existiert, so ist die Verbindung eines anderen mit ihm möglich. Ich sage, darüber ist noch nachzudenken notwendig.

<sup>1</sup>) Der Sinn muss sein: das Atom muss in seiner Existenz einen Raum erfüllen und eine Richtung einnehmen. Eine Uebersetzung, nach der die Voraussetzung der Existenz die Raumerfüllung, und die Voraussetzung dieser wiederum die Richtung ist, würde, da die Richtung ihrerseits vom Accidenz des Seins abhängig ist, zu einem circulus führen, da jedes Accidenz doch die Raumerfüllung voraussetzt.

<sup>2</sup>) Das ist also die spätere Anschauung von der Raumerfüllung, die in Untersuchung VIII von Abu'l Käsim ausgedrückt wird: "Die Dimension kommt dem Atom durch die Zusammensetzung zu." weichung von uns scheint auch wieder nur eine vermeintliche, äusserliche zu sein<sup>1</sup>). Wir verstehen unter Raumerfüllung dasjenige Attribut, durch welches die Verbindung der Atome möglich ist und unter Richtungnahme dasjenige, welches ein anderes Atom verhindert, an die Stelle eines schon vorhandenen zu treten, und es zwingt, eine der sechs Stellungen zu ihm einzunehmen, sodass wenn wir dem Atome einen Raum supponieren, es unmöglich ist, dass sie beide denselben Raum einnehmen würden. Diese Definition giebt im Grunde genommen auch Abu'l Käsim zu, nur dass er sich von dieser Bezeichnung fernhält<sup>2</sup>).

#### XII. Das isolierte Atom<sup>3</sup>.

Darunter verstehen wir ein Atom, neben dem sich kein anderes befindet; da diese Eigenschaft eine negative ist, kann sie nicht durch irgend etwas verursacht sein, wie das Abu'l Ķāsim

<sup>1</sup>) Ich halte dies für ebenso falsch, wie die gleiche Tendenz in Frage X, die aus dem Harmonisationsinteresse der jüngeren Schule entstanden ist, weil diese in der Frage der Raumerfüllung und der damit zusammenhängenden Richtung schon anderen Anschauungen gegenüber stand. Konsequentere Durchführung zeigen die Nachrichten Hasani's, oben S. 46 Anm. 1. Denn wenn man die Raumerfüllung zu einem Relationsbegriffe macht, muss es notwendigerweise auch die Dimension sein. Wie es unser Verfasser thut, bei der Dimension, Fr. VIII, eine Meinungsverschiedenheit anzunehmen, hier bei der Raumerfüllung in bezug auf dieselbe Frage sie auszuschliessen, geht nicht an. Für uns kann feststehen, dass Abu Häšim die Raumerfüllung für etwas Positives, die Atome daher für körperliche hält. Wichtig wird es sein, die Bedingung aufzusuchen, unter der diese Anschauung durch die der punktuellen Atome ersetzt und die in den Fragen VIII, X, XI vorliegende Tendenz der jüngeren basrensischen Schule hervorgerufen wurde.

<sup>2</sup>) Zur Bethätigung kämen diese Eigenschaften nur in der Verbindung, vorhanden wären sie schon von vornherein. Diese Aeusserung konnte die scheinbare Berechtigung zu der Auffassung der jüngeren Basrenser geben.

<sup>6</sup>) Diesen Namen giebt Munk, Mélanges S. 322; Guide des Égarés I. S. 186 (Anm. zu S. 185) schon dem جوهر فرد. Dass جوهر منفرد عليه. nicht etwa Atom ist, zeigt al-Bagdādī K. al-fark 48a (bei Schreiner Kalām S. 8 Anm. 5): اللجزء الذى لا يتاجزاً لا يصح قيام اللون فيه الجزء الذى لا يتاجزاً لا يصح قيام اللون فيه.

annimmt<sup>1</sup>). Nur wenn man mit der Isolation die besondere Richtung meint, die das Atom annimmt, so ist diese allerdings durch einen Begriff verursacht. Dass man die Isolation einer Substanz, d. h. den Umstand, dass neben einer Substanz sich keine andere befindet, nicht aus einer anderen Ursache ableiten kann, wird doch dadurch klar gemacht, dass, wenn die andere Substanz, die von ihr getrennt war und nicht neben ihr war, jetzt in ihre Nachbarschaft kommt, der Zustand der Substanz inbezug auf ihr Attribut sich nicht geändert hat. Es hat sich nur die Bezeichnung geändert: während die Substanz früher getrennt und isoliert genannt wurde, wird sie jetzt benachbart genannt.

#### Die Substanzen können von allen Accidenzen. XIII. ausser dem "Sein" frei sein.

[<sup>2</sup>) "Sein" ist das spezielle Sein jeder Substanz und giebt derselben das Attribut der bestimmten Richtung (p. 48, 20-22. 50, 13-15). Da die Substanz, sobald sie existiert und raumerfüllend ist, auch die Richtung besitzen muss (Ueberschrift zu Frage XI; p. 41, 13. p. 57, 21), so kann die Substanz das "Sein", von dem diese bewirkt wird, nicht entbehren. Hasanī drückt den Grundsatz fast konform aus f. 27<sup>b</sup>.: "Die Substanz kann von Accidenzen frei sein, ausser von den akwän." Unter den "Sein" sind hier nicht die bekannten 4 Seinszustände (Schreiner, Jeschu'a S. 31 Anm. 1), sondern ein einfacher Plural zu kaunun "Sein" (vgl. weiterhin S. 58 Anm. 1) zu verstehen. Ausführlich spricht Hasanī im bāb al-akwān über das "Sein", f. 31»: "Der Weg zur Feststellung der "Sein", akwän, ist das Neuauftreten des "Seins" (كاتنبة) an der Substanz bei der Möglichkeit, dass es nicht auftrete. Da der Zustand und die Bedingung da-

<sup>1)</sup> Die Beziehung dieser Ansicht Abu'l Kāsim's zu der in den vorhergehenden Untersuchungen vertretenen ist wohl die, dass es an und für sich das Alleinsein einer Substanz überhaupt nicht giebt, dass es dafür einer jedesmaligen Ursache bedarf.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ich bin in dieser Frage ausführlicher, und stelle darum die als Note gedachten Ausführungen ausnahmsweise in den Text.

bei unverändert sind, muss ein "Bewirkendes" angenommen werden, und das kann nach dem bereits Feststehenden nur ein Begriff sein. Frage: Die Basrenser: es, gemeint das "Sein", bewirkt einen Zustand, während kein anderes Accidenz seinem Substrat ein Attribut giebt. Die meisten: es verleiht diesen Zustand nicht. Nach uns: wir unterscheiden zwischen den verschiedenen Richtungen der Substanz. Die Unterscheidung muss entweder auf die Entstehung eines Dinges im Substrat zurückgehen, ein solches kennen wir nicht, oder auf die Entstehung des Körpers, aber dieser existierte doch schon. Es beruht also auf dem Auftreten eines Attributs, (sc. welches die Richtung verursacht hat.) . . . . Frage: Abu Hāšim: [Er kann nicht getastet werden.] Die akwän können nicht gesehen werden; ihm treten entgegen Abn 'Alī und Abu'l Kāsim. Wir sagen: wenn dem so wäre, würde der auf einem Schiffe schlafende, wenn er aufwacht, zwischen den beiden Zuständen des Schiffes unterscheiden können. Das "Sein" kann nicht getastet werden, im Gegensatz zu Abu 'Alī. Abu Hāšim: das "Sein" ist Bewegung und Ruhe. Abu'l Hudail, Abu'l Käsim: nein es ist ein Begriff ausser ihnen beiden, indess ist er von ihnen nicht getrennt. Unsere Meinung: wenn dem so ist, so ist es nötig, dass, was das eine aufhebt, das andere aufhebt; dasselbe Ding kann aber nicht zwei verschiedene aufheben." Der Rest des Kapitels spricht dann über Bewegung und Ruhe. Von dem "Sein" als Bewegung wird, in den Masā'il ausser in dem Hauptkapitel (al-kalām fi'l-akwan f. 83a-108b. Der Anfang der letzten Frage des Kapitels ist bei Schreiner, Kalām S. 6 Anm. 2 abgedruckt), in dem wesentlich über Bewegung gehandelt wird, auch im ersten Teil gesprochen. p. 61, 14-16 wird die Bewegung zum zehnten Ort geradezu ein kaunun genannt. p. 62, 5-6: das "Sein" ist zur Zeit der Entstehung der Substanz noch nicht Bewegung.

Bei al Guweinī, Iršād 4 b (bei Schreiner, Kalām S. 47, Anm. 4) heisst es: "Die Basrenser unter den Mu'taziliten haben das Freisein der Substanz von den akwān für unmöglich erklärt, sie geben aber das Freisein von allen Accidenzen, ausser ihnen zu". Dazu ib. (Schreiner, Kalām S. 45 Anm. 3): "Zu dem,

was sie absolut behaupten, gehören die akwan. Das sind Vercinigung, Trennung, Bewegung and Ruho und ihre Gesamtheit ist das, was der Substanz einen speziellen Ort oder die Supposition eines solchen giebt." Das ist aber dasselbe, was in den Masā'il ausgedrückt wird, dass das "Sein" der Substanz die Richtung giebt. Das wird ganz klar gemacht durch Mattaweihī's al-magmū' min al-muhīt bi-l-taklīf (Auszug aus dem Werke: al-muhīt des 'Abd al-Gabbār al-Mu'tazilī) mscr. Berlin, cod. Glaser 52, (Ahlwardt 5149) f. 15a: "Ein Attribut, wie dieser Begriff, den wir aufstellen wollen, wird uns durch unsern Ausdruck kaunun erschlossen, dessen Sinn ist: dasjenige, wodurch die Substanz in einer Richtung, mit Ausschluss anderer ist. Die Namen sind verschieden, der Sinn geht auf diese Kategorie zurück. Bisweilen nennen wir es schlechthin "Sein", wenn es am Anfang existiert, nicht . . . (msc. viell. بعد غير», und dieser Zustand ist beim Existierenden nur zur Zeit der Entstehung der Substanz; dann, wenn es dauert, ist es möglich, dass wir es Ruhe nennen. Bisweilen wird dieses "Sein" Ruhe genannt, wenn es einem ähnlichen folgend entsteht, oder durch dasselbe die Substanz zwei und mehr Augenblicke dauert. Bisweilen wird das "Sein" Bewegung genannt, wenn es nach seinem Gegenteil entsteht oder ohne äusserliche Unterscheidung das Sein des Körpers an einem Ort bewirkt, nachdem dieser an einem anderen war. Bisweilen wird ein Teil von ihm Nachbarschaft, Naheliegen, Nähe genannt, wenn eine Substanz einer anderen nahe ist, in der Weise, dass kein Zwischenraum zwischen ihnen ist. Bisweilen wird ein Teil von ihm Trennung, Entfernung, Getrenntsein genannt, wenn in einer Entfernung von ihm eine Substanz existiert. Das sind die Namen, die auf diese Kategorie angewandt werden".

Das "Sein" ist also nach all diesen Angaben das spezielle Sein der Substanz, das ihm die Richtung giebt, und das die Zusammenfassung, nach Mattawejhī die Grundlage der 4 Seinszustände ist. Von diesem "Sein" in der allgemeinen Bedeutung wird von den Mu'tazilīten auch in der Mehrzahl ohne die technische Bedeutung des Wortes akwān gesprochen.

Von dem "Sein" als Ursache der Richtung, wie überhaupt

von der Voraussetzung eines Dinges für die Richtung, womit er das "Sein" meint, spricht auch Jeschu'a (bei Schreiner, S. 34, S. 62) und Josef al Basir (bei Schreiner, Jeschu'a S. 34 Anm. 2). Auch im ersten Beweis Jeschu'a's für die Schöpfung (bei Schreiner S. 31) ist nur von der durch das "Sein" verursachten Richtung die Rede. ma existieren ist an dieser Stelle im Sinne von "bestimmt existieren" und als Ursache der Richtung aufzufassen. rmmn (ib.) werden nach dem, was wir eben über die Masā'il und Hasanī inbezug auf akwān sagten, hier nicht als Seinszustände sondern als "Sein", als einfacher Plural zu nehmen sein. Interessant ist es auch, dass, wie Schreiner (Jeschu'a S. 37) nach Mattawejhī mitteilt, ein Teil der Mu'tazilīten in dem Beweise für die Schöpfung von der Existenz der Atome an einem bestimmten Orte, d. i. der Richtung ausgingen (diese Form der Beweise finden wir bei Jeschu'a), andere von den Seinszuständen, also der Ursache der ersteren (diese Form finden wir bei Josef al Başīr, siehe oben und Schreiner, Kalam S. 38 Anm. 4ff., und auch bei Ibn Esra ib.) Den Grundsatz Abu Hāšims finden wir auch bei Ahron ben Elia (Ez hajim S. 15.): החלק שאינו מתחלק הוא היוצא מן האפס שאינו נוצל מן מקרה המצב לא מקרה אחר הברחי wohl gihatun מצב Wohl עליו שמקרה החבור הוא מתחרש Richtung, nicht deren Ursache, das kaunun, zu verstehen ist, so ist es interessant, zu konstatieren, dass hier schon das Verursachte für die Ursache eingetreten und die Richtung anstatt des sie verursachenden "Sein" als notwendiges Accidenz betrachtet wird. - Nach Maimonides in der 5. Prämisse (Munk, Guide I, S. 387), würden also sowohl akwän, wie andere Accidenzen notwendig sein.

Unser Lehrer Abu Hāšim ist der Ansicht, dass die Substanz von Farbe, Geschmack und Geruch und ebenso von ähnlichen Accidenzen frei sein kann, ausgenommen von dem "Sein".

Wenn das "Sein" existiert und ein anderes "Sein" ihm benachbart ist, so ist es nicht frei von der Zusammensetzung, weil das Sein diese erzeugt, unter der Voraussetzung, dass es einen Nachbar hat<sup>1</sup>). Wenn die Feuchtigkeit bei der Substanz existiert, so ist diese nicht frei von dem Druck nach unten, weil die Existenz der Feuchtigkeit diesen einschliesst. Wenn die Trockenheit bei ihr existiert, so ist sie nicht frei von dem Druck nach oben, weil die Existenz der Trockenheit diesen einschliesst<sup>2</sup>). Wenn in der Substanz die Farbe existiert, so kann sie, nachdem diese einmal bei ihr existiert, nicht mehr sie und ihr Gegenteil entbehren<sup>5</sup>), weil bei dem Gegenteil der ursprünglichen Farbe die Dauer nötig ist, wie bei dieser sclbst, und sie beide in der Existenz nur des Substrates<sup>4</sup>) bedürfen<sup>5</sup>). Und wir sagen, dass

<sup>1</sup>) So übersetze ich im Anschluss an Masā'il 118a: "Die Zusammensetzung ist ein Begriff, welcher die beiden "Sein" gleichmacht und in 2 Substraten existiert". Im vorliegenden Zusammhenhang würde man vielleicht besser mit Ergänzung von فنب übersetzen: "Wenn in der Substanz das Sein existiert und eine andere ihr benachbart ist, so u. s. w." Zu dieser Uebersetzung siehe Hasanī's Bestimmung, dass das speziellste Attribut der Zusammensetzung die Annahme zweier Atome als Substrat ist

f. 82a: أخص أومافة (يعنى التأليف) حلول في الجزعين. Vergleiche hierzu auch p. 47, 19: "Die Zusammensetzung bedarf des "Seins" nicht, nur dessen bedarf sie, dass ihre beiden Substrate unter die Bestimmung eines Substrates fallen; wenn dies ohne "Sein" vorhanden wäre, wäre die Zusammensetzung auch ohne dies möglich. — Vom Aneinanderhaften heisst es p. 48, 6, es sei nichts weiter, als die Zusammensetzung, nur dass in einem seiner beiden Substrate Feuchtigkeit, in dem anderen Trockenheit ist.

<sup>2</sup>) Hasanī f. 81a fast gleichlautend. Vgl. hierzu S. 38 Anm. 2.

<sup>9</sup>) Ausführlich besprochen in den letzten der diesem Kapitel angehängten Fragen. Die Ansicht entspricht der Abu 'Ali's über Accidenzen am Schluss des Azl und überhaupt den basrensischen Anschauungen, dass ein Ding, das einmal existiert, nur durch sein Gegenteil aufgehoben werden kann; Hasanī f. 29b: "Die Basrenser sind der Ansicht, die Farben dauern, Abu'l Kāsim ist dieser Ansicht nicht. Wir sagen, sie bleiben so lange, als nicht ihr Gegenteil auftritt." Ebenso werden ja auch die Substanzen durch ihr Gegentheil, das Vernichtetsein, fanā' aufgehoben (Frage XVI). Zur Frage vgl. Jeschu'a, bei Schreiner S. 46. Speziell beschäftigt sich der Verfasser mit dieser Frage noch im Accidenzenkapitel, f. 50b:

مسئلة في بقاء الألوان

<sup>4</sup>) Dasselbe vom Ton p. 49, 17, dagegen vom Leben p. 55, 13, dass es des "Baues" bedürfe. Siehe oben zu Fr. I S. 24 Anm. 2. Hasanī f. 29b: Abul'i Kāsim ist der Meinung: Jedes Accidenz bedarf der Substanz, es entschieden ist, dass es geschmack- und geruchlose, dagegen nicht entschieden ist, dass es farblose Körper giebt<sup>1</sup>), höchstens können wir sagen, dass die aschfarbenen Körper, wie Wasser, Luft, Erde, Feuer möglicherweise von Farbe frei sind, möglicherweise aber ihre Farbe durch die Vermischung verschiedener Farben entstanden ist, wenn es auch die Mischung hier erfordert, dass ihre Wahrnehmbarkeit geringer, als die der mit Milch vermischten Tinte ist.

Unser Lehrer Abu'l Kāsim sagt: Das Freisein der Substanz von Farbe, Geschmack, Geruch, Wärme, Kälte, Feuchtigkeit, Trockenheit<sup>2</sup>) ist möglich. Und dieser Meinung folgt auch Abu 'Alī; und er sagt: Wenn das Substrat eines von den Accidenzen trägt, das ein Gegenteil hat, so kann es nicht von ihm und seinem Gegenteil frei sein; wenn es kein Gegenteil hat, so kann es nicht von ihm frei sein<sup>5</sup>).

Die Richtigkeit der Ansicht Abu Hāšim's, dass die Substanz auch von der Farbe frei ist<sup>4</sup>), beweist folgendes:

unsere Genossen sind der Ansicht: ausgenommen der Wille und die Abneigung Gottes und das Vernichtetsein. Dann giebt es unter den Accidenzen solche, die nur des Substrates bedürfen, wie die Feuchtigkeit, Trockenheit, der Druck, die wahrnehmbaren Accidenzen, (diese sind f. 29a aufgezählt, vgl. S. 61 Anm. 2) und unter ihnen giebt es solche, die zweier Substrate bedürfen, wie die Zusammensetzung. Dann giebt es unter ihnen auch solche, die ein Ding ausser dem Substrat nötig haben, wie Leben, Wille, Wissen, Glauben, welche einen speziellen Bau, binjatun mahsusatun, verlangen."

<sup>8</sup>) Der Zusammenhang zwischen den Abschnitten ist der, dass alle diejenigen Accidenzen, welche die Substanz an und für sich oder unter gewissen Bedingungen nicht entbehren kann, zusammengestellt werden.

<sup>1</sup>) Zur Bedeutung dieser Ausführung vgl. Anm. 4.

<sup>2</sup>) Die letzten 4 Accidenzen sind die bekannten 4 Naturzustände, (Schreiner, Jeschu'a S. 31 Anm. 1), die ersten 3 Accidenzen sind die von der basrensischen Beweisführung besonders betroffenen.

<sup>8</sup>) Diese Ansicht Abu 'Alīs geht über die spezielle Abu Hāšims nicht heraus, es ist nicht die in der 4. Prämisse des Maimonides (Munk, Guide I. 107b) und in den verwandten aš'aritischen Anschauungen (Schreiner, Kalām. S. 47 Anm. 4) vertretenen, dass jede Substanz jedes Accidenz oder sein Gegenteil besitzen muss.

4) Die Beweisführung richtet sich allein hierauf, weil die Freiheit

I. Die Substanz ist etwas anderes, als die Farbe. Ein innerer Zusammenhang beider, der ihre Coexistenz erforderte, ist durch den Verstand nicht zu erschliessen. Gott, der sie nach freiem Willen schafft, kann ohne einen solchen Zusammenhang die eine ohne die andere schaffen, wie er ja auch die Schwärze ohne Süsse schaffen kann, eben weil kein Zusammenhang zwischen ihnen besteht<sup>1</sup>).

57

Ein solch innerer Zusammenhang und damit die Notwendigkeit der Coexistenz besteht zwischen der Bewegung im Fleisch und der im Knochen und Haar der Hand, indem nämlich beide die Folgen desselben der Bewegung vorausgehenden Druckes sind. Würde erst der durch die Bewegung der Hand erzeugte Druck die Bewegung des Knochens und des Haares hervorbringen, wie man es, um den inneren Zusammenhang zwischen beiden aufzulösen, sagen könnte, müsste sich das Fleisch, das bewegt ist, während der Knochen noch nicht, von diesem trennen, wie wir ja von einer solchen Trennung sprechen bei einem Kreisel und bei dem Mühlstein, von dessen Durchmesser und Axe<sup>2</sup>) wir sagen, dass manche von ihren Teilen ruhen, andere sich bewegen und darum eine Trennung eintritt<sup>8</sup>), und wie wir eine solche Trennung auch bei einem Sack, der auf einer unten festgemachten Säule befestigt ist, wahrnehmen: wenn er nämlich bewegt wird trennt er sich von dieser<sup>4</sup>).

von dem Geschmack und Geruch allgemein zugegeben wurde, sehr bedingt dagegen nur die von der Farbe.

<sup>1</sup>) Besteht aber ein solcher Zusammenhang, so hat Gott nicht die Macht, die eine ohne die andere zu schaffen.

2) So vielleicht قطب zu übersetzen nach Muhīt al-muhīt II, 1728: ist ein Eisen in der unteren Scheibe der Mühle, um das sich die obere dreht.

<sup>3</sup>) Munk, Guide I S. 382.

<sup>4</sup>) Die hier im Text folgende Stelle p. 45, 18-46, 14 habe ich nicht verstanden. Im folgenden Abschnitt wird dann ein Zusammenhang zwischen den einzelnen Attributen des Lebenden hergestellt, der darauf beruht, dass der Lebende ein Ganzes ist, das durch das Leben alle seine Atome zu einem Ding macht. Vgl. dazu Hasanī 29b: "Das Leben giebt dem Ganzen ein Attribut". Zwischen Substanz und Farbe besteht ein solch innerer Zusammenhang, der ihre Koexistenz erforderte, nicht, denn der Zusammenhang müsste zunächst der sein, dass die Substanz die Farbe voraussetzte, d. h. ihrer bedürfte.

Die Substanz kann der Farbe nicht bedürfen:

 nicht in ihrer Existenz a) weil der Begriff der Farbe auf Entgegengesetztes passt, die Substanz in ihrer Existenz, also entgegengesetzter Dinge bedürfen müsste, was unmöglich ist, "weil einer der beiden Gegensätze, insofern die Substanz seiner bedarf, ihre Existenz möglich macht, insofern er ihrer anderen Voraussetzung entgegengesetzt ist, sie unmöglich macht, da was die Bedingung, auch das Bedingte unmöglich macht." b) weil die Farbe der Substanz bedarf, beide sich also gegenseitig voraussetzen würden, was unmöglich ist; bei dem "Sein" ist der Sachverhalt ein anderer, weil die Substanz des "Seins" nicht in ihrer Existenz, sondern nur in ihrer Richtungnahme bedarf. c) weil dann die Farbe existieren müsste, wenn die Substanz nicht existiert, weil das Vorausgesetzte auch beim Nichtsein des Voraussetzenden existieren muss.

2) nicht in einem Attribut, das ihr in ihrer Existenz zukommt, a) nicht in der Substantialität, neben anderen schon öfters angeführten Gründen auch deshalb, weil dann das Wesensattribut durch eine ausser dem Ding liegende Ursache oder Bedingung erfordert wäre; b) nicht in der Raumerfüllung, neben Gründen, die für die Substantialität gelten, auch deshalb nicht, weil doch gerade die Raumerfüllung die Voraussetzung für die Farbe in der Substanz ist, also wieder ein Reprocitätsverhältnis entstände; c) nicht in der Richtung, weil dann die Farbe in derselben Weise die Substanz beeinflussen würde, wie die Substanz durch die, sonst für die Richtung angenommene, Voraussetzung, das "Sein", beinflusst wird. Mit demselben, "Sein" kann die Substanz nicht in verschiedenen Richtungen sein, während sie in derselben Richtung nicht mehrere "Sein" annehmen kann<sup>1</sup>);

<sup>1</sup>) akwān ist selbstverständlich an dieser Stelle nicht in dem technischen Sinne der "Seinszustände" gebraucht, sondern als einfacher Plural in jeder Richtung hat aber die Substanz eine spezielle Art des "Seins"; es giebt also unendlich viel Arten von "Sein". Das "Sein" unterliegt unserer Macht. Alle diese Bestimmungen müssten auch für die Farbe im Verhältnis zur Substanz zutreffen.

3) nicht in einem Merkmal, einer Bestimmung, die der Substanz in der Existenz zukommt, a) nicht in der Annahme von Accidenzen, b) nicht in der Raumbehauptung, c) nicht in der Wahrnehmbarkeit mit 2 Sinnen. Bei allen dreien nicht, hauptsächlich aus dem gleichen Grunde, weil alle drei, mit der Raumerfüllung nötig sind, gleichviel ob die Farbe existiert oder nicht.

.

Die Substanz kann aber die Farbe auch nicht als notwendige Folge hervorbringen,

1) nicht als Ursache, a) weil die Ursache nur die Bestimmungen, nicht das, was mehr als Bestimmung ist, also hier die Farbe, notwendig hervorbringen kann<sup>1</sup>),

von kaunun, "Sein": "Seinsmöglichkeiten". Dieser Plural wird ausser an dieser Stelle zweimal, auch sonst noch oft in den Masä'il gebraucht, z. B.

p. 70, 19. Dazu gehört auch ein Dual, z. B. Masā'il f. 118a: الناليف معنى سوى الكونيين.

1) Wörtlich folgt (ich übersetze nach meiner Korrektur des Textes): "denn die Ursache giebt einem Wesen mit Ausschluss anderer nur dann das Attribut, gemeint ist das der Existenz, wenn sie ihm speziell zukommt. Sie kann ihm aber nur dann speziell zukommen, wenn es existiert. So wird also die Existenz der Ursache auf die Existenz dieses erst zu Verursachenden gestellt, wie soll es damit also möglich sein, dass die Existenz dieses Wesens von ihr ausgeht. Dazu kommt noch, dass das durch eine Ursache bewirkte wegen eines Dinges existiert, das auf das Wesen der Ursache zurückgeht, während die Existenz bei der Entstehung durch den agens geschieht, so ist es also nicht möglich, dass die Ursache die Existenz von Wesen bewirkt". Die Beweisführung wird verständlich durch die schon von Schreiner mitgeteilte und übersetzte Stelle Hasanī 43b (Jeschu'a S. 27 Anm. 1): "Ursache ist das, was beim Ganzen oder am Substrat eine Eigenschaft (in den Masā'il dafür: حكم Bestimmung) notwendig zur Folge hat. Der Grund (sababun) hat aber ein Wesen (Schreiner übersetzt Substanz) zur Folge". Da in unserer Stelle die Verursachung der Farbe gemeint ist, diese aber, in unsern Quellen wenigstens, unbedingt Accidenz ist, so muss hier unter نات "Wesen" in dem neu2) weder als Ursache, noch als Grund, a) weil die Substanz nichts Spezialisierendes hat, wodurch sie eine bestimmte Farbe, nicht aber zwei oder unzählige entgegengesetzte zur Folge hat, während sie bei der Hervorbringung des "Seins" insofern ein Spezialisierendes hat, als sie das Sein in der dem Substrat nächsten Richtung wegen der Unmöglichkeit des Sprunges erzeugen muss, b) weil dann die Sustanzen alle in der Farbe übereinstimmen müssten, da sie ja gleichartig sind, also dieselbe

3) nicht als Grund, weil es im Wesen des Grundes liegt, dass etwas eintreten kann, das die Substanz an der Erzeugung der Farbe hindert, und hierin unterscheidet sich das von einer Ursache und von einem Grund Bewirkte<sup>1</sup>).

Farbe erzeugen müssten.

II. Wir kennnen Körper und Substanzen, die von allem Geruch und Geschmack vollkommen frei sind. Dies bemerken wir z. B. bei Wasser und Luft, wenn wir sie durch die Nase ziehen, oder wenn wir einen Traubenkern oder die Oberfläche einer Pflaume dem Gaumenzöpfchen ganz nahe bringen. Dafür, dass wir hier weder Geschmack, noch Geruch merken, kann weder der Grund sein, dass wir uns daran schon zu sehr gewöhnt haben, denn wir haben uns ja auch an die Wahrnehmung selbst gewöhnt und unterscheiden doch, was wir wahrnehmen<sup>2</sup>), noch

<sup>1</sup>) Hierzu ist die Definition zu vergleichen, welche von der Ursache gegeben wird; vgl. S. 33 Anm 3.

<sup>2</sup>) Der Text, ohne die vorgenommene Aenderung müsste übersetzt werden: "Obwohl er sich an die Wahrnehmung seiner selbst gewöhnt hat, unterscheidet er doch das Wahrgenommene". Der Sinn soll aber offenbar sein: "Die Gewöhnung an eine Sache, — also hier an die Wahrnehmung schliesst ihre Unterscheidung nicht aus".

tralen Sinne verstanden werden: alles was nicht Attribut, resp. Bestimmung ist. Einen ähnlichen neutralen Gebrauch von نفات auch sonst. — Eine weitere Unterscheidung zwischen "Grund" und "Ursache" siehe folgende Anmerkung; an dieser Stelle ist die Bestimmung noch von Interesse, in welcher Weise der "Grund" eigentlich die Existenz eines Körpers bewirken kann, da diese doch durch den agens ist, die Verhältnisse also, wie bei der Ursache liegen, p. 53, 6: "der Grund hat in Wirklichkeit die Existenz des Begründeten nicht zur Folge, vielmehr ist dies der agens, welcher das Begründete schafft, wenn er den Grund schafft".

aber auch, dass verschiedene Geschmäcke und Gerüche vermischt sind, die sich einander aufheben, noch aber schliesslich die geringe Quantität, vielmehr ist wirklich weder Geschmack noch Geruch bei gewissen Substanzen und Körpern vorhanden. Da nun der Verstand zwischen diesen Accidenzen einer- und zwischen der Farbe andererseits keinen Unterschied macht, Gewissheit und Ungewissheit bei ihnen dieselbe ist, so muss, was für diese Accidenzen zutrifft, auch für die Farbe zutreffen.

III. Der Ton, der ebenso wie die Farbe zu seiner Existenz nur sein Substrat braucht, kann bisweilen der Substanz völlig fehlen, obwohl sie ihn trägt, dasselbe muss bei der Farbe der Fall sein, die auch nur des Substrates bedarf<sup>1</sup>).

#### Fragen:

I. Die existierende Substanz muss gesehen werden, gesehen aber wird sie in der äusseren Form, diese ist die Farbe. — Dass zum Gesehenwerden oder zur sinnlichen Vorstellung die äussere Form gehört ist noch nicht erwiesen. Diese letztere wäre zur Existenz ja auch gar nicht nötig, denn obwohl wir Gott und so viele Accidenzen nicht sinnlich vorstellen können<sup>2</sup>), behaupten wir sie dennoch, und auch ohne Sichtbarkeit könnte die Substanz existieren.

II. Wenn wir zwischen der Wahrnehmung durch Sehen und Tasten, obwohl sich die durch beide gelieferten Aussagen<sup>\*</sup>) auf dasselbe Objekt beziehen und gleich sind, einen Unterschied machen, so weist das darauf hin, dass die Wahrnehmung mit dem Auge noch ein anderes Ding bei der Substanz erfasst, als die mit dem Tastsinn, und zwar die Farbe, die also zur Substanz

<sup>2</sup>) Ueber die wahrnehmbaren und nichtwahrnehmbaren Accidenzen siehe Hasanī f. 29a: "Farben, Geschmäcke, Gerüche, Wärme und Kälte, Töne und Schmerzen werden nach aller Meinung wahrgenommen. Sie sind aber verschiedener Meinung über Seinszustände, Zusammensetzung, Feuchtigkeit und Trockenheit. Abu'l Kāsim sagt, sie werden wahrgenommen, Abu Hāšim sagt "Nein".

<sup>3</sup>) So ist hier xix zu übersetzen, nicht in dem technischen Sinn von "Attribut".

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Vgl. oben S. 55 Anm. 4.

gehört. Wenn wir zwischen beiden Arten von Wahrnehmungen einen Unterschied machen, so beruht das einzig darauf, dass der Wahrnehmungsakt ein verschiedener ist, nicht aber das Wahrnehmungsobjekt sich für beide verschieden darstellt. Ebenso machen wir auch zwischen dem Wissen durch Ueberlieferung und dem durch Wahrnehmung, obwohl beide Erkenntnisse gleich sind, einen Unterschied nur, weil die Methoden der Erkenntnis verschieden sind.

III. Wenn nicht eine Farbe an der Substanz existiert, so können entgegengesetzte Farben an ihr zusammen sein<sup>1</sup>), d. h. nicht existente. — Das Zusammensein kann nicht mit dem Freisein verglichen werden. Wenn es auch nicht möglich ist, dass sie zu gleicher Zeit nicht existieren, so schliesst doch z. B. die rote Farbe zu gleicher Zeit die schwarze und weisse aus. Man kann nicht sagen, dass beide Annahmen für die Vernunft gleich unannehmbar, gleich vernunftunmöglich sind; denn dafür giebt es weder eine Vernunftnotwendigkeit, noch einen Beweis.<sup>2</sup>)

IV. Die Substanz kann das "Sein" nicht entbehren, weil sie es trägt, d. h. weil es ihr Accidenz ist. Da dieselbe Ursache auch für die Farbe zutrifft, kann sie auch diese nicht entbehren. — Wäre die dauernde Verbindung des "Sein" mit der Substanz mit nichts anderem zu begründen, wäre die Annahme des Tragens als Ursache richtig. Das "Sein" ist aber bei der Substanz darum dauernd erforderlich, weil sonst die Substanz nicht eine Richtung, und ohne das wieder keinen Raum einnehmen kann. Wäre ferner die Annahme der Accidenzen der Grund für ihre unauflösliche Existenz, dann müsste die Substanz ja unzählige, teilweise entgegengesetzte Accidenzen besitzen, weil sie entgegengesetzte und unzählige Accidenzen trägt<sup>3</sup>).

V. Da die Substanz, nachdem die Farbe einmal an ihr existiert hat, zum mindesten, die ihr entgegengesetzte nicht mehr

<sup>1</sup>) Der terminus igtimā' ist hier im Sinne Abu'l Ķāsims aus Untersuchung V gebraucht.

<sup>2</sup>) Ueber den Unterschied der notwendigen und der beweisbaren Erkenntnis siehe oben S. 34 Anm. 1; auch Jeschu'a bei Schreiner S. 33.

<sup>8</sup>) Vgl. oben S. 23. 24.

entbehren kann, so ist es auch nicht möglich, dass sie dieselbe überhaupt einmal entbehren kann. — Das Nichtsein der Farbe nach ihrer Existenz ist nur darum unmöglich, weil die Farbe nur durch ihren Gegensatz aufgehoben werden kann, bei diesem aber die Dauer gleich möglich ist, wie bei ihr. Hängt nun aber auch das Auftreten des Nichtseins mit der Existenz des Gegensatzes zusammen, so doch nicht die Dauer der Nichtexistenz, das soll heissen: Die Nichtexistenz einer Farbe bedeutet noch nicht die Existenz ihres Gegensatzes, wie diese ihre Nichtexistenz.

#### XIV. Die Substanz dauert nicht wegen einer Ursache.

Zwischen unseren Lehrern besteht keine Meinungsverschiedenheit, dass der Körper nicht durch eine Ursache dauert. Dieses hat auch Abu'l Husain al-Hajjät erklärt, und er sagto, dass die Substanz vergeht, indem die Macht Gottes sich auf ihre Vernichtung erstreckt<sup>1</sup>). Abu Hafs al-Kirmīsīnī sagt, das Dauernde dauert durch die "Dauer", dagegen folgt er der Ansicht Abu'l Husain's in Bezug auf die Vernichtung der Substanzen<sup>2</sup>). Abu'l Kāsim sagt, dass die Substanz durch die Dauer, deren Substrat sie ist, dauert<sup>3</sup>).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Den Zusammenhang zwischen dieser Anschauung mit der Ansicht von der Dauer stellt Schreiner her (Kalām S. 48) al-Hajjāt's Ansicht von der Vernichtung der Substanz durch Gott wird dann ausführlich in Untersuchung XVI dargestellt und bekämpft. Sie ist hierher gestellt, um die nur partielle Uebereinstimmung Abu'l Husains mit der basrensischen Lehre von der "Dauer" mitzuteilen.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ich bin von der Lesart des Manuskriptes abgewichen, weil die Ausführung, wenn sie eine vollkommene Uebereinstimmung mit der vorhergehenden Ansicht lehren sollte, dem Sprachgebrauch der Masä'il nicht

konform wäre. Dann müsste man etwa erwarten: وإليد يذهب التخ Auch hier ist nur ein partielle Uebereinstimmung, und zwar mit Abu'l Husain gemeint.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Zu diesen Ansichten über die "Dauer": Hasanī f. 29a: أبو القسم und ausführlich f. 27a: "Die meisten sind der البقاء معنى البصرية لا Ansicht, dass die Substanz dauert, d. h. kontinuierlich in ihrer Existenz

Die Richtigkeit der basrensischen Ansicht wird durch folgendes bewiesen:

I. "Dauer" bedeutet nur das Beharren der Existenz und es kommt der Substanz in ihrer Dauer kein Attribut ausser dem der Existenz zu. Da dieses vorher nicht durch eine Ursache war, so kann es jetzt auch nicht durch eine solche sein. Das ein solches Attribut nicht besteht, ersehen wir daraus: Wenn wir wissen, dass die Substanz in fortlaufender Existenz existiert, so wissen wir, dass sie dauert; wenn wir wissen, dass die Substanz dauert, so wissen wir, dass sie existiert in nicht stetig erneuerter, d. h. in fortlaufender Existenz<sup>1</sup>). Wie sollten wir bei

ist; nach al-Nazzām erneuert sie sich fortwährend durch ein agens, in jedem Augenblick aufs neue. (Demgegenüber sagen wir): Wir werden doch zu der Erkenntnis gezwungen, dass der Körper, welchen wir heute sehen, derselbe ist, den wir früher gesehen haben, und man wird mit dem Tode bestraft für das, was man gestern gethan hat. Abu Hāšim meint, die Dauer wird der Substanz prädiciert; Abu 'Alī meint, die Dauer und die Präexistenz können nur Gott prädiciert werden; darauf antworten wir: "Dauer" heisst die Beharrung der Existenz in zwei oder mehr Augenblicken, und Präexistenz bedeutet in der Sprache das Vorhergehen; was also diese Eigenschaften besitzt, dem können auch diese Prädikate gegeben werden. Die Basrenser sagen: Und die Substanz dauert nicht durch einen Begriff; Abu'l Kasim dagegen meint, sie dauert durch die "Dauer", deren Substrat sie ist. Wir sagen: Das Attribut erneuert sich nicht, sodass es eines Begriffes bedürfte, denn jedes Attribut, das am Anfang nicht durch einen Begriff besteht, besteht auch später nicht durch ihn. Die aber an einen Begriff glauben, sagen, es verhält sich umgekehrt." Diese Zusammenstellung zeigt ebenso wie die der Masä'il, dass die schon von al-Nazzām aufgestellte (ausser bei Hasanī und Masā'il, im Beweis III, auch bei 1bn Hazm, Schreiner, Kalām S. 48 Anm. 6), dann von Maimonides in der sechsten Prämisse wiederum mitgeteilte (Munk, Guide I, 389) Ansicht, dass die Substanz fortwährend von Gott neu geschaffen wird, nehmen weder die Basrenser (siehe besonders auch den III, Beweis), noch Abu'l Käsim an. Die Dauer der Substanz hängt hier auch nicht wie in der Darstellung Maimonides' (a. a. O.) mit der der Accidenzen zusammen (siehe darüber Schreiner, Kalām S. 48 und über die Dauer der Accidenzen oben S. 55 Anm. 3).

ist hier der Gegensatz von "Dauer", und wird wie bei Hasanī, so auch hier durch حالا بعد حال ,einen Zustand nach

<sup>.</sup> 

der Substanz auch ein solches Attribut annehmen, da wir es weder durch Notwendigkeit, noch durch Beweis kennen. Denn der Umstand, dass wir es dauernd nennen, nachdem wir es vorher nicht so nannten, kann doch das Attribut nicht erweisen, denn das Attribut muss der Bezeichnung vorausgehen, nicht aber darf diese zur Feststellung des Attributes verwandt werden. Verliehe ferner die "Dauer" der Substanz ein besonderes Attribut, so müsste es auch die "Vernichtung" thun; beide sind entgegengesetzt, bedarf nun das eine der Dauer der Existenz, so müsste auch das andere, die Vernichtung, derselben bedürfen<sup>1</sup>), was doch absurd ist. Wie vielmehr die Vernichtung das Nichtsein nach dem Sein ist, so ist die Dauer das Sein nach dem Sein.

II. Die "Dauer" würde im Körper schon bei der Entstehung existieren, da die Substanz sie doch trägt und nichts vorhanden wäre, was ihr Auftreten verhindern könnte. Weder könnte ihr Auftreten dadurch verhindert werden, dass die Substanz die Dauer jetzt nicht trüge, weil sie diese gemäss ihrer Raumerfüllung trägt und die Substanz schon in ihrer Entstehung existierend und raumerfüllend ist<sup>2</sup>). Aber auch dadurch nicht, dass der Zeitpunkt nicht geeignet wäre, ebensowenig aber dadurch, dass das durch die Dauer herbeigeführte Attribut in diesem Augenblick nicht möglich ist. Denn erstens giebt es ein solches Attribut ja gar nicht, zweitens kann die Unmöglichkeit der Ursache nicht auf der Unmöglichkeit des Verursachten beruhen, sondern nur umgekehrt. Man kann aber auch nicht sagen, dass das "Auftreten" ein Ding sei, das der Dauer im Zustande der Enstehung entgegengesetzt sei und ihre Existenz verhindere, denn, wie es bei Gegensätzen sich verhält, könnte die "Dauer" an Stelle des "Auftretens" geschaffen werden.

den anderen" weiter ausgeführt. Es findet sich auch im Sinne von "Neuauftreten" ohne die Bedeutung der steten Wiederholung, vergl. p. 64, 17. Im Mscr. findet sich die Form fast stets ohne Punkte. Regelmässige Schreibung habe ich an den einzelnen Stellen vermerkt.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Denn es gehört zum Wesen von Gegensätzen, dass, wenn einer von ihnen eines Dinges bedarf, auch der andere desselben bedarf.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Siehe oben S. 18, Anm. 3.

Wenn das Ding allein durch die "Dauer" Bestand III. hätte, dann müsste die "Dauer" selbst wieder als Ursache für seine Dauer eine "Dauer" besitzen, und das würde zu einem regressus in infinitum führen. Würde die Ursache der "Dauer" aber dagegen fortwährend geschaffen, so würde dies zu der Annahme führen, dass auch der Körper fortwährend neu geschaffen würde. Dies aber führt zur Aufhebung der Dauer, ausser dass alles, was man gegen Ibrahīm, gemeint al-Nazzām, vorbringt'), ihre Worte aufhebt

IV. Wenn die "Dauer" ein Ding wäre, welches den Körper als Substrat hat, so kann sie ohne den Körper nicht existieren, der Körper wieder würde nicht ohne dieses Ding existieren, es würde also ein unstatthaftes Reciprocitätsverhältnis stattfinden.

V. Da das Dauernde kein Attribut, und somit keinen Zustand besitzt<sup>2</sup>) so würde, wenn die "Dauer" ein Begriff ist, unser Ausdruck "dauernd" nur die Existenz dieses Begriffes bedeuten, ebenso wie die Bezeichnung "schwarz", da das Schwarzsein keinen Zustand bildet, nur die Existenz der Schwärze bedeutet. Bei solcher Bedeutung wäre aber der Ausdruck "dauernd" nicht mehr auf Gott anzuwenden, und Gott könnte auch in Wirklichkeit nicht dauernd sein<sup>8</sup>). Merkwürdig ist es, wenn sie, die doch Zustände nicht annehmen 4), das Dauern des Körpers durch die Dauer verursacht denken. Denn wenn das Dauerndsein kein Zustand sein kann, so ist doch die Dauer ein blosser Begriff, und ist es so gut, als ob man sie durch sich selbst verursacht glaubte <sup>5</sup>).

1) Siehe oben S. 64, Anm. zu S. 63.

<sup>2</sup>) d. h. als Dauerndes, denn als Existierendes besitzt es nach den Basrensern, soweit sie den "Zustand" annehmen, sehr wohl einen solchen. Ueber den Zusammenhang des Attributes und des Zustandes siehe oben S. 29, Anm. 3.

<sup>3</sup>) Denn dies würde doch zur Annahme von Ursachen für seine Eigenschaften führen.

4) Ueber die Zustandstheorie des Abu Häšim und seiner Schule ausführlich Frankl, Ein mu'tazilitischer Kalām S. 194. ff. Šahrastānī, Haarbrücker I, S. 83. Bekannt ist nur die Opposition Abu 'Ali's gegen diese Anschauung.

<sup>5</sup>) Ausführlich am Schluss des Kapitels, am Ende der 2. der angehängten Fragen.

VI. Der Körper könnte im 2. und 3. Augenblick, d. h. überhaupt weiter existieren, ohne dass die Dauer vorhanden wäre, da sie, wie die "Bewegung" etwa, die der Körper sehr wohl entbehren kann, ein Begriff ausserhalb des Körpers ist. Denn die Fortexistenz durchaus von ihr abhängig zu machen, führt zur Annahme eines unzulässigen Reciprocitätsverhältnisses <sup>1</sup>).

## Fragen.

I. Der Körper dauert, nachdem er vorher nicht gedauert hat, das Wesen bleibt dabei dasselbe. Es muss also ein besonderer Begriff vorhanden sein, durch den das Dauern herbeigeführt wird, sc. die "Dauer". — Wir haben schon gesagt, dass die Substanz in der Dauer kein neues Attribut bekommt, die veränderte Bezeichnung aber für die Aufstellung der Attribute und Begriffe keine Bedeutung hat. Und wenn selbst ein Attribut hinzuträte, könnte es dennoch nicht durch eine Ursache bewirkt sein, da ein Attribut, dessen stete Erneuerung durch es selbst nötig ist, keine Ursache braucht, ebensowenig wie eine Ursache, wenn ihre stete Erneuerung durch sie selbst gegeben ist, einer anderen bedarf, die sie bewirkt.

II. Der Körper kann im nächsten Augenblicke ebenso gut weiter existieren, wie nicht existieren; es muss also etwas vorhanden sein, das für einen der beiden Zustände entscheidet, das aber ist ein Begriff, nämlich die "Dauer". — Wenn der Körper einmal existiert, existiert er solange, bis sein Gegenteil ihn aufhebt, ebenso wie das Nichtsein so lange anhält, bis ein Schöpfer die Substanz ins Dasein führt. Es bedarf also gar keines entscheidenden Begriffes. Ferner, woher wisst Ihr überhaupt die Möglichkeit des Nichtseins nach dem Sein, da Ihr ja kein Gegenteil der Substanz annehmt<sup>2</sup>)? Ihr müsstet denn annehmen, dass die "Dauer" ein von Gott in der Substanz geschaffener Begriff ist, durch den sie dauert, bei dessen Nichterschaffung sie

<sup>1)</sup> siehe Beweis IV.

<sup>2)</sup> Gemeint ist der Zustand des Vernichtetseins, siehe Frage XVL.

aber vergeht<sup>1</sup>). Šie antworten vielleicht darauf, die Existenz ist nie notwendig, denn es ist möglich, dass die Substanz existiert, und dass sie nicht existiert, dass ihre Schöpfung verzögert wird, und dass der Schöpfer sie überhaupt nicht schafft<sup>2</sup>). Wir aber sagen: Zunächst ist es in der That so, wenn das Ding aber einmal existiert und zu den Dingen gehört, deren Fortexistenz möglich ist, so ist seine Existenz notwendig, und es muss für den Fall der Nichexistenz ein Bewirkendes angenommen werden. Kennt Ihr ein solches nicht, so könnt Ihr von der Nichexistenz nichts wissen, und damit fällt die Notwendigkeit eines entscheidenden Begriffes für die Dauer wog<sup>3</sup>). Ferner kann man ihnen sagen, das Fortbestehen der Raumerfüllung ist, sobald es möglich ist, notwendig; möglich ist es aber so lange, als nicht das Gegenteil hinzutritt. Dasselbe gilt auch von der Existenz.

## XV. Die Substanz tritt, wenn sie entsteht, durch eine Ursache auf.

Es meint einer von denen, welche sich an Abu'l Kāsim anlehnen, die Substanz trete wegen eines Begriffes, eines bestimmenden Dinges, auf. Dies ist der bekannte, mit dem Beinamen al-Ahdab bezeichnete<sup>4</sup>). Und er erwähnt, dass aus dem Kalām des Abu'l Kāsim dies folge, da nach ihm die Dauer

<sup>8</sup>) Der ganze Zusammenhang bedeutet: Ihr verlangt von uns einen entscheidenden Begriff für die Dauer, wo habt Ihr einen solchen für die Nichtexistenz?

4) Hasanī schreibt diese Ansicht auch Abu'l Husain al-Hajjāt zu: f. 29a الخياط والأحدب الطرق معنى الحاكم لا "Nach الخياط والأحدب الطرق معنى الحاكم لا tritt die Substanz, wenn sie entsteht, durch einen Begriff auf. Nach den Meisten ist der Sinn des Auftretens die Entstehung, und diese ist durch den Wirkenden."

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Dies ist die Ansicht Abu'l Käsims, die in Frage XVI. ausführlich widerlegt wird. Die hier Angegriffenen müssen diese Ansicht nicht teilen.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Dieser Gegeneinwand soll heissen: ein solch Bewirkendes für die Nichtexistenz brauchen wir auch nicht kennen, da die Existenz gar nicht notwendig existierend ist.

nur entstehen kann, wenn bei der Substanz ein Begriff, sc. der des Auftretens, aufgehoben wird. Und dies hielt einer seiner Genossen, den wir in Naisäbür sahen, für möglich. Dies ist eine erbärmliche Ansicht, und Abu'l Käsim bei seiner Vortreffkeit und Gründlichkeit glaubte nicht daran. Dieser al-Ahdab jedoch verbrach, wegen seiner überaus grossen Thorheit, diese fürchterlichen Ansichten und bestrebte sich dann, sie Abu'l Käsim zuzuschreiben.

Die Falschheit dieser Ansicht beweist folgendes:

I. Das neu Auftretende hat kein Attribut ausser der Existenz; die Existenz kann nicht durch eine Ursache sein, nachdem sie, wie wir schon vorher erwähnt haben, durch ein agens ist<sup>1</sup>) und Ursachen auf die Wesen keinen Einfluss haben können<sup>2</sup>).

II. Nach Eurer Ansicht ist das "Auftreten" der Gegensatz zur "Dauer". Als Gegensätze müssten sie aber miteinander vertauscht werden können, wie dies bei der Schwärze und Weisse der Fall ist. Dass aber die Dauer an die Stelle des Auftretens kommen könnte oder umgekehrt, ist absurd.

III. Die Existenz ist ein einheitliches Attribut, könnte also nicht durch entgegengesetzte Begriffe herbeigeführt werden, sc. was doch aber nötig sein würde, wenn jede Substanz durch einen besonderen Begriff auftreten würde.

IV. Auch nach der gegnerischen Meinung wird das Attribut der Existenz nicht fortwährend neugeschaffen, sondern bleibt; wie könnte dieses Attribut also im ersten Zustande durch einen Begriff, und im zweiten durch sein Gegenteil sein.

V. Auch hier würde wieder ein Reciprocitätsverhältnis entstehen<sup>8</sup>).

VI. Das Auftreten müsste seinerseits durch eine Ursache herbeigeführt sein, da es ja nur der Möglichkeit nach existiert, dasselbe, was bei der Substanz der Fall ist. Führte dies dort zur

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) siehe oben S. 21, Anm. 1.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) siehe oben S. 59, Anm. 1.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Frage XIV, Beweis IV und VI.

Annahme einer Ursache<sup>1</sup>), so natürlich auch hier. Dies würde aber zu einer unendlichen Kette von Ursachen führen.

## XVI. Die Substanz wird durch ihr Gegenteil aufgehoben.

Wisse, dass unser Lehrer Abu'l Husain al-Hajjāt von der Substanz sagt, sie werde dadurch aufgehoben, dass Gott sie zum Nichtsein führe; er hielt es also für möglich, dass die Macht Gottes sich auch auf die Vernichtung erstreckt<sup>2</sup>). Abu'l Kāsim sagt, dass die Substanz dadurch, dass Gott nicht die "Dauer" schafft, vergeht. Unsere Lehrer sind nicht der Ansicht, dass die Substanz durch das "Vernichtetsein", die Vernichtung, vergehe, dass diese der Substanz entgegengesetzt sei und substratlos existiere<sup>8</sup>).

Dass die Ansicht Abu'l Husain's unrichtig ist, wird folgendermassen bewiesen:

I. Gott steht mit dem Ding nur insofern in Beziehung, als er es erschafft; wird er durch diese Ansicht noch in eine andere Beziehung gesetzt, nämlich, dass er die Dinge auch ver-

1) Wir ersehen hieraus, welcher Grund für die Annahme des طرو bestimmend war.

<sup>2</sup>) Siehe oben im Aşl der Frage XIV. Die korrespondierenden Mitteilungen Hasani's bringe ich später.

<sup>8</sup>) Die noch zum Aşl gehörigen Mitteilungen über Abu 'Alī's Stellung zur Frage der partiellen Vernichtung müssen bei der nächsten Frage gebracht werden. — Hasanī f. 29a. معنى أبو على وأبو القسم لا أبو على وأبو هاشم الغناء معنى f. 29b, siehe oben S. 55, Anm. 4. وأبو القسم لا drei Annahmen für die Vernichtung der Substanzen bringt Maimonides in der 6. Prämisse des Kalämkapitels, Munk, Guide I, S. 389 f., nur dass er die erste Meinung von der Vernichtung durch Gott für die Mutakallimün nicht ernstlich in Betracht kommend hält, weil يفعل العدم (siehe unten Beweisführung). Von der Vernichtung S. 391: "Wenn Gott die Welt vernichten wollte, würde er das Accidenz der Vernichtung schaffen, ohne das dieses ein Substrat hätte, und diese "Vernichtung" würde die "Existenz" der Welt aufheben". nichtet, so hindert nichts, alle Zustände, in denen das Ding sich nur befindet, in Beziehung zu Gott zu setzen, und das wäre dann dasselbe, wie der Glaube, dass Gott in jeder Beziehung mit dem Ding verbunden ist, die es nur einnehmen kann. Und es kommt der Glaube zu einem solchen Urteil nur, weil er ohne Beschränkung über eine Beziehung hinausgeht.

II. Würde die Macht Gottes über die Dinge sich auch auf die Nichtexistenz erstrecken, so müssten auch wir, da wir ja auch dasselbe Attribut der Macht besitzen<sup>1</sup>), imstande sein, sie zur Nichtexistenz zu zu führen, denn durch dieselbe Eigenschaft müssen zwei verschiedene Subjekte dieselbe Wirkung ausüben. Wir müssten also zum Beispiel das eine "Sein", ohne sein Gegenteil zu schaffen, vernichten<sup>2</sup>). Und man kann dies nicht zugeben, indem man sagt, dass das von uns geschaffene "Sein" der Grund für die Vernichtung des anderen wäre, die Annahme des Grundes unsere Vernichtungsthätigkeit aber nicht beeinträchtige, da ja alle unsere Thätigkeit durch einen Grund geschehen müsse<sup>8</sup>). Von einem Grund bei der Vernichtung des "Sein" durch das andere zu sprechen, ist doch nicht möglich, weil beim Grund jede Sicherheit des Verhältnisses ausgeschlossen ist<sup>4</sup>).

III. Hätten wir die Macht das Ding zur Nichtexistenz zu führen, müssten wir auch die Macht besitzen, die Arbeit eines anderen zur Nichtexistenz zu führen, ebenso gut aber auch, sie zur Existenz zu erwecken. Es würde also das-

4) Siehe oben S. 60,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Hasanī 33 b: "Es giebt nur einen mit Macht ausgestatteten, d. i. Gott. Wir sagen: nein auch die Menschen, denn wir finden 2 Lebende, von denen nur einem das Thun möglich ist, der also einen Vorzug haben muss."

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Hasanī 35 a: "Die Basrenser sind der Ansicht, die Macht Gottes ist nicht auf die Vernichtung ausgedehnt. Al-Hajjät und al-Kirmīsīnī sind der Ansicht, sie erstreckt sich auf dieses. Wir sagen, wenn dem so wäre, müssten wir das Ding vernichten können, auch ohne sein Gegenteil zu schaffen." Zu der Vernichtung durchs Gegenteil siehe oben S. 55, Anm. 3.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Die hier im Text aufgezählten 3 Thätigkeiten des Menschen, Ton, Zusammensetzung, Schmerz, zählt auch Hasanī auf, er fügt f. 35 a noch "Sein" und "Druck" hinzu.

selbe Objekt von zwei Subjekten abhängen. Zu diesen Consequenzen kann man die Gegner nur zwingen, weil sich aus ihrer Annahme ergeben würde, dass zwei Attribute des Dings von einem agens sind, nämlich Existenz und Vernichtung. Wer über das eine Macht hat, muss auch über das andere Macht haben.

IV. Wir müssten dann auch die Macht haben, das Leben zur Nichtexistenz zu führen, ebenso aber auch, es ins Dasein zu rufen, wir würden also über Leben und Macht verfügen können.

V. Wir müssten auch die Macht haben, mit unserem einen Willen zu gleicher Zeit verschiedene Seinszustände zu vernichten. Derselbe Wille kann sich doch aber nur auf ein Atom oder eine Art in einem Augenblick und einem Substrat beziehen<sup>1</sup>).

VI. Wenn das Nichtsein von einem Wirkenden abhinge, müsste auch das immer wiederholte Nichtsein derjenigen Accidenzen, welche nicht dauern<sup>2</sup>), durch den Schöpfer sein. Würde dieser, was ihm ja freisteht, sie nicht vernichten, so oft sich ihr Nichtsein wiederholt, so würden sie, die nicht dauern können, dauern.

VII. Da das Nichtexistierende keinen Zustand hat, so kann nicht gesagt werden, dass es durch ein Agens ist. Einen Zustand aber kann es nicht haben, a) weil in diesem Fall das Nichtsein seinem Wesen nach ewig dauernd wäre, denn der Zustand ist beim Wesen notwendig vorhanden und muss, wenn sich, wie hier keine andere Ursache für ihn findet, vom Wesen abhängen<sup>8</sup>). b) Die Annahme eines Zustandes für das Nichtseiende

مسئلة لا يجوز أن تتعلّق :Masā'il f. 129 lautet die Frage: القدرة عند مشايخنا بأكثر من جزء واحد من جنس واحد في القدرة عند مشايخنا بأكثر من جزء واحد من جنس واحد في Dagegen von Gott bei Hasanī f. 85a: "Gott hat Macht über alle Arten der Willensobjekte und von jeder Art in jeder Zeit über unendliche".

<sup>3</sup>) siehe oben S. 55, Anm. 3.

<sup>8</sup>) Die folgende Auseinandersetzung bringt für den Zusammenhang nichts Wichtiges, ist aber interessant und auch nicht einfach: Wenn gesagt wird, warum soll die Nichtexistenz dem Wesen nach vorhanden sein, da doch die Unmöglichkeit, also auch die Aufhebung der Existenz nicht dem Wesen nach ist, so sagen wir darauf: Warum sollte die Unmöglichkeit

erübrigt sich, da wir die Nichtexistenz, d. h. die Unmöglichkeit der Raumerfüllung von dem Aufhören der Existenz abhängig machen können. Wenn wir aber die Begründung für eine Aussage in der Negation eines Attributes finden, brauchen wir kein positives Attribut, also auch hier keinen Zustand, da derselbe doch auf ein anderes positives Attribut hinweisen würde, von c) Dem Nichtseienden ebenso wie dem dem er abhängt<sup>1</sup>). Seienden einen Zustand zu geben, geht auch darum nicht an, weil wir dann nicht mehr auf Grund der Vernunftnotwendigkeit die Aussage machen könnten, das Wesen sei notwendig existierend oder nichtexistierend. Diese Vernunftnotwendigkeit beruht ja darauf, dass die Substanz das Attribut der Existenz besitzt, nicht aber darauf, dass sie eines von diesen entgegengesetzten Attributen haben muss, denn von der Vernunft aus könnte sie ja ebenso gut mehr haben, und nur durch Beweis wissen wir, dass es nur diese zwei sind.

Es folgt im folgenden nunmehr eine Zurückweisung Abu'l Kāsim's, der behauptet hatte, das Verschwinden der Körper beruhe darauf, dass Gott nicht die "Dauer" in ihnen erschafft. Für den Verfasser selbst ist die Sache damit erledigt, dass er

<sup>1</sup>) Hasanī f. 27a: "Das Nichtexistierende hat in seiner Nichtexistenz keinen "Zustand", im Gegensatz zu Abu 'Abdallāh's Ansicht. Wir sagen: bei allen Gegensätzen ausser Bejahung und Verneinung giebt der Verstand noch ein Drittes zu; es steht dagegen fest, dass es kein Drittes giebt, wenn die Gegensätze Bejahung und Verneinung sind. Wenn wir nun der Verneinung einen Zustand verleihen, so ist das Zugeständnis eines Dritten nötig geworden. Und wir wissen, dass es mit Nichtsein und Existenz ebenso ist, und es ist erforderlich, dass sie sich beide, wie Bejahung und Verneinung verhalten", sc. also ohne ein Drittes, und ohne dass das Nichtseiende einen Zustand bildet.

der Existenz eher die notwendige Ursache der Nichtexistenz, als diese die Ursache der Unmöglichkeit der Existenz sein? Wenn gesagt wird: eines der beiden Dinge hat einen Vorzug vor dem anderen, indem das Wissen von der Existenz dem von der Nichtexistenz vorausgeht, so sagen wir: die Abstufung der erkannten Dinge entspricht nicht der Stufenleiter der Erkenntnis, denn das Wissen von Gott wird abgeleitet von dem der Schöpfung des Körpers (Schreiner, Jeschu'a S. 38, Kalām S. 52), trotzdem ist Gott der Grund für die Existenz der Körper.

gründen älterer Autoren, ohne indes die Autoren zu nennen. I. Würde der Körper dadurch vernichtet werden, dass Gott nicht die Dauer schafft, würden wir ihn ja auch vernichten, da wir auch nicht die Dauer schaffen. — Dieses Verhältnis hat natürlich nur statt bei einem, der die Macht hat, ihnen die Dauer zu verleihen. — Gott hat die Macht dazu, er müsste also die Dinge untergehen lassen, in demselben Augenblick, wo er sie schafft, dadurch, dass er bei ihnen nicht die "Dauer" schafft. — Das ist doch noch nicht der Augenblick, wo die Erschaffung der Dauer möglich ist. — Wir haben aber gesagt, dass wenn die Dauer ein Begriff ist, Gott sie in dem Augenblick schaffen kann, wo er die Dinge schafft.

II. Die Vernichtung der Körper tritt auf, wobei es möglich ist, dass sie nicht auftritt. Es muss also etwas Bewirkendes sein, das selbst neu auftritt. Wird die Dauer jetzt nicht geschaffen, so ist ein solches Bewirkendes nicht vorhanden, denn Gott kann es nicht sein, da er nur wirkt, wo es sich um einen notwendigen Einfluss handelt.

Die Substanzen gehen also zu Grunde durch die Existenz eines Dinges (ma'nā), das ihnen entgegengesetzt ist. Dieses Ding kann unmöglich an einem Substrat existieren, es ist vielmehr substratlos, es ist die "Vernichtung".

## XVII. Die Vernichtung eines Teiles der Substanzen schliesst die Dauer der anderen aus.

Wisse, dass Abu Hāšim es für unmöglich erklärt, dass ein Teil der Substanzen bei der Dauer eines anderen Teiles vernichtet werde, und auch Abu 'Alī hat in seiner zweiten Ansicht dies angenommen<sup>1</sup>). Abu'l Kāsim hält das Gegenteil für möglich. Seiner Ausicht folgt Abu Bekr b. al-lhsīd und Abu 'Abdallāh

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Vgl. dazu aus dem Aşl der vorhergehenden Untersuchung: "Unser Lehrer Abu 'Alī sagte zuerst, dass die Vernichtung eines Teiles der Substanzen nicht die Vernichtung der anderen bedeutet, später sagte er,

Muhammed b. Omar al-Saimarī. Und wisse, dass die Bagdadenser oft inbezug auf diese Frage uns schmähliche Dinge zuschreiben. Deswegen wollte ich, dass die Untersuchung über die Frage erschöpft werde. Ausserdem gehört dies zu den Bestimmungen der "Vernichtung"; da sie die "Vernichtung" nicht zugeben, wie können sie über ihre Bestimmungen reden.

Die Grundlage für den Beweis ist folgendes: Die Substanzen sind alle gleichartig, was also einem Teil der Substanzen entgegengesetzt ist, muss allen entgegengesetzt sein. Das فناء, der Zustand des Vernichtetseins, bildet einen Gegensatz zu der Substanz, und es ist nichts vorhanden, was diesem Zustande eine spezielle Geltung über nur einen Teil der Substanzen ohne den anderen verliehe. Ohne ein Spezialisierendes aber ist die Spezialisierung eines Dinges unmöglich<sup>1</sup>). Es wird nun gesagt: Die Bestrafung des Frevels umfasst die Vergeltung nur eines Teiles dessen," was der Freyler verdient hat<sup>2</sup>), ohne dass ein Spezialisierendes gerade dieses dazu heraushebt. - Hier ist wohl ein Entscheidendes und das ist eben der freie Wille Gottes; das Mass, das Gott schaffen will, schafft er. - Es wird aber auch gesagt: Gott schafft an einem Teil der Substrate die Schwärze, ohne dass hier etwas Spezialisierendes vorliegt, das gerade diese Substanzen dazu bestimmte. Darauf sagen wir: Ein Bestimmendes wäre doch nur dann nötig, wenn das Accidenz, bei allen

<sup>1</sup>) Von den vielen, teilweise von mir nicht verstandenen, Beispielen, die dies zu erschüttern angeführt, aber widerlegt werden, bringe ich nur die für die Gesamtanschauung wichtigen.

<sup>2</sup>) Hält man die Punktation des Manuskripts für ausschlaggebend, so muss man übersetzen: die Bestrafung des Frevels vernichtet die Belohnung eines Teiles dessen, was er verdient hat etc.

in dem was er als Widerlegung von al-tāg (Name einer Schrift oder Beiname eines Schriftstellers) verfasst hat, dass die Vernichtung eines Teiles auch die der übrigen sei". — Hierdurch wird die Vernichtung der Substanzen zur Vernichtung der Welt überhaupt: siehe oben S. 70, Anm. 3. Hieraus dürfte wohl kaum, nach der ganzen Tendenz dieses Systems, die Annahme von unzähligen nacheinander existierenden Welten geschlossen werden, Zeller I, 2 S. 890, ebenso wie es wohl nicht angebracht ist, daraus, dass die Bagdadenser die Vernichtung überhaupt ablehnen, zu folgern, dass sie aristotelischen Anschauungen näherstehen.

Substraten notwendig, bei einem Teil aber nur vorhanden wäre. Eine solche unbedingte Geltung, wie bei dem Gegensatz ist doch aber bei der Einnahme der Substrate, hulūl, nicht vorhanden.— Dass aber von Gott gerade einer von zwei Gegensätzen geschaffen wird, obwohl doch nichts gerade diesen dazu befähigt, liegt eben in dem Begriff der Macht Gottes. Daneben noch ein Spezialisirendes annehmen, würde diese aufheben heissen. "Und im allgemeinen werden alle diese Fragen durch eins aufgehoben, und zwar: wenn das, was sie über die Substanz und die "Vernichtung" gesagt haben, entsprechend dem, was sie zu dieser Untersuchung vorgebracht haben, richtig wäre, so wäre es auch entsprechend dem, was sie erwähnt haben, möglich, dass Schwärzeteile zu hundert Weisseteilen kommen und einen Teil von ihnen ohne den anderen aufheben, ohne dass hier etwas Spezialisierendes wäre".

Auch könnte der Zustand der Vernichtung nun nicht etwa ein Specialisierendes durch eine specielle Richtung haben sodass ihm diese etwa die Geltung über einen Teil der Substanzen, ohne den anderen verleihen würde. Dafür sind schon viele Beweise gebracht worden, die zum Teil unrichtig sind.

Wenn das Vernichtetsein eine specielle Richtung hätte, so müsste es auch raumerfüllend sein, denn es gehört zu den speziellen Eigenschaften des Raumerfüllenden, dass es in einer Richtung ist und dabei nicht blos einem anderen folgt<sup>1</sup>). Raumerfüllend aber kann das Vernichtetsein nicht sein. — Dieses ist nicht richtig, weil einer sagen könnte, dass nur die wirkliche Einnahme der Richtung die Raumerfüllung voraussetze, die blosse Annahme derselben nicht<sup>2</sup>). Und dass man etwa bei jeder

<sup>1</sup>) also nicht z. B. als Accidenz.

<sup>2</sup>) An einer späteren Stelle p. 78, 7 beantwortet der Verfasser den Einwand, dass diese Auffassung dem Ausspruch gleich käme, dass die Raumerfüllung zu den speziellen Eigenschaften der Raumerfüllung gehöre, da doch die Einnahme der Richtung dasselbe sei, wie die Raumerfüllung. Darauf sagt der Verfasser, man könne sich ein Ding sehr wohl raumerfüllend denken, ohne dass es deshalb eine Richtung einnehmen müsse. Und die Eigenschaft, dass die Substanz eine andere hindere, an ihre Stelle zu treten, werde zu den Eigenschaften der Raumerfüllung Richtung, und so auch bei der des Vernichtetseins sofort an eine Richtung einnahme denke<sup>1</sup>), ist doch nicht notwendig. Unmöglich ist es nun aber gar zu sagen, dass ohne Richtung ein nahme die Richtung und das Ding in ihr gar nicht vorstellbar sei, denn es giebt doch viele Menschen, die glauben, dass Gott seinem Wesen nach an jedem Orte ist, ohne dass er von ihm wirklich Besitz nimmt. Auch ist es sehr wohl möglich, dass sich ein Mensch ein Ding vorstellt, ohne zu unterscheiden, ob er es rechts oder links sieht, demgemäss sich also vorstellt, dass es von der Richtung nicht Besitz nimmt.

Wenn das "Vergehen" eine Richtung hätte, so ist darauf ferner bereits erwidert worden, könnte man glauben, wir hätten die Macht, die Körper zu schaffen; dass es uns nicht gelingt, liege nur daran, dass gerade dort, wo wir die Körper schaffen wollten, das "Vergehen" wäre. — Abgesehen davon ja, dass Gott die Vernichtung auch einmal an einer anderen Stelle schaffen könnte, als wo wir die Schöpfung beabsichtigen, müsste man dann ja auch annehmen, wir könnten das "Vergehen" schaffen, wir müssten also dann die Körper vernichten können; da wir aber ebenso, wie wir die Körper durch den Druck schaffen, sie durch dies en auch vernichten müssten, so müssten wir, da ein Entscheidendes fehlt, Vernichtung und Entstehung zu gleicher Zeit schaffen. Ueberhaupt giebt die Annahme, dass wir Körper, natürlich durch den Druck, schaffen würden, zu vielen Absurditäten Anlass.

Falsch ist es auch, wenn gesagt worden ist: Vernichtung und Substanz könnten einander nicht in bezug auf die Richtung entgegengesetzt sein, da sie nichts Feststehendes ist, auf das der Gegensatz bezogen werden könnte. Nun ist aber, so würde die einfache Antwort lauten können, die Richtung, selbst wenn sie nicht existiert, doch etwas mit der Vernunft zu Erkennendes, sodass man von vornherein sagen könnte: Die Vernichtung hat

gezählt, obwohl es auf die Einnahme der Richtung zurückgehe, ebenso müsse diese dazu gezählt werden können.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) und deshalb auch hier die Folgerung auf die Raumerfüllung machen müsste.

eine Richtung, und wenn sie diese hat, ist sie der Substanz entgegengesetzt.

Wirklich gegen die Annahme einer Richtung beim Zustande des Vernichtetseins sprechen vielmehr folgende Gründe:

I. Hätte die Vernichtung eine spezielle Richtung, so wäre es gleich unmöglich, dass die Vernichtung die Substanz aufhebt, wie, dass sie sie nicht vernichtet; das erstere darum nicht, weil die Substanz in dem Augenblick ihrer Vernichtung, diese Richtung verlassen kann, also dann zu gleicher Zeit nichtexistierend und bewegt wäre, das zweite nicht, weil für die Vernichtung nur nötig ist, dass das zu Vernichtende im Augenblicke vorher in dieser Richtung war, in diesem Augenblicke nicht mehr darin zu sein braucht.

II. spricht hiergegen, dass diese Spezialisierung der Vernichtung entweder in ihrem Wesen begründet liegt, was aber unmöglich ist, da dann die Substanz nicht diese Spezialisierung, und damit nicht diese Richtung haben könnte, ihre Vernichtung also unmöglich wäre, oder sie müsste in einem substratlosen Begriff beruhen, der aber wieder als solcher Begriff keine bestimmende Richtung geben könnte, also wieder die Vernichtung aller Substanzen notwendig machen würde.

III. Die Vernichtung müsste hierbei die Richtung in notwendiger oder nur möglicher Existenz besitzen, im ersten Falle würde sie im Wesen der Vernichtung begründet sein, im zweiten in einem Begriff; beides ist, wie schon gezeigt, unmöglich.

## Fragen:

I. Wenn man Gott nicht das Vermögen zuschreibt, einen Teil der Substanzen ohne den anderen zu vernichten, so heisst das, ihm ein Unvermögen zuschreiben. — Dies bedeutet für Gott noch lange kein Unvermögen, ebensowenig wie der Umstand, dass er nicht zwei entgegengesetzte Eigenschaften, etwa schwarz und weiss, an demselben Substrat schaffen kann. Ebenso wie diese, sind ja auch die Vernichtung und die Gesammtheit der Substanzen entgegengesetzt. II. Ebenso wie Gott die Möglichkeit hat, einen Teil der Substanzen ohne den anderen zur Existenz zu führen, muss er auch die Möglichkeit haben, einen Teil der Snbstanzen ohne den anderen der Vernichtung Preis zu geben. — Die Existenz ist aber durch ein agens, die Nichtexistenz nur durch ein Ding. Das agens kann natürlich nach seinem Willen einen Teil nur schaffen, das Ding aber ist nicht auf einen speziellen Teil beschränkt.

III. Ebenso wie Gott den einen Körper schwarz, den anderen weiss macht, kann er auch den einen Körper dauern, den anderen nicht dauern lassen. — Es ist unmöglich, bei der Substanz, die doch als Gattung ein Ganzes darstellt, Existenz und Nichtexistenz zu denken, ebenso wie Schwärze und Weisse an demselben Substrat unmöglich sind.

## XVIII. Das Atom kann auf die Berührungstelle zweier anderer Atome treten').

Wisse, dass unser Lehrer Abu Hāšim dies für möglich erklärt hat, und ihm folgte ein Teil der späteren seiner Genossen. Er hatte hierüber eine Frage, die wir im "Buche vom Atom" gründlich studiert haben. Abu 'Alī sagte, es sei nicht möglich; ihm folgte unser Lehrer Abu Ishāk, der hierüber auch eine schöne Frage hat. Das ist es auch, was unser Lehrer Abu'l Kāsim sagt. Wir citieren in dieser Untersuchung alles, was zur Unterstützung jeder der beiden Meinungen angeführt wird und erklären dann, was das richtige unter diesen ist.

Zunächst wird dasjenige vorgebracht, was geeignet sein könnte, die Ansicht Abu Hāšim's zu stützen:

1. Das Atom kann, wenn die beiden anderen Atome nicht dort sind, in das Gegenüber treten, welches, wenn die Substanzen vorhanden wären, auf ihrer Verbindungsstelle läge. Wie es nun möglich ist, dass das Atom an diesen Ort tritt, wenn die beiden

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Die Bedeutung dieser Frage im Gesamtsystem ist zu Frage IV, S. 86 Anm. 2 betrachtet worden.

Atome nicht unter ihm sind, ebenso kann es auch diese Richtung annehmen, wenn sie unter ihm sind, denn im Grunde genommen ist der Zustand des Gegenüber unverändert, nur dass jetzt eben die beiden Atome daselbst sind.

11. Wenn wir uns 4 Atome in einer Reihe aufgestellt denken, die beiden mittleren dann herausgenommen, so dass die beiden Enden von einander getrennt sind, dann können wir uns ein Atom so gestellt denken, dass es keine der beiden Seitenatome erreicht, sodass es einen Anteil an dem Gegenüber beider Atome, und damit an beiden Atomen nimmt.

111. Wenn wir uns drei Atome in einer Reihe aufgestellt denken, und zwei Wollende mit gleicher Kraft die beiden Seitenatome nach der Mitte zu drängen, so nimmt ein jedes von diesen Atomen an diesem Mittelatome teil. Es ist nicht möglich, etwa zu sagen, jedes dieser beiden Atome müsste an seiner Stelle bleiben, weil der Druck des einen den des anderen an der Erzeugung, sc. der Bewegung hindern würde, denn diese Erzeugung könnte nur verhindert werden, wenn das Substrat der beiden dasselbe wäre<sup>1</sup>), oder beide Substrate sich berührten.

Dies kann man nicht damit erschüttern, dass 4 in Entfernung eines Quadrates von einander aufgestellte Quadrate gegenseitig an der Bewegung hindern, obwohl hier keine Berührung stattfindet. Eine Berührung findet hier ja auch statt, und zwar in den Winkoln, denn wenn wir eine der Ecken mit Tinte beschmieren, so macht sie die anderen schwarz.

IV. Die Diagonale des Quadrates ist grösser, als die Seite<sup>2</sup>), obwohl doch die Atome, die sie bilden, als unteilbare Grössen gleich sind. Nur nebenbei erklärt sich das auch daraus, dass zwischen den Teilen der Diagonale mehr Zwischenraum<sup>3</sup>)

- <sup>2</sup>) Dagegen Maimonides, Munk, Guide I, S. 383 und Lasswitz I, S. 196.
- <sup>3</sup>) Maimonides, Guide I, S. 382 für die Teile des Mühlsteins, die durch Ruhepunkte getrennt werden.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Hierauf beziehe ich auch den hier an Text folgenden Absatz, der mir sonst unverständlich bliebe.

ist. Würde dieses ausschliesslich massgebend sein, so müsste eine Eisenstange, welche die Diagonale bildet, leichter als eine, welche die Seite bildet, zerbrechen, da doch die Teile der ersteren durch Zwischenraum getrennt wären. Der Grund für die Kürze der Seite gegenüber der Diagonale ist also, dass die Atome, die doch quadratförmig sind, sich in den Winkeln berühren, wenn sie die Seiten bilden. Das ist doch aber nur möglich, wenn ein Atom an die Berührungsstelle zweier anderer treten kann.

Die gegnerische Ansicht hingegen könnte folgendermassen gestützt werden:

I. Die Anschauung, dass das Atom an die Berührungsstelle zweier Atome gestellt werden kann, würde zu einer Teilung des Unteilbaren führen, denn jedes der beiden Atome nimmt von diesem Atom Besitz, hat an ihm Anteil. Und dieser Anteil ist wiederum geringer, als das Atom an und für sich, das Atom müsste also kleiner sein, als es an und für sich ist, d. h. noch teilbar sein. — Demgegenüber aber kann eingewendet werden wenn auch die beiden Teile Anteil haben, braucht das Atom: doch nicht teilbar zu sein, ebenso wie es nicht teilbar ist, wenn 2 Atome sich auf ihm in zwei Richtungen niederlassen.

II. Es müssten unter dieser Voraussetzung in dem einen Atom zwei entgegengesetzte "Sein", d. h. Seinsmöglichkeiten bestehen, indem jedem Anteil an jedem einzelnen Atom ein besonderes "Sein" entsprechen würde. — Das Atom befindet sich jetzt noch in derselben Lage, in der es sich befindet, wenn die beiden anderen Atome nicht dort wären, da in diesem Zustande nur von einem "Sein" entsprechend dem einen Ort die Bede ist, so anch hier.

III. Es könnte das eine Atom von den beiden Atomen verschiedene Bruchteile, z. B. von dem einen 1/4, von dem anderen 3/4 in Besitz nehmen, es wären also entgegengesetzte "Sein" vorhanden. — Die Antwort habe ich nicht verstanden.

IV. Wenn 4 Atome in einer Reihe aufgestellt sind und die mittleren entfernt werden, so kann in dem entstehenden Zwischenraum ein Atom nur so gestellt werden, dass es die

6

Atome an den beiden Enden nicht berührt; der Abstand zwischen diesem und dem mittleren Atom wäre also offenbar kleiner, als ein Atom, es würde also ein Ding geben, das kleiner als das Atom ist, d. h. das Atom würde teilbar sein. — Dies ist nur Eure Ansicht, wer von Euch in dieser Frage abweicht, giebt eben nicht zu, dass der Zwischenraum nicht kleiner ist, als der Ort des Atoms. Abgeschen dann ausserdem davon, dass wir wieder auf die Analogie des Verhältnisses hinweisen können, wenn die beiden anderen Atome nicht da sind, kann man auch die 6 Richtungen zum Beweise bringen, in welchen die Substanz andere berühren kann, ohne dass dies zur Annahme eines kleineren Dinges als ein Atom, und damit zur Teilung führt.

Am Schluss der Arbeit angelangt, gereicht es mir zur freudigen Genugthuung, meinen Dank Herrn Dr. Martin Schreiner, Dozenten an der Lehranstalt für die Wissenschaft des Judenthums in Berlin, für die vielfache Anregung auszusprechen, die ich für meine Arbeit im persönlichen Verkehr, wie ganz besonders aus seinen Schriften bekommen habe. Ein flüchtiger Blick kann zeigen, dass meine Arbeit zum grossen Teil auf seinen Vorarbeiten beruht. — Herrn Prof. Goldziher in Budapest schulde ich Dank für freundliche Hilfeleistung beim Verständnis einzelner schwieriger Stellen oder Partieen. — Herrn Prof. Fischer in Leipzig gebührt mein Dank für vielfache Freundlichkeit und Anregung, die, wie ich hoffe, der Correctheit meiner Arbeit zu gute gekommen ist.

Zu meinem Bedauern bin ich genötigt, an dieser Stelle einige Versehen, die ohne mein Verschulden beim Druck des ersten Bogens untergelaufen sind, zu berichtigen: S. 6 Šahrastānī statt Sahrastānī. S. 7 taklīf statt taklīf, 'Alī statt 'Ālī, 'Ajjāš statt Ajjāš. S. 8 Šahrastānī statt Sahrastānī, ن statt cat . . . . , . •

نجوٍّ: أن يحصل الجوهر على موضع الأتصال من الجزعين بكين مبتدأً لا يكهن يتولَّد عن الاعتماد ولا على طريقة النقلة كما قلته سواء سواء، وقد قيل أيضا اذا وضعنا أربعة أجزاء مثل للخطّ ثم رفعنا الجموهرين اللذين في الوسط فانه لا يجهز أن يوضع جزء على حدّ لا يبلاقى واحدا منهما لأنّ ذاك يوجب أن يكون لخلل الذى بين أجزاء الطرفين وبين الجزء الذى وصفناء أقل من مقدار جزء وهذا يوجب أن يصمِّ أن يكون أقلَّ من الجزء شيَّ كما صمَّ أن تكون جهته أقل من محاذاة جرء ويمكن أن يُعترض على ذالك بأن يقال أنَّ هذا دهوى منكم لأنَّه ليس يصمَّ أن يكون أقلَّ من الجزء شيء عند مَنْ يخلفكم في هذه المسئلة وان صمَّ أن يكون خلل أقـل من محافاة جوهر فجَمْعكم بين هذين الأمرين دعوى [446] فيها يتنازعبن وبعد فانَّا قد بيَّنَّا أنَّ الجوهر يجوز أن يوضع في جهة لو كان تحتد جوهران لكان على موضع الأنصال ثم لا يازم على ذالك أن يجوز أن يكون أقلّ من الجزء شيء فكذالك ما قلناه، ويمكن أن يقل أيصا اذا قلتم أنَّ الجوهر جوز أن يلاقى بستَّة أمثاله من ستّ جهات فلا بدّ من أن تقولوا أن كلّ جهة من هذه الجمهات أقل من نفس الجزء فيجب أن تجوّزوا تجزَّوه الالا لم يلزمكم على هذا القبل تجزُّو 1) الجزء فكذالك لا يلزم من يذعب الى أنَّ الجزء يجوز أن يوضع على موضع الاتَّصال من الجزَّيْن أَن يقهل أنَّه يصحِّ أن يكون الشيء أقلَّ من جزء فقد بان بهذه الجملة أن الصحيح ما قاله شيخنا أبو هاشم

1) Mscr. تجزّده.

أحدهما نصفا ومس الآخر نصفا أولى من أن يولّد على حدّ يأخذ من أحدهما قدر رُبْع ومن الآخر ثلاثةَ أرباع أو من أحـدهما قـدر خُمس ومن الآخر أربعة أخماس لأنَّه لا مزيَّة لتوليد، لأحد الكونين. على توليدة للكون الآخر وهذا يوجب أن تجتمع في الجوهر أكوان متصادَّة في حالة واحدة وذالك محال قالوا ولا يبكن أن يقال هذا مثل ما نعلم أنَّ الاعتماد يولَّد الكون في محلَّم في أقرب المحاذيات من المحاذاة التي حصل فيها محلَّه ثمَّ فيما يليد على التدريم لأنّ كلّ واحد من الكونيْن اللذيْن صورناها حاصل في المكان الثاني من المكان الذى حصل فية محلّ الاعتماد ويمكن أن يُعترض علية بأن يقال أليس قبل حصرل هذين الجزءين في هاتين المحاذاتين كان [44a] يمكن أن يحصل للجوهر على حدّ لو كان تحتد جوهران لكان على موضع الاتّصال 1) ولا يمكن الامتناع منه لوجهيَّن أحدهما أنَّه لا محاذاة فارغة الآ ويجوز أن يحصل فيها جوهر والثاني أنَّه لا محاذاة فارغة اللا ويمكن أن يكون مكانا لجوهر على حدًّ \*) لو حصل تحتد جوهران لكان على موضع الاتّصال واذا كان كذالك لنزم فيما نقرَّره أن يكون الاعتماد ليس بأن يولَّد الكونَ في ذالك للجوهر على حدّ الذى يكون قد أخذ نصفا من محاذاة ونصفا من أُخرى أولى من الـوجـوة الأُخـر فان قيل أنَّ هذا الكون يحصل في الجوهر ابتداء ولا يتولّد عن اعتماد وانّما يمكن ذالك فيما يتولّد عنه قيل له ما الذى يمنع من أن يتولَّد عن الاعتماد ولا جنس من الأكوان الَّا ويجوز أن يتولِّـد مـن الاعتماد وبعد فـانَّـا نقول ونحن أيضا انَّما

 وانفى يمكن أن يُنصر بد القول الآخر هو أنَّ ذالك يقتصى تَجَزُّوًا) الجنء ألا تمرى أنْ كلّ واحد من الجزمين يلاقى قدرا من ذالك الجزء سبِّی ما یلاقیه الآخر فلو تنصّف لکان لا یزید حاله علی ذانك وهو أيصا لا بـد من أن يلاقي قدرا من كلّ واحد من الجزءيُّن هو أقلّ من قدر الجزء كما هو ويمكن أن يُعترض على 1) هـذا الـوجـه بأن يقال انّ الجزء اذا وُضع على موضع الاتّصال فانَّه يلاقي قسطا من كلَّ واحد منهما من غير أن يكون الجزء متجزَّتًا في نفسه كما أنَّه إذا لاقاء جُزَّان من جهتين شغل كلَّ واحد منهما قسطا مند وهو معقبل ولا يمكن سواة وان وقع امتناع [436] هاهنا فذالك عبارة والا فالمعنى محيدة ولا يجبوز أن تكون ملاقاته للجبزعين من جهتينى موجبة لتجرَّى الجزء فكذالك سبيل وضع لجزء على موضع الاتَّصال من الجزءين، وقد قيل أنَّ ذالك لا يجوز لأنَّه يوجب أن يكبن في الجزء كونان ضدَّان لأنَّا لو قدَّرنا نقلَه بمقدار قسطه من أحد الجزءين لمكان يبطل ما فيد من الكون أولًا واذا صحّ ذالك وج.ب أن يقال أنّ ذالك القدر من الشغل من هذا الجزء يقتضى اثبات كمن فيه على حدَّه وكذالك القدر الآخر من الجزء الآخر وُصدا يوجب أن يكون فيه كونان صدّان ويمكن أن يعترض على ذالك بأن يقال انَّا قد بيَّنَّا أنَّ الجزء يجوز أن يوضَع في هـذه المحاذاة لو لم يكن الجوهران تحته ولو وضع فيها لَمَا وجب أن يكون فيه كونان ضدّان بـل الكون واحـدٌ لأنَّ المحاذاة واحـدة فكذالك اذا كان الجزآن تحتد، وقد قيل أنَّ ذالك لو جاز لوجب أن لا يكون الاعتماد بأن يولّد الكونَ في الجزء على حدّ يأخذ من

1) Mscr. تاجزی. 2) fehlt im Mscr.

الآخر فان قيل أليس لو قدّرنا أربع مربّعات على وجه لا تلاقى بينهما وكان بينهما مقدار مربعة فارغة واعتمد عليها أربعة ملن القادريين وتساوت مقدوراته فأنَّه يتعذَّر تحريك شيء منها وأن لم یکن بینهما تلاق ویبقی کل واحد منها فی محاذاتها قیل له أنَّه لا بدّ من أن تتلاقى بأركانها ونجدها 1) كذالك وكذلك لو لُطح ركن كلّ واحد منها بالمدّاد أسود ركس الآخر بقدر ما يلاقيه واذا كان كذالك [438] صبّح أن يتمانع وليس كذالك سبيل هذين الجزءين اللذين على الطرفين لأنَّهما لا يتلاقيان فكيف يتمانعان، ويمكن أن يقال أيضا أنّ قطر المربّعة لا بنّ من أن يُرى كأنَّه أطَّهل من الصلع وانّما كان كذالك لأنّهما تتلاقى بأركانهما ولا يجهز أن يقال أنّ العلّة فية مقصورة على أنّ الخلل الـذي بين أجـزاء القطر أكثر وفي على سبيل الانعراج لأنَّ هذا التعليل لا يمنع من التعليل ؟) الذي ذكرناه ولا شبهة في أنَّ هيمة الجزء بالمبتِّع أشبهُ وقد عُلم أنَّ المربِّعات اذا وُضعت على ذالك الحدّ فلا بدّ من أن تتلاقى بأركانها فكذالُك حــال الأجـزاء يبيَّن ذالــك أيضا أنَّــه لا يمكن أن يــوضَع جزء آخر بينهما على ذالك السمت وأنّما كان كذالك لأجل الاتّصال وبعد فان تفكيك أجزاء للحديد على سمت القطر في أنَّه يتصعَّب بمنزلة ما يتصعّب فـى سـمـت الصلع معلم فـلا يجـوز أن يقال أنّــه لا يتألّف على ذالمه السمت وعلى حمد الانعراج واذا كمان كذالمه وجب أن تكون الأجهاء متصلة على سمت القطر بأركانها ولن يكون كذالك الا والبعض بمنزلة الحزء المذى يوضع على مسوضع الاتّصال من الجزءين

1) Kann auch بحدّها heissen. 2) Von J an aus Glosse.

في وسطهما لا على وجد يلاقي واحدا من الطرفين فاذا كان كذالك كان شاغلا لقسط من محاذاة الجوهر الذي اتصل باحدى الطرفين. وشاغلا لقسط آخم من محاداة الجهم الآخم الذى كمان متصلا بالطرف الآخر وكما يصرِّ ذالك في المحاذاة يصرِّ في للجوم نفسه، ويمكن أن يقال أيضا لو قدّرنا ثلثة أجزاء كالخطّ وكان على كلّ واحــد من الطرفين جـز<sup>و</sup> وقد حاول قادران مُتَسَاويًا المقدور تحريك كلّ واحد [426] من الجزئين إلى الوسط لوجب أن يصبّ أن يأخذ كلّ واحد منهما قسطا من ذالك الوسط ولا يجوز أن يقال أنَّ كلُّ واحد من الجزِّين يبقى في مكانع لأنَّ اعتماد هذا الجزء لا يكون ممنوعا من التوليد باعتماد آخر يكافيه ألا اذا كان ذالك الاعتماد في محلّ هذا الاعتماد يبيّن ذالل أنّ اعتماد أحدهما انّما يجوز أن يمنع اعتماد الآخر من التوليد بأن تَوَلَّدَ في محلَّه أكثر ممًّا يتولَّد عن الآخر أو مثل ما يتولَّد عن الآخر فيتمانعان كنفسيُّن تتمانعان في نقل جسمين متلاقيين وبعد فلو جار أن يَمنع من غير طريق التماس لوجب أن يصبِّح أن يمنع الاعتمادُ الذي فعلم في یدی اعتمادَ جسم آخرَ من التولید وان کان بینی وبیند مسافد بعيدة فان قيل انّما يتمانعان لأنَّه لا يكن أحدها بالتوليد أولى من الآخر ولا يمكن توليدهما قيل له لا مانع يمنع من أن يُوَلّدا على الحدّ الذي ذكرناه 1) الله مذهب بعيد 2) لم يصبّح وانّما نورد هذه الدلالية لافساد ذالك المذهب والمذاهب تبنى على الأدلية والأدلمة لا تُبنى على المذاهب وبعد فان هذا لو منع لوجب أن يتعذّر الفعل على الساهى لأنَّه لا يكون أحد الصَّدَّيْن بالوجود أولى من

1) Mscr. نكرنا. 2) Mscr. دىعىد.

اعلم أنَّ شيخنا [428] أبا هاشم قد جبَّز ذالك واليه يذهب بعض المتأخرين من أصحابه ولد فيه مسئلة وقد تَتَبَعْناها في كتاب الجزء وقد كان أبو على يقهل أنّ ذالك لا يجوز واليه كان يذهب شيخنا أبو اسحق وله فيه مسئلة حسنة وهو الذى يقوله شيخنا أبُو القسَم وحين نورد في هذه المستَلة ما يمكن أن ننصُر ) به كلَّ واحد من القولين ونبيَّن ما هو الصحير من ذالك ان شاء الله تعالى والذى يمكن أن يُنصر به قبلُ شيخنا أبى هاشم أُنَّه لو لم يكن هذان الجوهران حاصلين على ما هما عليه فكان ذالك الجوهر يجوز أن يحصل في المحاذاة التي لو حصلا على ما 1⁄2 عليه \*) لكان على مبضع الأنصال منهما لأنَّه لا جهة فارغة الله ويصحِّ أن يقدَّر فيها هذا التقدير فلو كان لا يجوز أن يحصل الجوهر في هذه المحاذاة لكان لا يجبز أن يحصل في شيء من المحاذيات وكما يجوز أن يحصل في هذه المحاداة متى لم يكن الجوهران تحته فيجب أن يصمّ حصوله فيهما وان كانا تحته لأجل أنّ حال تلك المحاذاة في كهنها فسابضة وفسى صحّة حصهل هذا الاجهم فيها لا تتغيّر بأن يكون الجرهران تحتم الله وبكونا تحته، ويمكن أن يقال أيضا لو فرضنا أربعة أجزاء كالخطّ ثمّ أزلنا الجزءين () اللذيَّن في البسط ويبقى الطرفان مفترقيَّن لأمكن أن يرضع جزً

<sup>1)</sup> Mscr. دىمىرە . 2) Von نىكتان ذالكتە an aus Glosse. 3) aus Glosse.

فأما ما ذكروه ثانيا فالجواب عنه أنَّ وجود الجوهر يكون بالفاعل فجب أن يصمّ منه أن يوجد جوهرا ولا يوجد آخر وعدمه عند طرو الفناء يكون لأمر يرجع اليد كما يقولون في عدم السواد عند طرو البياض عليه فكما لا يجوز والمحلّ فيه عشرة أجزاء من السواد أن يُفنى بعصَها ببياض يوجده في ذالله المحلّ دون البعض الآخر وان جاز أن يوجد بعضَ السودات دون بعض فكذالك وان جاز أن يوجد بعض الجواهر دون بعض فأنَّه لا يجوز اذا أوجدهما أن يُغنى بعصَها دون بعض فأمّا ما قالو، أخيرا فالجواب عند أنّ كون المحتل المواحد أسود أبيض انما استحال لاستحالة وجود الصدّين وقع بيَّنَّا فيما تنقدتم أنَّ سبيل الفناء مع لجواهر كلَّها سبيل السواد والبياض اذا كمان محلَّهما واحمدا فكما بيَّنَّا في كبن المحلَّ أسودَ أبيض فكذالك حال وجود الفنام مع وجود بعض الجواهر كما بيَّنا في أن يكون الشيء الواحد موجودا معدوما فكذالك بيَّنا أن يكون الفناء موجودا مع الجوهر الـذى يصانَّه بــز يجب أن يكون ذالك الجبهر لأجل وجهد الفناء معدوما ولأجل ما تثبت له صفة الهجود مرجودا حتّى يكهن موجودا معدوما فقد بان فساد ما ذكرود في هذه الشبهة

ويتلود في الجزء الرابع فأما ما ذكروه ثانيا وصلى الله على سبّد المحمّد وآله الظاهريين [41a] الجزء الرابع من مسائل الخلاف بين أبى هاشم وبين البغداذيّين املاء الشيخ أبى رشيد بن محمّد بن سعيد النَيْسابورق رحمه الله تعالى [416] بسم الله الرحمن الرحيم ينتفى بد جوهران فى حالة واحدة وكان يجب اذا أزاد اللّه تعالى أن ينفى جوهرين أن يخلف فناءين يختصّ كلّ واحد منهما جهة ولو كان كذالك لوجب أن يكون الجنسان المختلفان ينفيان جنسا واحدا وهذا محال ولا يمكن أن يقال أنّهما ضدّان لأنّه كان يجب أن يستحيل وجبونُهما فى حالة واحدة وأن يستحيل أن ينتفى الجوهران فى وقت واحد [406] ولا يجوز أن يقال أنّه قد اختصّ بتلك الجهة لمعنّى لما بيّنّاه من قبل

ذَكُرُ جُمْلَة مَنْ أُسْوِلَةً مَنْ خَالَقَنَا بَهَذَه ٱلْمَسْتَلَة وَٱلْجَوَابُ عَنْهَا تَأْلوا لو لا يكن اللّه تعالى موصوفا بالقدرة على أن يفنى بعض الأجسام دون بعض لكان فيه تعجيز اللّه تعالى، وربّما يؤكّدون هذه الشبهة بأن يقولُوا كما جاز أن يوجد جوهرا ولا يوجد جوهرا آخر فكذالك يجوز أن يُفنى جوهرا ولا يفنى آخر، وربّما يقولون كما يجوز أن يسود جسمٌ ويبيضٌ غييرُه أ) فكذالك يجوز أن يفنى جسما ويُبقى غيرَه لأنّ ذالك لا يكون متنافيا كما يتنافى أن يعنى جسما ويُبقى أسود أبيضَ وموجودًا معدومًا الجواب يقال لهم فيما قالوة أولا أن اللّه تعالى لا يجوز أن يوصف بالقدرة على أن يكون للوهر الواحد أسود أبيضَ وموجودًا معدومًا الجواب يقال لهم فيما قالوة أولًا أن عمرة والوَصْف بالقدرة على المحالة أن يحمع بين السواد والبياص ولا يكون ذالك تعجيزا لأنّه يستحيل وجود الشىء مع صدّه والوَصْف بالقدرة على المُحَال مُحَالُ فكذالك قد ثبت بما والبياص ولا يكون ذالك تعجيزا لأنّه يستحيل وجود الشىء مع مقده والمياص ولا يحوز أن يوصف بالقدرة على أن يجمع بين السواد والبياص ولا يكون ذالك تعجيزا لأنّه يستحيل وجود الشىء مع مؤلا أن ذكرناء فى الدلالة أن الفناء يصاد الجواهر كلّها قخلُقُدُ للفناء مع فذكوناء فى الدلالة أن الفناء يصاد الجواهر كلّها قخلُقُد للفناء مع واخد فكما يستحيل أحدها فكذالك سبيل الآخر فى الستحالة؛

Viell. besser für جسم des Mscr. يسود zu lesen und zu
 punktieren: يسود جسما ويبيض غيرة. 2) Hier folgt im Mscr.:

له فالواجب أن ينفيه وان نُقل عن تلك الجهة لأنَّه قد صادف حصولَة فيها من قبل وهذا هو الشرط في منافاته له فيلزم على هذا أن ينافيه في حال ما يكون متحرّكا منتقلا وذالك محال والوجة الثاني أنّ الفناء لو كان يختص جهة لوجب أن يكون اختصاصة بها لما هو علية في نفسة لأنَّه لا يجهز أن يكون لعلَّة واذا كان كذالك كانت المنافاة تابعة له ولو كان كذالك لاستحال أن يشاركه الجوهرُ في هذه الصفة [40a] فكان لا يجوز أن يكون الجوهر كائنا في تبلك الجهة ألا تبي أنَّ ما لأجله ينافي السواد البياضَ لا يجوز أن يشاركه البياض فيه، فان فيل جَوّزوا أن يختص انفناء بتلك الجهة لأجل معنى يوجَد لا في محلّ قيل له ذالك المعنى ليس بأن يوجب كون الفناء في تلك الجهة أولى من أن يوجب كونَّه كائنا في جهة أخرى وهـذا يـوجـب أن يحصل في سائر الجهات وأن ينفى الأجسامَ كلَّها ولا يمكن السائل أن يقبل لأجل هذا المذهب أنّ فناء بعض الجواهر ليس بفناء لسائرها وان قال أنّ ذالله المعنى حاصل في جهة الفناء قلنا فليس بأن يكون الفناء حاصلا فيها لأجله أولى من أن يكهن ذالله المعنى حاصلا في تلك الجهة لأجل الفناء وهذا يوجب أن يكون كلّ واحد منهما علَّة في صاحبه واستحالة ذالك بمنزلة تعليل الشيء بنفسه والوجه الثالث أنّ الفناء لو كان يختص بجهة لكان لا يخلو من أحد أمرين أما أن يكون قد حصل في تلك الجهة في حلل يجب حصولُه فيها أو يكون قد حصل في تلك الجهة في حال مع جواز حصوله في غيرها ولا يجوز أن يقال أنَّه قد حصل في تلك الجهة فى حلل يجب حصولُه فيها لأنَّ ذالك يوجب أن يكون حاصلا فيها لنفسة أو لما هو علية في نفسة وكان يجب أن لا يجوز أن

لأنّ المماسّة شرط فى حكم الاعتماد وهو كونة مولّدا لا فى وجود الكون فيجب أن يتقدّم الكونُ كما يجب أن يتقدّم وجود السبب الذى هو الاعتماد المسبّب الذى هو الكونُ وهذا يوجب أن يكون محلّه مماسّا للمعدوم فيمكن أن نعلم بهذه الطُرّق أنّ الجسم لا يجوز أن نفعل الجسمَ مع تجريز أن يكون الفناء مختصّا جهة، وقد قيل فى الجواب عن السؤال أنّ الفناء والجوهر لا يجوز أن يتصادّا على الجهة لأنّ الجهة ليست بامر ثنابت حتّى [396] يتواد أن يقال أنّهما يتصادّان عليها وهذا لا يصرّ لأن لقائل أن يقول أنّ ذالك أمرُّ معقرلٌ وإن لم يكن شيئًا موجودا فيجوز أن يقال أنّ الفناء يختصّ جهة وانّما يصاد الجوهر اذا حصل فى جهته، والذى نعتمد عليه فى الجواب عن هذا السُوّال ثلاثة أوْجُمه

والدافي عليك عليه في مدبوب على عاد السوال عليها أو بسا أولها أنّ الفناء لو كان المختص جهة لوجب أن يساحيل نقل للوقر عن تلك الجهة التي جهة أخرى في حال طرو الفناء عليها وقد علمنا أنّد يصح نقل الجوهر عنها التي جهة أخرى مع طرو الفناء على تلك الجهة لأنّد منزلة أن الخلق الله تعالى فناء في جهة وجوهرا في جهة أخرى فكما يصح هذا عند السائل فكذالك يصح أن نيفُل الجوهر عن تلك الجهة في حال ما يخلق الفناء فيها ولو كان كذالك لكان لا يخلو من أحد أمرين أمّا أن ينفيه أو لا ينفيه فان نفاه وجب أن يكون مع كونه منتفيا معدوما منتقلا متحركا ومُذا محال وأن لم يَنْفهُ لم يجز لأنّ الشرط في مُنافاته له أن يكون من قبل طروة كانًنا في تلك الجهة لا في حال ما يخلق منافاته فيها ولو فان نفاه وجب أن يكون مع كونه منتفيا معدوما منتقلا متحركا فان نفاه وجب أن يمون مع كونه منتفيا معدوما منتقلا متحركا ومُذا محال وأن لم يَنْفهُ لم يجز لأنّ الشرط في مُنافاته له أن الشيء لا يوجّد مع صدّة وهذا كما نقول أنّ الشرط في منافاة السواد للبياص أن يصادف وجودة من قبل في ذالك المحلّ لا في حالة وإذا كان الفناء ضدّا للجوهر وقد تكامل الشرط في منافاته لوجب أن يكون أحدنا قادرا على خلق الأجسام وانَّما يتعذَّر عليمًا) فعلُها لأَنَّ الفناء يوجَد في الجهة التي يحاول خلف الجسم فيها وهذا لا يصبِّح لأن لقائل أن يقول لو قدرنا على الجسم لقدرنا على هذا الفناء فكان يصبِّح أن نفعل الفناء جيث بعض الأجسام ولو كان كذالك لصمٍّ منًّا أن ننفيه إذا قوى داعينا اليه وبعد فلو قدرنا على الجسم وعلى الفناء لكان لا يصمِّ منَّا أن نفعل لجسم اللا متهلَّدا عن الاعتماد وكذالك الفناء ولو [398] كان الاعتماد مولَّدا لهما لما كان بأن يولّد الجسمَ أولى من أن يولّد الفناء لأنَّ لا مخصَّصَ وكان يجب أن يولّد الصدّين في حالة واحدة، على أنَّه كمان يجوز أن لا يخلف الله تعالى الفناء في تلك الجهة فيتأتّى منّا فعل الجسم وقد علمنا أنَّه يتعدَّر علينا ايجاد الأجسام على كمَّل حمال وبعد فأن الاعتماد لو ولَّد الجسم لكان يجب أن تتولَّد عن الاعتماد الواحد في الوقت الواحد ما لا نهاية له من الجواهر في حالة واحدة لأنّ حكم المحاذيات في هذا الباب حكم المحالّ وقد علمنا أَنَّه لو كان ريبٍّ لا نهايةَ لآخر، لوجب إذا اعتمدنا عليه أن نفعل الكبن في جميعة دفعة واحدة وأن نفعل ما لا نهاية له من الأكوان، على أنَّ الاعتماد لو ولَّمد الجوهم لما كان بأن يولَّده في بعض في ذالك السمت لأن الكلّ في جهة الاعتماد وهذا يوجب أن يولِّده في سائر الجهات أوَّلا في جهة من الجهات وبعد فانّ الاعتماد لو جاز أن يولّد الجوهر لجاز أن يولّد الكون فيه فكان يجب أن يكمن محلَّه مماسًا لمحلَّ ذالك الكمن قبل وجهد ذالك الكهن

1) Mscr. الخرى . 2) Mscr. أخرى . 1

عكن يبيّن ذالك أنّ أحدنا يجوز أن يعتقد ذالك ولا يفصل بين أن يراد يَمْنَة وبين أن يراد يسرة ويعتقد مع ذالك أنَّ لا يشغل جهة، فإن قيل أنَّا لا يمكننا أن نعتقد تحيَّز الجوهر من غير1) أن نعتقد أنَّه كاتُنَّ في جهة ما كما أنَّه لا يمكننا أن نعتقد أنَّ الـذات [386] قـادر من غير أن نعتقد الفعلَ منه فكما أنّ صحّة الفعل من خصائص كين القادر قادرا فالا يجوز أن نستند اللا البه وكذالك كون الذات كائنا في جهة من خصائص التحيّز فلا يجوز أن يثبت من دونه قيل له أنّ كونمه في جمهة على سبيل الشغل لها من خصائصة فأمَّا إذا لم يكن على سبيل الشغل فمن أين أنَّه مـن خصائصه فـان قيل أَنَّ التفنيد الـذى ذكـرتموه \*) يغتصى أَنَّ التحيِّز من خصائص التحيِّز ولا يتكلِّم بهذا محصَّلٌ لأن على سبيل الشغل هو التحيّز فالواجب أن لا يراعى ذالك وأن يقال أنّ كونع كائنا في جهة لا على سبيل التبع لغيره من خصائص التحيَّز فلا يجوز أن يثبت من دونه قيل له أنّ قبلنا أن من خصائص التحبِّز وحكمة أن يكون كاتنا في جهة على سبيل الشغل بها لا يكون تعليقا للحكم بنفسة لأنَّه قـد لا يكون شاغلا لتلك الجهة ويكون مع ذالك متحيَّزا وبعدُ فانَّا نقول أنَّ مَنْعَه لمثله من أن يحصل جيت هو من أحكام التحيّز ولا بدّ من أن يكون الرجموع به الى الشغل ولا يلم أن يكون الحكم تنابعا لنفسه فكذالك سبيل ما ذكرناه وقد قيل في الجواب عن هذا السؤال أنَّ الفناء لم كان يختص جهة

1) Von أن نعتقد an aus Glosse ergängt, die im Mscr. hinter ويجوز أن يكون في جهة, Z. 23 der vorigen Seite, gestellt wird. 2) Mscr. ذكروه. محصّص وهو أنّ القدرة في هذا الوقت في هذا المحلّ تعلّقت بهذا لما هي عليها ولم تتعلّق بمثله، وفي للجملة جميعُ هذه الأسولة يبطل بشيء واحد وهو أنّ ما قلوه في الفناء وللجوهر لو صحّ قياسا على ما أوردوه في هذه المسئلة لصحّ أيصا أن يطرى سوادٌ واحدٌ على مائّة جزء من البياص ثمّ ينفى بعضَ أجزاء البياض دون بعض من غير [388] مخصّص قياسا على ما ذكروه

فان قبل أنَّ فى الفناء وجهًا مخصَّصا وهو أنَّه يختصَّ بجهة فاذا وُجَد الفناء فى الجهة التى يحصل فيها هذا الجوهر كان باأن ينفيه أولى من أن ينفى غيرَه قبل له قد قبل فى الجواب عن هذا السؤال طُرْق ولا يصحِّ أكثرها وأنا أذكر جميعَ ما قبل وأُبيِّن ما يصحِّ منها وما لا يصحِ،

قد قيل لو كان الفناء يختص جهة لكان متحيّزا لأنّ حصول الشيء في جبهة لا على سبيل التبع لغيرة من خصائص التحيّز ولا يجوز أن يكون الفناء متحيّزا وهذا لا يصّع لأنْ لقائل أن يقول أنّ الذى هو من خصائص التحيّز أن يحصل في جهة على سبيل الشغل لها فأما اذا حصل فيها لا على سبيل الشغل لها فانّ ذالك لا يجب فيه فان قيل لا يعقل ذالك الآ بأن يكون على سبيل الشغل للجهة قيل له لم قلت ذالك وقد علمت أنّه يكن أن نعتقد ذالك من غير أن نعتقد أنّه شاغل لجهة يبيّن ذالك أنّ في ناس من اعتقد أنّ القديم تعالى بكل مكان بذاته لا على سبيل الشغل الكان وفيهم من قل أنّه فوق العرش لا في مكان ومن غير أن يشغل الكان والجهة وقد قال شيخنا أبو عبد الله لو خلف الله تعالى سوادا لا في محلّ لكان يُرى في حكم القابل ويجوز أن يكون في جهة لو

فانَّه يحلُّ بعصَّها دون بعض فأمَّا إذا استحال أن يوجَّد في غيرة فلا يجب أن يُطلَب له مخصّص ويفارق ذالك الصدَّ لأنَّه في أن يصاد غيرة يراعي أمريَّن أحدهما أن يكون صفة أحدهما بالعكس من صفة الآخر والثانى أن يكون وجودة كوجودة فانَّه حصل مع ألف شيء بهذه الصفة فا له يجب أن ينفى البعضَ قائم في لجميع وليس لخلول في الأصل معلَّلا بوجه كما يعلُّل التصادّ حتّى يجهزَ أن يقال أنّ ذالك اذا حصل مع المحال على سواء فيجب أن يحلّ الجميعَ، فان قيل أليس يَجوز أن يوجد القادر أحدَ الصدَّيْن دون الآخر مع أنَّه يصمَّ منه إيجاد كلّ واحد منهما من غير مخصّص فلمّ لا يجوز [376] أن يُقال أن الفناء ينْفى بعضَ الجواهر دون بعض من غير مخصّص قيل له أنّ هناك مخصّصا وهو كونه تادرا ولا يمكن أن يعلّل بأمر موجب لأنّ ذالل يعود على تعلّقه بالقادر بالنقض، فان قيل أليس بعض التأليفات ينتفى عن الحلّ دون بعض ولا مخصّص قيل له أنّ هناك مخصّصا وهو أنّ كلّ تأليف يحتاج إلى مجاورة لا يحتاج اليبهما غيرة فإذا انتفى بعض المجاورات دون بعض ذا احتاج اليه من التأليف ببطُل وما ام جنبج اليد يبقى ببقاء مجاورة أخرى، فان قيل أليست الارادة تتعلُّق بهذا المراد دون غيرة وان كان حالها معه كحالها مع غيرة قيل لد ليس الأمر على ما قدّرت من أنّ حالها معة تحالها مع غيره وذالك أنَّها لما في عليها تتعلَّق بهذا المراد دون غيرة فلو تعلَّقت بغير هذا المراد لكان في ذالك قلب جنسها ولا يمكن أن يقال في الفناء ذالك لما بيَّنا أنَّه لا يجوز أن يكون البياض الطارى على أجزاء من السواد ينفى بعضَ السواد دون بعض ويقال أنَّه لـذاتـه نفَى هذا وامر يَنْف غيرُه، فإن قيل أليس السبب ولَّد هذا المسبَّبَ في لخلل ولم يولّد مثلَه ولا يمكن أن يبيّن مخصّصٌ قيل له يمكن أن يبيّن

فإن قيل جَوْروا أن يختص بجوهر دون جوهر من عير مخصّص كما يجوز عندكم ذالكه في كثير من الأشياء، منها ما تقولين فيمن رمى حجرا وجعل فيد اعتمادات كثيرة في أنّ في جملة ذالك ما يكافى اللازم فلا يولّد لحصهل المنع ويولّد الباقي مع أنَّه ليس هناك ما يخصّصه قيل له أنّ الصحبي عندنا أنَّه يتولّد عن المجتلب كلُّه للعلَّة التي ذكرناها وانَّما يتراجع للحجر لأنَّه قد حصل المنع بالهواء بأن يَضْغَطه للحجرُ حتى يتكاثف لأجلة فيردُّه، فإن قيل هذا مثل ما تقولين فی التَعَب أَنَّه ينقص بعضَ قدرة دون يعض من غير مخصَّص قيل له أنّ هناك مخصّصا [37a] وذالك أنّ القدر يحتاج الى بنية زائدة ها يحتاج اليد بعضُ قدرة يبطُل عند التعب وما تحتاج اليد القدرة الأخرى باق فلذالك لا يُبطله لأجل ذالك قلنا أنَّه لا يجوز أن يوجَد في جزء واحد أكثر من ستّة أجزاء من القدر، فان قيل لو خُلف في محلّ واحد حياتان لكانت احداهما تقبح دون الأخرى من غير مخصّص قيل له الصحيح أنَّهما يُحسّان ١) وأنَّ الادراك يقوى بهما فيتعلَّق بذالك عرض 2) ومتى سُمَّل عن فناءيَّن لو خلقهما الله تعالى فان للجواب أنّ كلّهما يقجان أمّا أحدهما فانّه لا فائدة فيه والثانى لأنَّه لا يتميِّز عن القبيح، فإن قيل أنَّ عقاب المَعْصِيَة حِيطَ ) ثوابَ بعض ما استحقّد دون بعض من غير مخصّص قيل له أنّ هناك مخصّصا وذالك أنَّ المَرجِع به إلى ما يختاره القديم تعالى فالقدر المذى يوجد، الله يوجد ويكبن أولى من القدر الذى لا يرجد، فان قيل أنَّ القديم تعالى يوجد السوادَ في محلَّ دون محلَّ من غير مخصَّص وعلَّة قيل له انَّما كان يجب لو صحٍّ أنَّ يحلُّ كلَّ واحد من المَحَلَّ ومع ذالك

<sup>1)</sup> Mscr. ohne Tašdīd; viell. zu lesen : عَرَضٌ viell. 2) viell. 3) Mscr. حبط .

يكون ما يضادّ ذالك الأمر يجرى مجرى الضدّ للجوهر فوجب أن لا تنتفى الّا بضدّ وضدّه لا يجوز أن يكون موجودا فى محلّ لأنّ الشَّى لا يجوز أن يـوجــد معما يضادّه والمحـلّ لا بـدّ من أن يكون جو<sup>هرا</sup> فيجب أن يكون موجودا لا فى <sup>م</sup>حلّ

[668] اعلم أنّ أبا هاشم لا يجوّز ذالك واليد ذهب الشيخ أبو على ثانيا وقُال شجّنا أبو القسم يجوز أن يفتى بعض للجواهر مع بقاء البعض واليد يذهب أبو بكر بن الاخشيد وأبو عبد اللّه محمّد بن عمر الصَيْمَرى واعلم أنّ للبغدانيّينُ ) كثيرا ما يشتعون بهذه المسئلة علينا فلذالك أردت أن انقصى القولُ فيها والآ فهو من أحكام الفناء وم لا يثبتون الفناء فكيف يكلّمون في أحكامًد والأصل في تصحيح هذه المسئلة أنّ للجواهر بما بيّنا جنس واحد وما يصاد بعصّها في للنس يصاد سائرَها فاذا وُجد الصّد فليس بأن ينفى بعصّها أولى من أن ينفى سائرَها فاذا وُجد الصّد فليس بأن وجرى ذالك مجرى ما نعلم من حال سواد طرى على أجزاء كثيرة من البياض تحرّ محمّلا واحدا ومعلوم أنّد اذا كان ضدّا لها في للنس

ووُجـد كوجود للجميع وجب أن يصلّا ساتَرَها فلذالك اذا كان الفناء صدّا للاجواهر كلّها وقد وُجد على وجه ليس بأن ينفى بعصّها أولى من أن ينفى البعصّ الآخَرَ فالواجب أنَّ ينفى للجميعَ

1) Mscr. البغداذيين.

دللنا على أنّ لجسم لا يكون باقيا ببقاء وقد قل شيوخنا لو كان لجسم ينتفى بأن لا يخلف له البقاء لوجب أن يكهن الواحد منّا مُعدما للجسم اذا أم يفعل له بقاء فإن قيل أنَّما يجب أن يكون , معدما له متى لم يفعل له بقاء اذا كان قادرا على البقاء والواحد منّا أم يقدر عليه قيمل له أنّ القديم [36a] قادرٌ على خلف البقاء فجب أن يكون مُفنيا للجسم اذا لر يخلق له البقاء في حال حدوثه فان قالوا أنَّما يجب أن يُفنيه إذا فر يخلف له البقاء في لخلل التي يصمِّ منه أن يخلف له البقاء فيها ولا يصمِّ ذالك في حال حدوث لجسم قيل لهم قد بيَّنَّا من قبل أنَّ البقاء لو كان معنَّى لكان يصحَّر من الله تعالى أن يخلقه في حال حدوث لجسم فلا وجه لاعادته، وبعد فان انتفاء لجسم اذا كان متجدّدا مع جواز أن لا يتجدّد فلا بد من أمر يؤثر في ذالك وذالك الأمر لا بد من أن يكبن منجدد وان لا يفعل البقاء ليس بأمر متحدّد فلا يصمّ أن يكهن مُؤثّرا في انتفائه فان قيل لم لا يجوز أن يُؤتَّر ما فلنا، في انتفاء لجسم وان كان متجدّدا مع جواز أن لا يتحدّد كما أنّ كن القديم تادرا واجب في كلّ حال وام يكن له ابتداء ومع ذالك فأنَّه يؤتَّر في وجود ما يحدث منه مع أنّ ذالك قد يحدث مع جواز أن لا يحدث قيل له انَّما أوجبنا ذالك في المؤثَّر اذا كان تأثيره على حدَّ الايجاب في أمر يتجدّد مع جواز أن لا يتجدّد فأمّا ما يؤثّر على طريقة الصحّة دون الايحاب فذالك لا يجب فيه بل هو موقوف على الدليل، فقد ثبت بهذه لجملة أن الأجسام تنتفى لوجود معنى وذالك المعنى 1) يجب أن يكون ضدًا لها لانّها لا تحتاج في الوجود الى أمر من الأمور حتّى

1) المعنى (fehlt im Mscr.

10

تعالى كالأصل لوجود الأجسام، ويحلّ أيصا على أنّ المعدوم ليس له بكبنه معدرما حال أنّ كلّ حكم من الأحكام أمكن تعليقه بنفى صغة لم يجز أن يعلّق باثبات صفّة لأجل أنَّ لا يصمّ اثبات صفة لا طيق الى اثباتها لما يُودّى الى لجهالات وهذا نحو ما نوردة في الدلالة على أنَّ الحجز ليس بمعنى وأنَّ العاجز ليس له بكونه عاجزًا حال أكثر من أنَّ ليس بقادر على ما يصرِّ أن يقدر عليه فاذا أمكن أن يعلَّق تعذَّر الفعل بزوال هـذ، الصفة لم يجز أن تثبت للعاجز بكون عاجزا حال وكذالك اذا أمكن أن تُعلَّق استحالة التحبُّز في الجوهر بزوال صفة الوجود لم يجز [356] أن تُعلَّق باثبات صفة، وبعد فلو كان للمعدوم بكونية معدوماً حال كما أن للموجود بكونية موجودا حال لَمَا علمنا باضطرار أنَّ الـذات لا مخلو من أن تكون موجودة أو معدومة لأنَّ العلم الصرورق يتعلَّف بأنَّ الذات لا مخلو من أن يكون على صفة أو لا يكون عليها ولا يتعلَّف بأنَّها لا تخلو من صفتين صدَّيْن لأنَّه يجوز في العقل أن يكون لها صفة ثالثة فباستدلال نعلم أنْه لا صفة ثلثة سواها، فان قيل هلًا قلتم أن للمعدوم بكونه معدوما حال وأنَّ الوجود ليس بأكثر من زوال تلك الصفة قيل له لوجهيَّن أحدهما أن كبن القادر قادرا يُوتَّم في الايجاد فلا بدّ من أن يقال أنّ الوجود حال حتّى يصرّح أن يكون للقادر فيه تأثير والثانى أنّ العدم لو كان راجعا الى صفة والوجود الى نفى تنك الصفة وقد عرفنا أنّ العلم بنفى الصفة فرع على العلم باثبانها فلا يعقل نفى الصغة الا اذا عقلنا أوَّلًا اثباتها ولا يجوز أن يكون العلم بالعدم أصلا للعلم بالوجود لأنّ الوجود نعلم أوّلا ثمّ العدم، فقد بنت بهذا الوجوة فساد ما تاله أبو لخسين لخبّاط فأمّا ما يـذهب اليه أبو القسم من أنّ الأجسام تنتفى بأن لا يخلف الله تعالى لها بقاة فقد أفسدناه بأن الأعراض أن يقال بأنّ عدمة يتجدّد بالفاعل لأنّ غيرة اذا تجدّد عدمة بالفاعل فانّما افتقر الى الفاعل لتحدّد عدمة كما قلّنا فيما حدث أنّه انّما احتاج الى الفاعل لحدوثة ولو كان كذالك لوجب أن لا يعدم اذا أمر يُعدمُه ألفاعل فى كملّ ما يتحدّد عدمة وهذا يوجب أن يُبقى ما قد عرفنا أنّ البقاء يستحيل عليه

ومنها أنَّه لا حال للمعدوم بكونه معدوما فلا يصحِّ أن يقال أنَّ المعدوم يحصل بالفاعل فان قيل لم قلتم أنّ المعدوم ليس له بكونه معدوما حال قيل له لأجل أنَّه لو كان للمعدرم بكونه معدرما حال لكان يجب في لجوهم [358] وغيرة أن يقلل أنَّ كان فيما لم يزل معدوما لذاته لأنّه قد وجبت له هذه الصفة كما وجب له 1) كونه جوهرا والصفة. الواجبة للذات اذا له يمكن تعليقها بأمر سوّى الذات فالواجب أن يكون للدات فإن قيـل فركان يجب لمّا كان له بكونه معدوما حال أن يكون لجوهر معدوما فيما لم يزل لاستحالة وجودة لا لذاته قيل له ليس بأن يعلل وجوب عدمه باستحالة وجوده أولى من أن تعلَّل استحالة وجودة بوجهب عدمة فيجب أن يكبن كلَّ واحد منهما علَّةً في صاحبه وهذا في الاستحالة بمنزلة تعليل الشيء بنفسه فان قيل لأحد الأمريْن مَزِيَّة على الآخر وذالك أنَّ العلم بالوجود أصلُّ للعلم بالعدم فيجب أن يعتبر العدم بالوجود في التعليل قيل له أنّ المعلومات في ترتّب بعصها على بعض لا يجب أن تُطابقُ العلمَ فلا يتنع أن يكون شيفُما 2) فرعا في العلم أصلا في المعلم يبيَّن ذالك أن العلم بالله فرع على العلم بحدوث الأجسام أو كالفرع عليه والله

Im Mscr. fehlt 2) Mscr. eine nach dem Schriftgebrauch des Manuskriptes بينهما aufzulösende Zusammenziehung.

الموصوفين بها وقد عرفنا أن كوننا تادرين لا يتعلق بالاعدام لأنه لو كان كـذالـك لصمٍّ أن نُعدم الكونَ من غير أن نوجـد ضدًا له وليس لأحد أن يقول أنَّ هذا الكن الذى نفعله سببٌّ موجب لعدم الكون الآخر وليس يمكننا أن نعدم الكون اللا بسبب كما لا يمكننا أن نفعل الصوت والتأليف والألم الله بسبب وذالك أن الكون لو كان سُببا موجبا لعدم الكن الآخر لوجب أن يصمّ أن يطرى ) ولا ينتفى ذالك الكون الأوَّلُ لأن من حقَّ السبب أن يصمِّ أن يوجد ويعرض هناك عارض فيمنعه من التوليد رمنها أنَّه كان يجب أن يصبّح أن نعدم فعل الغير وأن يتعلّف كوننا قادرين بقدور الغير على وجد الاعدام [376] وإذا صح أن يتعلّق بد على هذا الوجد صح أن يتعلُّق بد على وجد الايجاد فيكون على هذا الموضوع مقدور واحد بين قادرين على وجد واحد وانما ألزمناهم ذالك لأن الذات اذًا صرَّح أن تحصل على صفتيَّين بالفاعل وكلَّ من قدر على أن يجعلها على احدى الصفتين جب أن يكون قادرا على أن جعلها على الصفة الأخرى وهذا قد بُيّن في الكتب عند الكلام في أنّ لجوهر لا يجوز أن يكبن ») مجتمعا بالفاعل ومنها أنَّه يجب أن يكبن الواحد منَّا قادرا على اعدام لخياة ولا يقدر على اعدامها الله ويجب أن يصبّح أن يقدر على ايجادها لما بيَّنَّا، فيلزم أن يكون قادرا على لخياة والقدرة ومنها أنَّه يجب أن يصح أن نعدم بقدرة واحدة أكوانًا كثيرة وليس يكون كذالك الا وتكون القدرة الواحدة متعلّقة بأكثر من جزا واحد من جنس واحد فی وقت واحد فی محلّ واحد وهذا لا يجوز بما يُيِّن في الكنَّب ومنها أنَّه كان يجب فيما لا يبقى من

1) Mscr. يكون (2 aus Glosse.

الركيك أكثر ممّا أوردناه عليه ولو لا أنّ بعض الاغتام ممَّن يغترّ بالأحدب رُبّما يظهر هذا للجهل لكان من حقّه الإضراب عنه

مَسْئَلَةً فِي أَنَّ ٱلْجَوْهَرَ يَنْتَفِي بِضَدٍّ

اعلم أن شيخنا أبا للسين للحيّاط كان يقول في للوهر أنّه ينتفى بُأن يُعْدِمُهُ الله وجوّز أن يتعلّق كون القادر قادرا بالاعدام وقال شيخنا أبو القسم أنّ للحوهر انّما يفنى بأن لا يخلق اللّه تعالى له البقاء وعند شيوخنا أنّ للجوهر [346] يفنى بفناء وأنّ ذالك الفناء يصادّ للوهر ويوجَد لا في محلّ وقال شيخنا أبو على أوّلاً أنّ فناء بعض للواهر لا يكون فناء سائرها وقال أخيرا فيما أملاه من نقص التالج أنّ فناء بعض للواهر فناء لسائرها ) واليه كان يذهب شيخنا أبو هاشم وسائر أمحابه

فالــذى يـــدلّ على أنَّ للجومـر لا يجوز أن يفنى ") بــأن يُعدِمــه اللّه تعالى على ما ذكرناه عن أبى لخسين لخيّاط وجوةً

أَحدها أنَّ كون القادر قادرا لا يتعلق بالشيء الآعلى وجة الايجاد لأنَّة لو تَعَدَّى في التعلق به عن هذا الوجة الي وجة آخر ولا حاصر لوجب أن يتعلق بكل وجة تحصل عليه الذات ويجرى مجرى الاعتقاد في أنَّة يصح أن يتعلق بالذات على كل وجة يصح أن تحصل عليه لأنَّ الاعتقاد انّها صحّت هذه القصيّة فيه لأنّه تعدى عن عليه لأنَّ الاعتقاد انّها صحّت هذه القصيّة فيه لأنّه تعدى عن الشَّى لوجب أن يصح أن يتعلق كوننا قادرين بالشي على وجه الإعدام لأنَّ كيفيّة تعلق الصفة بمتعلقها لا تفترق فيها أ) حال

1) Von وقال أخيرا an aus Glosse. 2) Mscr. يفنا. 3) Mscr. فيد . 3) المعنا الم

Ч.

عنه الكون في المكان الأوَّل وإن كان ضــدًّا له قبل له أنَّ البِقاء والطروّ يتصادّان على الخلّ من غير أن يعتبر فيه بالأماكن فجرى حائهما فى ذالك كحال السواد والبياص، ثمَّ يقال له أنَّ صفة الوجود صفة واحدة لا يقع فيها تصاد وكيف يجوز أن يوجبها معنيان ضدّان وهل هذا إلَّا كأن يقول قائل أنَّ أحدنا يكون مرَّة عالما جدوث الشيء لأجل العلم به ومرة يكون كذالك لأجل لجهل وليس يخفى فسادُ على أحد، ثمّ يقال له أنّ صفة الوجود عندك لا تتحدّد وانّما تحصل للجوهر وتستمرّ فيه فكيف يصمّ أن تكون هذه الصفة بعينها فى لخالمة الأولى لأجل معنى وفى الثانى لأجل ضدَّه، ثمَّ يقال له يجب أن يكون الطرو محتاجا [336] في وجودة الى وجود الجسم وان يكون لجسم محتاجا في وجودة في تلك لخال الى وجود الطرو وهذا يوجب أن يحتاج كلّ واحد من الأمرينين إلى صاحبة وفساد ذالك منزلة احتياج الشيء إلى نفسه، ثمّ يقال له يجب أن يكون الطرّو موجودا لعلَّة لأنَّه قد حصل موجودا مع جواز أن لا يوجَد كما حصل الجوهر موجودا مع جمواز أن لا يموجد والصفتان اذا استحقّتا على وجم واحد وفي صفة واحدة في الذاتين لمعنى أنَّهما في حكم المتماثل فالموجب لا يجوز أن يختلف لأنَّ التوصَّل التي اختلاف الموجِب للصفة يكون بكيفيَّة استحقاقها فاذا استحقَّت في الذاتيْن على حدّ واحد فالوجب لا يصمِّ أن يختلف وهذا يوجب أن يكون للطروّ علَّة أخرى حتّى يؤدّى الى حدوث ما لا يتنافى ويلزمه على ذالك أن يكون للحوهر في ابتداء ما يتجدّد عند، كون، جوهرا لأجل علَّة حتى تقول أن كونه جوهرا طارٍ لعلَّة وإذا استمر فجب أن يكون مستمرًّا لأجل علَّم أخرى مصادَّة للعلَّة الأولى، ولا يحتمل هذا الكلام

مَسْتَلَة في أَنَّ ٱلْجَوْهَر في حَال حُدُون لا يَجُوزُ انْ يَكُونَ طَارِيًا لِعِلْة ا

ذهب بعض المنتسبين الى شيخنا أبى القسم الى أنّ للوهر يكون طاريًا لأجل معنى وهو الملقب المعروف بالأحدب وذكر أنّ كلام أق القسم يقتضى ذالك لأن عنده أنّ البقاء لا يجوز أن يحدث من غير أن ينتفى عن للجوهر معنى وهذا ما كان يستجيزه أحد ممّن شاهدناء بنيسابور من أتحاب وهو مذهب [388] ركيك<sup>1</sup>) وكان أبو القسم ممّن لا يظنّ بد مع فصله وتبتّحره أن يجوز هذا القول الركيك الآ أنّ هذا الأحدب لفرط جهله كان يرتكب مذاهب شنيعة شمّ وجوده ولا يجوز أن يكون الطارى ليس له بكونه طاريا صفة زائدة على قبل في جواز خلو للجوهر من اللون أنّ العلل لا يجوز أن توجب وجود الذوات ثمّ يقال له<sup>6</sup>) أنّ الطارى أن العلل لا يجوز أن توجب وجود أن يصرّح أن يومن حمّن اللون أنّ العل لا منه المقاء من على

صفة واحدة فجب أن يجوز وجود البقاء فى حال ما يجوز أن يوجَد الطروَّ ووجود الطروَّ بعد وجود البقاء كما يجوز<sup>\*</sup>) فى السواد والبياض أن يطرى كلّ واحد منهما على صاحبه فإن قال<sup>4</sup>) أنّ الكون

1) Mscr. ذكريك . 2) Mscr. لام . 3) Mscr. folgt hier . 4) Mscr. قالوا .

لحد الذى ذكرتموه بأن يموخر ايجادة ولكنَّ مع ذالك اذا وُجد وتقدّم وامر 1) يُثْبَتْ بُعد 2) البقاء ولا ضدٌّ له وهو في نفسه مّما يصبّ أن [326] يبقى الى الثانى يجب أن يوجد في الثانى لأنَّه لا شيء يحيل وجودَه ويؤثَّر في عـدمــه ولا يجوز أن يــوجــد ويصحَّح بقارُهُ ثمَّ يخرج من الوجـد الى العدم من غير مؤثِّر فاذا لر يثبت مـؤثَّر يؤثَّر فيد فر يجز عدمُه ويجب وجودة فلا يمكن وللحال ما قلناة أن تعلموا جواز المعمدم على لجسم اذا لر يُثبت بُعد البقاء ولر يثبت أنّ له صدًا ينتفى به، ثمّ يقال لهم أليس الجوه يحصل متحيّزا في ابتداء ما يحدث ويصح أن يستم تحيَّزه في الثاني ويصح أن لا يستم بأن لا يوجَد ومع هذا فانَّه لا يجوز أن يقال انَّما استمرَّ ولم يَزُلْ لأجل علَّة من حيث أنَّ استمرارة عند ما يصحَّ يجب فلا يجرز أن يعلَّل بوجود معنى وكذالك كون لجسم مستمرَّ الوجود إذا صرَّح وجب لأنَّه انَّما يصحِّ إذا لم يكن صدَّ لأنَّ مع الصدَّ محل استمراره ومتى لم يُطرِه) الصدَّ فكما يصتَّح ذالك يجب فلا يجوز مع وجوده أن يفتقر الى وجود معنى لما بيّنا، من أنّ الصفة الواجبة لا يجوز أن تعلّل بوجود معنى عليه، وبعد فان القوم اذا لر يقولوا بالأحوال لر يصرِّ له هذا التعليل لأنّ كهنه باقيا ليس أكثر من وجود لجسم ووجود البقاء ولا يجوز أن يعلَّل مجرّد ) الوجود بالبقاء ولا يجوز أن يعلّل بالبقاء وجود نفس البقاء لأنَّه لا يجوز أن يعلَّل الشيء بنفسه

fehlt im Mscr. 2) بعد fehlt im Mscr. 3) Mscr. 3) Mscr.
 4) بعد Glosse.

سُوَّالَ آخَرُ قالوا أنَّ للجسم يجهز عَدَمُهُ في الثاني ويجهز استمرار وجوده على البدل فلو أم يكن هناك مخصَّص لما كان بأن يستمرَّ وجودة أولى من أن [328] يعدم وذالك المخصّص لا بدّ من أن يكون وجود معنَّى من المغانى ٱلْجَوَابُ يقال لهم أنَّه انَّما يستمرَّ وجهد، لأجل أنَّ الرجود قد حصل له ويصحِّ استمراره ولم يحصل ضدًّ له فلذالك استمر وجودة لا لأجل وجود معنى وهذا كما نعلمه في المعدوم أنَّه يصتى عدمة ويصتى وجودة فاذا لم يُوجدُه مُوجدً استمر عدمة لأجل ذالك لر يفتقر في استمرار العدم الى أكثر من أن لا يسوجده موجد وكذالك الكلام في الوجود اذا صحَّج وجودة في الثاني ولم يطر<sup>1</sup>) ضدّ ولا ما يجرى مجراة استمر وجودة ولم يحتج في استمرار وجودة الى معنى من المعانى، وبعد فإنَّ استمرار الصفة هو نفس هذه الصفة التَّى كانت من قبل فاذا فر يفتقر في الابتداء الى معنى فكيف يفتقر اليد ف الثانى، ثمّ يقال لهم اذا له تُثبتوا للجوهر ضدًّا فلا يمكن أن يُعلَم أَنَّ العدم جائبَة عليه في الثاني اللا إذا ثبت لكم أنَّ البقاء معنِّى يخلقه الله تعالى في للحوهر ولأجله يبقى فاذا لر يخلقه فني فمتى فر يُثْيَتْ لكم بُعد البقاء فر سمكنكم") أن تعلموا") أنّ العدم يجهز عليه في الثاني، فان قالوا ) أنَّ لجسم حين وُجد لم يجب وجهده فى كلّ حلل بل صبّح أن يوجد وأن لا يوجد وصبّح أن يؤخّر ايجاد، الى هذا الوقت وصرٍّ أن لا يُحدثه المُحدث فيه فلا يجوز والحال ما قلناء أن يكون وجودة في حال من الأحوال واجبا قيل لهم لا يمتنع أن يكون وجودة في كلّ حال على سبيل الاحداث جائزا محيحا على

1) Mscr. يطرا. 2) Mscr. يطرا. 3) Mscr. 4) Randglosse: سوال آخر.

9

أن يوجد في الثاني وانثالث ولا يبوجد فيد البقاء فلا يكهن باقيا مع استمرار [316] وجودة كما أنَّ لجسم لمَّا كـان متحرَّكا لـوجـود الحركة صمّح أن يوجد في الثانى والثالمت ولا تموجد فيه لخركة فان قالوا أن لجسم في الثاني يوجد لأجل البقاء ولا يوجد لأجل الحركة لصح أن يبقى 1) ولا حركة ولا يصح أن يستمرّ وجودة ولا بقاء قيل لهم<sup>2</sup>) فجب أن يحتاج في وجود، الى البقاء مع أنّ البقاء يحتاج في وجودة الى وجود للجسم وهذا فاسد بما ذكرناه ذَكْرُ جُمْلَة منْ أُسْوَّلتهمْ في هٰذه المَسْتَلَة وَٱلْجَوَابُ عَنْهَا سُول لَهُم قالوا وجدنا لجسم قد حصل باقيا بعد أن له يكن باقيا وذاته في كلّى لخالين موجودة () ولا يجوز أن يكون باقيا لوجود نفسه ولا لعدمها ولا لعدم معنّى فالواجب أن يكون باقيا لوجود معنّى الْجَهَابُ يقال لهم انَّا قد بيَّنَّا فيما تقدَّم أنَّه ليس للباقى بكونه باقيا صفةٌ زائدةٌ على وجود، وأنَّه لم يجدَّد عليه الله العبارة ولا يجوز أن يكبن العبارتُ وُصْلَةً الى المعانى واثباتها فيجب أن يفسد ما ذكروه وبعد فاو كان له بكونه باقيا صفة زائدة على وجودة لما وجب أن تكبن الصفة لعلَّة لأجل أنَّ الصفة قد تجدَّدت في حال يجب تحددها والصفة اذا وجب تحددها استغنت برجوبها عن موجب يوجبها لمّا قد عرفنا أنَّ تلك العلَّة لا بدَّ من أن تكون لها صفة متحدّدة في حال يجب تجدّدها) ويستعنى عن علّة أخرى لوجيبها عند الصحّة وهذا قائم في الباقى فلا يجوز أن يكون باقيا لعلة

Mscr. 1) Mscr. 2) Mscr. له. 3) Mscr. hier aus späterer Stelle:
 بالواجب أن يكون باقيا , Punkte von späterer Hand.

بسكون ما يستقرّ عليه ثمّ لا يجب اذا حَدث السكون في الجسم التحتانيّ أن يحدث السكون حالا بُعد حال في لجسم الفَوْقانيّ وكذالك لا يجب وان خدث البقاء حالا بعد حال أن يكون لجسم<sup>1</sup>) حادثا حالا بعد حال قيبل له أنّ سكون التحتانيّ لا يكون علّه في مكون الفوقانيّ لأنّه يجوز مع سكون التحتانيّ أن يتحرّك الفوقانيّ ويجوز أن يسكن هذا الفوقانيّ مع زوال سكون التحتانيّ بأن يكون معلّقا بعلاقة

نَلِيلٌ آخَرُ قد عرفنا أنَّ البقاء لو كان معنًى يحلّ الجسمَ لوجب أنَ يحتاج في وجبودة الى وجبود للسم فلو كنان للسم موجودا في الثانى لأجلد لكان لا يوجد في الثاني ما فر يوجد البقاء ولا يجوز أن يوجد البقاء ما فر يوجّد للسم وهذا يوجب أن يكون كلّ واحد منهما مشروطا بصاحبة وهذا يستحيل كما يستحيل أن يكون الشيَّ مشروطا بنفسة

ذَلِيْلُ آخَرُ وهو أنّا إذا بيّنّا أنّه لا صغة للباقى بكونه باقيًا فلو كان البقاء معنًى لكان قولنا باق يفيد وجود البقاء كما أنّ قولنا أسود يفيد وجود السواد لمّا لم يُكن له بكونه أسود حالَّ ولو كان قولنا باق يفيد وجود البقاء لوجب أن لا يسمّى الله تعالى باقيا وأن لا يكون بساقيا فى للحقيقة وقد عرفنا فساد ذالك، والمجب من فولاء اذا عللوا كون للسم باقيا بوجود البقاء وم لا يقولون بالأحوال وليس مُناك الا اثبات البقاء فكأنّهم علّلوا وجود البقاء بنفسه وليس يخفى فساد ذالكُ على أحد فساد تُذالحُ على أحد

1) Mscr. البقاء.

الجنس يصرِّح أن يوجَد لكنّة لا يسمَّى حركةً ولا يمكنة أن يقول أنّ ذالـك [306] المعنى يصرِّح أن يوجَد لكنّة لا يسمّى بقاءً لأنّة لا يُعقل ذالك الجنس اذا لم يكن بقاء كما يعقل جنس الكون فى ذالك الكان وان لم يكن يسمّى حركة وبعد فلو كان ذالك المعنى موجودا في حال حدوث الجسم لكان علّةً فى وجوده وقد بيّنا من قبل أنّ المعانى لا توجب حدوث الذوات، فان قيـل فى الجسم حال حدوثة معنى يضاد البقاء فيمنع من وجود البقاء وهو الطروّ قيل له أنّ ما ذكرناء يُفسد ما قلته وبعد فان من حقّ الصدّيّين أن تصرّح فيهما طريقة البدل فيجوز أن يوجّد كلّ واحد منهما بدلًا من الآخر فكان يصرّح من الله تعالى أن يخلق البقاء في الجسم فى نالك الوقت بدلا من أن يخلف الطروّ فيه

ذَلِينُ آخَرُ وأحد ما يدلّ على ذالك أنّ للسم لو كان باقيًا ببقاء لمّان لا يخلو البقاء من أحد أمريْس أمّا أن يكون بساقيًا أو غيرَ واحدة وهذا يوجب حدوث ما لا يتناهى من الطيقة فيه وفي للسم وأحدة وهذا يوجب حدوث ما لا يتناهى من البقاء ولو كان غير باي وكان يحدث حالًا بعد حال ويحصل وجود للسم في كلّ حال لأجله لوجب أن يحدث الجسم في كلّ حال لأنّ العلّة لا يجوز أن تكسن حساديمة والصفة الموجبة عنها مستمرّة باقية لأنّ هذا ينقض كونها علّة وإذا كان للسم يحدث حالا بعد حال وجب أن يكون له محدث في كلّ حال وإذا صحّ من الله تعلى أن يُحْديُه الثاني ولا يحدث له ألبقاء صحّ أن يحدث في الوقت وفي الوقت الأول ولا يُحدث له ألبقاء صحّ أن يحدثه في الوقت الثاني ولا يحدث له البقاء فهذا يوديدهم إلى القول بنغى البقاء مع منا الثاني ولا يحدث له البقاء فهذا يوديدهم إلى القول بنغى البقاء مع منا الثاني ولا يحدث له البوسيم يُفسد ما يُقوله هولاء إذا ارتكبوا مذا المذهب، فإن فيل أليس للسم الثقيل إنها [31] يدُوم سكرنـه هذا المذهب، فإن فيل أليس للسم الثقيل إذها [31] يدُوم سكرنـه

ولا يجوز أن يقال أن الوقت [308] وقتَّ لا يصحِّ وجودة فيد لأجل أنَّه يقدر على احداث الجوهر في الوقـت الذي كـان يصمَّح أَنَّ يخلف ذالك البقاء فيه ولا يجوز أن يقلل انما يستحيل وجبده لاستحالة الصفة المُوجَبّة عنه لأنّا قد بيّنًا أنَّه ليس هناك صفة غير استمرار الوجود واستمرار الموجود لا يكون أكثر من الموجود لأن استمرار الصفة لا يكبن أكثر من الصفة وتلك الصفة كانت حاصلة. فى حال الدوث الا أنَّها لم تكن متوالية، وبعد فانَّ العلَّة اذا أوجبت صفةً من الصفات فانَّها تكبن تنابعةً لتلك العلَّة في حصولها فيكبن ثبوتها تابعا لثببت العلة وصحتها لصحة العلة واستحالتها لاستحالة العلَّة وإذا كان كمذاله لم يجز أن تحصل استحالة وجود العلَّة لمكان استحالة الصفة لأنَّ هذا عكسُ ما يقتصيه النظر فان قيل أو ليس يستحيل أن تحدث فى الجسم الحركة الى المكان العاشر في الوقت الثانسي مع أنَّ الجسم يحتمله ولا وجله يحيل وجود ذالك الكون فيه الآ استحالة الصغة الموجبة عنه فكيف يجوز أن يقال أنّ استحالة الصفة لا تكمن مؤُثّرة في استحالة العلَّة قيل له أنَّا نجعل استحالة كونه كائنا في المكان العاشر في القت الثاني تابعة لاستحالة وجود الكون وأحلنا وجود الكون فيه في الوقت الثاني مع أنَّ الكون بختصَّ بالمكان العاشر لفقد شرطة لأن حدوثة في حال بقاء الجسم مشروط بأن يصادف كون الجسم في المكان الناسع فلذالك لم يصمَّ أن يطرى 1) عليه والجسم في المكان الأوّل، فان قيل أليس عندكم أنّ الحركة لا يجوز وجودها في الجسم في حال الحدوث مع أنَّ الجسم جتملها ") قبل له أنَّ ذالك

1) Mscr. يكتملد . 2) Mscr. ياكرا .

على المعاني [296] ويجب أن تكبن الصفات معلميةً أَوَّلاً ثيمٌ يُعبَّر عنها وكذالك المعانى، وبعد فان هذا يوجب أن يكون للمُعاد بكونه معادا صفة زائدة على حدوثة لأنَّه قد كان مبتدأً محدَثا ولم يسمُّوه معادا، وبعد فانَّ الباقي لو كان لـه بكونه بـاقيا صفةٌ زائــدةٌ على وجودة لـكـان له بكـونــة فـاثنا صفة زائــدة على وجـودة ولكان كونه فائنا مصادًا لكونه باقيا لأنَّهما يستحيل أن يحصلا لا لـوجـه سوع التصاد ومن حقّ الصفتين المتصادتين اذا احتاجت احديهما الى أمر أن تكون الأخرى محتاجة الية فاذا كان كونة باقيا محتاجا الى وجودة وجب أن يكون كونية فائنا محتاج الى وجودة يبيَّن ذالله أنَّ كون الواحد منَّا عالما لمَّا ضادَّ كونه 1) جاهلا افتقر أحدهما الى ما يفتقر اليه الآخر فان قيل أنَّ كونه فائنا يغيد عدمه بعد الوجود قيل له وكونه باقيا يُفيد وجودَه بعد أن كان موجودا، فثبت بهذه الجملة أنَّ الباقي ليس له بكونه باقيا صفة زائدة على الوجود فاذا كان موجودا لا لعلَّة لم جز أن يكون باقبا لعلَّة دَلِيلٌ آخَهُ وأحد ما أستدل بع أنَّ الباق لو كان باقيا ببقاء لكان يصبّح أن يوجد البقاء في الجسم في حال حدوثه لأنّه يحتمل ذالك ولا وجة يحيل وجودة فية، فإن قيل لم قلتم أنَّه لا وجه يحيل وجردة في حال الحدوث قيل له لو كان هناك وجه يحيل لكان ذالك الوجه لا يخلو من أمور أمَّا أن يكون الجوهر غيرَ محتمل له أو يكون الوقت وقتا لا يصرِّ وجودُ ذالك فيه أو تكون الصغة الموجِّبة عن ذالك المعنى مستحيلة عليه ولا يجهز أن يقبِّل أنَّ للحلِّ لا جتمله لأنَّه انَّما يحتمله لتحيَّزة وهمو في حال للدوث موجونٌ متحيَّزُ

1) Mscr. كونة wiederholt.

"تَقِرْميسينى الباقى لا يكون باقيا ببقاء وذهب مذهب أبو الحسين [24a] في افناء للواهر وقال أبو القسم أنّ الجوهر يكون داقيا ببقاء يحلّد والذى يدُلّ على صحّة ما نذهب إليه وجوَّة

أحدها أنّ الباقى ليس له بكونه باقيا صغة زائدة على وجوده وانَّما يـفيـد استمرارَ الـوجـود واستمرارُ الصفة لا يجوز أن يكهن صفةً زائمانة عليها كما أنّ استمرار العدم لا يكبن صغة زائماة على العدم يبين ذالك أن الوجود اذا كان يتجدّد حالا بعد حال فالصغة التي له بالوجود هي التي كانت من قبل وقد عرفنا أنَّ هذه الصفة من قبل لر يكن لعلم فكيف يصبِّ أنْ يكون في الثاني لعلم وهل هذا الا القول بأنّ العلّة الموجبة للصفة متراخية عنها فان قبل فر قلتم أَنَّ الباقي ليس له بكونه باقيا صفة زائدة على وجبودة قيل له لأجل أن كلّ من علمه أو علم غيره موجودا متوالى الوجود فقد علمه باقيا وكلّ من علمه أو علم غيره باقيا فقد علمه موجودا غير متجدَّد الوجود فلو كان له صفة زائدة على ما قلنا لكان لا يُمنَّع أن يُعلَم أحدهما ولا يعلم الآخر ولأنَّ كلن لا يمتنع أن يحصل هوا؟ وغيرة موجودا غير متاجدًد الوجود ولا يكسون باقيا أو يكون هواء وغيرة باقيا ولا يكون موجودا غير متجدّد الوجود، وبعد فسأنَّه ليس يمكن اثبات الصغة للذات ولا يكون الى اثباتها سبيل لا من طريق الضرورة ولا من طريق الدليل ولسنا نعلُّم للباقي بكونه باقيا صفة زائه على ما قلناه ولا يمكن أن يُعلَم فجب أن لا يغيد أمرا زائدا قولُنا باي على أنَّه متوالى الوجود، فإن قيل يمكن أن يستدلّ على ذالك بأن يقال قد وجدناهم يسمّونه باقيا بعد أن لم يسمّوه بـذالك مـع وجـوده فـى كلتَى الـحـالتّين قيل له لا يَصح الاستدلال بالعبارات على الصفات كما لا يصح الاستدلال بها

الكون فلهذا استحال خسارة من الكون لا لأنَّه ) يحتمله وهذه العلَّة مفقودة فى اللون لأنّ الجوهر ما بيّنّاه من قبلُ كما يحصل فى جهة الوجود الكون لا يحصل فيها لأجل اللون ثمّ يقال لـْه لو كان احتمالً الجوهر لعرص من الأعراض يقتضى وجودَ ذالكه العرض فيه لوجب أن يوجَد فى المحلّ الصدّان لأنَّه يحتملهما بسل كسان يجب أن

يوجد فيد ما لا نهاية له من الأعراض لأنّه يحتمل ما لا يتنافى سُوَّلْ قلوا قد عرفنا أنّ الجوهر لا يجوز أن يخلو من اللون بعد وجرده فيد فوجب أن لا يجوز خلوه منه فى حال من الأحوال قيل له انّما لم يجز<sup>6</sup>) خلو الجوهر من اللون بعد وجوده فيه لأجل أنّ اللون اذا انتفى مع جواز أن لا ينتفى فلا بدّ من أمر يؤدّر فى انتفائه وذالك الأمر ليس الآ طُرَو<sup>6</sup>) الصدّ وحال ذالك الصدّ كحاله فى أنّ البقاء جائزٌ عليه فيجب أن لا يجوز خلوه منه بعد وجوده في أنّ البقاء حائزٌ عليه فيجب أن لا يحوز خلوه منه بعد وجوده في أنّ البقاء حائزٌ عليه أيجب أن لا يحوز خلوه منه بعد وجوده ألا بوان أصلا لأنّ العدم المتمرّ لا يكون متعلّقا بوجود ضدّ أو ما ألا برى أنّ السواد كان معدوما قبلَ وجود الجوهر ولم يكن عدمه متعلّقا بوجود ضدّ لَمَّا كان مستمرّا

مَسْئَلَةٌ فِي أَنَّ ٱلْجَوْهَرَ لَا يَجُوزُ أَنْ يَكُونَ بَاقِيًّا لِعِلَّة لا خلاف بين شيوخنا في أنَّ الجسم لا يجوز أن يكون باقيا ببقًاء وقد قال بذالك شيخنا أبو الحسين الخياط وقال بأنَّ الجوهر يَعدم بأن يتعلّق كون القديم تعالى قادرا باعْدَامِه وقال أبو حفص

1) Mscr. لأنَّه لا . 2) Mscr. جب. 3) Mscr. طروا . 8

الالوان المتصادّة آنَّجَوَابُ انّ ما ذكرو جمْع بين أمريْن مختلفين من غير علّة وبعد فانّه يقالُ نهم أنّ الخلو لا يُقاس على الاجتماع لأَنَ هذه الأصداد كُما تتصادّ في الوجود لا تتصادّ في العدم ولا يمتنع خلو الجوم من هذه الأصداد وان استحال وجود هذه الأصداد فيها يبيّن ما قلناء أنّ الأحمر قد انتفى عنه السواد وأبياض وصحّ ذالك فيه وان استحال اجتماع السواد والبياض فيه فان قالوا انّما قلنا ذالك لأنَّ بُعد أحدهما في العقول كبعد الآخر قبل لم ما ذا علمتم أنّ بُعد أحدهما في العقول فان ادّعوا الضُرُورَةَ لم يصحّ لأنّا لا نعلم ذالك وان قالوا نعلم ذالك باستدلال غُولبوا بايراد الدلالة غليه ولن يجدوا اليها سبيلا.

سُوَّنَّ قَالُوا قَـد عـرفنا أَنَّ الجوهر يستحيل خلوه من الكون وانّـما استحال خلوة من ذالـك لأنّـه يحتمله وهـذه العلّة حاصلة فى أللون فيجب أن يستحيل خـلوة من اللون أَنْجَوَابُ يقال لهم لمَ قلتم أَنَّ الوهر انّما استحال خلوة من الكون لأنّه يحتمله فان قالوا أنَّ الجوهر<sup>1</sup>) لمّا لم يحتمل ذالك وجب خلوة منه والعلّة هى التى يثبت الحكم بثبوتها ويزول بزوائها قيل لكم هذا القدر لا يدلّ على صحّة العلّة لأنّا نعلم أنَّ الجوهر يجب تحيّزة عند وجودة ويستحيل ذائك عند عدمه ومع ذالك فانّه لا يجوز أن يعلَّل التحيّز بالوجود وانّما يُقضى بصحّة العلّة اذا ثبَّت الحكم بثباتها وزال بزوائها ولا يكون هنك أمر آخر يكونُ تعليق الحكم به أولى، ثمّ يقال لهم ما أنكرتم أنَّ [382] الجوهر انّما استحال خلوة من انكون لأنّه لا يوائها ولا يكون هنك ويكون في جهة من الجهات ولا يحصل فى تلك الجهة الا لوجود إلّه

8

1) Mscr. العرض.

هيئة وإذا كان كذالك لم يجز ما قلتموه قيل لد هذا تَعْرَى أيضا بل يمكُن تصوّر ذالك من دون أن يكون على هيئة بأن يرى منتقص للحال عن ادراك ما فيد من أ) لون وبعد فانّد ليس يجب أن ينفى ما لا يمكننا تصوّره فانّا لا نتصرّر أكثر ما نتُبتد من الأعراص ولا يصرّ تصرّر القديم ويصرّح اثباتد مع ذالك وبعد فلو كان لا يجوز أن يُرى الا على هيئة لكان ألواجب بما قسدّهناه من السليل أن يجوز أن

يُوجَد لجوهر وإن كان لا تصمّ زُوَّيَنُه بأن يكون خاليا من اللون سُوَّانٌ 1) قالوا أنَّ أدراكنا للجوهر من طريف اللمس مثل أدراكنا من طيق العين لأنّ الصفتين تتعلّقان بمتعلّق واحد على وجه واحد ومع هذا فانًّا نفصل بين أن نرى الجوهر بالعين وبين أن نــدركــه باللمس وانّما فغصل بين الأمريّن لأنّا اذا أدركناه بالعين أدركنا بسائعين اللبن فيه وليس كذالك سبيلنا أذا ادركناه لمسا فثبت بذالك أنَّه لا يجوز أن يخلو الجوهر من اللون الجَوَابُ يقال لَام انَّما نفصل بين أن ندرك الجوهر بالعين وبين أن ندركة باللمس وان كانت الصفتان مثلَّين لاختلاف طريقيُّهما لا لأجل ما طننتموة وقد عرفنا أنَّ أحدنا يفصل بين أن يعلم وجودَ الشيء بالخبر ودين أن يعلمة بالادراك وإن كان العلمان مثلين لاختلاف طريقيهما، وبعد فلو كُنَّا نُدرك السواد باللمس عند ادراكنا للجوهر لكُنَّا نفرق مع ذالله بين أن نمدرك الجوهر واللون بالعين وبين أن ندركهما باللمس وكان لا يجب لمكان هذه التفرقة اثبات معنى آخر في الجوهر تتعلَّف الرؤية بد دون الادراك لمسًا وكذالك سبيل ما ذكروه [288] سُوَّالٌ قالوا لو جاز خلو الجوهر من اللبن لجاز أن تجتمع فيه

1) Mscr. fehlt من . 2) Gl. آخر.

الذى يجاور محمّل حيات لا لأجل أنّه ألفه بل لأجل أنّه محتاج فى تبيَّنه لما يدرك الى أن يكون هناك حركة خو ما تحصل بهبوب الريح أو يكون هناك حرُّ أو بردَّ فإن قيل انّما لا يُتبيّن ذالك لأنّ فيه روائح مختلفة وطعومًا مختلفة قيل له يجب أن يتبيّن ذالك فيه روائح مختلفة وطعومًا مختلفة قيل له يجب أن يتبيّن ذالك [273] كما يتبيّن اذا خُلط بعض الأجسام التى فيها طعرم وروائح ببعض وقد عرفنا أنّه ليس يُجد حالَ هذه الاجسام كما ليس ا) يُجدًّ حال ما ذكرناه من الأجسام التى لها طعرم مختلفة اذا امتزجت واختلطت عن فان قيل انّا لا نتبيّن ذالك لقلَّته قيل له اذا كان الجسم الذى نستنشقة كثير الأجزاء وفى كَلَّ جزء منها جزء من الرائحة فلا بد من أن ينبيّن ذالك كما يجب أن يتبيّن لون الرائحة الله بد من أن ينبيّن ذالك ما يجب أن يتبيّن لون

اللجسم الكثير أن") كان في قبل جزء منه جزء واحد من اللون تليلُ آخَرُ وأحدُ ما يدلّ على ذالك أنّ الصرت لا يحتاج في وجوده بما نبيّنه من بعدُ الى أكثرَ من المحلّ وقد عرفنا أنّ المحلّ قد يخلو من الصرت رأساً مع احتماله فالواجـب أن يجوز أن يخلو من اللون لأنّه لا فرق بين الأمريْن

نكُرُ جُمْلَة منْ أَسْوَلَتهمْ فى هٰذَ ٱلْمَسْئَلَة وَٱلْجَوَابُ عَنْهَا شَوَّالُ قالواً لاَ يجوز أنَ يوجَد الَجوهر ولا يصح أن يُرى ولا يجوز أن يُرَى الا على هَيْتَة والهَيْتَة لا بند من أن تنكون لونًا من الألوان فلذالكُ يجب أن يُقضى باستحالة خلو الجوهر من اللون الجواب يقال لهم قولكم أنّ الجوهر لا يجوز أن يُسرّى الا على هَيْتَة دَعْوَى فيها ينازعون بل من جوّز خلو الجوهر من اللون يجوّز أن يرى [276] لا على هيتُة فإن قيل لا تتصوّر رُوَّية الجوهر من غير أن يكون على

ويمنع من ايجابة لما يوجبه قيل له عذا لا يصحّ لأنّ الجوهر اذا جُعل موجباً للون فليس يمكن أن يقال أنّه موجب لجنس مخصوصً دون غيرة من الألوان فاذا كان كذالك كان كلّ لون [268] يخلقه الله تعالى فيه مُبْتَدَأً من جنس ما يجوز أن يتولّد عن الجوهر فلا يصحّ أن يمنعه من التوليد فاذًا لا بدّ على هذا الموضوع اذا فُعل الجوهرَ من أن يكون مولّدا ولا بدّ من أن يقال أنّه لا يجوز أن يوجّد الا ويكون مولّدا للون وقد عرفا أنّ هذا لا يصحّ فيما يوجبه ألسبب ليتميّزَ عمّا توجبه العلّة

دَلِينُ آخَرُ ويدن على صحّة ما قلنا، في أَصْر المسئلة أنّه قد ثبت فيما بَيْنَنَا جواهر وأجسام خالية من الطعوم والرواثي فاذا صحّ ذالك في الطعم والرائحة قالواجب أن يصحّ في اللون لأنّ العقل لا يفصل بينهما والشبهة فيهما واحدة والطريقة فيهما واحدة فان قبل لم قلتم أنّ هاهنا جواهر حالية من الطعوم والروائح قيال له نحّن نستنشق الهواء والماء فلا نجد لهما رائحة ولا نجد للهواء طعا وكذالكه لا نجد الطعم لظاهر العنبة والاجاصّة وان جاور اللهاة وقد الواحد منّا على ألصفة التى عليها يدرك وارتفعت الموانع وقد أن ندركة أن ويجب أن نعلم ما ندركة الألف للشيء لا يقتضى أن قيل انّما لا نتبينه لأنا ألفناء قبل له أنّ ألألف للشيء لا يقتضى أن لا يُتبيّن ذالك عند الادراك يبيّن ذالك أنّ أحدنا قد الورات فان تفسّة ومع هذا فائدة يتبيّن ما يدركة وإنها لا يتبيّن الهواء فن تفسّة ومع هذا فانه عنه الادراك يتين ذالك أنّ

Mscr. nach وحصل im وحصل an aus Glosse.
 Mscr. ادراك.

هذ؛ الذات صادرا عنها، على أنَّ الموجَب عن العلَّة يكبن لأمر يرجع الى ذات العلَّة والوجهد بالحدوث يكبن بالفاعل فلا يصرِّ أن تكون العلَّة موجبة لوجود الذوات فإن قيل أليس من قولكم أنَّ السبب يوجب وجود المسبّب لِمَا هـو عليه [268] مع أنّ وجود المسبّب بالفاعل يحصل فَلمَ لا يجوز أن تكبن العلَّة موجبة لوجود الذات وان كـان ذالك الوجود حاصلا بالفاعل قيل له أنَّ السبب في للقيقة لا يرجب وجهد المسبّب والمرجب هو الفاعل يفعل المسبّب عند فعله للسبب، بـعـد فلو كـان الجوهـر يوجب اللبنَ ايجاب العلَّة أو ايجاب السبب لَمًا كان بأن يُوجب أحدَ الصدَّيْن أولى من أن يَبجب الصد الآخر لأنَّ لا مُخَصَّ خِصَّ الجاب أحدهما دون الآخر وهذا يبجب أن يكبن مبجبا للصدَّيْن بل الأضداد في حالة واحدة ولا يلزم عليه الاعتماد في توليد، للكون لأنَّ هناك ما يخصّص لتهليد، للكبن في أقرب الجهات الى جهة محلَّه لاستحالة الطفر على 1) محلَّم، وممَّا يدلُّ أيضا على أنَّ الجوهر لا يوجب اللبن ايجاب السبب للمسبّب أنَّه لو كان كذالك لمجب أن تشترك الجواهر كلُّها في اللهن لأنَّبها جنسٌ واحدَّ وبمثل هذا يُعلم أنَّه لا يوجبه ايجاب العلَّة للمعلول، وبعد فكان يجب أن يصحِّ أن يوجَد الجوهر ويعرض عارضٌ فيمنعه من تبهليد، للهن فيخلو من اللهن لأنَّ ذالك واجب فيما يهجبه السبب لينفصل مهجّب السبب عن مهجّب العلل فان قيل هذا لا يسمر لأن العارض المذى يعرض فيمنعد ) من ايجاب اللين لا يكون الا ألوان أُخَبُ فلا خلو من اللين لأنَّه بين أمرين بين أن يوجَد فيه لون قد أوجبه وبين أن يوجَد لون

1) besser ... 2) Mscr. فيمنع.

للقيقة للتحيّز فمع التحيّز لا بدّ من ثبوته وُجد اللهن فيه أو لم يوجَد، ولا يجوز أن يحتاج في احتماله للون التي وجود اللون فيه لأنّه يحتمل [253] الصدّيّن ويحتمل ما لا يُتناهى فكان يجب أن يوجد فيه الصدّان وأن يوجد فيه ما لا يتناهى من اللون، ولا يجوز أن يحتاج التي اللون في منعه لمثله من أن يحصل جيث هو لأنّه قد ثبت أنّ هذا للكم واجب مع حصول التحيّز سواء كان فيه لونٌ أو لم يكن ولأنّ للكم واجب مع حصول التحيّز سواء كان الشيء وهدّه، ولأجل انّه كان يجب أن يكون هذا للكم صادرا عن اللون مع أنّه مقتصيا<sup>1</sup>) عن التحيّز وبهذا أيصا نعلم أنّه لا يحتاج ال متّح ذالك لكان لا مانتُ من التحيّز وبهذا أيصا نعلم أنّه لا يحتاج اليه في احتماله للعرض ولا في عصّة ادراكه بالحاسّتيْن، وبعد فلو متّح ذالك لكان لا مانتُ يمنع من جواز خلوة من اللون وكان يجب أن يقال بأنّه لو حَلًا من اللون لما صحّ ادراكه وكان يجب أن يجوز وجودة من غير أن يكون مُدرَكا، فقد ثبت بهذه للماة أنّه لا يحتاج لمن اللون في وجه من الوجوة

ولا يجوز أن يوجب للجوهر اللون لأنّه لو كان كذالك لكان لا يخلو الايجاب من أحد أمريْن أمّا أن يكون ايحاب العلّة للمعلول أو يكون ايُجاب السبب للمسبّب، ولا يجوز أن يقلا أنّ الجوهر يوجب اللون أيجاب العلّة للمعلول لأنّ العلّة لا تسوجب السذوات وانّما تسوجب الأحكام لأجل أنّ العلّة لا توجب الصفة نلذات دون غيرها الا وتكون مختصّة بهاه) ولا مختصّ بهاه) الا وتكون موجودة فيترتّب وجودها على وجود هذا المعلول فكيف يجوز مع هذا أن يكون وجود

- 1) Mscr. مقىصاً.
- 2) Mser. به.

الأكوان ما لا يتنافح وكان يجب أن يكون اللبن داخلا تحت مقدورنا كالكبن [25a] لأنّ كبن الجوهر كائنا في جهة اذا كان يقف على قصدنا وداعينا وكان لا يجوز أن تؤثَّر أحوالنا في َ نفس هـذ، الصفة فلا بدّ من أن تؤثّر في وجود ما لد ولأجلد تحصل هذه الصفة فان كان اللبن كالكون في التأثير في حصول فلا الصفة فالواجب أن يكونا سواء في أنَّهما يوجَدان بنا ولا يجوز أن يحتاج الى اللون في حكم يجب لــه فــى حــل وجود، لأنَّ الحكم الـذى يجب له في حالٌ وجودة لا يتخلو من أن يكون احتماله للعرض أو منعة مثلة من أن يحصل بحيث هو أو محمَّة ادراكه بالحاسَّتيْن وقد عرفنا أنَّه لا يجوز أن يحتاج الى اللون فى احتماله للعرض لأنَّه ليس يخلو من أحد أمريَّن أما أن يحتاج اليد في احتمال نفس الكون !) أو يحتاج اليد في احتمال عرض آخر وقد عرفنا أنَّه لا يحتاج إلى اللون في احتماله للكون لأجل أنَّه مع تحيَّزه يجب أن يكون فيه كون سواء وُجد فيه اللين أو لم يوجَدْ فاذًا لا يحتاج في احتماله ذالك الى وجلود اللين فية ولأنه ليس بأن يقال يحتاج في احتماله للكون إلى وجود اللون فيد بأولى من أن يقال يحتاج في احتمالة لللون إلى وجود الكون فيه فيجب أن يكبن كلّ واحد منهما مشروصًا بصاحبه وبعد فأنَّه لو احتاج في احتمال عرض من الأعراض إلى وجود اللون فيد لكان يحتاج ذالك العرص في وجوده إلى وجود اللون وقد عرفنا أنَّه لا

يحتاج شي<sup>2</sup> من الأعراض الى وجود اللبن فيه وبعد فان احتماله لبعض الأعراض حكمٌ واحدُّ وليس يجوز أن يحتاج فى ذُالـك للحكم إلى الشيء وضدّه، على أنَّ احتمال للجوهر للعرض حكم يجرى مَجْرَى

1) Mscr. اللبن.

في كوند جوهرا الى وجود اللبن لأنَّه قد كان جوهرا في حال عدمه ولأن 1) اللبن يقّع على شيء وصدّ ولا يجوز أن يحتاج في صفة من الصفات الى أمرين صدَّيْن ولأنَّه لو كان كذالك لكان لا يخلو اللبن من أن يكبن شرطا في كبن الـذات جـوهـرا أو يكبن علَّةً فيه ولا يجوز أن يكون علَّةً لأنَّه لا يجوز أن يكون صفة الذات موجَبة عن عـلّـة لا سيّما ولا يجهز أن يكهن المعنيان الصدّان يـوجبان") صفةً واحدة ولا يجوز أن يكون شرطا لأنّ صفة الذات لا تكون مقصورة في صحّتها وثبوتها على أمر زائد على الذات، ولا يجوز أن يحتاج الى اللبن في تحيّزه لهذين الوجهين الآخرين اللذين ذكرناهما في أنَّه لا يحتاج الى اللون في كمونم جوهرا ولأنَّم قمد ثبت أنَّ اللون \*) يحتاج في وجود، الى تحيَّز الجوهر فكان يجب أن يكبن كلَّ واحد منهما محتاج الى صاحبه ووجد الحاجة واحد وهذا محال لأنَّه يقتضى أن يكهن الشيء محتاجا الى نفسه، ولا يجبز أن يحتاج الى اللهن في كونع كائنا 4) لأنَّه لو كانَّ كذالك لكان اللبن يُؤْثر في هَذه الصفة كما يـوَثَّر فيه وجـودُ الكون ولمو كـان كذالك لاستحال أن ينتقل في الخاذيات بلهن واحد كما استحال أن ينتقل فيها بكهن واحد وكان يجب أن يستحيل أن تتعاقب عليه الألوان وهو في محاداة واحدة كما يستحيل أن تتعاقب عليه الأكوان وألحاذاة واحدة وكمان يجب أن تكون الصفة الواحدة موجَبة عن جنسيُّن مختلفين وكان يجب أن لا يحصل في جهة الله جنس من اللبن مخصوص وهذا يوجب أن يُثبَت من أجناس الألوان ما لا يتنافى كما يثبت من أجناس

fehlt im Mscr. 2) so der durch Glosse korrigierte Text.
 Mscr. نفى كوند كائنا Mscr. wiederholt الكون.

فقد اختلف وجع لخاجة فلا يلم أن يكون محتاجا الى نفسة فان قيل ما أنكرتم أنّ اللبن يحتاج في وجود، الى تحيّر الجوهر والجوهر يحتاج في وجودة الى وجود اللهن فقد اختلف وجد الحاجة فيه كما اختلف رجع لَّحاجه فيما ذكرت قبيل له معما) احتاج اللون الى تحيّز الجوهر والجوهر يحتاج في تحيّز الى وجمود فقد احتلج اللون في وجودة الى وجود الجوهم فان كان بواسطة فيجب أن يكون وجد للحاجة واحدا فان قيل أن لجوهر اذا احتاج في كونه كائنا الى وجود الكون والكون يحتلج في وجودة الى وجود للجوهر وجب أن يكون وجد للحاجة واحدا قيل لد ولا سَوّاء لأنّ الجوهر لا يحتاج في وجمودة إلى أن يكبن كماتنا في جهة مخصوصة حتّى إذا احتار الكون في وجود، إلى وجود الجوهر احتاج إلى أن يكون كائنا في جهة مخصوصة فيلزم أن يحتاج الشيء الى نفسه اذ قد ثبت أنَّه يحتاج في كوند كائنا في تلك الجهة الي وجود الكون فقد ظهر بهذا الفرق بين الموضعين، وبدل على أن الجوهر لا يحتاج في وجودة الى اللين أنَّه لو كان كسذاله لصبَّح أن يسوجَه اللين مع عدم الجوهر لأن من حقَّ المحتاج اليد أن يصحَّ وجود، مع عدم المحتاج ليتميّز المحتاج من المحتاج اليد ألا ترى أنّ الحياة لما احتاجت في وجودها الى وجود البنّية صبّى وجود البنية مع علم الحياة ولا يجوز أن يحتاج الجوهر إلى اللون في صغة تحب له فى حلل وجودة [246] لأنّ تلك الصغة لا تخلو أمّا أن تكبن كونه جوهرا أو كوند متحيّرا أو كوند كائنا فى جهة دون جهة، ولا يحتاج

1) Im Mscr. eine, nach dem Schriftgebrauch des Manuscriptes aufzulösende, Zusammenziehung.

الظنّ لصحّة حدوث المراد ينوب منابه في صحّة وجهد الارادة معة وإن كان ضدًا للعلم قيل له لا نقول أيضا في الإرادة أنَّها تُحتاج إلى الُعلم بصحّة حدوث المراد بل نقول أنّ كون المريد مريدا يحتاًج الی أن لا یکون فی حکم الساهـی عـن صحّة حـدوث المراد فلو أمكن ذالك من غير علم أو اعتقاد او ظنَّ له لصَّح أن يريده فان قيل أليس التأليف يحتاج في كونه التزاقا إلى الرطوبة واليبوسة وهما ضدّان فقد احتاج في حكم من الأحكام إلى الشيء وضدَّة قيل لد ليس كونه التزاقا أكثر من وجود التأليف مع أنّ في أحد محلَّيْه رطوبة وفى الآخر يبوسة لا أنَّه أمر زائد عليه حتّى يقال أنَّه يحتاج فى حكم الأمر إلى هذين المَعْنَيَيْن، فإن قيل وار قلتم أنَّ الشيء لا يجوز أن يحتاج في وجوده الى الشيء وصدَّه قيل له لأنَّ ما يحيل الشرط يحيل المشروط فلو كنان الأمر على منا ذكبرتــــ لكان أحـــــ الصدَّيْن من حيث أنَّه 1) يحتاج اليه يصحّح وجودَ المحتاج ومن حِيثُ أَنَّه يصاد شرطَه يحيل وجودَه وهـذا يتناقص، ويـدلّ أيصا على أنَّ الجوهر لا يحتاج في وجود، إلى اللون أنَّ اللون يحتاج في وجودة الى الجوهر فكان يجب أن يحتّاج كلّ واحـد منهمـا الى صاحبه ووجه لخاجة واحد وهذا يستحيل كما يستحيل احتياج الشيء إلى نفسه فإن قيل أليس عندكم أنَّ الجوهر [24a] يحتاج الى السكون مع أنَّ الكون يحتاج اليه فلم لا يجوز مثل ذالسك في أُلجوهر واللون قيل له أنَّ الجوهر لاَّ يحتاج في وجوده إلى الكون وانَّما يحتاج في كمونمة كائنا في جهة مخصوصة الى وجمود الكون فيه فى تلك الجهة والكبن يحتاج فى وجوده إلى وجبود الجوهـر

1) أنَّ aus Textglosse; besser أنَّه . .

نالك انّما رجب لاستحالة أن يكون الجزء حيّا ولوجوب أن يكون الحتّ منّا جملةً

فان قيل لم قلتم أنّد لا تعلّقَ بين الجوهر واللّن على وجد يقتضى أستحالة خلو الجوهر من اللون قيل له لو كان بينهما تعلَّف لكان لا يخلو من أحد أمريْن أمّا أن يكون تعلّق الاحتياج أو تعلّق الايجاب وقد ثبت أنّه لا يجوز أن يكون بين الجوهر واللون تعلّق الأحتياج أو تعلّق الايجاب أ) على وجد يقتضى استحالة خلوة منه فيجب أن يجوز خلوة من اللون

فان قيل له قلتم أنّه ليس بينهما تعلّق الاحتيّاج<sup>6</sup>) قيل له لو احتاج المُجوهر إلى اللون لكان لا يخلو من أمور ثلاثة أمّا أن يحتاج اليه فى وجوده أو يحتاج اليه فى صفة تجب فى حال وجوده أو يحتاج اليه فى حكم يجب له فى حال وجوده ولا يجوز أن يحتاج فى وجوده اليه لوجوه أحدها أنّه لو احتباج إلى اللون واللون يقع على الشىء وضدّه لكان يحتاج فى وجُوده إلى ألشى وضدّه ولا يجوز الشىء وضدّه لكان يحتاج فى وجُوده إلى ألشى وضدّه ولا يجوز الكون ثمّ يصحّ أن يوجّد مع ذالك الكون ومع ضدّه وأحدهما يخالف الآخر [263] فى تصحيح وجود التأليف يحتاج إلى الجوهر يجوز أن يحتاج إلى اللون يقع على شىء وضدّه يجوز أن يحتاج إلى اللون يقع على شىء وضدّه من عبرز أن يحتاج إلى اللون وان كمان اللون يقع على شىء وضدّه تحيل له لسنا نقبل فى التأليف أنّه يحتاج إلى الكون () بل نقول يحتاج إلى أن يكون محدّه في حكم المحل الواحد فلو ثمّ ذالك من غير كون لصحّ وجود التأليف خان قيل أليس عندكم أنّ الكون تُم ذالك المون وان كمان اللون يقع على شىء وضدّه وحداد الك

1) Mscr. العتياج. 2) Mscr. المجاب. 3) Mscr. لبن

احـديهمـا 4) انّما تحتلج في الوجود الى الأخرى أولى من أن يقال فى الأخرى أنَّها تحتلج في الوجود اليها، وقد قيل أنَّا وإن قلنا في الحياتين أنّ وجود احديهما لا يمكن مع عدم الأخرى فانّ ذالك لا يسدّ علينا معرفة تغايرهما وليس كذالك سبيل الجوهر واللون ألا ترى أنَّه يمكن أن يقال على هذا أنَّ اللبن صفة للجوهر وهذا لا يصمِّ أيصا لأنَّه فرق مع وجود الطريقة التي لأجلها قصينا بأنَّ الجوهر يجوز أن يخلو من اللون وبعد فإنَّ ذالك لا يسدَّ علينا طريف العلم بأنَّ اللون غير الجوهر لأنَّه يمكَّن أن يعلم أنَّ اللون لا يجرز أن يكون صفةً للجوهر مع الشكَّ في صحَّة خلو الجوهر من اللون، وقد قيل أنَّ أحدنا يحتاج في كونة حيًّا إلى أجزاء من الحياة كما يحتاج ألى قدر من أجزاء الجوهر ولا يكون لبعصها احتياج الى البعص في الوجود كما لا يجوز لبعض أجزاء للوهر احتياج الى البعض في التوجود وهذا أقوى ما [238] يقال في الجواب على مُنا السُوَّال قان قيل أو ليس لا بنّ من أن يحصل الحتّى <sup>4</sup>) على صفات بكوند حيًّا ولا يصبِّ حصول بعضها من غير أن يحصل البعض ولا يمكن أن يبيّن تعلّف بينهما فكما يجهز ذالـله في صفات فلمَ لا يجوز مثله في الذوات قيل له انّما لا يجوز أن يحصل بعض هذه الصفات من دون أن يحصل البعض لأنَّ الحتى منَّا لا بدّ من أن يكبن جملةً تصير بالحياة في كلّ جزء من أحزائها في حكم الشيء الواحمد فلذائك لم يجز أن يحصل بعض هلا، الصغات من دون أن يحصل البعض، يبيّن ذالك أنّ الجزء المنفرد لو صحّ أن يكون حيّا لم يجب أن خصل هذه الصفات ولا أجزاء الحياة فقد ثبت أنَّ

1) Mscr. أحدهما fehlt in Mscr.

أنَّه وان كان لا تعلَّق بين الجوهر واللبن فليس يصمَّ من القادر ايجاد أحدهما من غير ايجاد الآخر قيل له أنَّ الذى اختارة في الجواب عن هذه المسئلة أنَّ الواحد منَّا لا يصمِّ أن يفعل الحركة الا متولّدة عن الاعتماد فيفعل الاعتماد أولا في يدة ثمّ تتولّد عن ذالله الحركة فيها وفيما اتصل بها من العظم والشعر ولا بدّ من أن يقال بذالك لأنّا ان قلنا أنَّه يحرَّك اليد ثمّ جرَّك العظم من بعدُ حركةً متولّدةً عن اعتماد اليد وجب أن يكون العظم في حال سكونه مفارقا لليد لأنَّه لا يجوز أن يكون جسمان يتحرَّك أحدهما ويسكن الآخر الله ويفترقان وتَعَارُق ذالك ما نقوله في الدُوَّامَة وقُطر الرحًا وقطبها لأنَّا لا نقول في أجزاء القطر") كما هي أنَّها بمجموعها تسكن حال حركة القطر بل نقبل في هذه الأجزاء ما يتحرَّك وفيها [226] ما يسكن وكذالك حال أجزاء القطب فيحصل هناك انفصال من وجه واتّصال من وجه فلذالك لا يزايل ولو قدّرنا عمودا من حديد في جبراب وقندّرنا أنَّ أحند طرفيُّ العمود مشدود بالشجرة شمّ يحرُّك الجراب مع سكون العمود لوجب أن يفارقه الجراب وكذالك لو يحرَّك الملحم الذي حَوَّاتي العظم مع سكون العظم لكان يفارقه كمما يجب أن يفارق الجراب العمود الذى مثلناء \*) به فان قبل أليست احدى لخيانين لا يصم أن توجَد مع عدم الأخرى من غير أن يمكن أن يبيّن تعلّق بينهما فهلًا جَوْزتم مثل ذالك في الجوهر واللون قيل له قد قيل بأن احديهما تحتاج الى الأخرى في وجودها والأخرى تحتاج اليها في أن توجب كُون محلَّها بعضا للحتّى وهذا ليس بصحيح لأنَّه ليس بأن يقال أنَّ

1) Mscr. القطب. 2) Mscr. مثلنا.

على وكـان يقرل أنّ المحلّ انا احتمل عرضا من الأعراض له ضـدّ لم يجز أن يخلو منه ومـن صُـدّه واذا لـم يكن له ضدّ لـم يجز آن يخلو منه

والذي يدلّ على صحّة ما تاله شيخنا أبو هاشم وجوةً منها أنَّ الجوهر اذا كان غيرَ الـلـون وكـان القادر عليهما مختارا في ايجادهمـا ولم يكُن بينهما تعلّق من وجـه معقول يقتضى استحالـة حُلو أحــدهما من الآخـر فالواجب أن يصحِّ أن يُخلُف الجوهرَ ولا يخلف اللون

فان قيل لم قلتم أنَّهما إذا كانا مقدريني ولا تعلَّق بينهما صبَّح أن يوجَد الجوهر من غير ايجاد اللون قيل له قد عرفنا أنَّه كـان يصمّ من الله أن يخلف أحد الجوهرين ولا يخلق الآخر لمما لم يكن بينهما تعلُّف وكان مختارا في ايجادهما وكذالك صحَّ منه [22a] أن يخلق السواد في الجوهر من غير أن يخلق الحلاوة فيه لمًّا لم يكن بينهما تعلَّق فإن قيل هلًا اعتمدتم على هذه الطريقة في نفى قديم آخر مع الله بأن تقولوا اذا لم يكن بينهما تعلَّف فيجب أن يصجِّ وجود أحدهما من غير وجود الآخر قيل له هذا إنَّما يمكن أن يقال فيما يكون مقدورا لقادر فأمَّا فيما يجب وجودة لما هو علية فى ذاته فلا يصبح أن يقال ذالك فيه ألا ترى أنَّه يمكن أن يقال بوجوب وجود كلّ واحد منهما لما هو عليه في ذات لا لتعلم بينهما فإن قيل أو ليس أحدنا لا يصبِّ أن يفعل الحركة فى يدة من غير أن يفعل الاعتماد فيها لأنَّ كما يحرِّك يدة يحرَّك العظم المتَّصل بها والشعر المتَّصل بها ولا يصحّ تحريك هذينن الا بالاعتماد فيجب أن تقولوا أنَّه كما يفعل الحركة يفعل الاعتماد وليس يمكن أن يبيَّن تعلَّق بين الاعتماد وللركة وكذالك ما أنكرتم يقال أنّها مرّةً لوجود معنى هو انفراد ومرّة لوجود معنى هو مُقَارَبَنَّةً ويُجعل المعنيان متصانّيْن مع أنّ الصغة الموجَبة هنهما واحدة والاسم يتغيّر عليها

ذهب شجعنا أبو هاشم الى أنّ الجوهر يجوز خلوه من اللون والطعم والرتحة وكذالك غيرها من الأعراض ما خلا الكون [216] فاذا وُجد<sup>1</sup>) الكون وجاور غيرة لم يخل من التأليف لأنّ الكون يولّمه بشرط التجاور فاذا وُجدت فيه رطوبة لم يخل من الاعتماد سفلاً لأنّ وجودها مصمّن به فاذا وُجدت يبوسلا لم يخل من الاعتماد صُعدا لأنّ وجودها مصمّن به أفاذا وُجدت يبوسلا لم يخل من الاعتماد صُعدا لأنّ وجودها أن يخلو منه ومن صدّة لأجل أنّ صدّة يجوز عليه البقاء كهو ولا يتحكمان في الوجود الى أكثر من المحل، ونقول بأنّ هاهنا أجساما يُقطّع على أنّها خاليةٌ من الطعم والرائحة ولا يقطع على أنّ هافنا أجساما خاليةٌ من الطعم والرائحة ولا يقطع على أنّ هافنا أجساما خاليةٌ من الطعم والرائحة ولا يقطع على أنّ هافنا أجساما خاليةً من الطعم والرائحة ولا يقطع على أنّ هافنا أجساما خاليةً من الألوان بل نقول في الأجسام الغُبْر كالماء والهواء أبساما خاليةً من الألوان بل نقول في الأجسام الغُبْر كالماء والهواء أبساما خاليةً من الوجود أن تكون خالية من اللون ويجوز أن تكون أبلون مختلفة وإن يكون الاختلاط فيها واقعا على الوجه الذي يقتضي أن يكون ادراكة أنقص من ادراك النقس إذا خُلط ملوقة بألوان مختلفة وإن يكون الاختلاط فيها والعما ما والرائحة الذي يقتضى أن يكون ادراكة أنقص من الراك النقس إذا خُلط ملوقة بألوان ويترفي إداركة أنقص من الون النا من خلط والأرص والنار أنها عالية ما الراكم أنقص من الراك النقس إذا خُلط ملوقة بألوان مختلفة وإن يكون أدراكة أنقص من ادراك النقس إذا خُلط مالذي يقتضي أن يكون ادراكة أنقص من ادراك النقس إذا خُلط

وكل سيحك أبو العسم " يجوز حلو جوفر من اللون والطعم والركامية والحرارة والبرودة والرطوبة واليبس وإلى ذالك كان يذهب الشيخ أبو

1) Fehlt viell. فاذا وجدت فيد يبوسة 2) Von فاذا وجدت فيد dus Glosse.

للجومرَ لا يحصل فى جهة الّا اذا كان هناك جوهرُ آخرُ ولا يكون متحيّرا الآ اذا كان هناك جوهرً آخر<sup>1</sup>) والأقرب أن يكون هذا للخلاف أيضا خلًافا<sup>م</sup>) فى عبارة لأنّ الذى نعْنيه بقولنا متحيّز هو ما له ولأجله تتعاظم الأجزاء بانصمام البعض الى البعض وهذا ممّا يثبته وان كان يمتنع من تسميّنه بأنّه متحيّزُ وكُذالك نريد بقولنا كائن فى جهة أنّه لو وُجدد جوهر آخر لكان لا يجوز أن يحصل بحيث هو [213] وانّما يكون عن يمينه أو يساره أو تحته أو فوقه أو خَلْفه أو أمامه فأمّا أن يحصل على للدّ الذى لو تُدر المكان لكانا يشتغلان مكانا واحدا فمحال وهذا ممّا لا يقع فيه خلاف وانّما يتنع من هذه العبارة واذا سلّم المعلى فلا بدّ من أن يعبّر عنه بعبارة أول ممّا اخترناء

مَسْئَلَمٌ فِي أَنَّ ٱلْجَوْهَرَ ٱلْمُنْفَرِدَ هَا يَكُونُ كَوْنُهُ مُنْفَرِدًا لِمَكَانٍ عِلَّهِ أَمْ لَا

اعلم أنَّ أبا القسم كان يقول بأنّ للوهر يكون منفردا لعلّلا والمراد عندنا بُالمنفرد أنّد لا جوهر آخر جمنيه وهذا يؤول<sup>ه</sup>) الى النفّى ولا يصحّ تعليله والذى يمكن التعليل فيه هو كونه كائنا فى تلك للهلا وذالك يعلَّل بوجود معنى فان أراد بالمنفرد تلك الصفلا فانّها معلّلة بوجود معنى وان أراد أن لا يكون جوهرُّ آخرُ جمنية فذالك نَفْى ولا يجوز أن يعلَّل النفى بوجود معنى، يبيّن ذالك أنّه اذا حصل ذالك للوهر أن يعلَّل النفى بوجود معنى، يبيّن ذالك أنّه اذا حصل ذالك للوهر الآخر الذى فارقة ولا يحمل بحنيه مجاورا له فانّ حاله فى صفته الآخر الذى فارقة ولا يحمل بعنية مجاورا له فانّ حاله فى صفته أو مفارقا وألآن يسمّى مجاورا فكيف يجوز مع أنّ صفتَه واحدةً أن على مفارداً الاتنامية عليه لائه من قبلُ كان يسمّى منفرداً أو مفارقا وألآن يسمّى مجاورا فكيف يجوز مع أنّ صفته واحدةً أن يهله . عليل النه . . يهل هد. أنَّها غيرُ الجزء واليد كان يذهب الشيخ أبو على والأقرب أن يكمن هذا [206] الخلاف أيضا واقعا في عبارة لأنّ مراد شيخنا أبى هاشم بقولد في جهة الجزء أنَّها راجعة اليد أنَّ الجزء لحيَّز، يصمَّ أن يلاقي ستَّة أمثاله ولا يُنكر فالله من يمتنع في 1) القال بأنَّ جهة الجزء راجعة إليه، فان قيل انَّ الجهات هي اليمين واليسار وجهة الفَبْق والتحت والأمام والخَلْف وهذ، هي غير الجزء فكيف يصمّ ما قلتمو، قيل له انَّ الغرص بذالك أنَّه يصبَّح أن يلاقي ستَّة أمثاله وهذا للحكم إليه يرجع فإن قيل فيجب على هذا أن يكون الجوهر متجزأ 8) لأن ما يلاقي بد الجزء الذي عن يميند غيرُ ما يلاقي بد الجزء الذي عن يساره لأنَّه لو كان يلاقي أحدهما بما يلاقي به الآخر لكان الجوهران اللذان لَقَياء حاصلين في محاذاة واحدة قيل له لا يلزم ما ذكرته لأجل أنّ تحيّزه يقتصى ذالك وإن كان شيئًا واحدا لا يتجزأً في المعنَّص ألا ترى أنَّه مع التحيِّز لا بدّ من أن يكون شاغلا لجهة ولا يشغل جهة ويمنع مثله من أن يحصل جيت هو إلّا ويكون حائلا بين الجوهرين واذا حال بينهما فلا بدّ من أن يلتقى بكلّ واحد منهما مع أنَّهما في محاذاتين واذا كان كذالك لر يقتض هذا تحزَّو») لجن

مَسْتَلَةٌ فِي أَنَّ ٱلْجُزَءَ لَا يَجُوزُ أَنْ يُوجَدَ الَّا وَيَكُونُ مُتَحَيِّزًا وَلَا يَجُوزُ أَنْ يُوجَدَ كَذَالِكَ الَّا وَيَكُونُ كَائِنًا فِي حِهَةٍ مِنَ ٱلْجِهَاتِ

اعلم أُنَّـه لا خلاف بين شيوشنا في ذالـك وقـد قال أبو القسم أُنَّ ء

. بخزی , یامجزی . 3) Mscr. متجزیا . 2) Mscr ( .

لو تَوَقَّمْنَا دَائِرَةً وكان فى وسطها جُزْء ئسم وضعنا عند هذا الجزء جُزِء آخر لكان بُعد ما بين الفُطْب وبين تُطر الدائرة أكثر من البعد الذى بين هذا لجزء الذى بينه وبين الدائرة ا) فلو لا ان لكلّ جزء قسطا من المساحة لكانت هذه القصيّة لا تَجب فيه، على أنّ هذه الصفة التى أثبتناها للجوهر بيّنا أنّها تجب لما هو عليه فى داته حتّى أنّه انّما يتميّز فى حال الوجود بهذه الصفة من غيرة ولا يجوز أن يقلً فيما هذا سبيله أنّه يحصل لعلّة، على أنّ الادراك يتعلّق بالجوهر على هذه الصفة بما بيّنّاه من قبلُ وقد بيّناً أنّ الادراك لا يتعلّق بالشىء الا على ما يقتضيه أ) أَخصُ أَوْصاف فلا

مَسْئلَدْ فِي أَنَّ ٱلْجَوْهَرَ يَجُوزُ أَنْ يُفَارِقَ غَيْرَهُ مِنَ ٱلْجَوَاهِرِ وَإِنْ لَمْ يَصِحْ أَنْ يُلَاقِيدُ فِي ٱلثَّانِي

لا خلاف بين شيوخنا في أنّ ذالك يصمّ وقال شيخنا أبو القسم فيبا خالف أصحابَه أنّ للوهر لا يفارق جوهرا آخر الّا ويصمّ أن يلاقيه في الثاني وهذا خلاف في عبارة لأنّ الـذي ُنريـد بقولنا مفارق يثبته وانّما يمننع من تسميّنه بهذا الاسم ولا معنى للمُشاجّة في الأسماء اذاً وقع الاتّـفاى على مستفاد بها، على أنّـه معلوم أنّ أهل اللغة يسمّون زيدا بأنّـه مفارق لعمرو اذا حصل في بلد آخرَ وإن كان لا يصمّ أن يلتقى به في الثاني

مَسْئَلَةٌ فِي أَنْ جِهَةَ ٱلْجُنْ هَلْ هِي غَيْرُهُ أَمْ رَاحِعَةً الَيْدِ نصب شيخنا أبو هاشم إلى أنّ جهة للزء ترجع إليه وقال أبو القسم fehlt im Msor. ما يقتصيه (2) . وبين قطب الدائرة .fehlt viell عشرون [196] ذراعا وجعلناء عشرين قطْعَدّ أن تتناتص مساحتُه كما يتناقض تأليفد وقد علمنا أنّ مساحته كما كان واعلم أنّ هذه الدلالة قد ذُكرت في الكتب الا أنَّ يكن أن يُعترض عليها بأن يقال يلزمكم أن تقولوا أنّ الطول لا يرجع إلى التأليف لأنّ تأليفه كما تناقض فان طوله فر يتناقض ألا ترى أنَّه عشرون ذراء كما كان، وقد قيل أن للزميني جرز أن يجتمع فيهما من التأليف مثل ما في ستر أجزاء الدنيا فكان يجب أن تكبن مساحتهما مثل مساحة الـدنيا وهـذا يمكن أن يـورد عليه سـوَّال الطول فـاذا قيل أنَّ الطول تأليف ذاهب في جهة ولا يحصل في الجزءيَّن من الطول ما في جسم طولة ألف ألف ذراع قيل له في المساحة مثل ذالك، والأجود أن يقال أنَّا نريد بقولنا أنَّ له قسطا من المساحة ما يختص به من الصفة التي لأجلها يصبِّ أن تتعاظم للحواهر بانصمام البعض الى البعض وقد علمنا أنّ هذه الصفة لا بدّ من أن تحصل لكلّ جزء ولا يجوز أن يقالَ أنَّها لا تحصل الآ اذا وجد فيه التأليف لأنَّه معلم أنَّ التأليف يحتاج فى وجرد، الى أن يكون محلَّه بهذ، الصفة فلو كانت هذه الصفة تحتاج في حصولها الى وجود التأليف لاحتاج كل واحد من الأمريُّن إلى صاحبه وهذا في الاستحالة منزنة احتياج الشيء الى نفسة وذالك محل، ويمكن أن يقال متى جُعلت هنه الصفة موجَبَغً عن التأليف أنَّه كان يجب أن يعظُم الحَجْم بكثرة ما يوجَد فيه من التأليف ولا يلزم عليه الطول لأنّ التأليف لا يكون طولا الَّا اذا وقع على وجــــ ولا يجرر أن يقل أنَّـه لا يوثَّم في الصفة الآ اذا وقع على وجد بل تأثيرة يكون لما هو عليد في نفسه [208] فلذالك يجب أن يكثر لحجم بكثرة التأليف حتّى يصحّ أن يكبن لجزآن في حجم العالم كلَّه ، وأحد ما يدَّل على ذالك أنَّا

فلذا لـك إذا لاقسى جَارُ<sup>1</sup>) الـقـدر الطبق ظهر ما فى البخار من أجزاء الماءً على الطبق لا<sup>6</sup>) لأن الهواء قد استحل ماء الذى يدلّ على فساد ما ذكرة أن الهواء لو كان يستحيل ماء لكان لا يخلو من أحد أميْن أمّا أن يكون من فعل الله بالعادة أو يكون ذالك موجبا عن مجاورة الأجزاء المائيّة له، ولا يجوز أن يقال أنّه من فعل الله بالعادة ابتداء لأنّه كان يجب أن لا تستمر للل فيه على طيقة واحدة ولا يجرز أن يقال أنّه يتولّد عن مجاورة الماء لـه لأنّ مريقة واحدة ولا يجرز أن يقال أنّه يتولّد عن مجاورة الماء لـه لأنّ مرابقة واحدة ولا يجرز أن يقال أنّه يتولّد عن مجاورة الماء لـه لأنّ المجاورة الهواء للماء مقتصّيةً لأن يستحيل الهواء الى طبع الماء أولى مرابق يقتصى أن يستحيل الماء هواء، على أنّه كان يجب اذا لاقى من أن يقتصى أن يستحيل الماء هواء، على أنّه كان يجب اذا لاقى الهواء الماء الذى فى البخار أن يستحيل ماء وقد علمنا أنّ ذالك الهواء الماء الذى فى البخار أن يستحيل ماء وقد علمنا أنّ ذالك أصحاب الطبائع

مَسْئَلَمْ فِى أَنَّ لِكُلِّ جُزُ قَسْطًا مِنَ ٱلْمَسَاحَة نعب شيخنا أَبو هاشم الى أنّ لكلّ جزء قسطا من المساحة وقال أبو القسم أنّ للجزء الذى لا يتجزّأ لا يجوز أن يقال أنّ له قسطا من المساحة فالذى يمدلّ على صحّة ما نمذهب اليه أنّ المساحة لا مخلو من أحد أمريْن أمّا أن ترجع الى ما هو عليه للجوهر من صفته الذاتية أو يكون راجعا الى التأليف، ولا يجوز أن يقال انّه يرجع الى التّأليف لانْه لو كان كذَالك لكان يجب إذا أحمذ أحمدما جسما طوله

1) نغصينا .fehlt im Mscr. 2) الأ fehlt im Mscr. 3) Mscr خار (1

لكان لا تخلو<sup>1</sup>) حال ما نفعله<sup>4</sup>) من البرودة من أمرين أمّا أن تكون مباشرة أو متولّـدة ولا يجوز أن تكون مباشرة لأنّ أحدنا ربّما يقوى ناعيد الى أن يبرّد جسده عند ما يجد من حرّ الهوا<sup>2</sup>) ومع ذالك فأنّد لا يُتمكّن من ذالـك ولا يجرز أن يكون متولّـدة فى غير محلّ قُدرته لأنّ السبب الذى يُعدّى به الشيء عن محلّ القدرة ليس الّا الاعتماد فكان يجب أن يقال فى الاعتماد أنّه كما يولّد الحرارة يولّد البرودة وان كان كذالك لكان يجب أن يولّد الحرارة والبرودة فى حالة واحدة وُذالك محال

سُوَّلْ قسلوا لو كسان فى للخشب نسار كمامنة لكان يجب أن تحترى للشبة وبعد فكان يجب اذا سحقنا للخشب أن تظهر تلك النار وكان يجب أن بسحق للحجر وتَقَتَّته أن تظهر النار للحولي أَن النار التى في الخشب مفتوقة فى مواضع منّه وهى يسيرة قليلة وفى للخشب صلابة تمنع النار من الاشتغال والتأجَّج فلذالك لا يحترى بها ) ولا تظهر النار بسحق للخشب لأن بالسحق تفترى أجزاء النار وهى يسيرة فتَتَبَبَدَ عند ذالك فلا تظهر ولا تجتمع ، وانّها لم يجز ان يسحق )

مَسْتَكَةً ذكر فى عين المسائل أنَّ الهواء يستحيل ماء وتشبيهُهُ) ببُخَار القِدْر إذا لاقى <sup>3</sup>) الطَبَقَ، وعند شيوخنا أنَّ الذى ذكرته لا يصحِّ بـلَ يكبُن ذالـك البخار هـواء تجاوره أجـزاء رطبة فيها مائِيَّة

## مَسْتَلَةٌ فِي أَنَّ فِي ٱلْحَجَرِ وَٱلْخَشَبِ نَارًا كَامِنَةً

أنكر شجنا أبو القسم أن يكون في للجر والخشب نار كامنة وذكر ذالك في عيون المسائل وقال أن النار يُحْرى ما لاقاها على قدر قلّته وكثرته وأجزاء للجر وإن لم تكن النار تقوى على احراقها فهى تساحقه، وعند شيوجنا في للحجر نار كامنة وكذالك في ألخشب

والذى يدلّ على صحّة ما قالوه أنّ النار التي تحصل بالقدر في اللجر لا مخلو من أن تكون قد ظهرت من الحجر عند القدب كما نقوله أو يكبن ذاك ممّا يحدث عند فعل الله تعالى بالعادة أو يكبن الهواء بقدحنا في للحجر يستجيل نارا فنكبن للحرارة من فعلنا ولا يجوز أن يقال أنّ النار تحصل من فعل الله بالعادة لأنّ لخل في ذالك تستمرّ على طريقة واحدة ولو كان ذالك حاصلًا بالعادة لكان لا يمتنع أن يكون للحجر لا تنقدح منه النار أصلا وإن رُقَّف وتُدرج بالحديد الممود ومرة تنقدم النار اذا ضرب قطعة جليد على قطعة أخرى من لجليد وقد علمنا فساد ذالك [186] ولا يجوز أن يقال أن الخرارة تحصل من فعلنا لأنَّ للرِّلد لهما كان يجب أن يكون الاعتماد فكان يجب من غير القدم بالحجر أن نفعل في الهواء حرارة اذا اعتمدنا عليه وأن تحيله نارا، وبعد فكان يجب أن لا تفترق لحال سواء قدحْنا بحديد مموَّه أو بما لا يكون سبيله هذا السبيل وكان يجب أن لا يقترق بعض الأحجار من بعض لأنّ المُعْتَبَر فيما تولَّد بالاعتماد والاعتماد حاصل على حدَّ واحد في سائر الأحوال؛ على أنّا لمو قدرنا على الرارة لقدرنا على البودة ولو قدرنا عليها لِجَرَّه عند جمود الماء فيم أَلَّجَوَابُ اعلم أَنَّ انقباض أجزاء الماء عند لجمود لا يصح على قولِم لأَنَّ الماء أذا لم يكن جامدا لا تتخلّل <sup>1</sup>) أَجزاء أماكنُ فارغةٌ كما لا تتخلل <sup>1</sup>) أذا جمد فَعَلَى أَقَ وجم يكون منقبضا فان قالوا بأن يصير أقلّ ممّا كان فقد أبطلناء فيما تقدَّم، ثمّ يقال لم ليست العلّة فى انكسار للرّة ما ذكرتموه بل لأجل أنّ الهواء اذا برد فانّه يكون كثير<sup>2</sup>) الاعتماد لأنّه يكون كثير<sup>3</sup>) للركة ويتبيّن في الماء من أشقل والاعتماد على موضع منه عند اجتماع أجزائه في الماء من الثقل والاعتماد على موضع منه عند اجتماع أجزائه الموضع ولو كان الأمر على ما ذكرة لكان لا في بين للديكر في الكسار في الانكسار الما يحمل من أن تكون أجزاء منبسطة وأن يكون في الماء من الثقل والاعتماد على موضع منه عند اجتماع أجزائه بانجمود فيكون التأثير أكثر من أن تكون أجزاء منبسطة وأن يكون في الماء من الثقل كالمنقسم على كل للمرة في ولا كان الأمر على ما ذكرة لكان لا فرق بين للديد والزحاج في الانكسار إذا جمد فيد الماء كرة لكان لا فرق بين الانت شديدة في الماية والا المر على ما ذكرة لكان لا فرق بين الماية شار ذالك في الانكسار إذا جمد فيد الماء كلة ومعلوم أن الآنية إذا كانت شديدة في العلابة وكانتُ تخينة غليظة فانها لا تنكسر وان جمد الماء فيها فقد في الانكسار أذا من دلالةً على جواز للله أن آلانية أول

مَسْتُمَكَةٌ ذكر شيخنا أبو القسم في عيون المسائل أنّ المجتمع هو الأعراض اذا اجتمعت في محلّ واحد وأنّه لا يقال في الجسم مجتمع الا على طريق المَجَاز ويراد بد أنّد متجاور ومؤتلف وأعلم أنّ هذا خطاء لأنّ ذالك بالصدّ ممّا يقوله اهل اللغة أنّ الاجتماع كانتقيض للافتران وعندهم أنّه يوصف بذالك في للقيقة ما يجوز أن يوصف بالافتران وهو للجوهر دون العرض فلا أدرى من أين له هذا الاختيار حتى يقول أنّه رجوع عن مقالة ويرخم الفصل به وليس فيه الا عبارة فاسدة

1) Msor. كىبر. u. ىتحلل. 2) Msor. كىبر. 3) Msor. كىبر.

سُوَّالٌ آخَمُ قلوا قد عرفنا أنَّ سراقة الماء اذا جُعل فيها الماء ثمَّ سُدّ رأسها بالابهام فان الماء لا يسيل من نقبها مع أن من شأن الماء أن يتحدّر ويسيل الى أسفل وانّما كان كذالك لأجل أنّه ليس يخلف الماء جسم آخر سواه فلذاله يبقى في السراقة ولا يسيل منها ٱلْجَوَابُ يقال لهم ليست العلَّمْ في ذالك ما ذكرتموه بـل لأجـل أنَّ اليسير من الهواء يمانع اليسير من الماء من النزول فلذالك يبقى الماء فيها فاذا رُفعت الابهام عن رأسها وداخل الماء هوا؟ أثَّر في نزوله فلم يَقْو ذالك اليسير من الهواء1) على منع ما جاورة من الماء من النزول، يبيِّن صحَّة ذالك أنَّ تلك النقب لو وسعت لَمًا وقف الماء فيها مع أنَّه ليس يدخلها الهواء فتخلف الماء وكذالك لو صُبٍّ في السراقة الزَّيْبَق لَمّا وقف ولو كان الأمر على ما ذكروه لكان لا فرق بين أن تكون ضيقة النقب وبين أن تكون واسعة النقب في أنَّه كان يجب أن يثبت الماء فيها وكان لا فرق [176] بين ما هو أثقل من الماء كالزيبق وبين نفس الماء، ثمّ يقال الم هذا بأن يُجعل دليلا على اثبات الخلاء أولى بأن يقال لو أنَّا جعلنا الزيبق في هذه السراقة وسددنا رأسها بالابهام لكان الزيبق لا يثبت فيها مع أنّه ليس يخلف الزيبعُ أنا سال منها جسمٌ آخرُ من هواء وغيرة فيجب أن يكون هناك خلالا

سُوَّانٌ آخَرُ قالوا قد عوفنا أنَّ جرَّة لمو كان فيها ما<sup>وع</sup>) ثمَّ جمد الماء كلّه لكانت الجرَّه تنكسر وتنشق وانّما تنكسر لأجل أنَّ الماء بالجمود تنقبص أجزارُه فلو لم تنكسر الجرُّة لكان هناك خلل لأنَّه قمد لم يحصل عند جمود الماء فيه هواء غير أنَّه لمَّا لم يجز الخُلل انكسرت

1) Mscr. sull. 2) de fehlt im Mscr.

تذهب فى خلل العجين واللحم سفلا بذالك الاعتماد المجتلب ثمّ تُراجع إذا انقضى المجتلب بما فيه من اللزم صُعدا فينجذب العظم واللحم وبتراجع 1) النار صعدا فيعود إلى مكانه، ثمّ يقال لام هذا بأن يُجعل دلالة على أنّ فى العالم خلاء أقرب لأنّ هذه الجينة لو جُعلت على قطعة من للجر ثمّ طُرحت النار وأُكبّ عليها قدىح لكان الهواء باختلاط أجزاء النار به يخرج من خلل القدى ولا يخلف

ذالك الهواء جسمٌ آخرُ لأنّ للحجر لا تنتوُه) أجزاؤًا ولا ترتفع عن مكانها فجب أن يقال بأنّ هناك خلاء سُوَالُ آخَرُ قالوا قد عرفنا أنّ القارورة الصيقة الرأس لو مُصّة) الهواء

منها ثمّ غُمرت في الماء لكان الماء يرتفع اليها مع أن من شأنه أن يتحدّر وانّما يجب ارتفاع [178] الماء اليها لاستحالة أن يكون في العالر خلاة لأنَّ الهواء لخّار الذي دخل في القاورة من نفس الانسان يخرج سريعا فلا بدّ من أن يتخلفه جسمٌ آخرُ ٱلْجَوَابَ يقالُ لهم قد بينّا أنّه لا يحصل فيها هواء حار من النفس لأنّ ذالكه انّما يحصل بالنفرج لا بلصّ، وبعد فانّ العلّة في ذالك ليس ما ذكروًه بل لأجل أنّ الهواء اذا مُصّ من القارورة وفيها أجزاء نارّية كثيرة) الاعتماد فتطهر تلكُ الأجزاء فاذا غمرت في الماء حصل في تلك الأجزاء الناريّة اعتماد سفلا فتذهب في أجزاء الماء ثمّ تتراجع عما فيه من الاعتماد معدا فينجذب بتراخعها الماء كما قلنا في علّة نبو العظم وعودة ال مكانة عند المجبّر له

5

Msor. Lücke, wohl aber ursprünglich. 2) Msor. تنا.
 a) مُصَ mit ausgestrichenen Punkt über dem مُصَ. 4) Mscr.
 د. 4) Mscr.

لهم أنَّ هذا بأن يُجعل دلالة على جواز الخلاء أولى لأجل أنَّ هذه المحجمة لو رُكّبت على للحجر ثمّ مُصّ الهواء منها لما نتأ1) للحجر مع أنه لا جسم يخلف الهواء وانَّما لم ينتأ للحجر لأجل أنَّه ليس الهواء مداخلا لأجزائه مختلطا به كاختلاطه باللحم ولوكان الأمر على ما قالوة لكان لا فرق بين الموضعيُّن ثمَّ يقال لهم أرأيتم لو قدّرنا صفيحة من أجزاء لا تتجزأ وركّبنا عليها محجمتين من جنبتين ومَصّ الهواء منهما قادران أليس كان لا مخلو الصفيحة من وجود شلائة أمّا أن تقف [166] وأمّا أن تنجذب إلى جهة هذا القادر أو انجذبت الى جهة انقادر الآخر لأنَّها لا يجوز أن تنجذب الى الجهتين جميعا في حالة واحدة فإن وقفت أو انجذبت الى جهة أحدهما فقد حصل هناك خلاء، ثمّ يقال لهم لو كان الأمر على ما قلتموه لَما جابت أجزاء اللحم بان تنجذب لاستحالة الخلاء أولى من أن تنجذب أجزاء الزجاج لاستحالة دالك سُوالُ قسالوا قمد عرفنا أنّ المجبّر اذا أراد أن يجبّر العظم الكسير ووضع قطعةً من العجين على ذالك الموضع ثم وضع عليه قطعةً من النار ثمَّ أكبَّ عليه قَدَحًا فإنَّ الهواء ٩) يحمى فخرج من خلل القديح واذا خرج الهواء ارتفعت النار لتخلف الهواء في مكانه فاذا ارتفعت النار ارتفع العجين فيخلف النار فى مكانها واذا ارتفع العجين ارتفع العظم وعاد الى مكانه وانَّما يجب ذالك لاستحالة للخلاء وَٱلْجَوَابُ يقال لهم قولكم بأنَّ هذه القصَّيَّة انَّما وجبت لاستحالة لخلاء دعوى

فيها ينازعون فما أنكرتم انّها أنّما استحالت لأجل أنّ النار ا<sup>زا</sup> وُضعت على العجين فقد فُعل فيها اعتماد في جهة السفل فهي

1) الهوى .Mscr. الهوى.

ويقدّر الوقت فى ذالك فيقال لو كنانت أوقات لكانت الأوقنات التى بين الأوّل والثانى أقلّ من الأوقات التى بين الأوّل والثالث سُوَّالَ آخَرُ قالوا اذا شاهدنا للوهريْن المفترقيْن فلا بدّ من أن يتبيّن عند الادراك كونهُما مفترقيْن ولا يصحّ تبيّنُ ذالك الآ بأن نشاهد للخلل الذى بينهما وما ليس بموجود لا يصحّ أن يتعلّق الادراك به وليس يمكن تصوّر مُشاهَدَة جوهريْن مُفترقيْن من غير مشاهدة [66] ما بينهما من لخلل فلا بدّ من أن يكون لخلل بثالث قد حصل بينهما فعلى هذا الوجه لا يمكن اثبات لخلاء آلْجَوَابَ يقال للم جميع ما دكرتوة دَعَاوَى فيها ينازعون ونقول تصحّ مشاهدة لجوهريْن ما ذكرتوة دَعَاوَى فيها ينازعون ونقول تصحّ مشاهدة للم جميع ألمفترقيْن من غير أن نشاهد ثالثا بينهما وما الذى يمنع من أن يُعلم عند الادراك كون أحد للوهريْن كائنا فى جهة وكون جوهر نجر في جهة أخرى بالبُعد منه وإن لم نشاهد أمرا آخر سواهما ولا فرق بين ما ذكروة وبين أن يقتصروا اذا أرادوا أن يدلّوا على نفس دَعْوَاهم بأنّ العالم لا يجوز أن يكون فيدًا

سُوَّلُ قالوا قد علمنا أنّ الحُجَّام اذا ركّب المحْجَمَة على الأخدعَيْن ومصّ الهواء منها فلا بدّ من أنَّ ينتأ اللَّحم وانّما يجب أن ينتأ اللحم لاستحالة أن يكون فى العالم خلا<sup>و</sup> اَلْجَوَابُ يقال لهم قولكم أنّ اللحم انّما ينتو<sup>1</sup>) لاستحالة أن يكون فى العالم خلا<sup>و</sup> دعوى لا برهان مُعد بل ما أنكرتم أنّد انّما ينتو<sup>1</sup>) اللحم لأجل أنّ الهواء مختلط بأجزاء اللحم متشبّث بها فاذا جُذب<sup>8</sup>) الهواء بلصّ انجذب اللحم جذب ما يتشبّث به كما أنَّ أحدنا اذا جذب الهواء المتصل بالماء بأن وضع على الماء أنبوبَةً انجذب الماء على الأنبوبة، ثمّ يقال

 يحتاج الى بقاء للسم الآخر وإن جوزوة قلنا لهم فما قولكم لو فنيت الأجسام التى بين السماء والأرص وبقيت السماء والأرص هل تتّصل احديهما بالأخرى فى حال تفنى الأجسام بينهما أو لا تتّصل أحديهما بالأخرى فان قالوا لا تتصل احديهما بالأخرى ولا تلتقى فقد جوزوا الخلاء وإن قالوا تتصل لا محالة [156] احديهما بالأخرى فقد قالوا بالطفر فقدً بإن أنّه يازمهم على مذهبهم أن يجوزوا الطفر، ذكْرُ جُمْلَة منْ أَسْوَلَتهمْ في هٰذه آلْمَسْئَلَة وَالْجَوَابُ عَنْهَا

سُوَّالُ لَهُمْ قلوا لو كَان للجوهران مفترقين من غير أن يكون بينهما شالت لكان لا يمتنع أن يقال بأن المسافة والبُعد بين هذين للجوهرين أقل ممّا يكون بين جوهرين آخرين أو أكثر أو يساوى ذالك وما يقال فيد أند أكثر أو أقل أو يساوى غيرة لا بد من أن يكون شيعا ثابتا () يبين ذالك أنّد يمكن أن يقال بين للجورين من المسافة قدر ذراع أو قدر باع ولا بد من أن يكون ما يصح تقدير بالذراع أو الباع جسما ثابتا () أو جواهر ثابتلا () موجودة للجواب يقال لكم أنّا انّما نقول ذالك على وجد التقدير وعلى معنى أنّد لو منين لينهما جُوهرين الكان طولها ذواع أو كانت أكثر مما يصح تقدير يقال لكم أنّا انّما نقول ذالك على وجد التقدير وعلى معنى أنّه لو مُسَاوِيَةً فَعَلَى ضرب من التقدير يصح أن يقال من ذالك أو كانت تكون ألله تعلى لو خلف جسما ثر عام ذواع أو كانت أكثر ممّا يكون بين اللّه تعلى لو خلف جسما ثمّ خلق بعده جسما آخر ولا وقان الله تعلى لو خلف بعده جسما أقل من ذالك أن يقال بأن الله أن الذا من التقدير يصح أن يقال هذا خدو ما نقول أن

Msor. دانته . 2) Msor. ثانيا . 3) Msor. دانته . 4) Msor.
 . 6) Msor. والثاني . 5) Msor. والثاني .

لو لم تكن متصلة بهذين الطرفين فيجب أن يصح نقلها وان اتصلت بهما وبعد فتى لم يكن فيها من الثقل ما يمنع من النقُل فجب أن يصح نقلها وجبت أن يصح من الله تعالى أن ينقلها ف حالة واحدة ومتى لم يكن فى نقلها أمر سوّى فساد المذهب الذى نيرد هذه الدلالة لافسادة فجب أن يقال به ويقضى بفساد ذالك المذهب لأنّ الدلالة لا يجوز أن يُعترض عليها بالمذهب الذى يورد ا المذهب لأنّ الدلالة لا يجوز أن يُعترض عليها بالمذهب الذى يورد ا المدليل لافسادة واتما تجعل الدليل عيارا ونرتّب المذهب عليه فأمّا المحيحة

ذَلِينُ آخَرُ وقد استدنّ شيخنا أبو هاشم على ذالك بأن تل أنّ الآبَ آن العميقة اذا لم يصل الهواء الى أواخرها لم يعش لليوان فيها فتجب بأن يقلل بأن هناك خلاء، وليس يصح الاعتماد على هذه الطريقة لأنّه يمكن أن يقلل أنّ هناك هواء كثيفًا ولليوان يحتاج ال أن يتنفّس من الهواء الرقيق فلذالك لا يعيش لا لأجل أنّه ليس هناك هواء، وممّا نسمل<sup>ه</sup>) فولاء أن يقال لهم أليس عندكم أنّ هذه هناك هواء، وممّا نسمل<sup>ه</sup>) فولاء أن يقال لهم أليس عندكم أنّ هذه الأجسام تبقى أن بقاء جلها وأنّ بقاء بعض الأجسام لا يفتقر في وحوده الى بقاء غيرة وتخلق فيد البقاء فلا بدّ من بلى فيقال لام فتجب واحدا دون غيرة وتخلق فيد البقاء فلا بدّ من بلى فيقال لام فتجب أن يصحّ أن يخلق البقاء في السماء والأرض ولا يخلق المقاء في الهواء الذى بينهما فينتفى الهواء مع بقاء السماء والأرض فان امتنعوا من ذالك لم يمكنهم مع ذالك قولهم بأنّ بقاء أحد لأسمين لا

Auf Grund einer Glosse von ناك anzugefügt. 2) Mscr.
 . 3) Mscr. تبقا.

فيها هواء حار ويخرج منها هواء بارد قال ومن شأَّن لخار أن يكون سريعَ الحركة ومن شأن البارد أن يكون بطيء الحركة فلهذا يخرج منها1) ذالك الهواء لخار سريعا ويحصل الماء لاستحالة أن يكون في العالم خلاً؟، فقال له شيخنا أبو هاشم أنَّك قد ناقصتٌ لأنَّك قد قلت قبل هذا في المحْجَمَة إذا رُكّبت على الأخدعَيْن ثمّ جُذب الهوا؛ منها أنّ اللحم ينتوم ) وانّما ينتو لأنَّه لا يخلف الهواء الخارج بالمصَّ شي ولو كان بدل فيها هوا؟ حارٌّ لكان يخلف الهواء الخارجَ منها فتى قال في ذالك الموضع أنه لا يخلف ذالك الهواء هوا؟ حارٌّ فقد ناقض لأنَّ المصَّ». في كِلَىْ الموضعيْن على سواء، وبعد فإنَّ الهواء إنَّما يدخل بالنغر لا بالمصّ فمن قال أن بالمصّ») يدخل فيها الهوا؛ فقد سوّى بين المص والنفيخ وذالك ظاهر الفساد، وبعد فلو أجمينا هذه القارورة بالنار ثمّ قلبناها على الماء لما دخل الماء فيها فعلمنا بذالك فساد ما قاله وأنَّ العلَّة في دخمل الماء فيها ما ذكرناه دَلِيلٌ آخَرُ وأحد ما استدلَّ به أنَّا لو قدّرنا اربعة ) أجزاه كالخطِّ شمّ قدّرنا نقل الأجزاء التي في الرسط في حالة واحدة لكان يجب أن لا يخلو حال هذين للزِّين اللذين هما طرف الخطِّ من أحد أمرين أما أن يَلْتَقيا أو لا يلتقيا فان التقيا أدى الى القرل بالطغر وذالك لا يصح وان لم يلتقيا وبقيا مفترقين ولا جوهر بينهما فهو الـذى نريده من القول باثبات لخلاء فان قيل لا يمكن نقل هذه الأجزاء دفعةً واحدة قيل له ما الذي يمنع من ذالك أليس كان يصحِّ [154] نقلها

- 3) cf. p. <sup>r</sup>v, A. 5.
- 4) So Gl., mscr. ستَّة.

نفخنا فيه أن لا يبقى الهواء فيه بأن يخرج من ذالك لأطل وكان يجب اذا قيّرنا ظاهر الزق أن لا يدخله الهواء وَلَيلَ آخُرُ وقد أستدلّ على ذالك بما يقارب ما بدأننا به وهو أنّا أخَذنا زقّا ملأناه ربحا أَمْكَنَنَا أن نغز فيه أبرَّة ولا يصحّ هذا الغَرْز وأحد ولا يمكن فن يقال أن الهواء يخرج من الزقّ عند ادخال وأحد ولا يمكن أن يقال أنّ الهواء يخرج من الزقّ عند ادخال الابرة فيه لما بينّاه أ) فلم يكنَ بدّ من القول بأنّ هناك خللا كثيرا وتُم غمزاها في الماء وراتها محدوج من الزقّ مناك خللا كثيرا ويتم غمزاها في الماء وراتها محدود فيه قرأس ومصنا الهواء منها يتم غمزاها في الماء ورأسها مسدود بالابهام فان الماء يدخل فيه من غير أن يُسمع منها صوت ولو كان قيم هوالا لكان لا بدّ من أن يسمع الصوت منها كما يُسمع اذا لم يُمَصَّ الهواء منها فعلمنا بذالك من الهواء يخرج منها عند الصَّ ولا يخلفه غيره فيحمل هناك خلاراك يسمع الموت منها كما يُسمع اذا لم يُمَصَّ الهواء منها ولا بدّ من أن يسمع الموت منها كما يُسمع اذا لم يُمَصَّ الهواء منها ولاء الماء يدخل فيه من أنّ الهواء يخرج منها عند الصَّ ولا يخلفه غيره فيحمل هناك خلاره أن

أَخَذَنَا هُذَهُ القارورة ومصنا الهواء منها ثمّ سدينًا (أسها [44]] بالابهام وقلبناها في الماء فانّ الماء يدخل فيها فلو لا أنّ الهواء قـد خُرج منها بللصّ) لم يكُن ليدخلَ الماء فيها كما لا يدخل اذا لم يُمصَّ) الهواء منها وقد أوردها شجنا أبو القسم هذا على نفسّه في كتاب ما حُالف أصابه فيه وأجاب عنه بأن قال أن بالصّ) يدخل

1) Mser. بَيّنًا . 2) Mser. خلاء Glosse خلاء. 3) Mser. شدينا . 5) Mser. mit durchgestrichenen Punkt über dem ص. لا يصحّ أن يكون فارغا من جسم، ومتى قالوا بأنّ حال انتقال أحدنا عند حالُ حصول الهواء فيد قلناً لهم أنّ ذالك الهواء ان كان ينتقل وأل مكان أحدنا. [186] فأنما ينتقل بما يُفعل فيد من الاعتماد وذالك الاعتماد يحصل فى حال حركة الواحد منّا الى مكان الهواء وذالك الاعتماد يولد فى الهواء الانتقال فى الوقت أ) فيجب أن يكون مكان أحدنا فارغا فى حال ما تحرّك عند، الا أنّد يمكن أن يُعترض على هذا الكلام بأن يقال أنّ أحدنا يفعل الاعتماد قبل أن يتحرّض على هذا الكلام بأن يقال أنّ أحدنا يفعل الاعتماد قبل أن يتحرّض فى حال ما يتحرّك والى مكان الهواء ومن حقّ الاعتماد أن مانة الى مكان الهواء وذالكه الاعتماد يولد فى الهواء الحركة الى مكانة في حال ما يتحرّك هو الى مكان الهواء ومن حقّ الاعتماد أذا منع من التوليد فى سَمْتد وجهتد مانعٌ أن يولد فى جهة أخرى، وبعد فل عن أحدها أن يمون هاهنا كوزان مملوءان ماء يُصَلّ من التوليد فى مَا تالوة لجاز أن يكون هاهنا كوزان مملوءان ماء يصَبّ الماء من أحدها فى الآخر فى حال ما يصبّ الماء من الآخر فيد فود عرفنا أنّ هذا منعذر وكان يجب فى المكان الصيف اذا ما تقبلنا ناس أن يصرّ منهم أن ينتقلوا الى أماكننا فى حال ما ينتقل الى أماكنهم فقد عرفنا تعذّر ذاك أنه مان أنه أنه منهم أن ننتقل الى أماكنهم فقد عرفنا تعذّر ذاك أنه ماكرة أن يا تحرك أن ننتقل الى أماكنهم فقد عرفنا تعذّر ذاك أنه ما يصبّ الماء من أحدها من منه أن ينتقلوا الى أماكننا فى حال ما ماتقبلنا ناس أن يصرة منهم أن ينتقلوا الى أماكننا فى حال ما

دَلِيلُ آَخُرُ وأحد ما يدلّ على ذالك أنّا لو أخذْنا زمّّا فَأَنْوَنْنا أحد [14a] جَانبيْه بـالآخر ثـمّ شـددْنـا رأُسَه على حدّ يُمنع دخول الهواء فيه لأَمكن جذب أحـد للجانبيْن من الآخر واذاً جذبنا فلا بدّ من أن يحصل هناك خلا<sup>و</sup> وليس لأحد أن يقول أنّ الهواء يدخل فيه وذالك أنّه لو كان يدخـل الهواء في تُقْبَمّ لكـان يصرّح أن يمتلي حتّى يصير بمنزلة ما يُنفخ فيه وقـد عرَفْنـا فـسـاد ذاك وكـان يجب إذا

Fehlt etwa: الذى يتحرّك فيد الواحد عن هذا المكان.
 Hier im Mser.: بلغت القرآةة تم للجزء ويتلوه دليل آخر.

فيد لأجل أنَّ أجزاء الهواء تنقبض بعد أن كانت مُنْبَسطَة فلهذا يتأتى التصرف منّا لأنّها إذا انقبصت صحّ أن تحصل في أماكنها ربِّما يقولون أنَّها تصبر [13ه] أَقلَّ ممَّا كانت لأنَّ الأشياء الكثيرة يصبَّح أن تصير شَيْئًا واحـدا وصحّ أن يصير الـشيء الواحـد أشياء كثيرة قيل له أن مع هذا القول بأن العالم لا خلل فيه لا يصمِّ أن يقال بالانقباص فى أجزاء الهواء مرة والانبساط أخرى ولكان سبيل الواحد منَّا سبيل من كان محبسًا في تنبر لأنَّ ذالك على سائر الأحوال أجزاء تجتمع بعضها من بعض فلا يكبن فيها خلل فكيف يصمر أن يقال مع هذا بالتخلخل والاكتناز، فأمَّا ما قالوة في أنَّ الأشياء الكثيرة يصرِّ أن تكبن شيعا واحدا فـهـو بَـيّـن الفساد وذالك أنّ الشيء الواحد لا يجوز أن يحصل على صفتين مثلين لنفسه والأشياء لا بد من أن يحصل لكلّ واحد منها صفَّة ذاتيَّة فلو صارت شيئًا واحدا لكان لا بدّ من أحد أمرين أمّا أن يقال بزوال أكثر صفاتها الذاتية وهذا لا يجوز لما بُسبّ في الكتب أو يقل بأن الذات الواحدة تحصل على صفات متماثلة للذات وهذا أيصا لا يجوز وقد يقصينا الكلام فيه في كناب النقض على أصحاب الطبائع، فان قال ان الهواء يحصل في مكان أحدنا في حال ما يحصل هو في مكان الهواء قيل له هذا فاسد من وجوٍّ أحـدها أنَّ أحـدنا إذا تصرّف دفع الهواء الى الجانب الذي يذهب اليد فجب أن يندفع الهواء الى تلك الجهة فلا يصحِّ أن يصير الى المكان الذى انتقل عند أحدُنا والثاني أنَّه لا يصح أن ينتقل الى مكان أحدنا الا1) اذا فرغ ذالك المكان من أحدنا فكيف يجهز أن يقال بأنّ المكان

1) <sup>IJ</sup> aus Glosse.

ادراكُنا لد في الثاني وانّما يكون كذالك لعدمه فكلّ ما شاركة [126] فَى العدم فيستحيل أنَّ ندركة، فأمّا ما لدا) قلنا أنَّ الجوهر لا يجوز أن يحلّه شي<sup>9</sup> وهو معدومٌ لأنّه ) لو صحّ أن يحلّ السوادُ الجوهرَ المعدومَ لوجب أن يحلّه وكذالك الكلامُ في البياص المعدوم وهذا يرجب أن يكون السواد والبياص حالّين في حالة واحدة في محلّ واحد ويُخرجهما من أن يكونا متصانين على المحلّ، وقد ذكرت هذه الدلالة على وجه آخرَ وهو أنّ السواد والبياض يتصادان عليه فلو حلّا للحلّ على وجه آخرَ وهو أنّ السواد والبياض يتصادان عليه عدمُ أحدهما من لخلّ عدمَ الآخر عنه كما أنّهما لمّا تصادا عليه المرة في حال وجودهما كان يتصادّان عليه وكان يجب أن يُحيل عدمُ أحدهما من لحرة الآخر عدمَ الآخر عليه وكان يحب أن يُحيل المرة في حال وجودهما كان وجود أحدهما جيل وجودَ الآخر وهذا الصدَّين كما يستحيل وجودهما

ذهب شيوخنا أنّ ذالك صحيحٌ ولهذا جوّزوا أن يكون في العالم خلا<sup>و</sup> بـل أَوْجَبُوا ذالـك وقـال شيخنا أبـو القسم لا يجوز أن يكون الجوهران مفترقيْن ولا تالثَ بينهما وأحال أن يكون في العالم خلاء والذى يدلّ على صحّة ما قلناء وجوَّ أحدها أنّ العالم لو لم تكن فيه مواضعُ خالية من الجوافر والأجسام لكان يتعذّر علينا التصرّف فلمّا علمنا أنّه لا يتعذّر علينا ذلك علمنا أنّ فيه خلاءً فإن قيل ما أنكرتم أنّه إنّما لا يتعذّر علينا التصّرف

1) fehlt vielleicht أيصا بذالك. 2) msor. انع.

أكـان مـا خلقد معلوما [128] أو غير معلوم كما قالـوا لنا، فلا شيء يسذكرونه في الجواب عن هذا الا ويمكننا أن جعله جوابا عمّا سألونا عنه

فأما ما ذكروه ثانيا فخطاة عظيمٌ لأنَّ للجوهر بوحودة صفة زائدة على كهند جوهرا يبيّن ذالك أنّا قد دللنا على أنّ كوند جوهرا لا يجوز ان يكون بالفاعل وقد ثبت أنَّ وجودة بالفاعل ومحل أن تكون

الصفة الحاصلة بالفاعل في الصفة التي لا يجوز أن تحصل بالفاعل فأما ما قالود !) ثالثا فجمع بين أمرين مختلفين من غير علَّة والوجع في افساد ذالله أن يبيّن أنَّ الجوهرَ لا يجوز أن يكون متحيّزاً وهو معدومً لأنَّه لو كان كذالك لوجب أن يُرى في حال عدمه لأَنَّ الذات اذا حصلت على الصفة التي لو رُتْيَت،) لَمَا رُتْيَت الَّا لكونها عليها وحصل الواحد مَّنا على الصفة التي لو رأى لَمَا رأى الَّا لكونة عليها وارتفعت الموانع فالواجب أن يراد، فإن قيل ما أنكرتم أنَّ وإن كسان حاصلا على الصفة التي يُرى عليها فلا يصمِّ أن نراه الَّا اذا وُجد قيل له لا يجوز أن يُجعل الوجود شرطًا في الرُوُية ولا يكون له تأثير لا في الصفة التي يُرى عليها لجوهر ولا في الصفة التي لأجلها يمرى الرآشى ولا فمى صحّة لخاسّة التي يُمرى بها ولا فيما تُكمَّل بد صحَّة لخاسة وكلّ ما يكون شرطًا في الزُوية فلا بدّ من أن يتصمّن التأثير في بعض هذه الأمور التي ذكرناها يبيّن ذالك أنَّ لا يجوز أن يُجعل وجودُ الكون في الجوهر شرطا في رُوَّيتنا ايّاه لمّا لم يكن له تأثير في بعض هذ؛ الأمور التي ذكرناها، فإن قيل ولم لا يجوز أن نُدرك المعدومَ قيل له قد عرفنا أنّ الصوت ينقطع

1) aus glosse. 2) mscr. ويت. الوجود ولا يكون هكذى ألّا ويتميّز عندة عن غيرة ولا يجوز أن يتعيّز من غيرة الّا ان يختص بصُغة فأمّا ما يتُعلّقُون به من الشُبَه فى هذا الباب فركيك منها أنّ الجوهر لو كان جوهرا فى حال العدم والعرض عرضا فى حل العدم لَمَا أمكن القول بأنّ اللّه تعالى فعل عرضا أو جوهرا، ومنها أنّه لا صفلا للجوهر بوجودة زائدة على كونه جوهرا فاذا قيل أنّه جوهرٌ فى كلّ حال فكانّه قيل أنّه موجودٌ فى كلّ حال، ومنها أنّه لو جاز أن يكون الجوهر جوهرا فى حال عدمه لوجب أن يصحّ أن يكون متحيّزا فى حال العدم قابلا للمتصادّات فى حال العدم لأنّ المعقول من الجوهر ما يكون قابلا للمتصادّات وقد عرفنا فساد ذالك فيحب أن يفسد ما قلتموه

والجواب أمّا ما قالوه أوّلا فنُعيد لأنّ معنى الفاعل هو أنّد أوجد<sup>1</sup>) مقدورة فاذا كان الله تعالى قد حصّل الجرهرَ على صفة الـوجـود وحصّل العُرض على صفة الوجود كان فاعلا لهما، ويقلب هذا السوّال على السائل فيقال أنّك تصف المعدومَ بـأنّـه شـى فيجب عليك ان صحّ ما ذكرتَه أن تقول أنّ الله تعالى لم يوجد شيّـاً من الأشياء فان قال لا يلزمنى ذالك لأنّـه اذا اخترع المعدومَ من العدم الى فارجود فقد أحدثته وهذا معنى الأحداث وان كان شيّاً فى حاًل المعدومَ بأنّه معلومٌ ويتمنع من تسميّته بأنّه شىء فيقال يلزمكه ان المعدومَ بأنّه معلومٌ ويتمنع من تسميّته بأنّه شىء فيقال يلزمكه ان الأشياء لأنّ ذالك قد كان معلوما قبل ما خلق ممّا الحوى خلقه الأشياء لأنّ ذالك قد كان معلوما قبل ما خلق هما الذى خلق

1) Mscr. رجد.

والثانى أن يكون المعلوم من حاله أنّ ه اذا وُجد استحال أن يكون كذالك فلا بد من أن يكون أحد المعلومين متميّزا عن الآخر فليس يخلوا) من أن يكون متميّزا بصغة منتظرة أو بصفة حاصلة ولا يجرز أن يتميّز بصفة منتظرة لأنّ ما يُوَدَّر في التميّز لا يجوز أن يكون متراخيا عنه مع أنّ التميّز مقصور عليه كما أنّ كلَّ حكم يتبع صفةً فانّه لا يجوز أن يحصل قبل حصول الصفة يبين ذالك أنّ الذات مفترً فانّه لا يجوز أن يحصل قبل حصول الصفة يبين ذالك أنّ الذات لا يصحَّ منها الفعل من غير أن تكون قادرةً مع أنّ صحّة الفعل مقصورة على كونها قادرة وهذا واضح دَلِيلٌ آخَرُ وهو أنّ البارقَ تعالى لا بدّ من أن يكون متميّزا عن كلّ معلوم مواه ومخالفا له ألا ترى أنّه لا يجوز أن ينوب منابه فيما يرجع الى ذاته وهذا هو المُخَالَفة وإذا كان كذالك وجب أن يكون ذالك

الى دائم وهذا هو المحالفة وادا كان كدالك وجب أن يكون دالك أُبعلوم مخالفا للقديم ومتميّزا عُـنــه ولا يجوز أن يكون كــذالــك الا ويختصّ بصفة بها يتميّز عن غيرة فـلـذالـك قصينا بأنّ المعدوم يجبُ أن يكون على صفة بها يتميّز عن غيرة

ذَلِينَ آخَرُ وهو أنّا قد بيّنا أنّه لا معلم الآ ويجوز أن يعلم على حدّ التَفصيل لأنّه اذا لم يصحّ أن يعلم مفُصّلا لم يصحّ أن يعلم على حدّ الجملة لما بُيّن فى الكتب واذا ثبت ذالك وقد علمنا أنّه لا يجوز أن يُعلم مفصّلا الآ ويكون على صفة بها يتميّز عن غيرة فيجب أن تكون المعلومات فى سائر للالات موجودةً كانت أو معدومة على مفات يتميّز بها عن غيرها نليل آخَرُ وهو أنّ الله تعالى اذا أراد خلف الجوهر [16] فلا بدّ من أن يقصد الى إيجاد ما عَلَمَ من حاله أنّه يجب أن يتحيّز عند

1) Mscr. meistens يخلوا.

دَلِيلٌ آخَهُ وأحد ما يـ قل على ذالـ لا أيصا أنَّ للجوهم عند الوجود يجب أن يكهن متحيَّزا فأمَّا أن يكهن الوجود مؤتَّرا في تحيَّزه أو يكون المبتَّة أمرا سواه ولا بدّ من ذاله لأنَّ الصفة إذا وجب ثبوتها عند صفة أخرى ووجب زوالها عند زوال تلك الصفة ولا يمكن تعليق الصفة بأمر آخر سواه وجب أن تُعَلَّق بها لأنَّ المؤثَّرات تثبت بهذه الطبيقة وما يجبى محبوها ولو كان المؤثَّم في التحبُّر صفةً الوجود لوجب في كملّ موجود أن يكون متحيّزا واذا استحال ذالك وجب أن يكون المؤثِّم في ذالله صفة أخرى زائدة على الوجود وتلك الصفة لا تخلو من أمرين أمَّا أن تكون متحدّدة أو غيرَ متحدّدة ولا<sup>1</sup>) يجوز أن تكبن متحدّدة لأنها اذا كانت متحدّدة عند الوجود كاحدد التحيُّز لم يكن التحيَّز بأن يكون معلَّلا بها أولى من أن تكون تلك الصفة 2) معللة بالتحير وهدذا يوجب أن يكبن كلّ واحدة منهما مؤثَّرة في صاحبتها وذالك يستحيل كما يستحيل تعليل الصغة بنفسها، وبعد فكان يجب أن تكون تلك الصفةُ اذا لم تكن مُعَلَّلَةً بالوجود أن تكون معلَّلة بصفة أخرى ثمَّ ان كانت الصفة الأخرى متحدّدة فالكلام فيها كالكلام في الصفة الأولى وهذا يوجب القبل بحصول الجهم على صفات لا نهاية لها ولا حَصْرَ وحصول الجوهم على صفات لا نهاية لها ولا حصر غير معقوله واذا صحّت هذه الجملة وجب أن يكين المؤثّر في صفة التحيّز صفَّة أخرى غير متحدّدة وأن تكون مستميَّةً للذات في حال عَدَمها دَلِيلٌ آخَهُ ويدلّ [11a] على ذالك أيضا أنّ المعدوم على ضَرْبَيْن أحدهما أن يكهن المعلم من حالة أنَّه إذا وُجد وجب أن يكهن متحيَّزا

1) Mscr. J. 2) الصفة fehlt im Mscr.

للدات وأن تستمرٍّ في العدم والبجود وهذا غَرَضْنا 1) وكان يجب ان يكون متحيّزا لأجلها وهذا هو المراد بقولنا جوهر، فان قيل ولم قلنم أن الصفة اذا كانت للذات فأنها يجب أن تكون حاصلة ما دامت الذاتُ قيلَ له لأنّ الصغة المقصورة على الذات بمنزلة الصفة إذا كانت مقصرة على العلَّة فكما أنَّ الصفة المقصورة على العلَّة لا يجوز أن لا تحصل مع حصبل العلَّة لان في زوالها مع حصول العلَّة نَقْصا لتعليلها بها فكذالك لا يجوز أن لا تحصل الصفة مع حصيل الدات اذا كانت مقصيرة على الذات فقط، يوضح ذالك أنّ الصفة اذا جعلناها مقتصاةً عن صغة أخرى ومقصورة عليها فقط لم يجز أن لا تحصل الصغة المقتصاة مع حصول الصفة المقتصية لأنّا اذا لم نقل ذالك عاد على ما قلناه في التعليل بالنقص فان قيل لم قلتم ) أنَّ الذات في سائر الحالات لا تخرج من أن تكبن ذاتا قيل له 3) أنَّ الغرض بقولنا ذات أنَّه يصحِّ أن يعلم ويخبّر عند ولا تخرج الذات من ذالك فان قيل لم لا يجوز أن تخرج المذات من أن تكون معدومة أو موجودة فلا يصح أن يتعلَّق العلم بها ومخرج من أن تكون ذاتا قيل له يصرِّح أن يُعلم أنَّه كان مهجهدا من قبل فيتميَّز بهذا العلم بينة وين غيرة فلا بدَّ في هذا العلم من أن يكون متعلَّمًا به لأنَّه لو فر يكن لهذا العلم متعلَّق مع أنَّه يقع التمييز لأجله بينه وبين غيرة لوجب أن لا يكون لشيء من العلم متعلَّق ولمكان هذا قصينا بأنَّ العلم يصحِّ أن يتعلَّق بالشرُّ. على طريق [106] الجملة لا يقع لأجل هذا العلم فصل بين هذه الجملة وبين غيرها من الجُمَل كما إذا تعلّق بشيّ بعينه وقع لأجل ذالك العلم فصل بينه وبين غيره من الذوات

1) Mscr. 2) لم قلتم fehlt im Mscr. 3) لم قلتم fehlt im Mscr. 3) لم قلتم (fehlt im Mscr. 3) الم

يقول هاهنا أنّ كونه حيًّا انَّما يصحَّر كونه مشتهيا إذا لم يكن نافرا فأما مع كونه نافرا فلا يجوز أن يقول أنَّه يصحَّر حصولَه مشتهيا فكذالك نقول أنّ تحيّز الذات انّما يصحّج وجود البياص بحيث هو اذا لم يكن سوادا فأمًّا اذا كان سوادا فلا يجهز أن يصحَّحه قان قَيل لم لا يجهز أن يجعله الفاعل سوادا جوهرا قيل له لأنَّه كان يجب اذا طرى البياص عليه أن ينتفى به من حيث أنَّه سواد ولا ينتفى بد من حيث أنَّه جوهر وبعد فلا بدَّ إذا طبى البياض من أن يكون حالا فيه ولا يجوز أن ينفى الحال محلَّه فان قيل ما أنكرته أنّ البياص اذا طرى انتفى هذا1) من حيث أنَّه سواد ثمَّ يزول التحيَّز لزوال صفة الوجود لأنَّه يحتاج إلى وجودة في تحيَّزه قيل له لا يمكن أن يقال ذالك لأنّ هذا البياض لا بدّ من أن يوجد بحيث هو حتى يصمِّ أن تنتفى هذا الذات من حيث أنَّها سواد ولا يوجد جحيث هو إلا والذات موجودة متحيّزة فكيف يمكن أن يقال أنّ هذا الذات تنتفى فى حال وجود البياض ثم مخرج من كونه متحيّزا لزوال صفة الوجود، على أنَّه يجب أن يبقى موجودا لأنَّه لمكان تحيِّزه يجب أن يبقى ما له يطر") علية ما يصانَّه من هـذا الوجـة ولكان كونـة سوادا يجب أن ينتفى اذا طرى عليه ما يصادُّه من هـدا الوجـه وهذا يوجب أن يكون موجودا معدوما في حالة واحدة

ولا يجوز أن يكون للوهر جوهرا لما هو عليه فى ذاتــة لأنّــه ليس هاهنا صفة أخرى يشار اليها فيقال أنّه جوهر لأجلها ولأنّا [108] نريد به ما هو الأصل فى صفًاتـه ولأنّـه كان يجب أن تكون تلك الصفــة

- 1) Mscr. هذا الذات, vielleicht هذا الذات.
- 2) Mscr. immer , يطرا , auch nach , bisweilen .

من سائمر وجبوة القبيح والقبيرم لا يكون قبيحا الَّا أذا حصل فيه وجه من وجوه القبيح وليس يجوز أن يكون وجد القبيح حاصلا غير حاصل فهذا آكـد من التصادّ في هـذا الباب فإن قيل ما أنكرتم أن بين كونية جبوهرا وبين كونة سوادا ما يجرى مجرى انتصاد لأنَّه لا يكهن جوهرا ألا ويكهن متحيَّزا ولا يكهن سوادا الَّا ويكهن غير متحيَّز قيل له ليس في كهنه سوادا ما يقتضى أن لا يكهن متحيَّزا وانَّما هو اختصاصة بهئة الصفة التي يرى عليها فلا يجب اذا حصل سوادا جوهرا أن يمكون متحيّزا غير متحيّز وليس كذالك سبيل لحسن والقبيري لأن قولنا حسن يقتصي أنّ فيه عرضا وأنَّ لا وجه من وجوه القبيح فية وقولنا قبيرم يتصمَّن ثبوتَ وجه فية من وجوه القبرم فقارق أحدهما الآخر ولا شبهة فى أنّ صفة التحيّر لا تجرى مجرى المصادّ لكهنه سوادا اذا لو حصلتا فكذى لكان لا فرق بين أن تحصلا لذات واحدة وبين أن تحصلا لذاتين ولكان يستحيل اجتماع السواد مع الجوهر في الوجود فان قيل ما أنكرتم أنَّ بين الصفتين ما يجرى مجرى التصاد من حيث أن تحيّز لجوهر يصحّح وجرد البياص بحيث هو وكونه سوادا يحيل وجهد البياص بحيث هو واذا كانت احدى الصفتين مُحيلَة لما تصحّحه الأخرى جَرِياً مجرى المتصادَّيْن قيل له ليس الأمر [96] على ما ظننته لأنّ تحيّزه لا يصحب وجود البياص بحيت هو على كلّ حال وانّما يصحّب اذا لر يكن سوادا فلا يلهم ما قدَّرْتــه وهــذا بمنزنــة أن يقول أحــدنــا أنّ كين الواحد منّا حيّا جرى مجرى المصادّ لكونه مُشْتهيًا من حيث أنَّ كونه حيًّا يصحَّر كونَه نافرًا وكونه مشتهيا يحيل ذالك فكما

8

1) Mscr. غرضا.

W

علما بل تحيل السَّوَّل لما نذكره بعدُ فانَّ له موضعا هـو أخـسٌ بــه فان قيل ولمَ اذا صحّ أن يوجد؛ ولا يجعله جوهرا صحّ أن يوجد؛ ويجعل سوادا قيل له اذا صرٍّ أن يكن الجوهر جوهرا بالفاعل وأن يكبن السواد سوادا بالفاعل لر تثبت للذات صفة جنسه ولر يمكن أن يقلل انّما تصبّح على دات من الذوات تستحيل على ذات أخرى واذا كان كذائله وجب أن يصمِّ على كلَّ ذات أن تكون جوهرا وأن تكون سوادا وأن يقف حصول تلك الذات على احدى الصفتين على اختيار الفاعل قان قيل ولم إذا صبِّح حصول كلَّ واحد منهما بدلا من الآخر صمَّ من الفاعل أن يجعل الذاتَ عليهما قيل له لأنَّهما لا يَتصادَّان ولا يَجريان مجرى المتصادَّيْن فاذا كان الأمر على ما وصفنا وجب القصاء بأنَّه يصحَّ من القادر أن يجعل الذات عليهما لأنه لا!) كان يستحيل ولكان الحيل ليس الا تصادّ الصفتين أو كونهما جاريين مجرى المتصادين، ولا يلزم على ذالك أن يصمِّ من الفاعل أن يجعل الكلام المواحد أمرا بالشيء نهبا عند لأن هذيس لحكمين يجريان مجرى المتضادَّيْن من حيث أنَّ الكلام لا يكمن أمرا الآ بكون فاعله مريدا لما تناوله ولا يكون نهيبا الا لكون فاعله كارهـا لما تناوله وليس يجوز أن يـكـون [9a] مـيـدا للشيء كـارها لتصاد الصفتين فلذالك لا يصبّح أن جعل الكلام الواحد أمرا بالشيء نهيا عند لاستناد هـذيَّن للحميَّن الى صفتيْن ضـدَيْن، ولا يلزم عليه أن يصمِّ من الفاعل أن يجعل الفعل الواحد حسنا قبيحًا من خيث أنَّه لا تصاد بين هذيْن الحكميْن لأنَّهما يجريان مجرى المتصادَيْن لأجل أنّ لخسن لا يكون حسنا اللا اذا حصل فيد عرض<sup>2</sup>) مع تعريّن

1) کا fehlt im Mscr. 2) Mscr. عرض.

جهوا فلا بق من أن يكون ذالك تابعا لاختياره فان جعله جوهرا كان كذالك وان لم يجعله جوهرا لم يكن جوهرا يبيّن ما قلناه أنّ الكلام لما كان خبرا بالفاعل صحّ منه أن يوجده ولا يجعله خبرا كما يصمّ منه أن يوجده وأن لا يوجده فان قيل أليس العلم يكون علما بالفاعل ومع هذا فانَّه لا يصحِّ من القديم فيما يخلف فينا من العليم أن يوجدها ولا يجعلها علوما ولا يصحِّ منَّا فيما نفعله بالنظر أن نوجد» ولا تجعله علما قيل له لسنا نقبل أنّ العلم يكون علما بالفاعل فيلزمنا 1) ما ذكرته ذان قيل لا بدّ من أن تقولوا بذالك لأجل أنَّكم تجعلهن كمن الفاغل علمًا بالمُعْتقَد مؤَثَّرًا في كونه ما يفعله من الاعتقاد علما ولا تؤثَّم حالة في حكم لفعله الله وذالك الفعل يكون على ذالك للحكم بالفاعل قيل له ليس الأمر على ما ظننته بل لا يمتنع أن يكون حالم مؤثرًا في وقوع الاعتقاد علما ولا يكون مع ذالك علما بالفاعل بأن يكون علما لمقوعة على وجة ثمَّ ذالك الوجة وقوعة من فعل العالم بالمعتقد، وليس يمكن أن يُجاب عن هذا السُوال بأن يقال أنَّه يصمِّ من الله تعالى أن يوجد هذا الاعتقاد ولا تجعله [88] علما بأن لا يكون المعتقد على ما تناوله ) نحو ما يُعلم من كهن زيد في الدار أنَّه كان يصمِّ أن لا يحصل فيها ولو فر يحصل وخلف الله تعالى هذا الاعتقاد الذى هو علم الآن فينا لما كان علما فعلى بعض الوجوة كان يصرِّ أن يوجد هذا الاعتقاد ولا يكون علما لأجل أنَّه لو خلف فينا هذا الاعتقاد وقدّرنا أن لا يكون زيد في الدار لكان خطاء قول من يقول أنّ هذا كان لا يكهن علما وخطاء قول من يقول أنَّه كان يجب أن يكون

1) Mscr. فيلزه . 2) Viell. نتناوله . Mscr. فيلزه .

أن يكون جوهرا لوجود معنًى لأنّه كان يجب أن يكون ذالك المعنى مختصًا بصفة لأجلها يوجب كون لجوهر جوهرا لأجل معنى آخر لأنّ الصفتيْن اذا استحقّتا على وجه واحد لم يجز أن يختلف موجِبُهما وهـذا يوجب وجود ما لا يتناقى منّ المعانى ولأنّه كان يجب أن يكون ذالك المعنى حالا فيه حتّى يختصّ بأن يوجب كونه جوهرا دون كون غيرة جوهرا وقـد علمنا أنّه لا يحلّه ألا ويكون جوهرا متحيّزا فوجب أن يفتقر ذالك فى كونه جوهرا متحيّزا الى وجود ذالك المعنى فيه وأن يفتقر ذالك المعنى فى وجوده الى أن تكون هذه الذات جوهرا متحيّزا وهذا يوجب أن يكون كلّ واحد منهما محتاجا وذالك المعنى فيه وأن يفتقر ذالكه المعنى فى وجوده الى أن تكون هذه وذالك المعنى فيه وأن يفتقر ذالكه المعنى فى وجوده الى أن تكون هذه الذات جوهرا متحيّزا وهذا يوجب أن يكون كلّ واحد منهما محتاجا وذالك فاسد ولأنّه ليس هاهنا معنى يشار اليه اذا وُجد حصل الجوهر اليه يجورا واذا عـدم خرج من أن يكون جوهوا لانّ أى معنّى يشار جوهرا واذا عـدم ولا يخرج مع دالك الجوهر إلان أى معنى يشار اليه يجوز أن يعدم ولا يخرج مع دالك الجوهر إلان أى من أن يكون

ولا يجوز أن يكون جوهرا بالفاعل لأنّه لو كان جوهرا بالفاعل لكان يصحّ من الفاعل أن يوجده ولا يجعله حوهرا واذا صحّ ذالك وجب أن يصحّ منه أن يجعله سوادا جوهرا لأنّه لا تصادَّ بين الصفتيْن ولا ما يجرى مجرى التصادّ ولو جاز ذالك لكان يجب اذا طرى البياض أن ينفيه من أحد الوجهيْن ولا ينفيه من الوجه الآخر وهذا يوجب أن يكون موجودا معدوما من وجه وذالك محال فان قيل له قلتم أن الجوهر لو كان جوهرا بالفاعل أصحّ منه أن يوجده ولا يجعله جوهرا قيل له لأنّه اذا ا) لا بدّ من أن يكون لحاله تأثير في كونه

1) Fehlt im Mscr.

ما دام ذاتا ولا مخمر ذاتمه في سائر الأحوال من أن تكون ذاتا فإن قيل لم قلتم أنَّ لجوهر جوهر لذاته قيل له لأجل أنَّه لا يخلو أمَّا أن يكون جوهرا لوجودة أو لحدوثة أو لحدوثة على وجه أو لعدمة أو لعدمه على وجد أو لمجود معنى أو بالفاعل أو لما هو عليه في ذائه أو لذاته، ولا يجوز أن يكون جوهرا لوجود، لانّ صفة الوجود صفة واحدة فلو كان جوهرا لوجودة لوجب أن تكون الموجودات كلّها جواهر وقد عرفنا فساد ذالك، ولا يجوز أن يكون جوهرا لحدوثه لهذا الوجه وان عنى بد حالة للحدوث لزم أن لا يكون جوهرا في حال البقاء، ولا يجوز أن يكون جوهرا لحدوثــه على وجـه لأنّــه ليس هاهنا وجـنَّة يشار اليد فيقال بأنّ لجرهر اذا وقع عليه كان جوهرا واذا له يقع عليه أر يكن جوهرا ولأنَّه كأن يجب أن يستحيل كونه جوهرا في حال البقاء لأنَّه في حال البقاء لا يكون واقعا على وجه، ولا يجوز أن يكون جوهرا لعدمه لأنَّه كان يجب أن يستحيل كونه جوهرا في حال الرجود ويجب في كلّما شَارَكَمُ في العدم بان يكون جوهرا، ولا يجرز أن يكون جوهرا لعدم معنَّى لأنَّه كان يجب أن لا يختص ذالك المعنى بايجاب كونَّه جوهرا دون [76] كون غيرة جوهرا فكان يجب أن تكون الذوات كلُّها جواهر وقـد عرفنـا فساد ذالك وبعد فانَّ العدم يحيل الايجابَ لأنَّا قد عرفنا أنَّ الارادة المعدومة انَّما يستحيل أن يويد بها المريد لعدمها فكلّ ما شاركة في العدم فالواجب أن يستحيل أن يوجب صفة للغير ولأنَّه كان يجب أن يخرج من أن يجب كبن الذات جوهرا إذا وُجد وليس في المعاني ما هذا سبيله وبعد فانَّـه يجب أن يكون السواد سوادا لعـدم معنى ويجبب اذا

عدم المعنيان أن تكون الذات الواحدة سوادا وجوهرا ويجب اذا طرى الصد هو البياض أن ينفيه من أحد الوجهيَّن دون الآخر، ولا يجو: تقتضية<sup>1</sup>) نوجب أن يكون مثلا للسواد الآخر ولو لم يكونا مشتركَيْن فى كونهما سواديْن لَمَا كانا مثليْن وان اشتركا فى صفات أُخَرَ فقد بان أنّ الذى يؤثّر فى التماثل هو الاشتراك فى كونهما سواديْن وما يكون مقتضى عنه

مَسْئِلَةٌ فِي أَنَّ ٱلْجَوْهَرَ يَكُونُ جَوْهَرًا فِي حَالٍ عَدَّمِهِ اعلم أنَّ الذي يذهب اليه الشيخان أبو على وأبو هاشم أنَّ لجوهر يكهن جوهرا في حال عدمة وقد قال بذالك الشيخ أبو عبد الله وربّما يُجرى في كلامه ما يقتصى طاهرة أنّ صفة التحيّز تكون حاصلة للمعدرم الآ أنّ للحكم الذي هو منّع مثلة من أن يحصل بحيث هو لا يحصل الله اذا كان مهجودا فجعل الوجود شرطا في هذا للحكم وفى احتماله للعرض وفى صحّة أن يُدرَك بالحاسّنيْن وذهب شيخنا أبو اسحق الى أنّ المعدوم لا يختصّ في حال عدمه بصفة يتميّز بها عن غيره وأنما خالف بصفة منتظرة فلا تشبت للجوهر صفة زائمذة على كونم متحيّزا وموجودا وكائمنا في جهة ويقرل أن لخلاف يقع في تحيِّزه فقط وذهب شيخنا أبو القسم الى أنَّ [73] المعدوم لا يوصَف بأنَّه جوهرٌ ولا بأنَّه عرضٌ وامتنع من أن يجرى عليد اسم غيرُ قولنا شي<sup>2</sup> وقولنا مقدور ومعلوم ومتحيّز عنه وربّما يصفد بأأنَّه مُثْبتُ لأنَّه يذهب مد الاثباتُ خلاف ما ذهبنا إليه على لحد الذي نذكرة من بعد والذى يدلّ على صحّة مَلْقبنا وجهَّا أُحَدْهًا أَنْ للوهر جرهزُ لذاته وإذا كان كذالك وجب أن يكون جرهرا

1) Mscr. تقتصيها.

فبجب أن يكون الأسود مخالف اللأبيص فقد أفسدناه وان قالوا أن هاهنا جواهر لا تحتمل العام والقدرة وللحياة كالجماد وكالجُوهر المنفرد فبجب أن تكون مخالفة لما يحتمله فقد دخل للجواب عنه فيما ذكرا لأنا قد بينا أنّ هذه للجواهر تحتمل هذه الأعراض وانّما لا يصحّ أن توجد فيها لفَقْد ما تحتاج في الوجود اليه لا لأجل أنّها لا تحتملها أ يبين ذالك أنّ بعض أجزاء للجماد اذا أنقل الى تصاعيف أجزاء القلب وبنى معه بنية مخصوصة صحّ أن تُوجد فيعة لحياة والعام والقدرة وسائر ما يوجد في القلب

مَسْئَلَةٌ فِيمًا يَقَعُ بِع ٱلتَّمَاتُلُ وَٱلْإِخْتِلَافُ

اعلم أنّ الذى يؤثّر فى التماثل هو الصفة الذاتيّة أو المُقْتَصَاةُ عن مُفة الذات وقد ذكر شجعنا أبو القسم أنّ المثايْن لا بدّ من أن<sup>٥</sup>) [66] يكونا مُشْتَركيْن فى سائر الأوصاف ما خَلّا الزمان والمكان ويريد بتلل<sup>٥</sup>) أنّ السواد الموجود فى هذا الوقت يكون مثلا للسواد الذى لا يوجد فى هذا الوقت ويوجد فى وقت آخَرَ وأنّ السواديْن لا يخرُجان من أن يكونا مثليْن وان تغاير محلّاهًا واعْام أنّا قد بيّنّا من قبل أنَّ التماثل انّما يقع بما يكون العلم بـ أُصلا للعلم بالتماثل واذا كان كذالك لم يُحسن أن يقال فى المثايْن انّهما انّما يتماثلان أن تعاير أسفات لأن الما يقع بما يكون العلم بـ يُتَم أن يُعلم من عبر أن يُعلم سائر صفاتها ومعلوماً أنّ السواد لو لم يكن على صفة أخرى وكان على عين<sup>م</sup>) الصغة التى يرى عليها وما يكن على صفة أخرى وكان على عين<sup>م</sup>) الصغة التى يرى عليها وما

Mscr. تحتملة . 2) Im Mscr. fehlt . 3) Fehlt wohl
 مأن oder etwas ähnliches.. 4) Mscr. القضية .

مُحَالفَة لكونة كمائنا في جهة، على أنّة كان يجب إذا اتّفقا في طعم واحد واختلفا في اللون أن يكونا مثلين مختلفين وقد عرفنا أنّ ذالك لا يجوز لأنّة كان يجب إذا طرى عليهما الصدّ أن ينفيهما من حيث تَمَاثَلًا ولا ينفيهما من حيث اخْتلفا وهذا يوجب أن يكونا موجودين معدومين في حالة واحدة وقد عرفنا فساد ذالك،

فبنْت حَتَّة ما قلناه من أنَّه جالف مخالفَه لكونه جهورا ولتحيَّزه فان قیل ولم یجب فی کلّ ما شارک فی الناحیّز أن یکون مثلا له وما أنكرتم أنَّ هذه القصيَّة انَّما تجب إذا ثبت أنَّ صفة التحيَّز صفة واحدة قيبل له لو اختلفت صفة التحيِّز في الذوات مع أنَّا ندركها متحبّزة لوقع الفصل بين كلّ متحيّزين وقد علمنا أنّا لا نفصل فان قيل هذا انتقال الى دليل آخَر وهو [68] دليل الادراك قيل له ليس الأمر على ما ظننته لأن بعض ما نذكر في الدلالة من الشروط اذا أسقط به سُوًّال يذكر على دليل آخر !) لا يكون انتقالا وانَّما يكون انتقالا اذا أمكن الاقتصار على ذالك القدر في أصل المسلئة فأمًّا اذا كان الاقتصار على ذالك القدر في أصل المستُلغ لا يمكن وهو أنَّا لا نفرق عند الادراك بين كلّ متحيَّزِيْن لا يمكن الاقتصار في الدلالة على تماثل لجوهرين فانَّه لا يكون انتقالا وقمد علمنا أنَّا بأن نفرق عند الادراك بين كلَّ مُحَيِّزين لا يمكن الاقتصار في الدلالة على تماثل الجوهرين ولا بدّ من أن نرتّب الدليل على للدّ الذي بيناه فيجب أن لا يكون هذا انتقالا، وهذ، لإملة كافية في نصرة ما نقوله فأمًا ما يتعلّقون به من الشُبَه فقد دخل<sup>ه</sup>) في تصاعيف ما أوردناه لأنَّكم ان قالوا أنَّا نفرق بين الأسود والأبيض كما ذفرق بين السواد والبياض

Fehlt wohl الجواب (2) Fehlt wohl هذا

يقتصيه لأنه لو كان يتميّز بصفة أخرى لَكُنّا متى لم نعرف تلك الصفة فر نعلم مُخَالَفَتَه وان علمنا التحيَّز لأنَّ العلم بالمخالفة فـرْعُ على العلم بما يسُوَتَّم في المخالفة بما قد بين في الكُتُب، وبعد فانَّه ليس يخلو تميّز الجوهر من مخالفة من أن يكون لأجل حدوثه أو لأجل صفة يستحقّها لعلّة نحو كونه كاتنا في جهة أو لأجل وجود معنى فيد ُنحو أن يقال أَنَّ الأسود يخالف الأبيضَ بوجود السواد فيه أو يكون مخالفا لغيرة متميّزا عند لكوند جوهرا أو لتحيّزه كما نقوله، ولا يجوز أن يكون مخالفا لغيرة لحدوثه لوجوء أحدها أنَّه كان قبل لحدوث مخالفا لغيرة والشاني أنَّه يجب أن يكون كلَّ ما سواة في لحدوث مثْلا لد وبعد فكمان يجب أن يكون لخدَّث مخالفا للمعدوم من حيثُ أنَّ هذا محدثٌ والآخر معدومٌ ولو كان كذالك لوجب [56] اذا وُجد المعدومُ أن يصير مخالف لنفسه واذا عدم المحدث أن يصير متخالفا لنفسة وقد عرفنا فسادَ ذالك، ولا يجوز أن يكبن مخالفا بصفة تحصل لعلَّة نحو أن يكون كائنا في جهة لأنَّه قد يخرج من أن يكون كائنا في جهم ولا يخرج من أن يكون مخالفا لما كان مخالفا لد وليس لد أن يقول أنَّه انما لا يخرج من أن يكون مخالفا لِما خالفه لأنه يحصل في جهة أُخرى ويقع بتلك الصفة الخلاف أيضا وذالك أنَّه ليس يجوز أن يكون هذا للحكم في هذه الذات يحصل لصفتين شدّين وبعد فقد كان الجوهر في حال عدمه متميَّزا عن غيرة وفر يكن كائنا في جهة فلا يجوز أن يقال أنَّ لخلاف حصل لكونه كائنا في جهة، ولا يجوز أن يقال بأنَّه خالَف لوجود معنًى لأجل ما ذكرنا، في أنَّه لا يخالف غيرَه لكونه كائنا في جهة ولأنَّه كان يجب اذا بطل سواد هذا الجوهر بالبياض أن يصبر مخالفا لنفسه وهذا يمكن أيصا أن يُذكر في فساد قول من يقول أنَّه يخالف

حالهما فيما يرجع الى ذاتهما لا تتغيّر سواء صحّ أن يوجد فى كلّ واحد منهما ما وُجُد فى الآخر أو لم يصحّ أن يوجد فى محلّ واحد منهما الا مثلُ ما يوجد فى الآخر فبَطَلَ ما قدّره وعا يقارِبُ هذَه الدلالة أن يقال لو كان الجوهران مختلفيْن لكسان مفترقيْن فى صفة من الصفات لأنّ الاختلاف لا يصحّ مع الاشتراك فى سائر الصفات وقد عوفنا أنّه لا صفة تحصل لبعض الجواهر الآ والآخر يشاركه فيها أو يصحّ أن يشاركه فيها، بيان ذالك أنّ صفات الجواهر أربعٌ وهى كونُها جواهرً وتحيّرها ووجودُها وكونها كائنة فى المُحَافَيات التى تحصل فيها وقد عرفنا أنّها مشتركة فى كونهاً [50] المُحَافَيات التى تحصل فيها وقد عرفنا أنّها مشتركة فى كونها كائنة فى جواهرً ومشتركة فى التحيّز عند الوجود ولا جهة يحصل فيها جوهرُّ الآ ويجوز أن يَنْتَقلَ عنها ويحصلَ فيها غيرُهُ فيكون مشاركا له فى الصفة التى كان حاصلا عليها من قبلُ واذا كان كذالك وجب القصاء باتها متماثلةُ

1) Msor. يشاركه. 2) aus Glosse

موجودَةً مُتَحَيَّزَةً فكسُّ واحد منها يَحْتَمِلُ من الأُعراض ما يحتمله سائـرُها واذا كَان كذالك لر يصحَّ افتراقهما في وجه يكون ذالك مُؤْفظ بالاختلافُ وكاشفًا عنه

فان قيل فلمَ قلتم أنّ كلّ واحد منهما يحتمل من الأعراض ما يحتمله غُيرِه إذا اشتركا في التحيِّز قيل لـه لأجـل أنَّ احتمال الـعرض حكمُّ يتبع التحيَّز في جب في كلّ متحيَّزٍ أن يحتمل ما يحتمله غيرة من المتحيّزات فإن قيل فكيف يصرّج ذالك ولا يجوز أن يوجَد في أحد الجوهرين ما يصمّ أن يوجَد في غير، قيل له وإن كان لا يصمّ أن يوجد في أحدها نفس ما يصمّ أن يوجد في غيره فانَّه لا يخرج من أن يكون محتملا له لأنَّا نريد بالاحتمال أنَّه لو كان ذالك عا يرجَد فيه لكان ما هو عليه من الحيِّز [46] كافيا، وبعد فقد ثبت أن التأليف يجوز أن يحلّ في الجوهرين فقد ثبت اذًا أنّ أحدها يصبّح أن يوجد فيه عين ما يصبّح وجُودُهُ في الآخر، على أنَّه لا فرَّق بين أن يحتمل غيرَ ما يحتمله الآخرُ حتَّى يوجدُ فيه غير ما يصبح وجودة فى الآخر وبين أن يحتمل ما يحتمله الآخر فيما يرجع الى ذاتة ألا ترى أنَّه لو كان يصمِّ أن يوجد في كلَّ واحد منهما نفسُ ما يصمِّ أن يوجد في الآخر لكان حالهما فيما يرجع إلى ذاتهما كحالهما إذا لم يصبّح أن يوجد في كلّ واحد منهما نفس ما يوجد في الآخر فإن قيل أليست القُدْرَة مختلفةً وإن كانت كلّ واحدة منها تتعلّق بمثل ما تتعلّق بـ الأخرى فا أنكرتم أن الجواهر مختلفَةً وان كلَّ واحد منها جتمل مثلَ ما جتمله الآخر قيل له أنَّ من تَأَمَّلُ ما ذكرناه لا يُورِد هذه الزيادة لأجل أنَّ القدرتيْن لو تعلّقتا عقدور واحد لكانت حالهما بخلاف ما هما عليه الآن ومقدورها متغاير وليس كذاله سبيل الجوهريني لما قد بَيَّنا أَنْ

الالتباس ليس الا لمكان التماثل والثالث أنَّ الالتباس !) في مختلفى 2) اللون كتُبُوت، في مُتَّفقى اللون لأنَّا جَوَّز أن يكون هذا الذي نُشاهد، الآن وهـو أبيض هـو الذي شاهدنا، من قبـلُ وكان أسودَ وانَّما أبدل سوادة ببياص فقد ثبت أنَّ الالتباس واقبَّع في هـذه الجواهر اتفقت في ألوانها أو افترقت والرابع أنَّ هذا ليس بأكثر من أن لا ينتم فيه ما أوردنا، من دليل الالتباس وهذا لا يكهن طعنا في اللدلالة لأجل أنَّه لا يمتنع أن تشترك ذاتان في حكم من الأحكام ثم ما يدلّ على ثببت للحكم في أحدهما غيرُ ما يدلّ على ثببت للحكم في الآخر كما قد عرفنا أنّ الأجسام والأعراض قد اشتركت في الحدوث وان كان ما يدلُّ على حدوث الأجسلم لا يَسْتَمرُّ في الأعراض والا أنَّ هذين لجوهرين اذا عُلم من حاليُّهما أنَّهما لو كانا خاليَّين من اللبن [48] لألتبس أحدهما على المدرك بالآخر في الوجه الذى يتناوله الادراك فيجبُ أن يُقضى بتماثلهما واذا كانا مثليَّن آن <sup>(</sup>) كانا خـاليَيْنَ من السون فكـذالـك يجب تماثلهما وإن افترقا في اللبن لأنَّهما إذا تماثلًا فانَّما يتماثلان ) لمَا هما عليه في أنفسهما ولا يجوز أن تتغيَّر حالهما في ذالك بوجود ما يوجد فيهما من المعاني المختلفة دليل آخَرُ وهو أنَّ لجواهم لو كانت مختلفة لكانت مفترقة في حكم يكون الافتراق في ذالك الحكم ينبي عن اختلافهما لأنّ ذالك واجب في كلّ مختلفين وقد عرفنا أنّها لر تفترق في وجه يكبن الافتراق فيه يُوجب الاختلاف لأنَّها قد اشتركتْ في كونها جواهم وقد اشتركت في التحيّز عند الوجود وفي أنّها اذا حصلت

1) Im Mscr. Lücke, 2) Mscr. المختلفى. 3) Mscr.
 4) Mscr. مماثلان.

نعلمه على تلك الصفة لأنّها تَلْتَبِسُ بالتحيّز قيل له اذا كان الادراك يَتَنَاطَ تلك الصفة لا التحيّز ويحصل العلم بالتحيّز علَى سبيل التَبْع فان التَبَسَ فيجب أن يلتبس التحيّز به حتّى نعلم تلك الصفة عند الأدراك مُفَصَّلَة ويلتبس بها غيرُهُ ولا نعلمَ الصفة الأخرى الا على طريق لجُمله وهذا كما قد عرفنا أنّ الوجود لمّا لم يتناوله الادراك كما يتناول تحيّز لجوهر لم يلتبس التحيّز بالوجود بل الوجود يلتبس بالتحيّز حتّى يحتاج فى معرفته على التفصيل الى دلالة وبعد فكان يجب أن يدرك المعدوم ان كان الادراك يتعلق به على صفته الذاتية لأنْ تلك الصفة فيما تشبته مستحقّة للذات فى حالتى العدم والوجود واذا الصفة فيما تشبته علمنا أن الادراك لا يتعلّق بأل على أسفته المنعة فيما تشبته مستحقّة للذات فى حالتى العدم والوجود واذا المنعة على المنا أن الادراك ولا يتعلّق بالذات الا ما يتعلق بالذات الم على الصفة المنعة على المنا أن الادراك ولا يتعلّق بالذات الا حدم والوجود واذا

فان قيل أليس أحدنا يفرق بين الأسرد والأبيض ولا يلتبس عليه أحدها بالآخر فان كان الالتباس في الاسوديني يدلّ على تَمَاثُلهما فالفصل بين الأسود والأبيض يدلّ على اختلافهما [36] قيل له عن هذا السُوَّال أُجْوِبَةٌ أحدها أَنَّ ثُجَرَّد الالتباس لم تجعله دلالة التماثل مذا السُوَّال أُجْوبَةٌ أحدها أَنَّ ثُجَرَد الالتباس لم تجعله دلالة التماثل حتى يلزم أن يكون مجرّد الفصل دلالة الاختلاف وانّما فصينا بتماثل أمدركيْن اذا التَبَسَ أحدها بالآخر على المدرك منى لم يُمكنْ أن يتعلق الالتباس بوجه سوى تماثلهما فعرُوضُ ذالك أن لا يمكن أن يعلق الفصل بأمر آخر سوى اختلافهما ف أنفسهما وقد عرفنا أن يعلق الفصل بامر آخر سوى اختلافهما في أنفسهما وقد عرفنا أن يعلق الفصل بامر آخر سوى اختلافهما في أنفسهما وقد عرفنا أن الفصل بين الأسود والأبيض يمكن أن يعلق باختلاف ما فيهما أن الفصل بين الأسود والأبيض يمكن أن يعلق باختلاف ما فيهما أن الفصل بين الأسود والأبيض يمكن أن يعلق باختلاف ما فيهما أن الفصل بين الأسود والأبيض المن الن عمل الفهما فعرفي الفسهما وقد عرفنا من السواد والبياض لا باختلاف الوهرين في أنفسهما وقد الك أن لا يمكن أن الفصل بين الأسود والأبيض يمكن أن يعلق باختلاف ما فيهما أن الفصل بين الأسود والأبيض يمكن أن يعلق باختلاف ال فيهما أن الفصل بين الأسود والأبيض من الومرين في أنفسهما وقد عرفنا من السواد والبياض لا باختلاف الم أمكن الفصل بينهما ولواب الثالي ما أنهما نو كانا خاليَيْن من اللون لما أمكن الفصل بينهما ولواب الثالي ألم أنهما نو كانا خاليَيْن من اللون لما أمكن الفصل بينهما ولم ولواب الثالي أنها أنهما لو كانا خاليَيْن من اللون لما أمكن الفصل بينهما ولواب الثالي ألم أدرك باللمس لم يتميّز عند المدرك من الآخر من الآخر إذا أدركم لما وهذا عند الادراك نعلمه على الصفة التي بها يتميّز عن غيرة لأنّ الادراك طريقٌ الى مُعْرِفَة التماثل والاختلاف فلو كان الادراك متعلَّقا بـ على صفة أُخرِى لكان يجب أيضا أن يتعلَّق بد على هذه الصفة وهذا يوجب أن يكون الإدراك متعلَّقًا بالشيُّ على أَكْثَرَ من صفة واحدة ومنى جُوِّز ذالك ولا حاصر وجب أن يكون سبيلة سبيلَ العلم في أنَّه يصحِّ أن يتعلَّق بانشى على كلَّ صفة هو عليها وقد عرفنا فساد ذالك، على أنَّ الادراك لا يخلو من أن يكون متعلَّقا بصفة تحصل بالفاعل أو يكون متعلقا بصفة صادرة عن معنى أو يتعلّق بصفة تحصل لا للدات ولا لمعنّى أو يكون متعلّقا بصفة ذاتية أو يكون متعلّقا بصفة مقتصاة عن صفة الذات وقد عرفنا أنَّه لا يجوز أن يتعلَّف الادراك بالذات على صفة قد حصلت بالفاعل لأنَّه لو كان كذالك لكان يجب أن يتعلّق بالحدوث لأنه هو الصفة التي تحصل بالفاعل وقد ببيّنا فساد القول بأنّ الادراك يتعلّق بالشي على صفة الوجود ولا يجوز أن يتعلَّق بصفة لمعنَّى لأنَّه كان يجب أن [38] يتعلَّق بكلَّ صفة تحصل لمعنى 1) وهذا يوجب أن ندرك لجوهر كاتناً في جهة وقد بيَّنا فساد ذالك وجب أن ندرك كون الواحد منا على سائر الصفات التي يحصل عليها لأجل معان ولا شبهة فى فساد ذالك ولا يجوز أن يتعلَّف بصفة تحصل لا للذات ولا لعلَّة لأنَّه كان يجب أن ندرك المُحْدثَ مُحْدثًا ويجب أن ندرك كون الواحد منا مدركا وقد عرفنا فسادَ ذالـك ولا يجوز أن يتعلّق به على صفة ذاتية لأنّا عند الادراك للجوهر لا نعلم له صفةً زائدةً على تحيّزه ولا يجوز أن ندركه على صفة ولا نعلمه عليها كما يجوز أن نعلمة على صفة لا ندركة عليها فان قيل أنَّا لا

1) Das J aus Glosse.

f

۳

التعلّق وجب أن يكون لتماثلهما ولا شبهةَ في أنّ الالتباس لم يحصلْ بين للحِوريْن لأجـل ما ذكرناء من التعلّق فالـواجـب أن يـقـال انّـمـا التبس أحدُها بالآخر لأجل تماثلهما

فان قيل لمَ قلتم أنَّ الادراك لا يتعلَّف بالشيَّ الَّا على ما يقتصيمُ أَخَصُّ أَوْصافه قيل له لَأَنَّا ١) عند الاادراك نعلم اختلاف ما يَخْتَلِف من المُدْرَكات اذا لْم يَكُنْ لبسُّ) كما نعلم وجود ما ندركة فلا يَحْلُو الإدراك من أن يتعلَّق بُوجُود ما ندركه أو يكون مُتَعَلِّقًا بالصفة التى الأجلها خالف غيرًه ولا يجوز أن يكون الادراك متعلَّقا بالوجود لأجل أنَّه كان يجب أن يشيع في كلَّ موجودٍ وهُذا يقتصى أن تكون الموجودات كُلُّها مُدْرَكَغَ جميع لخواسٌ وذالك لا يجوز ويجب أن يكون السواد مدركا على مثل الصفة التي يُسدرك عليها البياض لأنّ صفة الوجود واحدة وهذا يوجب أن يلتبس السواد بالبياض على المدرك وذالك محالًا، وبعد فانًّا نعلم عند ادراكنا للجوهر صفات ثلاث وى تَحَيَّزُهُ ووجودُهُ وكَوْنُهُ كَاتَنًا في جَهَة [26] ولا يجوز أن يتعلَّف الادراك بـ على الصفة الوجود لما قـد بيَّناه ولا يجور أن يتعلَّف بهُ على أنَّه كاتَنْ في جهة لأنَّه لو كان كذالك لَوَجَبَ أن يُفصَلَ بين أن يكون كائنًا فى تلك لجهة وبين أن يَنْتَقِلُ إلى أَقْرَبَ المَحَاذَيات ) منها وقد علمنا أنَّا إذا أدركْنا الجوهرَ في مكانٍ ثمَّ غاب عن بَصِّرِنا ثمَّ أدركنا، في أقرب الأماكن منه له نفرق بين للحالتين فيجب أنْ لا يَصحَّ أن يتعلّق الادراك بد على هـن الصفة فلم يَبْقَ الآ أنَّه يُدرَك على صفة التحيّز وهي الصفة بها يتميّز من غير، فقد بان أنّ الادراك لا يتعلَّف بالشَّى إلَّا على صفة مُقَتَصَاة عن أخصَّ أوصافه، وبعدَ فانَّا

1) Glosse اليع Blosse اليع . 2) mscr. لأجل أنّا . 3) Glosse اليع

## مَسْئِلَةٌ فِي تَمَاثُلِ ٱلْجَوَاهِرِ

ذهب شيوحنا الى أنَّ الجواهرَ كُلَّها جنَّسُ واحدُّ وذهب شيخنا أبو القسم البلخى ألى أنَّ للجواهر قد تكون مختلفةً كما أنَّها قد تكون متماثلةً وقد قال فى كتبه فى الدلالة على أنَّ اللَّه تعالى ليس جسم ما من جسم يكون<sup>1</sup>) الَّا وله شبيخٌ أو يجوز أن يكون له شبيخٌ وهذا يقتصى أنَّه جوز أنَّ لِلسمُّ مخالفٌ لجسم آخرَ الَّا أنَّه يجوز أن يصير موافقًا له

تلذى يدلّ على صحّة ما نذهب الية وجونً أحَدُها أَنَّ أحد للوهريْن يلتبس على المدرك بالآخُر مع علْمة بتَعَايُرهما وان شتُت فُلْت مع أنّة لا [22] تعلّق بينهما والالتباس على هُذا للحد لا يكون الا لأجل أنَّ أحدها كأنّه الآخر فيما يتناونه الادراك وذالك يدلّ على تماثلهما لأنَّ الادراك لا يتعلّق بالشى الا علَّ ما وذالك يدلّ على تماثلهما لأنَّ الادراك لا يتعلّق بالشى الا علَّ ما تقْتصية صغتُه الذاتيَّة والاشتراك في ذالك يُوجب التماثل فان قيل لم قلتم أنَّ هذا الالتباس لأجل أنَّ أحدهما كأنّه الآخر فيما يتناولة الادراك وحدً يكون الية فقد علمناً أنَّ أحد الله بدّ من أن يكون للالتباس وجة يُصرف ألية فقد علمناً أنَّ أحد المدركيْن قد يلتبس بالآخر لتعلّف بينهما الية فقد علمناً أنَّ أحد المدركيْن قد يلتبس بالآخر لتعلّف بينهما الية فقد علمناً أنْ أحد المدركيْن قد النابس بالآخر لتعلّف بينهما الية فقد علمناً أنْ أحد المدركيْن قد الما ماكن ما الية فقد علمناً مان أمّ الم المال ما من المالي الالتباس لكران المالين الالاتباس لكان من حلول أو مجاورة وقد يلتبس لمكان تماثلهما وكون أحدها كأنّه

aus Glosse. يكون (1

## كِتَابُ ٱلْمَسَائِلِ فِي ٱلْحِلَافِ

بَيْنَ ٱلْبَصْرِيِّينَ وَٱلْبَعْدَانِيِّينَ امْلَاء لشيخ أَبى رشيد سعيد بن محمّد بن سعيد النَيْسَابورِيّ م

السكسلام فى للجسوهسو

.

·

• • •

· · ·

