

### AVIS.

On est instamment prié d'avoir soin des livres, de les renvoyer enveloppés, et d'y joindre le nom de la personne qui les rend.

## NOUVEAUX

# SAMEDIS



### CHEZ LES MÊMES ÉDITEURS

### OUVRAGES

DE

## A. DE PONTMARTIN

#### Format grand in-18

| Causeries littéraires, nouvelle édition 1 vol                             |
|---------------------------------------------------------------------------|
| Nouvelles Causeries littéraires, 2º édition, revue et augmentée           |
| d'une préface                                                             |
| Dernières Causeries Littéraires, 2º édition                               |
| Causeries du samedi, 2º série des Causeries littéraires, nouvelle édition |
| Nouvelles Causeries du samedi, 2º édition                                 |
| Dernières Causeries du samedi, 2º édition1 —                              |
| Les Senaines littéraires, nouvelle édition1 —                             |
| Nouvelles Semaines littéraires, 2° édition 1 —                            |
| Dernières Semaines littéraires, 2º édition 1 —                            |
| Nouveaux Samedis                                                          |
| LE FOND DE LA COUPE                                                       |
| LES JEUDIS DE MADAME CHARBONNEAU, 6º édition 1 —                          |
| Entre chien et loup, 2° édition                                           |
| CONTES D'UN PLANTEUR DE CHOUX, nouvelle édition                           |
| Mémoires d'un notaire, 4º édition                                         |
| CONTES ET NOUVELLES, nouvelle édition                                     |
| LA FIN DU PROCÈS, nouvelle édition                                        |
| OR ET CLINQUANT, nouvelle édition                                         |
| LES BRULEURS DE TEMPLES, nouvelle édition 1 -                             |
| LES CORPEAUX DU GÉVAUDAN, 2º édition                                      |

# NOUVEAUX

# SAMEDIS

PAR

### A. DE PONTMARTIN

CINQUIÈME SÉRIE



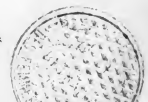
### PARIS

MICHEL LÉVY FRÈRES, LIBRAIRES ÉDITEURS RUE VIVIENNE, 2 BIS, ET BOULEVARD DES ITALIENS A LA LIBRAIRIE NOUVELLE

1868

Droits de reproduction et de traduction réservés





PQ 282 . P75 1865 N. 5

## NOUVEAUX

# SAMEDIS

I

### PARIS 1

I

Juin 1867.

Vous comprenez bien que je ne prétends pas rendre compte, en quelques pages, des œuvres dont je viens de transcrire ou d'imaginer les titres. Non; mais puisque le résultat le plus clair des merveilles auxquelles nous assistons est de réduire au silence la critique littéraire, puisque les livres grelottent derrière les vitrines des libraires pendant qu'on va s'étouffer au Champ de Mars, aux courses ou sur le passage d'augustes visiteurs, cherchons la vie, la curiosité où elles se trouvent; allons

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Le Paris de l'Exposition. — Paris-Guide. — Paris-Diamant. — Paris-Monstre, etc., etc.

où nous appellent les cris de joie, les chants de triomphe, les ardeurs de la foule, tout cet incroyable mélange de bruit, de fièvre, d'ivresse, de tumulte, de plaisir, de surprise et de lassitude. Le spectacle en vaut la peine, et nous pouvons nous y arrêter un moment sans trop nous éloigner des sujets habituels de nos causeries. Qu'est-ce, après tout, que la littérature? Une des expressions de l'intelligence; un bulletin permanent de la hausse ou de la baisse intellectuelle et morale d'une société, d'une époque ou d'un pays. En bien! où en est l'intelligence moderne, que va-t-elle gagner ou perdre au milieu de ces prodiges? Faut-il célébrer ses victoires ou s'inquiéter de ses périls? Pour revenir à notre texte, Paris, le Paris nouveau, transformé, démoli, édifié, vidé, repeuplé, doit-il se réjouir ou s'alarmer de ses métamorphoses? Lui est-il permis de se recueillir un instant pour regarder au delà de ce vaste espace dont il prête aujourd'hui un morceau à toutes les industries du monde; au delà de ces quelques mois d'éblouissement qui lui sont donnés entre ses anxiétés d'hier et ses soucis de demain? Tout sera-t-il dit quand il aura brillamment fêté un czar, un sultan, un shah, trois ou quatre empereurs, dix ou douze rois et une centaine de princes? La province, qu'il invite à partager son allégresse provisoire et à prendre sa part de ses splendeurs, doit-elle ou peut-elle y apporter un grand fond d'enthousiasme, de confiance, de sécurité et de gratitude? Voilà bien des questions; je les pose ; j'essayerai de répondre à quelques-unes ; je n'oserais pas les aborder toutes.

La province! ce n'est pas sans stupeur que je lisais récemment dans les journaux qui se croient ou se prètendent plus libéraux que nous, des tirades dont j'oublie le texte pour n'en garder que le sens : - « Eh bien! messieurs les provinciaux, messieurs les partisans de la décentralisation, acharnés contre la suprématie et l'accroissement de Paris, qu'en dites-vous? Si Paris, suivant vos souhaits imprudents, était diminué, pourrait-il vous offrir les délices dont il vous comble? Vous êtes, à cette heure solennelle, non pas ses hôtes, mais ses maîtres. Sur les boulevards, dans les jardins publics, dans les théâtres, dans les cafés, chez les restaurateurs à la mode, dans tous les lieux de plaisir, c'est vous que l'on rencontre. Nous vous cédons bénévolement le haut du pavé et la largeur du trottoir; c'est pour vous que nos chanteurs et nos comédiens ordinaires redoublent de talent et de zèle, que la terre et la mer nous envoient leurs primeurs, que nos murailles se couvrent d'affiches, que nos affiches annoncent des miracles, que le génie parisien défie l'impossible, que les lustres s'allument, que les magasins renouvellent leur étalage, que les flots d'harmonie ruissellent, que les grands de ce monde marquent chacune de leurs journées par un bal, un dîner ou une fête... Allez donc et ne péchez plus! dites aux entêtés qui n'ont pas voulu venir et qui poursuivent là-bas leur rêve décentralisateur, dites-leur ce que vous avez vu, entendu, goûté, admiré, et par quels enchantements nous vous avons convertis. Si, contre toute raison et toute vraisemblance, ils persistaient à dénigrer Paris instantané,

Paris-capitale de l'univers, Paris-diamant, Paris-océan, Paris-guide, Paris-mappemonde, Paris-Hugo, et si, par un retour de vos vieilles habitudes, il vous arrivait de faire *chorus* avec eux, c'est que vous seriez des ingrats et qu'ils seraient des imbéciles. »

J'en demande pardon à mes confrères; mais ils habiteraient les bords de la Garonne, qu'ils ne raisonneraient pas autrement. Les provinciaux sont en général fort rangès. Si, comme je me plais à le croire, ils rédigent chaque soir en partie double et par doit et avoir le compte de leur voyage à Paris, je serais assez curieux d'apprendre sous quelle colonne ils auront à grouper le plus gros chiffre.

D'abord, si je suis bien informé, lorsqu'à la fin de ce douteux et souffreteux mois d'avril, on commença à les voir poindre à l'horizon, il était temps. La question de leur arrivée ou de leur abstention était tout simplement pour l'industrie et le commerce de Paris, éprouvés par un horrible hiver, une variante du To be or not to be d'Hamlet, une question de vie ou de mort. Ainsi ces prétendus obligés ont débuté par être des bienfaiteurs.

Maintenant, que leur a valu ou coûté ce premier bienfait? Il faudrait, pour le savoir, suivre pas à pas le provincial depuis le moment où, débarqué à la gare, il s'est inclus dans un fiacre à galerie avec sa malle et ses colis, jusqu'au quart d'heure rabelaisien où il règle la note de son hôtel. Remarquez que je ne parle et ne puis parler que des provinciaux riches : les pauvres, les travailleurs, les petites bourses, les victimes de la ferrea medio-

critas, les gens réduits au strict nécessaire, c'est-à-dire l'immense majorité, c'est-à-dire les seuls dont devrait se préoccuper un journal démocratique, se trouvent placés dans l'alternative ou de s'interdire le voyage ou de se mettre sur la paille pour un temps indéfini.

Passons rapidement en revue quelques-uns de ces arguments vivants contre la décentralisation, définitivement condamnée par les libéraux de l'Opinion nationale et du Constitutionnel au nom des Majestés de l'Exposition et des féeries parisiennes.

Voici, par exemple, l'ouvrier des petites villes et le paysan de nos campagnes : quel bénéfice et quel régal pour eux! Le dimanche, au cabaret, ils lisent le journal — car les journaux vont partout — et là, ils apprennent qu'on a dansé, le lundi, à l'ambassade de X..., le mardi chez la baronne de T..., le mercredi, à l'Hôtel de Ville, ainsi de suite; qu'il y avait pour dix mille francs de fleurs et pour trois mille francs de fraises, etc., etc... Puis les toilettes des grandes dames, les phénomènes de la coiffure, les miracles du buffet, les perles, les diamants, la gaze, les dentelles, que sais-je? Comment se plaindraient-ils, après cela, que leurs affaires ne soient pas faites par les hommes de la cité ou de la commune, mais par des bureaux de préfecture écrivant sous la dictée des bureaux de Paris?

Voici de pauvres diables dont l'ordinaire se compose de pain noir, de soupe à l'eau et à l'ail, et, les grands jours, de lard rance et de fromage. Comme ils doivent être heureux et fiers, avec quelle ferveur de reconnais-

sance ils doivent benir Paris-guide et Paris-monde, quand on leur dit tout ce que des bouches illustres ont mangé dans ces festins mémorables qui n'existeraient pas sans l'Exposition universelle et la centralisation! Les menus sont là pour en faire foi ; car on ne veut tromper personne. Potage à la brunoise, timbales portugaises, chauds-froids d'ortolans, champagne frappé, grands crus de Bordeaux et de Bourgogne. Ce sont là maintenant, comme le Sans dot! de l'Avare, des réponses prêtes à confondre ces absurdes décentralisateurs. — On vous envoie de Parisguide un candidat que vous ne connaissez pas, - champagne frappé! — L'enquête agricole a eu des résultats dérisoires, — potage à la brunoise! — Le traité de commerce vous ruine, - timbales portugaises! - Il faudrait tâcher de voir un peu clair dans les comptes de votre mairie, - bisques d'écrevisses! - Les impôts augmentent et les ressources diminuent, - chauds-froids d'ortolans! - Le dialogue pourrait être long, et comme il y a encore plus de plats dans ces dîners que de misères dans nos campagnes, les centralisateurs victorieux seraient sûrs d'avoir le dernier.

Voici un conscrit de 1867: il a tiré un mauvais numéro, et le conseil de révision lui a ôté son dernier espoir: son frère Joseph est revenu manchot de Solferino, et son cousin Blaise n'est pas revenu du tout de Sébastopol; il est, lui, absolument nécessaire à sa famille, que son départ va faire passer de la gêne à la détresse. Encore si on n'avait pas à redouter la guerre!... Vous voyez d'ici la scène, le désespoir, les larmes... Mais, ô prodige

de l'Exposition parisienne et cosmopolite, secondé par la centralisation! Mon conscrit ne pleure plus; ses alarmes n'ont plus de raison d'être; il rit aux éclats, il saute de joie, il embrasse gaiement sa mère et sa promise; ces batailles, qui ont coûté la vie à Blaise, un bras à Joseph, et qui pourraient le menacer à son tour dans sa vie, ses bras ou ses jambes, elles se livraient contre des souverains qui sont tous à Paris, le rameau d'olivier à la main, absorbés par les plaisirs de la paix et ne voulant plus avoir d'autre général que le général Boum. Vive Paris! On ne saurait choisir un meilleur guide. La province était une sotte de vouloir se gouverner elle-même. Paris lui donne à la fois un grand spectacle et une grande leçon; demandons à Paris la consigne, le mot d'ordre, voire un peu de discipline; prions-le d'accepter notre serment d'obéissance; montons à l'arc de triomphe et rendons grâce aux dieux!

Mais, encore une fois, je ne voulais vous parler que des provinciaux riches, de ceux à qui leur fortune a permis de venir savourer les béatitudes de l'Exposition. Entendons-nous; cette richesse ne peut être que relative, et voici pourquoi. Depuis cinquante ans — autre bienfait de cette centralisation, notre mère prodigue! — tout provincial ayant plus de vingt-cinq mille livres de rentes, s'est fait naturaliser Parisien. Ce que la société, la propriété et la famille y gagnent, je n'ai pas besoin de vous le dire; cela saute aux yeux. Je connais de grandes villes, jadis florissantes, qui jouissent de cet inappréciable avantage, que, si personne n'habite plus leurs maisons, les

troupeaux pourraient paître dans leurs rues. Des hôtels dont les noms rappellent de beaux souvenirs historiques, logent un cafetier au rez-de-chaussée, un cordier dans la cour d'honneur, et, au premier étage, un marchand de bric-à-brac qui a acheté à l'encan les tableaux et les meubles. Il y a des châteaux à l'aspect noble et fier, de riches et vastes domaines où les propriétaires n'ont pas passé vingt jours en trente ans; ils se font envoyer leurs rentes par leur homme d'affaires et les dépensent au club ou à l'Opéra... pardonnez-moi cette nouvelle digression. Il est donc bien convenu que nous ne pouvons avoir affaire ici qu'aux provinciaux médiocrement riches, n'ayant pas ou n'ayant plus le pied parisien, attirés par l'Exposition et lui donnant, selon leurs moyens, une quinzaine, un mois ou six semaines.

Ils descendent à l'hôtel; ceci est un euphémisme qu'il faut se garder de prendre au pied de la lettre; car cette descente se traduit souvent par une montée au cinquième ou sixième étage. Là, pour le prix que leur coûterait, à Aix, le loyer d'une maison entière ou d'une villa au bord du lac Majeur, ils obtiennent par grâce et par télégramme une chambre, si toutefois l'on peut donner ce nom à un espace de 3 mètres de long sur 2 de large, sous les combles, offrant juste, en fait d'air respirable, ce qu'il faut pour ne pas être suffoqué. Je glisse sur les désagréments de détail, sur les éventualités réalistes. Plaçons au premier rang la certitude d'avoir le temps de mourir de faim, de soif ou d'apoplexie, avant qu'un garçon se dérange pour venir au secours

9

du provincial altéré, affamé ou menacé d'une attaque.

Souvenez-vous que nous sommes à la fin de mai, au commencement de juin, dans la plus belle saison de l'année. Ils avaient, ces martyrs volontaires du carcere duro de l'hôtel garni, ils avaient chez eux tout ce qui va leur manquer ici : l'air, l'espace, la fraîcheur des eaux, l'agreste parfum des prairies et des collines, les commodités de la vie, les joies de la famille, la paix et le silence des champs, tous les biens dont on se lasse moins vite que d'une représentation de gala ou d'une soirée à l'Alcazar : mais nous ne sommes pas à Paris pour faire de l'idylle. Effaçons d'un trait de plume tout ce que le provincial sacrifie; voyons ce qu'on lui donne en échange.

- Vous êtes en ce moment, lui dit-on, non pas l'hôte, mais le maître de Paris-capitale du monde... - Maître de qui, grand Dieu? maître de quoi? ni de lui, ni de l'univers; maître de se faire écraser les pieds sur le boulevard, de se voir disputer pendant vingt minutes la jouissance d'une chaise Tronchon, de s'entasser dans une salle de restaurateur où la température est au même degré que le bouillon, où les privilégiés ne subissent entre chaque plat que trois quarts d'heures d'entr'acte, où la sueur découle de tous les fronts, où l'innocent plaisir de la table se change en supplice, et où, grâce à un progrès de l'industrie et de l'arithmétique, l'addition et la soustraction deviennent exactement synonymes; maître d'assister, en retenant sa place quinze jours d'avance, à des reprises jouées par des doublures, de voir M. Talbot dans Arnolphe, d'entendre M. Warot dans l'Africaine, d'admirer, dans les cirques américains ou français, des tours de force très-peu différents de ceux qu'il pouvait voir pour quelques sous et tout à son aise, quand les frères Bouthors passaient dans sa ville natale.

Maître, dites-vous; joli maître! Qu'il essaye donc, ce maître, de se faire servir pour rien ou pour un prix raisonnable, d'avoir une voiture à ses ordres ou seulement de ne pas être injurié et rançonné par son cocher de fiacre; qu'il essaye de décréter que, même dans un omnibus complet, il y aura toujours une place pour lui; que la marée sera fraîche, les poulets tendres, l'eau pure, le vin sincère, les asperges authentiques, le comptoir poli et le café chaud. Qu'il essaye, ce seigneur suzerain, d'entrer dans cet hôtel illuminé dont les fenêtres lui envoient des flots de clarté et d'harmonie, dont les portes sont tapissées de lampions et de sergents de ville ; vous verrez comme le maître sera reçu par les domestiques! Tout au plus, s'il a bonne mine et le ruban de la Légion d'honneur, lui permettra-t-on, en fait de maîtrise, de se promener en long et en large devant la façade, et s'il rencontre sur place quelque cicerone complaisant ou bavard, de se faire nommer, à la clarté des lanternes, les grands personnages, les hauts dignitaires et les beautés à la mode qui arrivent à la file dans des carrosses armoriés. Quelle volupté, et comme c'était la peine de renoncer aux douceurs du chez soi, à cet honnête chef-lieu où on le reçoit partout à bras ouverts et où l'orchestre des bals de la préfecture semble ne jouer que pour lui!

Notez encore que, pour ne pas trop abuser de mes

avantages, je ne mentionne que le provincial célibataire ou soi-disant tel, s'étant accordé pour six semaines les immunités de la vie de garçon. Qu'est-ce donc, bonté divine! s'il arrive chargé de famille, si ses embarras se compliquent d'un enfant qui pleure, d'une femme qui craint les foules, d'une fille qu'il faut protèger, d'un fils qu'il faut surveiller? Qu'est-ce donc, si ce maître, esclave de sa toute-puissance, est obligé de partager en deux ou en quatre l'étroit espace dont je parlais tout à l'heure et de multiplier à l'infini ces petits guignons de la vie réelle qui reviennent de droit à Cham, à Paul de Kock ou à Clairville? Ici, la réalité dépassant de beaucoup tout ce que je pourrais dire, je laisse à l'imagination de mes lecteurs le soin de complèter ce tableau mélancolique.

Mais les rois! les empereurs! le plaisir de voir en si peu de temps un si grand nombre de têtes couronnées!...
Permettez: vous êtes d'avis, n'est-ce pas? que, dans ce voyage, notre provincial aura bien dépensé mille écus? Or, pour la moitié de cette somme, il pourrait, à la fin de juillet, s'acheminer vers les bords du Rhin, visiter des pays charmants, se baigner dans des eaux vivifiantes, et, moyennant quelques haltes à Baden, à Hombourg, à Ems, à Carlsbad, à Wiesbaden, contempler presque autant de monarques, tout en affrontant le double zéro. Il les contemplerait dans des conditions meilleures, bien à son aise, sans avoir à louer fort cher une fenêtre ou à se garer des voitures, dans toute la liberté familière des promenades matinales, avec l'ombre des grands arbres

pour tempérer l'éclat des Majestés et adoucir les ardeurs du soleil... Moi qui vous parle, il y a quelques années, à Vichy, j'ai vu trois souverains en huit jours, et comme je buvais en même temps des eaux digestives, je n'en ai pas été plus malade.

Et puis, ce provincial, il possède un trésor que vous n'avez plus : le respect! Pour vous, Parisien blasé et goguenard, il n'y a nul inconvénient à apprendre que tel prince, pour s'amuser comme un particulier, a un peu trop usé des cabinets de ce nom; que tel potentat, pour se délasser des soins de son empire, n'a rien eu de plus pressé que d'aller voir une bouffonnerie attentatoire au culte de Mars et de Bellone. Mais, pour l'homme naïf, fidèle aux traditions antiques, habitué à placer la Majesté souveraine dans une zone supérieure au libre examen et aux humaines faiblesses, c'est un malheur, un vrai malheur, de se voir ou de se croire forcé de respecter un peu moins ce qu'il vénérait à l'égal de ses plus chères croyances. Le droit divin aux Variétés subit fatalement des commentaires qui ne sont pas ceux de César. Devenir moins monarchique à mesure qu'on voit plus de monarques, quel désastre! Si la foi religieuse est le premier des biens, la foi politique est le second, et ni les merveilles de l'Exposition, ni Paris-Guide, ni Paris-Monde, ni les trucs de la Biche au Bois, ni les dîners polyglottes, ni les bals de l'Hôtel de Ville, ni les revues, ni les cortéges, ni les Willis de l'Opéra, ni les charmes de mademoiselle Schneider, ne peuvent consoler de l'avoir perdu!

Vous voyez à quoi se réduisent, en somme, la félilicité et l'omnipotence du provincial à Paris; vous vovez ce que l'on doit penser de ces bienfaits prodigués à la province par la capitale de l'univers, et s'il y a là de quoi délivrer à la centralisation indéfinie un crédit illimité. Tout ceci me rappelle une pièce que l'on donnait au beau temps de ma jeunesse, et qui s'intitulait la Maison du Rempart. Potier y jouait le rôle d'un vieux bourgeois de Paris, narquois et poltron, jeté malgré lui au milieu des intrigues de la Fronde. Les grands seigneurs et les belles frondeuses se réunissaient dans sa maison pour conspirer au nom du peuple, et là, chacun s'adjugeait, selon son ambition ou son goût, une province, une place forte, le commandement d'une armée, une charge à la cour, une pension de cent mille livres, ou l'amour d'une de ces nobles pécheresses; sur quoi Potier, se tournant vers le parterre, disait, à chacune de ses adjudications patriotiques : « Vraiment, si le peuple n'est pas content de tout ce qu'on fait pour lui, il faut qu'il soit bien difficile!»

Si la province n'est pas contente!... dirons-nous à notre tour; mais Paris lui-même a-t-il lieu d'être ravi? ce sera le sujet d'un second article.

H

J'ai toutes sortes de raisons pour me souvenir d'une tirade presque célèbre, adressée par un critique de ma connaissance à sa bonne ville de Paris:

« Paris, ville de lumière, d'élégance et de facilité, c'est chez toi qu'il est doux de vivre, c'est chez toi que je veux mourir! Ville heureuse, où l'on est dispensé d'avoir du bonheur, où il suffit d'être et de se sentir habiter; qui fait plaisir, comme on le disait autrefois d'Athènes, rien qu'à regarder; où l'on voit juste plus naturellement qu'ailleurs; où l'on ne s'exagere rien, où l'on ne se fait des monstres de rien, où l'on respire, pour ainsi dire, avec l'air, même ce que l'on ne sait pas ; où l'on n'est pas étranger même à ce qu'on ignore; centre unique de ressources et de liberté, où la solitude est possible, où la société est commode et toujours voisine, où une seule matinée embrasse et satisfait toutes les curiosités, toutes les variétés de désirs; où le plus sauvage, s'il est repris du besoin des hommes, n'a qu'à traverser les ponts, à parcourir cette zone brillante qui s'étend de la Madeleine au Gymnase... Prenez Paris comme le café, tous les jours et à petites doses. C'est ainsi que Paris est attique. »

M. Sainte-Beuve écrivait, il y a cinq ans, cette page

enthousiaste et quelque peu déclamatoire. Je ne sais si le portrait était ressemblant alors; mais aujourd'hui chacun de ces détails si amoureusement caressés fait l'effet d'une ironie.

Vous croyez peut-être que je vais, fidèle à mon système de dénigrement et de pessimisme, essayer de nier ou d'amoindrir le Paris de l'Exposition ou l'Exposition de Paris. Nullement; j'accepte toutes les épithètes admiratives que prodigue la grande ou la petite presse; je regrette même que la langue française ne fournisse pas plus de panaches, de verres de couleur, de feux d'artifice et de girandoles; c'est merveilleux, prodigieux, féerique, magique, vertigineux, stupéfiant, miraculeux, surnaturel, colossal, renversant. Oui, mais après? mais les lendemains?

Interrogez les directeurs de théâtre: ils vous diront que les succès-monstres portent en germe la ruine et la faillite. Consultez l'histoire et la politique: elles vous répondront que rien n'est plus embarrassant que les lendemains de victoire. Il en est des sociétés ou des villes comme des individus; l'excès est fatalement suivi de prostration et de lassitude; il y a un tel vide et un tel néant dans ces merveilles qui ne parlent qu'à la curiosité ou aux sens, dans ces spectacles où le mensonge et le simulacre se font une part léonine, que ce néant et ce vide, un moment déguisés par les prestiges ou le bruit de la fête, reparaissent avec plus de violence et de ravage à l'heure où les lustres s'éteignent, où les fleurs se fanent, où le bruit cesse, où la foule se disperse, où l'i-

mage n'est plus qu'un fantôme, où le corps n'est plus qu'un squelette. L'homme est si peu fait pour ces paroxysmes de surprise machinale et de plaisir matériel, que dès qu'il s'apaise, il se glace; tôt ou tard il s'opère en lui une réaction vengeresse, d'autant plus voisine du désenchantement et du dégoût qu'il a été plus ébloui et plus entraîné. L'âme, la vérité, la liberté, la conscience, la dignité morale, la revanche moqueuse et satirique, toutes ces exilées reviennent, et leur premier mot est pour demander le compte de ce que leur ont coûté ces magnificences.

Je l'avoue, il m'est impossible de me faire une idée bien nette de ce que nous allons être et de ce que nous pourrons faire dans trois ou quatre mois, quand nous serons réduits à nous-mêmes et obligés de nous suffire. Voilà le rideau baissé, les banquettes enlevées, les étalages repliés, les profits et pertes chiffrés, les baraques démolies, le champ de foire vidé, les terrains rendus à leur destination primitive. La couleur locale s'en est allée, morceaux par morceaux, dans des fourgons ou dans des caisses. Plus de figures exotiques se promenant sur les boulevards : le Japon et la Chine, la Turquie et la Perse, la Suède et la Norwége, l'Asie et l'Amérique, l'Espagne et la Prusse, changées en ballots, regagnent leur domicile dans des convois de marchandises. Les étrangers et les provinciaux sont tous partis, et, cette fois, il y a d'excellents motifs pour que le voyage ne se renouvelle plus d'ici à longtemps; car, d'une part, tous les objets de curiosité auront disparu; de l'autre, on

aura dépensé, et même un peu plus, tout le fonds de réserve, sans compter les crédits supplémentaires. En d'autres termes, nos hôtes nous auront quittés, ravis mais ruinés, et convaincus par des preuves palpables que la plaine généralement connue sous le nom de Champ de Mars ressemble aussi peu que possible aux montagnes de l'Écosse.

Nous voilà, je le répète, forcès de mettre au pluriel le mot de Médée, et de nous écrier en mauvais français : « Nous, dis-je! et c'est assez! » — Voyons quels seront nos moyens pour justifier ce mot superbe et atteindre ce but désirable.

Rien de plus facile, si l'on pouvait croire que tous les Parisiens se seront enrichis pendant cette crise si intéressante pour les fortunes privées et publiques. Malheureusement, cette consolante hypothèse est contraire à toutes les lois de la vraisemblance. Par qui se font les grandes dépenses de la sociabilité parisienne, lesquelles vivifient et alimentent le commerce? M. de la Palisse me soufflerait la réponse : par les consommateurs. Or il n'est pas probable que la classe nombreuse des consommateurs ait été beaucoup plus épargnée que les étrangers et les provinciaux dans cette danse macabre des billets de banque et des écus. Ils consomment, donc ils ne produisent pas; ils achètent, donc ils ne vendent pas; c'est logique.

Prenez au hasard dans cette catégorie infiniment variée; qui aura gagné, ou plutôt qui n'aura pas perdu à ce jeu de l'Exposition? Les grands propriétaires, les comtes et les marquis du faubourg Saint-Germain? Assurément non; pendant que leurs dépenses augmentaient ici, la crise agricole, la baisse des denrées, la détresse de toutes les grandes entreprises industrielles, l'absence, presque aussi universelle que l'Exposition, d'intérêts et de dividendes, diminuaient d'autant leurs revenus. Aussi, soyez sûr que tous ou presque tous, s'ils consultent leur budget plus que leur intendant, passeront l'hiver prochain dans leurs terres.

Compterons-nous parmi les enrichis de cette saison phénoménale les hauts dignitaires de la Cité ou de l'État? Ce serait une offense telle, que si j'osais me la permettre, je mériterais qu'il se trouvât, par extraordinaire, parmi mes confrères de la presse, un homme zélé qui me dénonçât comme factieux. Non; les grands personnages dont je parle n'ayant jamais dû qu'à leur traitement l'accroissement de leur fortune, et ce traitement n'ayant pas doublé pendant que leurs frais de représentation décuplaient, ils se verront contraints, à dater du mois de novembre, à la plus stricte économie. Après l'ut de poitrine l'enrouement; la médecine et l'arithmétique tiennent le même langage.

La haute finance, cette alma parens du commerce et de l'industrie, aura-t-elle, en somme, beaucoup à se louer de ce formidable semestre? Franchement, je ne le crois pas. Ses opérations ne se font point par voie d'éta-lage et de devanture; elle a, faute de mieux, ce trait de ressemblance avec les honnêtes femmes, que le bruit et l'éclat lui font peur. Le silence est son ami, et cela est si vrai, que les grands financiers, ces héros de l'action, sont

quelquefois malmenés par les députés, ces héros de la parole. Croyez bien que, quand la bise sera venue, la haute finance ne se trouvera point dépourvue de bonnes raisons pour ne pas faire parler d'elle; qu'elle se gardera de justifier par des splendeurs intempestives les rumeurs fâcheuses qui circulent de temps en temps sur son compte — et sur nos mécomptes.

Que dirai-je des professions libérales qui, en la personne de leurs représentants les plus célèbres ou les plus aimables, jettent dans la société de Paris tant d'animation et d'entrain? Je pourrais évaluer ce que l'Exposition leur coûte; je ne vois pas trop ce qu'elle leur aura rapporté. Les médecins n'ont pas un client de plus; car, chose singulière et singulièrement heureuse! au milieu de cette agglomération insensée qui devait, d'après les prophètes de malheur, amener ou produire des épidémies, personne n'a le temps d'être malade 1. Les avocats sont à l'index, et il n'y a eu qu'un cri pour les compromettre. Les sculpteurs et les peintres ont vu le remarquable Salon de 1867 s'ouvrir et se fermer sans triompher un moment de l'indifférence publique. Les écrivains et gens de lettres figurent au premier rang des victimes immolées, au Champ de Mars, sur les autels de l'industrie. Par habitude, les publications suivent leur cours, et chaque semaine nous met sur les bras cinq ou six volumes de plus. Mais qui s'en occupe? La critique littéraire, sûre de parler dans le désert, aime mieux s'étouffer dans la foule. Nous cédons la parole aux privilégiés, qui ont le

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Voir la note A à la fin du volume.

bonheur de pouvoir écrire, sans en être incommodés, des phrases telles que celles-ci: « La plume qui a écrit les Mille et une Nuits pourrait seule dépeindre les magnificences et les surprises du bal d'hier... L'enthousiasme a été à son comble au moment du souper assis... Nous voudrions trouver des expressions nouvelles pour peindre ces festons et ces astragales, ces illuminations reflétées dans tous les cœurs, le rayonnement de ces diamants et de ces perles sur ces blanches épaules, le chatoiement de ces uniformes fièrement portés, l'éblouïssement des yeux, l'enchantement des oreilles, la noblesse de ces torses chamarrés de décorations, l'élégance sculpturale de ces jambes révélées par les indiscrétions du bas de soie, l'étincellement des sourires provoqués par les mots charmants de M. le préfet. En voici un, entre autres, qui nous revient en mémoire. Promenant ses regards sur la place de l'Hôtel-de-Ville, et les ramenant ensuite sur quelques-uns de ses Augustes Hôtes, il s'est écrié: « Cette place-là fait honneur à cette rue-ci..., etc., etc., »

Voilà où en est, pour le moment, la littérature; voilà le bénéfice le plus net qu'elle aura retiré de l'Exposition universelle; je ne parle pas de la confusion des langues; elle avait débuté longtemps avant l'arrivée des Japonais et des Chinois.

Il y aura pourtant, je le veux bien, des gens qui seront beaucoup plus riches en novembre 1867, qu'ils ne l'étaient en avril. Ce sont, par exemple, les tailleurs et les couturières, les bijoutiers et les modistes, si on les paye exactement; ce sont les restaurateurs, les hôteliers, les

cafetiers, les loueurs de voitures. Si tous ceux-là veulent ou peuvent former une aristocratie nouvelle sur la ruine des anciennes, et si cette aristocratie se charge des magnificences et des plaisirs de l'hiver prochain, j'applaudis d'avance. Il faut convenir pourtant que cette substitution générale des fournisseurs aux consommateurs n'était pas absolument prévue dans le programme des conquêtes de 89, et que la démocratie montée sur le faîte sera forcée d'aspirer à descendre. Voyez-vous d'ici des lettres d'invitation ainsi conçues:

« M. B... ex-cafetier de la section française et madame B... prient M. le marquis de S... de leur faire l'honneur d'assister à leur soirée du 6 février 1868. On dansera. La culotte courte est de rigueur. »

### Ou bien:

— « M. X..., tailleur pour dames, et son épouse resteront chez eux le 18 mars 1868. Inutile de se présenter, si on n'a pas eu un ancêtre emporté par un boulet de canon à la première croisade. »

Ce sera charmant; mais il y aura, comme toujours, des esprits chagrins qui verront dans ce fait si simple un abaissement du niveau social, intellectuel, littéraire et mondain. Nous leur répondrons, je le sais, avec Voltaire, coulé en bronze ou taillé en marbre par M. Havin:

Dans ces salons où le pied glisse Nous descendons un cran plus bas; Mais que ne pardonne-t-on pas Pour Haussmann et pour la bâtisse?... Hélas! ils sont si entêtés, que nous ne réussirons pas à les convaincre.

Sérieusement, ce qui m'attriste et m'inquiète, c'est que ni le Paris d'aujourd'hui, ni le Paris de la saison prochaine et des années suivantes ne peut plus être le vrai Paris, le Paris que nous avons aimé malgré ses torts et nos déboires, celui à qui M. Sainte-Beuve adressait son dithyrambe, changé en hymne funèbre. Les chemins de fer l'avaient entamé; l'Exposition l'achève. Lorsque Meyerbeer fit jouer à l'Opéra-Comique cette Étoile du Nord que l'on vient de reprendre avec si peu de succès et tant de fatigue, les connaisseurs délicats murmurèrent. « C'en est fait, dirent-ils, de notre opéra comique. » — Pourquoi? parce que le vigoureux et laborieux génie de l'auteur des Huguenots troublait toutes les conditions de ce genre si français et si parisien. C'est une impression analogue que nous éprouvons en présence de ces spectacles plus grands que nature, qui brisent violemment l'harmonie entre tous les éléments dont se composaient la vie et la société parisiennes. Le voilà rompu, pour toujours peut-être, cet admirable équilibre, plus facile à apprécier qu'à définir, qui corrigeait pour nous les excès de multitude et d'espace, qui ôtait à la grandeur, aux distances, aux monuments, aux merveilles de Paris, ce je ne sais quoi d'écrasant où l'individu devient un atome et où l'atome se perd dans une immensité sans âme.

Ce sera plus grand, plus neuf, plus magnifique; ce sera moins spirituel, moins humain, et, disons-le, moins

conciliable avec le vrai génie de la France. Dans notre Paris, si vaste qu'il fût, nous parvenions toujours à nous retrouver, à nous reconnaître, à nous entendre; maintenant, on ne se retrouvera, on ne se reconnaîtra et on ne s'entendra plus. Nous perdrons, l'un après l'autre, nos points de repère, nos traits d'union, nos moyens de ralliement, tout ce qui donnait au Parisien quelque chose de la physionomie de Paris lui-mème, tout ce qui, dans cette ville unique, joignait aux agréments de la grande ville les avantages de la petite. Un immense caravansérail succédant à la cité permanente, le salon et la table des gourmets remplacés par une gigantesque table d'hôte, la toile de maître s'absorbant dans une décoration colossale, tels sont les effets inévitables de cette métamorphose. Comme pour en aggraver le sens et les ravages, il a fallu que l'Exposition universelle coincidât avec la fièvre de démolition et de bouleversement universels. Que diriez-vous d'un propriétaire riche qui embellirait indéfiniment son château et son parc, sans fixer une date où, les embellissements finis, les ouvriers renvoyés, toutes choses remises à leur place, il pourrait enfin jouir de son ouvrage? Eussions-nous la triste assurance d'atteindre à l'âge de Mathusalem, qui de nous j'entends les plus valides et les plus jeunes - peut espérer voir terminé ce qui est de sa nature interminable? Qu'importent des rues mieux percées, des boulevards plus larges, des alignements plus réguliers, si, pour aller les chercher, je suis éternellement obligé de m'acheminer entre une double haie d'échafaudages, à travers des flaques d'eau et des tas de plâtre? Je connais, et par douzaines, des rues dont voici la statistique exacte : à droite et à gauche des poutres transversales qui vous avertissent de quitter précipitamment le trottoir, au milieu de tels embarras de charettes et de voitures que la vie des piétons n'y est pas en sûreté.

C'est sur ce Paris nouveau que coule et déborde par torrents le Paris étranger, lequel, contagion bizarre! va nous rendre étrangers les uns aux autres. Plus de liens, plus de souvenirs, plus d'idées, plus d'âme. Nous sommes dépaysés dans des demeures hâtives dont l'écriteau n'attend pas que les cloisons soient séchées. Que deviennent en cette bagarre notre possession de nous-mêmes, notre liberté d'esprit, nos facultés de recueillement et d'étude? Sur quoi peuvent se reposer notre regard, notre imagination, notre mémoire? Ne vous semble-t-il pas qu'il y ait une expropriation exercée sur vos sentiments comme sur vos immeubles? La vie intérieure n'est plus possible; la vie du dehors nous renvoie à notre tàche journalière brisés, moulus, ahuris, hébétés. Une grosse sensation de curiosité banale remplace toutes ces délicates nuances d'observation, de réflexion, de causerie à demi-voix et en demi-teintes, dont Paris avait autrefois le secret et le monopole. Déjà nous avons perdu le goût du spectacle, et l'on dirait que les théâtres devinent qu'ils n'ont plus le même public et qu'il est désormais inutile de demander le succès au mérite de la pièce ou au talent des interprètes. Le Théâtre-Français s'offre à vous avec une sorte d'élégance monumentale, au milieu de larges espaces complantés de marronniers, délivré de ces ruelles hideuses qui le serraient de toutes parts. Oui, mais Talma? mais mademoiselle Rachel? mais mademoiselle Mars? mais le répertoire, la comédie, la tragédie et le drame? Pour y réveiller un peu de passion et de poésie, d'art et de jeunesse, qu'allez-vous faire? Vous allez montrer une pièce vieille de trente-huit ans 1 aux rares survivants d'une génération disparue.

Nous n'avons plus, pour arriver à la Sorbonne, à nous engouffrer dans des rues étroites, tortueuses et humides; mais où sont-elles, les grandes voix de nos maîtres, les Villemain, les Guizot, les Cousin? L'autre soir, l'Opéra, tapissé de fleurs, festonné d'arbustes, étoilé de lustres, ruisselant de clartés, peuplé de souverains et de princes, offrait un aspect magique; mais où étiez-vous, magiciens véritables, Adolphe Nourrit, Levasseur, Falcon, Damoreau, Duprez, Taglioni? Où étiez-vous, Meyerbeer et Donizetti?

Partout le triomphe de l'apparat, de la forme extérieure, de l'art comfortable; partout l'absence ou l'appauvrissement de ce souffle qui féconde, qui échauffe, qui vivifie, qui fait Molière et Shakespeare plus grands dans une grange que leurs successeurs dans un palais. On se fâche quand nos prédicateurs ou nos évêques signalent les victoires de la matière; on voudrait leur faire dire victoires sur la matière; distinction subtile, mais peu concluante! La matière vend ce qu'on croit

<sup>1</sup> Hernani.

qu'elle donne; elle ressemble à l'univers vaincu, de Juvénal; elle se venge sur ses vainqueurs en se les assimilant.

Et la littérature? Nous la retrouverons peut-être; mais dire que j'ai été irrésistiblement amené à parler d'autre chose en ayant l'air de parler d'elle, n'est-ce pas résumer ce qu'elle souffre en ce moment, dans le contraste de ces défaites et de ces victoires?

## PARIS NOUVEAU ET PARIS FUTUR 1

CE QU'ON VOIT DANS LES RUES DE PARIS

Juin 1867.

On se représente d'ordinaire les détracteurs du progrès sous des traits où se résument les tristes attributs de la vieillesse; c'est presque toujours, avec plus ou moins de variantes, le laudator temporis acti, du poëte latin; c'est ce personnage de Gil-Blas, qui, voyant des pêches magnifiques, s'écrie qu'elles étaient bien plus grosses au temps de sa jeunesse; c'est, en somme, une sorte de sourde résistance aux conditions mêmes de la vie, qui se renouvelle incessamment pendant que nous nous sentons dépérir. On proteste contre le mouvement, parce que l'on a des raisons particulières et égoïstes pour préfèrer l'immobilité.

Eh bien! voici un écrivain qui fait une heureuse excep-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Par M. Victor Fournel.

tion à cette loi générale. Sa physionomie, sa personne, ses ouvrages, le rôle qu'il a pris dans la littérature militante, tout cela est admirablement vivant. C'est au nom de la vie qu'il évoque les figures et les images du passé, qu'il attaque ces métamorphoses désastreuses où se dénature peu à peu le caractère des individus, des villes et des peuples. Si l'on nous accorde que l'âme est immortelle et, par conséquent, toujours jeune, et que le corps est périssable et sujet à vieillir, nous serons bien près de définir l'inspiration habituelle de M. Victor Fournel. C'est l'âme qu'il chèrche dans les œuvres d'art, et c'est faute de la trouver qu'il rappelle aux artistes modernes de sévères et douloureuses vérités. C'est l'âme étouffée sous les ruines du vieux Paris, écrasée souş les glaciales magnificences du Paris nouveau, qu'il regrette, qu'il poursuit, qu'il ravive dans les mille détails où elle nous apparaissait jadis et où elle disparaît aujourd'hui. Il y aurait là pour un rêveur le sujet d'une élégie permanente; l'élégie parisienne! Mais le rêveur, chez M. Fournel, est doublé d'un athlète; cette franche et vigoureuse nature ne peut pas s'exhaler en langoureuses tristesses; son élégie a du trait et tourne aisément à la satire.

Il faut lire Paris nouveau et Paris futur pour se faire une idée de la tâche entreprise, pendant ces dernières années, par M. Fournel. Cette tâche, elle avait été pressentie et essayée déjà par le groupe romantique de 1831, dont M. Hugo était le chef illustre et l'éloquent interprète. Qui ne se souvient des pages de Notre-Dame de Paris, auxquelles M. Four-

nel a emprunté son épigraphe? « Je ne désespère pas « que Paris, vu à vol de ballon, ne présente aux yeux « cette richesse de lignes, cette opulence de détails, « cette diversité d'aspects, ce je ne sais quoi de grandiose « dans le simple et d'inattendu dans le beau, qui carac- « térise un damier. » A ce propos, n'est-ce pas le cas de constater en guise de parenthèse, que vates, en latin, signifie à la fois poëte et prophète? Si M. Hugo avait aussi bien prophètisé en politique qu'en architecture, il serait maintenant au Sénat et non pas à Guernesey.

Quelle différence pourtant entre cette levée de boucliers du romantisme irrité de voir Paris perdre sa physionomie moyen âge, et les griefs trop légitimes qui ont inspiré M. Fournel! En 1831, ce n'était, à vrai dire, qu'un caprice d'artiste, un regret de poëte, une fantaisie de flâneur occupé à chercher un cadre pour y placer un tableau. Il y avait de l'égoïsme dans ce regret; l'auteur de Notre-Dame de Paris semblait nous dire - et là il se trompait — que les personnages et les péripéties de son roman nous paraîtraient plus vraisemblables et plus vrais, si nous pouvions reconstruire le Paris du quinzième siècle. Au fond, la moindre réflexion suffisait à démontrer que ces transformations successives et graduées, œuvres du temps, condition de sécurité et de salubrité publiques, marchant parallèlement avec le changement des mœurs, des idées, des institutions, des costumes, étaient justifiées d'avance par la nécessité et le progrès.

Maintenant, rien de pareil; ce n'est plus une gradation

utile, nécessaire, inévitable : c'est une rupture violente, soudaine, radicale, entre la veille et le lendemain. C'est le jeu de la truelle et du hasard, avec des millions sur la table; c'est une part gigantesque faite à l'aventure; le déplacement absolu de toutes les forces vitales d'une grande cité, ne sachant plus où est son cerveau, où est son cœur, où sont ses entrailles, et en perdant quelque chose à chaque déménagement, comme s'il s'agissait de ses meubles. A qui persuadera-t-on qu'il y ait harmonie, proportion, équilibre entre les changements ou les progrès de cet être moral qu'on appelle une population et ce bouleversement matériel qui semble mettre des siècles dans une année et des années dans un jour? D'une part, la modification est imperceptible; de l'autre, elle est absolue: le Parisien de 1867 diffère assurément fort peu de celui de 1852; ses sentiments, ses habitudes, ses recettes, ses dépenses, ses goûts, sont à peu près les mêmes; entre ces deux dates si voisines, l'aspect de sa ville place pour lui l'immensité. Or, qu'on y prenne garde! cet être moral dont je parlais tout à l'heure, cette faculté collective de sentir, de penser, d'aimer, de se souvenir et de voir, ne se déracine pas plus impunément, quand elle a acquis sa croissance, que les arbres de nos parcs et de nos jardins. A la page 87 de Paris nouveau, M. Victor Fournel décrit les souffrances et prédit la triste fin de ces pauvres arbres « enlevés du sol qui les a vus naître, avec « leurs racines et le terrain adhérent, à l'aide d'un appa-« reil ingénieux, mais dont l'emploi coûte fort cher... « La nature se venge de ceux qui la violentent : l'arbre

« transplanté dans un autre sol semble pris de nostalgie; « il maigrit, il jaunit, il dépérit à vue d'œil... On avait un « géant dans la forêt; on n'a plus dans le square qu'un « nain rabougri et contrefait... »

Ceux qui seraient tentés d'accuser M. Fournel de partialité pessimiste, n'ont qu'à aller, en ce moment même, se promener à travers feu le Luxembourg; ce funèbre monosyllabe est ici d'autant plus opportun que les nouveaux arbres qui essayent de combler les vides ou de masquer les échafaudages, ne seront bientôt bons qu'à faire des fagots admirablement combustibles. Les plus drus ressemblent à des plumeaux mélancoliques. Ils y mettent une telle taquinerie qu'on les dirait soudoyés par quelque factieux du quartier latin. Nous avons remarqué, entre autres, sur l'ancien emplacement de la pépinière, autrefois si gai, si touffu, si vivant, des arbustes taillés en diminutifs des ifs de Versailles, qui font l'effet d'une imitation en zinc, sur laquelle il aurait plu. Nous n'avons jamais révoqué en doute l'habileté de M. Alphand; mais si ses nouvelles plantations vont de ce train-là, l'art sera cette fois vaincu par la nature, et l'on aura, comme dédommagement, un merveilleux espace pour les joueurs de quilles.

Quoi qu'il en soit, il en est de nos facultés intellectuelles et morales comme de ces transportés ou de ces nostalgiques du règne végétal. Quand elles ont grandi et se sont épanouies dans un milieu quelconque, dans certaines conditions de culture, de terrain et d'atmosphère, un brusque déplacement les énerve ou les inquiète. On

croit pouvoir les transplanter avec toutes leurs racines. Erreur! les racines se brisent ou se pulvérisent dans l'opération ou le trajet. Nous nous sentons atteints d'un insurmontable malaise, contre lequel ne sauraient prévaloir ni la blancheur des façades, ni l'élargissement des rues, ni l'alignement des édifices, ni la création des squares, ni la correcte uniformité des avenues ou des boulevards. Que serait-ce, si, à ce malaise intérieur et, pour ainsi dire, psychologique, nous ajoutions des effets autrement réels et palpables? Les riches, les oisifs, les classes absorbées par une profession libérale, ne ressentent que le contre-coup de ces secousses dont les effets sont pareils à ceux des tremblements de terre. Des loyers plus chers, une augmentation de plus en plus alarmante dans le budget des dépenses, les expédients et les crédits supplémentaires dépassant chaque année les prévisions raisonnables, voilà tout ce qui les frappe; nous saurons plus tard le nombre des culbutes et des naufrages que doit nécessairement amener cette tension extravagante de tous les ressorts de la fortune publique et privée.

Mais l'immense catégorie des fournisseurs, des boutiquiers, des petits marchands? Voici, par exemple, une boulangerie qui a toute sa clientèle dans les rues environnantes, parmi les ouvriers, les artisans, dans les ménages qui vivent de peu, mais qui vivent. Tout à coup ces rues disparaissent, et sont remplacées par un quartier neuf, où le moindre appartement se loue trois mille francs; la population se disperse pour aller je ne sais où; les nouveaux locataires ont d'autres habitudes;

une boulangerie flambante neuve vient s'établir au rez-dechaussée d'une de ces maisons improvisées, ironiques défis jetés aux petites bourses et à l'épargne laborieuse. Adieu la vieille boutique où les travailleurs et leurs familles venaient chercher leur pain! Elle n'a plus de raison d'être; pendant qu'ils s'enfuient, elle se ferme; un homme à la mer! Combien y en a-t-il, de ces victimes ignorées dont nous entendrions les plaintes, si le bruit du marteau et des poulies ne couvrait tout? Peut-être me direz-vous que ma boulangerie n'a rien de bien littéraire; peut-être me rappellera-t-on avec l'Évangile que l'humanité ne vit pas seulement de pain; mais ici le pain a deux sens; il représente à la fois l'aliment matériel et cette portion de vie sociale qui s'altère ou s'éteint à mesure que les traditions se rompent, que s'en vont les figures de connaissance, qu'il n'y a plus de trait d'union ni de relation familière entre la richesse, la médiocrité et la pauvreté, que les habitations ne disent plus rien aux habitants, et que le Paris nouveau supprime le vieux Paris.

C'est donc à un sentiment universel que répondent les écrits de M. Victor Fournel, et il n'en faut pas davantage pour expliquer la popularité croissante de son nom et de ses ouvrages. Il défend ce qu'il aime, ce que nous aimons tous, ce qui a été le charme de notre jeunesse, le lien de nos souvenirs, ce qui n'a plus rien de commun avec une simple susceptibilité d'archéologue ou d'artiste. Il plaide, comme Cicéron, pro domo sua, pour sa maison; et cette maison est aussi la nôtre, car cet ensemble de choses

disparues formait pour nous comme une demeure idéale. Je vous disais en commençant à quel point M. Victor Fournel diffère de ceux dont la vieillesse chagrine, ne pouvant reprendre la possession du passé, voudrait immobiliser le présent. On ne saurait non plus lui adresser le reproche que nous adressent les gens obstinés à voir dans ces changements à outrance le progrès ou le triomphe de la démocratie. Évidemment il n'y a pas ombre de pruderie ou de rancune aristocratique chez l'auteur du livre amusant, vivant et charmant, qu'il intitule : Ce qu'on voit dans les rues de Paris. En revanche, rien de plus facile que de signaler les affinités qui unissent les deux livres; affinités plus visibles aujourd'hui qu'au moment même où M. Victor Fournel concevait la première idée de cette excursion pittoresque à travers le Paris populaire, encore tout bariolé de figures bizarres, de costumes singuliers, de spectacles et de types chers à la foule. Ainsi qu'il nous le dit dans sa courte préface, ce qu'il croyait être un tableau a été un testament.

En effet, cette comédie de la rue, toutes ces curieuses variétés de l'art en plein vent, ces menus détails dont le flâneur intelligent fait ses délices, musiciens ambulants, charlatans en calèche, animaux savants, pitres criards, orateurs grotesques, affiches bouffonnes, vendeurs de pommades et d'élixirs, parades de tréteaux bourrées de coups de pied et de calembours, femmes sauvages nourries de sabres et de cailloux, vivants débris d'une époque où la liberté, mal définie encore dans les lois, se retrouvait dans les mœurs, tout cela n'était possible que comme

élément d'une vie populaire qui n'existe plus et ne peut plus exister. On ne peut, encore une fois, conserver le tableau en détruisant le cadre. Le vrai mélodrame n'est-il pas mort le jour où le boulevard du Temple a perdu sa physionomie primitive? N'y avait-il pas d'étroites analogies entre ce vieux quartier auquel le canal Saint-Martin servait de Styx ou d'Achéron, et l'atmosphère, le public, les décors, les inventions de ces théâtres où l'innocence reconnue et le crime puni ont fait verser tant de larmes? Par ce simple détail, vous pouvez deviner l'impression que nous causent ces chapitres si variés, si pittoresques, si riches de couleur locale : les Artistes nomades et l'Art populaire; Orateurs et Poëtes des rues; l'Art dramatique en plein vent; Industriels et Saltimbanques; les Cris de Paris; les infiniment petits de l'industrie parisienne, etc., etc. C'est un mélange de curiosité en éveil, de vague sympathie et d'irrésistible tristesse. Comment pourraient-ils retrouver leur branche, leur becquée, le brin de paille qui faisait leur nid, ces pauvres oiseaux dont la chanson ou le plumage a si souvent arrêté et diverti le passant? Emportés dans cet agrandissement, ce nivellement et cet élargissement de toutes choses, ils ont disparu ou vont disparaître comme des grains de sable et des atomes. Ils personnisiaient justement dans la création animée ce que représentaient, dans l'ordre matériel, leurs quartiers et leurs gîtes de prédilection; l'imprévu, la fantaisie, ce je ne sais quoi qui fait que tous les individus, tous les édifices, tous les vêtements, tous les visages; ne se ressemblent pas comme

les échantillons d'une même marchandise ou les produits d'une même fabrique. Vous figurez-vous ces célébrités du boniment, ces héros de la poésie errante et de l'aventure, ces véhicules fantastiques, ces animaux fabuleux, toute cette mise en scène des Mengin, des Pradier, devant des hôtels tirés au cordeau, sur un espace rectiligne de trois kilomètres, en face de ces beaux magasins de fraîche date dont les commis sont rasés et cravatés comme des secrétaires d'ambassade? Non; c'est encore une poésie qui s'en va, la poésie du peuple; puisse la réalité le dédommager! Hélas! à voir où le mènent les mœurs nouvelles, à lire ce qu'on écrit pour lui, à entendre ceux qui regardent de près ses misères, un triple malheur le menace: le peuple souffrira davantage, ne croira pas et ne s'amusera plus.

Le moment ne pouvait donc être mieux choisi pour mettre dans tout son jour ce livre de M. Victor Fournel: Ce qu'on voit dans les rues de Paris; car il pourrait ajouter en sous-titre: Et ce qu'on n'y verra plus. Chose remarquable! il en est de ces spectacles bizarres, de ces mœurs étranges, de ces physionomies caractéristiques, comme de choses plus sérieuses et plus importantes. La curiosité qu'elles excitent, l'intérêt qui s'y attache, augmente en raison inverse des circonstances qui les détruisent. On voudrait fixer leur souvenir à l'heure même où il faut renoncer à leur présence. C'est un penchant familier à la nature humaine, que cette espèce d'affection rétrospective, qui a besoin qu'un objet se brise pour s'apercevoir, en dehors et au dedans d'elle-même, de tout

ce qui se brise avec lui. La curiosité, ai-je dit? Le livre de M. Victor Fournel mérite mieux et obtiendra plus qu'une curiosité frivole. Rapproché de l'ensemble de ses travaux, il ajoute un argument à ses plaidoyers pour tout ce qui adoucit ici-bas, au profit de l'âme humaine, les souffrances de l'exil, à ses réquisitoires contre ces violences de l'équerre, de l'expropriation et de l'argent qui ne seraient tolérables ou excusables que si l'homme pouvait se renouveler complétement dans une cité nouvelle. Il n'en est pas ainsi, et on doit s'en féliciter plutôt que s'en plaindre. Les traditions, les mœurs, l'imagination, la poésie, l'intelligence, la mémoire, les intimes tendresses pour ce qui donne un sens et un but à la vie, toutes ces exilées n'abdiquent pas en un jour, sous le devis d'un architecte, d'un préfet ou d'un maçon; ce sont là les clientes de M. Victor Fournel; je n'en connais pas de meilleures.

## M. BEULÉ 1

Juin 1867.

Vous savez comment s'est fait ce livre; un cours familier à la Bibliothèque; un très-grand succès; les conférences, j'allais dire les causeries du jeune maître, sténographiées et recueillies; l'improvisation se fixant dans une œuvre excellente, pittoresque comme une étude d'artiste, instructive comme l'histoire, vivante et colorée comme si l'auteur nous promenait au milieu de ces marbres qui lui servent à ressusciter les figures.

La critique n'a donc ici que l'embarras des richesses; elle se trouve en présence d'un historien dont les jugements austères remettent à sa vraie place un usurpateur de bonne renommée; d'un moraliste qui sait intéresser la conscience humaine et la vérité de tous les temps à cette sentence portée contre le premier Empereur ro-

<sup>1</sup> Auguste, sa famille et ses amis

main; d'un archéologue qui anime et réchausse la science au point d'en faire une création et un art; ensin d'un résormateur dont l'initiative touche de près à la littérature, puisqu'il nous propose de donner, dans nos colléges, le pas au grec sur le latin... pauvre latin! moi qu'on accuse de ne pas le savoir, vous verrez que je serai bientôt seul à le désendre!

La partie artistique ou archéologique, dans le livre de M. Beulé, est au-dessus de tout éloge. Rien de plus attrayant et de plus persuasif que cette manière de recomposer la vie publique et privée d'un personnage, non pas d'après la tradition écrite et le type figé dans le vieux moule historique, mais en allant le chercher sur place, dans la maison qu'il habitait, en le forçant de revivre pour subir une révision sévère, et en lui rendant son milieu, sa physionomie, son attitude, son entourage, pour qu'il nous soit plus facile de le comprendre et de le juger. Il y a là, pour ainsi dire, deux opérations successives qui se complétent l'une par l'autre : on fouille sous les ruines du passé; on y trouve une statue, et on en fait un homme; mais pour que cet homme vive, il lui faut l'atmosphère où il a vécu; on crée cette atmosphère, et, au lieu de la lettre morte, on a ainsi l'histoire même dans ses deux conditions suprêmes : la vérité et la vie.

Seulement, que M. Beulé nous permette une remarque qui n'est nullement un reproche. Dans plusieurs passages de son livre, il s'affirme comme un classique pur, classique plein de respect et de regrets, rêvant de renouer la

chaîne d'or qui remonte à Hérodote et à Homère en passant par Euripide, par Zeuxis et par Phidias. Or, le procédé qu'il emploie est essentiellement moderne. S'arrêter devant un buste, prendre dans sa main un camée ou une médaille, et, là, expliquer tel penchant ou tel vice, telle vertu ou tel crime par la saillie des os maxillaires, par la forme du front, par l'ampleur du menton, par le renslement des narines, c'est une méthode dont les anciens (j'entends de la bonne et grande antiquité) ne se doutaient guères et dont le dix-septième siècle ne s'est pas douté. Cette interprétation de l'état moral par le trait physique est de date récente; Lavater et Gall en ont été les précurseurs; de leur laboratoire de savants elle a passé dans la littérature, dans l'art, dans le roman. Que ce soit une conquête, qui en doute? Mais cette conquête est-elle bien favorable au triomphe de l'idéal? L'âme, cette souveraine jalouse comme toutes les royau tés menacées, consent-elle à être ainsi traduite par des signes visibles? N'est-ce pas encore une concession à la matière que de la charger de nous dire si un prince a été cruel, si une femme a été débauchée? N'y a-t-il pas quelque péril à obliger l'étude psychologique de se faire physiologiste? Je pose les questions ; je ne prétends pas les résoudre

Il serait puéril d'ailleurs d'insister sur ce détail secondaire; M. Beulé offre à nos réflexions un sujet d'une tout autre importance.

Auguste est une des grandes distractions de l'histoire. Il a usurpé la gloire comme il avait usurpé l'empire. Entre les déplorables antécèdents de son triumvirat et de sa jeunesse, et les conséquences funestes du gouvernement dont il fut le fondateur, il saisit au vol quelques années heureuses, brillantes, grandioses, pacifiques, et ces années, détachées de ce qui les précède ou les suit, dotées par les poëtes d'un cadre plein de prestiges, acceptées sans bénéfice d'inventaire par la postérité complaisante, sont restès le Siècle d'Auguste; le siècle d'Auguste, c'est-à-dire une de ces époques privilégiées que l'on propose sans cesse pour modèles et dont on dit Ah! si nous pouvions leur ressembler!...

C'est cette cause, gagnée en première instance poétique, que M. Beulé vient de juger en appel. Lisez son livre, tâchez d'oublier les beaux vers d'Horace, de Virgile et de Corneille; vous reconnaîtrez le véritable Auguste, et vous réduirez à ses justes proportions ce prétendu bienfaiteur de l'humanité. Le rapetissement est même si bien réussi, qu'il produit un effet singulier, quoique trèslogique. Les pierres lancées d'une main sûre par M. Beulé ont naturellement moins de peine à passer par-dessus la tête de cette statue rapetissée, pour aller tomber dans des jardins beaucoup plus rapprochés des nôtres. On rencontre à chaque instant, dans ces pages éloquentes, des traits si nets et si vifs, une telle dose de vérifé, de justice, d'esprit libéral, qu'on se demande si, après en avoir donné aux Romains tout ce qu'ils méritent, nous n'en garderons pas quelque peu pour notre propre usage. « Les peuples asservis ressemblent aux femmes romanesques qui se consolent de la réalité par des soupirs et

par des rêves. » — « Il ne faut pas tant de recherches, il n'y a pas tant de difficultés à vaincre, même aux époques les plus troublées et les plus insolentes, pour trouver le châtiment, pour constater l'existence de cette grande loi humaine qu'il est bon de chercher dans tous les temps, et qu'on appelle la pénalité. » — « Il y avait là tout un système ingénieusement combiné pour faire voter avec ordre les citoyens bien abrités; leur vote était dérisoire, mais eux-mêmes étaient à l'aise. On ne votait jamais que pour le candidat impérial, mais avec infiniment de commodité. Telle est la bassesse des temps où les soucis matériels priment les préoccupations politiques et morales.» - « Leçon mémorable qu'on ne saurait trop signaler aux nations disposées à abandonner leurs droits pour · dépendre du caprice ou de la santé d'un seul homme!» — « Il ne faut pas regarder de trop près aux fortunes issues des guerres civiles et des coups d'État. »

De pareils traits sont de tous les temps; ont-ils dix-huit siècles, ont-ils dix-huit jours? Je l'ignore, et je me soucie peu de le savoir. Sérieusement, c'est chose consolante pour les vieux amis de cette grandé disgraciée qu'on appelle la liberté, de voir un homme jeune, trop bien traité par le succès pour ne pas le payer de retour, autorisé à toutes les ambitions par toutes les aptitudes, se déclarer si vaillamment pour notre chère et cruelle idole, qu'il est permis de bouder quelquefois, mais qui doit nous ramener toujours. Par le genre de ses premiers travaux, par sa position quasi-officielle à l'Académie des beaux-arts, par cette espèce de neutralité satisfaite qui

ne choque point chez les artistes et dont M. Ingres nous a donné le parfait modèle, M. Beulé pouvait se croire en droit de parler d'Auguste comme l'histoire, ou de lui faire l'aumône de son silence. Il lui a paru qu'à certaines époques la vérité et la conscience exigeaient davantage, qu'il fallait surtout porter la lumière là où le demi-jour est plus favorable au mensonge et le mensonge plus commode aux habiles. Honneur à cette inspiration généreuse! Je parlais de consolation tout à l'heure; c'est espérance que j'aurais dû dire; M. Beulé est doué d'une sagacité et d'une clairvoyance rares; il portera bonheur à la cause qu'il sert.

J'accepte tout ce qu'il nous dit, pièces en main, de ce personnage équivoque, de race féline, qui commença comme un jeune tigre pour finir comme un vieux chat, et qui, après avoir fait hair le nom d'Octave, ne méritait pas de faire bénir le nom d'Auguste. Savez-vous à qui je le compare, en passant du grand au petit, de l'antique au moderne, du drame à la comédie? A ces braves gens, dont nous possédons un certain nombre dans notre bonne ville de Paris; ils ont débuté par des spéculations louches et des affaires véreuses; ils ont égorgillé, ruiné quelques douzaines d'actionnaires. Tout à coup on apprend que leur fortune est faite; les voilà entre cour et jardin. Ils ont gagné leur bataille d'Acti-on. C'est le moment où ils s'élèvent de leur première manière à la seconde: les Octaves de l'agiotage et de la société en commandite deviennent les Augustes du million. Ils ferment le temple de Janus et prennent paisiblement possession de leur empire: mais hélas! Janus a deux visages, et celui qui regarde en arrière embarrasse horriblement l'autre: comment faire? Faute d'Horace, de Virgile ou d'Ovide, les journaux sont là avec leurs chroniques de high-life et leurs bulletins des fêtes offertes par ces favoris de la fortune; fêtes de l'intelligence, de l'industrie, de l'art, émaillées de noms propres et de célébrités de toutes sortes. Les salons étaient splendides, les lustres étincelants, le coup d'œil féerique, les toilettes merveilleuses, le menu du souper réglé par le baron Brisse: il y avait affluence de princes étrangers, de beautés à la mode, d'artistes et d'écrivains fameux. Qui trompe-t-on? personne; au fond, le héros de ces bulletins de triomphe sait bien qu'il rencontrera le lendemain, sur le trottoir, un honnête homme à pied qui ne le saluera pas.

Eh bien, ce que j'aime dans le livre de M. Beulé, c'est qu'il nous dispensera désormais de saluer Auguste sur le trottoir de l'histoire. Nous y voyons tout le mal qu'il a fait, tout le bien qu'il aurait pu faire, tous les revers de cette médaille impériale. Il nous est présenté en pleine lumière, serré dans l'étroit espace de ses bienfaits dérisoires, de ses prospérités factices et de ses vertus mensongères, entre sa jeunesse qui l'accuse et ses successeurs qui le condamnent. Quel chapitre émouvant et tragique que celui des expiations! expiations à domicile, la famille se chargeant de venger le monde; Livie d'abord, « Égérie compliquée de Locuste, » dont la chasteté même est un vice, puisque en absorbant dans l'ambition maternelle toutes ses facultés de passion, de volonté et d'astuce,

elle la dispose à supprimer par le poison et par le crime les neuf obstacles vivants qui séparent son fils du trône des Césars. Elle aussi aurait pu dire à Tibère comme Agrippine à Néron:

Vous régnez; vous savez combien notre naissance Entre le trône et vous avait mis de distance!

Et Julie, dont les désordres; longtemps ignorés de son père comme s'il avait été son mari, trouvèrent moyen de scandaliser Rome, Rome impériale et païenne où le scandale courait les rues et dont la grandeur, allaitée par une louve, agonisait dans un lupanar!... Puis, toutes ces morts soudaines, clandestines ou violentes: Marcellus, que la poésie a fait immortel, mais que Musa, médecin de Livie (quelle ironie, le nom de ce médecin!) a évidemment tué; Lucius César, Caïus César, Agrippa Posthumus, tout ce qu'Auguste a aimé, et peut-être Auguste luimême. M. Beulé n'a-t-il pas raison de s'écrier : « Si vous ne trouvez pas le châtiment dans les conclusions de l'historien, demandez à l'archéologie de vous ouvrir les portes et les fenêtres des palais; elle vous fera voir la justice d'un côté, le châtiment d'un autre, assis au foyer de quiconque a été criminel et violé les lois de la morale en même temps que les lois de la patrie. »

Faut-il suivre M. Beulé jusqu'au bout et nous demander avec lui ce qui serait arrivé si Auguste s'était contenté de pouvoirs limités et temporaires, s'il n'avait pas, pour fonder l'Empire, tiré à lui et finalement épuisé tout ce qui restait encore de vieille séve républicaine? L'histoire conjecturale est bien difficile; si ingénieuses qu'elles soient, l'imagination et l'intelligence se sentent désarmées et impuissantes devant les énigmes de ce qui n'a pas été parce que Dieu ne l'a pas voulu. Sans essayer de soumettre, comme Bossuet, tous les événements historiques à une sorte d'absolutisme divin, on doit croire pourtant que la décomposition du paganisme, de la puissance et des institutions de Rome, quelle qu'en fût d'ailleurs la forme, était nécessaire à l'établissement du christianisme et par conséquent liée aux plus grands intérêts de l'humanité, ou plutôt à sa vie même, à sa rédemption dans le passé, à sa régénération dans le présent, à ses destinées dans l'avenir. De là, eût dit M. Cousin, la nécessité d'Auguste, et peut-être de Tibère, de Caligula et de Néron. Il fallait que tout s'écroulât pour que tout pût se reconstruire; que le genre humain, abandonné à lui-même, offrit les types les plus hideux de tyrannie, de débauche, de servilisme, de bassesse et de démence, pour que, racheté, visité et sauvé par un Dieu, il donnât les exemples les plus éclatants d'abnégation, de vertu, d'héroïsme et de grandeur morale; pour que son salut lui vint de l'excès de son ignominie, et pour qu'il fit de cette transition ou de ce contraste l'éterne! désespoir de ceux qui plaident contre la divinité du christianisme.

Ceux-là, M. Beulé les connaît comme nous : même dans cette Rome de Caligula et de Néron, sanglante, opprimée, rongée de vices, gorgée de crimes, traînée dans le ruisseau de sa honte par une troupe de courtisanes, de bourreaux, de prétoriens et d'histrions, ils trouvent encore assez de sujets d'optimisme pour nous dire que l'Empire avait du bon, que la société païenne a été calomniée, que les stoïques valaient les chrétiens, et qu'on a fort exagéré le mérite des martyrs, comme leur nombre et leurs souffrances. Que serait-ce, grand Dieu! si Auguste eût restauré le gouvernement républicain, rendu la parole aux rostres, purifié les mœurs publiques et privées, et peuplé Rome de Catons, de Cincinnatus et de Scipions? Flétrissons Auguste, comme le plus dissolvant et le plus hypocrite des corrupteurs du sens moral chez un grand peuple; mais bénissons-le comme le plus manifeste des instruments de la Providence.

J'arrive au chapitre d'enseignement littéraire, à celui où M. Beulé propose de « superposer désormais dans les études classiques, non plus le grec au latin, mais le latin au grec. » En d'autres termes, dans la moyenne de huit années que l'on donne à l'éducation de collège, le grec en prendrait huit, et le latin n'en garderait que quatre.

S'il suffisait, pour me persuader, de la beauté et de la poésie du langage, je serais déjà converti. Au sortir du Siècle d'Auguste, qui, malgré ses grandeurs, sent le renfermé comme toutes les époques de despotisme, nous aspirons avec délices l'air libre et pur de ces montagnes de l'Attique que l'éloquent écrivain nous fait parcourir avec lui. On dirait vraiment qu'il a sur l'Hymette éveillé les abeilles; on rêve aux doux vers de Virgile:

. . . . . . . . . . . « O ubi campi, Sperchiusque, et virginibus bacchata Lacœnis Taygeta! . . . »

Cette belle imagination méritait d'être contemporaine de Chateaubriand et de Child-Harold. Elle s'est baignée dans cette lumière et cet azur; elle garde le parfum de ces collines; elle revoit en idée les harmonieuses lignes de l'Acropole et du Parthénon; elle écoute le bruit de la vague qui caresse le cap Sunium, et semble emporter dans ses murmures un écho des dialogues de Platon. Jugez-en; je cite au hasard:

— « Si, au contraire, c'est à vingt ans que vous allez à Athènes, en Thessalie, en Asie Mineure, dans les îles, dans tous ces pays bénis dont vous avez bégayé les noms dès l'enfance, alors se produit une sorte d'initiative et d'enivrement qui vous rend capable de sensations bien plus profondes. C'est à cet âge surtout que le seul nom du Pentélique ou de l'Hymette, la seule vue du Parnasse ou de l'Hélicon, font battre le cœur et entrevoir un monde d'aspirations poétiques et de délicieuses sensations. C'est à cet âge qu'on ne peut parcourir la mer sans comparer ses flots à d'innombrables sourires, sans saluer avec une pieuse émotion chacune des Cyclades rangées autour de Délos comme autour d'une reine, sans voir Vénus et les Néréides se jouer derrière l'azur, sans attacher un souvenir ou un rêve à chaque vague caréssée et poussée par la brise. C'est à cet âge qu'on laisse, sans en avoir conscience, s'écouler des journées entières sur les rochers de l'Acropole d'Athènes, écoutant le murmure du passé

qui résonne mélodieusement à votre oreille avec le pourdonnement de l'abeille, le chant des cigales dans le pois d'oliviers et les échos lointains de la plaine; ébloui par l'éclat des marbres dorés au soleil de vingt siècles, ébloui surtout par la beauté et la perfection qui rayonnent du milieu des ruines et qui animent le moindre fragment; respirant je ne sais quel souffle inconnu, plus mâle, plus fier, plus héroïque, qui s'appelle l'exemple du génie et 'amour de la liberté!... »

On ne saurait mieux dire; s'ensuit-il que je sois, sur cette question, de l'avis de M. Beulé? Non ; il m'est impossible de discuter la supériorité des poëtes grecs sur es poëtes latins, et cette incompétence est déjà un argunent. Si, après de bonnes études classiques, je me sens ncapable d'admirer Homère dans le texte, et si Virgile est resté le charme et la consolation de ma vie littéraire, c'est que le génie de sa langue et le fond de sa poésie iennent de bien plus près à tout ce que je puis rêver, aimer et comprendre; c'est qu'il est presque mien par les aspirations mystérieuses d'une civiisation qui va finir en présence d'une civilisation qui va naître. Virgile est pour nous le poëte unique, mille ois plus avant dans notre imagination et notre cœur que es poëtes français du dix-septième et du dix-huitième siècle ; et cela, non-seulement par l'idéale beauté de son style et de ses vers, par cette élégance que Joubert a qualifiée de suprême, mais parce qu'il a le pressentinent de tout ce qui a été plus tard notre vérité ou notre poésie, de tout ce qui s'est emparé de notre âme ou de

nos songes... Aut videt aut vidisse putat; il a vu ou il a cru voir glisser à travers les cyprès de Tarente ou de Mantoue, aux pâles lueurs du crépuscule, un rayon ou un reflet des clartés célestés. Je me trouve à cent lieues d'Homère et d'Hésiode, du sujet de leurs chants, du secret de leurs beautés: avec Virgile, je n'ai qu'à tendre la main.

M. Beulé d'ailleurs semble, dans les études classiques, ne tenir compte que des poëtes, qui n'y occupent que la seconde place; il nous accordera que Cicéron et Salluste ne sont pas nés sous l'Empire et que Tacite ne l'a pas flatté. Cicéron est peut-être, comme action et conviction oratoire, inférieur à Démosthènes; mais il offre aux intelligences d'adolescents des modèles bien plus complets, bien plus variés, bien plus imitables et bien plus rapprochés. Et le Conciones! toute l'éloquence, telle qu'on peut la pratiquer et la comprendre à seize ans, est dans ce petit volume. Prenons garde! il faut de la politique en littérature; mais pas trop n'en faut, L'Histoire universelle de Bossuet a été écrite pour le fils trèsmédiocre d'un roi absolu, surfait par son temps et trop déprécié par le nôtre. Rien de plus libéral, au contraire, de plus émancipé que tel ou tel livre de M. Michelet ou de M. Louis Blanc. Si M. Beulé avait à mettre un ouvrage d'histoire entre les mains d'un élève de rhétorique, lequel de ces trois noms, laquelle de ces trois œuvres choisirait-il?

Laissons donc le latin à sa place; mais ne lui permettons plus de braver l'honnêteté dans les mots en distribuant des panégyriques et des flatteries aux hommes qui ont, comme Auguste, triché la liberté, escroqué la gloire, mystifié le genre humain, suborné l'histoire, trompé la conscience publique, et finalement ont fait d'Horace et de Virgile des Belmontet de génie. Donnons-lui pour correctif le livre de M. Beulé; je ne connais pas de correction plus douce. Horace avait tant de goût, Ovide tant d'esprit, Virgile tant de cœur, que, s'ils revenaient au monde, ils aimeraient à être grondés par M. Beulé pour le plaisir de le lire, et si le vir emunctæ naris n'existait déjà, ils l'inventeraient pour lui.

## LE SYMBOLISME DE LA NATURE 1

Juin 1867.

Il y a treize ans — ô fuite impitoyable des années! — en juillet 1854, j'eus l'honneur de rencontrer M. de la Bouillerie à Evian, sur le lac de Genève, dans le voisinage de Thonon et des Alinges, au milieu de ces charmants paysages qui nous parlent de saint François de Sales et qui semblent l'écouter encore.

M. de la Bouillerie n'était alors que grand-vicaire; mais il suffisait de le voir et de l'entendre pour pressentir dans toute sa personne un avant-goût de grâce et de dignité épiscopale. On éprouvait une profonde émotion de sympathie et de respect en présence de ce saint prêtre, né avec tous les avantages qui peuvent faire aimer ou regretter la vie mondaine, et ne s'étant aperçu des séductions du monde que pour avoir plus d'ardeur et plus de

<sup>&#</sup>x27; Étude sur le Symbolisme de la Nature, par Mgr de la Bouillerie.

mérite à leur échapper. Ces vocations sacerdotales, chez les privilégiés de la naissance, de l'éducation et de la fortune, sont doublement précieuses: d'abord parce que nul ne peut en suspecter la sincérité; ensuite parce qu'elles donnent au clergé contemporain des modèles de ces manières exquises, de cette élégance et de cette politesse de langage, de cette délicatesse de nuances, qui rendent la vertu plus persuasive sans la rendre moins pure ou moins forte.

Un dimanche, l'abbé de la Bouillerie, comme nous l'appelions alors, monta en chaire, après la messe, dans la modeste église d'Evian. Jamais cadre plus gracieux ne s'ajusta mieux à une plus suave éloquence. L'été, dans ces bienheureux pays, n'est qu'une continuation du printemps. Un coin de ciel bleu souriait aux plantes grimpantes, entrelacées aux vitraux du chœur. Un rayon de soleil, glissant à travers la fenêtre, changeait en paillettes d'or les atomes de poussière et formait comme une échelle lumineuse entre la voûte et les dalles. Il y avait, dans l'auditoire, bon nombre de protestants mêlés aux catholiques. Tous furent charmés de cette parole douce et pénétrante qui associait les harmonies de la nature aux bienfaits du Créateur.

Je ne suis, hélas! nullement prophète, même hors de mon pays; et cependant, dès ce jour-là, le jeune et sympathique orateur, si habile à réveiller la piété dans les âmes en leur montrant ce beau lac, ce beau ciel, ces fraîches vallées comme autant de témoignages de la bonté et de la grandeur de Dieu, me parut prédestiné à raviver dans la littérature sacrée un genre dont les époques religieuses nous ont donné bien des modèles, et qui intéresse l'imagination à tous les mystères de la foi.

Mes prévisions ne m'avaient pas trompé. Il y a trois ans, Mgr de Carcassonne publiait la première partie de son ouvrage : Étude sur le symbolisme de la nature dans la création inanimée; aujourd'hui c'est la création animée qu'il nous présente dans un second volume

Si l'on admet, avec nous, que le symbolisme est d'origine et de physionomie orientales, et s'il est vrai, comme nous le croyons, qu'il se soit épanoui de préférence au berceau du christianisme, au seuil de la primitive Église, on reconnaîtra d'abord dans le livre de M. de la Bouillerie, entre autres mérites, celui de la difficulté vaincue. L'Occident et l'esprit moderne sont rebelles à ces interprétations symboliques où se révèle l'alliance de deux facultés contradictoires : la naïveté et la subtilité.

Contradictoires, ai-je dit? il se pourrait bien que cette contradiction ne fût qu'apparente. L'imagination est à la fois naïve et subtile; elle accepte sans contrôle le merveilleux et l'invraisemblable, et elle invente, s'il le faut, pour les accréditer, les moyens les plus détournés, les fictions les plus ingénieuses. Voyez les enfants, les femmes, les peuples primitifs, les races portées au mysticisme, dominées par les influences féminines: le naturel et le vrai les attirent peu; le raisonnement les ennuie, à moins qu'il ne se déguise en image; le droit chemin les fatigue, à moins qu'il ne se découpe en petits sentiers voilés de mystère et d'ombre. Pour que la vérité leur

plaise, il faut qu'elle prenne des allures de légende, et, pour que cette légende leur convienne, il est bon qu'elle réponde à leur double penchant, qu'elle exige tout ensemble beaucoup de finesse pour la comprendre et beaucoup d'ingénuité pour y croire.

Ces quelques mots pourraient nous servir à expliquer les vicissitudes de la foi chrétienne en Orient; dans cet Orient qui vit naître le christianisme, qui assista à ses miracles, qui but le premier à ses sources divines, et qui fut aussi le premier à en altérer la limpidité et la ransparence. Mais si le tour particulier de l'esprit priental eut le malheur de l'exposer aux hérésies et de 'ègarer dans des chimères, il eut l'avantage de le mainenir dans cette atmosphère ardente et sacrée où fleurissent naturellement les symboles, où les analogies entre l'image et l'idée sont conservées intactes, où nul n'est tenté d'en sourire. Là toutes les vérités religieuses font tableau, et tous les détails de ce tableau se retrouvent tour à tour dans les livres saints, dans les textes, dans les scènes de la vie réelle, dans les aspects du paysage. L'homme vit de plain-pied avec cette création animée dont parlent les Pères de l'Église, qu'il rencontre à chaque page des saintes Écritures, et qu'il revoit à ses côtés, dans l'intimité de ses travaux rustiques ou de son existence nomade. Le bœuf, l'âne, le chameau, le cheval, l'agneau, la brebis, la colombe, le lion, l'aigle, le passereau, ont pour lui un sens tout autre que leur figure visible, une âme toute différente de leurs instincts bornés. Ce sont autant de personnages de ce grand drame qui va de la Genèse aux Actes des Apôtres, autant de compagnons familiers ou de mystérieux ennemis des patriarches, des prophètes, des saints, des anachorètes, des martyrs, des disciples du Sauveur, de tous ceux qui ont lutté et souffert pour la foi. Ils ont eu la garde de ces trésors, la clef de ces mystères, le mot de ces prophéties; ils ont senti passer ce souffle qui soulevait les âmes comme les grains de sable du désert et emportait vers le Dieu inconnu des générations avides de vérité. Ils se sont offerts et donnés, comme des images naturelles et vivantes, à cette éloquence des premiers siècles, qui vivait de style figuré et qui employait le procédé contraire à celui du paganisme. Il avait changé les hommes en bêtes; elle forçait les bêtes à devenir, pour les hommes, des leçons et des exemples.

Mais, en France, à Paris, au déclin de ce dix-neuvième siècle qui, à force de critique et de science, obligerait volontiers l'âme de l'univers à se distiller dans ses alambics, à se mouler dans ses systèmes, à se matérialiser au service de ses inventions et de ses industries! Parlez du bœuf à un éleveur, de l'âne à un normalien, du cheval à un sportman, du chameau à un gandin, et vous verrez ce qu'il y aura de symbolique dans leurs réponses. On ne saurait donc assez admirer la justesse de ton, la délicatesse de touche, la perfection de tact et de goût que Mgr de la Bouillèrie a su opposer aux difficultés de son sujet. Il l'a approprié à notre orgueilleuse faiblesse sans lui rien faire perdre de ses grâces originales.

« Le symbolisme, nous dit-il dans une introduction

éloquente, le symbolisme des âges de soi avait transsiguré la nature. Toute une efflorescence de gracieux symboles environnait chaque être créé, comme une parure céleste et comme une couronne immortelle. Hélas! le froid naturalisme de nos siècles modernes est venu slétrir ces divines sleurs. La nature, en descendant des hauteurs du symbole, est retombée tristement sur elle-même. Nos saints livres, dépouillés des sigures qui ravivaient leur lettre morte, sont devenus la facile proie d'une audacieuse critique; et le sil d'or que Dieu avait tissé entre le ciel et la terre pour les unir, s'est brisé.

« Eh bien! le dirai-je, j'ai voulu essayer de renouer le fil. Aux tendances plus prononcées chaque jour du naturalisme qui nous abaisse, j'ai cherché à opposer de nouveau le symbolisme qui nous élève; je me suis demandé s'il n'était plus possible de faire goûter et aimer par des esprits chrétiens une science éminemment chrétienne, dont l'un des principaux mérites est le charme. J'ai espéré, qu'à une époque comme la nôtre, où, malgrétant de misères morales, le sens catholique a cependant acquis et acquiert chaque jour plus de délicatesse, je serais compris par quelques âmes d'élite, si je tentais de soulever devant elles les voiles aimables de nos symboles; j'ai cru enfin que la piété chrétienne me saurait gré de lui rendre accessibles les mystérieuses beautés du monde symbolique. »

Rien de plus juste et de plus doucement persuasif que cette page : j'en relève un mot, le charme, qui pourrait servir de devise à l'auteur et d'épigraphe au livre.

Je ne puis, on le comprend, étudier en détail, discuter ou approfondir tous ces rapprochements ingénieux, toutes ces analogies délicates, toutes ces interprétations animées qui nous font parcourir en quelques heures le monde des oiseaux et des quadrupèdes, des insectes et des reptiles, et qui trouvent à chaque pas, dans l'histoire naturelle, l'histoire divine. Un géomètre dirait peut-être : « Qu'est-ce que cela prouve? » — Mais je ne suis pas géomètre, et je m'abandonne sans effort à cette baguette sacrée, plus sûre qu'une baguette magique, qui me guide à travers les nids de colombes, les ruches d'abeil. les, l'aire de l'aigle, l'antre du lion et l'étable de l'agneau. Si j'osais, je dirais que Mgr de la Bouillerie un la Fontaine sanctifié. Le fabuliste donne de l'esprit aux bêtes qu'il fait vivre, agir et parler; mais c'est l'esprit d'une morale mondaine, satirique, moqueuse, sans autre portée que celle d'une leçon toute terrestre de bon sens, de justice ou d'humanité. Dans la prose onctueuse de l'évêque, les animaux ne s'adressent plus à l'esprit, mais à l'âme; ils deviennent les confidents d'une pensée plus haute, d'une histoire plus étroitement liée aux destinées du genre humain. La Fontaine, dans ses plus vifs élans de moraliste, défend ou venge les petits contre les grands. Le symbolisme chrétien rappelle également les grands et les petits à leur commune origine.

Voulez-vous un exemple? Vous connaissez, depuis l'âge le plus tendre, le Corbeau et le Renard. C'est une amusante leçon donnée aux vaniteux, enclins à se laisser exploiter par les flatteurs; et la vanité littéraire, cette

grande enfant, pourrait bien y trouver un sujet d'utiles réflexions. A présent, lisez, dans le livre de Mgr l'évêque de Carcassone, le joli chapitre du *Corbeau*, si heureusement inspiré de saint Augustin:

« Le corbeau est l'image du pécheur. La noirceur de son plumage et sa prédilection pour la chair corrompue ustifient suffisamment ce symbole. Hélas! le corbeau, qui, ayant quitté l'arche, n'y revient plus, nous montre combien il est rare que le pécheur endurci revienne de ses égarements.

« Cependant Dieu est bon et miséricordieux; il attend le pécheur, il l'appelle!... Mais le pécheur diffère sa conversion: « Demain, demain, dit-il toujours, cras, « cras! » Saint Augustin, faisant allusion à cette parole latine, cras, cras, qui rappelle le croassement du corbeau, nous suggère ce nouveau point de ressemblance entre le corbeau et le pécheur. — « Le pécheur répète « sans cesse : Demain! demain!... cras, cras! c'est « le cri du corbeau; reprend le saint docteur; mais ce « lendemain se prolongera-t-il toujours? Dieu, qui « promet le salut à l'âme pénitente, n'a pas promis le « lendemain au pécheur, etc., etc... »

Tout cela, me direz-vous peut-être, est plus ingénieux que solide, plus probable que certain; qu'importe? Ne vous ai-je pas dit, le pieux écrivain ne nous a-t-il pas prévenus que nous remontions droit au quatrième siècle, c'est-à-dire à une époque de foi vive, de renouveau intellectuel et poétique, où de beaux génies, suscités pour la défense de l'Église, obéissaient à leur pente naturelle en

faisant de l'imagination l'auxiliaire et la complice des vérités religieuses? C'est le trait distinctif de ce temps et de cette littérature, que ses types les plus éloquents soient restés très-originaux, très-personnels, très-fidèles à la couleur locale, tout en s'assimilant des dogmes qui ne comportaient, semble-t-il, que simplicité et grandeur rectiligne. Ils sont chrétiens dans la plus forte et la plus complète acception du mot, sans cesser, pour cela, d'être Grecs, Syriens, Orientaux ou Latins. En même temps, comme le christianisme répandait en eux et autour d'eux, sous les débris d'une religion morte, des trèsors et des flots de vie, ils s'emparaient de cette vie exubérante et la faisaient passer dans leur enseignement. De la cette richesse d'images, cette puissance et cette variété de symbolisme.

Plus tard, l'esprit humain sort de sa phase d'adolescence pour arriver à la maturité. Il lui faut des aliment plus substantiels, des points d'appui plus tangibles. Une séparation plus nette s'établit entre la théologie et la poésie, si longtemps traitées de sœurs. L'ère des saint Bernard, des saint Thomas d'Aquin n'est plus celle de l'imagination, mais de la raison et de la science. Pourtant, même dans ces phases où le symbolisme perd de son prestige et cesse de se renouveler en des images visibles, quel charme il sait répandre sur certaines figures! Que de fleurs mystiques il fait éclore! Quoi de plus délicieux que les roses de sainte Élisabeth et les oiseaux de saint François d'Assise? Et, trois cents ans après, entre le protestantisme qui s'installe et le grand siècle qui s'é-

veille, comment oublier tout le parti qu'a tiré des images de la nature le génie de saint François de Sales, de cet aimable saint auquel il est permis de songer en écrivant le nom de Mgr de la Bouillerie?

Aujourd'hui les situations sont changées. L'art et la science profanes, ces deux interprètes de la nature, ont rompu avec l'esprit chrétien: la scission date de loin: le naturalisme de Jean-Jacques, malgré la religiosité qu'il affecte, en dépit de son charlatanisme d'admiration fénelonienne, devait fatalement nous amener au naturalisme moderne, spiritualiste encore, ou à peu près, sous la plume des poëtes du romantisme, franchement matérialiste et athée dans des ouvrages plus récents. Mais il arrive parfois que les extrêmes se touchent. Si l'école nouvelle dont je parle a essayé de supprimer Dieu ou de le fondre dans sa création, si elle s'est efforcée de tarir dans le monde extérieur toutes les sources de la vie chrétienne et morale, elle n'en a que plus grandi l'importance de cette Nature qu'elle proclame souveraine et fille de ses propres œuvres. De concert avec un admirable groupe de paysagistes, secondée par le penchant des sociétés modernes à rechercher leurs contraires et à s'oublier dans l'ivresse de la solitude et des champs, elle a exagéré la valeur de détail et d'ensemble de cette création mystérieuse dont elle prétend connaître les secrets. Jamais les scènes familières ou les grands spectacles de la campagne n'ont été mieux vus, mieux sentis, plus exactement retracés et décrits que de nos jours.

Or la vie appelle la vie, et l'âme ne saurait subir que

des exils temporaires: elle a besoin de croire quelque chose de supérieur à ce qu'elle voit et de conforme à ce qu'elle sent. Ces grands spectacles, ces harmonies extérieures dont nous parlons, elle ne se résignera pas longtemps à les regarder comme un rideau derrière lequel il n'y a rien et qui ne doit se lever que sur le néant et la nuit. Dès lors le naturalisme, en poussant ses procédés à l'extrême, en rejetant l'idée divine, en arrachant la nature au créateur au moment où il nous passionnait pour elle, a dépassé son but au lieu de l'atteindre; il a préparé le terrain à des œuvres telles que celle de Mgr de la Bouillerie, telle que le Sentiment de la Nature, de M. Victor de Laprade, l'éminent poëte spiritualiste, qu'il serait injuste de ne pas nommer à côté de l'éloquent évêque.

Le spiritualisme chrétien peut prendre une revanche d'autant plus éclatante qu'en le déclarant plus incompétent, on l'a rendu plus nécessaire. Il rendra leur sens emblématique, leur histoire traditionnelle à ces pauvres créatures qui, si elles avaient voix au chapitre, aimeraient bien mieux, j'en suis sûr, être associées à l'œuvre de Dieu, à la poésie des livres saints, aux enseignements et aux symboles du christianisme, que s'entendre dire qu'elles sont nos égales et que nous avons commencé par leur ressembler. Rétablir l'homme dans ses rapports avec le Créateur, les animaux dans ces rôles allégoriques où ils ont l'honneur d'illustrer la Bible, l'Évangile et les chefs-d'œuvre de la littérature sacrée, quelle tâche noble et belle! Et que cette tâche doit être attrayante pour un

talent plus enclin à persuader par la grâce et la douceur qu'à effrayer par les anathèmes et les foudres!

C'est par là, en effet, que je dois finir; nous n'assistons pas ici à une discussion théologique; ma frivolité et mon ignorance m'en excluraient dès la première page. Le fond de ces Études sur le Symbolisme, l'inspiration dominante de l'homme qui les a écrites, c'est la douceur persuasive, la grâce affectueuse, ce charme communicatif et pénétrant que j'ai essayé d'indiquer.

Pour les esprits fatigués par la littérature contemporaine, aux contours si secs, aux tons si crus, aux horizons si bas, aux points de départ et d'arrivée si tranchés et si durs, c'est un baume que cette lecture, et je la comparerais aux sources pures, aux frais ombrages, aux fruits savoureux qui désaltèrent le voyageur ou reposent sa lassitude, si je ne craignais de devenir à mon tour trop symbolique. On aime à voir les membres les plus éminents de notre clergé se distribuerainsi les places et se partager le travail dans la demeure de leur divin maître. L'Episcopat français avait ses athlètes; il est bon qu'il ait ses *charmeurs*; les lecteurs et les amis de Mgr de la Bouillerie trouveront peut-être le mot un peu risqué pour un évêque, mais non pas exagéré.

## HERNANI 1

25 février 1830. — 20 juin 1867.

Juillet 1867.

C'est, en somme, un assez triste privilège que d'avoir assisté à la première représentation d'Hernani (25 février 1850); ceux qui s'en vantent devraient ajouter qu'ils ont eu à expier par trente-sept ans de mécomptes l'enthousiasme du premier moment. Ce qui nous mortifie le plus, ce n'est pas le brevet de vieillesse que nous inflige cette date inflexible; c'est le chagrin d'avoir été dupe tout à la fois de l'auteur et de l'œuvre. Pour qu'une pièce aussi radicalement mauvaise se fût si puissamment emparée de nous, pour que notre admiration insensée

¹ Cet article est beaucoup trop sévère; je m'en accuse, et je le laisse subsister pourtant sans y changer une syllabe. Il est bon que les thuriféraires, les Séides, les entrepreneurs d'apothéoses, voient à quel degré de réaction, de contradiction et de mauvaise humeur, ils ont pu pousser un ancien admirateur de Victor Hugo, un vieux claqueur d'Hernani.

eût soutenu pendant trois mois sa gageure, il fallait que nous fussions bien aveuglés par la poussière du combat ou par l'envie de voir s'accomplir notre rêve de régénération poétique.

Mais enfin les passions qui s'acharnaient alors à transformer le drame de M. Hugo en chef-d'œuvre, si elles étaient excessives, n'étaient pas inexplicables. On se trompait noblement, avec cette bonne foi et cette ardeur généreuse qui donnent à l'erreur le prestige d'une jeune vérité. On avait devant soi des adversaires qui occupaient au théâtre, dans la littérature et dans le monde, des positions considérables; leur attitude semblait d'autant plus irritante qu'ils affectaient de confondre la tradition avec la routine, et que, défenseurs ou héritiers de la grande école classique, ils n'étaient ni dignes d'en hériter, ni capables de la défendre. Le contraste de cette caducité et de cette jeunesse se retrouvait partout; à l'orchestre du Théâtre-Français où s'échangeaient des propos restés légendaires; dans les journaux où le pour et le contre étaient plaidés avec une égale furie; dans les salons où le panégyrique et le réquisitoire, le dithyrambe et l'épigramme se divisaient par rang d'âge. Gagnée ou perdue, la bataille d'Hernani paraissait devoir être décisive ; car il s'agissait de savoir si le mouvement, l'éclat, la vie du théâtre, allaient consacrer où démentir les espérances conçues par les adeptes de l'art nouveau, si cet art qui ne s'était affirmé encore que pour quelques initiés, dans la poésie lyrique et le roman, par la rêverie et la lecture, sortirait victorieux du contact avec le public

et la foule. A tous ces éléments d'intérêt, de curiosité, d'émotion, d'espoir et de colère, ajoutez la fougue de nos vingt ans, l'esprit de conquête intellectuelle qui s'accorde si bien avec la liberté et la paix, le souffle impétueux qui nous entraînait vers l'idéal et l'inconnu; songez à ce poëte, à peine plus âgé que nous, qui avait déjà écrit les Odes et Ballades, les Orientales, le dernier Jour d'un condamné, Cromwell, et dont on savait que, pour remplacer Marion Delorme, arrêtée par la censure, il venait d'écrire Hernani en trois mois, dans un accès de fièvre et de gènie; figurez-vous, dans une loge, cette jeune et belle famille, symbole vivant de tendresse et de poésie; vous comprendrez qu'en évoquant ce souvenir lointain, nous ayons à regretter peut-être, mais non pas à nous étonner ou à rougir.

Ce qui se comprend moins, c'est la nouvelle comèdie que l'on vient de jouer à propos de ce vieux drame : c'est cette espèce de victoire sans combat, de bataille sans ennemis, de prise d'assaut d'une place démantelée. On se demande quel plaisir les jeunes gens d'aujourd'hui ont pu trouver à enfoncer ainsi les portes ouvertes, à se créer des contradicteurs imaginaires pour s'amuser à les pourfendre. Rien ne ressemble moins à la vérité dans l'art et aux autres vérités promises par le romantisme, que le simulacre d'un succès réglé et noté d'avance. Ces volontaires si exacts à observer la consigne ne se sont pas aperçus qu'en proclamant par ordre la liberté et la réalité, ils glorifiaient la convention et la discipline; ce soir-là, Panurge avait changé ses moutons en claqueurs.

La littérature et la poésie, nous dit-on, étaient à peu près étrangères à ces manifestations bruyantes. Dès lors nous n'avons plus qu'à nous récuser, M. Hugo et ses fanatiques s'étant depuis longtemps arrangés pour nous rendre suspect le culte de leurs idoles. Laissons donc cette jeunesse de la onzième heure méditer les beautés de la lettre à Juarez, se passionner à froid, applaudir à faux et s'agiter dans le vide, et tâchons d'utiliser nos souvenirs.

Il ne s'agit plus, bien entendu, de revenir sur les détails qui se rattachent au matériel et au personnel de la représentation du 25 février 1830. Ceux-là ont été narrés, dits et redits à satiété, avec une complaisance puérile, par des témoins trop intéressés pour être bien véridiques. Nous ne pouvons, en conscience, prendre fort au vif la question de savoir jusqu'à quel point les acteurs d'alors étaient supérieurs aux acteurs d'à présent. Si la Comédie-Française a cru devoir cette fois se mettre en frais de costumes et de décors, c'est probablement que ce triomphe de la poésie pure avait besoin d'un peu d'aide et n'était bien sûr de persuader l'esprit qu'en s'adressant aux regards. Dans tous ces commérages rétrospectifs nous ne relèverons qu'un trait qui nous semble caractéristique; c'est la parfaite ingratitude dont on a payé l'admirable talent de mademoiselle Mars. Ennemie des grands mots et du tapage comme toute personne bien élevée; habituée à jouer des pièces dont les auteurs se consolaient, en l'écoutant, de n'avoir pas de génie; dispensée, après tout, d'apprécier la valeur des réformes littéraires et dramatiques, mademoiselle Mars ne pouvait juger les novateurs que par les dissonances qu'ils apportaient dans ses habitudes et qui froissaient ses instincts de correction et d'élégance. Leurs allures la mettaient en garde contre leurs idées; la longueur de leurs cheveux lui gâtait l'éclat de leurs vers, et ce n'était pas tout à fait sa faute s'ils donnaient à leurs légitimes entreprises l'air d'une invasion de barbares. Mais si la femme leur refusait ses sympathies, l'artiste ne se ménageait pas à leur service; sans elle, le drame de Henri III et sa cour n'aurait pas eu dix représentations, Hernani n'en aurait pas eu six. Les comédiennes les plus vantées de nos jours auront encore bien des progrès à faire avant qu'il nous soit possible d'oublier ce son de voix délicieux, cette diction enchanteresse, cette incroyable justesse de nuances, ces élans merveilleux qui arrivaient au plus haut degré de pathétique sans jamais forcer le ton, sans blesser les oreilles délicates, sans rien sacrifier aux effets de mélodrame.

Ce que nous voudrions rappeler à l'aide de nos souvenirs, c'est l'impression vraie, sérieuse, durable que produisit Hernani, en dehors des exagérations enthousiastes ou hostiles, sur un certain nombre d'esprits justes, fins, déjà nourris de Shakespeare et de Gœthe, de Schiller et de Schlegel, parfaitement préparés à une révolution littéraire, et sachant très-bien qu'à cette date de 1830, quatre ans après la mort de Talma, dans l'état de détresse et de désarroi où se trouvait l'art pseudo-classique, la littérature et le théâtre n'avaient plus que le choix entre une éclipse totale ou une réforme complète. On paraît croire aujourd'hui — et cette version serait en effet fort commode — que le drame de M. Victor Hugo, lors de ce baptême de feu, n'eut que des détracteurs enragés ou des admirateurs frénétiques. Or, comme ces détracteurs personnifiaient une école désormais morte et enterrée, nous aurions à en conclure que la question est jugée et qu'il n'y a plus de place que pour l'apothéose. Il n'en est rien. A travers cette tempête de bravos et de sifflets, au bruit des invectives, des parodies et des quolibets, une ppinion ne tarda pas à se former qui finit par prévaloir, et que nous pouvons regarder comme l'expression la olus nette et la plus sage de la critique du temps. On remarqua, entre autres, un article publié, en mars 1830, par la Revue française, recueil libéral, un peu doctrinaire, avorable aux idées nouvelles, premier essai de concurrence avec les grandes Revues anglaises, recommandé au public sérieux et aux lettrés de bon aloi par les noms lu duc de Broglie, du comte Alexis de Saint-Priest, de MM. Guizot, de Barante, Vitet, Duvergier de Hauranne Charles de Rémusat, Charles Magnin, Prosper Mérimée, Cousin, de Guizard et quelques autres écrivains du même groupe 1. On le voit, ce n'étaient ni des retardataires, ni

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ce recueil très-remarquable, et qu'il est bon de relire, afin de ne pas trop nous enorgueillir des progrès de la critique actuelle, avait pris pour épigraphe le vers d'Ovide:

Et quod nunc ratio est, impetus ante fuit.

Ce qui veut dire (janvier-juillet 1850) qu'après avoir été impétueux, nous allions être bien raisonnables!!!

des rétrogrades. L'article dont nous parlons fut générament attribué à M. Auguste Trognon. Il a beaucoup moins vieilli que le drame qu'il discute; il va nous servir de point d'appui pour réduire à sa juste valeur un succès qui n'a plus de sens, et lui opposer des raisons que nous avons vainement cherchées dans ce fade concert de louanges hyperboliques, à peine entremêlé de quelques airs bouffes. Puisque, en essayant de galvaniser Hernani, on n'a pas craint d'affirmer que la soirée du 20 juin était la véritable première représentation, acceptons cet anachronisme imprudent. Traitons Hernani comme s'il était né d'hier, et appliquons-lui quelques procédés d'analyse volontairement négligés par nos confrères : ils sont gens d'esprit : ils ont deviné qu'il s'agissait cette fois de tout autre chose que de décider si l'œuvre est bonne, médiocre ou pire.

Commençons par rétablir les faits. Interprète du sentiment public, l'écrivain de la Revue française plaçait la question sur son véritable terrain. Dès la fin de mars, le drame de M. Hugo s'écroulait, non plus sous l'effort d'une cabale, mais sous la réprobation raisonnée de ce tiers parti littéraire qui exprimait l'opinion de l'immense majorité, et qui n'eût pas mieux demandé que d'applaudir. Ce qui allait prévaloir contre notre enthousiasme juvénile et se charger de l'arrêt définitif, ce n'était pas la fureur des adversaires; c'était le désappointement de tous ceux que la préface de Cromwell, le talent du poëte, nos confiantes promesses, le nom de Shakespeare imprudemment évoqué, avaient préparés à des prodiges. Ceux-là — et le

nombre en était grand — furent les vrais juges d'Hernani. Juges bienveillants, mais forcés de se rendre à l'évidence, ils le condamnèrent au nom des doctrines mêmes que l'auteur avait proclamées et qui n'avaient rien de commun avec le rigorisme classique.

M. Hugo, disaient-ils, n'a rempli qu'à demi les conditions de son programme. Il a eu le courage d'un réformateur; il n'en a pas montré le génie. La hardiesse de son entreprise suffit pourtant à mériter le respect, et ce respect aurait probablement été unanime, si « l'aveugle enthousiasme d'un petit peuple de jeunes adeptes n'eût soulevé des passions contraires. » — En réalité, ajoutaient-ils, devant la justice commune le drame est condamné.

Voilà la note exacte, quelque chose comme le résumé du président après des débats passionnés. Maintenant, dirons-nous, si le drame était condamné un mois après sa naissance, dans ce moment unique qui ressemblait à une aurore et dont les prestiges devaient donner le change à l'imagination et au goût, que serait-ce aujour-d'hui pour des gens sensés qui voudraient apprécier Hernani en dehors des circonstances étrangères à son mérite? Si dès lors l'aveugle zèle des fanatiques et des énergumènes refroidissait l'estime, paralysait le réspect et légitimait la réaction contraire, quel effet produiraient à présent les acclamations de commande et le fanatisme obligatoire sur un public lettré, spirituel, homogène, qui refuserait à ces ovations artificielles l'aumône de sa curiosité, de son indifférence ou de son dédain?

En somme, Hernani était tombé, comme tombèrent presque tous les drames de M. Hugo. Si nous constatons ce fait auquel nous attachons assez peu d'importance, ce n'est pas par esprit de dénigrement systématique; c'est pour dissiper des illusions dont le Hernani de 1867 prétend recueillir le bénéfice. Jamais M. Hugo n'a réussi au théâtre. Il n'a jamais eu pour lui ni le suffrage des connaisseurs délicats, ni l'entraînement des grandes foules. Trop entier dans ses qualités et dans ses défauts pour s'assouplir au contact d'autres pensées que la sienne, trop personnel et trop absolu pour s'assimiler les sentiments, les caractères et les passions où chacun de nous veut reconnaître quelque chose de lui-même, il a dans sa manière un je ne sais quoi de factice et de voulu qui ne peut agir franchement sur les masses populaires. Instinctivement averti de ce désavantage, voulant en triompher à tout prix et conquérir ces masses dont la froideur le réduit aux succès d'estime, il force le ton, grossit les effets, flatte les passions démocratiques, tombe dans la déclamation et l'emphase, se fait aider par la mise en scène, demande aux coups de théâtre et aux surprises de quoi suppléer à la faculté d'attraction et d'émotion qui lui manque; dès lors il s'aliène la sympathie de ceux qui pourraient remplacer à son profit la quantité par la qualité. C'est à travers ce jeu de bascule, au milieu de ces inconvénients de trop haut et de trop bas, que M. Hugo a poursuivi sa carrière dramatique au grand détriment des directeurs qui se laissaient prendre à ses airs de certitude hautaine et à l'éclat de sa renommée. Que l'on consulte, si on ne nous croit pas, les hommes du métier, les archives des théâtres, les survivants d'Angelo et des Burgraves, toute cette petite presse qui s'amuse à aligner les chiffres et à compter les recettes. L'orage d'Hernani servait de prélude à d'autres chutes ou à des demi-succès laborieux et stériles; la critique modérée et impartiale, arrivant après les tempêtes qui s'éteignaient dans le vide, voyait dans cette œuvre une de ces fautes glorieuses qui ont droit à une absolution éclatante.

On veut faire aujourd'hui de cette faute une merveille, et de cette absolution un triomphe; le défi ne nous effraye pas. Chateaubriand, dans l'article célèbre qui fit supprimer le *Mercure*, parle de ces temples de la haute Égypte dont les initiés défendaient l'entrée et où l'on trouvait, au lieu d'un Dieu, quelque monstre horrible. Ce n'est pas un Dieu que nous allons trouver ici, ni un monstre horrible, mais un mannequin habillé de beaux vers.

Et d'abord laissons là, de grâce, la question, plus vieille que la tour de Babel, des classiques et des romantiques. Oublions Racine et Corneille, Aristote et Schlegel, et ne nous souvenons de Shakspeare que si nous ne pouvons faire autrement. S'il y a des règles variables suivant la différence des temps, les progrès ou la décadence de l'esprit et du goût, il en existe d'immortelles que nul, pas même les hommes de génie, ne saurait enfreindre impunément: le génie consiste à s'accorder si bien avec ces lois, qu'on ne sait plus si c'est lui qui leur com-

munique sa puissance ou si ce sont elles qui lui prêtent leur force et leur harmonie.

Dans l'origine, Hernani avait un sous-titre, l'Honneur castillan. De deux choses l'une, ou ce sous-titre, dont on s'est tant moqué à propos de l'ancienne tragédie et des affiches de province, n'a aucune espèce de sens, ou il exprime l'idée mère du drame. Or, si l'on comprend que le fanatisme, l'amour, la clémence, la haine, le patriotisme, la vengeance, la passion coupable, puissent former ce qu'on appelle une idée mère, que peut être l'Honneur castillan, prêt à se produire sous cent faces différentes? Et que peut-il être surtout dans la pièce de M. Hugo, où il varie d'acte en acte, de scène en scène, pour la commodité des personnages et selon le caprice du poëte? Tantôt élastique et complaisant, tantôt rigoureux et inflexible, cet honneur permet à Hernani de s'introduire en fraude dans le château de don Ruy Gomez, et de lui prendre sa fiancée au moment où le vieillard lui prodigue la plus généreuse hospitalité; plus tard il l'autorise à oublier son serment filial et sa vengeance héréditaire, dès que le roi lui pardonne ses erreurs, lui rend ses titres et lui accorde la main de doña Sol. Puis, au dénoûment, il le force de mourir pour ne pas manquer à une parole donnée dans les conditions les plus absurdes et les plus impossibles. On le voit, avant même d'aborder les sentiments, les situations et les caractères, il est facile de deviner par ce détail que tout, dans Hernani, va marcher au hasard, que les scènes seront juxtaposées sans s'expliquer les unes par les autres, que

l'auteur, ne reconnaissant d'autre loi que son omnipotence poétique, n'a daigné se préoccuper ni de logique, ni d'unité.

lci nous nous permettrons une remarque - cléricale, si l'on veut — au risque de faire rire à nos dépens. M. Hugo a fixé la date de son drame à l'année 1519, et nous allons voir tout à l'heure que, pour nous offrir une ombre de vraisemblance et de couleur locale, il aurait dû choisir une époque beaucoup plus reculée. Eh bien! si, dans notre société sceptique, vouée au culte de la matière et forcée de se créer des idoles pour essayer de se passer de Dieu, le roman et le théâtre ont pu donner pour mobile à quelques-uns de leurs héros le sentiment de l'honneur indépendant de toute idée religieuse, nous nous demandons comment, au seizième siècle, dans la très-catholique Espagne, la religion peut rester si absolument étrangère aux pensées et aux actions des personnages. Ni doña Sol, ni Hernani, ni Ruy Gomez, n'ont l'air de se douter qu'il y a un code supérieur à l'honneur castillan, ou plutôt que cet honneur cesse d'exister s'il se place en opposition constante avec la grande loi morale et chrétienne. On a étourdiment prononcé les noms de Calderon et de Lope de Vega; on a représenté Hernani comme un chant du Romancero, comme un nouveau Cid reparaissant tout à coup dans son héroïque armure et réveillant, au milieu de nos œuvres mesquines, les échos de la poésie chevaleresque. Nous voudrions savoir si ces glorieux ancêtres se reconnaîtraient dans ce singulier héritier, si profondément

oublieux de tout ce qu'ils adoraient, si pressé d'inaugurer en plein moyen âge le règne de la fatalité.

Ceci n'est qu'un préliminaire; arrivons maintenant à ce qui n'a rien de commun avec les traditions, aujour, d'hui abolies, du théâtre classique.

Un drame emprunté à l'histoire doit être fidèle à deux sortes de vérités: la vérité historique et la vérité humaine. C'est désormais, nous ne l'ignorons pas, se montrer bien obstinément naïf que de rappeler les droits de cette pauvre vérité historique. On l'a tellement violentée, défigurée, travestie, mutilée, qu'il n'en reste plus rien qu'un fantôme englouti sous des ruines : c'est en général à l'envie d'amuser le gros public, de caresser sa haine contre les grands, de chatouiller ses appétits révolutionnaires, que nos dramaturges ou nos romanciers à la mode ont sacrifié la vérité de l'histoire ; M. Hugo luimême, dans les œuvres qui suivirent Hernani, ne s'est nullement fait faute de ce moyen de succès. Cette fois, son dédain pour cette vérité gardait encore un caractère lyrique; il la regardait de haut, du haut de ces sphères pleines de rayons et de nuages, où se complaît le lyrisme, où le poëte n'a d'autre guide que son inspiration et sa fantaisie; c'est pour cela peut-être qu'il l'a si mal vue. Hélas! dans ce beau temps, on lui disait: Prenez garde! abaissez vos regards! le drame habite la terre. Aujourd'hui on serait tenté de lui dire: Prenez garde! levez les yeux! la poésie a besoin du ciel.

Aussi bien, les premiers admirateurs — ceux de 1830, les vrais — comprirent vite que, de ce côté-là, il

n'y avait pas de défense possible : quelques-uns même, pour se tirer de ce mauvais pas, exprimèrent le regret que M. Victor Hugo eût choisi pour son drame une époque si rapprochée de nous. Tout était sauvé, dirent-ils, et la couleur historique redevenait merveilleuse d'exactitude et de vérité, si l'auteur eût reculé de deux ou trois siècles la date de son drame, substitué au tombeau de Charlemagne le tombeau du Cid, et à Charles-Quint un de ces Alphonse ou de ces Ferdinand de Castille qui tiennent aisément le milieu entre l'histoire et la légende. L'amitié a de ces maladresses! Nous ne nous apercevions pas que, proposer cette simple variante, c'était reléguer du même coup — un coup de pavé! — cette merveille de nouveauté et d'audace, cette révolution en cinq actes et en vers, parmi ces honnêtes tragédies qui pouvaient indifféremment se passer chez les anciens ou chez les modernes, et dont les alexandrins bénévoles se transportaient sans notable dégât de l'orient au couchant. S'était-on assez moqué du Ninus II, de ce brave M. Briffaut, lequel (c'est de Ninus que je parle) avait été tour à tour, suivant les scrupules de la censure, grec, romain, espagnol et assyrien? L'autre soir, en constatant que ce drame extravagant et, qui pis est, ennuyeux, ne se soutenait que par de beaux vers, en remarquant surtout que les applaudissements redoublaient de frénésie chaque fois que s'offrait un prétexte à allusion, nous ne pouvions nous défendre d'une réflexion mélancolique: Voilà donc, disions-nous, les trois principaux reproches adressés avec une grêle de sarcasmes à la tragédie de l'Empire et des premiers temps de la Restauration : de beaux vers, plantes parasites sur un fond stérile et morne ; des allusions politiques, et ce défaut absolu de couleur et de caractère, qui permet de faire impunément voyager la pièce dans le temps et dans l'espace!... C'était bien la peine de battre en brèche le passé, de rédiger de si superbes programmes! Grande leçon d'humilité et de modération pour les conquérants et les novateurs! Mais les conquérants ne sont pas modérés, les novateurs ne sont pas humbles, et ce n'est pas en poésie seulement qu'après avoir tout bouleversé en pays conquis on retrouve l'ennemi chez soi, en deçà des frontières!

Quoi qu'il en soit, à cette date de 1519, le fameux monologue, dit par un jeune homme de dix-neuf ans, n'est pas seulement, comme le récit de Théramène, un éloquent hors-d'œuvre, mais un gigantesque contre-sens. Ou Charles-Quint n'est encore qu'un étourdi et un roi de théâtre, tel qu'il se montre dans les trois premiers actes; et alors il ne peut avoir une seule des idées que ce monologue exprime; ou son génie a mûri en quelques heures comme un fruit des tropiques, et alors il sait très-bien que le pape et l'empereur ne sont plus tout, qu'il aura à compter avec la France, que Luther n'a pas dit son dernier mot, et que ce bizarre mélange de mysticité théocratique, de droit divin et de velléités populaires est parfaitement contraire à ce que doit penser et dire un prince subitement appelė à prendre possession d'un grand empire et à jouer un grand rôle dans la politique

du seizième siècle. Jamais la ficelle dramatique n'apparut plus clairement que dans ce monologue, qui n'a pas même le mérite de l'originalité; car on le retrouve en prose, sous forme rétrospective, dans un volume de Sismondi: jamais auteur ne se gêna moins pour souffler à haute voix ses personnages et leur faire déclamer ce qu'il dirait lui-même, si, les montrant au public, il voulait y ajouter une glose poétique. Il en résulte une dissonance plus complète encore que celle que nous venons d'indiquer: l'anachronisme ou le contre-sens fait coup double: dans cette page de 1519, les mœurs, les sentiments et les caractères sont du treizième siècle: les idées et le langage sont du dix-neuvième. Ces contemporains quand même du Cid Campéador et d'Alphonse de Castille, ces héros de Lope de Vega et de Calderon, parlent comme s'ils savaient lord Byron par cœur; lord Byron, qui était en 1830 à l'apogée de sa gloire et dont nul n'évitait l'influence!

On s'explique dès lors l'inconséquence et l'incohérence qui se rencontrent à chaque pas dans Hernani. Ce drame a été conçu dans le vague, un vague tout lyrique, propice peut-être à l'inspiration personnelle, mais incompatible avec les exigences du théâtre: il n'en faut pas davantage pour nous rejeter à mille lieues de Shakspeare; voilà pourquoi, bien loin des sifflets classiques, les plus vifs désappointements s'accusèrent tout d'abord chez ceux d'entre nous que nous appelions les Shakspeariens, et qui, préparés à une réforme dramatique par leur admiration pour Hamlet et pour Othello, espéraient trouver

dans Hernani quelques traits de ressemblance avec les chess-d'œuvre du poëte anglais.

Dans Shakspeare — et c'est là un des traits qui le séparent le plus profondément de nos tragiques — le personnage n'est pas pris à un moment unique où les événements qui font le sujet du drame décident de son langage, de ses sentiments et de ses actes. Les caractères, se développant dans toute leur ampleur, comme ils se développent dans la vie, ne sont pas obligés d'être tout entiers dans une passion, et cette passion, à son tour, ne se révèle pas tout entière dans une crise. Les créations du poëte vivent de leur vie propre, et c'est l'admirable secret de son génie que les passions qu'elles ressentent et les catastrophes qu'elles subissent les complètent au lieu de les démentir. Chez M. Hugo, les caractères ont été conçus d'une manière si confuse, avec tant d'insouciance hautaine et de décousu, que leur individualité n'existe pas; ils dépendent des hasards du moment, et comme ces hasards varient, comme le poëte les gouverne à son gré, il y a dans les caractères autant de variantes que le hasard a de fantaisies et le poëte de caprices. Charles-Quint, Hernani, doña Sol, Ruy Gomez, n'ont pas sur la scène une autre existence que Pyrrhus, Oreste et Hermione. Mais quelle différence à l'avantage de Racine! Si le caractère, chez lui, s'affirme tout entier dans une passion et si la passion est bornée par un épisode tragique, du moins caractère, passion et drame s'unissent et se fondent dans une incomparable harmonie. D'un bout de la piècé à l'autre, Oreste, Pyrrhus, Hermione, sont tout à la fois conséquents avec eux-mêmes et avec le sentiment qui les fait agir. Ils sont plus vivants, plus acteurs que les personnages de M. Hugo, parce que toutes leurs actions et toutes leurs paroles tendent vers un but déterminé. Dans Hernani, les personnages ne sont plus que des prétextes à effusions lyriques, des instruments dociles à l'inspiration du poëte; il en joue avec une puissance et un excès de sonorité qui dépassent de beaucoup les tirades de l'ancienne école. « M. Hugo, disait en 1830 un homme d'esprit, n'a pas changé la tragédie française; il l'a multipliée par ellemême. »

Si vous voulez une bonne fois mesurer les distances et comprendre quelle fut la déception des Shakspeariens, ouvrez le Henri V de Shakspeare<sup>1</sup>. Le héros n'est pas sans quelque ressemblance avec le don Carlos de M. Victor Hugo. Là aussi nous voyons un jeune prince, doué de grandes et nobles qualités, mais libertin et débauché, subissant tout à coup une de ces secousses qui rappellent les âmes hautes à leurs devoirs et à leur destinée. Sa conversion ne s'improvise pas en une heure; les évênements qui le transforment ne ressemblent pas au coup de sifflet d'un machiniste, au ressort d'une poupée mécanique. On assiste aux combats intérieurs de cette vaillante nature, engourdie par le plaisir, réveillée par le remords, et lorsqu'Henri dit adieu à ses compagnons de débauche, lorsqu'il reprend possession de lui-même, on

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Revue française; dans bien des parties de notre article, nous n'avons fait que suivre pas à pas le critique de 1850.

se rend parfaitement compte des phases par où a passé le coureur d'aventures pour devenir un vrai prince et un héros. Chez don Carlos rien de pareil; pas la moindre gradation; on dirait qu'il a deux passions à la fois, et les plus absorbantes de toutes, l'ambition et l'amour. Il s'introduit follement chez doña Sol, sachant très-bien qu'il va s'y trouver en présence du jeune homme qu'elle aime, ne pouvant ignorer qu'il va offenser mortellement le vieux Ruy Gomez dont il a besoin; cette folie incompréhensible, il la commet au moment où il vient d'apprendre la mort de Maximilien, empereur d'Allemagne, et où une seule imprudence peut briser ses rêves de grandeur et de puissance. S'il aime doña Sol au point de braver tous les obstacles et tous les périls, à commencer par le ridicule, c'est qu'aucune pensée ambitieuse ne peut encore le préoccuper; s'il prend au sérieux et au vif les graves intérêts qui s'agitent autour de son nom et qu'une fausse démarche risque de compromettre, c'est que doña Sol n'est pour lui qu'un de ces caprices éphémères que les ambitieux et les grands de ce monde réservent pour leurs heures de loisir. Le spectateur, j'en conviens, a un moyen de concilier ce qui nous semble inconciliable; c'est de ne croire ni à cette ambition, ni à cet amour; dans le fait, le don Carlos de M. Victor Hugo parle et agit de façon à nous donner constamment envie de le regarder comme un type de mystification theâtrale et poétique. Pour bien préciser l'effet qu'il produit et, en général, l'impression que nous laisse ce drame, nous sommes forcés d'emprunter aux enfants une de leurs locutions familières et à l'argot littéraire un de ses mots favoris. Évidemment, ce n'est pas *pour de* bon, et on ne peut croire que c'est arrivé.

Nous venons de voir comment don Carlos ou Charles-Quint satisfait, dans Hernani, à cette condition de vérité ou de vraisemblance historique, d'autant plus essentielle ici que ce personnage tient une place plus large et plus nette dans l'histoire. En nous montrant ce Charles-Quint de fantaisie — d'une fantaisie qui ne respecte pas même les simples données du bon sens — M. Hugo, à qui les Romains de Corneille et les Grecs de Racine n'avaient pas paru assez Romains, assez Grecs et assez vrais, prėludait à ce singulier cours d'histoire et d'antithèse comparées, où son bon plaisir de conquérant et de despote réduit les noms historiques à n'être plus que des étiquettes : il faisait pressentir ces rois et ces reines qu'il appelle François Ier ou Marie Tudor, mais qui ne sont, en réalité, que les humbles symboles de l'omnipotence du génie, chargés par le maître de nous intéresser au spectacle de tout ce qu'il peut y avoir d'ignominie sur le trône, de vertu dans le ruisseau, de bassesse dans la grandeur et de grandeur dans l'abaissement.

Avec Hernani, doña Sol et Ruy Gomez, nous pouvons ne plus songer qu'à la vérité humaine. Elle suffit, et au delà, pour les condamner à mort, que dis-je? pour prouver qu'ils n'ont jamais vécu.

Hernani est le plus insensé de ce groupe qui n'a d'autre raison d'être que le désir de versifier un certain nombre d'inspirations lyriques ou personnelles et de les faire ré-

citer par des acteurs, après les avoir découpées en cinq actes. Il y a chez lui -- et nous admettons que ces divers traits ne s'excluent pas - du grand seigneur, de l'outlaw, du bandit et de l'amant : soit; mais pour que ces éléments variés se combinent et forment un caractère, il faut que Hernani soit, avant tout, un homme d'action. Il faut qu'il agisse dans le domaine de la passion amour, haine ou vengeance -- comme il a dù agir dans la montagne pour exercer, malgré son jeune âge, sur ses compagnons de révolte et de périls, l'ascendant nécessaire à ce genre de commandement. Des scrupules, il n'en a guère, et il ne peut pas en avoir. Sa haine contre le roi, son état de proscrit, son amour pour doña Sol, sa vie en plein air, voilà tout son code de morale. Pour posséder celle qu'il aime, pour se venger de celui qu'il déteste, il brûlerait au besoin la moitié de la ville. Qu'un sentiment d'honneur survive encore dans cette âme de gentilhomme ulcérée par l'injustice et le malheur, c'est possible, mais dans des conditions particulières, dans l'alternative, par exemple, d'un grand péril et d'une lâcheté.

Dès les premières scènes, Hernani le prend de trèshaut avec tous les sentiments qui vont lui servir de mobile; ce ne sont qu'imprécations furieuses, rugissements de lion, hymnes d'adoration, cris de rage, déclaration de guerre à la vieillesse, à la royauté, à tous les respects et à toutes les puissances de la terre. Maintenant, qu'il agisse comme il parle, et nous pourrons avoir un type de passion fébrile et de sauvage énergie, à la Byron, trèseu compatible avec l'esprit du quinzième siècle, mais ui ne manquera pas de caractère. Hélas! c'est ici qu'il aut se voiler la face et qu'éclate le vice d'un système qui est la négation même de tout art dramatique. Sous a dictée de M. Hugo, Hernani parle, déclame, crie, 'exhale en strophes ardentes, lance l'éclair et la foudre, ous donne le spectacle d'un cratère en éruption; mais lès qu'il faudrait aller droit au fait et cesser d'être une de pour devenir un homme, tout ce beau feu s'éteint our faire place à une série de défaillances et d'incoiérences. Au premier acte, Hernani a une heure devant ui ; doña Sol est fort disposée à se laisser enlever et le ui fait entendre avec une bonne volonté digne d'un chevalier plus entreprenant. Au lieu d'en profiter, il aime nieux raconter à la jeune fille ce qu'elle sait déjà — proedé de la plus pure tragédie classique — nous faire adnirer un luxe de poésie qui ne nous apprend rien, et inalement s'attarder jusqu'au moment où il sera pris comme dans une souricière. Le second acte nous le nontre plus étonnant encore : là, il n'est plus enfermé, l est dans la rue; doña Sol, la nièce mal gardée, est venue le trouver; elle lui offre formellement de le suivre. Leur fuite sera protégée par tous les montagnards dont il est le chef et qui sont à peu près les maîtres de a ville: il aime mieux recommencer son duo sentimental. Nous venions d'applaudir miss Smithson et Charles Kemble dans Roméo et Juliette, et la prétention du poëte, apostillée par notre admiration complaisante, était de donner un pendant à la scène du balcon. Est-ce tout? Non : il a

une occasion unique de tuer le roi, de le tuer sans phrase, ce roi qui n'est plus seulement son ennemi, mais son rival, et qui vient encore d'user d'un vieux moyen de comédie pour lui souffler sa maîtresse. Tuer? agir? la pièce serait finie; mieux vaut échanger avec le roi une sorte de marivaudage chevaleresque, un assaut de générosité, bon peut-être à mettre en relief deux faces de l'honneur castillan, mais propre surtout à démentir tout le rôle d'Hernani, tel qu'il s'est posé depuis le commencement de la pièce. A dater de ce moment, il est clair que l'auteur remplacera tout par le discours, et que le discours ne sera pas même en situation. Pour lui comme pour son héros, l'urgente nécessité de se défaire du roi et d'emmener doña Sol n'est rien; ce qui importe, c'est de livrer aux applaudissements du parterre cette aigle impériale et cet œuf dont l'esset infaillible. L'allusion et la métaphore substituées à la logique de l'action et des caractères, qu'avait fait de plus et de pire cette pauvre tragédie classique?

En entrant, au troisième acte, dans le château de son autre rival, le vieux Ruy Gomez de Silva, Hernani a sans doute laissé à la porte le peu qui lui reste d'honneur castillan: une fois entré, il ne peut plus avoir qu'une idée, profiter de son déguisement de pèlerin et de la confiance du vieillard pour s'emparer de doña Sol; or, comme il est bien sûr que Ruy Gomez va élever l'hospitalité jusqu'à des proportions épiques, il se condamne d'avance à un rôle qu'il ne saurait bien jouer s'il ne s'est préalablement débarrassé de tout *préjugé*, de tout scru-

ule et de toute honte. Au quatrième acte, sa défaillance st d'une autre sorte; cet outlaw formidable, ce proscrit, e grand rebelle, ce conspirateur, ce fils qui a juré de enger la mort de son père, ce gentilhomme qui s'est fait andit pour mieux poursuivre sa vengeance, abdique suitement toutes les passions qui nous ont valu tant d'hénistiches pareils à des explosions de chaudière; pouruoi? parce qu'il obtient satisfaction dans son amour et ans sa vanité. Le lion enragé devient agneau caressant; ernani tend le cou, non pas à la hache du bourreau u'il défiait, mais au collier de la Toison d'or, dont le ratifie Charles-Quint transfiguré. Si c'est ainsi que doient se dénouer, dans un drame héroïque, les haines éréditaires et les conspirations à grand orchestre, nous e voulons bien; mais alors à quoi bon évoquer l'honeur castillan du seizième siècle? Le nôtre y aurait suffi, t l'on a tort de nous dire que ce drame a le mérite de ous enlever bien loin des réalités contemporaines.

C'est pourtant après cette série de déchéances et d'ablications morales, lorsque l'honneur castillan a été tour tour sacrifié pour une femme, un titre ou un collier, que l'on nous demande un effort de complaisance, qui erait impossible quand même les quatre premiers actes nous auraient maintenus dans les sphères les plus hautes le l'héroïsme et de l'immolation chevaleresque. Hernani redevient esclave de l'honneur castillan, au moment où es juges les plus rigoureux lui conseilleraient de se dérober à cet esclavage. Quel tribunal d'honneur hésiterait à le délier de ce pacte impie, qui est d'ailleurs rompu de lui-même puisque le complot dont il faisait partie n'existe plus? Quoi! le Hernani du troisième acte a sournoisement violé les lois de l'hospitalité ; le Hernani du quatrième a précipitamment abjuré son serment, le tout sans autre motif et sans autre excuse que son amour; et quand cet amour, après les jours d'épreuve, touche à d'ineffables félicités, quand ce jeune homme de vingt ans, ce Roméo brûlé par le soleil des Castilles, compte les battements de son cœur et n'a plus qu'à entrer dans la chambre nuptiale, c'est alors qu'il se croit obligé de mourir et de voir mourir avec lui sa jeune femme, parce qu'un vieillard qui n'a plus rien d'humair vient lui rappeler son serment et sonner du cor sous sa fenêtre!... Ainsi, lorsque Hernani, pour être fidèle à l'esprit de son rôle et au programme du poëte, devai agir selon les lois de l'honneur chevaleresque, il s'en es écarté sans scrupule ; et lorsque cet honneur chimérique n'exige plus rien, lorsque le sacrifice qu'on lui demand révolte à la fois la raison et la nature, lorsqu'il n'y a plu là qu'une gageure entre l'auteur, son sujet et son public on veut que j'y croie, que j'applaudisse, que je sois ému On veut que j'accepte cette immolation soudaine de tou l'être — l'âme, le cœur, la chair, les fibres les plus vic lentes et les plus délicates — non pas à un devoir d conscience, mais à un crime réprouvé par le ciel et pa la terre, par la religion et l'humanité! Non, je protest au nom d'un sentiment invincible, supérieur à toute ha lucination ou à toute prestidigitation poétique; je d tout bas à Hernani : Mais, malheureux! commence pa jeter ce vieux bonhomme à la porte; vous vous expliquerez plus tard!... Maintenant, que l'on éprouve une émotion, ou plutôt une sensation toute nerveuse en voyant ces deux beaux jeunes gens se rouler dans les convulsions de l'agonie sous les yeux du fantôme implacable; que l'élan pathétique de doña Sol, sous les traits d'une actrice de talent, fasse couler quelques larmes, que nous importe? une émotion achetée à ce prix ne compte plus; nous avons vu de vulgaires scènes de mélodrame, dont les titres seuls paraîtraient une insulte à M. Victor Hugo, agiter bien autrement les nerfs et mouiller beaucoup plus de mouchoirs.

Nous serons plus brefs avec doña Sol et Ruy Gomez: le pathétique élan dont nous venons de parler forme à peu près tout le rôle de cette jeune fille qui, disait-on, devait donner une sœur à Ophélia et à Juliette. Dans les quatre premiers actes, elle semble n'être en scène que comme un témoin passif ou un enjeu inanimé. A quoi bon insister? L'effet même de la représentation en dit plus là-dessus que toutes nos remarques; mademoiselle Mars n'avait rien pu faire de ses quatre premiers actes où elle était constamment réduite à écouter d'interminables dialogues; c'est ce qui mit de l'aigreur dans ses relations avec le poëte : son magnifique réveil au dénoûment sauva tout, et c'est ce qu'on a jugé à propos d'oublier. Ce qui n'est pas moins évident, c'est que le caractère de doña Sol, si peu accusé qu'il soit, l'est cependant assez pour révéler deux natures différentes; elle alterne entre la langueur, la passivité allemande, et l'ardeur,

l'impétuosité espagnole. L'extrême abandon qu'elle a mis dans ses rapports avec Hernani, les facilités d'enlèvement qu'elle lui a offertes et dont l'héroïque bavard a si mal profité, rendent fort invraisemblable l'espèce d'élégie sentimentale et mystique qu'elle oppose à l'amoureuse impatience de son amant devenu son époux. Le hasard, encore une fois, et le caprice du poête se sont si absolument substitués à la logique et à la vraisemblance des caractères, que même ce rôle qui ne dit rien trouve moyen de se contredire.

Il v a bien plus de contradictions encore dans le personnage de don Ruy Gomez de Silva, le mieux fait pour jeter, comme on dit, de la poudre aux yeux et provoquer l'admiration des badauds. Débonnaire, crédule, parleur intarissable, il s'annonce presque, à son entrée, comme un personnage de comédie : je me souviens qu'à la première représentation le public s'y trompa : on crut que M. Hugo, mêlant, en vertu des licences romantiques, la comédie au drame, avait voulu faire de son vieillard un Cassandre ou un Géronte. Au troisième acte, don Ruy Gomez est élégiaque, poétique, sentimental, héroïque; au cinquième, il est odieux, impie, insensé, monstrueux; ou plutôt, par un procédé que nous devions retrouver, l'année suivante, dans Notre-Dame de Paris, ce type vénérable de l'honneur castillan, ce représentant de l'antique chevalerie du Cid et de Roland, cesse même d'être une créature humaine, d'avoir une âme, pour devenir une espèce de pétrification symbolique. Cet Espagnol du Romancero, n'ayant vécu que d'honneur, de religion,

l'héroïsme, personnifie en guise de conclusion finale la atalité; il est le Claude Frollo chevaleresque, de même que Claude Frollo sera le Ruy Gomez sacerdotal. Comme out cela nous rend bien l'Espagne du moyen âge, l'Espagne du seizième siècle! Et comme on a bonne grâce persifler les poëtes qui prêtaient aux héros de la guerre le Troie les sentiments et le langage des habitués de Versailles! Encore si l'on sentait, sous ces variations, à ravers ces alternatives de bavardages, de magnanimité, l'amour et de rage séniles, un fond de nature espagnole! S'il y avait un tissu quelconque, quelque chose le solide et de saisissable sous ces broderies de formes et le couleurs si disparates! Mais non; le poëte toujours, ien que le poëte! De même que les autres acteurs de Hernani, dont Ruy Gomez, tour à tour voisin d'Arnolphe ou le Bartholo, faiseur d'élégies et de ballades, rival du vieil Iorace, émule de l'antique Fatum et finalement passé à l'état le vieux monstre, n'est dans le fait qu'un modèle d'ateier, prenant par ordre diverses expressions et diverses attitudes, dont l'artiste s'empare pour faire briller ses alents. Voilà donc, en somme, le progrès réalisé par ces nardis novateurs, qui se vantaient de ramener au vrai 'art dramatique longtemps asservi à des règles de convention et emprisonné dans le moule académique! Voilà le produit le plus net de cette révolution qui devait faire poser devant nous des créations vivantes au lieu de fanômes habillés d'alexandrins! Nous n'avons plus la tragédie, et nous n'avons pas le drame ; ce que l'on nous offre sous ce titre, c'est une œuvre de pure imagination

écrite, non pas dans les conditions nécessaires pour ranimer une époque, en retracer les mœurs et les caractères, pour faire agir et parler des personnages réels et pour nous forcer d'y croire, mais d'après l'inspiration personnelle et la volonté actuelle du poëte. C'est la confusion des genres en attendant la confusion des langues. Si l'ode, l'élégie, la poésie intime, peuvent et doivent avoir pour date notre émotion du jour ou de la veille, c'est le procédé contraire qu'il faut demander au drame : il n'existe que si le poëte s'oublie et s'absorbe dans son sujet et ses personnages, si nous, spectateurs, nous pouvons avoir l'illusion d'un temps qui n'est plus le nôtre, la faculté de redevenir, pour quelques heures, les contemporains des personnages qui passent sous nos yeux. La personnalité du poëte est-elle ou se croit-elle trop puissante pour abdiquer? Son inspiration est-elle trop éloquente pour qu'il lui refuse la parole? Alors, qu'il ait recours au chœur antique; qu'il interrompe, de temps à autre, ses acteurs pour nous dire sa propre pensée.

Entre des caractères faux, inconséquents, prompts à se démentir de scène en scène, toujours pressés de parler, jamois d'agir, n'ayant d'autre existence que celle qu'ils tiennent de l'imagination de M. Hugo, que pouvaient être les situations? Il n'en est pas une qui résiste à la plus indulgente analyse, et, si nous nous abstenons de détailler nos preuves, c'est de peur de tomber dans les redites. Non-seulement les entrées et les sorties ne s'expliquent pas, mais on chercherait vainement une scène où les acteurs, la situation étant donnée, fassent ou disent ce que leur indique le plus vulgaire bon sens, e raisonnement le plus simple. Bornons-nous aux prenières scènes du premier acte : Comment don Carlos, achant que Hernani va venir chez doña Sol et qu'elle le eçoit tous les soirs, choisit-il justement l'heure du berger our en faire l'heure du loup? Doña Sol, si inflammable qu'on la suppose, est fille de bonne maison; pour être rrivée vis-à vis de Hernani au point où elle en est, il aut, j'aime à le penser, qu'il y ait eu déjà un grand nombre d'entrevues et de tête-à-tête. Comment se fait-il que le jeune amant sans barbe lui raconte ses petites afaires, exactement comme s'il la voyait pour la première ois? Que deviennent, en présence de cette bizarrerie, les sarcasmes adressés aux expositions d'Iphigénie ou de Bajazet, où tout du moins est motivé? Don Carlos sort le son armoire; ainsi qu'on devoit s'y attendre, don Ruy Gomez surprend les deux hommes chez sa nièce; qui expliquera jamais l'espèce de charade que s'amusent à ouer Ruy Gomez et don Carlos, et qui a plus de soixante vers? Après avoir patiemment subi ce débordement d'hémistiches, le roi se fait reconnaître. Quelle que soit la crédulité du vieillard, comment peut-il admettre que ce prince de dix-neuf ans ait choisi la chambre de doña Sol pour avoir avec lui une conférence nocturne et politique? Quand l'invraisemblance parvient à ce degré d'impossibilité et de folie, les beaux vers ne réparent rien; et Talma, bon juge en pareille matière, aurait dit qu'ils ne sont qu'un malheur de plus.

Je parle de vraisemblance: que serait-ce, si je discu-

tais la convenance, dans le sens même de cet honneur castillan que M. Hugo a hissé sur de longs roseaux taillés en échasses? Il y a, par exemple, au second acte, un détail qui vaut de l'or: le roi, entouré de jeunes seigneurs, donne par distraction, à l'un d'eux, don Ricardo, le titre de comte; puis lorsqu'il s'aperçoit de sa mèprise, un roi ne devant jamais reprendre ce qu'il a donné, il ajoute: « J'ai laissé tomber ce titre; ramassez.» — Vous figurez-vous, en 1519, un grand d'Espagne ramassant un titre comme un chien battu se jette sur un os? Mais songez donc! Ricardo avale un affront pour avoir un titre; M. Hugo commet un contre-sens pour forcer un applaudissemennt. Un grand d'Espagne et un grand poëte doivent bien ces politesses à un parterre démocratique.

N'allons pas plus loin; deux motifs peuvent engager la critique à abréger ou à se taire: la crainte d'avoir tort et la certitude d'avoir trop raison.

Que reste-t-il donc de ce drame superbe, qui doit être — c'est le mot d'ordre — le Cid du dix-neuvième siècle? La délicieuse tirade qui ouvre le troisième acte, la scène des portraits, qui est d'une grande allure, des beautés poétiques que nous n'avons nulle envie de contester, et un certain nombre de vers éclatants, qui, ayant eu le bonheur de naître au bon moment, à l'heure où nous étions tous avides et enivrés de poésie, sont devenus des vers-proverbes pour une génération tout entière. Hernani a eu sa légende, et c'est le privilège de la légende d'admettre et d'embellir ce que rejetterait l'his-

toire. Repris dans des conditions ordinaires, ce drame aurait été écouté avec un mélange d'étonnement railleur et de respectueux ennui. Il a suffi de circonstances favorables admirablement exploitées, d'une mise en scène supérieure à tous les chefs-d'œuvre des décorateurs et des machinistes, pour lui rendre une vie artificielle que prolonge en ce moment une curiosité trop cosmopolite et trop affairée pour être bien littéraire. Ce succès d'Hernani, presque aussi vif que celui de la Grande-duchesse de Gérolstein, de la Biche au bois et des lions de M. Batty, méritera en effet de compter parmi les produits de l'Exposition et de l'industrie de 1867.

Pour nous, dont les souvenirs vont plus loin et dont la pensée essaye de monter plus haut, Hernani a le double inconvénient de nous rappeler des promesses dont aucune n'a été tenue et de renfermer en germe des défauts qui ont pris, notamment dans ces derniers temps, des proportions formidables. Nos mécomptes s'aggravent et s'enveniment de tout ce que M. Hugo nous avait fait espérer et de tout ce qu'il nous a fait subir. Savez-vous ce quisoutenait Hernani, ce qui justifiait alors notre enthousiasme, et ce qui, anjourd'hui encore, nous permet de mêler à nos déceptions, à nos critiques et à nos rancunes un légitime sentiment de fierté? Il y avait dans ce premier auditoire, comme dans le drame même, du héros et de l'enfant. Ces personnages incohérents, ces situations décousues, ces discours interminables, ces coups de théâtre puérils, tout cela nous parlait notre langue. Cette langue passionnée; véhémente; déclamatoire, au-dessus et au

delà du ton, était bien celle du moment, et s'accordait avec ce qu'il v avait d'excessif dans les idées, les espérances et les rêves. Nous y retrouvions le spiritualisme exalté dont les chaudes et vivifiantes influences pénétraient partout, idéalisaient la vie publique et privée, renouvelaient la philosophie, retrempaient la littérature, enflammaient l'éloquence, ennoblissaient les hardiesses de la politique, élevaient à l'unisson l'art et la poésie, l'imagination et l'âme : oui, le spiritualisme, et quand les nouveaux admirateurs de Hernani associent je ne sais quel hosannah matérialiste et athée aux ivresses de leur facile triomphe, ils font acte à la fois d'ingratitude et de maladresse; d'ingratitude, car leur cher Hernani n'aurait pas vécu un mois, si l'atmosphère intellectuelle et philosophique de cette époque eût ressemblé à celle d'aujourd'hui; de maladresse, car ils nous donnent sur le poëte qu'ils divinisent un triste, mais accablant avantage; l'avantage d'avoir été dupe, et de ne plus l'être; ils nous autorisent à demander ce qu'il y avait de sérieux et de sincère dans ces effusions spiritualistes qui touchaient au mysticisme, et faisaient dire aux mauvais plaisants que le romantisme était une grimace dans une auréole. Veut-on savoir quel était alors le diapason? Veuton, pour parler l'affreux style moderne, apprendre dans quelle communion de pensées, de sentiments et de langage vivaient le poëte, ses disciples immédiats et leurs innocents complices? J'extrais de mes souvenirs de 1850 le passage suivant, auquel des circonstances récentes ajoutent un certain intérêt de curiosité et de contraste

Peu de temps après *Hernani*, M. Sainte-Beuve dédiait à M. Victor Hugo son poétique recueil des *Consolations*, et il lui disait dans sa dédicace:

« ...Bien jeune vous avez marché droit, même dans la « nuit: le malheur ne vous a pas jeté de côté; et comme « Isaac attendant la fille de Béthel, vous vous promeniez « solitaire dans le chemin qui mène au puits appelé le « puits de celui qui vit et qui voit, viventis et videntis. « Votre cœur vierge ne s'est pas laissé aller tout d'abord « aux trompeuses mollesses, et vos rêveries y ont gagné « avec l'âge un caractère religieux, austère, primitif et « presque accablant pour notre faible humanité d'au- « jourd'hui. Quand vous avez eu assez pleuré, vous vous « êtes retiré à Patmos avec votre Aigle, et vous avez vu « clair dans les plus effrayants symboles. Rien désormais « qui vous fasse pâlir; vous pouvez sonder toutes les « profondeurs; ouir toutes les voix; vous vous êtes fa- « miliarisé avec l'infini... » (Avril 1830.)

Voilà la note dominante; et ne croyez pas que personne parmi nous eût envie de rire en lisant cette page; nous regrettâmes, j'en suis sûr, de ne pas l'avoir écrite; nous fûmes même si certains et si contents de la comprendre qu'il nous sembla que nous l'avions pensée. On était alors naturellement emphatique, naïvement enclin au libre échange entre initiés et hiérophante. Si je rappelle ce magnifique spécimen de galimatias romantique et mystique, ce n'est pas pour prendre une revanche quelconque contre le Sainte-Beuve d'à présent; c'est pour constater que, dans cette température, Hernani

devait reussir, et que, maintenant, ce succès est un effet sans cause.

Les années ont marché; quelques-unes ont pu compter double; les enthousiasmes se sont éteints, et ceuxlà ne peuvent pas se plaindre d'avoir dissipé à leurs dépens nos illusions, qui ont essayé d'absorber à leur profit nos croyances. On a vu clair, comme disait M. Sainte-Beuve, non pas dans les plus effrayants symboles, mais dans un mystère plus instructif; le mystère d'un orgueil immense et d'une personnalité énorme, s'enveloppant dans des nuages et se déguisant sous de hautaines formules. Les situations se sont dessinées; le groupe primitif, ou, si l'on veut, le Cénacle s'est dispersé; chacun a suivi sa vocation, son intérêt ou sa nature; à mesure que la séparation devenait plus nette et plus formelle, chacune des deux fractions s'est exagérée dans le sens qui lui est propre, Les hommes d'infiniment d'esprit et nous sommes parfois tentés de trouver que M. Sainte-Beuve en a trop — se sont lestement débarrassés de l'appareil hiératique, et si l'on a encore quelque chose à leur reprocher, ce n'est plus un excès de spiritualisme et de mysticisme. On sait où ils sont aujourd'hui - aussi loin que possible du Sinaï et de l'Horeb.

M. Hugo, ainsi qu'on pouvait dès lors le prévoir, a suivi la marche contraire; entouré d'un petit noyau de fidèles, d'autant plus exaltés qu'ils restaient moins nombreux, il a continué de prendre au sérieux les attributions sacerdot<sup>a</sup> ' set prophétiques qu'on lui avait tout d'abord décernées. Nous lui avions assigné Patmos pour domicile; il n'a pas voulu en démordre; seulement Patmos, après avoir servi de refuge à de doux rêves de poésie et d'amour, a été peu à peu visité par des visions étranges et des hallucinations alarmantes. Le songe s'est changé en cauchemar, les lubies du jeune homme en manies d'homme âgé; ce qui n'était qu'un penchant est devenu tout le caractère; ce qui n'était qu'un trait du visage est toute la figure. Le grand poëte a passé grand pontife. A présent le pli est pris; chaque nouvel ouvrage, chaque manifeste épistolaire, chaque démarche concertée en vue du public, révèlent un nouveau symptôme de cette maladie morale. Ce qu'y a gagné son génie, ce qu'y gagnera sa gloire, M. Hugo le saura un jour; ou, s'il l'ignore, la postérité le saura pour lui.

C'est le moment qu'a choisi une jeunesse sans lien avec nos chimères, sans engagement avec nos erreurs, pour applaudir avec passion — presque avec menace — un drame qui ne peut plus avoir désormais d'autre valeur que celle d'un renseignement. Les illusions qui nous aveuglaient sur Hernani, elle ne les a pas; les expériences qui nous ont éclairés, elle n'a pas voulu les mettre à prosit; il lui a plu de se créer le mirage du passé, comme nous nous étions livrés au mirage de l'avenir. Les conditions ne sont pas les mêmes, et il vaut mieux se laisser abuser par des espérances que par des souvenirs. Renfermé dans le domaine littéraire, Hernani n'est plus discutable : hors de la littérature cesse notre compétence. Ce qui est positif, c'est que ces ovations



tapageuses seront tôt ou tard funestes à la légitime renommée de M. Victor Hugo. Nul n'aura plus à perdre que lui quand viendra l'heure du déchet et du triage, et la soirée du 20 juin 1867 figurera pour sa part dans le règlement définitif.

## M, GUIZOT

Juillet 1867

Neuf ansse sont écoulés depuis la publication du premier volume de ces *Mémoires*; avec quelle vaillance et quel succès l'œuvre a été menée jusqu'au bout, vous le savez. Lorsque j'eus l'honneur, en mai 1858, de rendre compte du tome I<sup>er</sup>, j'espérais bien que l'énergique et laborieuse vieillesse de l'illustre écrivain arriverait sans encombre à sa dernière page; mais je n'espérais guère me trouver encore à mon poste, en juillet 1867, pour parler des dernières chapitres, comme j'avais parlé des premiers.

Aujourd'hui, si je ne me trompe, ce n'est pas une analyse, c'est une conclusion que demandent à la critique les *Mémoires* de M. Guizot.

S'il fallait le suivre à travers ces années singulières où

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Huitième et dernier volume des Mémoires pour servir à l'Histoire de mon temps.

chacune de ses victoires au dedans et au dehors le rapprochait de la catastrophe finale, je dépasserais de beaucoup mon cadre. Si je voulais citer ou seulement indiquer au courant de la plume les beautés de détail, les passages dignes d'admiration ou de respect, les portraits tracés de main de maître, les touchants ou éloquents hommages adressés à des hommes bien divers, tels que Pie IX, lord Aberdeen ou le comte Rossi, j'aurais l'embarras du choix; enfin, si j'entamais le chapitre des objections, je risquerais de tomber dans les redites.

Ces objections ont été de deux sortes : M. Guizot avaitil assez tenu compte du double effet de ce dénoûment fatal dont ses récits avaient à subir le contre-coup, et qui peut se résumer en deux mots : diminution et changement? Diminution d'intérêt et changement de points de vue!

Ainsi, pour nous borner à un exemple emprunté à ce huitième volume, deux cent trente-huit pages sur les mariages espagnols, n'est-ce pas trop, quand on songe que ces mariages, dont la politique française eut assurément à s'applaudir, ne devaient être; quinze mois plus tard, que les épaves du grand naufrage où s'engloutirent tant d'heureux présages et d'espérances? D'autre part, en présence de souvenirs tels que l'épisode de Belgrave-Square ou les agitations soulevées dans tout le pays par la réforme électorale, peut-on admettre qu'un homme d'État, un penseur de premier ordre, apaisé par des années de recueillement, de réflexion et de retraite, fasse si peu de concessions à l'expérience et s'abstienne de

tout ce qui ressemblerait, je ne dis pas à un désaveu, mais à l'expression ou à l'ombre d'un regret?

Ces objections, nous n'avons plus à les formuler; elles subsistent; mais si M. Guizot a péché par excès de confiance en lui-même, de fidélité à ses idées, de complaisance pour ses souvenirs, s'il s'est trop figuré qu'il vivait et pensait, parlait et écrivait encore à l'époque où il se revoit premier ministre, maître de la majorité dans les deux Chambres, subjuguant par son éloquence ceux mêmes qu'il ne ramène pas à ses doctrines, autorisé à compter sur la prospérité du pays, sur le bon esprit de l'armée, sur les sympathies d'une bourgeoisie intelligente, gardons-nous, à notre tour, de commettre, en petit et dans un autre genre, la même faute; nous n'aurions pas les mêmes excuses. Nous lui reprochons d'avoir écrit tout ou partie de ses Mémoires comme s'il oubliait qu'il y a eu une Révolution de février, et quelles en ont été les suites : n'avons pas l'air, nous, de traiter comme non avenus les neuf ans que nous avons traversés entre le commencement et la fin de cette publication mémorable.

Ces neuf ans qui semblaient devoir nous éloigner de plus en plus du temps que M. Guizot nous raconte et de la politique dont il s'est fait l'historiographe après en avoir été l'interprète, nous en rapprochent, au contraire, en ce sens qu'ils ont accrédité et ravivé, par comparaison, bien des idées, bien des images que l'on pouvait regarder alors comme des illusions rétrospectives. En 1858, il fallait pousser jusqu'au fanatisme — les gens impolis disaient au radotage — le goût des

libertés parlementaires, des immunités de la tribune et de la presse, pour les regretter ou s'en souvenir au milieu des satisfactions orgueilleuses d'une situation magnifique, sereine comme un lendemain de victoire, faite pour flatter notre amour-propre national, pour affermir notre sécurité, pour tripler nos capitaux, et où nous n'avions à craindre que de nous réveiller, un beau matin, trop glorieux et trop riches. Il fallait exagérer jusqu'à l'idolâtrie le culte des personnes, pour s'inquiéter de savoir en qui se personnifiait, à une époque fabuleuse, le régime constitutionnel, quand on voyait le système opposé combler de joie l'industrie et l'agriculture, vaincre ou pacifier l'Europe, édifier à la fois le prochain et les maisons, aligner les idées, les soldats et les rues, et nous donner à tous le plaisir d'être enfin, après trois ou quatre essais malheureux, gouvernés selon nos mérites.

On ne pouvait parfois se défendre d'un mélancolique sourire en songeant à ces trésors de talent, de style, de fermeté, de persévérance, dépensés sur la question de savoir si, décidément, l'affaire Pritchard avait laissé intact l'honneur de la France, si le droit de visite nous avait humiliés devant la perfide Albion, et si les satisfaits avaient eu tort ou raison dans leur optimisme. Il nous semblait, révérence parler, voir un pauvre compter sa monnaie pendant que nous entassions nos billets de banque.

Aujourd'hui, nous ne sommes plus si dédaigneux ni si fiers; quand M. Guizot nous dit, dans son beau langage: « Je ne me dissimulais pas que la France gardait, des derniers incidents diplomatiques et militaires, une impression amère... C'était uniquement dans la complète publicité et la discussion approfondie des faits, c'est-à-dire dans la forte et franche pratique du gouvernement libre, que je voyais une arme efficace contre le péril de cette situation, et le moyen de relever la bonne politique à son juste rang, malgré le fardeau qu'elle avait à soulever; » quand il nous représente les bienfaits de la liberté comme le seul dédommagement de ces déceptions, de ces humiliations passagères, égratignures d'amour-propre dont la guerre peut faire d'incurables blessures, nous n'avons plus envie de le traiter de retardataire, et peu s'en faut que ce souvenir d'il y a vingt-sept ans ne devienne à nos yeux la leçon d'hier ou de demain.

Lorsque M. Guizot nous dit: « Il y a, pour le pouvoir, un sûr moyen de se prouver étranger à toute corruption; c'est de la poursuivre partout où il en aperçoit la trace. Corrompus ou seulement corruptibles, les intéressés ne s'y trompent pas; ils savent parfaitement que le pouvoir qui ne leur accorde pas la faveur du silence n'est pas plus leur pareil que leur complice; et le public, malgré sa crédulité méfiante, en est bientôt aussi convaincu que les intéressés. » — Lorsqu'il ajoute, avec une sévérité qui nous semble excessive, mais qui, sous sa plume, n'est pas suspecte: « De graves soupçons s'élevèrent contre un homme de talent, naguère membre du cabinet, et qui en était sorti pour devenir l'un des présidents de la cour de cassation. Nous y regardâmes

avec une attention aussi scrupuleuse que douloureuse; dès que nous eûmes seulement des doutes, M. Teste fut traduit devant la cour des pairs, qui porta dans l'instruction de son procès autant de fermeté que de patience; et de question en question, de débat en débat, l'ancien ministre fut amené à l'aveu du CRIME, et en subit, ainsi que ses complices, la juste peine; » — loin de nous plaindre que cette page et quelques autres ne nous disent plus rien, que le temps, la distance, le changement complet des institutions et des mœurs publiques leur aient fait perdre leur intérêt et leur sens, nous sommes presque d'avis qu'elles nous en disent trop, qu'elles se lient trop étroitement à nos réflexions présentes; qu'à force d'être opportunes, intéressantes et significatives, elles deviennent involontairement satiriques; et nous arrivons par une pente bien naturelle à la conclusion suivante: Mon Dieu! quels honnêtes gens nous étions alors, et quelle salubre atmosphère que celle des gouvernements au grand jour, au grand soleil et au grand air! Dans ce temps-là, d'après les lois primordiales de proportion philosophique entre le relatif et l'absolu, on qualifiait de crime ce qui, maintenant, nous semblerait à peine une légère peccadille, amnistiée d'avance par l'adoucissement de nos mœurs et les progrès de l'intelligence moderne!!!

On le voit — et nous pourrions multiplier nos exemples — en vertu d'une singularité d'optique et d'un caprice de perspective que je ne me charge pas d'expliquer, les *Mémoires* de M. Guizot paraissent plus actuels neut

ans plus tard qu'ils ne l'étaient neuf ans plus tôt. Les rois grands sujets de préoccupation qui, sous des formes infiniment variées, traduits en événements plus ou moins. graves, se présentent tour à tour ou tout ensemble aux gouvernants et aux gouvernés, la prospérité ou la sécurité financière, la question de grandeur ou d'humiliation nationale, et la répression sévère, publique, en pleine lumière, des hommes corruptibles ou corrompus, égarés par les fantaisies du hasard dans les hautes régions sociales, ces trois sujets, en y joignant la nécessité d'être un peu plus libres pour se consoler d'être un peu moins grands, sont devenus ou redevenus si intéressants, que personne ne reprochera plus à M. Guizot d'avoir été trop prolixe en y ramenant nos souvenirs ou nos idées. Que si vous insistiez et me demandiez l'explication de ce phénomène, je vous répondrais d'abord, comme M. de Montrond à son créancier, que vous êtes bien curieux; ensuite, qu'il en est probablement des vérités politiques et des œuvres excellentes comme des bons vins, qui s'améliorent en vieillissant. Rien de plus innocent, de plus naturel, de plus légitime et de plus simple.

Voilà pour la première objection; le trop d'insistance que, d'après les esprits chagrins, M. Guizot avait mis à retracer en détail et par le menu tous les actes de sa vie politique, tous les événements rattachés par un lien quelconque à l'ensemble de cette vie. D'insistance à persistance, il n'y a pas loin, et, après l'avoir accusé de trop développer, on devait aussi logiquement l'accuser de trop se complaire. Ne pas céder un pouce de ce terrain

qui s'effondra tout à coup sous ses pas, ne pas articuler un doute, non-seulement sur les intentions, mais sur les effets, raisonner et raconter comme si un accord exact s'était maintenu entre l'effort et le résultat, entre le succès du moment et le succès définitif, tel est en effet, nous l'avons déjà dit, un des traits caractéristiques de ces *Mémoires*; et, comme le style est l'homme, ce trait qui fixe la physionomie du livre n'est pas moins remarquable dans l'attitude et la figure.

Eh bien, là encore mes idées se sont modifiées avec le temps; si je constate cette obstination de la pensée présente, vivant dans le passé et refusant d'y accepter une expérience, un regret ou un blâme, je ne suis plus tenté d'en sourire.

Est-ce à dire que cette persistance nous ait peu à peu converti à toutes les idées que M. Guizot a transplantées intactes et entières, avec toutes leurs branches et toutes leurs racines, de 1846 à 1867, comme on transporte dans les squares les beaux arbres du Luxembourg? Non; ainsi, dans ce dernier volume, le plus intéressant de tous, il y a notamment trois dates où nous aurions désiré quelques lignes, quelques phrases — elles coûtent si peu! — ne fût-ce qu'en guise de post-scriptum ou d'épilogue. Nous voulons parler du voyage du comte de Chambord en Angleterre; de l'avénement de Pie IX et des premières phases de son pontificat; enfin de la question de réforme électorale, de ses prodromes et de ses suites.

A propos de l'épisode de Belgrave-Square et de son retentissement dans les Chambres, nous n'aurions pas demandé à M. Guizot de démonstration sentimentale, mais seulement une impression plus exacte et plus complète, un mot qui séparât pour toujours de la passion du moment le jugement définitif, et reconnût tout ce que l'entêtement des ministres et du gouvernement (personnel cette fois), autour du fameux paragraphe de la flétrissure, avait produit de mécontentement dans les provinces, d'irritation dans la bonne compagnie, de divisions parmi les députés, d'hésitations chez un grand nombre d'hommes dévoués à la monarchie de 1830.

L'émotion fut douloureuse, l'agitation profonde, la réconciliation indéfiniment retardée, les blessures rouvertes. L'auteur des Mémoires ne nous dit pas, mais nous ne pouvons oublier, que les députés flétris, MM. Berryer, la Rochejaquelein, Blin de Bourdon, de Larcy et le duc de Valmy, furent réélus, aux applaudissements de ceux mêmes qui partageaient le moins leurs opinions politiques; ils eurent pour eux tout à la fois les hommes graves et les rieurs. En dehors de toute question de sentiment et de principe, de pareils incidents, quand ils tournent comme celui-ci tourna, ne peuvent qu'affaiblir une royauté et ses ministres. Ils aigrissent le parti qu'ils veulent atteindre sans contenter celui qu'ils veulent satisfaire. « L'arrestation de Chateaubriand et l'anecdote de la flétrissure me font comprendre la révolution de février, qui serait d'ailleurs incompréhensible, » me disait un sceptique spirituel et lettré. Voilà la note juste; un mot dans ce sens n'eût pas déparé ce chapitre des Mémoires.

Il est impossible de rêver des pages plus vraies, plus

touchantes, plus respectueuses, plus sympathiques, que celles que M. Guizot a consacrées au pape Pie IX, à son avénement et à ses premiers essais de réforme. La religion même de l'illustre écrivain l'a servi en cette circonstance; elle ajoute plus de prix à la justice qu'il rend et ne permet pas de chercher l'admiration qu'il refuse. Là pourtant (page 572), je me heurte à un singulier contraste qui me force à réfléchir. En regard de ses idées qui étaient aussi celles du comte Rossi, à ce moment d'enthousiasme de la noblesse et du peuple de Rome qui créèrent autour du nouveau pape une atmosphère d'illusions libérales bientôt dissipée ou assombrie, M. Guizot place une lettre de Mazzini, et une opinion, longuement et finement développée, du vieux prince de Metternich. Aux deux extrémités de l'échelle politique, en deux langues absolument contraires, le tribun italien et le chancelier d'Autriche arrivent à des conclusions analogues: le juste milieu est impossible à Rome; les réformes de la veille seront la révolution du lendemain... L'événement a donné raison à tous deux et brisé les légitimes espérances des amis de la papauté réformiste, conservatrice et libérale. Un an après cette belle correspondance entre Rossi et M. Guizot, le premier était assassiné, le second en exil, et le pape à Gaëte. On est profondément ému en lisant, à la fin de cet éloquent chapitre, les lignes suivantes qui, écrites par cette plume habituellement si sereine, font l'effet d'un nuage passant tout à coup sur un ciel pur :

« On dit qu'à quatre-vingt-deux ans, en apprenant la mort du maréchal de Berwich emporté, devant Philipsbourg, par un boulet de canon, le maréchal de Villars s'écria: « J'avais toujours bien dit que cet homme-là « était plus heureux que moi. » — La mort de M. Rossi peut inspirer la même envie, et il était digne du même bonheur. »

Ici l'effet est d'autant plus grand que la sensibilité de M. Guizot, très-réelle et très-profonde, est d'habitude moins démonstrative. Pourtant, après ce pathétique souvenir, j'aurais voulu une page où l'erreur commise en Italie et en France par des esprits généreux fût plus nettement reconnue et définie. Étant donnés ce grand style, ce beau sujet, cette naturelle exaltation du sentiment réveillé par la mort de Rossi, quelle magnifique élégie chrétienne et libérale nous aurions pu avoir, à deux pas de ce tombeau, entre les ruines de Rome et les barricades de Paris!

Je serai beaucoup plus bref sur la réforme électorale, qui m'était dès lors et qui m'est restée fort indifférente. Je pourrais, quoique je ne sois ni le prince de Metternich, ni Mazzini, faire remarquer que mes répugnances instinctives furent justifiées; car la réforme électorale, appliquée et pratiquée sur une échelle gigantesque, a donné tout juste le contraire de ce qu'on lui demandait alors. Mais enfin, quand un grand pays tel que la France, habitué à se laisser gouverner par son imagination, composé de millions de gens d'esprit enclins à se passionner pour des sottises, en arrive, sur une question quelconque, à un pareil état de surexcitation et de fièvre, il ne s'agit plus de savoir s'il a raison ou tort, mais d'y regarder de près. Il

ne suffit pas de se retrancher dans une légalité factice, abrogée d'avance par le vœu des multitudes: il faut de deux choses l'une: réprimer, si on se croit le plus fort; ou céder, si on est le plus faible. Le gouvernement ne voulut pas réprimer, ce qui l'honore; et il ne sut pas céder au bon moment, ce qui le perdit.

On s'étonne que M. Guizot ait résisté à l'envie de dire là-dessus toute sa pensée d'après l'Histoire de son temps. Il s'était évidemment trompé sur le fait même et ses résultats immédiats; il était dans le vrai en se demandant si l'idée dominante de toute sa vie, la rare et précieuse alliance de la liberté et de l'ordre, n'avait pas à se méfier de ce redoutable auxiliaire, et si la politique devait, comme l'algèbre, aller du connu à l'inconnu. Une confession, semble-t-il, ne saurait être ni bien humiliante, ni bien pénible, quand les événements lui ont donné de telles revanches et assuré de telles indemnités.

Et cependant, je veux le répéter avant de finir, je ne sais trop si ces lacunes sont vraiment blâmables ou regrettables dans les Mémoires de M. Guizot, si on ne pourrait pas traduire en leur honneur la vieille formule romaine: Sint ut sunt aut non sint. Quel est aujourd'hui le péril, le vrai péril des intelligences? Ce n'est plus l'erreur persistante sur tel ou tel point discutable du présent ou du passé: c'est le scepticisme politique auquel nous expose cette étrange série d'incidents, de catastrophes, d'opinions, de victoires et de défaites qui se contredisent, s'enchevêtrent, se fractionnent et se morcellent. Un grand écrivain, un penseur éminent, un homme

d'État qui, du fond de sa retraite, viendrait nous dire: « Je me suis trompé; si ce que j'ai fait était à refaire, j'agirais ou je parlerais tout autrement; » aurait peutêtre raison, à ne consulter que les apparences; en réalité, il nous rendrait un mauvais service. Ce n'est pas la vérité qui profiterait le plus de ses aveux, mais ce dangereux penchant de l'esprit moderne, qui après tant de mécomptes et de naufrages, tant de sujets donnés à notre reine et maîtresse l'analyse, veut se reposer dans le doute, sauf à se laisser tomber dans le vide. Les Mémoires de M. Guizot sont d'un meilleur exemple; ils nous disent comment une âme fortement trempée peut grandir encore et s'affermir dans ses épreuves, se consoler, en les racontant, de les avoir subies; comment un vaincu, en gardant sa ferme attitude, peut se faire envier par ses vainqueurs et admirer par ses adversaires.

## SAINT JÉROME ET SAINTE PAULE 1

I

Juillet 1867.

Vous connaissez le joli conte de Voltaire, où l'on trouve ce vers :

Et, depuis quelque temps, j'ai choisi saint André.

moi, depuis quelque temps, j'ai choisi saint Jérôme; je ne sais, mais il me semble que ce saint du Danube, anachorète croisé de journaliste, aurait aujourd'hui beaucoup à dire. Les séances de madame Rachel sur la jeunesse et la beauté lui rappelleraient ces élégantes patriciennes du quatrième siècle qui abusaient du blanc de céruse, du minium et du noir d'antimoine, pour suppléer à la fraîcheur de leur teint ou relever l'éclat de leurs

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Saint Jérôme, par M. Amédée Thierry; — Histoire de sainte Paule, par M. l'abbé Lagrange.

yeux. Il demanderait aux lions de Batty s'ils n'ont pas honte de faire réussir les nudités d'une féerie, eux dont les ancêtres avaient noblement partagé sa mystique solitude. Génie indépendant, original et fier, d'une âpreté savoureuse, ennemi du cérémonial et des conventions mondaines, censeur impitoyable de la flatterie et du mensonge, les textes ne lui manqueraient pas pour flageller de sa rude éloquence la vanité des grandeurs de ce monde, le zèle des courtisans, le luxe des fêtes, l'emphatique platitude des historiographes, le contraste des prodigalités ruineuses avec les souffrances des pauvres. Enfin, s'il lui plaisait de profiter de cet apparat, de ce bruit, de cette cohue, de ces fausses joies, de ce vide mal déguisé sous des fleurs artificielles, pour nous vanter les douceurs et les poésies du désert, j'affirme, faute de mieux, qu'il aurait au moins un prosélyte.

Il est impossible de raconter la vie de saint Jérôme sans parler beaucoup de sainte Paule, et il est tout aussi difficile d'écrire l'histoire de sainte Paule sans rencontrer saint Jérôme à chaque page. On ne saurait donc s'étonner si M. Amédée Thierry et M. l'abbé Lagrange se sont souvent trouvés dans leur récit en présence l'un de l'autre. Faut-il ajouter qu'ils se contredisent? Ce serait beaucoup trop fort; il existe pourtant dans leur manière de présenter les événements et les personnages des différences notables, et c'est en discutant ces nuances que je vais rendre compte de leurs livres.

Un mot d'abord sur l'état de l'Église au quatrième siècle. Prêtant également à l'admiration et à la critique, il peut fournir des arguments bien contraires, suivant qu'on est décidé à voir tout en beau ou disposé à tout rembrunir.

Assurément, à ne consulter que les calculs de la sagesse humaine, rien de plus triste que de voir le christianisme, encore si près de son divin berceau, entamé déjà et assombri par tout ce que la nature humaine a de plus misérable. Ce qui, dans ce spectacle, nous afflige le plus, ce ne sont pas les hérésies; elles étaient prédites par les Évangiles et les prophètes; c'est de songer à quel point les mauvaises passions de l'homme avaient été, en somme, peu modifiées par cette date indélébile de régénération et de lumière. On voudrait que tout fût grand, pur, bienfaisant, surnaturel, à une époque où vibrait la grande voix des mystères et des miracles, où la chaîne des traditions en était à ses premiers anneaux, où le pays qui avait assisté aux scènes sublimes de la Rédemption en gardait encore l'empreinte. On abaisse involontairement son regard; on le promène de Rome à Constantinople, et que voit-on? Le Bas-Empire, c'est-à-dire le synonyme de toute décadence sociale, intellectuelle et morale; toutes les forces actives, toutes les facultés de l'âme absorbées dans un dédale de subtilités et d'arguties; des penseurs illustres, des hommes de génie et de science, tels que Tertullien et Origène, n'ayant pas même le bénéfice de leur rôle d'apologistes et de confesseurs, et mourant hors de l'Église; des colères furieuses, des multitudes ameutées, des séditions meurtrières, le sang coulant à flots, non pas pour une de ces causes qui peuvent don-

ner le change à notre orgueil — la patrie à sauver, la liberté à défendre, un grand résultat à obtenir par un effort héroïque, - mais pour une vétille, une préséance, pour la question de savoir si tel mot doit s'écrire avec une syllabe de moins ou de plus; des querelles sacerdotales s'armant du pouvoir civil et mêlant ainsi tout ce qu'il y a de pire dans l'ordre spirituel et dans l'ordre temporel; un je ne sais quoi de louche, d'équivoque, de compliqué dont se compose le type byzantin, et qui trouve moyen d'enlaidir le crime et d'envenimer le vice; le manteau de Basile sur le torse d'un satyre ; Rome païenne tombée en ruines et en enfance; Rome chrétienne en proie à des divisions étranges qui nous montrent d'une part d'admirables vertus, de l'autre une population hybride, n'ayant de chrétien que le nom, jouant la comédie d'une religion dont elle ne pratique ni les dogmes ni la morale, perpétuel sujet de scandale ou de triomphe pour les adorateurs obstinés de Saturne et de Jupiter.

Ces vertus mêmes auxquelles nous rendons hommage, que d'objections ne soulèveraient-elles pas, si on les jugeait au point de vue de la raison et de la société moderne? D'abord, presque toutes ont leur envers: Jérôme a pour envers Rufin, odieux homonyme de cet exécrable Rufin, préfet du prétoire et ministre d'Arcadius, immortalisé par l'abstulit hunc tandem de Claudien. Paula ou sainte Paule a pour envers Mélanie, une de ces volontaires de la viduité errante ou claustrale; Mélanie qui semble créée tout exprès pour nous faire voir, dans une situation analogue, où mênent l'abus et l'excès de ces vocations

particulières qui jetaient alors certaines âmes hors de la nature, de la famille et des devoirs de la vie commune.

Les objections s'arrêtent-elles là? non, et il est bien entendu que nous raisonnons ici en moraliste d'une société et d'un siècle rentrés dans les voies ordinaires. Qui oserait aujourd'hui conseiller à une femme restée veuve avec quatre filles et un fils en bas âge, de quitter son pays, d'abandonner ses enfants, de dépenser toute sa fortune en fondations pieuses, et d'aller créer, à 200 ou 300 lieues de son foyer, un monastère exposé d'avance à tous les périls de la guerre, de l'invasion et du schisme? On regarderait, de nos jours, comme un fanatique ou un fou l'homme qui conseillerait la virginité en thèse générale et absolue, et qui engagerait les maris et les femmes à vivre comme frère et sœur; conseil que bien des maris de ma connaissance se hâteraient de prendre au pied de la lettre et qui les mènerait partout ailleurs qu'à l'édification de leur prochain. A tous moments, dans le récit de M. Amédée Thierry et même à travers les pieuses réticences de M. l'abbé Lagrange, on se sent arrêté par un détail, un trait de mœurs et de caractère, qui donne envie de protester ou de murmurer. Chose singulière! Les martyrs des premiers siècles, les confesseurs de la foi nouvelle, les chrétiens des Catacombes, tous ces groupes intrépides d'apôtres, de disciples et de vierges, décimés par les empereurs et les bourreaux, nous apparaissent tels qu'ils sont; des héros incomparables qui n'ont pu tenir que de Dieu et de la grâce divine la constance de leur foi et de leur courage.

Ils dépassent la nature, ils ne la contredisent pas; ils humilient notre faiblesse, ils ne choquent ni notre esprit, ni notre cœur. L'or est sans alliage, et, chaque jour, la persécution, ce creuset céleste, en augmente la pureté et le prix. On voit, d'un côté, tous les vices du paganisme armés de l'omnipotence des Césars; de l'autre, toutes les vertus du christianisme, sans arme, sans pouvoir, sans défense, protégées seulement par la certitude de souffrir pour la vérité. On ne se dit pas: Je voudrais bien avoir été à leur place!... Mais on est forcé de se dire: Vivant dans leur temps, placé dans la même situation, à moins d'être un sceptique ou un lâche, j'aurais essayé de les imiter.

Autour de saint Jérôme, rien de pareil. Le bien et le mal ne vont plus par lignes droites et ne procèdent plus par moyens simples. On dirait que les distances se sont accrues, que l'atmosphère s'est épaissie entre l'homme et le Calvaire. Le mal est au cœur de la place, dans la puissance temporelle de l'Église opprimée naguère, dans les richesses qui ont remplacé sa pauvreté, dans l'esprit d'erreur et de chicane qui a succédé aux persécuteurs. La sainteté même participe alors du malaise universel; non pas que les sources en soient aitérées ou taries ; témoins saint Augustin et saint Jérôme! Mais désormais l'ennemi est à l'intérieur, et celui-là est plus difficile à reconnaître et à combattre. Quels sont les adversaires les plus acharnés de saint Jérôme? Des moines, des prêtres, des évêques, des chrétiens orthodoxes qui le détestent ou des chrétiens égarés qui voudraient l'avoir

pour complice. Toute sa vie, il est forcé de défendre la pureté de sa doctrine contre des hommes qui ne pardonnent pas à son génie de les reléguer dans l'ombre. Je ne crains pas de me tromper en affirmant que, parmi les demeurants du paganisme, ceux qui conservaient le goût des lettres et de l'éloquence, éprouvaient un secret penchant pour ce merveilleux improvisateur dont le langage nerveux, coloré, original, saisissant, tuait la vieille rhétorique et rajeunissait une littérature appauvrie. Les haines implacables dont les signaux se croisèrent sans cesse de Rome à Jérusalem, agissaient et parlaient au nom de cette vérité qu'il ne se lassait pas de défendre; elles portaient le même habit que Jérôme et priaient aux mêmes autels.

Savez-vous à qui je le compare, toute proportion gardée entre les caractères et les temps? Au P. Lacordaire. Les deux génies ne sont pas de la même famille. Il y a chez le dominicain du dix-neuvième siècle des trésors de tendresse, des effusions de cœur et d'âme que l'on chercherait vainement chez saint Jérôme, bien qu'il ait souvent fait preuve, dans ses lettres, d'une sensibilité très-vive et très-vraie. En revanche, la raillerie, dont il se fit une arme si puissante, est presque inconnue à notre éloquent contemporain. Tous deux offrent pourtant ce trait de ressemblance, qu'ils ont eu à se méfier ou à se plaindre des inimitiés du trop près plutôt que des dissidences radicales. Comme saint Jérôme, le r. Lacordaire a exercé un mystérieux attrait et parfois une féconde influence sur les spirituels païens de son époque,

éguisés en indifférents, voltairiens ou libres penseurs. omme lui, il a été, ainsi que le prouvent plusieurs de ses crits, surveillé, dénoncé ou tracassé par ces gardiens cop vigilants, ces casuistes trop timorés, qui croient déndre l'autorité, la tradition et l'orthodoxie quand ils inquiètent pour le maintien de la routine ou les intérêts e leur vanité.

A Rome, sans la protection du pape Damase, saint erôme eût infailliblement succombé aux attaques d'une artie du clergé romain. Celui-ci se liguait, au besoin, vec l'aristocratie païenne pour feindre une indignation une épouvante pharisaïque chaque fois que le grand ubliciste, emporté par la hardiesse de son génie et sounu par le témoignage de sa conscience, risquait une epression neuve ou plaidait une thèse d'apparence paraoxale. A Bethléem, dans le couvent créé par sainte aule et sa fille Eustochium, dans cette savante et pieuse traite dont saint Jérôme, à force de sainteté et de gloire, vait fait le rendez-vous du monde chrétien, il n'était ni us tranquille, ni plus épargné. Rufin et Mélanie, ces ontre-épreuves poussées au noir de Jérôme et de Paule, gnaient au monastère des Oliviers, leur création et leur uvre. Bethléem! Les Oliviers! Ne semblait-il pas que le erceau du Sauveur et les témoins de son agonie dussent re unis entre eux par des liens indissolubles, qu'un ême hymne d'amour et de paix dût s'échanger entre étable où le Christ était né et les arbres qui avaient prêté eur ombrage à son dernier sacrifice? Eh bien! non; artout où l'homme passe, il faut qu'il apporte ses petitesses et ses misères là où Dieu a laissé les traces vivantes de sa grandeur et de sa bonté. Mélanie et Rufin furent les vrais persécuteurs de Paule et de Jerôme; ils eurent pour auxiliaire Jean, évêque de Jérusalem; même en rabattant quelque chose des récits de M. Amédée Thierry, on ne peut se défendre d'une tristesse profonde au spectacle de ces discordes qui démentaient si violemment l'esprit évangélique sur les lieux mêmes d'où l'Évangile était parti pour conquérir l'univers.

Jérôme, il faut bien l'avouer, prêtait quelque peu, humainement parlant, sinon à la calomnie, du moins à la controverse. C'est lui, on le sait, qui contribua plus que tout autre à faire prévaloir la doctrine de la virginité quand même, du renoncement absolu, qui, si on le poussait à ses conséquences extrêmes, aboutirait à la fin du monde ou le livrerait aux méchants. Ceci nous amène à juger la conduite de sainte Paule d'après les données du simple bon sens, et comme la jugeaient ses parents, ses amis, le patriciat romain resté fidèle au polythéisme et même la majorité des chrétiens retenus par les attaches mondaines.

Paula était de naissance illustre; le sang des Scipions coulait dans ses veines, et son mari, non content d'une noblesse historique, prétendait être de la race d'Agamemnon, qui ne finit jamais. Encore plus riche que noble, chrétienne de conviction et de cœur, douée de toutes les vertus solides et de toutes les qualités aimables, Paula pouvait faire un bien immense dans sa famille et son entourage. Son mari meurt, lui laissant quatre filles,

esilla, Eustochium, Paulina et Rufina, et un fils, Toxous, encore enfant. Ses joies maternelles devaient la proger à la fois contre les désespoirs et les tentations du uvage. Ses enfants à élever, les pauvres à secourir, de aux exemples à donner, des païens à convertir, la asteté chrétienne à opposer à la corruption romaine, ne ligne droite à suivre avec le ciel pour horizon et la arité pour guide, quel admirable programme! Il ne ffit pas à cette soif de perfection qui déjoue toutes nos ées vulgaires. Paule commence par créer, à Rome ême, un premier essai de vie religieuse sous le nom Église domestique. L'aînée de ses filles, la plus charante selon le monde, Blesilla, après quelques années élégance et de dissipation patricienne, se convertit, valise d'austérités ayec sa mère et ses pieuses compaies, tombe malade et meurt.

C'est alors que, jetée hors des voies communes par tte nouvelle douleur, dégoûtée de Rome par la mort de umase, les tribûlations et le départ de Jérôme, entraîce par une nostalgie de Terre Sainte, Paule part pour rusalem, emmenant avec elle Eustochium, mais laisnt au logis ses trois plus jeunes enfants, Paulina, ufina et Toxotius, qu'elle ne doit plus revoir!

Ce voyage, très-facile aujourd'hui, plein de périls et e fatigue à cette époque, est raconté avec beaucoup de tarme par M. Amédée Thierry et par M. l'abbé Lagrange. Ous n'oserions faire pencher la balance entre les deux crivains. L'historien — nous allions direl'hagiographe — e sainte Paule, a mis notamment dans cette partie de

son ouvrage une onction pénétrante qui va au cœur. On sent que, lui aussi, il est attiré par le mystique aimant vers ces lieux saints qui seraient encore les plus poétiques du monde, les plus dignes de parler à l'imagination et à l'âme, quand même ils n'auraient pas reçu une consécration supérieure à toutes les poésies. On comprend qu'il les a parcourus en artiste et en prêtre, qu'i s'est imprégné de leurs parfums; en dehors de toute objection de détail, ces beaux noms, évoqués par cette plume chrétienne, produisent sur nous une impression ir résistible. Ce sont comme des ailes d'aigle ou de colombé qui nous emportent vers les cimes de l'Horeb et de Carmel.

Dirai-je que l'abbé Lagrange, malgré sa conviction e son talent, ne m'a pas persuadé? Ce serait trop dire, et telle ne sera point, à Dieu ne plaise! la conclusion de cette étude. Mais, pour un moment encore, je reste neu tre, et, si je ne craignais de parodier un mot pathétique j'ajouterais que j'en appelle à toutes les mères. Paule brisait tous les liens de la sociabilité et de la vie de famille; elle pouvait être accusée de rompre l'équilibre des vertus et des devoirs, de sacrifier le nécessaire at superflu. Ses trois plus jeunes enfants restaient à Rome seuls, sans appui, exposés à des influences contradictoi res. Elle dissipa leur fortune et la sienne, sapant ainsi l tradition domestique par ses deux bases, l'éducation me ternelle et le patrimoine. Assurément, sa présence son installation à Bethléem ne furent pas perdues pou l'Église; elle donna l'impulsion à des sacrifices admira

bles; elle anima de son souffle toute cette colonie qui vivait de ses bienfaits et de ses exemples; elle inspira le génie et piqua au jeu l'érudition de saint Jérôme; c'est à elle que l'on doit l'initiative de ces beaux ouvrages qui tiennent une si grande place dans la littérature sacrée; mais, encore une fois, ses enfants? Elle apprit leur mort, doublement séparée d'eux par de vastes espaces et par cette autre distance que la vie monastique interpose entre le cœur et les objets naturels de sa tendresse. Elle les pleura, mais ce n'est pas si loin du lit de mort des enfants que doivent tomber les larmes de leur mère. Il y a des œuvres originales dont on dit que n'ayant pas de modèle, elles ne peuvent pas en servir. Cet éloge et cette restriction s'appliquent, selon nous, à des vies pareilles et à de semblables vertus. En doutez-vous? Essayez de descendre d'un degré l'échelle de beauté morale; vous arrivez à ces vulgaires épisodes d'enfants sacrifiés, à ces litiges entre couvents et familles, qui ont trop souvent fourni des textes ou des prétextes aux déclamations et aux épigrammes; ou mieux encore, pour rester dans notre sujet, vous arrivez à Mélanie. Mélanie n'a plus rien d'humain; elle commence comme une sainte et finit comme une mégère. Elle abandonne son fils, à peine âgé de cinq ans ; lorsque ce fils, bon et heureux malgré elle, est devenu le mari d'une pieuse et aimable femme, elle fait tout ce qu'elle peut pour les séparer. Complice de Rufin dans toutes les basses manœuvres dirigées contre saint Jérôme, elle devient le sleau de cette religion à laquelle elle a tout immolé.

Maintenant, comment se fait-il que le blâme, au moment de se formuler, se change, devant saint Jérôme et sainte Paule, en admiration et en respect? Comment une époque d'exception demandait-elle des vertus exceptionnelles? Comment notre morale, bonne au fond et applicable, doit-elle se récuser ici? Étant donné l'état des âmes et du vieux monde à la fin du quatrième siècle, comment M. Amédée Thierry n'a-t-il pas toujours été juste, et comment M. l'abbé Lagrange a-t-il peut-être été trop timide? Ce sera le sujet d'un second article.

## H

Dans la première partie de ce travail, nous n'avons rien dissimulé de ce qui place, selon nous, la doctrine de saint Jérôme et l'histoire de sainte Paule en dehors des règles ordinaires du devoir et de la vie.

Il est évident qu'une société régulière, une morale établie, une civilisation favorable à la stabilité et au développement de la famille, auraient le droit de dire à ces fanatiques de veuvage et de cloître, de virginité et de désert : Allez! rompez tous les liens qui vous attachent au monde; sacrifiez à votre idéal de sainteté tous les êtres qui vous sont chers et que Dieu lui-même vous ordonne d'aimer. Abandonnez votre patrie, laissez crouler vos maisons, dépouillez-vous de tous vos biens pour être sûrs de vivre pauvres et de mourir insolvables; imitez à votre

uise cette folie de la croix qui a triomphé de toutes les agesses; enivrez-vous de ces mystiques extases auxuelles un soleil de feu communique ses ardeurs et qui emandent à l'immensité des solitudes un avant-goût de infini céleste. Oui ; mais, après, ne vous étonnez pas si es places que vous quittez sont usurpées par le vice et e mensonge. Les passions de l'homme n'abdiquent janais, et, en enlevant au bien son équilibre, vous ôtez au ial son contre-poids. Ce mal sera de deux sortes. Près de ous, il exagérera votre langage, se parera de vos couleurs, bondera dans votre sens, se fera votre plagiaire et votre mule, en attendant qu'il soit votre espion et votre déteur; car c'est le trait distinctif des vertus d'exception, u'il suffit d'un abus ou d'une déviation légère pour leur ire produire d'odieuses conséquences. Bonnes pour les mes d'élite, funestes aux âmes faibles ou basses, les ocations excessives ressemblent à ces liqueurs qui se onservent dans les vases d'or et s'aigrissent dans les ases de cuivre.

Loin de vous, le mal s'emparera de tout le vide que ous aurez fait. N'ayant plus à redouter vos leçons et vos xemples, il s'installera en maître. Plus vous vous efforerez d'échapper aux conditions de la nature humaine, nieux il réussira à la prendre pour complice, à la séduire ar le contraste de ses faciles maximes avec vos préeptes impraticables. Tandis que vous vous élèverez dans es sentiers de l'impossible, il se postera sur la grande oute, détournant à son profit les consciences hésitantes qui auraient pu se partager entre ses influences et les

vôtres. Étrange travail, bizarre propagande, qui, procédant par les contraires, supprimerait à la longue les honnêtes gens, les mères de famille, la moyenne des vertus et des vices, pour ne laisser de places qu'aux athées et aux mystiques, aux libertins et aux ascètes!

Tout cela est vrai, d'une vérité relative comme presque toutes les vérités. Mais, pour parler ainsi, il faudrait que la société pût croire en elle-même; pour avoir le droit de tenir ce langage, il faudrait que la famille fût sûre de son lendemain : pour faire accepter ces objections raisonnables, il faudrait que la civilisation opposât quelques forces vives à ceux qui veulent la détruire, offrît à ceux qui la servent quelque gage de sécurité.

Or jetons un regard rapide sur l'Empire romain au quatrième siècle. Je dis l'Empire romain; il serait plus exact de dire le vieux monde, dont Rome avait cessé d'être le centre unique, puisque l'empire d'Orient en prenait la moitié. Ici comme là, dans la capitale de Constantin comme chez l'antique souveraine des rois et des peuples. ce sont, sous des formes diverses, les mêmes symptômes. On sent qu'une amélioration quelconque n'est pas possible, et ne serait ni efficace, ni suffisante : c'est la destruction qu'il faut, une destruction féconde d'où sorte ur nouvel univers. Partout se manifeste une lassitude de vivre, une négation ardente de toutes les lois de conser vation, de tous les intérêts de durée; négation et lassi tude que ne peuvent vaincre ni les calculs du bien-être ni les voluptés profanes, ni les affections de la famille ni les devoirs de la vie publique, ni les menaces du bar

pare ennemi qui s'agite aux frontières de l'Empire. Non; es plaisirs ne suffisent plus, parce que l'homme a enrevu dans une révélation soudaine les joies célestes et es ivresses infinies; la famille ne dit plus rien, parce que es âmes aspirent à une famille idéale où les liens de rère et de sœur, de père et de fils, d'époux et d'épouse e détendront sur la terre pour se resserrer dans le ciel. La patrie n'attache et n'exalte plus, parce que, dans cette mmense dissolution de tous les éléments de la vie civile, en n'a plus de refuge que dans la patrie invisible et impaortelle.

Le vieux monde, en un mot, comprend qu'il va finir au se régénèrer par des moyens tout autres que les noyens humains. Dès lors, il est facile de s'expliquer ce qui, à distance, nous semblait inexplicable. Puisque la ociété n'avait plus que le choix entre la mort ou le suicide d'une part, et, de l'autre, une régénération surnaurelle, il n'est pas étonnant que toutes les facultés de l'homme, tous les ressorts ordinaires de ses pensées et le ses actions fussent, à ce moment, absorbés et remblacés par un seul mobile, les passions religieuses. Il n'y a plus lieu d'affecter une ironique surprise, si, abandonnant tout ce qui fait battre son cœur ou captive son ntelligence, l'homme se livrait avec une ardeur exclusive ces subtilités de dogme et de doctrine qui nous paraistent aujourd'hui oiseuses et puériles.

Qu'allait être, que pouvait être, à cette heure suprême, cette société agonisante? Païenne? L'essai de Julien, 'espèce d'impossibilité monstrueuse contre laquelle il

s'était brisé, ne laissait là-dessus aucun doute, et pas n'est besoin de représenter Julien comme un infâme scélérat pour tirer du grotesque avortement de sa tentative tout l'enseignement qui en résulte. Barbare? c'était le plus vraisemblable, et, alors, à quoi bon vivre? Pourquoi maintenir intactes la famille, la propriété, la fortune privée et publique? Quelle résistance matérielle ou morale opposer à ces masses formidables, à ces tourbillons armés, qui devaient tout anéantir, et dont le pressentiment populaire faisait les représentants visibles de la colère de Dieu? Chrétienne? oui; là était l'unique chance de salut; mais alors ce qui importait à l'humanité, ce n'était plus ses appuis habituels; ce n'était pas de réparer les maisons, d'amasser des richesses, de perpétuer les familles et de recruter des armées; c'était de créer une phalange de héros, c'est-à-dire de saints; car les héros de cette époque ne pouvaient être que les saints; c'était d'élever une force mystérieuse, une muraille vivante entre ces terribles envahisseurs dont on entendait dėja retentir les pas et les armures, et ce qui pouvait encore être sauvé au milieu de tous ces débris.

A cette tâche les vertus ordinaires, même chrétiennes, ne suffisaient pas. Les persécutions avaient cessé: l'Église, traitée en égale ou en souveraine par les puissances de la terre, participait de leur décadence et de leur faiblesse. Les hérésies altéraient cette séve nouvelle que le christianisme avait infusée dans des veines appauvries. Le martyre n'était plus là pour tout retremper dans ses victorieuses souffrances et donner à la foi autant de dé-

enseurs qu'il versait de gouttes de sang. Il fallait donc délacer l'atmosphère sociale et morale, changer toutes les elations de conscience et de cœur, mettre l'inconnu dans e devoir comme il existait déjà dans les intimes anoisses de cette société qui voulait mourir pour revivre. fallait des aspirations plus hautes, plus absolument étachées de tout intérêt terrestre et de toute affection umaine. Nous voici revenus bien près de saint Jérôme t de sainte Paule.

Le dégoût de ce qui était, le pressentiment, de ce ui allait être, la certitude de ne pouvoir se sauver que ar l'intervention divine, la nécessité de conjurer une tuation extrême par d'extrêmes vertus, c'est plus u'il n'en faut, non pas pour justifier Paule et Jérôme, ce mot serait presque une offense — mais pour réin-égrer dans notre admiration respectueuse ce qui, dans a détermination de l'une et les préceptes de l'autre, emble défier la prudence mondaine.

Ils vont où Dieu les mène, où les attire la mystique toile, où les pousse le souffle invincible, souffle de mort ui ranimera la vie, vent du désert qui doit repeupler le nonde. Autour d'eux se groupent, soit à Rome, soit en derre Sainte, des patriciens, des sénateurs, des veuves, es jeunes filles, héritières des grandes familles ronaines; tous sont voués à la même œuvre; tous veulent aire du suprême abandon l'éternelle conquête. A quoi bon lonner quelques générations de plus à cette noblesse qui fait son temps, qui n'est plus qu'un fantôme assis sur les ruines? C'est d'une autre noblesse qu'il s'agit; les

Scipion, les Camille, les Paul-Émile n'auront plus de descendants; qu'importe? Ceux en qui ces grands noms vont s'éteindre deviendront à leur tour des ancêtres.

Le désert, ai-je dit ? Saint Jérôme et sainte Paule visitèrent ou connurent par leurs disciples ces géants de la vie solitaire, les Antoine, les Macaire, les Hilarion, les Pacôme, hommes étranges qui confondent l'imagination et auxquels on ne peut songer sans vertige. Ils s'incrustent dans le roc, ils s'enveloppent dans le sable, ils vivent en commun avec les lions et les aigles. On dirait des êtres intermédiaires entre les anges et les bêtes sauvages; ils ne tiennent plus à la terre que par un fil invisible; chez eux, le corps est si bien annihilé qu'il ne garde un semblant de vie que pour laisser à l'âme le temps de s'acclimater dans le ciel. Leur sainteté fait l'effet d'une pétrification sublime. J'aurai bientôt, en vous parlant d'un des plus beaux livres de notre époque, l'occasion de signaler les différences entre le moine d'Orient et le moine d'Occident. Elles s'expliquent par les influences du climat et de la race, par les diversités profondes de la tâche à accomplir. L'un contemple, l'autre agit; l'un, achevant son extase dans la lumière et le soleil, ne sait plus ce qui se passe ici-bas et n'a plus de contact qu'avec ces régions célestes qu'il croit sentir à la portée de sa main; l'autre, travaillant sur un sol lointain, sous la brume et les nuages, a conscience de l'effort nécessaire pour déchirer ces voiles et remettre l'homme en la présence de Dieu. Celui-là, placé à l'extrémité d'une société qui finit, n'a plus à s'occuper d'elle, et peut se complaire

dans un égoïsme divin; celui-ci, jeté au seuil d'une civilisation qui commence, sait qu'il en répond devant son maître, et que c'est de lui qu'il dépend de la purifier, de la nourrir et de l'instruire. Le moine d'Orient est le passé, le moine d'Occident est l'avenir, avec l'éternité pour trait d'union.

On peut comprendre maintenant la critique que nous adresserons à M. Amédée Thierry et celle que nous paraît mériter le livre de M. l'abbé Lagrange.

M. Amédée Thierry — et nous sommes loin de lui en faire un reproche - s'est passionné pour saint Jérôme. Mais il l'admire en artiste, en homme du monde, frappé de cette grande et originale figure, et il a parsois le tort de juger d'après les idées de notre temps ce qui n'est vraiment beau que si l'on ne perd pas de vue les conditions particulières de l'époque où saint Jerôme écrivit ses ouvrages et exerça sa mission. Il y a, dans ces récits uu singulier mélange d'impartialité et d'injustice : impartialité, chaque sois qu'il met en relief les vertus et le génie du saint dont il nous raconte l'histoire, chaque fois qu'il retrace ces luttes vaillantes contre l'erreur et le vice, qu'il nous le montre assailli tour à tour par les colères du paganisme et les haines ombrageuses d'une fausse orthodoxie; injustice, lorsque, sans tenir compte du moment et des circonstances, il s'attache à prouver ce que certaines doctrines de saint Jérôme eurent d'excessif, ce qui choque la raison vulgaire dans ce perpétuel sacrifice des intérêts et des sentiments humains à . une vocation surnaturelle. Dès lors cette belle et sainte

vie change de caractère : l'humanité reprend ses droits dans cet ensemble où il faut tout rejeter ou tout admettre, et qui existe par des causes supérieures aux procédés de la critique et de l'analyse modernes. Je ne vois plus qu'un artiste de talent, ayant à peindre un tableau religieux, et, au lieu de s'inspirer de la foi de ses modèles, au lieu de se transporter dans l'atmosphère où ils ont vécu, les ramenant à lui pour en faire ses contemporains.

Dès lors aussi, l'existence et l'influence de saint Jérôme, la grande place qu'il occupe dans les annales de l'Église, le noble groupe dont il est le guide, qu'il enflamme de son éloquence et qu'il entraîne sur ses pas, tout cela ne forme plus qu'un glorieux épisode, sans horizon et sans lendemain, parlant à l'imagination, mais discuté par la conscience et condamné par le bon sens. Tout cela contracte un je ne sais quoi d'accidentel dont on n'aperçoit que les conséquences immédiates: Rome dépeuplée, l'antique société tombant en lambeaux, les fortunes englouties, les grands noms éteints, les maisons illustres frappées de stérilité et de mort, la place livrée aux barbares, l'abandon des enfants, la dispersion des familles.

M. Thierry ne refuse pas ses sympathies aux femmes vraiment dignes d'être les disciples de saint Jérôme, et qui, étroitement unies à sa mémoire, ne pourraient être méconnues sans qu'il en fût lui-même défiguré ou amoindri. Pourtant, si Albina, Paula, Marcella, Blesilla obtiennent grâce devant le sénateur-historien, si Eustochium nous apparaît dans son livre avec toute sa grâce virginale, il insiste trop et trahit ses préoccupations trop modernes,

dès qu'il peut surprendre une dissonance dans cette pieuse harmonie. Passe pour Mélanie et Rufin, pour lesquels il n'y a pas à plaider de circonstances atténuantes; ils servent de repoussoirs à Paule et à Jérôme, et, en se déclarant contre notre saint, ils ont violemment séparé leur cause de la sienne. Mais Fabiola? Mais Furia? M. Amédée Thierry est-il juste? Est-il même exact? Obstiné à faire la part de l'humanité— j'allais dire du diable— dans l'oratoire du mont Aventin, il nous représente Fabiola un peu trop semblable à ce personnage de la Henriade,

Qui prit, quitta, reprit la cuirasse et la haire.

passant du monde à Dieu et de Dieu au monde, ardente au plaisir, mondaine par goût, dévote par passion, affligée de deux maris vivants, ce qui ne pourrait la rattacher au système favori de saint Jérôme que si deux affirmations valaient une négation. Quant à Furia, « qui apportait au « sein de l'humilité chrétienne les plus hautes préten- « tions aristocratiques, » si cette descendante de Camille était en effet trop fière, si cette veuve songeait à se remarier, ces faiblesses, fort peu authentiques d'ailleurs, ne sauraient compromettre la communauté de l'Aventin; car Furia, à cette époque, n'avait que cinq ou six ans, et saint Jérôme, dans la seule lettre qu'il lui ait écrite, dit nettement qu'il ne l'a jamais vue.

Ces détails sont assurément très-secondaires; mais ils suffisent pour faire mieux comprendre ce que nous reprochons à M. Amédée Thierry tout en reconnaissant le vif intérêt de ses récits et le mérite de son ouvrage. C'est un sénateur jugeant un saint; un sage, soumettant au contrôle de sa sagesse des choses qui seraient folles si elles n'étaient divines; c'est un amateur de chefs-d'œuvre coupant dans une toile un portrait qu'il admire, et le détachant de son cadre.

Prenez l'envers de cette critique, et vous aurez mon opinion sur le livre de M. l'abbé Lagrange. Il l'a écrit avec son âme, avec toute l'ardeur communicative de sa piété et de sa foi, ce qui ne fait tort, Dieu merci! ni à l'élégance du style, ni à la beauté des descriptions, ni à cette faculté précieuse de donner aux lecteurs l'envie de s'offrir comme compagnons de pèlerinage à travers ces grands souvenirs et cette terre sacrée. Seulement, si le laïque s'accuse trop chez M. Amédée Thierry, l'abbé Lagrange est trop souvent dominé par une sorte de pudeur sacerdotale : il ne montre qu'un côté des questions et une face des événements, comme si l'autre pouvait être dangereuse ou redoutable.

Le biographe de sainte Paule glisse trop légèrement et trop vite là où l'historien de saint Jérôme insiste trop complaisamment; il rejette ou maintient dans une ombre discrète ce que l'écrivain profane étale sous un jour trop vif. C'est à peine s'il nous laisse voir Mélanie et Ruffin dans l'odieuse vérité de leur antagonisme contre Jérôme et Paule. C'est à regret qu'il renonce à faire de Mélanie une sainte. Il a des respects exagérés, des prétéritions timides, des frayeurs de sensitive toutes les fois qu'il

faudrait raconter le mal, constater l'inconvénient ou avouer l'excès. Il ne semble pas se douter, en plein dixneuvième siècle, des objections qu'éveillent tous ces détails de sainteté et de renoncement à outrance, cette façon, par exemple, d'offrir à Dieu le premier enfant des familles chrétiennes, c'est-à-dire de vouer au cloître et à la virginité un petit être dont on ne sait rien encore et dont on peut, par ce vœu imprudent, faire le malheur sur la terre sans aucun profit pour le ciel. Il n'a pas l'idée d'écrire ou de laisser deviner en marge de toutes les pages où revivent ces vertus extraordinaires : « admirable, mais non imitable. »

En d'autres termes — et l'on pouvait s'y attendre — M. Amédée Thierry a avancé de quinze cents ans; M. l'abbé Lagrange a reculé de quinze siècles : le premier a forcé saint Jérôme de devenir notre contemporain; le second est devenu le contemporain de sainte Paule.

Mais suis-je sûr, à mon tour, de ne pas m'égarer dans ces distinctions subtiles? Ce n'est pas ainsi que je voulais conclure; je voulais dire: Prenons garde! nous n'avons plus, parmi nous, de sainte Paule et de saint Jérôme, et s'il y a eu dans leurs vertus quelque chose d'excessif, c'est un genre d'excès dont il est parfaitement inutile de dissuader notre siècle. Ce qui leur donnait raison, ce n'était pas seulement la religion qui les compte dans son nobiliaire, c'était l'état misérable de la société de leur temps. Eh bien! sommes-nous assurés contre le retour des mêmes misères? La corruption des mœurs, l'abaissement des caractères, la vénalité des consciences, la dé-

gradation des âmes, l'oubli de toutes les grandes idées au profit d'intérêts vulgaires et de honteux plaisirs, la controverse puérile substituée à la discussion libre et vivante, l'ignoble mélange d'effronterie et de servilisme, le règne du simulacre, du cérémonial et du mensonge, tous ces maux, et d'autres que je sais, et beaucoup que j'oublie, étaient-ils donc le partage exclusif du quatrième siècle? Ont-ils absolument disparu avec le Bas-Empire? Sommes-nous certains qu'il n'y a plus de barbares? Ne connaissons-nous pas des Claudiens qui insultent les majestés tombées, des sophistes croisés de courtisans qui flattent les mauvaises passions populaires? Ne peut-il pas revenir, le moment où l'idéal vaincu par les orgies de la matière, nous dira comme Blanca au dernier de Abencérages : Retourne au désert? Ne soyons donc ni si raisonnables, ni si fiers. Au lieu de chicaner saint Jérôme et sainte Paule, tâchons de nous préserver des vices qui légitimaient ces vertus.

## VIII

## M. DE MONTALEMBERT

I

Août 1867.

Il y a des ouvrages que leur médiocrité dérobe à la critique; il en est d'autres qui lui échappent par l'excès contraire; ils sont si beaux qu'ils nous découragent; ils effrayent notre faiblesse; ils déconcertent nos habitudes d'analyse; ils ne laissent point de place à ces réserves plus ou moins piquantes dont nous aimons à entremêler nos plus sincères louanges.

Obligé par état de lire les livres qui me sollicitent, j'ai parfois le chagrin d'omettre ceux qui me laissent à l'écart, soit qu'ils espèrent se confier à un plus digne, soit que le sentiment de leur force n'ait rien à attendre de mon infirmité. C'est ainsi que j'étais arrivé jusqu'à ce

Les Moines d'Occident.

moment sans avoir lu les Moines d'Occident, de M. de Montalembert; non-seulement la seconde partie, dont la publication est récente, mais les deux premiers volumes, qui datent de 1861. Je m'accuse de ce retard, je ne m'en plains pas; je lui dois une des jouissances les plus élevées et les plus exquises qui puissent consoler nos tristesses. De l'éloquente introduction qui n'a pas moins de trois cents pages et qui est à elle seule un livre, jusqu'à cet épilogue sur l'armée du sacrifice que je n'hésite pas à qualifier de sublime et où le chrétien de génie a pour jamais consacré la paternelle blessure, j'ai pu embrasser, sinon dans son ensemble définitif que l'on ne possède pas encore, au moins dans toute l'harmonie du péristyle et des lignes principales, ce monument qui suffirait à la gloire d'un écrivain et où se révèle à chaque pas une âme sière et tendre, ardente et virile, servie par un admirable talent.

On goûte un charme inexprimable à se laisser entraîner par ce souffle puissant et pur qui nous emporte naturellement sur les hauteurs, comme d'autres nous font descendre au niveau des plus basses réalités. Les hagiographes nous parlent de ces saints qui, dans leurs effusions mystiques, avaient le don de s'élever au-dessus du sol, comme si la prière et l'extase leur prêtaient des ailes et les faisaient participer de la nature des anges. On éprouve ou on devine une sensation analogue en lisant M. de Montalembert. Il semble que, si l'on résistait à cet appel de toutes les forces vives de la poésie et de la foi, on n'aurait pas plus d'excuse que le voyageur qui

efuserait de suivre son guide à travers les paysages aloestres, et lui dirait : Vous me faites respirer un air balamique, imprégné du vague parfum des plantes aromaiques et des essences résineuses : vous me faites conempler le soleil levant sur des cimes que le pied de 'homme n'a pas foulées et dont les neiges se teignent de ose aux doux rayons du matin; ces grands spectacles ne causent une incroyable impression de bien-être qui edouble en moi le sentiment de la vie, ranime mon corps, ilate ma poitrine, dissipe mes molles langueurs, exalte non imagination, purifie mon intelligence, me raproche de ce Dieu créateur que j'entrevois dans toutes ses nagnificences... Eh bien! je n'en veux pas; je vous uitte et retourne en arrière; je vais retrouver les maécages de la plaine que nous traversions tout à l'heure t dont j'ai eu peine à secouer la boue!

Ces images sont usées, je le sais; mais je n'en ai pas rouvé de meilleures pour exprimer le bienfait de cette ecture. Tandis que se soulevait à mes yeux « le voile e l'oubli et de l'indifférence qui s'est abaissé entre nous t ces siècles lointains, » tandis que sortaient de l'ombre t se dressaient devant moi les héros de cette épopée hrétienne, les conquérants pacifiques de l'Europe barare, Benoît, Grégoire le Grand, Columba, Patrice, Wilrid et tant d'autres, je ne vivais plus de notre vie moterne, si plate, si froide, si vulgaire, en dépit des préendues merveilles de l'industrie et du progrès. Je arcourais en idée ces âges de floraison mystérieuse et e vertus surnaturelles qui créèrent comme une seconde

Église primitive, et rachetèrent une seconde fois le monde partagé entre la corruption de la veille et la barbarie du lendemain. Je me reportais à cette heure si courte de notre jeunesse, où le romantisme nous apparaissait comme l'intime et féconde alliance de la jeune liberté avec le moyen âge chrétien, où la poésie nouvelle semblait n'avoir de fleurs que pour orner le sanctuaire. Dans cette phase rapide, bientôt suivie de tant de déceptions et de ruptures, M. de Montalembert était déjà l'interprète éloquent et inspiré de la renaissance poétique et catholique. Il la dégageait des derniers restes de mauvais goût et de sensiblerie chevaleresque qui l'avaient d'abord défigurée et compromise; il la défendait contre le vandalisme des bureaux, le badigeon des sacristies, les variations et les frivolités de la mode; il l'évoquait dans ses écrits, il la poursuivait dans ses voyages. C'est elle qui, visible à ses regards sous les yeux d'une sainte, lui dicta les pages enchanteresses d'Élisabeth de Hongrie. Dès cette époque, pour me servir d'une expression qui est de lui, « il priait là où les autres rêvaient. »

Aujourd'hui, dans un cadre plus vaste, en tête d'une œuvre plus monumentale, avec toutes ses qualités mûries par l'épreuve, le combat et la souffrance, nous le retrouvons encore tel qu'il fut au début; car c'est là un trait caractéristique de cette figure passionnante et passionnée. M. de Montalembert, en dehors des événements qui ont marqué sa vie publique de leur empreinte, est resté ce qu'il a été d'abord: le romantique et le libéral du bon moment de la Restauration, de ce moment fugi-

if, unique, maintenant presque imperceptible, où le livéralisme n'était pas encore le complice et la dupe de
a démocratie, où le romantisme signifiait réhabilitation
le l'art catholique étouffé pendant deux ou trois siècles
ous les feuilles d'acanthe de l'art grec, romain et païen.
Dans ce groupe de la première aurore, où il put appeler
camennais son maître et Victor Hugo son ami, la plupart
ont dévié; plusieurs sont tombés; pour un grand nombre
e point d'arrivée aura été diamétralement contraire à ce
que promettait le signal du départ. Lui seul n'a pas
changé, et ce beau livre, les Moines d'Occident, résume l'accord suprême entre son adolescence et sa maurité.

Jamais écrivain et sujet ne furent mieux faits l'un oour l'autre. Il y avait bien des manières diverses de raiter de cette conquête de l'Occident par les moines. Sans parler du dénigrement systématique, de la raillerie voltairienne, qui révolterait aujourd'hui toutes les intelligences droites, il est facile, même sans parti pris hostile et malgré des études profondes, de commettre bien des injustices de détail : je n'en voudrais pour preuve que certaines pages d'Augustin Thierry. On connaît, en outre, ce procédé plus actuel, plus dissolvant peut-être, qui consiste à dire : Oui, ce sont là de grandes figures, des vertus surhumaines, des œuvres créées et fécondées par une sorte d'inspiration divine : nous nous inclinons avec une respectueuse tristesse devant ces illustres ruines des époques de foi; mais enfin ce sont des ruines. Qu'est-ce qu'une dizaine de siècles dans les destinées

d'un monde qui ne croit plus pouvoir finir depuis qu'il n'est plus sûr d'avoir commencé? Ces moines étaient des héros, des saints, des savants, des travailleurs infatigables; ils ont creusé le roc, dompté le chêne, chassé les bêtes fauves, bâti des édifices admirables, sauvé les lettres, fertilisé la terre, adouci les mœurs, préparé la civilisation qui les dédaigne ou les repousse, nourri les pauvres qui ne peuvent plus vivre de leurs dépouilles, protégé les petits contre les grands, et les faibles contre les forts. Tout cela est vrai ; mais, à présent, la sainteté n'est plus qu'une pâle copie de ces modèles : l'héroïsme a d'autres champs de bataille, la science porte d'autres habits, le travail se produit sous d'autres formes; c'est l'industrie qui abat les chênes et perce les montagnes : il n'y a plus d'animaux féroces que dans des cages où sous la cravache d'un dompteur pailleté, ils servent aux plaisirs du public; la population des campagnes ne doit plus qu'à elle-même la fertilité des terres qu'elle cultive; ce sont des architectes patentés qui construisent les édifices et les revêtent de marbre, d'or et de porphyre; la civilisation n'est plus en tutelle; les lettres se sauvent en permanence par leurs propres moyens de salut et de sauvetage; elles se soutiennent simultanément par le décorum, la décoration et le décor; les mœurs sont d'une douceur que troublent à peine quelques assassinats; la question du paupérisme est en bonnes mains, entre les statisticiens, les économistes et les philanthropes; il n'y a plus de grands ni de petits, ni de faibles ni de forts, mais des citoyens dont l'égalité parfaite,

proclamée par la loi, n'a plus besoin de patronage, parce qu'elle ne craint plus d'oppression.

La transformation est complète; comment se fait-il donc que ce qui était nécessaire alors ne soit plus même utile aujourd'hui, que ce qui était vivant soit mort? Si cette séve était divine, pourquoi a-t-elle tari? Si l'esprit de Dieu vivisiait ces ouvrages, pourquoi s'en est-il retiré? Si les habitants de ces demeures étaient des délégués du ciel, pourquoi est-il venu un moment où cette délégation a cessé, comme cessent les pouvoirs d'un ambassadeur révoqué par son souverain? Pourquoi l'obscurité et la solitude sont-elles descendues sur ces cellules peuplées et éclairées d'en haut? L'herbe croît à travers les dalles où s'agenouillait la famille monastique; le bruit du marteau frappant sur l'enclume a partout remplacé les chants et la prière.

Enfin, comme pour répliquer aux sournoises doléances de ces élégiaques qui ont l'air de regretter afin de mieux se dispenser de croire, une autre école, se plaçant à l'extrémité opposée, s'empare violemment de ces tristes contrastes et y cherche un sujet d'anathèmes contre la société contemporaine; elle ne veut voir dans l'esprit moderne qu'un destructeur de l'idée divine, dans les libertés acquises que des démentis infligés à ces trésors de foi, de piété, de vérité et de science; elle se hâte de déclarer incompatible l'inspiration qui suscita et multiplia les moines, et cet ensemble d'institutions, d'intérêts et de travaux où s'absorbent les générations nouvelles; elle excommunie ce qu'elle ne peut pas éteindre, et place dès

lors les consciences sincères dans la fatale alternative ou de rompre avec ces religions du passé et d'en effacer même la trace, ou de demander leur refuge à je ne sais quel idéal d'autorité et de servitude qui n'est plus de ce monde et n'y reparaîtra jamais.

On peut comprendre maintenant tout ce qu'il y a de consolant et de vrai dans le point de vue choisi par M. de Montalembert, et quelle vocation spéciale il apportait à une œuvre que lui seul peut-être, parmi les écrivains de notre siècle, pouvait aborder et mener à bien. Nul n'était mieux préparé que lui à retrouver sous ces apparences de mort une vie impérissable, dans l'austérité de ces règles et de ces disciplines un irrésistible souffle de liberté, dans ces semblants d'immobilité taciturne un perpétuel accord avec les lois du mouvement et du progrès. Nul ne pouvait mieux nous aider à résoudre ce problème alarmant pour notre faiblesse : comme quoi ce que l'on croit détruit n'est que transformé; comme quoi ce qui a l'air de ne plus exister existe encore, dans la meilleure partie de soi-même, assez pour être reconnu immortel. Mais, asin de faire mieux saisir notre pensée, ne serait-ce pas le moment d'essayer de nous représenter, dans sa personne, dans son œuvre et dans sa vie, l'auteur des Moines d'Occident? Nous le voyons, malgré des souffrances qui fléchiraient les plus mâles courages, rester vaillamment sur la brèche et donner l'exemple de la persévérance et de l'énergie à ceux qui, sans avoir la même gloire et la même excuse, seraient tentés de chercher un droit au repos dans leurs mécomptes ou leurs

lassitudes. Il semble que M. de Montalembert, notre contemporain et notre maître, nous appartienne de plus près encore, à cette heure de crise où sa guérison est au nombre des plus chers intérêts de la France catholique et où notre admiration inquiète se fait plus affectueuse et plus familière.

Je l'aperçois, dans mes souvenirs déjà lointains, tel qu'il m'apparut, presque au sortir du collège, avec une indicible auréole d'enthousiasme, de ferveur et de jeunesse. Tout était jeune, en effet, l'âme, le cœur, l'esprit, le visage, chez ce défenseur des antiques croyances et des traditions insultées. Rattaché par sa naissance au parti du passé, il s'élançait vers l'avenir, plein de cette généreuse confiance que les hommes ont souvent trompée, mais que Dieu ne trahira pas. Sa taille svelte était relevée et comme grandie par une démarche leste et fière, l'allure d'un pèlerin infatigable qui n'a rien à taire et rien à cacher. Ses cheveux, retombant sur ses épaules, lui donnaient l'air, non pas, comme on l'a dit, d'un séminariste, mais d'un jeune ministre presbytérien en quête de la vérité catholique. Un front haut, large et pur, le regard très-vif et très-franc malgré sa vue basse, un sourire charmant où les dents blanches et aiguës achèvent la fine expression des lèvres, une voix nette, accentuée, mordante, qui se prête admirablement à toutes les nuances de l'ironie, à toutes les variantes du dédain, à toutes les gammes de l'éloquence, voilà l'esquisse, et si elle donnait l'idée d'un portrait parlant, elle n'en serait que meilleure.

Si nous arrivons maintenant à l'homme intérieur, si nous voulons nous rendre compte des vicissitudes de cette existence constamment aux prises avec les misères et les vulgarités de son temps, comment réussir à saisir la ressemblance, à éviter la confusion au milieu de traits si divers? M. de Montalembert est un grand artiste ardemment catholique et passionnément libéral. S'il y a là de quoi suffire à la gloire d'un nom et d'une vie, il y a aussi de quoi expliquer comment il n'a jamais été et ne peut pas être populaire, comment les positifs et les sages, tout en admirant en lui l'orateur et l'écrivain, ont pu, sans même l'avoir mis à l'essai, lui refuser les qualités de l'homme d'État. La passion et la perspicacité se concilient rarement; la faculté d'émotion, d'entraînement, de croyance, n'est pas celle qu'on remarque le plus chez les observateurs, et, pour parler le langage de l'école, la synthèse n'e as toujours du même avis que l'analyse. A deux époqu - vécisives, au début et au déclin de sa vie publique, M. de Montalembert s'est trompé sur deux hommes dont je veux taire le nom; car si je nommais le premier, il me faudrait nommer le second, ce qui serait fort embarrassant 1. Ils ont exercé en lui, dans ces facultés maîtresses qu'on pourrait appeler les grands ressorts des pensées et des actes, une influence,

¹ On ne saurait assez se méfier de ces rapprochements symétriques, qui sont, dirait un coiffeur, de la *brillantine* littéraire. En réalité, des deux personnages auxquels on fait ici allusion, il en est un sur les intentions duquel M. de Montalembert a pu un moment se méprendre, mais qui n'a jamais exercé sur lui la moindre fascination.

j'allais dire un ravage dont il se ressent encore. De ces deux hommes, qui se sont assurément bien peu ressemblé, l'un a donné le change à ceux qui ne voulaient pas la religion sans la liberté; l'autre à ceux qui redoutaient la liberté sans la religion. Sous le coup de deux révolutions plus différentes dans leurs effets que dans leur principe, il y a eu deux moments, très-courts, mais très-réels, d'inévitable méprise, où les catholiques ont cru, ici, devoir dégager à tout prix leur cause de celle de l'autorité qui tombait, là, pouvoir l'abandonner sans péril à l'autorité qui allait naître. Le malheur politique de M. de Montalembert a été de personnisser tour à tour cette double erreur, non pas, à Dieu ne plaise! assez pour en sortir moins catholique ou moins libéral, mais de manière à éveiller quelques méfiances ou quelques rancunes, tantôt chez les serviteurs de la monarchie tombée, tantôt chez les amis de la liberté vainque, tantôt chez les gens qui croient tout sauvé si l'é ce extérieur est maintenu et si l'on bâtit des églises. Est-ce tout? Pas encore : gentilhomme, aristocrate, artiste, catholique, libéral, autant de titres pour être impopulaire. Notre siècle n'est pas artiste, il est bourgeois; notre pays n'est pas libéral, il est égalitaire; notre société n'est pas catholique; elle l'est, helas! si peu que toutes les fractions, toutes les variétés des anciens partis révolutionnaires, depuis l'étudiant jusqu'au membre de l'Institut, ne sont plus d'accord que sur un point, leur haine commune contre l'Église. Voilà un personnage médiocrement sympathique, tant soit peu sissé dans un essai de cours public, mo-

lesté par une jeunesse frondeuse dans ses promenades au Luxembourg, accusé de courtisanerie et de césarisme. Qu'il monte à une tribune quelconque; qu'il y prononce trois phrases hostiles au christianisme; qu'il donne pour commentaires à ces phrases des lettres que le huis clos enhardit et qui, colportées par des compères, deviennent le secret de la comédie. Aussitôt les bravos succèdent aux sifflets; notre homme est le héros du jour; compliments, cartes de visite, adresses, pleuvent à sa porte; désormais, il peut impunément flagorner les princes, hanter les salons des princesses, prodiguer ses fleurs aux abeilles, toiser les naïfs et les imbéciles qui réclament les libertés promises et pleurent nos grandeurs déchues, se faire dorer et broder sur toutes les coutures; il est sauvé, hors d'atteinte, acclamé, applaudi; que personne désormais n'y touche! C'est en se moquant des choses saintes qu'il a réussi à être sacré.

Mais nous voilà bien loin de notre sujet. Nous parlions d'une âme haute, d'un noble cœur, d'une vie pure, d'une intelligence fière, d'un grand artiste, d'un chrétien illustre, d'un libéral sincère, d'une conscience dévouée aux opprimés et aux petits, aux faibles et aux vaincus. Pour retrouver tout cela, ouvrons les Moines d'Occident.

II

Si j'osais comparer le sacré au profane, je dirais que l'Introduction des Moines d'Occident ressemble à une de ces magnifiques ouvertures de Mozart ou de Weber, où l'oreille peut déjà saisir la pensée du maître, où se dessinent d'avance, sur un fond discrètement mêlé de lumière et d'ombre, le sujet, le plan, les figures, les scènes principales. Détachées de l'opéra qu'elles précèdent, ces ouvertures restent d'admirables symphonies.

Il en est de même de cette Introduction où M. de Montalembert a su faire vibrer les cordes les plus hautes, les plus délicates de l'intelligence et du cœur avant de nous raconter l'histoire de ses héros et de nous demander de croire à toutes ces merveilles. Demeurons autant que possible fidèle à la critique littéraire sur un terrain que tant de surprises charmantes, tant de fleurs miraculeuses et mystiques disputent à l'analyse. Sans doute la raison moderne - cette superbe raison qui n'accepte le surnaturel que sous un uniforme de zouave — a besoin d'un effort pour suivre l'éloquent écrivain sur la trace de ces saints et de ces moines, qui, non contents d'abattre les forêts, de défricher les campagnes, de bâtir des villes, de civiliser les barbares, de sauver du grand naufrage les lettres et les arts, prophétisent l'avenir, guérissent les malades, ressuscitent les morts et se font cares

ser dans leurs cellules ou aider dans leurs travaux par des buffles et des ours, des aurochs et des loups. Mais que cet effort est léger et que ce sacrifice est doux! L'artiste s'y est pris si bien, ou plutôt son inspiration personnelle s'est si heureusement accordée avec l'art le plus exquis, que l'histoire et la légende, au lieu de se contrarier, se servent mutuellement de commentaire et d'appui. On ne veut plus savoir, en le lisant, où l'une finit, où commence l'autre. L'histoire, c'est la vérité; la légende, c'est la foi, et toutes deux s'unissent pour mieux répondre à la pensée de l'auteur, à l'épigraphe du livre : Fide et veritate!

Les moines! quel mot, quel souvenir et quelle image! Que de difficultés à vaincre pour dégager cette lointaine figure des préjugés amassés de siècle en siècle et où chaque époque a mis du sien! Remarquez en effet que, dès les préludes de la Renaissance, il y a eu, tous les cinquante ans, un trait particulier qui a dû ajouter au discrédit de l'institut monastique. Pour nous borner aux points culminants, que voyons-nous depuis le début de la Réforme jusqu'à la défaite de la Ligue? Ce fut une sorte de fatalité dans l'existence des ordres religieux, que leurs premiers symptômes d'affaiblissement et de décadence aient coïncidé avec le réveil de l'imagination profane, de la tradition païenne et de l'esprit d'examen, quelle que soit d'ailleurs son expression dominante, qu'il apparaisse sous la figure morose du protestantisme, sous le masque de la poésie ou de la science, ou bien avec le rire épanoui du sarcasme rabelaisien. Autant

d'ennemis, joyeux ou sinistres, sérieux ou frivoles, pour qui le moine devint un inépuisable sujet de railleries ou d'invectives. Ces railleries proverbiales passèrent dans la langue des honnêtes gens, de ceux-là même qui n'y apportaient aucun sentiment hostile; elles s'infiltrérent dans le peuple, dans ces classes pauvres et délaissées pour qui les moines avaient été si longtemps des délégués de la Providence; elles traduisirent en cent façons tout un arrièré de rancunes secrètes ou d'obscures ingratitudes; car c'est une des infirmités morales de la pauvreté ignoranțe, qu'elle ressemble à ces vases où les meilleures liqueurs s'aigrissent. Les bienfaits ne font pas précisément hair le bienfaiteur; mais peu à peu ils changent d'aspect ; l'obligé commence par ne les regarder que comme l'acquittement d'une dette; il finit par se dire qu'il lui serait bien plus commode d'intervertir les rôles, de possèder au lieu de recevoir et de faire de sa créance une propriété.

Un peu plus tard, quand les guerres de religion, envenimées par toutes les passions grossières ou perverses qui peuvent souiller une grande cause, changèrent l'Europe en champ de bataille et portèrent les derniers coups à la féodalité, la physionomie du moine subit une altération nouvelle. Il fut nécessairement amené sur un terrain qui n'était pas le sien. Voyant leur antique foi menacée, étroitement liés à une période de violence, entraînés dans un tourbillon de colères et de représailles, les ordres religieux apparurent comme des instigateurs ou des complices de ces fureurs qui allumaient des bûchers et en-

sanglantaient le monde. Ils personnifiaient une puissance immatérielle et divine, une idée de paix, de liberté et de charité; mais cette puissance et cette idée étaient, par le malheur des temps, placées dans l'horrible alternative, ou de rester inertes au milieu de ces luttes de la vérité contre l'erreur, ou de se laisser momentanément absorber par les forces brutales qui faisaient de la théologie à coups d'arquebuse. Le sang répandu par les hommes d'armes éclaboussa la robe du moine et y resta comme une tache.

Puis vint le dix-septième siècle, cette rapide et trompeuse phase d'alliance entre l'esprit moderne et la foi. Mais alors, sauf quelques exceptions mémorables, le clergé régulier fut effacé par l'incomparable éclat du clergé séculier et de l'épiscopat ; la veine gauloise d'ailleurs, bien qu'avec plus de finesse et de génie, continuait son œuvre anti-monastique, et le diable n'y perdait rien. Que dire du siècle suivant? Il suffit de le nommer pour donner l'idée d'une place assiégée, où les habitants ne cesseraient pas de conspirer avec les assaillants. Enfin, de nos jours, si l'animosité est moindre — et on pourrait parfois en douter — c'est un fond d'indifférence railleuse et d'étonnement moqueur que l'immense majorité bourgeoise oppose à la réapparition du moine. Vous est-il arrivé de rencontrer un de ces hommes à la robe brune ou blanche, dont le capuchon abaissé découvre la large tonsure? Était-ce dans un quartier populeux d'une de nos grandes villes? Aussitôt la physionomie des passants offrait une expression de surprise narquoise qu'ils

croyaient sans doute prodigieusement spirituelle, et qui signifiait: ce n'est plus un ennemi peut-être, mais c'est un anachronisme et un contre-sens.

Parlerons-nous d'autres points de vue où se placent involontairement les moins malveillants ou les plus polis? Pour ceux-ci, le moine est une création des âges barbares, un spectre enfoncé dans sa stalle et que l'on ne pourrait en détacher sans mêler les ténèbres au jour et la mort à la vie. Pour ceux-là, ce n'est qu'un rouage de la grande machine féodale, une portion de cet ensemble où figuraient les chefs des races conquérantes, les seigneurs suzerains, les grands vassaux et jusqu'aux héros de contrebande toujours prêts à sortir de leurs tourelles pour rançonner les voyageurs, et enlever les femmes ou les filles. Bien peu songent à se demander si, dans cette so ciété naissante, divisée en conquérants et en vaincus, en oppresseurs et en opprimés, en maîtres et en serfs, en forts et en faibles, les moines n'avaient pas représenté une idée, une influence, une autorité diamétralement contraires à celles qu'on affecte de confondre avec eux; s'ils n'ont pas sans cesse combattu, adouci, conjuré, éclairé, fléchi ceux dont ils passent pour avoir été les alliés et les complices. D'autres, qui veulent être tout à fait justes et se conformer à un vague programme de religiosité poétique, réclament en faveur des mo nastères et des moines au nom des blessés ou des naufragés de la vie, des âmes malades ou inquiètes, des imaginations désabusées de leur rêve, de quiconque, n'ayant pas trouvé ou n'ayant pas voulu sa place

en ce monde, mourrait de douleur ou d'ennui, si on lui fermait ces pieuses retraites. A les entendre, l'âme aurait ses invalides comme le corps, et l'institution monastique serait surtout bonne en guise d'ambulance pour les plaies et les infirmités morales.

C'est devant cette masse d'erreurs, d'antipathies préventives, de dénis de justice ou d'adhésions incomplètes, que s'est hardiment posé M. de Montalembert. Il a plaidé avant de raconter et de peindre. Quelle éloquence et quel charme dans ce plaidoyer où l'auteur se montre tour à tour orateur, historien, poëte, et que, parmi nos contemporains illustres, lui seul peut-être pouvait écrire! Enfant du siècle parlant aux chrètiens; chrètien s'adressant aux enfants du siècle; laissant entrevoir Alfred de Musset derrière le P. Lacordaire ; faisant vibrer un écho de Rolla à travers le chœur solennel des Pères de l'Église et des grands moines! Ces injustices, ces erreurs ou ces ignorances, il s'accuse avec une sincérité touchante de les avoir partagées. Lui aussi, au sortir du collége, après une éducation brillamment universitaire, il savait à peine ce que c'était qu'un moine; il ne connaissait que par ouï-dire, sur la foi des traditions mondaines, ceux dont il devait être l'historien et le vengeur.

Mais, invinciblement attiré vers le siècle et le nom de saint Bernard, sollicité par cette immortelle figure qui résumait à ses yeux l'apogée et la perfection suprême du moyen âge catholique, il fallait bien chercher à savoir comment le genre humain, la civilisation chrétienne, la foi, les lettres, les arts, tous les éléments de la vie matéielle, intellectuelle et morale, avaient pu arriver jusu'à cette hauteur et cette lumière en traversant les eux gouffres du Bas-Empire et de la barbarie; quels vaient été les flambeaux de cette nuit, les vainueurs de cette crise, les sauveteurs de ces naufrages, es gardiens de ces trésors. Il y avait en cet endroit e l'histoire un fleuve ou un torrent : les pèlerins ue l'on avait aperçus sur l'une des deux rives, on es voyait s'acheminer sur l'autre. Il était naturel 'interroger l'horizon jusqu'à ce que l'on eût trouvé e pont ou la barque qui avait servi au passage. C'est ette recherche qui a ouvert à l'auteur des Moines d'Ocident de nouvelles perspectives, et, de ce qui devait être histoire de saint Bernard, a fait l'histoire de l'institut nonastique tout entier. Le sujet était si riche, les docunents si nombreux, la vérité si impérieuse et si évidente, écrivain si consciencieux et si inspiré, que l'œuvre a ris des proportions imprévues. Primitivement, M. de lontalembert n'avait voulu sans doute que préparer, par uelques études et quelques chapitres préliminaires, la nission de ce grand homme, de ce grand saint qui a jeté in tel éclat sur son époque. Peu à peu, les études sont levenues un monde; les chapitres sont devenus un livre; in tel livre, qu'il a mérité à son tour d'être précédé l'une introduction, et que jamais plus beau monument l'eut un plus admirable portique. Maintenant, que ces bages pleines de miracles fassent un autre miracle! A ce dorieux lutteur dont aucune souffrance ne peut abattre e courage, que Dieu donne assez de force et de vie pour

mener jusqu'au bout cette gigantesque entreprise! Si notre vœu se réalise, la littérature chrétienne de notre triste temps n'aura plus rien à envier aux siècles vers lesquels remontent nos hommages et nos regrets. Il y a déjà, dans ces *Moines d'Occident*, de quoi nous consoler de n'être pas les concitoyens de Dante et les contemporains de Bossuet.

On éprouve un sentiment d'épouvante, on se sent profondément humilié dans son ignorance et sa paresse, quand on songe à la prodigieuse quantité de lectures et de travaux de toutes sortes qu'ont dû coûter ces cinq volumes. Il semble qu'une vie de centenaire pourrait à peine y suffire; et cependant on ne peut oublier que l'homme, jeune encore, qui a écrit ce livre et lui a consacré tant d'heures laborieuses et fécondes, a été, dès sa première jeunesse, obligé de disputer ces heures aux combats et aux orages de la vie politique, à d'autres œuvres improvisées et publiées d'urgence, à la direction de bon nombre de revues ou de journaux dont il a été le coopérateur énergique, aux devoirs de la famille, aux exigences du monde, aux voyages enfin, à ces voyages d'où il a rapporté l'impression exacte et vivante de tous les lieux où devaient nous transporter ses récits; de même que le don des langues qu'il possède à un degré merveilleux le rendait maître de toutes les littératures où il avait à puiser. Mais que dis-je, et que sont ces sujets d'étonnement, comparés aux surprises journalières que M. de Montalembert prodigue aux gens admis dans sor intimité? Cet érudit, cet artiste, cet orateur, cet écri

n, ce lecteur infatigable des vieilles chartes et des ux livres, il se tient au courant des plus fugitifs épiles de l'esprit, de la fantaisie ou de la bêtise moderne; qui aurait le droit de tant dédaigner, il ne néglige n. Il n'y a pas de journal qu'il ne lise, pas d'ouvrage uveau qu'il ne connaisse, pas de feuille légère qu'il rrête au passage, pas de renseignement ou d'indice 'il ne recueille. La partition qu'il faut entendre, il l'end; le tableau qui mérite d'être vu, il l'étudie. Il peut ser, en juge compétent, de Beethoven et de Meyerbeer, ngres et d'Eugène Delacroix, de Cornélius et d'Overck. Il a ses jours de dilettantisme, comme il a ses soies de promenades; promenades singulières, pleines de verie, de causerie et de charme; tantôt à la campagne, us le rayon du soleil couchant, à ce moment délicieux s'éveillent les harmonies du soir, où la clochette des supeaux répond aux tintements de l'Angelus; tantôt ns Paris, le cigare aux lèvres, sous la pâle clarté du z, alors que les premiers silences de minuit évoquent fantômes du passé et rendent à nos rues désertes un u de poésie. Je parlais de miracles tout à l'heure; core une fois, en voilà un qui fait paraître tous les tres vraisemblables. S'intéresser à tout, exercer tour à ir toutes les aptitudes, monter sans effort, descendre ns dédain, saisir au vol tout ce qui peut aiguiser rme, aider à la lutte, faire voir dans le jeu de l'adrsaire; en face d'une société désœuvrée ou affairée, voir renfermer dans une seule vie ce qui suffirait à remplir dix; exiger et obtenir de ce maître mobile et fantasque qu'on appelle le temps ce que nul ne lui demande et ce que personne n'en obtient; mettre chaque jour, depuis quarante ans, ces facultés extraordinaires au service de Dieu, de la vérité, de toutes les nobles et saintes causes, certes, c'est là un prodige aussi surnaturel que le don de prophétie ou la guérison des malades!...

Quoi qu'il en soit, l'auteur des Moines d'Occident voulut savoir, et il sut. Il s'enfonça dans le passé comme le plongeur dans les profondeurs de la mer, et, comme le plongeur, il reparut les mains pleines de perles ramassées au fond de ces âges de foi, pareils à des océans inconnus. Perles mystiques et d'un éclat divin, les vertus et les bienfaits des moines! Quelle joie et quelle récompense pour un génie chrétien que la découverte de ces mystérieux trésors! Pendant les siècles d'oppression, les moines représentaient cette liberté de la conscience et de l'âme, qui ne plie que devant Dieu; dans un monde tombant en pourriture, ils furent la pureté et la vie; dans une société barbare, ils furent le salut et le refuge de toutes les délicatesses de l'esprit et du cœur; sous un régime de haine, de colère, de guerres acharnées, d'exterminations implacables, ils furent la paix, le pardon, le clémence, l'amour surtout, l'amour, et, si vous en doutez, lisez cette adorable page qui vous dédommagera de ma prose.

« ... Mais voici la gloire et la force non pareille de la religion; c'est que, tout en donnant le mot de tous le problèmes sociaux et l'intelligence de toutes les révolu

ions historiques, elle tient partout et surtout « la clef de nos cœurs. » Elle a un baume pour toutes nos douleurs et in but pour toutes nos tendresses. Elle sait discipliner la passion sans l'amoindrir; elle fait mieux qu'essuyer nos armes trop chères; elle les fait couler d'une source à janais purifiée pour un objet éternel. Elle remplace le créouscule de nos rêves fugitifs par la radieuse et enchanteresse sérénité de la lumière qui ne s'éteint pas. Elle embrase nos cœurs de cette flamme dont les clartés ayonnent sur l'infini. Elle a inventé et consacré le riomphe suprême de l'amour. Elle surmonte les passions es plus tendres et les plus indomptables par quelque chose de plus fort et de plus doux encore, le bonheur et a gloire de les sacrifier à Dieu. C'est dans les monastères que cette science du vrai bonheur et du véritable amour a été le plus longtemps enseignée et pratiquée. On a vu qu'elle n'interdisait aux âmes unies en Dieu ni les élans de la passion, ni les accents attendris de la plus pénétrante sympathie. N'entrons donc qu'avec un tendre resoect dans ces cellules où l'on vivait surtout par le cœur. Écoutons quels sons se font entendre dans ce silence sacré; ils révéleront peut-être quelque suave et touchant mystère de l'histoire des âmes. Prêtons l'oreille au doux et perpétuel murmure de cette fontaine que tout cloître renfermait autrefois; c'est l'emblème et l'écho de la source d'où jaillit l'intarissable amour... »

Toute l'introduction est écrite de ce style irrésistible. Chaque page porte avec elle je ne sais quel parfum de jeunesse et de franchise qui vous pénètre, vous persuade,

vous fait vivre un moment de la vie de ces héros de l'amour pur et du sacrifice. C'est une ineffable impression de fraîcheur et de bien-être, une source vive où toutes les victimes de nos sécheresses modernes devraient tremper leurs mains et leurs fronts. Que parliez-vous, railleurs insensés, de désœuvrement et d'inutilité? Nul n'aura mieux accompli que les moines la loi divine du travail: tout ce que nous cultivons, ils l'ont défriché; tout ce que nous récoltons, ils l'ont ensemencé. Sans eux, cette Europe fertile, riche, sillonnée de canaux et de routes, admirablement préparée aux inventions de la science et de l'industrie, fût restée un inextricable fouillis de forêts et de bruyères, un repaire de brigands vivant pêle-mêle avec les bêtes fauves. Il n'est pas une de nos jouissances qui ne soit due à un de leurs labeurs. Que parliez-vous d'origine commune et d'alliance avec un régime d'oppression féodale, né des sanglantes étreintes de la corruption et de la barbarie? c'était justement le contre-poids providentiel de ces violences et de cet arbitraire; mains et prières incessamment levées vers le ciel au nom de l'humanité et de la justice; protecteurs des petits contre les puissants, et, tâche plus difficile encore, des puissants contre leurs propres passions et contre euxmêmes!

Nous aussi, à quelle vulgarité servions-nous d'échos, en parlant d'existences mornes, sombres, exténuées, emprisonnées, asservies, accablées sous le poids des déceptions humaines? C'était, au contraire, la moins imparfaite image du bonheur et de la joie en ce monde; c'était la vie en plein air, en communication familière avec toutes les forces et tous les sourires de la nature; le détachement de toutes les servitudes terrestres; l'indépendance morale la plus absolue; la complète possession de la conscience et de l'âme, vaillamment arrachées aux tyrannies de l'homme et librement soumises aux volontés de Dieu. Que parlions-nous enfin d'esprits débiles et malades, de cœurs trop faibles pour la lutte, brisés dans leurs premiers conflits et allant s'abriter dans le cloître faute de pouvoir lutter encore? La vigueur et la santé de l'âme et du corps, le plein déploiement des facultés intellectuelles et physiques, tel fut, pendant des siècles, le caractère des vocations monastiques; jamais sang plus pur ne coula dans des veines plus robustes; c'étaient comme des recrues permanentes, comme une conscription céleste, pour laquelle le recruteur divin n'admettait que les organisations les plus saines. - « La vie religieuse, dit excellemment M. de Montalembert, loin d'être le reluge des faibles, était au contraire l'arène des forts. »

Voilà le plaidoyer, et l'illustre écrivain qui est, lui aussi, de la race des forts, antipathique aux mièvreries et aux subterfuges, avait à peine besoin de nous avertir qu'il ne déguiserait rien, ni les taches, ni les ombres. Ce qui est positif, c'est que la cause est gagnée avant même qu'il ait abordé son récit, et c'est pour cela que j'ai tant insisté sur cette introduction magnifique. Rapprochez de la page que j'ai citée celle qui termine le cinquième volume et qu'on ne peut lire qu'à travers des larmes : « ... La voilà qui apparaît déjà parée pour le sacrifice, étincelante

et charmante, avec un sourire angélique, avec une ardeur sereine, rayonnante de grâce et de fraîcheur, le vrai chef-d'œuvre de la création. Fière de sa riante et dernière parure, vaillante et radieuse, elle marche à l'autel, ou plutôt elle y court, elle y vole comme un soldat à l'assaut, contenant à peine la passion qui la dévore, pour y courber la tête sous ce voile qui sera un joug pour le reste de sa vie, mais qui sera la couronne de son éternité... »

Entre ce point de départ et ce point d'arrivée où tant d'idées et de sentiments se rejoignent, placez deux véritables épopées chrétiennes, les Moines en Gaule sous les Mérovingiens, et la Conquête de l'Angleterre par les Moines, épopées si vraies, si vivantes, si pittoresques, si surnaturelles à la fois et si humaines, qu'elles donnent aux plus indifférents, sinon la nostalgie du cloître, au moins celle des siècles qui furent témoins de ces merveilles, et des sites grandioses où s'élevèrent comme par enchantement les innombrables créations monastiques. Puis demandez-vous quelle est donc cette foi, quelle est cette vérité, quel est ce génie qui a pu enfanter alors de pareils miracles et qui peut inspirer aujourd'hui un parreil livre.

Dans la dernière partie de ce travail, j'essayerai, non pas d'analyser, mais d'indiquer les principales parties de ce grand tableau. Le critique, en ces circonstances fort rares, n'a plus qu'à dire: Voyez, lisez et jugez! Sa tâche est plus humble, mais plus douce, et la littérature contemporaine ne lui offre pas souvent l'occasion d'abdiquer en admirant.

## H

Forcé de choisir dans ce cadre immense, au milieu de tous ces trésors de poésie et de foi, je me bornerai à signaler quelques points principaux, où se révèle l'âme du livre; car les livres ont une âme comme les hommes.

Ces cinq volumes nous offrent le pathétique et émouvant spectacle d'un génie admirablement disposé au sujet qu'il traite, aux prises avec les difficultés de ce sujet formidable, réunissant à les vaincre sans qu'il en coûte rien ni à l'intégrité de ses croyances, ni à son amour pour la vérité, ni à ses idées libérales, ni à la gloire de cet institut monastique qu'il nous apprend à connaître, à vénérer et à chérir; arbre mystique dont la cime touche au ciel et dont les racines plongent plus avant qu'on ne le croit au cœur de la société moderne.

Dès le début, il est facile de pressentir où seront les prédilections de l'historien. Il préférera la rudesse barbare à la corruption romaine, l'Occident à l'Orient, les contrées neuves et sauvages, les nations saus passé et presque sans nom, aux provinces et aux cités qui, après avoir brillé dans le monde, ne sont plus bonnes qu'à infecter de leurs vices les vertus de l'Église primitive, à l'envelopper dans leur décadence, à lui appliquer leurs dissolvants. Placé au point de rencontre et de choc entre ces puissances abâtardies qui finissent et ces forces in-

connues qui commencent, le christianisme, après sa première phase de révélation et d'expansion, après avoir affirmé sa céleste origine dans le voisinage de son divin berceau, devait nécessairement se porter là où l'appelaient la vie, l'avenir, les nouvelles destinées de l'humanité, là où il avait à écrire ses lois sur une page blanche, à pétrir, à dompter, et finalement à s'assimiler une matière forte et vierge, des races grossières et féroces, mais pleines de jeunesse et de sève; races qui allaient être les arbitres du monde et qui pouvaient tout pour le mal ou pour le bien.

Voilà donc le rideau qui se lève sur cette scène inquiétante et sublime : d'une part, l'Orient, dépositaire de toutes les traditions antiques, héritier de la poésie, de la civilisation et de l'histoire, témoin et confident des patriarches et des prophètes, des mystères de la Rédemption, des miracles de l'apostolat, illustré par ses martyrs et ses évêques, ses docteurs et ses saints, mais semblable à une source qui se troublerait ou tarirait après avoir abreuvé des pèlerins prêts à partir pour une terre lointaine, et, comme s'il sentait sa mission finie, revenan aux subtilités de sa nature, mêlant le mensonge à la vé rité, l'ombre à la lumière, communiquant je ne sais quel germe de stérilité et de mort à ce qui devait être la fécondité et la vie. D'autre part, l'Occident, traversé plutôt que conquis par les légions romaines, à peine entrevu par Tacite, ignoré, dédaigné ou redouté du sybaritisme oriental, donnant à son idolâtrie des formes sanguinaires et effroyables, hérisse de forêts, peuple de bêtes fauves sans cesse ravagé et renouvelé par l'invasion, séparé de l'univers civilisé par des espaces, des solitudes, des chaînes de montagne et des bras de mer que l'imagination populaire remplit de visions étranges, de fantômes sinistres, d'écueils et de naufrages. Là tout est à faire; là peut librement se déployer l'activité humaine. Mais pour que cette activité mêne son œuvre à bien, pour qu'elle triomphe d'obstacles insurmontables, un intérêt terrestre ne suffirait pas; il faut qu'elle soit guidée par une inspiration divine. Pour que cette inspiration porte tous ses fruits, pour qu'elle se manifeste à la fois dans ses caractères surnaturels et humains, historiques et légendaires, il faut qu'elle s'accorde expressément avec le génie, les mœurs, les idées, la physionomie des peuples dont elle s'empare, et qu'elle devienne, après la première lutte et le premier effort, une partie essentielle de leur nationalité.

Mais comment garder la parole, quand je puis la céder à M. de Montalembert?

« Un nouvel empire est fondé, nous dit-il; un nouveau monde commence. Venez maintenant, ô barbares! L'Église n'a plus à vous redouter. Régnez où vous voudrez; la civilisation vous échappera, ou plutôt c'est vous qui défendrez l'Église et qui referez une civilisation. Vous avez tout vaincu, tout conquis, tout renversé; vous serez à votre tour vaincus, conquis et transformés. Des hommes sont nès qui deviendront vos maîtres. Ils vous prendront vos fils, et jusqu'aux fils de vos rois, pour les enrôler dans leur armée. Ils vous prendront vos filles, vos reines, vos princesses, pour en remplir leurs monastères. Ils vous

prendront vos âmes pour les enflammer; vos imaginations, pour les ravir en les épurant; vos courages, pour les tremper dans le sacrifice; vos épées, pour les consacrer au service de la foi, de la faiblesse et du droit.

« L'œuvre ne sera ni courte ni facile. Mais ils en viendront à bout. Ils domineront les peuples nouveaux en leur montrant l'idéal de la sainteté, de la grandeur, de la force morale. Ils en feront les instruments du bien et du vrai. Aidés par ces vainqueurs de Rome, ils porteront l'empire et les lois d'une Rome nouvelle bien au delà des frontières qu'avaient jamais fixées le Sénat ou rêvées les Césars. Ils iront vaincre et bénir là où n'ont pénétré ni les aigles ni même les apôtres. Ils seront les pères nourriciers de toutes les nations modernes. On les verra à côté des trônes de Charlemagne, d'Alfred, d'Othon le Grand, créer avec eux les royautés chrétiennes et la société nouvelle. Enfin ils monteront avec saint Grégoire le Grand et Grégoire VII sur le siège apostolique, d'où ils présideront, pendant des siècles de lutte et de vertu, aux destinées de l'Europe catholique et de l'Église glorieusement servie par des races croyantes, viriles et libres. »

Cette page termine le beau chapitre sur saint Benoît. Elle est comme la péroraison des éloquents préliminaires où M. de Montalembert, ayant esquissé à grands traits l'état de l'Empire romain après la paix de l'Église, et les précurseurs de la vie monastique en Orient et en Occident, dit adieu au vieux monde, qu'il abandonne sans regrets, pour aborder ce monde nouveau que ses héros vont conquérir, convertir et subjuguer. On entre, avec

saint Benoît et saint Grégoire le Grand, dans cette phase si mal connue, dont l'histoire profane tient si peu de compte, et qui est au moyen âge proprement dit ce que l'aurore est au jour. Saint Benoît, c'est le type le plus accompli du moine; il en a les vertus, le courage et le génie; il en a surtout cette incroyable faculté de création, d'expansion et de propagande, qui est un des caractères les plus frappants de la grande ère monastique, et qui fait paraître timides et mesquins les prétendus prodiges du travail moderne, servis pourtant par toutes les conquêtes de l'industrie et de la science. Saint Grégoire le Grand, c'est le moine fait Pape, c'est-à-dire les deux plus puissantes manifestations de l'action catholique se résumant en un seul homme. Le moine et le Pape se complètent l'un par l'autre; la Papauté donne force de lois aux leçons du cloître. Songez à ceux qui représentaient, vers cette même époque, l'idée du pouvoir, à ceux qui, les pieds dans le sang ou dans la boue, jouaient les rôles de rois ou d'empereurs dans la tragédie humaine ; à ces misérables successeurs de Constantin et de Théodose, dont on ne saurait dire s'ils personnifiaient la bassesse de l'empire ou l'empire de la bassesse; à ces Clodion, à ces Mérovée, à ces Lothaires, croisés de Brunehaut et de Frédégonde, vivant dans le crime comme dans leur atmosphère naturelle. Comparez ces figures féroces ou abruties, ces variétés de scélératesse ou d'opprobre, aux Benoît, aux Grégoire, aux Cassiodore, et demandez-vous quels étaient les véritables souverains de cette société mourante ou naissante, les vrais initiateurs de cette civilisation

qui devait renier plus tard ses bienfaiteurs et ses maîtres.

Suivons-les, ces hommes prédestinés, sur les traces de M. de Montalembert, à travers l'Espagne du sixième siècle, qui n'est pas encore, croyez-le bien, l'Espagne de l'inquisition et de l'absolutisme théocratique; puis en Gaule, auprès des premiers Mérovingiens, dont les relations avec les moines offrent de singulières alternatives de libéralité ou de violence, de douceur ou de barbarie, de piété ou de fureur, selon que la passion crie ou que la foi parle, que la bête revient à ses instincts sauvages ou que l'homme se laisse pénétrer par l'esprit chrétien. Suivons-les surtout, ces intrépides pionniers de la vérité et de la foi, sur l'immense chantier où vont s'opérer leurs merveilles; en face de la Nature; et que notre siècle, si follement épris de naturalisme, nous dise si ces envoyés de Dieu n'avaient pas, eux aussi, le sens intime et profond des forêts et des solitudes, s'ils ne savaient pas écouter et comprendre ces grandes voix qui ne disent leurs secrets qu'aux âmes simples et croyantes, ces échos du ciel qui parlent tour à tour dans le frémissement du feuillage, dans le murmure du vent, dans le cri, le chant ou la plainte de toutes les créatures, dans les vagues harmonies des étangs et des futaies. Le magnifique chapitre, les Moines et la Nature, couronne admirablement ce qui peut être maintenant regardé comme la première partie de l'œuvre publiée. C'est là que l'on se sent tout d'abord doucement enlacé par cette poésie mystique et légendaire que nous retrouverons tout à l'heure avec saint Colomban et saint Columba.

Pionniers, ai-je dit? Qui ne serait frappé d'un rapprochement entre ces pionniers de la belle époque monastique et ceux que l'on a vu, que l'on voit encore, en Amérique, faire reculer peu à peu les forêts et le désert, vaincus par de nouveaux prodiges de patience et d'énergie? Quelle différence pourtant! Dans la lutte engagée par les moines contre la nature sauvage, il y avait quelque chose d'affectueux et de familier, un mélange de force et de tendresse. Ces hois qu'ils changent en clairières, ces bruyères dont ils font des champs cultivés, ils y installent la prière, la charité, l'hospitalité, le refuge. Ils deviennent les détenteurs passagers de ces richesses territoriales, au profit des pauvres et en l'honneur de Dieu. Les animaux qu'ils troublent dans leurs retraites, ils ne les tuent pas, ils les apprivoisent; ils les enrôlent comme des compagnons et des amis, et les amènent à rentrer avec eux dans cet ensemble d'harmonie et de douceur dont ils sont les ouvriers. Partout s'éveille à leur voix et sur leur passage ce symbolisme de la Nature, cher aux imaginations pieuses, hommage rendu par la création au Créateur, forme sensible de cette âme universelle qui monte incessamment de la terre vers Dieu. Ces populations indigènes qui les voient tout à coup paraître au seuil de leurs cabanes et de leurs cavernes, ils ne les persécutent pas; ils ne leur donnent pas la chasse comme à d'autres bêtes fauves qui gêneraient leur installation triomphante: ils leur apprennent à user de ces biens demeurés stériles entre des mains ignorantes; ils leur enseignent une religion de paix, de liberté et de lumière.

Si elles sont opprimées, ils les protégent; si elles sont pauvres, ils les secourent; si elles souffrent, ils les guérissent. Ils n'usurpent rien, ils ne détruisent rien, ils ne prennent la place de personne; c'est une vie nouvelle qu'ils apportent dans un pli de leur robe; c'est une place au foyer céleste qu'ils offrent en échange de cet air qu'ils respirent, de ces arbres qu'ils abattent, de cette terre qu'ils fécondent. Le jour, la clarté, le bien-être, pénètrent avec eux dans ces huttes enfumées ; l'image du Dieu crucifié succède aux idoles grossières qui exigeaient du sang humain. Artistes d'autant plus merveilleux qu'ils font de l'art à leur insu, ils remplissent les vides formés par le défrichement des landes et l'abattage des chênes en élevant des églises, des chapelles et des cloitres dont les restes, mutilés par le temps ou la main des hommes, forcent notre admiration et humilient notre orgueil.

Encore une fois, comparez les entreprises de l'activité ou de l'avidité contemporaine à ces invasions pacifiques où chaque conquête était un bienfait. Ici tous les ressorts de l'égoïsme tendus vers une œuvre qui n'a d'autre but et d'autre récompense qu'elle-même; là, tous les efforts du dévouement collectif, obéissant à une pensée plus haute qui assure au travail l'immortel salaire. Ici la dure loi du chacun pour soi, de la raison du plus fort, dé la victoire acquise au plus énergique et au plus hardi; là, le rayonnement d'un cœur qui n'a rien à lui, qui ne veut posséder que pour donner, et qui fait de ses victoires matérielles le prélude ou l'emblème de triomphes bien autrement utiles au salut de l'humanité.

## IV

Colomban et Columba! Les deux noms se ressemblent: les deux saints eurent pour commune patrie cette Irlande, cette catholique et malheureuse Irlande à laquelle M. de Montalembert a dès longtemps voué une tendresse profonde et dont il ne peut parler sans une émotion douloureuse. Pour tous deux, comme pour saint Wilfrid, qui domine tout le quatrième volume, nous ne pouvons que renvoyer le lecteur aux Moines d'Occident. L'analyse, même la plus brève, nous entraînerait au delà de toutes les limites, même les plus larges. D'ailleurs, nous l'avons dit, ce n'est pas un critique qu'il faut à cet admirable livre; il est au-dessus des chicanes, des objections et des éloges. Ce qui lui conviendrait plutôt, ce serait une sorte de glose homérique ou dantesque; une jeune et ardente pléiade de disciples qui réciteraient entre eux et commenteraient avec un pieux enthousiasme, tantôt les Moines et la Nature, tantôt saint Colomban, fondateur de Luxeuil et de Bobbio; tantôt Columba, apôtre de la Calédonie; puis, saint Augustin de Cantorbéry; puis saint Wilfrid; puis l'influence sociale et politique des moines; et enfin, ce chapitre des Religieuses anglo-saxonnes, qui a ramené l'illustre écrivain au temps présent, à ses impressions personnelles, aux religieuses d'aujourd'hui, à son propre sacrifice, et lui a inspiré son pathétique épilogue, larme bénie, tombée de l'œil d'un père et mêlée aux saintes rosées du ciel.

Au milieu de toutes ces figures qui se ressemblent par le caractère surnaturel et par l'auréole, mais dont les traits offrent de curieuses différences, saint Columba domine et dépasse tout. Ce saint, que nous connaissions à peine, que nous confondions presque avec les personnages fabuleux d'Ossian et du ciel scandinave, devient, sous la plume de M. de Montalembert, le héros d'un poëme dont l'idéale et originale beauté doit subjuguer les plus indifférents. Ce que je ne me lasse pas d'admirer dans cet épisode comme dans le reste de l'ouvrage, c'est cette puissance d'attraction poétique et religieuse qui sait constamment intéresser l'imagination aux récits de la foi, et force l'une d'accorder tout ce que l'autre lui demande. Désormais l'île d'Iona, patrie adoptive de saint Columba, austère refuge de l'Irlandais exilé, sera pour nous un de ces phares sur lesquels on aime à reporter ses regards à mesure qu'on avance vers l'ombre et le déclin

Tout est merveilleux dans l'existence de Columba, en qui s'incarne le génie de la race celtique, transformé par l'Évangile sans rien perdre de son intensité. Même, telle est cette exubérance de séve et d'originalité, qu'elle aurait pu devenir un péril. On pouvait craindre que, dans cè pays si profondément attaché à ses traditions et à ses mœurs, où la poésie nationale inspirait tout ensemble les bardes et les moines, où chaque site avait sa légende, il ne se formât une Église celtique, trop celtique, séparée de la

métropole par excès de couleur locale. Sauf quelques dissidences de détail, notamment une erreur de date pour la fête de Pâques, ce péril fut conjuré, grâce à l'ardente et héroïque piété de ces saints primitifs, grâce surtout à Wilfrid, qui fut le grand conciliateur entre le christianisme celte et Rome, comme Columba avait été le grand propagateur et le grand apôtre, parti de l'Irlande pour catéchiser la Calédonie. Il y eut là, proportion gardée, bien entendu, entre les temps, les caractères, la saillie et l'aspérité des croyances, quelque chose d'analogue à ces conflits si faciles à envenimer; querelles liturgiques, ruptures avec le Saint-Siège, scission des gallicans et des ultramontains. A toutes les époques, l'obéissance a fait plus de difficultés que la foi. Il y a chez l'homme un principe tellement vivace de révolte intérieure, que, même en se décidant à adorer et à croire, il voudrait croire et adorer à sa manière; il voudrait que sa soumission fût encore de l'indépendance. Dieu, qui avait ses desseins sur cette contrée si passionnément et si sérieusement chrétienne, la préserva pour cette fois, et ce n'est qu'en parcourant en idée un espace de huit ou dix siècles que M. de Montalembert a la douleur de rencontrer l'ivraie sur cette terre ingrate où saint Columba, saint Augustin, saint Wilfrid, saint Cuthbert, avaient semé tant de bongrain.

Il l'aime encore, il l'aime inconstante, c'est-à-dire hérétique; qu'est-ce donc à cette aurore, à ce premier éveil où tout est grâce, pureté, fraîcheur, force virile et candeur virginale? Qu'est-ce donc sous ce délicieux rayon du matin dont il nous donne l'impression péné-

trante, qui n'avait de clartés que pour monter vers Dieu, de fleurs que pour les répandre sur ses autels, d'harmonies que pour célébrer ses miracles? On peut dire, sans malice, que M. Montalembert a fait bonne mesure à l'Angleterre. Même dans ses allusions rapides aux ravages de la Réforme, aux destructions sacrilèges où s'est englouti ce passé si poétique et si riche, on sent un fond de tendresse; on devine un affectueux reproche plutôt qu'un inflexible anathème. On dirait que les institutions politiques de l'Angleterre obtiennent grâce auprès de l'éloquent écrivain pour ses aberrations religieuses, qu'il lui pardonne d'être protestante en songeant qu'elle est restée libre. Son aversion dédaigneuse, ses hautaines colères contre la hideuse domination romaine et les formes diverses du césarisme, il les transporterait volontiers sur tout ce qui offre quelque ressemblance avec les objets de sa haine ou paraît enclin à les flatter.

Mais restons sérieux en un sujet où tout éveille des pensées graves et douces, hautes et mélancoliques. Dans cet ouvrage où on rencontre à chaque pas le genre le plus rare de perfection . — la perfection passionnée, — il y avait deux écueils; avoir l'air de tout accepter et de tout admirer dans ces créations monastiques qui eurent leurs abus comme tout ce qui associe la faiblesse humaine à l'infaillibilité divine; donner prise à cette idée chagrine ou revêche qui, tout en consentant à s'incliner ou à s'émouvoir, demanderait à quoi bon tous ces prodiges, si le froid de la nuit et de la mort devait si vite retomber sur ces œuvres radieuses, si la robe monastique devait

sitôt se changer en linceul. Ce n'est pas nous qui répondrons, c'est en rouvrant les Moines d'Occident que nous trouverons les deux réponses.

« ... J'aurais bien mal réussi, nous dit M. de Montalembert, à faire comprendre l'histoire de ces temps, et bien mal servi la vérité, si le lecteur n'était pas frappé du singulier mélange de bien et de mal, de paix et de guerre, de liberté et de servitude, qui, dès ce premier siècle de la chrétienté anglo-saxone, se manifeste dans toutes les relations de l'Église avec la société. Il est évident que le bien l'emportait sur le mal, mais que le mal était déjà formidable, les dangers constants et flagrants, les prévaricateurs et les malfaiteurs encore plus nombreux que les saints. C'est là cependant ce que l'on a nommé l'Age d'or de la religion en Angleterre, non sans raison, s'il ne fallait que le comparer aux siècles postérieurs, mais à tort, s'il s'agissait de le juger par ses seuls mérites. C'est que, dans l'histoire vraie, il n'y a pas d'âge d'or. Tous les siècles, sans exception, sont infectés par le mal qui nait de la corruption naturelle de l'homme. Tous attestent son incurable infirmité; mais tous aussi attestent sa grandeur et sa liberté, en même temps que la justice et la miséricorde d'un Dieu créateur et rédempteur.

Voici maintenant pour ceux qui croiraient éteints ces foyers de chaleur et de vie où naissaient tant de vocations religieuses, d'où s'élançaient tant d'aspirations à la sainteté, à l'idéal et à Dieu: «... De ce monde perdu, dont nous nous efforçons de retrouver l'empreinte, tout a dis-

paru, tout a péri ou tout a changé, hormis l'armée du sacrifice. Le vaste et magnifique édifice de l'ancienne société catholique s'est écroulé sans retour. Il en surgira, il en surgit déjà une autre, qui aura, comme l'ancienne, ses grandeurs et ses misères. Mais ce que nous venons de raconter a duré, dure encore et durera toujours...

« . . . . Oui, chaque jour, depuis le commencement du siècle où nous sommes, des milliers de créatures aimées sortent des châteaux comme des chaumières, des palais comme des ateliers, pour offrir à Dieu leur cœur, leur âme, leur corps virginal, leur tendresse et leur vie. Chaque jour, parmi nous et partout, des filles de grande maison et de grand cœur, et d'autres d'un cœur plus grand que leur fortune, se donnent, dès le matin de la vie, à un époux immortel.

« C'est la fleur du genre humain, fleur encore chargée de sa goutte de rosée, qui n'a encore réfléchi que le rayon du soleil levant et qu'aucune poussière terrestre n'a ternie; fleur exquise et charmante, qui, respirée même de loin, enivre de ses chastes senteurs, au moins pour un moment, les âmes les plus vulgaires, » etc.

Arrêtons-nous; on voudrait tout citer; on ne se lasse pas de boire à cette coupe d'or, digne de la liqueur qu'elle contient. Ce n'est pas un éloge que nous adresserons, en finissant, à M. de Montalembert; qu'en ferait-il? C'est un témoignage de profonde reconnaissance. Il y a, pour les imaginations vives, et qui restent vives jusqu'au bout, des lectures qui ressemblent à des crises, qui réveillent tout un monde inconnu où oublié, peuplé de visions magiques

ou sacrées. Mais ces crises varient suivant le sentiment qu'on y apporte, la longueur du chemin parcouru, l'horizon que l'on voit s'ouvrir ou se fermer devant soi. Ce que les romans de Walter Scott avaient été pour mon insoucieuse adolescence, les Moines d'Occident vont l'être pour ces jours de tristesse où l'on sent déjà les frissons de la nuit. Peut-être, si j'avais lu ce beau livre au milieu de la grande rumeur parisienne, dans l'étourdissement de cette vie factice, l'impression eût été moindre; mais à la campagne, dans la solitude, sans cesse ramené de ma lecture vers l'illustre malade à qui je dois ces pures jouissances, il me semble que j'appartiens de plus près à l'auteur et à son ouvrage; je me laisse emporter par ce souffle invincible qui ranime la poussière, réchauffe les cendres éteintes et fait sortir de leurs tombeaux ces apôtres et ces bienfaiteurs. J'assiste à ces grandes scènes; je vois passer sur ces plages hérissées d'écueils, voilées de sombres nuées, battues par l'Océan, ces figures vaillantes et sereines; peu s'en faut que je ne m'agenouille et ne dise: Saint Columba, saint Wilfrid, et vous, chastes héroïnes du sacrifice, priez pour votre noble historien!... Et priez aussi pour tous ceux qui l'admirent et qui l'aiment!

## VOLTAIRE 1

Octobre 1867.

Nous ne connaissons pas de situation plus embarrassante que celle du critique de bonne foi vis-à-vis de ce
diable de Voltaire. Il y a des moments de trêve où l'on
voudrait jouer, en ce qui touche à cette terrible mémoire,
le rôle de conciliateur, se poser entre les deux partis
comme M. Robert entre Sganarelle et Martine, dire à
ceux-ci: Prenez garde! si vous êtes bien décidés à faire
de nécessité vertu et à accepter les immortels principes
de 89, ce qui sera, faute de mieux, un acte de résignation
chrétienne, il est bien difficile de ne pas amnistier les initiateurs de l'esprit moderne, les précurseurs de ces glorieuses conquêtes; — répliquer à ceux-là: Qu'allez-vous

<sup>1</sup> Voltaire et la police, par M. Léouzon-Leduc.

faire? Une statue, sur une place publique, en l'honneur d'un homme qui a passé sa vie à se moquer d'autrui et de lui-même, qui a fait de la plupart de ses écrits autant d'outrages, non-seulement contre la religion dont vous ne voulez plus, mais contre la morale dont vous chercheriez vainement des variantes à base nouvelle! Votre hommage n'est au fond qu'un défi; un défi imprudent et coupable, jeté à tous ceux qui adorent ce que Voltaire a insulté. Vous criez à l'illégalité si l'on autorise d'inoffensives processions dans des villes où une immense majorité catholique se trouve en présence de quelques protestants. Mais supposez que ces mêmes catholiques soient obligés de passer une fois par jour devant la statue de votre idole, n'y a-t-il pas là une oppression de conscience bien autrement illégale? Le temps seul, un grand maigre comme Voltaire, peut apaiser les colères et les rancunes que vous allez réveiller. Ce n'est pas l'affaire du Siècle, mais des siècles. Attendez! quand il sera bien prouve que les philosophes et leur illustre chef ont contribué à nous donner le surplus de leur sagesse, des idées vraiment libérales, des gouvernements non moins libéraux, un équilibre philosophique entre les impôts et les recettes, une somme de bien-être supérieure à nos misères, une floraison de vertus soigneusement cultivées par le scepticisme, alors nous souscrirons tous. Jusque-là, laissez en suspens un procès que les avocats enveniment; ayez chez vous, dans votre oratoire, une statuette de · Voltaire; couronnez-la d'immortelles; et, surtout, pour que rien ne trouble vos dévotions à huis clos, tâchez d'oublier que la France a eu un roi qui s'appelle saint Louis, et a été sauvée par une jeune fille qui se nommait Jeanne d'Arc!

Ainsi voudrait parler la critique en gardant une neutralité bienveillante, au risque d'être également injuriée ou battue par Sganarelle et par Martine. Mais voyez le malheur! Sitôt qu'elle regarde de près cet homme qu'elle ne veut ni diviniser ni maudire, elle se heurte à un détail qui fait immédiatement pencher la balance du mauvais côté. Ce détail, ce n'est pas le talent ou le génie de Voltaire; ce n'est pas tel ou tel de ses ouvrages; c'est son caractère; il se peut qu'on l'admire; on ne peut pas l'estimer; or, l'admiration sans estime aura beau multiplier les monuments et les sculptures, la statue sera de marbre, le piédestal sera d'argile.

Quel est donc ce caractère, désespérant pour ceux-là même qui auraient envie de pardonner à l'ouvrier en faveur des résultats de son œuvre? C'est l'oubli constant du respect de soi-même; c'est un défaut absolu de dignité morale; c'est un bizarre mélange de servilisme et d'insolence, de souplesse et d'audace; un penchant invétéré à se déguiser, à mentir, à rester clandestin pour être plus destructif, à se cacher pour frapper plus juste et plus fort, à faire de ses supercheries le passe-port de ses hardiesses. Ce parleur de liberté et d'humanité, cet ennemi des privilèges et des abus, ne se lassait pas d'invoquer les abus et les privilèges qui pouvaient le servir contre les drôits qui l'offensaient. Il ne négligeait rien pour intéresser à sa cause ceux dont il préparait la ruine. Ses sarcasmes sont

obséquieux, ses bravades ont un air de génuslexion, ses coups sont des coups d'encensoir. Il y a en lui du factieux et du courtisan, et le courtisan passe son temps à conjurer les périls ou les disgrâces que s'attire le factieux; il y a aussi, tranchons le mot, du valet de grande maison, valet de génie au service de maîtres prodigues et aveugles. Figaro, arrivant quelques années plus tard, n'est qu'un Voltaire en livrée, prositant du rapide progrès des idées nouvelles pour démasquer ses batteries.

Essayez d'échapper au prestige de cet esprit pour pénétrer jusqu'à cette âme, si toutefois un pareil mot peut s'écrire à propos d'un pareil homme. Partout vous retrouverez les traits du caractère que je cherche à signaler. Rien de loyal et de sincère dans ces attaques qui ne pouvaient être légitimées que par leur franchise. Cet assiègeant commence, comme le cheval de Troie, par s'introduire en fraude dans la place assiégée. Ce marchand de vérités vend en contrebande; ce n'est pas un agresseur, c'est un intendant infidèle. Il démolit à domicile, tout en adressant un madrigal à la maîtresse de maison et une flatterie au propriétaire. Ses œuvres les plus dangereuses ressemblent à des lettres anonymes dont l'auteur songe à faire autant de mal que possible en restant invisible ou impuni. Esprit merveilleusement français, il se moque des Français et de la France; il rit de nos humiliations et de nos défaites pour amuser le roi de Prusse. Fanfaron de philanthropie, il sacrifierait cent fois les intérêts du peuple et du pauvre pour plaire à un grand seigneur dont l'amitié caresserait son orgueil. Son talent est essentiellement aristocratique; la fibre populaire n'y a jamais vibré. Il a toutes les grâces et tous les vices de cette aristocratie qui va périr, victime de ses folies. Supposez que Louis XV, qui possédait d'ailleurs les qualités de l'emploi, fût un peu plus lettré, plus sensible aux jouissances de l'esprit; qu'un reste de sens royal et d'instinct de race ne l'eût pas mis sur ses gardes vis-à-vis ce rival de royauté, et qu'il eût pleinement répondu aux avances sournoises de Voltaire; on a honte de calculer jusqu'à quelle profondeur de courtisanerie celui-ci aurait pu descendre. C'est bien dans son dictionnaire que courtisan serait devenu le masculin de courtisane. Madame de Pompadour n'eût pas suffi à sa ferveur d'adulation. Les souscripteurs à 25 centimes, les démocrates de 1867, auraient le noble plaisir de concourir à l'apothéose de l'émule du nègre Zamore, de l'adorateur de madame Du Barry. Ils peuvent, faute de mieux, se dire que la froideur de Louis XV a été la pudeur de Voltaire.

On comprend tout ce que les circonstances présentes ajoutent d'à-propos à ce titre friand : Voltaire et la police.

— « Voudra-t-on voir dans cette publication, nous dit M. Léouzon-Leduc, une façon de protester contre la souscription dont il s'agit? Je ne m'en défendrai pas. Je comprends une statue de Voltaire dans une salle d'académie, une bibliothèque, un théâtre, un musée ou tout autre monument d'ensemble. Là, elle est à sa place et toute méprise est impossible. C'est l'hommage manifeste au grand écrivain. La place publique, à Paris surtout, a d'autres exigences... Paris ne doit avoir à contempler,

sur ses places publiques, que les images de ces hommes dont le nom s'impose non-seulement à l'admiration, mais encore au respect, et dont la vie hautement digne et méritante peut allumer l'émulation et s'offrir en exemple... »

Voilà la note juste, et tous ceux qui ouvriront ce petit volume, — j'allais dire ce dossier, — ne seront pas tentés d'accuser M. Léouzon-Leduc d'une sévérité poussée jusqu'à la pruderie. En regard de ces lignes si sages, plaçons celles-ci, qui complètent la pensée de l'auteur:

« Voltaire et la police, Voltaire invoquant l'arbitraire d'un magistrat contre des éditeurs qu'il a dupés, des contrefacteurs qu'il a provoqués, des critiques par lesquels il se dit insulté, des censeurs dont l'arrêt lui fait peur, des comédiens dont la malice l'exaspère; mentant, calomniant, dénonçant; faisant de sa cause la cause de la vertu, du droit et de l'humanité; étouffant la vérité sous l'intérêt, la justice sous la passion; s'humiliant, se faisant pauvre, malade; déployant, en un mot, pour intéresser à sa personne, une fécondité de moyens à déconcerter nos intrigants les plus tarés; et, au milieu de tout cela, une grâce exquise, une aisance infinie, un talent suprême, un style dont le type ne se retrouve nulle part, voilà la correspondance qui va nous occuper. »

Voilà, dirons-nous à notre tour, un petit portrait en taille-douce, que l'on pourrait graver, en guise de correctif, sur le socle de la fameuse statue.

C'est à Saint-Pétersbourg que M. Léouzon-Leduc a copié les pièces de cet accablant dossier. Elles avaient été, le 14 juillet 1789, enlevées de la Bastille par des gens qui ne se doutaient guère que cette conquête-là ne profiterait qu'à la Russie, et qu'ils préparaient des armes contre un de leurs libérateurs. Le prix qu'y ont dès l'abord attaché Catherine et ses successeurs, M. Léouzon-Leduc nous le dit, et nous n'avons pas de peine à le croire. Un seul trait peut en donner l'idée. « En 1812, lorsque la grande armée avait déjà franchi la frontière de leur pays, les Russes craignant que, si elle pénétrait jusqu'à Saint-Pétersbourg, Napoléon ne mît tout d'abord la main sur un bien qu'il considérait à bon droit comme bien national, clouèrent les manuscrits dans des caisses, et prirent des mesures pour les envoyer, à la première alerte, au fond du gouvernement d'Olonetz...»

Maintenant voici ces documents redevenus français sans invasion et sans secousse; Voltaire n'y figure que pour une petite part au milieu d'un groupe de rois, de reines, de princesses et de personnages historiques; mais cette part nous suffit, et nous ne profiterons pas même de tout ce que M. Léouzon-Leduc livre à notre curiosité ou à notre malice. Les démêlés du grand philosophe avec ses éditeurs, notamment avec le sieur Jore, seraient trop longs et trop compliqués. Sa querelle avec Desfontaines nous semble profondément humiliante pour les lettres et promène l'imagination sur d'ignobles souvenirs. Dans ces deux épisodes, comme dans tous ceux où nous ramène ce volume si bien nommé, nous voyons Voltaire s'appuyant tantôt sur M. Hérault, tantôt sur M. Berrier, les deux lieutenants de police de l'épo-

que; cherchant sans cesse à s'appliquer le bénéfice de la raison du plus fort; agissant comme ces écoliers qui, en faisant niche à leurs professeurs, dénoncent leurs voisins de pupitre, ou qui, si leurs camarades les menacent de représailles, s'abritent sous l'autorité du maître; voulant qu'on l'épargne après n'avoir rien épargné; se couchant à plat ventre après avoir donné le signal de la fusillade; ne souffrant et ne pardonnant rien de ce qu'il inflige à autrui ; ardent à se faire protéger dans un ensemble d'œuvres et d'entreprises qui, pour être glorieux ou seulement excusable, devrait se poursuivre à ses risques et périls, au grand soleil, dans toute la liberté de la lutte et de la riposte; portant des blessures mortelles et criant pour une égratignure ; tel enfin, qu'il n'est pas un principe, pas un sentiment d'honneur, de générosité, d'égalité, de haine contre l'arbitraire ou la délation, invoqué par ses souscripteurs d'aujourd'hui, qui ne subisse dans ces pages un démenti et une entorse.

Forcé de nous borner à propos d'un homme qui savait si bien écrire, nous allons choisir un épisode qui semble fait à peindre pour les délices du feuilleton.

Si vous étiez auteur dramatique, et si l'on vous disait : votre pièce va être parodiée, vous seriez ravi. Les honneurs de la parodie! Le mot est consacré, et c'est, en effet, une sorte de consécration décisive sans laquelle un succès ne semble pas complet. Qu'une parodie spirituelle mette en relief, en les exagérant, les côtés vulnérables de votre œuvre; qu'elle y fasse découvrir des défauts que le public du premier soir n'avait pas aperçus; qu'elle tourne au

comique et même au grotesque des caractères pris au sérieux ou des situations pathétiques; que l'amour-propre d'auteur ait à souffrir de ces exagérations ou de ces métamorphoses, peu importe! mieux la *charge* sera réussie, plus la vogue de l'original sera populaire et authentique. N'est pas parodié qui veut. Ceci a force de loi dans le monde des théâtres; loi si bien établie et si généralement acceptée, qu'on ne saurait en parler sans tomber dans le lieu commun et les redites.

Dans tous les cas, alors même qu'un auteur serait assez susceptible ou assez modeste pour redouter cette épreuve, il se garderait bien d'en souffler un mot; et s'il prenait un confident, ce ne serait ni le préfet de police, ni le procureur impérial, ni aucun des grands personnages de l'État; une démarche dans ce sens, une plainte de ce genre, suffirait à le couvrir d'odieux et de ridicule.

Voltaire ne l'entendait pas ainsi : il venait d'écrire (1748) sa tragédie de Sémiramis; et, certes, quand on a sur la conscience un tel pèché en cinq actes et en vers, on devrait être doux, indulgent et humble. M. Berrier, d'Argental, le duc de Richelieu, le premier gentilhomme de la chambre, la cour et la ville, la justice et la police, tout le monde est mis en réquisition par l'irascible poëte pour faciliter la représentation du chef-d'œuvre, le dérober aux griffes de la censure, conserver intacts quelques-uns de ces vers où l'auteur d'OEdipe avait l'habitude d'attaquer le sacerdoce et l'Église sous le pseudonyme des prêtres de Thèbes ou de Babylone. Mais ceci n'est rien encore : on joue Sémiramis, qui réussit tant bien

que mal. Tout à coup Voltaire apprend que la comédie italienne se dispose à jouer à Paris et à Fontainebleau une parodie de sa pièce. Une parodie, juste ciel! quelle irrévérence! quel scandale! Ce contempteur des dieux et des hommes, ce railleur impitoyable et inépuisable cessait d'entendre la plaisanterie, dès que c'était lui que l'on voulait plaisanter. Les mystères du christianisme, les beautés sublimes de la Bible, les miracles de l'Évangile, la divine figure du Sauveur, rire de tout cela, c'est de bonne guerre. Mais l'ombre de Ninus! pour épargner à Voltaire un affront pareil, à la France une pareille honte, à la poésie un pareil sacrilège, ce n'est pas trop de l'intervention de toutes les puissances sociales et mondaines.

« A qui n'écrit-il pas? » nous dit M. Léouzon-Leduc. — M. d'Aiguillon, M. de Maurepas, la piété de la duchesse de Villars, la bonté de madame de Luynes, la facilité bienfaisante du président Hénault, puis madame de Pompadour, M. d'Argental, le duc de Gèvres, le duc d'Aumont, l'abbé de Chauvelin, le duc de Fleury, le lieutenant de police, que sais-je? On referait une édition de l'almanach de la cour en 1748, rien qu'avec la liste des patrons et des protectrices dont Voltaire se fait le solliciteur et le suppliant.

Mais ce qu'il y a de plus curieux, c'est sa lettre à la reine, qu'on ne s'attendait guère à voir en cette affaire; à cette pauvre Marie Leczinska, qu'on pourrait appeler, elle aussi, la reine-martyre; car il existe des martyres par le cœur comme par la torture et l'échafaud. Je vou-

drais pouvoir citer en entier cette incroyable lettre; je suis sûr qu'elle ferait perdre au moins vingt mille souscripteurs à la statue. Jamais le bon apôtre — ni apôtre, ni bon, — n'avait déployé ce luxe d'adulation, d'obséquiosité et d'hypocrisie. « Daignez considérer, madame, que je suis domestique du roi, et par conséquent le vôtre!... J'espère qu'après avoir peint la vertu (la vertu de Sémiramis!) je serai protégé par elle! »

Ce qui dépasse tout, c'est le trait final. La reine, médiocrement édifiée touchant les vertus de Voltaire et de sa pièce, médiocrement touchée de sa supplique, peu convaincue que tout dût être perdu parce que *Sémiramis* serait parodiée, fait dire au poëte de ne pas compter sur sa protection. Aussitôt Voltaire rappelle au galop le naturel qu'il a chassé, et il écrit à son ami d'Argental:

« Si j'ai écrit une capucinade, c'est à une capucine. »
— « Ces derniers mots peignent l'homme, » ajoute
M. Léouzon-Leduc, et il a bien raison.

Quel dommage que les bornes de cet article nous forcent d'abréger cet épisode! Éconduit par la reine, Voltaire ne se tient pas pour battu, et nous voyons de nouveau défiler tout le cortége de ses protecteurs en habit brodé. Il les accable de lettres et de requêtes, mettant sans cesse en avant, au profit de son amour-propre, les grands mots d'intérêt public et de morale universelle; en même temps, pour donner à ses palinodies les proportions d'une affaire d'État, il travaille à son panégyrique de Louis XV et le fait traduire en quatre langues; comme si les deux tours de force devaient marcher ensemble;

comme si ce prodige d'arbitraire ne pouvait se passer de ce prodige de flatterie! Enfin, il triomphe sur tous les points; la parodie n'est pas jouée; l'auteur se voit réduit à la faire imprimer, l'année suivante, à Amsterdam. En vérité, l'on croit rêver, et l'on se demande s'il y a cent ans ou dix siècles que ce spectacle a pu être donné au peuple le plus spirituel de la terre par l'homme le plus spirituel de son temps. Avouons que, si Voltaire travaillait alors pour la liberté, c'était par des moyens bien détournés. Vous figurez-vous M. Émile Augier M. Alexandre Dumas s'adressant à M. Rouher, au maréchal Vaillant, à la princesse Mathilde ou à M. de Nieuwerkerque pour protèger Paul Forestier ou Madame Aubray contre les désagréments de la parodie? Et, dans un autre cadre, vous représentez-vous M. Sainte-Beuve interrompant une polémique littéraire pour dire à M. Troplong: Au nom de la morale publique, de la sécurité de l'empire, de la dignité des lettres et de la majesté du Sénat, imposez silence à ces factieux et à ces drôles qui se permettent de n'être pas de mon avis!!!

Dans tout cela, quelle leçon pour les vanités de l'esprit! Comme la Providence se plaît à déjouer les calculs de ces courtisans de popularité et de gloire qui voudraient que le monde entier se mît aux ordres de leur orgueil! Voltaire fait une mauvaise tragédie; il croit tout sauvé s'il échappe à une parodie contemporaine; et il se trouve que, cent ans après, c'est son œuvre même qui est la parodie véritable; parodie de la pire espèce, c'est-à-dire ennuyeuse et lugubre! Pour ressusciter cette momie, il faut

que la musique intervienne, et, sous prétexte de la raviver, elle l'achève, comme le lierre qui donne un air de vie à l'arbre qu'il enlace, et achève de l'étouffer. Ces lettres, que Voltaire écrivit avec un tel désir de succès, une telle fougue d'adulation servile, les voilà changées en documents cent fois plus nuisibles à la mémoire de l'homme que la parodie n'eût été fâcheuse pour la renommée du poëte. Les fonctionnaires, les grands seigneurs, qui croient faire acte de gens d'esprit en se prêtant complaisamment aux instances de ce prestigieux flatteur, ne s'aperçoivent pas qu'ils sont dupes et prennent involontairement leur part de cette triste comédie de désordre moral et de mensonge qui finira par les foudroyer. Transportés en Russie, dans ce Nord d'où ne nous vient, quoi qu'on en dise, ni la liberté, ni la lumière, peu s'en faut que ces autographes ne soient relégués par un despote au fond de la Sibérie pour échapper à un autre despote qui transforme en chair à canon les disciples et les héritiers de Voltaire. Enfin, comme s'il fallait toujours qu'il y eût du singe dans ce grand homme et de la mystification dans sa gloire, le dossier qui nous le montre servile, obséquieux, adorateur de l'arbitraire, ennemi de la discussion libre, prompt à la supplique, s'abritant sous le privilège, et, pour tout dire, un peu méprisable, ce dossier tombe dans le domaine public au moment même où quelques coryphées de la libre pensée, menés en laisse par un journal riche d'ècus, pauvre d'esprit, oracle d'un million d'imbéciles, vont tailler en marbre ou couler en bronze le courtisan de la Pompadour, du roi de Prusse et

e Catherine, le pétitionnaire des lieutenants de police, e requérant de la force et du bon plaisir contre ses adersaires ou ses parodistes, l'homme qui écrivait le paégyrique de Louis XV en se vantant d'être son domesique.

## ENCORE VOLTAIRE 1

I

Octobre 1867.

M. l'abbé Maynard, dans sa courte préface, nous déclare ou nous fait entendre qu'il a écrit un livre impartial. En est-il bien sûr? Sa bonne foi est hors de doute. Véridique, sincère, consciencieux, lumineux, bien renseigné, parfois éloquent, souvent irréfutable, il a été tout cela; impartial, il ne l'a pas été; il ne pouvait pas l'être, et je l'en félicite <sup>2</sup>. J'aurais mauvaise idée d'un prêtre qui, dans ce long tête-à-tête avec l'ennemi de son Dieu, garderait assez de sang-froid pour peser constamment le pour et le contre, admettre les circonstances atténuantes, et s'écrier: à qui la faute? chaque fois qu'il nous présenterait Voltaire sous un aspect méprisable ou haïssable. S'il nous est arrivé

<sup>1</sup> Voltaire, sa vie et ses œuvres, par M. l'abbé Maynard.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Voir la note B à la fin du volume.

nous, laïques, hommes du monde, causeurs frivoles, l'ayant point charge d'âmes, de nous griser de notre ncre, de dépasser la mesure en plaidant une cause qui ous était chère, comment un ministre de l'Évangile ourrait-il faire poser devant lui cette figure de démoisseur sacrilége, moissonner onze cents pages dans ce aste champ d'impiétés, sans qu'une sorte de vertige ou l'ivresse lui fasse perdre le calme de l'historien et l'imassibilité du juge? On a dit à M. l'abbé Maynard que son Histoire de Voltaire était définitive, qu'elle serait sans ppel, qu'elle aurait force de loi, que nul n'oserait s'y isquer après lui, parce que le sujet est épuisé. On s'est rompé. Écrit par un prêtre, ce livre, quels que soient ses nérites, ne doit pas et ne peut pas avoir ce caractère déinitif qui clôt les discussions et les polémiques. Que peutl être? Un acte d'accusation, très-bien informé, rédigé l'un main ferme, s'appuyant sur des preuves, destiné à contribuer, pour sa grande part, à un jugement aujourl'hui impossible; ou bien, si vous l'aimez mieux, une protestation, très-opportune et parfaitement justifiée, contre cette souscription grotesque, coup de pavé taillé en statue, exploitation de la bêtise au bénéfice de l'esprit, réclame de boutique dont l'effet le plus clair a été de raviver des griefs que nous demandions à oublier.

— Mais, me dira-t-on, que devrait être, selon vous, cette Vie de Voltaire, ou cette Histoire de la vie, des œuvres et du siècle de Voltaire, pour répondre à un idéal de grandeur, de justice et de vérité? — Je n'en sais trop rien; pourtant, voici mon rêve.

Un jeune homme de notre époque, sincèrement libéral, passionnément épris de littérature, de progrès, d'idées nouvelles, enclin à s'exagérer plutôt qu'à méconnaître les bienfaits de la Révolution, fasciné par le prestige de cette royauté intellectuelle qui inquiéta, subjugua et charma tout un siècle, se propose d'être le biographe, que dis-je? l'historiographe de Voltaire. Il ne le connaît que par les notions vagues, quasi légendaires, qui le représentent comme l'émancipateur par excellence de l'intelligence universelle, comme ayant tenu tête aux grands et au puissants de ce monde, pris parti pour les faibles contre les forts, pour les opprimés contre les oppresseurs, revendiqué les droits de l'humanité et de la tolérance, raillé l'esprit de servitude, semé partout la lumière, déclaré à l'ignorance une guerre implacable.

Que de titres à ses yeux! J'en passe, et des meilleurs. S'attacher à la mémoire d'un tel homme, se faire son historien et son scoliaste, c'est recueillir les lettres de noblesse de la conscience et de l'âme; c'est retracer non pas un personnage, mais un siècle; car le dix-huitième siècle appartient à Voltaire, comme le dix-septième à Louis XIV. Il en est le souverain et l'arbitre. Rien ne s'y est fait, dit ou écrit sans lui. Quel bonheur de pouvoir, quarante ans avant la prise de la Bastille, antidater ainsi la délivrance de l'esprit moderne, échapper aux hiérarchies officielles qui font passer les dons du génie après les hasards de la naissance, et saluer cette Majesté dont nous devons tous être fiers, puisqu'elle nous a légué une partie de son prestige et de son empire!

Or, le jeune homme que je viens de mettre en scène peut confondre quelquefois les chimères avec les réalités; mais il a pris tout à fait au sérieux les plus nobles aspirations de notre temps. Il a le mérite d'être conséquent et logique. Il ne transige pas avec les principes sur lesquels reposent le dogme de l'égalité présente et l'espoir de la liberté future. Son patriotisme a toutes les ferveurs d'un culte, et ne pardonnerait à personne l'ombre d'une humiliation ou d'une offense infligée à son pays. Les pauvres, les classes populaires lui inspirent une tendresse profonde; il voudrait relever leur niveau, adoucir leurs peines, préparer leur avénement en les appelant au partage de l'instruction et des lumières. Les peuples victimes ou martyrs d'un démembrement inique, d'un despotisme féroce, d'une spoliation odieuse, ont une place à part dans ses plus ardentes sympathies; et, dût-il amuser à ses dépens les positifs et les habiles, il lui suffit d'entendre prononcer le nom sacré de la Pologne pour tressaillir et verser des larmes.

Est-ce tout? pas encore; il existe entre ses opinions et ses sentiments une parfaite harmonie. Il n'aime pas l'argent, et méprise les avares. Il enveloppe dans un égal dédain les cours, les courtisans, les flatteurs, toutes les variétés du mensonge et du clinquant. L'hypocrisie le révolte; il n'admet les comédiens que sur le théâtre. Il préférerait un empoisonneur public ou un assassin de grandes routes à un homme assez vil ou assez lâche pour décliner la responsabilité de ses écrits. Sa répulsion et son mépris ne connaîtraient plus de bornes, si on lui

disait que cet homme, pour dépister les soupçons et ajouter à ses livres l'attrait du fruit défendu, dénonce des innocents, compromet ses libraires, appelle sans cesse à son aide les gouvernements, les lois, les magistrats et la police. Mon jeune héros, mon chevalier démocrate, - et pourquoi la démocratie n'aurait-elle pas aussi ses chevaliers? - possède encore d'autres délicatesses, d'autres scrupules. Il veut que la libre discussion soit toujours courtoise. Même un de ses griefs contre la critique monarchique et cléricale est de savoir - par ouïdire, - qu'elle se permet volontiers les personnalités les plus violentes et ne recule pas devant les gros mots. Ce qui lui paraîtrait surtout monstrueux et incroyable, c'est que, non content de recourir au dictionnaire des halles, un écrivain, pour se venger des blessures de sa vanité, en arrivât à requérir cette raison du plus fort, qui outrage les meilleures causes et déshonore la vérité même.

Et la littérature! car enfin, puisqu'il s'agit d'un homme qui a régné par les lettres comme César et Napoléon ont régné par les armes, il faut bien connaître les prédilections littéraires de mon jeune enthousiaste; je l'appellerai Diodore pour simplifier mon récit.

Diodore est un disciple, un héritier de la grande école du romantisme spiritualiste. Dante et Shakspeare sont ses dieux. Il veut que l'art soit grand et vrai pour être digne de le passionner et de l'émouvoir. Il ne comprend la poésie que comme une sorte d'élan héroïque vers un idéal supérieur à notre faible nature; la communication permanente de l'être visible et borné avec l'invisible et

l'infini. La tragédie et le drame sont à ses yeux des jeux de vieil enfant, s'ils ne se rattachent pas par d'intimes liens aux plus pathétiques secrets de la vie humaine, aux plus féconds souvenirs de la jeunesse d'un peuple. C'est vous dire à quel point il déteste l'artificiel, le faux, le postiche, la déclamation à froid, la tirade à ricochets, tout ce qui sonne creux, tout ce qui remplace la figure par le masque, le franc rire par la grimace, les couleurs naturelles par le cosmétique. S'il admet le fantastique et le surhumain, il a en haine le merveilleux de convention, machiné comme un décor de théâtre. Ne lui demandez pas ce qu'il pense de l'homme d'esprit qui se chargerait de tourner sans cesse le sublime en ridicule, qui, dans les plus chastes figures et dans les plus douloureux chapitres de notre histoire nationale, ne chercherait qu'un sujet de fictions obscènes et de railleries glaciales. Autant vaudrait lui parler d'un prêtre souillant les vases de son culte et profanant ses autels. Son indignation égalerait sa surprise, et, malgré ses doctrines de tolérance absolue, en présence d'une pareille infamie il deviendrait intolérant.

Maintenant, voilà Diodore à l'œuvre; le voilà face à face avec son idole; il lit et relit toutes les œuvres de Voltaire; il s'entoure de documents; il interroge les Mémoires du temps; il veut s'éclairer, et ces premiers jets de lumière l'étonnent, l'attristent, l'épouvantent. Résistant de son mieux au choc de ces vérités importunes, se méfiant de tout ce qui n'est pas l'objet de son admiration préconçue, c'est Voltaire seul qu'il se décide à choisir

pour témoin. Il se plonge, il s'absorbe dans sa Correspondance... Horreur! C'est ici que nous revenons, par un long détour, à l'accablant dossier si patiemment recueilli, si vaillamment dressé par M. l'abbé Maynard. Pas un sentiment dans le cœur de Diodore, pas une idée dans son esprit, pas une aspiration dans son âme, pas un dogme politique, philosophique, social, humain, proclamé par ses amis et revendiqué par son siècle, qui ne soient froissés, bafoués, meurtris, blasphémés, insultés, vilipendés, tantôt dans les écrits, tantôt dans les actes de Celui qu'il s'était habitué, sur parole, à saluer comme initiateur, émancipateur et apôtre de la société nouvelle. Voyez plutôt! Récapitulez, si vous en avez le courage! Prenez une à une les pages de M. l'abbé Maynard, et indiquez en marge tout ce que notre siècle veut, tout ce qu'il repousse, tout ce qu'il aime, tout ce qu'il déteste, tout ce qu'il admire, tout ce qu'il méprise, sous peine de se condamner lui-même par les plus flagrantes inconséquences aux avortements les plus désastreux. Autant de contrastes écrasants pour la mémoire de Voltaire; autant de démentis ironiques à inscrire sur le socle de sa statue!

Sur ce terrain, la discussion peut prendre les formes brèves d'un procès-verbal ou d'un vocabulaire.

Patriotisme. — Voyez les sarcasmes contre la France, contre les Welches, les félicitations prodiguées au vainqueur de Rossbach, l'empressement à saisir toutes les occasions d'humilier son pays en l'honneur de l'Angleterre, de la Russie ou de la Prusse, à se dire Suisse plutôt que Français, etc., etc...

Respect des gloires nationales les plus héroïques et les plus pures. — Le poëme, l'éternel poëme, qui a fait dire de nous, dans un moment de dépit et de franchise, par l'acteur le plus spirituel de la nouvelle comédie voltairienne : « Qu'ils sont ennuyeux, avec leur Pucelle! » A quoi nous aurons toujours le droit de répondre : « Qu'ils sont embarrassés, avec sa Pucelle!... »

Tendre sympathie pour les peuples démembrés et opprimés. — Éclats de rire aux dépens de la Pologne, qui peut et doit placer Voltaire au rang de ses persécuteurs, agenouillé devant Catherine, préludant par ses épigrammes serviles aux atrocités dont nous sommes les témoins.

Affectueux dévouement au progrès, à l'éducation, à l'avénement des pauvres et des petits. — Mépris hautement ou bassement affiché pour l'humanité en général et les classes populaires en particulier. Ici les citations abonderaient : « La canaille ! » ce mot revient sans cesse. « La religion est bonne pour la canaille, pour les cordonniers, les laquais et les servantes qu'on n'a jamais prétendu éclairer... il est à propos que le peuple soit guidé, et non qu'il soit instruit; il n'est pas digne de l'être... il faut que les gueux soient ignorants. Le peuple est et sera toujours sot et barbare... Je n'y vois que des bœufs auxquels il faut un joug, un aiguillon et du foin, » etc., etc. — O Duruy!!!

Haine contre la flatterie, la courtisanerie d'ancien régime, épuisant toutes les formules obséquieuses pour profiter des vices des grands et les engager à se complaire dans leurs vices. — Attitude de Voltaire vis-à-vis Frédéric et Catherine, ces deux personnifications du vice couronné. — Catherine, qu'il appelle Notre Dame de Saint-Pétersbourg! — Toute sa vie n'est qu'une combinaison savante de l'adulation la plus raffinée avec la plus insidieuse malice. S'il est plus sobre de panégyriques à l'égard du roi de France, c'est que Louis XV, par jalousie de métier royal, par pressentiment, par un reste d'instinct de race et de génie Louis-Quatorzième, se montra presque toujours fort récalcitrant à ce mélange d'hommages hyperboliques, de familiarités à pattes de velours et de singeries à griffes de chat; pourtant le diable n'y perdit rien, si l'on nous permet de donner son nom à deux femmes auxquelles il délégua ses pouvoirs : madame de Pompadour et madame du Barry.

Haine contre la palinodie, le mensonge, contre ce genre particulier de làcheté et d'hypocrisie qui consiste à avoir peur de ses audaces, à les faire circuler sous le manteau, à nier qu'on en soit l'auteur, à en rejeter le soupçon sur d'autres, et, pour se déguiser mieux, à les qualifier d'odieuses et d'abominables. — Toute l'existence, toute l'activité fiévreuse de Voltaire s'est employée à ce double jeu. Ses plus énergiques adversaires n'ont jamais dit de certains de ses ouvrages le mal qu'il en a écrit lui-même, soit pour en faciliter la circulation, soit pour en conjurer le péril. Jeune ou vieux, en France ou à Genève, qu'il s'adresse aux lieutenants de police ou aux syndics de la cité calviniste, c'est toujours la même chanson sur le même air. Si l'on refuse de s'en rapporter là-dessus à

M. l'abbé Maynard, aux documents recueillis à Saint-Pétersbourg par M. Léouzon-Leduc, on peut consulter les pasteurs protestants : « Il faut, dit l'un d'eux, avoir lu l'original de cette lettre envoyée aux syndics de Genève, pour croire qu'un homme puisse être capable de se couvrir lui-même d'aussi violentes injures. » — Quant à jeter à la mer, en guise de moyen de sauvetage, un innocent ou un complice, à ruiner un libraire, à le faire mettre en prison pour se tirer d'affaire, à dénoncer un Jore ou un Grasset à la justice ou à la police, ce fut encore une des habitudes de Voltaire, un de ses tours de passe-passe les plus familiers. A chacune de ses œuvres impies, obscènes et clandestines, on aurait pu parodier le quidquid delirant reges, et dire :

Le libraire est puni des crimes de l'auteur!

Mépris pour l'argent, l'avarice et les avares. — Encore un des traits caractéristiques de cette physionomie. Après les jouissances de la vanité littéraire, ce que Voltaire a le plus aimé, c'est l'argent. Sous prétexte que le genre humain se divise en enclumes et en marteaux, et qu'il ne voulait pas être enclume, il martela si bien les écus et les louis d'or de son prochain, qu'il s'en fit cent cinquante mille livres de rentes. Ici nous ne sommes arrètés que par l'embarras du choix et le manque d'espace. On a pu écrire un gros volume de six cents pages, rien qu'avec les détails de la comptabilité de Voltaire. Même en écartant toute idée de friponnerie, il reste une comédie perpétuelle, un prodi-

gieux comédien dépensant toutes les ressources de son merveilleux esprit à se vieillir, à se faire passer pour malade, à faire croire à sa mort prochaine, afin de mieux placer son argent; puis, riant sous cape, lorsqu'un pauvre débiteur, trompé par cette feinte agonie qui le laissa vivre jusqu'à quatre-vingt-quatre ans, en arrive à lui payer dix fois le capital de la somme empruntée. C'était de bonne guerre, a-t-on dit, et il convenait que l'on vît enfin un poëte mourir millionnaire au lieu de mourir à l'hôpital. Tant pis! Une souveraineté intellectuelle et philosophique, poétique et littéraire, compliquée d'arithmétique, surchargée de livres de comptes, escortée de procureurs et d'huissiers, perd la moitié de son prestige.

Modération, courtoisie, esprit de liberté dans la polémique. - Prenez le plus violent des publicistes modernes, celui à qui on a le plus reproché de brutaliser ses adversaires au lieu de les réfuter. Ses rudesses les plus accentuées ne sont que douceurs madrigalesques en comparaison des pages les plus débonnaires de la polémique de Voltaire. Cet homme, qui ne prend rien au sérieux, prend au tragique tout ce qui le blesse. Son amour-propre a des tressaillements électriques, des susceptibilités d'écorché pour qui toute égratignure est une plaie. Quiconque le contredit, quiconque ne le loue pas assez ou le loue mal, quiconque mêle une critique à ses éloges, un grain de sel à son encens, est aussitôt traité, non d'ignorant, de sot ou d'imbécile, mais de mauvais drôle, de scélérat fieffé, de gibier de galères ou de potence. Une épigramme ne suffit pas à soulager cette colère, et Joseph de Maistre

a pu dire: « La moindre gorgée de son siel devait couvrir plus de cent pages. » — Encore, s'il se bornait à tout ce que l'injure a de plus violent et parsois de plus sale! Mais on ne saurait en douter, il est allé plus loin; non content d'insulter, il aurait voulu châtier ses antagonistes et intéresser à ce châtiment toutes les puissances de la terre. Oui, qu'on se sigure un moment ce terrible railleur maître du pouvoir matériel et disposant de toutes les forces de son temps, comme il dispose de toutes ses idées: il n'y a pas d'illusion possible, Dessontaines, Fréron, la Beaumelle, Rousseau, Patouillet, Nonotte, ne seraient pas sortis vivants de cette lutte inégale d'où ils sortirent injuriés, calomniés et ridicules.

A quoi bon poursuivre cette triste nomenclature? Si de la biographie nous passons à la critique, que de réserves à faire! quel rabais et quel triage! que d'ivraie et de folle avoine mêlées à quelques riches épis! — Combien de genres, — et les meilleurs, — où Voltaire ne s'est essayé que pour se montrer incapable d'y réussir! Sur certains points, la tragédie, par exemple, nous serions tentés de trouver M. l'abbé Maynard trop indulgent; c'est là, ce devait être un des défauts de son livre, où la sagacité du critique se laisse trop absorber par la sévérité du biographe.

Voilà donc notre pauvre Diodore en face de cette accablante évidence; le voilà réduit à subir une foule de points de vue auxquels il n'avait pas songé; le voilà forcé de reconnaître dans la vie et l'œuvre de Voltaire le revers de toutes les médailles qu'on fait circuler en son nom. Désenchanté de son héros, désespérera-t-il de sa tâche? Obligé, pour rester conséquent, de hair et de mépriser l'homme qu'il avait adoré, renoncera-t-il à le comprendre? Ne lui plaira-t-il pas de se demander, non plus ce qu'a fait et ce qu'a été Voltaire, mais ce qui l'a produit, ce qui fit sa force et sa faiblesse, ce qui explique son rôle, ce qui reste et restera le dernier mot de son influence?

## H

Je ne ferai pas à M. l'abbé Maynard l'injure de comparer son livre à celui de M. Nicolardot (Ménage et Finances de Voltaire), qui parut, si j'ai bonne mémoire, en 1854. Par la brutalité de son style, la maladresse de ses procédés, par ses excès d'irrévérence envers les majestés tombées, à force d'oublier que les extrêmes se touchent et que qui veut trop prouver ne prouve rien, M. Nicolardot en était arrivé à rendre Voltaire intéressant. Chez M. l'abbé Maynard, au contraire, tout est réfléchi, étudié, démontré, et le désir bien légitime de trouver Voltaire coupable se justifie, à chaque page, par des détails accablants. Le dossier existe; il est sans réplique; je ne voudrais pas en retrancher une seule pièce; et cependant, je le dis en toute sincérité, dès les premiers chapitres de cette nouvelle Histoire j'ai éprouvé une impression ana-

logue à celle que j'avais ressentie en lisant M. Nicolardot. La vraie question n'est pas dans le plus ou moins de culpabilité de Voltaire. Le débat s'agrandit, s'élève, devient plus consolant et plus chrétien, si, au lieu d'incriminer ou d'excuser l'auteur de Candide, on essaye de l'expliquer, si on le considère dans ses origines, dans sa raison d'être, dans ses rapports avec son temps. On parvient alors, sans trop de paradoxe, à le saluer comme le produit le plus odieux, mais le plus parfait, d'une société pire que lui, comme l'instrument le plus aveugle, mais le plus puissant, du Dieu qu'il a blasphémé, de la religion qu'il a détestée, de la morale qu'il a salie, des grandes idées de justice, de vérité, d'humanité, dont, en dépit des Sirven et des Calas, il s'est moqué toute sa vie.

Est-ce à dire que M. l'abbé Maynard ait négligé cette partie de sa tâche? Nullement. Il nous introduit, dès le début, auprès des premiers corrupteurs de Voltaire; sa mère d'abord, sorte de Ninon bourgeoise, de mœurs si légères que l'on n'a jamais su de qui Voltaire était fils, et qu'il a préludé, par ses impertinences filiales, à son rôle de profanateur universel:

Dans tes vers, Duché, je te prie, Ne compare point au Messie Un pauvre diable comme moi. Je n'ai de lui que sa misère, Et suis bien éloigné, ma foi, D'avoir une vierge pour mère!

L'abbé de Chateauneuf, l'abbé Gédoyn — car remarquez cette quantité d'abbés qui se mêlent à l'existence de Vol-

taire pour toute autre chose que pour le prêcher; - puis le groupe impie et libertin du Temple, et ici j'emprunte à M. l'abbé Maynard ces lignes significatives: « Libertins, dans tous les sens du mot, quoique la plupart ecclésiastiques, ces vieillards n'épargnaient ni l'Église dont ils dévoraient les riches revenus, ni les mœurs dont ils étaient la satire vivante, ni le gouvernement qui les avait tolérés durant la faveur des Vendôme... » Puis, après les premières équipées, la Bastille, c'est-à-dire l'irritant contraste qui va se déployer parallèlement à cette longue vie; la licence des mœurs à côté du despotisme des lois; les consciences qui ne croyaient à rien en regard des puissances qui opprimaient tout. Plus tard, le séjour en Angleterre, auquel M. l'abbé Maynard nous semble assigner trop d'importance. Voltaire, des cette époque, n'avait pas besoin, pour s'achever, de l'influence anglaise. La France hélas! y suffisait. Que pouvaient être le spectacle d'une nation protestante, l'exemple de quelques grands seigneurs, de quelques écrivains déistes, comparés à ce que le jeune et brillant réfractaire venait de laisser ou de subir dans son pays ; les scandales de la Régence, l'atmosphère empestée du Temple, la corruption à domicile, des évêques et des prêtres déshonorant en leur personne le sacerdoce et l'épiscopat ; l'épisode des coups de bâton du chevalier de Rohan; toutes les dissonances sociales, politiques, morales, qui peuvent suggérer toutes les révoltes de l'esprit et du cœur? Si M. l'abbé Maynard nous accorde qu'un mauvais catholique et surtout un mauvais prêtre font mille fois plus de mal que tous les protestants et tous

les déistes de ce monde, s'il nous accorde que les institutions d'ancien régime, n'étant plus légitimées par le respect et la foi, appelaient d'urgence des réformes radicales, il nous permettra de lui exprimer l'étonnement que nous a causé ce passage de son livre : « Par son esprit, Voltaire est bien fils de la France. Pour presque tout le reste (?) c'est un fils de l'Angleterre. Par lui et par Montesquieu, l'Angleterre a fait chez nous, au dix-huitième siècle, une invasion qui, à beaucoup d'égards, nous a été plus funeste que la guerre de Cent ans. »

N'est-ce pas là (je voudrais me tromper) le langage d'un homme pour qui l'hérésie et les institutions libérales sont le plus grand des maux, alors même qu'il a sous les yeux, en étudiant la vie de Voltaire, un mal bien autrement terrible, l'Église de France, la monarchie, la société, travaillant à leur propre ruine, cessant de se respecter elles-mêmes et persécutant celui qui ne les respectait pas, doutant de tout ce qu'elles étaient chargées de maintenir, et affectant de proscrire celui qui donnait des formules à leur incrédulité? Non, non, Voltaire a été bien français, uniquement français, non-seulement par son esprit, mais par tout le reste, de même que la France de son temps a été bien voltairienne dans tous les traits de sa physionomie; voltairienne surtout par cette espèce d'audace clandestine, qui est la plaie des gouvernements absolus et .corrompus. Dès lors, si rien ne s'excuse, tout s'explique, principalement les deux détails caractéristiques, qui, dans cet ensemble, nous avaient le plus étonnés; cette série incroyable de supercheries qui fait ressembler chaque

### NOUVEAUX SAMEDIS.

nouvel ouvrage de Voltaire à une partie de cache-cache jouée entre l'auteur, la police et le public; et ce phénomène, non moins surprenant, d'un homme qui, recommençant toujours la même manœuvre, la même comédie d'évasion, de subterfuge et de mensonge, tient sans cesse la curiosité en éveil, conserve jusqu'au bout la saveur d'un fruit défendu, intéresse à sa cause ceux même qu'il fatigue de ses perpétuelles palinodies, se fait lire avidement par ses censeurs officiels, et réussit à n'être jamais pris en grippe; ce qui ne lui eût pas manqué sous un régime plus libéral ou plus conséquent! Vingt fois, cent fois, en lisant son histoire si bien racontée par M. l'abbé Maynard, je disais tout bas: Mon Dieu! que cet homme m'eût impatienté! Il n'impatientait pourtant pas; il amusait, il charmait, il passionnait; chaque année ajoutait à sa vogue et à sa puissance. Pourquoi? En répondant à ce pourquoi, je ne m'écarte pas de mon sujet, et j'indique les légères dissidences qui me séparent du pieux historien de Voltaire.

On a dit que les peuples ont, en définitive, les gouvernements qu'ils méritent; on peut en dire autant des littératures. La France, à dater de 1715, ne pouvait plus avoir que la littérature qu'elle méritait. Mais, comme il ne nous est pas permis d'être fatalistes, comme la suite des événements a dégagé de tout nuage le plan providentiel, je me hâte d'ajouter que cette littérature qu'elle méritait par ses vices, ses désordres et ses folies, lui préparait à la fois une expiation inévitable et une régénération nécessaire. Voltaire est l'homme qui a porté avec le plus de

grâce et fait jouer avec le plus d'éclat cette arme à deux tranchants, cette singulière lance d'Achille, meurtrière et vivifiante tout ensemble. Examinée isolément, sa vie est un tissu de lâchetés, de bassesses, de perfidies, de mensonges, d'attentats au patriotisme, à l'innocence, à la pudeur, à la conscience, à la foi, à tous les éléments de grandeur morale et à cette liberté de croire, qui vaut bien la liberté de penser. Jugées en dehors de ce qui les provoque et les explique, la plupart de ses œuvres sont impardonnables; plusieurs sont odieuses; deux ou trois sont monstrueuses. Mais si l'on consent à le rattacher à tout ce qui le précède, l'accompagne et le suit, si l'on se résigne à l'étudier sous son double aspect de destructeur volontaire et de réparateur sans le vouloir, alors on arrive à trouver l'ouvrage de M. l'abbé Maynard trop surchargé de menus détails purement biographiques, et à regretter qu'il n'ait pas donné une plus large place à ce que j'appellerai, - au risque d'un semblant de barbarisme, gesta Dei per Voltarium.

M. l'abbé Maynard cite un dilemme de Royer-Collard : « Si le christianisme a été une dégradation, une corruption, s'il a fait l'homme pire qu'il n'était, Voltaire, en l'attaquant, a été un bienfaiteur du genre humain; mais, si c'est le contraire qui est vrai, le passage de Voltaire sur la terre chrétienne a été une grande calamité. »

Dût-on me traiter de téméraire et de sophiste, je n'accepte pas le dilemme, et c'est au nom du christianisme même que je me permets de contredire l'illustre doctri-

naire. Que restait-il du christianisme dans ce monde étrange du dix-huitième siècle qui semblait parvenu, de progrès en progrès, à réaliser les contraires de l'Évangile? Sa liberté morale? On trouvait moyen d'être licencieux sans être libre. L'égalité proclamée par la loi divine? Jamais l'inégalité des conditions ne fut plus révoltante qu'à ce moment où les classes supérieures mesuraient l'oubli de leurs devoirs par l'étendue de leurs priviléges. La royauté? Elle n'était plus même de droit divin, mais de bon plaisir. Le haut clergé? Il devait se relever plus tard devant le péril et l'échafaud; mais, en attendant, il n'offrait plus, dans ses allures mondaines, qu'une variété du grand seigneur et du courtisan. Le foyer domestique, la sainteté du mariage, les liens sacrés de la famille? Tel en était le désarroi, que le scandale même n'y était plus possible; la galanterie y régnait à l'état normal, et on ne se fût scandalisé que de la fidélité conjugale. L'appareil de la justice gardait toutes les rigueurs d'un autre âge sans qu'une voix autorisée s'élevât pour déclarer tout ce qu'il y avait de déplorable à voir un siècle sceptique user contre le mal et l'erreur des mêmes armes que les siècles de fanatisme et de foi. Partout ce contre-sens, cet antagonisme désespérant pour le législateur et le moraliste, ce démenti permanent infligé aux institutions par les mœurs. Partout le paganisme, moins sa poésie primitive, la mystérieuse grandeur de ses symboles, la naïveté et la sincérité des mythologies au berceau. On invoquait les dieux de l'Olympe, non pas pour revivre dans le passé avec Hésiode, Homère ou Eschyle, mais seulement pour

se donner le plaisir d'oublier ou d'insulter le Dieu du Calvaire.

J'ai déjà cité Joseph de Maistre; on connaît le dernier mot de sa célèbre invective contre Voltaire: « Il a mérité d'être couronné par la main du bourreau. » — L'image est saisissante, mais elle n'est pas juste; voici celle qui m'obsède: Voltaire brûlé en effigie par un magistrat, un lieutenant de police, un prélat, un ministre, une grande dame, une favorite, un roi, qui savent par cœur ses ouvrages et qui pensent comme lui.

Voltaire a donc été le produit de son temps : il n'y a exercé une telle influence, il n'y a fait pardonner ou aimer ses torts innombrables, il n'y a sollicité, pendant soixante-dix ans, sans la fatiguer jamais, la curiosité publique, il n'y a pu être impunément avare, retors, comédien, madré, menteur, mauvais Français, cynique, insolent, servile, flatteur, venimeux, sans âme et sans entrailles, il n'a été accepté comme un enchanteur et un oracle par ceux-là même qui auraient dû le redouter ou le hair, il ne s'est continué en détail dans deux ou trois générations, que parce qu'il a été l'expression exacte et complète de cette société qui l'a salué roi pour régner en son nom. Là est le secret de ce prestige, de cette séduction inouie — (la plus fascinante créature qui fut jamais, dit M. l'abbé Maynard) — séduction que je ne puis pas comprendre autrement. Car jamais homme ne parla moins à l'imagination, au cœur, à l'enthousiasme, à toutes les facultés qui vivent de passion, de poésie, de croyance, d'émotion, d'héroïsme intellectuel et moral, et même de

fautes grandioses. Ses ouvrages sérieux font bâiller; ce n'est pas d'ordinaire avec de petits vers, des poésies légères, des abrégés d'histoire, des contes ou des satires, que l'on passionne une époque. Ce n'est pas en n'aimant personne que l'on se fait adorer. Encore une fois, son prestige et son règne ne s'expliquent que par ce suprême accord de sa souveraineté avec ses sujets, par le plaisir qu'ils eurent de se reconnaître en lui comme dans un miroir qui les embellissait en les raillant.

Maintenant, si Voltaire a puissamment aidé à démolir cette société qui l'avait créé à son image, c'est le cas de répéter le mot de Corneille à propos de Richelieu ou le distique de Favart à propos du maréchal de Saxe: Il m'a fait trop de mal pour en dire du bien; il m'a fait trop de bien pour en dire du mal! - Je crois pourtant que le bien domine. Voltaire n'a désordonné que le désordre, corrompu que la pourriture et ruiné que les débris. Les ravages qu'il a exercés dans les esprits et dans les âmes ont ressemblé à ces incendies qui dévastent un territoire, mais le fertilisent. A la faveur de ses hardiesses immorales ou impies, il a fait pénétrer dans le monde des idées d'humanité et de justice qui devaient fructifier plus tard, et qui, à cette date fatale, ne pouvaient réussir sans lui. Je suis presque aussi enclin que M. l'abbé Maynard à traiter légèrement les affaires de Calas, de Sirven et de La Barre, si complaisamment amplifiées par les panégyristes de Voltaire. Je n'y vois qu'une tirade dans un rôle, un essai de diversion pathétique au milieu d'une immense comédie. Mais si l'inspiration immédiate en est fort suspecte, si

l'on craint d'être dupe en cherchant une larme sur ce masque contracté par le rire, les conséquences ultérieures sont sérieuses. Le grain semé par une main indigne est devenu une moisson. Voltaire meurt; de suprêmes expiations, d'épouvantables catastrophes viennent donner tort et raison à cette ouvrier de destruction et de mort. Puis, dans l'inventaire de son héritage et de son œuvre il se fait un bizarre travail de transformation et de triage. Toute sa défroque de poëte épique ou tragique, de raisonneur ou de philosophe, tout ce qu'il défendait à grands cris comme la portion la plus vivante de son génie et de sa gloire, tout cela tombe en poussière; le fard s'écaille; les amours grelottent; les Grâces se rident; les fleurs païennes se fanent; les impiétés se glacent; les obscénités se cachent dans l'ombre; les alexandrins expirent dans le néant et le vide. Ce qui n'avait été qu'un insignifiant accessoire, une façon de payer l'hospitalité genevoise, une parade d'humanité jouée entre Tancrède et Irène, voilà ce qui survit, ce qui subsiste dans un monde nouveau, éclairé et purifié par le malheur.

Savez-vous quels sont, selon moi, dans l'histoire du genre humain, les devanciers, j'allais dire les ancêtres de Voltaire? Le Déluge et Attila; ne riez pas trop, et laissezmoi m'expliquer, au risque de vous divertir à mes dépens.

Trois fois entre toutes, l'homme a mérité d'être châtié par la main de Dieu. Mais le châtiment n'a pas dû se ressembler, parce que les fautes ne se ressemblaient pas. A l'époque qui suivit de si près la création du monde, les vices ou les crimes de la société primitive étaient, pour

ainsi dire, élémentaires. Ils se confondaient avec les forces de la Nature; ce fut comme une furie d'instincts déchaînés, vivant de plain-pied avec les monstres. Pour les punir, la Nature suffit; les eaux du ciel lavèrent les souillures de la terre.

Bien des siècles plus tard, lorsqu'arriva la phase la plus hideuse de la corruption romaine, cette corruption s'offrit avec un double caractère. A la fois brutale et raffinée, faite de mépris pour les faibles, les opprimés et les esclaves, elle résumait les excès de la sensualité servis par les abus de la toute-puissance. Il fallait qu'elle fût domptée, flagellée, anéantie, non plus par les éléments, mais par des hommes; par une race neuve, barbare, destinée à accomplir aveuglément la vengeance céleste et à prendre ensuite rang dans la civilisation chrétienne.

Enfin, la société du dix-huitième siècle était autrement coupable. Héritière de la lumière divine, elle l'avait insolemment échangée contre des ténèbres volontaires. De tous les dons, de toutes les richesses de l'esprit elle faisait autant d'offrandes au vice, à l'erreur et au mensonge. Elle souriait à tout ce qui devait la détruire et se moquait de tout ce qui pouvait la sauver. Eh bien, jamais expiation ne fut plus en harmonie avec le crime. Le sarcasme qu'elle a divinisé s'est retourné contre elle. L'homme qu'elle a le plus admiré, avec qui elle s'est le plus complétement identifiée, est celui qui a le plus contribué à sa perte. L'esprit, cet esprit superbe, charmant, impitoyable, omnipotent, dont elle avait assaisonné toutes ses rébellions, est devenu le poison qui

l'a tuée. La raillerie de Voltaire a été pour l'ancien régime ce que les hordes d'Attila furent pour la civilisation romaine.

Tout ceci, — en supposant qu'on y voie autre chose qu'un rêve de malade, Ægri somnia! n'infirme en rien les récits et les jugements de M. l'abbé Maynard; je ne trouve rien ou presque rien, en somme, à critiquer dans son ouvrage; mais j'y voudrais une suite — la Suite du Menteur! — la suite et le pourquoi de Voltaire; la réparation après l'offense; l'œuvre posthume après l'œuvre vivante. En attendant qu'on écrive cet épilogue, remercions Dieu de nous avoir fait naître dans notre siècle, et non pas dans le siècle précédent. Nous pouvons encore haïr Voltaire; nous sommes dispensés de le maudire 1.

<sup>1</sup> Peut-être, si l'on a feuilleté le quatrième volume des Nouveaux Samedis (p. 89 et suiv.), trouvera-t-on que je me répète ou que je me contredis à propos de Voltaire. Mais, ces pages ayant donné lieu à des malentendus, soulevé des susceptibilités honorables, j'ai voulu revenir sur cette question, afin de rendre toute équivoque impossible. Cette fois, si je me trompe, on a du moins ma pensée tout entière, paradoxale peut-être, mais consciencieuse et réfléchie.

# PÉTRARQUE 1

Novembre 1867.

Pétrarque m'appartient par droit de naissance. Quiconque est né à Avignon et y a passé quelques belles années de jeunesse, doit avoir son opinion faite sur ces deux questions importantes et délicates: la vertu de Laure, et l'amour de Pétrarque.

La vertu de Laure! En douter, serait presque un sacrilège; les sceptiques incorrigibles qui nient même son existence, sont à peine plus insensés et plus coupables que ceux qui refusent de croire à sa fière innocence. Il y a trente ou quarante ans, à l'époque où l'idéal chevaleresque et poétique n'était pas encore éteint, tout Vauclusien tant soit peu lettré savait par cœur le *Canzoniere*, en récitait de mémoire des traductions en prose ou en

<sup>1</sup> Pétrarque, Étude d'après de nouveaux documents, par M. Mézières.

vers, et se passionnait pour la belle Laure, comme M. Victor Cousin s'est passionné pour la duchesse de Longueville. Il y avait même cette différence à notre avantage, que l'illustre philosophe était forcé d'avouer, bien malgré lui, que sa bien-aimée duchesse l'avait notoirement trahi en 1648; tandis que, entre nous et l'objet de nos respectueuses tendresses, il n'existait qu'un mari et une douzaine d'enfants; ce qui ne compte pas en littérature.

L'amour de Pétrarque! c'est ici que les conjectures et les interprétations sont permises : nous ne croyons pas qu'il soit possible de parler de cet amour mieux que n'en a parlé M. Mézières. Que de nuances, que de sous-entendus et de faux-fuyants dans ces âmes, j'allais dire dans ces imaginations de poëtes! Elles sont à la fois sincères et décevantes, en ce sens qu'avant de tromper les autres, elles s'abusent elles-mêmes. Douées de la faculté dangereuse d'exprimer plus qu'elles ne ressentent, on ne sait jamais si, dans le mystérieux travail qui s'opère entre ce qu'elles éprouvent et ce qu'elles expriment, c'est le sentiment qui les déchire ou l'expression qui les console. Elles souffrent de leur blessure, mais elles en vivent, et souvent l'on peut croire qu'elles seraient fâchées d'en guérir tant qu'elles ont la joie douloureuse de s'en plaindre. La slamme intérieure, - dévorante au début, - exercerait trop de ravages si elle restait en dedans. Grâce à un don particulier d'expansion, elle s'échappe au dehors, et se change peu à peu en gerbes lumineuses qui éblouissent encore, mais ne brûlent plus. L'observateur impoli qui a dit qu'en pareil cas la poésie était une soupape de sûreté, a formulé grossièrement une idée vraie.

L'amour de Pétrarque pour Laure de Noves, comtesse de Sade, fut-il purement mystique? M. Mézières ne le croit pas, et il a raison. Fut-il sensuel? Peut-être; mais pas dans l'acception vulgaire que nons prêterions à ce mot d'après nos mœurs modernes. C'était, si je ne me trompe, le sensualisme éthéré et idéal des cours d'amour et des Trouvères, une sorte de terme moyen entre le pur chevaleresque et la galanterie licencieuse qu'allait inaugurer la Renaissance. Dans ce quatorzième siècle essentiellement méridional, au sein de cette civilisation italienne et provençale qui précéda de deux cents ans la civilisation française et cut une poésie bien antérieure à Villon et à Marot, le troubadour, vêtu de soie, la guitare à la main, la toque de velours sur la tête, aventurier ou maraudeur dans le pays du Tendre, remplaçait le chevalier bardé de fer et prêt à toutes les abnégations héroïques. Il amollissait la grande tradition du sacrifice, de l'amour offert et accepté, des deux parts, comme une condition suprême de magnanimité et de vertu. Il ne sanctifiait plus la passion; il la poétisait, et, en la poétisant, il la rendait moins sublime, plus séduisante et plus périlleuse.

Pétrarque fut, à sa manière, un troubadour de génie, sérieux et historique. Tel nous le retrouverons dans ses amitiés, dans sa vie privée et publique, dans sa correspondance, dans sa politique, dans tout cet ensemble que M. Mézières retrace avec tant de charme et d'ampleur. Son amour pour Laure a été comme une première dégé-

nérescence, un premier degré d'infériorité après le mysticisme dantesque, le culte tout immatériel de Dante pour Béatrix. C'est un prélude, une légère bouffée du sensualisme dont son ami Boccace va s'emparer, et qui, du Décaméron à Gargantua, en passant par l'Arioste et l'Arétin, va nous rejeter en plein paganisme. Pour atténuer ce premier symptôme, pour se défendre contre ce souffle poétiquement corrupteur, Pétrarque a sa foi sincère, sa piété d'autant plus solide qu'elle est plus hardie; il a la vertu inflexible de Laure; il a enfin — sachons le dire, — il a le comte Hugues de Sade — un mari terrible!

Terrible, ai-je dit? Ce n'est pas que l'histoire nous le représente recourant à la violence pour effrayer le poëte et mettre en fuite les amours. Non; cet homme brutal, mais avisé, usait d'un procédé qu'on ne saurait assez recommander aux époux menaces dans leur repos et leur honneur. Douze enfants en seize ans, tel fut le résultat de cette méthode homœopathique, qui devait infailliblement triompher des sonnets sans défaut et même des longs poëmes. M. Mézières nous dit, d'après des documents authentiques, que Hugues de Sade était bourru, de jalouse humeur, incapable de comprendre Laure. Pas si sot pourtant, l'homme qui tint ainsi et si longtemps en échec les deux êtres les plus difficiles à gouverner; un poëte et une jolie femme! Cette perpétuelle victoire du pouvoir exécutif sur l'opposition parlementaire était bien faite pour moraliser à la longue l'amour illégitime et le ramener au platonisme par ses contraires. Duodecim lassata partubus, dit piteusement Pétrarque après avoir

perdu son latin. Ce latin-là ne pouvait plus braver l'honnêteté, et les grossesses de Laure achevèrent l'œuvre d'apaisement et de résipiscence que ses dédains avaient commencée.

En somme, — dussiez-vous m'accuser de paradoxe, savez-vous à qui je compare le noble et charmant poëte dans ses rapports avec sa belle inhumaine? Ne vous récriez pas trop : à madame de Sévigné. Ma comparaison est d'autant moins extravagante, que Pétrarque, comme Cicéron et Voltaire, est tout aussi immortel par ses lettres que par ses autres écrits. La part faite à toutes les différences, toutes proportions gardées entre la tendresse maternelle et un amour mortifié plutôt que mystique, je découvre de curieuses affinités. Ce que l'éloignement de madame de Grignan fut pour sa mère, les rigueurs de Laure le furent pour son amant. On eût assurément exaspéré l'une et étonné l'autre, si on leur eût dit qu'il valait mieux pour celui-ci que Laure fût inexorable, et pour celle-là que madame de Grignan fût absente. On les eût surpris bien davantage, si on leur eût affirmé que, tout en aimant dans l'entière plénitude de leur cœur, il leur restait pourtant, dans ce coin plein d'ombre qui ne se connaît pas soi-même, je ne sais quelle secrète préférence pour une situation qui permettait à leur tendresse de gémir et de s'immortaliser en se plaignant. Supposez Laure trop sensible, madame de Grignan trop présente, la mère et l'amant seront-ils plus heureux? Ils le croiront peut-être; mais ce bonheur émoussé ici par l'habitude, là assombri par le remords, soumis chez tous deux aux conditions misérables du réel et du fini, ne leur accordera pas ce que leur prodigue le sentiment du possible, sans cesse ravivé et raffiné par la souffrance. Ils n'auront jamais compté leurs richesses, gaspillées en menue monnaie. Ils ne connaîtront pas ces trésors de terre promise que la terre donnée refuse presque toujours; et finalement — ce qui n'est indifférent ni à un poëte, ni à une femme de génie, — nous y perdrons des lettres incomparables et des vers délicieux.

Car c'est là qu'il faut revenir; c'est là que l'idéal prend une éclatante revanche contre ceux qui le calomnient faute de pouvoir l'atteindre. Cet épisode légendaire des amours de Pétrarque et de Laure est d'un bon exemple, non-seulement parce qu'il nous montre une noble femme fermement attachée à ses devoirs et résistant à la plus puissante des séductions, l'hommage passionné d'un grand poëte; mais parce qu'il nous apparaît, à cinq siècles de distance, comme le triomphe du spiritualisme et de l'âme. A mesure que le temps marche, l'ombre se fait sur tout ce qu'il y a eu de terrestre et de périssable dans ce poétique roman. L'imagination écarte les obstacles matériels, rapproche ce que le monde avait séparé, et les deux figures, les deux noms, sont à jamais unis en pleine lumière par un lien plus doux et plus fort que toutes les attaches visibles. Qu'est-ce aujourd'hui que Hugues de Sade dans la mémoire des hommes? Qu'est devenue cette nombreuse lignée, cette progéniture défensive? Tout cela s'est effacé, tandis que les pâtres du Luberon, les pêcheurs de la Sorgue et les hôteliers de Vaucluse vous parlent de Laure et de Pétrarque comme s'ils les avaient connus :

Vaucluse a retenu le nom chéri de Laure!

### s'écric Lamartine:

Je viens à ta fontaine, ô maître! et je relis Tes vers mystérieux par la grâce amollis; Doux trésor! fleur d'amour qui, dans les bois recluse, Laisse après cinq cents ans son odeur à Vaucluse,

dit Victor Hugo. Ainsi la poésie moderne continue et consacre ce prodige de la poésie et de l'amour d'autrefois, cette prise de possession de la maîtresse idéale par l'amant immortel. Et que de pèlerins, illustres ou inconnus, ont afflué sur cette jolie route que M. Mézières décrit si bien! Nous l'avons tous fait, ce pèlerinage, et nous pouvons constater la justesse et la fidélité du tableau; la charmante colline de Gadagne et de La Chapelle, toute boisée de pins et d'oliviers, embaumée de la senteur pénétrante du thym et du genièvre; le Thor et l'Isle, nids de fraîcheur et de verdure, enchâssés dans d'aimables prairies, baignés d'eaux courantes, ombragés d'ormeaux et de platanes; puis le paysage changeant d'aspect; l'âpreté des grandes solitudes succédant à la physionomie riante des prés, des villas et des jardins; un chemin nu, pierreux, brûlant en été, traversant une lande aride, côtoyant des rochers pelés, et aboutissant à une de ces clôtures gigantesques (vallis clausa), immenses rideaux de pierre qui ferment tout à coup l'horizon, semblent nous séparer du reste du monde, et éveillent, à l'usage des affligés ou des rêveurs, une idée d'isolement et de refuge. Telle est, dans son austère beauté, la fontaine de Vaucluse; tel fut l'asile où Pétrarque — dont on vous montre encore la maison en ruines, — alla cacher son amour, son chagrin, ses alternatives de résignation et de remords, d'apaisement et de révolte. C'était (sans jeu de mots) la source vivifiante où il se retrempa pendant des années, et d'où il sortit plus fort, plus chrétien, armé pour des luttes plus sérieuses et plus dignes de lui.

Vous vous tromperiez, en effet, s'il vous arrivait de voir Pétrarque tout entier et toute la vie de Pétrarque dans les poésies que dicta son amour, et dans l'amour qui lui inspira ses poésies. Ce n'est qu'un chapitre, une sorte de brillant prologue de son existence et du livre de M. Mézières. Nous le retrouvons, avec son nouvel historien<sup>1</sup>, dans ses rapports avec sa famille et ses amis qui furent presque tous au premier rang des célébrités de son siècle; écrivant d'innombrables lettres familières, dont un nouveau recueil et une édition originale, publiée à Florence par M. Fracassetti, ont servi à M. Mézières de texte et de point de départ; offrant maint exemple de l'amitié parfaite comme il est resté le modèle de l'amour presque parfait; gardant vis-à-vis le saint-siège une attitude sin-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Un homme admirable, dont la modestie égalait le talent et dont le nom est resté à Avignon synonyme de bonté et de vertu, le baron Achille du Laurens, mort en 1859, a laissé, sous le titre d'Essai sur la Vie de Pétrarque, un livre curieux et charmant qui n'a pas été, nous le croyons, tout à fait inutile à M. Mézières.

gulière, italienne, gibeline et quasi-dantesque; diplomate enfin et homme politique, mêlé à de grandes affaires, confident de souverains dont il ne fut jamais le courtisan, et donnant aux grands de ce monde des conseils que l'on peut croire bons, puisqu'ils furent rarement suivis. On le voit, il y a loin de là à une sorte d'élégie vivante, s'exhalant en mélodieux soupirs, s'épuisant en subtilités sentimentales, et ne laissant d'autre trace de son passage ici-bas qu'un nom de femme gravé sur une pierre et un pâle visage reflété dans l'eau d'une fontaine.

Au milieu de bien des détails qui font du livre de M. Mézières une très-intéressante et très-instructive lecture, la politique de Pétrarque, ses relations avec le saintsiège, appellent spécialement notre attention. Rien de plus curieux que de voir comment un illustre Italien, un sincère et fervent catholique du quatorzième siècle, comprenait l'alliance des aspirations italiennes avec la cause de l'Église. Il y a là tout ce qui peut ajouter à l'attrait de l'allusion ou de l'actualité; le mélange des similitudes et des contrastes. Bizarres évolutions de l'histoire, où le cœur de l'homme, toujours mobile et toujours le même, apporte tour à tour ou tout ensemble ses variations et ses ressemblances! Bornez-vous aux surfaces; vous pourrez, avec un peu de bonne ou de mauvaise volonté, vous appuyer sur Pétrarque et sur Dante pour justifier les italianissimes d'aujourd'hui. Ces grands hommes, - c'est de Dante et de Pétrarque que je parle, - sont obsédés, eux aussi, de cette éternelle vision de l'autique Rome, de cette persistante image du Peuple-Roi, qui leur fait

prendre un souvenir pour une idée et un passé mort pour un avenir viable. Eux aussi, ils réclament l'unité de l'Italie; ils applaudissent d'avance à son réveil, dût-il venir d'un tribun tel que Rienzi; ils ne ménagent à la Papauté ni les récriminations, ni les remontrances, ni les satires. Encore un effort de complaisance, et peut-être, dans un lointain mirage, croirez-vous saisir de vagues analogies entre ce Rienzi accepté, presque glorifié par Pétrarque, et Garibaldi, proclamé, chanté, célébré par un poëte qui pourrait être, ad libitum, Victor Hugo, s'il était plus tendre, Alexandre Dumas, s'il était possible de le prendre au sérieux, ou Lamartine, le plus proche voisin de Pétrarque, si, à travers d'autres illusions trop cruellement expiées, il n'était pas resté, sur la question d'Italie, admirablement fidèle aux lois de la reconaissance et du bon sens 1.

Mais regardez de plus près; toutes les perspectives changent: le grief de Pétrarque contre les Papes, c'est qu'ils n'étaient pas assez Italiens; c'est que, dominés par l'influence française, ils avaient quitté Rome pour Avignon; et là-dessus le voilà qui injurie ma pauvre ville natale dans des termes immérités que je m'abstiens de reproduire, par respect pour le génie du poëte et la patrie de Laure. Son rêve était de régénérer l'Italie... par l'empereur d'Allemagne, et de réaliser, dans un accord symétrique entre le spirituel et le temporel, — le globe en main et la tiare au front, — cette souveraineté bicéphale,

<sup>1</sup> Voir notamment le début de Fior d'Aliza.

faite de théocratie et de dictature, que nous avons retrouvée, magnifiquement versifiée, dans le monologue d'Hernani. Songe d'amoureux, d'Italien et de poëte! Chimère dont la différence des races, le despotisme militaire et le joug de l'étranger auraient vite fait justice! M. Mézières, un peu trop complaisant peut-être pour ces utopies passées et présentes, est mieux inspiré quand il rappelle que ce qui manquait alors, ce qui manquera toujours pour rendre à Rome son antique grandeur, ce sont les Romains, — et pour ressusciter l'Italie, ce sont les Italiens.

A ceux d'ailleurs qui voudraient invoquer le souvenir et les opinions de Pétrarque, nous pourrions répliquer avec M. Mézières: Entre ces hommes et vous, l'analogie est toute d'apparence; la différence est radicale; leur foi était intacte, leur piété profonde; leurs attaques contre tel ou tel Souverain-Pontife restaient toutes personnelles, toutes renfermées dans un litige accidentel de politique, d'influence ou de résidence; elles s'arrêtaient au dogme; elles ne touchaient pas à l'arche sainte. Ces mains qui se levaient vers le ciel en signe d'anathème contre le manque de patriotisme de Jean XXII ou de Benoît XII, se rejoignaient pour prier. Aujourd'hui, dans la guerre contre la Papauté, c'est la haine contre l'Église qui se déguise et s'assouvit.

Mais ici le sujet s'agrandit trop et nous mènerait trop loin. Remercions, en finissant, M. Mézières de nous avoir rendu de poétiques fantômes, d'avoir ouvert une de ces éclaircies lumineuses où un coin de ciel bleu, une image l'art pur et de chaste amour, nous apparaissent au-dessus le nos brumes et de nos orages. Parler de Pétrarque et le Laure aux contemporains de M. Feydeau, aux lecteurs le MM. de Goncourt, c'est donner la sensation d'une pronenade alpestre à des gens entassés dans un amphihéâtre pour y savourer la récréation délicate que Thomas Diafoirus proposait à Angélique.

#### XII

# LA MONTAGNE

E T

### LES DERNIERS MONTAGNARDS 4

Novembre 1867.

« — Papa, je t'aimais mieux dans l'Amant bourru! » disait mademoiselle Mars à Monvel, qui venait de figurer dans je ne sais quelle cérémonie révolutionnaire. Faut-il dire à l'auteur des Derniers Montagnards: Je vous aimais mieux dans le roman, dans le feuilleton, dans la chronique, dans cette littérature légère où vous vous êtes fait, si jeune encore, une place si brillante? — Oui, s'il suffit de constater que M. Jules Claretie n'a réussi à nous faire admirer, regretter et plaindre ni les vaincus du 9 thermidor, accablés sous l'anathème public et trop légitiment condamnés pour avoir rien à attendre des réhabilitations de l'histoire, ni les survivants de cette

Par M. Jules Claretie.

caine. Non, s'il s'agit de prouver que les vainqueurs ne valaient pas mieux que les vaincus, qu'il est temps d'en faire justice, et qu'ils ont été également funestes aux deux formes de gouvernement où la France, ruinée, saignante, broyée par cinq années de révolution et de terreur, pouvait trouver un refuge : la république et la

monarchie.

La République! était-elle possible désormais, quand son nom, jadis invoqué par les âmes généreuses avec tant d'enthousiasme et de confiance, était devenu synonyme de tous les genres d'excès qui devaient la faire haïr; quand elle n'apparaissait plus à l'imagination populaire qu'avec un sinistre attirail de tortures, de cachots et de supplices, avec un sombre cortége de geôliers, de bourreaux et d'affamés? En admettant que ses victimes ne fussent pas compétentes pour la juger, restait l'être collectif qui aurait dû en recueillir le bénéfice ; la nation, le peuple! Or, j'en appelle à M. Jules Claretie lui-même. Dès les premières pages de son livre, — livre d'artiste, après tout, plutôt que d'historien, — il retrace d'une façon saisissante, sous des couleurs vives et vraies, l'effroyable misère des classes pauvres, le révoltant contraste de cette misère avec les plaisirs effrontés et les fêtes scandaleuses où se ruaient les échappés du naufrage. Ceux-là, je ne les excuse assurément pas; mais, dans tous les détails de cette triste orgie partagée entre l'ivresse et la faim, tout est logique; tout se réunit pour imposer silence aux apologistes des hommes qui avaient fait échouer dans ce bourbier tant de belles illusions, tant de patriotisme et de courage.

Les prétendus amis du peuple lui avaient fait en quatre ou cinq ans plus de mal qu'un siècle d'ancien régime. Sous le coup de ses terribles mécomptes, sans pain, sans vêtement, sans asile, obligé d'aller au plus pressé, incapable de se conduire autrement que par la sensation immédiate et d'apprécier autre chose que le résultat visible, le peuple ne voulait et ne pouvait plus rien pour le maintien de la République. Elle l'avait dégoûté ou plutôt déshabitué d'elle-même; car, ce qui régnait depuis les journées de septembre, ce n'était pas la République; c'était une anarchie sanglante, qui se traduisant par un mot, le moins français et le moins patriotique de tous; la peur! Il ne pouvait plus ni aimer, ni croire ce qu'on lui avait dit de croire et d'aimer. Que pouvait-il? s'ameuter, crier famine, envahir une assemblée délibérante, tromper sa faim en égorgeant quelques hommes désignés à sa fureur, servir d'instrument à ceux qui avaient un enjeu, qui rêvaient encore quitte ou double dans cette partie perdue. Plus d'avenir, d'horizon, d'idée politique dans ces âmes enfiévrées, dans ces masses réduites à vivre ou à mourir au jour le jour. Pas un de ces sentiments exaltés ou héroïques qui donnent la force de souffrir pour une grande cause. Une machine trempée de sang, rien de plus. Quand une nation en est arrivée là, ne lui demandez ni effort, ni sacrifice; elle appartient d'avance à qui veut la prendre; son attitude est une cruelle satire.

LA MONTAGNE ET LES DERNIERS MONTAGNARDS. 253 contre ceux qui l'ont amenée à se réjouir de leur chute et à maudire leur victoire.

Le 9 Thermidor ne fut pas la crise qui sauve ou achève un malade, mais celle qui fait éclater les symptômes d'une maladie.

Maintenant, que dirons-nous de ceux qui avaient l'o-

dieux courage de s'amuser et de se réjouir sous les yeux de ce peuple aux abois? Eux aussi, ils furent à leur manière une satire vivante contre le régime qui finissait ou allait finir. La légèreté proverbiale du caractère francais, — dont il faut pourtant faire toujours la part, ne suffirait pas à expliquer cette fougue de plaisir au sortir de ces terribles épreuves. Jean-Jacques Rousseau, dans une de ses invectives contre les médecins, prétend que leur seul mérite est de donner, chaque jour, à un certain nombre de poltrons imbéciles, la joie de n'être pas morts. Au lieu de joie mettez surprise, vous aurez une idée des lendemains de Thermidor. Ces muscadins, ces voluptueux du salon de madame Tallien et du bal Lucquet, n'étaient pas des hommes de parti, mais des épaves. A ce degré de surprise, l'étourdissement et le vertige commencent. Ils se grisaient d'oubli; enivrés de n'être pas morts, ils dansaient sur les volcans éteints et sur leurs propres ruines.

Est-ce tout? pas encore. Dans cette bizarre cohue où M. Jules Claretie veut voir des conspirateurs royalistes, on aurait plutôt retrouvé l'écume de toutes les tempêtes qui avaient passé sur la France. Les partis n'y étaient et n'y pouvaient être représentés que par ce qu'ils avaient

de moins pur. C'est la honte et le châtiment des excès et des crimes politiques, qu'ils démoralisent même leurs victimes, et que ceux qui les subissent, comme ceux qui les ont commis, finissent par perdre la notion du bien et du mal, la conscience de leurs devoirs et de leurs actes. L'humanité, outragée en leurs personnes, se venge en abaissant le niveau des âmes. Il existe une corruption dans la misère comme dans la prospérité. Les hommes d'honneur et de cœur étaient alors sur les champs de bataille, dans la Vendée agonisante, dans l'armée de Condé, que sais-je? Il n'y avait plus à Paris que les déclassés de toutes les catégories, les aristocrates de contrebande, les bourgeois trembleurs et vaniteux, les parvenus de fraîche date, les agioteurs de nouvelle fabrique, les inutiles, les frivoles, tous ceux qui prennent les couleurs d'un parti comme une mode du dernier goût, et pour qui l'amusement, sous toutes ses formes, est le besoin suprême de la vie. Ils étaient les ennemis de la République; mais ils étaient aussi son œuvre. Trouvant en eux des héritiers de la moquerie voltairienne, des lecteurs de Candide et de la Pucelle façonnés à tous les libertinages du dix-huitième siècle, elle avait jeté sa carmagnole sur ces haillons de velours et de soie; elle avait envenime ces vices en les rudoyant, et fait perdre à ces mœurs foncièrement mauvaises le reste de délicatesse qui peut encore subsister dans la dépravation élégante. Ses fureurs avaient exalté les forts et dégradé les faibles.

Ainsi, au haut de l'échelle ou aux échelons intermédiaires, la licence, la débauche, le plaisir à l'état de sièvre, la galanterie grossière; au bas la faim, le désespoir, la rage; une société ainsi faite ou défaite ne pouvait plus être que réfractaire à la République. Dans tous les rangs, elle ne pouvait plus que lui rendre le mal qu'elle en avait reçu. La Royauté aurait-elle eu plus de chance? Quelques-uns de ces comédiens de réaction le crurent peut-être ; M. Claretie en attribue la pensée ou le rêve aux vainqueurs de thermidor. Nous sommes d'un avis contraire. Il était trop tard; la royauté, celle du moins qui, avec Louis XVI, Turgot et Malesherbes, aurait pu donner au pays toutes les réformes nécessaires, renouveler un sang vicié par le désastreux mélange du dérèglement des mœurs et de l'arbitraire des institutions, prévenir tous les malheurs et tous les crimes, cette royauté, possible et désirable en 1789, ne l'était plus en 1794. Essentiellement tempérée, faite de pondération et d'équilibre, elle aurait eu à agir sur des ressorts faussés et violentės par une tension effroyable, sur une société brutalement jetée hors de toutes les lois sociales, politiques et morales. Il n'y avait pas d'accord à espèrer entre l'ouvrier, la matière et l'œuvre, et cela est si vrai que, même après de longues années, après d'autres malheurs et d'autres leçons, cet accord n'existait pas, et n'existera peut-être jamais!

Quoi qu'il en soit, les hommes de thermidor, ces misérables tricheurs de l'histoire, eurent ce double tort et méritèrent cette double honte, que, incapables de sauver la République, — il y fallait des mains plus fortes et plus pures! — ils furent un obstacle à tout sauvetage libéral et monarchique. Pour prolonger l'illusion de leur rôle et les jouissances de leur règne, ils se firent les complices de cette situation fatale où l'ordre apparent avait tous les disolvants du désordre, où chaque semaine de délai créait une souffrance, un vice et un péril, et qui devait nécessairement amener des violences nouvelles. Ces violences, on les connaît, bien que l'histoire en ait peu parlé, pressée qu'elle était d'en finir avec cette espèce d'interim qui suspendit tout sans rien résoudre, et ne nous offre ni les grandioses terreurs de la veille, ni les glorieuses expiations du lendemain!

C'est ici qu'entrent en scène les personnages, j'allais dire les héros de M. Jules Claretie. Je le répète, si dans un livre d'histoire, on pouvait ne considérer que l'œuvre d'art, il n'y aurait qu'à applaudir; ces scènes finales qui vont aboutir à l'insurrection de prairial an III, sont retracées par le jeune écrivain avec une verve et une puissance remarquables. Ces hommes étranges, les tardvenus de la Montagne, Brutus Magnier, Bourbotte, Soubrany, Goujon et leurs compagnons de lutte et d'infortune, semblent sortir, à la voix de leur historien, des limbes de la Révolution où on les avait relégués jusqu'ici, et qui ne valent guère mieux que son enfer. Ces pâles fantômes prennent un corps; ils vivent, ils parlent, ils agissent; on dirait presque qu'ils ont encore une cause à défendre, une victoire à espérer, une mission à remplir. Tel est, dans tout cela, l'accent de sincérité, telle est l'exactitude des recherches, la justesse de ton local, qu'on est entraîné malgré soi. On a besoin du moins de réfléchir pour se LA MONTAGNE ET LES DERNIERS MONTAGNARDS. 237

demander : ces arriérés de la Terreur, qu'étaient-ils, que voulaient-ils? avaient-ils un secret pour guérir ces blessures incurables, pour donner du pain à ce peuple affamé, pour laver ces taches de sang et de boue, pour faire vivre ce qui ne demandait plus qu'à mourir, ou plutôt pour galvaniser ce qui ne vivait déjà plus? S'agissait-il simplement de recommencerla Terreur, de renouer le fil brisé par la mort de Robespierre? Autant de questions qui restent sans réponse. On regrette, en se les adressant, que M. Jules Claretie, après s'être rendu si bien maître de son sujet, après avoir tiré si résolûment ses personnages de l'ombre protectrice qui les couvrait, ne les ait pas lancés dans un grand roman historique où la réalité aurait eu des angles moins nets, où le sentiment aurait pu prévaloir contre l'idée, la fiction contre la vérité, l'imagination contre la mémoire, et où il eût été invinciblement amené à prendre pour Muses la Justice et la Pitié. Ce n'est pas assez, en effet, que les hommes dont il nous parle, les Magnier, les Goujon, les Bourbotte, les Soubrany, les Prieur, aient eu des vertus privées, qu'ils aient été intrépides, énergiques, austères, désintéressés, que leur mort stoïque, très-dramatiquement racontée par M. Jules Claretie, ajoute une scène à toutes celles où la Révolution nous montre le courage païen remplaçant la vertu chrétienne et recourant au suicide, cette fausse monnaie du martyre. Non, ce n'est pas assez; quand des hommes d'action se jettent dans la vie publique, quand ils se mèlent à des crises suprêmes, il faut qu'ils sachent, non pas ce qu'ils sauront faire s'ils

sont vaincus, mais ce qu'ils pourront faire s'ils sont vainqueurs; non pas s'ils seront intelligents et braves, mais quel mal ou quel bien pourrait résulter de leur intelligence et de leur bravoure. Sans quoi, ils risquent de succomber deux fois : dans le combat qu'ils livrent et dans le souvenir qu'ils laissent. La justice peut avoir des Lesurques; l'histoire n'en a pas.

Et cependant je n'oserais blâmer M. Jules Claretie d'avoir entrepris cet ouvrage qui nous révèle son talent sous de nouveaux aspects, et où il a pu se rompre au triple métier de l'historien : chercher, trouver, appliquer. Un livre d'histoire, alors même qu'on refuse d'en accepter la donnée et d'en amnistier les héros, est encore préférable à bien des fantaisies qui semblent innocentes, et qui, par le gaspillage insolent auquel elles condamnent les meilleures facultés de l'esprit, sont en réalité corruptrices. On peut, à chaque page de ce volume, trouver un sujet de dissidence, presque de colère. On ne peut pas dire qu'il s'en exhale une seule de ces émanations que j'appellerais malsaines, si ce mot, répété tant de fois; n'était désormais hors de service. Mieux vaut égarer que corrompre. M. Jules Claretie, d'ailleurs, ne veut égarer personne, et c'est par là que je dois finir; accorder à son ouvrage le bénéfice de cette circonstance atténuante, c'est encore le réfuter.

Michaud, de spirituelle mémoire, discutait un jour avec un jeune homme, admirateur fanatique de la Montagne: — « Monsieur, dit le jeune homme, Robespierre n'est pas encore jugé. » — « Heureusement il est exé-

LA MONTAGNE ET LES DERNIERS MONTAGNARDS. 239

cuté, répliqua le vieux publiciste. » — De deux choses l'une, dirait à son tour M. de la Palisse, où nous haïssons a République, où nous l'aimons (et il ne peut être question ici que d'un amour métaphysique ou platonique; car nous n'aimons, bien entendu, que le gouvernement que nous avons).

Si nous haïssons la République, les derniers Montagnards doivent nous inspirer la même antipathie que les premiers, et nous différons de Mahomet en ce sens que, si la Montagne ne vient pas à nous, nous n'irons jamais à la Montagne. Si, au contraire, nous l'aimons, à quoi bon réveiller des souvenirs qui nous la montrent à la fois redoutable et impuissante; impuissante à se régler, à se fonder, à cesser d'être un accès de fièvre pour devenir un état normal? M. Jules Claretie est trop jeune pour avoir connu des contemporains et des témoins de la grande époque de Terreur républicaine. Moi, qui puis appliquer à mes dépens l'admirable vers de Lucrèce:

E quasi cursores vitaï lampada tradunt.

l'ai vu et entendu des hommes qui avaient assisté à ces scènes terribles. Leurs impressions à tous, quel que fût i'ailleurs leur drapeau, était celle que nous éprouvons au sortir d'un mauvais rêve; à tous il semblait que, pendant ces années néfastes, ils avaient vécu en dehors de toutes les conditions de la vie commune, dans une sorte de somnambulisme sanglant où les hommes prenaient des figures de spectres, où la réalité avait des airs

de cauchemar, où la conscience, la raison, la volonté étaient dominées par des puissances surnaturelles. C'est là une excuse, d'accord, pour tous les acteurs de ce drame; mais c'est aussi un motif pour ne pas les ressusciter, pour ne pas rentrer avec eux dans cette ombre peuplée de sinistres visions. Ce n'est pas en évoquant les fantômes, c'est en les conjurant, que l'on rassure les âmes craintives et troublées.

Les derniers Montagnards, je le sais, ont proposé in extremis l'abolition de la peine de mort en matière politique. Ici encore, que M. Jules Claretie me permette de rappeler un souvenir personnel. Il y a des questions irritantes où l'anecdote sied mieux que l'argument.

Quelques jours après la révolution de février, je causais avec un vieillard spirituel et libéral. Il avait peur; pour le tranquilliser, je lui fis remarquer que le gouvernement provisoire venait d'abolir la peine de mort en matière politique. — Ils l'abolissent! je vais faire mon testament! s'écria-t-il avec un sourire triste.

Dieu merci! mon vicil ami se trompait; la République de février, si pure, si modérée, personnifiée tour à tour en deux hommes à qui nous devrions tous faire amende honorable,— Lamartine et Cavaignac;— s'est chargée de lui donner un démenti. Cependant, pour que ses frayeurs fussent si vives et ne semblassent pas trop absurdes, il fallait que ce passé qui l'épouvantait pour le présent eût une bien grande puissance, qu'il lui suffit de regarder en arrière pour se croire au bord d'un nouvel abime. On peut le dire, la seconde république a été dès l'abord en-

travée, bien moins par ses fautes que par les souvenirs de la première. Nous étions en présence des plus honnêtes gens du monde, — trop honnêtes pour nous gouverner, — et un singulier effet d'optique infligeait à leurs visages de fatales ressemblances. C'est pourquoi, dans l'intérêt de cette liberté que nous voulons tous, — ou presque tous, — de cette réconciliation qui sera la plus précieuse de nos conquêtes, le mieux est de laisser dormir dans leur tombe tous ceux dont le nom, prononce avec sympathie ou avec colère, pourrait rendre la réconciliation impossible et la liberté suspecte. M. Jules Claretie a un faible pour le théâtre de Victor Hugo. Je lui rappellerai, avec variantes, les deux vers célèbres de Marion De-

Réconcilions-nous au nom de la patric!

lorme. Si la République nous dit :

Je ne demande pas mieux, répliquerai-je, mais alors évitons tout ce qui pourrait nous forcer de répondre :

Réconcilions-nous... de plus loin, je vous prie!

#### XIII

## LA BUCHE DE NOEL

Décembre 1867.

Je ne veux, chers lecteurs, ni vous tromper, ni vous surprendre. Il ne s'agit point ici de cette bûche symbolique, qu'un usage patriarcal associe aux fêtes de Noël et qui, s'ouvrant au coup légendaire de minuit, verse des trésors de friandise et des avalanches de jouets sur les enfants émerveillés. Non, c'est aux vieux enfants que je m'adresse, et, quoique ceux-là ne soient pas beaucoup plus raisonnables, ils me permettront de leur présenter une bûche d'un autre genre. Je la voudrais grosse comme un tronc de chêne, faite pour brûler dans une cheminée gigantesque et pour chauffer une salle des gardes. Puis, au risque d'imiter de trop près le curé et la nièce de don Quichotte, nous lui jetterions en pâture tout ce qui s'est écrit de mauvais, de méchant, de paradoxal, d'ennuyeux, d'immoral, de niais, de grotesque, d'absurde et d'oiseux

pendant cette triste année 1867, surchargée de cette énorme tumeur qu'on a appelée l'Exposition universelle.

Ce qui console de vieillir, a dit un compositeur célèbre, c'est qu'on n'a pas encore trouvé d'autre moyen de vivre longtemps. - Ce qui me console d'être vieux, dirai-je à mon tour, c'est la certitude de ne plus revoir ce grand bazar cosmopolite et polyglotte, qui a commencé par les victoires de l'industrie et qui a fini par les triomphes de la mangeaille. Il y a six mois, on nous traitait de troublefête et d'éteignoir, quand nous refusions de partager l'enthousiasme de cette lune de miel internationale. — Voyez donc! des rois, des empereurs, des reines, des princesses!... Comme ces spectacles élèvent l'âme! -Vous voulez dire qu'ils rabaissent la royautė! - Applaudissez, Athéniens! voilà que la province, s'inspirant de de vos exemples, va acquérir ce qui lui manque! — Vous voulez dire que Paris, encombré de cette cohue, va perdre ce qu'il possède. — Ainsi continuait le dialogue entre les optimistes et les mécontents, les officieux et les frondeurs, jusqu'au moment où tout le monde a été du même avis. Un beau jour, on s'est aperçu que nous n'avions plus ni littérature, ni théâtre, ni causerie, ni salons, ni aucune de ces jouissances délicates, en demi-teintes et à demi-voix, sans lesquelles Paris, ruineux pour les riches, féroce pour les pauvres, privé de tout le bien-être permis à la médiocrité de province, assourdi par le bruit des voitures, condamné à l'agitation perpétuelle, ne laisse plus. voir que les revers de ses médailles et devient la plus insupportable des résidences. Ce jour-là même, la question

souveraine, la question d'argent, se traduisait en mécomptes innombrables, en faillites et en procès. Tout finissait, non pas par des chansons, comme dans *Figaro*, mais par des huissiers.

— Jamais nous n'avons plus dépensé et moins gagné! criaient les marchands.—Jamais nous n'avons été moins joués, disaient les auteurs de pièces nouvelles. —Jamais nous n'avons été moins lus! murmuraient les écrivains. — Jamais nous n'avons été moins loués! reprenaient en chœur les propriétaires.

Aimez qu'on vous conseille et non pas qu'on vous loue.

Puisque le critique est un conseiller donné par la littérature, ceci nous ramène à notre sujet.

Quel vide! quel interrègne! Au théâtre, le dramaturge a été remplacé par le maillotin, de même que, dans le monde, le gandin a remplacé le dandy. Bien en a pris au Roman, que M. Octave Feuillet ait publié M. de Camors; sans quoi toute la saison ou plutôt l'année entière n'aurait pas produit un seul de ces récits qui mettent la bonne compagnie en rumeur, passionnent les âmes romanesques et deviennent entre le sexe fort et le beau sexe des sujets de controverse charmante.

I

# M. OCTAVE FEUILLET 1

Avant de se brûler la cervelle, M. de Camors le père écrit à son fils, le héros du livre: « Assurément je ne lis dans le code du matérialisme aucun des préceptes de la morale vulgaire, de ce que nos pères appelaient la vertu; mais j'y lis un grand mot qui peut suppléer à bien d'autres; l'honneur, c'est-à-dire l'estime de soi. »

Avant de voir son fragile bonheur emporté comme un fétu de paille dans le tourbillon d'une vie orageuse et coupable, madame de Camors dit à son mari qu'elle adore: « Je me figure que l'honneur séparé de la morale n'est pas grand chose, et que la morale séparée de la religion n'est rien. Tout cela forme une chaîne; l'honneur pend au dernier anneau comme une fleur; mais si la chaîne est rompue, l'honneur tombe avec le reste. »

C'est entre ces deux idées, pareilles à deux poteaux indicateurs, que marche, de son sinistre point de départ à son lugubre dénoûment, le roman de M. Octave Feuillet; roman qui, dès les premières pages, s'est puissamment emparé de toutes les imaginations, qui nous semble supérieur aux autres ouvrages du brillant écrivain, mais qui n'en appelle pas moins, presque à chaque chapitre, l'objection et la controverse.

<sup>1</sup> M. de Camors.

Comment l'auteur de Sibylle a-t-il été amené à écrire M. de Camors? L'explication est facile, et pas n'est besoin d'y entendre malice. Nous détestons, pour notre part, l'allusion, dans le roman comme au théâtre; c'est, de tous les moyens de succès, le moins digne d'un artiste véritable. Pour un homme d'un grand talent, rien de plus irritant que d'avoir à se dire : J'ai essayé d'étudier une maladie morale, de développer et d'approfondir un caractère original, de toucher à un des traits les plus significatifs de mon époque, de créer des figures vivantes, d'inventer des situations pathétiques; et, dans tout cela, on ne veut voir que la triste et dangereuse envie de faire songer à un contemporain célèbre, d'évoquer une personnalité! Ici d'ailleurs l'allusion tomberait d'elle-même. M. Octave Feuillet, voulant prouver que l'honneur tout seul ne suffit pas pour nous protèger contre nos faiblesses ou nos vices, avait-trop de goût pour éparpiller sa démonstration et alourdir son récit par des questions d'argent. Rien ne nous dit que M. de Camors ait trempé dans des affaires véreuses, qu'il se soit enrichi malhonnêtement en couvrant de son crédit politique d'élégantes friponneries. Il est donc évident que le nom qui a été murmuré tout bas — ou tout haut — par les lecteurs de M. de Camors ne méritait nullement d'être mis en cause dans les aventures du terrible amant de Charlotte de Campvallon, du terrible époux de Marie de Tècle.

Non; voici, j'imagine, comment est venue à M. Octave Feuillet l'idée de ce roman qui contraste, dit-on (est-ce bien sûr?), avec les antécédents de son talent et de son

œuvre. Depuis quelques années, il semblait subir une de ces légères éclipses qui ne signifient absolument rien pour un homme de cette valeur, certain de retrouver, quand il le voudra, son public et son succès. Il était aussi, on peut le supposer sans lui en vouloir, agacé par un mot qui a couru, et que des critiques sérieux ont eu le tort de relever. Vous savez comment se fabriquent à Paris ces espèces d'étiquettes qui se collent à un nom et finissent par acquérir une autorité légendaire. Quelques gens d'esprit inventent un mot, aiguisent un trait qui plaît par un air de justesse piquante, quelquesois par un agrément de physionomie, de malicieuse assonance. Recueilli et propagé par des milliers de badauds, le sobriquet fait fortune, et peu s'en faut qu'on ne le grave sur le revers de la médaille. C'est ainsi qu'on avait surnommé M. Octave Feuillet le Musset des familles. Maintenant, si vous me demandez en quoi Dalila, la Petite Comtesse, Rédemption, Montjoie, et même Sibylle ou le Roman d'un jeune homme pauvre étaient mieux ajustés à la sécurité ou à l'édification des familles que cet éternel Caprice ou cette sempiternelle Porte ouverte ou fermée, je serai très-embarrassé de vous répondre. N'importe! parlez de M. Feuillet dans une réunion de dix personnes, sept ou huit au moins vont vous interrompre pour vous dire: Ah! oui, M. Octave Feuillet, le Musset des familles! Le pli était pris, et il n'a pas fallu moins que M. de Camors pour le défaire.

Quoi qu'il en soit, M. Feuillet, décidé à rassembler toutes ses forces pour frapper un grand coup, ennuyé de cette ritournelle qui ressemblait à un défi, s'est écrié comme Oreste dans Andromaque:

### Mon innocence enfin commence à me peser!

Le doute, à présent, n'est plus possible; il y a, dans son nouveau roman, assez de passion, de feu, de vigueur, de qualités viriles, de situations scabreuses franchement abordées, les perversités de certaines ames y sont fouillées d'une main assez ferme, la part du diable y est assez largement faite, pour emporter le sobriquet dans une bouffée de ce simoun, dans un jet de cette flamme. Peutêtre même, parmi les délicates lectrices de M. Octave Feuillet, quelques-unes seront tentées de dire en parodiant un autre mot célèbre: « Il se déguise trop, — ou il s'est trop transformé. »

Prenons-y garde pourtant! Cette transformation est moins radicale qu'elle n'en a l'air. Les procèdés de l'auteur n'ont pas changé; la plupart des hardiesses de M. de Camors se retrouveraient en germe dans Montjoie et dans Sibylle, sans excepter le Jeune Homme pauvre. Cette étude rétrospective pourrait donner lieu à des reconnaissances curieuses et piquantes. On verrait, encore à l'état d'esquisses et sous un jour différent, les figures qui, dans M. de Camors, ont pris tout leur relief. Ainsi, lorsque le marquis Maxime de Champcey, prêt à se battre en duel, écrit ces lignes: « Je puis m'abuser, mais j'ai toujours pensé que l'honneur, dans notre vie moderne, domine toute la hiérarchie des devoirs. Il supplée aujourd'hui à

tant de vertus à demi effacées dans les consciences, à tant de croyances à demi mortes, il joue, dans l'état de notre société, un rôle tellement tutélaire, qu'il n'entrera jamais dans mon esprit d'en affaiblir les droits, d'en discuter les arrêts, d'en subordonner les obligations... C'est une religion. Si nous n'avons plus la folie de la croix, gardons la folie de l'honneur!... » — N'est-ce pas, dans une àme chevaleresque, la même thèse, la thèse dangereuse et paradoxale qui va subir, entre les mains beaucoup moins pures de M. de Camors, de si funestes applications? Ne suffit-il pas de déplacer légèrement le point de vue pour indiquer entre deux personnages de Sibylle, Raoul de Chalys et Clotilde de Val-Chesnay, ces affinités de nature et de race qui jettent fatalement Louis de Camors dans les bras de Charlotte de Campvallon? Cette Charlotte, qui commence par supporter toutes les secrètes souffrances attachées à l'état de parent pauvre, et que ce dur apprentissage dispose à prendre contre la société et la morale de si criminelles revanches, n'offre-t-elle pas quelques traits de ressemblance avec la jeune institurice du Roman d'un jeune homme pauvre, mademoiselle Hélouin, aigrie, envenimée par cette situation mixte et 'ausse où les humiliations d'une quasi-domesticité font les délicatesses de l'esprit une ironie et un contre-sens? Enfin Montjoie, le héros d'une comédie fort applaudie, ne présente-t-il pas, exactement comme M. de Camors, les pizarres dissonances d'un caractère voué au triomphe de 'égoïsme et de l'orgueil, à l'adoration de soi-même, à 'ambition et au succès per fas et nefas? Caractère qui

voudrait et devrait être tout d'une pièce, mais qui se dément à la fin; pour quoi? pour donner à la morale et au public habituel de M. Octave Feuillet une satisfaction tardive.

Nous pourrions multiplier encore ces rapprochements; à quoi bon? Ce qui nous frappe dans M. de Camors, ce qui a ajouté une sorte de surprise à l'émotion et au charme de la première lecture, ce n'est donc ni le renouvellement complet d'une manière, ni la création de types tout à fait nouveaux. C'est plutôt une façon très-habile et trèsheureuse de pousser à bout des idées, des sentiments et des personnages dont M. Feuillet avait déjà fait l'essai sous des voiles plus discrets et dans des zones plus tempérées, de les forcer à rendre tout ce qu'ils contiennent, à exprimer tout ce qu'ils signifient et de désarmer les scrupules des lecteurs timorés par un surcroît d'ingéniosité dans les détails, dans l'ajustement des scènes, dans le choix des épisodes, dans ce je ne sais quoi que l'on peut indifféremment appeler le haut-goût, le montant, le prestige ou le parfum, et que nous traduisons ainsi avec Virgile:

### Melle soporatam et medicatis frugibus offam!

Il est bien entendu que soporatam veut dire ici magique ou enchantée, et non pas soporifique; je ne connais rien de moins assoupissant que M. de Camors, et je crains même qu'il ne réveille trop.

En somme, je compare cette fois M. Octave Feuillet à

un général d'armée, qui, ne trouvant pas encore ses victoires assez décisives, voulant non-seulement assurer les provinces conquises, mais conquérir une province rebelle, rassemble tous ses meilleurs régiments, tous les hommes d'élite qu'il a vus au feu, renouvelle leur équipement et leurs armes; puis, pour leur faire comprendre qu'il n'y a plus à se ménager, se place à leur tête et s'expose bravement.

J'arrive aux objections de détail, et, pour nous mettre plus à notre aise, je commence par supposer que tout le monde a lu *M. de Camors*: une analyse, même en raccourci, nous mènerait beaucoup trop loin.

M. de Camors n'est pas un personnage vulgairement et bassement vicieux; je le qualifie plutôt un athée olvmpien, s'étant placé au-dessus de toutes les lois de la morale et destiné à être tôt ou tard vaincu et châtié par ces lois vengeresses contre lesquelles ne sauraient prévaloir ni le génie, ni l'habileté, ni la volonté, ni les prestiges de l'élégance et du luxe, ni même l'honneur mondain, séparé de tout le reste. Ce caractère est admirablement posé, et les cinquante premières pages sont peut-être les meilleures du livre. Plus tard, il se trouve en présence d'une femme charmante, essentiellement vertueuse, madame de Tècle. Il l'aime, elle partage son amour; mais pour se protéger contre sa propre faiblesse, elle imagine un expédient qui a le tort d'éveiller des idées fâcheuses et de faire songer à maint épisode de la vie parisienne, raconté sous l'éventail. Madame de Tècle a une jolie fillette de dix à douze ans, qui n'est encore qu'une enfant et qui joue à

la poupée. Elle dit au lion dévorant : « Je ne puis pas être votre femme; je ne veux pas être votre maîtresse; laissez-moi espérer que je serai un jour votre belle-mère. » - Singulière métamorphose, incompatible avec ces délicatesses de sens moral et de goût auxquelles M. Octave Feuillet touche d'ordinaire d'une main si respectueuse ou si caressante! Pour que cette substitution fût acceptable, il faudrait du moins que madame de Tècle eût réussi à cacher ses sentiments à M. de Camors. Au lieu de cela, nous avons une scène d'amour, très-belle, très-bien amenée, très-passionnée d'une part, très-peu farouche de l'autre. Grâce à la vertu et à la piété bien sincère de madame de Tècle, cette scène n'a pas les suites que l'on pourrait craindre; mais enfin il y a eu déclaration et aveu. N'est-ce pas assez pour que cet amour ne puisse jamais se changer en affection maternelle, sans une sorte de profanation et d'adultère, sans offenser toutes ces pudeurs qui sont à la maternité ce que l'innocence est à la virginité? Remarquez que madame de Tècle et sa fille Marie représentent, dans ce récit chaud de ton et traversé çà et là par d'ardentes effluves, le bon ange, l'idée d'apaisement, de rédemption et de salut, le nid de colombes où le vautour blessé voudrait bien revenir quand il n'est plus temps. Remarquez que les femmes ont pris sous leur patronage le délicieux talent de M. Octave Feuillet, et qu'elles ne peuvent me taxer d'exagération ou de pruderie, si je demande que, dans les œuvres de leur conteur favori, les sensitives aient toutes leurs feuilles, les hermines toute leur pureté, les anges et les colombes toute la blancheur de leurs ailes. N'insistons pas ; l'étonnement que nous a causé ce passage du roman sera tout ensemble la meilleure des critiques et le meilleur des hommages.

Le personnage de M. de Camors soulève, dans les dernières parties surtout, des objections d'un autre genre. J'admets cette antithèse, parfaitement observée, d'après laquelle un homme, même mauvais, finit par être moins entier dans le mal qu'une femme décidée à ne plus écouter que ses passions et son orgueil. On peut même, à la rigueur, consentir à voir M. de Camors subir une de ces métamorphoses finales auxquelles nous avons assisté déjà dans Montjoie et s'apprêter à brûler tout ce qu'il adore, à adorer tout ce qu'il brûle. Ces procédés sont peu conciliables avec le vrai, le grand art, qui ne sacrifie rien aux sensibilités bourgeoises et adopte volontiers la formule romaine: « Sint ut sunt, aut non sint! » Type complet de la chevalerie moderne, de celle qui croit pouvoir vivre en détruisant toutes les autres, M. de Camors devait tomber dans son armure. Mais enfin les circonstances atténuantes sont si manifestes, le dénoûment est si pathétique, le châtiment du coupable si habilement aggravé par ses velléités de retour au bien, que j'hésite à blâmer ce dernier chapitre. M. Octave Feuillet et son hèros avaient bien le droit de faire quelques concessions à leurs lectrices, après leur en avoir tant demandé.

Voici ce que je m'explique moins aisément. M. de Camors, pour me servir d'une expression aussi moderne que lui, est un homme très-fort. Comme les grands po-

litiques de l'Italie du seizième siècle, il a dû, en arrangeant sa vie conformément à son code, s'imposer, comme une condition essentielle de la victoire, le calcul, à vol d'aigle, des probabilités et des chances. Or, dans cette existence pleine d'irrégularités clandestines, et, par conséquent, de périls, il fait preuve d'une imprévoyance singulière. Comment, par exemple, lui qui ne pèche pas par excès de confiance et d'estime pour l'humanité, peutil, non-seulement conserver les lettres de la marquise de Campvallon, mais se les laisser voler par le sieur Vautrot, son secrétaire, un ambitieux fruit-sec, dont l'appétit mâchant dans le vide doit ne faire qu'une bouchée des plus dangereux secrets de son maître? Comment, lorsqu'il est décide à reconquérir l'affection de sa femme, à redevenir bon époux et bon père, ne prend-il pas mieux ses mesures? Il sait qu'il y a à Paris des gens acharnés à le perdre et capables de tout pour arriver à leur but : il était si simple de dire à sa femme qui n'ignore plus rien et ne demande qu'à pardonner tout : « Au nom de notre bonheur prochain et dans notre intérêt commun, n'allez pas à Paris! » — Plus tard, au moment où Camors est sous le coup des horribles menaces de la marquise, lorsqu'il voit sa femme et sa belle-mère en proie à une angoisse dont il doit deviner la cause, comment peut-il proposer cette promenade nocturne, qui ressemble à un guet-apens, touche au mélodrame et a le défaut de recommencer, sinon pour les détails, au moins pour l'effet, la promenade de nuit de Sibylle avec Raoul de Chalys? Que voulez-vous? Il fallait finir, il fallait que

l'on pût verser quelques larmes sur le malheureux Camors, tout en reconnaissant que cet homme si coupable et si séduisant a été justement puni.

Malgré ces réserves, M. de Camors est le plus entrainant, le plus corsé, le plus irrésistible des romans de M. Octave Feuillet. Faut-il admettre, comme je l'entends répéter, qu'il en est le plus immoral? D'abord, ce ne serait pas beaucoup dire; ensuite, je ne le crois pas. Quelques caractères, plus vigoureusement accusés que le Feuillet ordinaire, nous font voir de plus près le vice pris sur le fait et sur le nu. Quelques détails, la chute train express de Juliette Lescande, la scène du baiser, le dialogue des deux coupables avec le général Campvallon pour témoin et pour dupe, tout cela est d'une gamme plus forte, d'une teinte plus vive qu'à Octave Feuillet n'appartient. Mais la thèse, bien plus nette, bien moins contestable que celle de Sibylle ou du Roman d'un jeune homme pauvre, est aussi plus nettement plaidée. Cette thèse est très-morale et d'une application presque journalière; l'honneur croyant pouvoir se passer de vertu, de probité, de foi, et, faute de ces appuis, arrivant à enfreindre l'un après l'autre les articles mêmes de son code! Rester fidèle au parti de la morale et avoir pour soi tous ceux que la morale effraye ou ennuie, n'est-ce pas un tour de force? Ce tour de force, l'auteur de M. de Camors vient de l'accomplir, et nous n'avons pas le courage de chicaner son triomphe.

II

Mais Cadio 1! ô douleur! ô déchéance volontaire! nous n'aurions pas demandé à madame Sand de se déclarer pour la Vendée; encore fallait-il la comprendre! C'est pour nous un perpétuel sujet de surprise et de tristesse, que des poëtes, de grands artistes, s'obstinent ainsi à méconnaître toute une face de la beauté morale, ou, en d'autres termes, de cet idéal qu'ils aiment, qu'ils regrettent et sans lequel la poésie et l'artne sont plus que lettre morte. Cet idéal est-il donc si riche, la source où s'abreuvaient les âmes généreuses est-elle donc si abondante, pour qu'il soit permis de défigurer et de travestir tout ce qui gêne l'esprit de parti? Ah! nous qu'on accuse de partialités étroites et aveugles, nous vous avions donné de meilleurs exemples. Chateaubriand a prodigué tous les trésors, toute la magie de sa palette aux gloires républicaines; Lacordaire a trouvé des accents magnifiques pour célébrer la vertu et le patriotisme des générations nouvelles sous les traits du général Drouot.

Ainsi ce sublime épisode de la Vendée se réduirait, d'après l'auteur de Cadio, à quoi? à je ne sais quelle

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Par George Sand.

égoïste alliance entre ci-devant, prêtres et paysans, menacés ou frappés, les uns dans leurs privilèges, les autres dans leur prépondérance, ceux-là dans ce vulgaire bienêtre qui préfère le travail rustique et le pain quotidien aux fatigues de la guerre! L'élan héroïque, le dévouement intrépide, le mépris du danger, la soif du martyre, tout cela, du moment que la royauté l'inspire et que la religion le consacre, n'est plus que mensonge, chimère, sophisme d'imaginations égarées ou corrompues, erreur d'intelligences ignorantes ou bornées! Voyez plutôt quels sont les types choisis par madame Sand pour personnifier son idée. Le vieux gentilhomme éclairé et patriote, M. de Sauvières, n'entre dans le mouvement que parce qu'on lui fait honte de ses efforts pour réconcilier le présent et le passé. Henri, son neveu, le véritable héros du drame, déserte ses traditions de famille, sa foi, son drapeau, pour servir la République; la république de Marceau et de Hoche, qui est aussi celle de Fouquier-Tinville et de Carrier. L'esprit franchement vendéen et chouan est représenté par deux hommes, Rabosson et Saint-Gestas: l'un, brave, spirituel, prodigue de son sang et de sa vie, mais voltairien et athée; l'autre, misérable copie des don Juan de 1830, bigame, meurtrier, ne reculant devant aucun crime pour assouvir ses passions indomptables, revêtu de cette défroque satanique que je croyais reléguée dans les vieux magasins du romantisme, et poursuivant sur les champs de bataille un fantôme de gloire terrestre qui lui donne le pouvoir de dominer tous les hommes et de séduire toutes les femmes...

La Rochejaquelein, d'Elbée, Lescure, Bonchamp, Cathelineau, Charette, d'Autichamp, d'Andigné, voilà ce que l'art révolutionnaire fait de vous et de vos émules!

Et Cadio? J'admets pour un moment la pensée de madame Sand, l'inspiration de ce drame diffus, long, compliqué, fatigant, appréciable seulement pour les gens du métier. Cadio est un jeune paysan, un frère bâtard de la Petite Fadette, mi-parti d'idiotisme et d'illuminisme, ayant en outre l'infirmité de jouer du biniou, ce piano de la nature sauvage et bretonne. Il commence par remplir un rôle d'obéissance passive au service des passions vendéennes, et finit par devenir un homme de génie, un flambeau révolutionnaire, un des plus brillants officiers de l'armée républicaine. Il peut alors aspirer sans ridicule à la noble main de Louise de Sauvières, une des nombreuses victimes du terrible Saint-Gestas.

Soit : le roman et le drame modernes nous ont depuis longtemps habitués à voir l'orgueil nobiliaire et la fierté des jeunes patriciennes humiliés et vaincus par le coup de foudre plébéien. Nous pouvions assister à un intéressant travail psychologique, suivre, dans l'âme de Cadio, ces transformations successives, ce passage gradué de l'ombre épaisse à la pleine lumière, en admettant que la foi et l'innocence soient l'ombre et que la lumière se trouve dans leurs contraires. Mais pour que cette métamorphose fût intéressante, pour que cet élève de la Révolution et de l'amour eût droit à nos sympathies, pour que Louise ne s'avilit pas en nous laissant deviner qu'elle acceptera un jour la main de Cadio, il faudrait que cette

main ne sût pas tachée de sang, qu'elle sût devenue martiale en restant pure, qu'elle n'eût pas trempé dans tous les atroces excès de la répression et de la Terreur. Il faudrait que le doux visionnaire que ses premiers songes avaient livré aux influences du château et du presbytère, ne se sût pas, à force de progrès, changé en énergumène, en cauchemar vivant, monomane de tuerie, de destruction et de mort, associé volontaire aux exécutions et aux susillades... Oh! la Pitié, la Pitié, qui a presque fait de Delille un poëte, voilà qu'elle vous manque en ce sujet plein de larmes. Vous oubliez d'en demander le secret à votre admirable maître Shakespeare, qui aurait tant de choses à vous apprendre; Shakespeare, le vengeur immortel de toutes les majestés, le flétrisseur immortel du régicide!

Le peuple n'est pas mieux traité dans ce drame étrange, œuvre de sourde colère et de mansuétude dérisoire, que les nobles et les prêtres. Les rares paysans qu'on y aperçoit n'ont pas une étincelle au cœur. Ils ne sont préoccupés que du soin de garder quelques provisions, d'échapper aux maraudeurs des deux partis, et d'esquiver l'enrôlement forcé. Pauvre peuple! vous l'encensez quand sa passion répond aux vôtres, quand son bras renverse ce que vous avez sapé. Vous acceptez, vous glorifiez l'élément populaire, lorsque vous pouvez le faire entrer dans l'ensemble de vos opérations destructives contre tout ce qui entrave votre haine, embarrasse votre conscience et froisse votre orgueil. Il est alors la démocratie intelligente, victorieuse, reine de l'avenir et du monde, arbitre

de nos destinées. Mais, sitôt que ce peuple, qui est bien le maître, après tout, de choisir ses inspirations et ses mobiles, les demande à un idéal supérieur, dès qu'il se désintéresse de lui-même pour se dévouer à Dieu et au roi, il n'est plus qu'une tourbe grossière, un amas de rustres et de brigands, fanatisés par les robes noires et les talons rouges; il n'y a pas assez de gendarmes pour le réprimer, et ses excès, s'il en commet, dans un paroxysme de colère ou de souffrance, deviennent un texte éternel d'anathèmes contre la cause qu'il a servie.

Vous êtes révolutionnaire, d'accord; s'il est vrai, comme dit le proverbe, que tout est bien qui finit bien, on peut naturellement en conclure que tout est mal qui finit mal. Or voici ce que nous pourrions supposer en vous lisant : un mauvais moment à passer ; si nous le voulons absolument, des cruautés commises; trop de sang répandu; une phase de Terreur; mais après! Quelle aurore! Quelles conquêtes! Quelle somme de liberté, de repos, de bonheur, achetés au prix de ces légers sacrifices! Allons! Marions la noble Louise de Sauvières et le pauvre Cadio, au nom de la réconciliation universelle, devant l'autel de l'Être suprême! Qu'importent les malheurs d'une génération, si désormais nous sommes tous d'accord, si l'âge d'or recommence, si l'égalité fleurit dans les mœurs et la fraternité dans les cœurs, si la félicité du genre humain se charge de justifier les moyens et de laver les souillures? Voilà ce que l'on pourrait croire en lisant la dernière page de ce drame, et ce qui lui donnerait un sens. Mais l'histoire est là, et vous savez ce qu'elle répond. Une période de barbaries et d'horreurs telles qu'il n'en exista jamais; puis de la boue faite avec du sang; puis une phase de licence et d'ignominie; puis un coup de talon éperonné sur les derniers restes de ce fier régime; puis la grotesque métamorphose des tribuns en courtisans; puis l'humanité mise en coupes réglées ou déréglées, et un tel accord d'exigences chez le maître, de bassesse chez les serviteurs et de résignation chez les victimes, qu'il vient un moment où les terres restent en friche faute de bras pour les cultiver, et où il n'y a plus en France que des mères en deuil, des veuves et des orphelins.

Ceci nous conduit droit à MM. Erckmann-Chatrian, et nous allons dire un mot de leur *Blocus*, après que nous aurons préalablement fait flamber notre bûche de Noël, pour qu'elle consume jusqu'à la moindre parcelle de ce malencontreux *Cadio*: auto-da-fé qui n'ôtera rien à la gloire du grand artiste, et laissera intacts *André* et *Mauprat*, *Valentine* et la *Mare au Diable*, le *Marquis de Villemer* et *Germandre*.

MM. Erckmann-Chatrian ont écrit de touchantes histoires; ils ont eu l'heureuse idée de montrer les en dessous de la gloire militaire, de faire voir ce qu'elle coûte au pauvre peuple, et de choisir pour héros, non plus les empereurs, les généraux et les figures empanachées, mais les humbles plébéiens dont les noms ne sont pas mentionnés dans les bulletins de victoire et qu'une métaphore brutale a qualifiés de chair à canon. Rien de mieux jusque-là, et ce n'est pas nous qui chicanerons ce qu'il y

a d'humain et de vrai dans cette protestation contre le monstrueux mensonge qui, à la lueur des incendies, au milieu des champs dévastés, dresse une statue sur des monceaux de cadavres. Pourtant ce thème est essentiellemonocorde; l'on doit avertir charitablement MM. Erckmann-Chatrian qu'ils commencent à se répéter, et qu'il est difficile cette fois de s'intéresser bien vivement aux chagrins du petit père Moïse, de sa femme Sorlé, de ses fils Itzig, Frômel et Sâfel, et de sa fille Zeffen, mariée axec Baruch, le marchand de cuirs. Voici qui est plus grave : les auteurs ne se sont pas aperçus qu'en essayant un acte de justice ils commettaient, dès le début de leurs romans dits nationaux, une grosse iniquité, et qu'ils tournaient dans un cercle vicieux. Je veux croire que ces romans sont en effet très-nationaux, tout ce qu'il y a de plus national, à Phalsbourg et dans ses environs; mais enfin je lis, dans mon dictionnaire géographique, que Phalsbourg possède trois mille habitants, et il m'est impossible de ne pas faire remarquer que des villes telles que Bordeaux, Marseille, Lille, Montpellier, Lyon, Nantes, sont un peu plus peuplées et un peu plus considérables.

Dès lors je puis affirmer à MM. Erckmann-Chatrian que ce qui, en 1814, était peut-être national dans deux ou trois petites places de guerre où il n'y avait plus que des soldats et pas de nation, eût été honni et lapidé dans les grandes villes que je viens de nommer et dans beaucoup d'autres, sans compter toutes les populations rurales; qu'en revanche ce qui, à les entendre, devait consommer le malheur, la honte, la ruine du peuple, était excessive-

ment populaire dans l'immense majorité de la France. Abusés par l'esprit de parti, ils relèvent d'une main ce qu'ils ont attaque de l'autre. Quels sont, en définitive, leurs personnages de prédilection? Des sergents, des vétérans, des invalides, des hommes héroïques sans doute, mais qui ont perdu dans les ivresses d'une guerre de vingt ans toutes les notions de la vraie famille, de la vraie patrie, du mal et du bien. A ceux-là, comme à Sganarelle, il semble que tout soit perdu, si une royauté vraiment nationale reparaît pour guérir les blessures qu'elle n'a pas faites. Ainsi MM. Erckmann-Chatrian, au moment même où ils protestent contre les maux de la guerre et le fatal génie de la conquête, flattent et glorifient cette fiction désastreuse qui, en 1845, substitua un moment l'armée à la nation véritable, ce fatal contre-sens des Cent jours qui ruina le pays, déplaça l'idée de liberté, prépara des révolutions nouvelles, et dont la France ne s'est pas encore relevée.

C'est pourquoi la thèse mise en action dans ces prétendus romans nationaux, n'est ni concluante, ni complète. A leur insu, les conteurs se sont posés en face d'un dilemme dont je les défie de se tirer. Ou les faibles, les opprimés, les petits, les gens du peuple avaient raison de se plaindre de tout ce que la gloire militaire leur coûtait de misères et de souffrances, et alors la Restauration, qui les délivra de ces calamités, doit être saluée comme le plus admirable des sauvetages; ou bien la guerre, avec ses atrocités et ses furies, était encore préférable à un régime qui devait ramener (ô folie!)

la dîme et la corvée, et alors de quel droit accuser ceux qui refusaient d'épargner les dernières gouttes de sang laissées à la France par de ruineuses victoires et de tragiques défaites?

Une pensée nous frappe, et nous la dirons avant de finir. Aux deux extrémités de la Révolution, entre ce tyran inhumain qui s'appela Louis XVI et cet aveugle despote qui se nomma Louis XVIII, quel fut, selon madame Sand et MM. Erkmann Chatrian, écrivains démocratiques par excellence, le principal mobile, ici, des paysans vendéens qui se soulevèrent contre la République, là, des hommes du peuple qui résistèrent à l'Invasion? Comment expliquer ce double élan, si diversement, mais si réellement populaire? Hélas! par des motifs qui n'ont rien de glorieux pour la nature humaine; l'égoïsme, la sensation du bien-être menacé ou détruit : en 1794, le chagrin d'être dérangés dans leurs habitudes, recrutés malgré eux et forces de se battre pour la République qui brûlait leurs fermes, pillait leurs récoltes et proscrivait leurs prêtres; en 1814, la crainte de voir rétablir des priviléges dont ils avaient moins souffert en six siècles qu'ils ne souffraient depuis leur délivrance. Franchement, il nous semble qu'on n'est jamais trahi que par les siens, et que la démocratie n'a pas lieu d'être flattée de l'idéal que lui attribuent ses écrivains et ses admirateurs. Il y a loin de là à l'héroïsme chevaleresque, au dévouement religieux, à tout ce qui nous donne le beau spectacle de l'homme se sacrifiant à quelque chose de plus grand que lui et immolant un bien périssable à une espérance immortelle.

Si l'on nous dit que cet héroïsme-là a fait son temps, nous répondrons par une date d'hier, par des noms qui sont sur toutes les lèvres, et nous livrerons à la bûche de Noël tout ce qui essaye de dérober le peuple aux leçons lu divin Rédempteur.

Mais, pendant cette causerie trop longue, voilà que notre bûche s'est éteinte; nous allons la rallumer aux lépens d'autres livres qui n'ont pas, comme ceux de George Sand, l'excuse d'un immense talent, comme ceux d'Erckmann-Chatrian, le mérite d'une honnêteté parfaite; livres qui nous montrent de quelle façon cette ittérature, qui égare l'idéal populaire, cherche et souvent trouve son succès auprès des classes cultivées.

### III

Mes amis, l'hiver dure; nous sommes au coin du feu; la bûche de Noël flambe encore, et ma plus douce étude est de vous enseigner comment un homme d'esprit peut s'y prendre pour faire prospérer même ses fautes de français.

Vous avez, par exemple, un éditeur... protestant 1;

¹ Ce passage serait inintelligible, s'il ne se rattachait à un des nombreux épisodes de la vie littéraire et parisienne. M. Ernest Feydeau avait, dit-on, glissé dans son roman quelques phrases offensantes pour les juifs. En corrigeant les épreuves, un ami de notre éditeur, sans même prévenir celui-ci, s'était cru en droit de

Dieu merci! la liberté des cultes est, comme le cheval, la plus belle conquête de l'homme, et, comme l'honneur d'avoir rasé la Bastille, le plus beau principe de 89. Vous écrivez un roman historique ou une histoire romanesque et vous y glissez une phrase telle que celle-ci:

« Le meilleur titre de Louis XIV à l'admiration de la postérité est la révocation du fatal édit de Nantes... »

Ou celle-ci:

« Il n'y avait qu'un bon moyen de lutter avantageuse ment contre Calvin; c'était de lui faire subir la question ordinaire et extraordinaire, jusqu'à ce qu'il se fût mis la réforme... »

Naturellement l'éditeur proteste (c'est sa spécialité), i demande le sacrifice des trois lignes qui le blessent dan ses plus chères croyances; vous refusez net; alors le sournois profite de votre absence pour supprimer le pas sage en litige sous prétexte de corriger les épreuves. A votre tour, vous réclamez : conflit. Les journaux s'en emparent, il y a échange de lettres; la publicité de votre livre y gagne beaucoup plus que si une annonce rédigé sous vos yeux et affichée sur tous les murs de Paris, vou déclarait le premier romancier de votre siècle. Enfin, l jour où votre antagoniste, poussé à bout par vos airs d'in tolérance hautaine et la ferveur de ses convictions héré tiques, laisse entendre au public ébahi que vous ne save

retrancher ces lignes malsonnantes; droit d'autant plus éviden qu'il avait en même temps corrigé maintes fautes de français. Ina iræ; protestation, réclamation, échange de lettres qui est deven une excellente réclame.

e meurtrières dragonnades, ce jour-là, la fortune de re ouvrage est faite; il ne reste plus un exemplaire de première édition, et l'éditeur, fort embarrassé, ne sait s'il doit se réjouir ou se fâcher d'un succès qui l'ennit et qui l'offense.

Alléché par une polémique récente et cédant à un timent de curiosité dont notre mère Ève, cette precre victime de l'analyse, a donné l'exemple aux crines, j'ai voulu savoir s'il n'y aurait pas, par hasard, fautes de français dans la Comtesse de Chalis, ce nan où M. Érnest Feydeau s'est élevé à une hauteur e Fanny même n'avait pas fait pressentir, comme nous prenait le journal qui l'a publié en feuilleton. Hélas!, il y en a même beaucoup, et j'en suis humilié pour re belle France, qui devient décidément insensible à grande question du style. Sans dépasser la centième re, j'ai fait une assez grosse gerbe, dont je vous livre elques brins:

- Si seulement j'avais un de ces je ne sais quoi de situaqui est tout pour les gens du monde! »
- Amour! celui *qui seul* a connu tes plaisirs, peut se ter d'avoir vécu! »
- Cette soirée eut de telles conséquences pour moi, que n'est pas sans un serrement de cœur que je parle lle. » Au lieu de j'en parle : l'auteur ne rate jamais te faute; il oublie que les pronoms lui et elle ne peut, en pareil cas, se rapporter qu'à des personnes.
- Presque à chaque page, on rencontre, sinon une incor-

rection grammaticale, au moins une construction vicieuse:

« L'énigme est si importante! Que sont toutes ces mi sérables questions politiques, sociales, économiques qu nous divisent auprès d'elle? »

« Cette curiosité de la haute société » pour la curiosiqu'inspire la haute société.

Plus souvent encore, un tour de phrase qui n'e pas précisément incorrect, mais qu'on dirait de madam de Genlis soufflée par Joseph Prudhomme:

« Elle semblait irritée, en prononçant ce nom, jusqu dans le cœur des entrailles. »

« Alors, de loin, je la voyais marchant sous le mobi abri de son ombrelle. »

« La comtesse n'avait jamais été aimée avec cet fougue *arbitraire*. » — Voilà un abus de l'arbitraire que nous n'avions pas prévu.

« Je me glissais à travers la haie *décorée* de clématites. — Cette haie méritait en effet une décoration.

« Je le regardais avec une contenance si froide, assurée, qu'il commença à se méster de la vérité. — l sophiste se méste de la vérité; un observateur s' doute, etc. »

On le voit, l'auteur de la *Comtesse de Chalis* ne fer pas mal d'avoir un chambellan de style; il a tort de courroucer quand on corrige ses épreuves. Vétilles! direz-vous; querelles de mots! Soit; mais la critique procédait pas autrement dans ces beaux temps que M. nest Feydeau doit regretter, puisque nous sommes, c

orès lui et d'après son livre, en pleine décadence. D'aileurs, s'il est vrai, comme nous l'a déclaré son journal, qu'il se soit élevé cette fois à des hauteurs prodigieuses, leaucoup plus haut que Fanny qui était déjà bien haut, comment notre petitesse atteindrait-elle à ces altitudes? Essayons pourtant cette ascension perilleuse. Paulo matora...

Est-il bien utile d'analyser ce roman? Il me suffira l'en indiquer rapidement la donnée et les points culminants. Charles Kérouan, jeune professeur admirablement aillé pour enseigner au beau sexe les belles-lettres et l'histoire selon Duruy, s'éprend, à première vue, de la comtesse de Chalis. Cette brillante patricienne personnide, à ce qu'il paraît, le pluriel féminin de notre époque, si j'en juge par le sous-titre, ou les Mœurs du jour, que M. Feydeau a inscrit sur la couverture de son livre, d'a-près une méthode un peu surannée, la Comtesse de Chablis, ou les Mœurs du jour..., Corinne ou l'Italie..., Mathilde ou les Croisades..., l'Homme du jour ou les Dehors trompeurs..., Zaïre ou le Danger d'aimer un Turc..., Mahomet ou le Fanatisme, etc., etc.

J'arrête ici, dès le début, M. Feydeau, et plus optimiste que lui, — ce qui peut sembler bien paradoxal, — je lui demande s'il n'aurait pas pris, par mégarde, pour les mœurs du jour les modes du jour, et s'il ne s'agirait pas tout bonnement de ces modes exagérées jusqu'à la caricature et l'indécence par cinq ou six personnes qui veulent absolument faire parler d'elles. Car enfin, c'est affreux, savez-vous? — comme dirait un Belge, — de

songer que les comtesses de notre époque, au lieu d'éviter les aventures comme les duchesses de la Fronde, au lieu de hair le scandale comme les marquises de la Régence, au lieu de vivre uniquement pour leurs maris et leurs enfants comme les nobles contemporaines de Louis XV, au lieu de se vêtir chastement comme les héroïnes du Directoire et du Consulat, mènent de front une double intrigue avec un professeur et un prince russe, se montrent dans un bal en un costume fantaisiste de Diane chasseresse, s'assimilent peu à peu, malgré l'éclat de leur blason et leurs huit cent mille livres de rente, aux allures de la hohême galante, arrivent, vis-àvis ce monde interlope, à l'imitation par la curiosité et à la ressemblance par l'envie, acceptent des colliers de cinq cent mille francs, se font battre par de petits monstres cent fois millionnaires, et finalement, de progrès en progrès, deviennent les habituées clandestines et les commensales d'une de ces dames que l'on n'a plus le droit d'appeler petites pour les distinguer des grandes 1!!!

Car elle en vient là, cette comtesse de Chalis, cette déclassée de première classe; le roman tout entier se concentre dans la lutte des bons instincts, de la conscience droite, de la forte intelligence de Charles Kérouan, contre cette nature de courtisane que le hasard a dotée d'un grand nom, d'une grande fortune et d'un titre. L'originalité de ce livre, ce qui lui donne une

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Il y a, me dit-on, dans *la Comtesse de Chalis*, un genre *particulier* d'immoralité que je n'avais pas compris. Je m'en accuse... ou je m'en flatte.

c'est que jamais on n'avait serré d'aussi près et plus dans e vif la singulière manie, attribuée à quelques femmes du monde, qui consiste à se modeler sur les célébrités espasiennes; ce bizarre penchant de la mauvaise compagnie à s'infiltrer dans la bonne et de la bonne à s'induser dans la mauvaise, qui caractérise, non pas la vériable société française du dix-neuvième siècle, mais deux ou trois salons mixtes, peuplés d'étrangers, points de rencontre entre le Grand-Hôtel et les petits boudoirs. Ajoutez à ce mérite les allusions plus ou moins directes, es traits de vague ressemblance qui font songer à certains épisodes, à certaines figures mises en relief par la curiosité publique et les caprices de la mode; vous vous expliquerez aisément le succès de la Comtesse de Chalis.

S'agit-il seulement de constater ici ou de chicaner ce succès, de discuter l'intérêt du récit ou le talent de 'auteur? Non; tâchons d'être sérieux; c'est le meilleur noyen de relever et d'ennoblir notre sujet.

Autrefois, dans les cours de philosophie, la logique et la morale marchaient côte à côte. Or, si M. Ernest Teydeau s'est montré, dans son roman, moraliste impioyable, s'il n'a rien dissimulé de nos turpitudes mondaines au risque de gâter par la vivacité de ses peintures l'autorité de ses leçons, il a été bien peu logicien.

Ce n'est pas en décrivant le vice qu'on le corrige et qu'on assainit la société où il prospère, la littérature où il s'étale; c'est en créant ou en ressuscitant un idéal de pureté et de grandeur où puissent se réfugier les âmes partagées entre le vice et la vertu. Ce qui nous alarme et nous humilie pour notre temps, ce n'est pas l'existence problématique d'un petit nombre de femmes semblables à la comtesse de Chalis; ce n'est point le règne éphémère de ces avortons de l'élégance que l'on appelle, chaque année, d'un nom nouveau; c'est le parfait accord des mœurs qui rendent possible la souveraineté de ces dames et de ces messieurs avec l'atmosphère littéraire et théâtrale où vivent pêle-mêle les peintres et les portraits, les originaux et les caricatures. Cet accord, prouvé par une foule d'indices qui sautent aux yeux et dont le détail formerait un gros volume, n'est nulle part mieux affirmé que dans les livres tels que la Comtesse de Chalis, et dans le succès de ces livres.

Il y a donc là une contradiction dont nous ne devons pas laisser le bénéfice à M. Ernest Feydeau. Lorsque son héros, Charles Kérouan, s'efforçant de régénérer la femme qu'il a séduite ou qui l'a séduit, — la variante n'y fait rien, — lui parle de ses enfants, il mérite qu'elle réponde en lui riant au nez : Un seul homme n'a pas le droit de me parler d'eux, et cet homme, c'est vous. — Lorsque, pour l'arracher à ces futilités de femme à la mode, il essaye de lui enseigner à sa guise l'histoire, l'astronomie, les mathématiques et la Genèse, quand il décrit les planètes après les soleils, l'habitabilité des sphères célestes, les phases successives du globe, passant de l'état gazeux à l'état liquide, puis s'entourant d'une légère écorce, parvenant enfin à se couvrir de végétaux, les soulèvements du sol, les commotions volcaniques, les

continents émergeants de l'onde, etc., il ne réussit qu'à prouver que le style scientifique convient mal à M. Feydeau. On conçoit que la comtesse trouve là, comme M. Jourdain, trop de brouillamini et de tintamarre, qu'elle réplique à son professeur par d'immenses bâillements, et qu'après un mois de ce savant tête-à-tête, elle préfère à ces torrents de gaz et de pédantisme les drôleries et les millions du prince Titiane. Hélas, je crains que le public de M. Feydeau ne soit de l'avis de son héroïne. Ces pages magistrales, — c'est-à-dire de magister, — qui font trou dans son récit, ne lui donneront pas un seul lecteur et un seul adhérent parmi les membres de l'Institut ; en revanche, la véhémence de ses tableaux et de ses anathèmes ne le brouillera pas avec un seul de ces gandins, de ces petits Crevés, de ces cocodès, de ces beaux esprits du pesage, de l'écurie, de la coulisse et des coulisses, avec une seule de ces Madeleines en pays peuplé; monde aimable et facile qui pratique à bon escient le pardon des injures. Ceux-là et celles-là, comme Martine et la comtesse de Chalis, aiment à être battues, et certaines affinités obtiennent grâce pour certaines violences.

Mais c'est dans l'épilogue, la conclusion du livre, que la contradiction se révèle avec le plus d'ampleur. Désabusé de sa comtesse, revenu dans sa ville natale, Charles Kérouan, ruiné, bafoué, blessé, plumé, se trouve dans d'excellentes dispositions pour médire de son temps et refaire en idée la politique de son pays. Cette politique, inspirée sans doute par le voisinage des alinéas de la

Liberté, est d'un libéralisme radical auquel on ne saurait assez applaudir. Elle prend, comme on dit, le taureau par les cornes, dût le taureau se changer en singe pour mystifier son dompteur. - « Il faut que, constamment, un peuple se gouverne, s'administre, veille luimême à ses intérêts comme à son honneur, et qu'on ne puisse pas, par exemple, l'entraîner malgré lui en des expéditions lointaines, ni dépenser de son trésor un sou dont il n'approuve pas la destination. (Très-bien! ) Mais pour atteindre ce résultat, quelle montagne à soulever!... Se rénover soi-même et réclamer la liberté (Bravo! vive la Pologne!), puis, tout faire marcher ensemble. Les gens qui pensent conquérir une liberté durable sans épurer nos mœurs, sont des fous. Les gens qui rêvent de corriger nos mœurs sans nous rendre la liberrrté (Bravo! vibrons!) sont des aveugles. Quels sont les peuples qui ont des mœurs? Les peuples libres. Et quels sont les peuples sans mœurs? Ce sont les peuples asservis. Par quelle chose commencer? direz-vous. Moi je dis: Par la liberté. C'est la liberté seule qui peut régénérer les mœurs d'un peuple.» (Très-bien!— Tous! tous!)

N'est-ce pas le cas de rappeler le joli mot de Louis-Philippe à M. Dupin, qui venait de lui déclarer rudement qu'ils ne seraient jamais du même avis sur je ne sais quel sujet de controverse: — Je le pensais, monsieur Dupin, mais je n'aurais jamais osé vous le dire.

N'osant pas le dire, je vais chercher un biais. Il arrive parfois aux hommes d'esprit qui écrivent dans les petits journaux d'avoir des accès de rigo: isme. Tout à coup es voilà qui frappent à tour de bras sur les trucs, les 'éeries et leurs exhibitions indécentes. L'abrutissement les masses, le triomphe de la chair et des sens, l'avilissement de l'art et du théâtre, tout cela est flagellé avec me vigueur de poignet qu'envieraient les paladins de la Gazette et les sacristains de l'Univers : puis, au bas de a même colonne ou au verso de la même page, on nous lonne la dimension du mollet de madame Gueymard et lu corsage de madame Sasse... Quelle énormité! oui, en apparence; mais, en réalité, rien de plus logique. leur insu et malgré leurs bonnes intentions, les spiriuels écrivains sont dominés par cette vérité non moins enorme; que leur littérature, leurs succès, les goûts du public, les sujets dont ils s'inspirent, le gros de leurs ecteurs, les abus dont ils se plaignent, les cibles de leurs pigrammes, sont autant de parties d'un même ensemble, et que tout cela s'écroulerait en même temps.

Maintenant, s'il nous est permis de généraliser et l'agrandir la question, nous dirons à l'heureux auteur le la Comtesse de Chalis qu'en demandant la liberté politique et la réforme des mœurs du jour, il prêche contre son saint. Mais que dis-je? si l'inconséquence est un défaut, l'abnégation est une vertu; vertu nécessaire à la régénération sociale et morale, publique et privée, d'un peuple vieilli et malade; vertu placée à l'extrémité contraire de celle où s'épanouissent les tubéreuses littéraires et mondaines. Peut-être M. Ernest Feydeau a-t-il voulu la pratiquer et nous en donner l'exemple pour inaugurer son rôle de réformateur libéralissime. Car, il ne doit pas

se le dissimuler, le jour où notre société, notre politique, nos mœurs seraient telles qu'il les veut et non plus telles qu'il les peint, les romans comme la *Comtesse de Chalis* seraient si sûrs de ne pas réussir qu'il n'y aurait plus d'éditeur pour les publier et d'auteur pour les écrire.

#### IV

# MANETTE SALOMON

- Avez-vous entendu parler d'un projet d'institution éminemment philanthropique : l'établissement d'un bureau de consultations, d'approvisionnements et de fournitures littéraires? On irait là se renseigner sur les mots, les adjectifs, les tours de phrase qui peuvent servir encore, ou qui, ayant trop servi, ne sont plus bons que pour la pacotille et l'exportation à l'étranger. Seraient définitivement exportés :
- « Mademoiselle Arabelle est tout simplement la première comédienne de Paris.
- « Cette grâce, ce sourire, ce charme, cette fête des yeux, de l'esprit et du cœur, qu'on appelle mademoiselle Albertine.
- « Lélio a chanté, Silvio a écrit avec une ampleur magistrale.
  - « Il fallait à ce rôle l'autorité de Béchamel.
  - « Lotario a peut-être moins de virtuosité que Stephen.
  - « Il y a du talent dans ce livre; mais il est le

produit d'un art malsain et d'une société malsaine...

« Toute cette grande machine est très-réussie, etc., etc., etc., etc... »

Quant aux mots nouveaux, je vous dirai que ce qu'il y a de mieux porté en ce moment, ce sont les pluriels; plus un pluriel est singulier, plus il a de prix : Les ors, les argents, les blancheurs, les orgueils, les faims, les pâleurs, les blondeurs, etc., etc. Cette vogue s'explique aisément; de nos jours, nous avons vu trop souvent mettre au pluriel trois mots qui n'en ont pas ou qui ne devraient pas en avoir : Dieu, serment, conscience. Les exemples sont contagieux, lorsqu'il viennent de haut.

Là ne se borneront pas les services de l'établissement; il y aura ce que les diseuses de bonne aventure appellent le grand jeu.

Je me souviens d'un proverbe de Théodore Leclercq, où le principal personnage voulait faire une pièce avec ces simples mots : « Je crois que ma cuisinière me vole. » — Rien de moins, rien de plus.

Vous êtes de la même école : vous vous présentez au bureau des fournitures littéraires, et vous dites au directeur :

- Monsieur, je voudrais écrire un roman de cinq cents pages...
- Très-bien! Tous les goûts sont dans la nature; voyons votre sujet.
- Il est simple comme au jeune âge... Un peintre, que je nomme Anatole... ou Cabrion...
  - Mettons Anatole.

- Demande la main de mademoiselle Zénaïde, fille de M. Canichard, bonnetier retiré...
- Bon! intérieur des Canichard... Frottis en grisaille... genre Chardin : cinquante pages.
- M. Canichard, prudent père de famille, n'est pas sans quelques inquiétudes touchant le bonheur de sa demoiselle...
- Passons; ceci étant du domaine psychologique, ne nous regarde pas.
- Pour s'édifier, il va visiter l'atèlier d'Anatole, et il y trouve...
- Un beau désordre, qui est un effet de l'art... Haltelà! Nous n'en sommes pas quittes à moins de cent quatre-vingts pages; d'autant mieux que, dans cet atelier, il y a un singe et un modèle...
- Je n'y avais pas songé, mais rien ne s'y oppose.
- Attention! Le singe: « Il avait des bleuissements de poils rappelant des bleus d'aponévrose... Il portait sur la tête des espèces de cheveux plantés très-bas avec une raie qui s'allongeait sur le front. Dans ses grands yeux bruns, à prunelles noires, brillait une transparence d'un ton marron doré. La pinçure de son petit nez aplati montrait comme l'indication d'un trait d'ébauchoir dans une cire. Son museau était piqué du grenu d'un poulet plumé. Des tons fins de teint de vieillard jouaient sur le rose jaunâtre et bleuâtre de sa peau de visage. A travers ses oreilles tendres, chiffonnées, des oreilles de papier traversées de fibrilles, le jour en passant devenait

orange, etc., etc. » Bref, du Philippe Rousseau, bitumé par Decamps.

- Merveilleux! splendide! stupéfiant! ïoutre! ïoutre! ïoutre!!! A présent, le modèle?
- Ah! mon gaillard, vous en voulez, de la plastique? Mais ici nous mettrons un rideau de serge, jusqu'au moment de l'exhibition définitive. Vous me paraissez d'un naturel inflammable, et je ne veux pas troubler votre digestion. Qu'il me suffise de vous dire que nous en aurons pour soixante pages, et que ce sera du Giorgione blairauté par le Corrège... après.
- Effraye de ce qu'il a vu, Canichard annonce à sa fille son *veto* paternel... Zénaïde pleure; scène de famille...
- Sentiments et dialogue... Ceci n'est plus de notre compétence.
- Alors, que fait Anatole? Il enlève Zanaïde, et l'emmène dans la forêt de Fontainebleau...
- Attendez... deux cents pages; paysages à l'heure et à la course; du matin, de l'après-midi et du crépuscule; Théodore Rousseau combiné avec Jules Dupré...
- Zénaïde étant compromise, les Canichard sont bien forcés de consentir au mariage : noce à la barrière, par un soir d'été...
- Tableau : septante pages ; de l'Hogarth crayonné par Daumier, avec des effets de Rembrandt...
- Ah! çà, monsieur, je veux faire un roman, une œuvre littéraire; et au lieu de me citer Richardson, l'abbé Prévost, Balzac, George Sand, Mérimée, Fielding,

Octave Feuillet, Jules Sandeau, vous ne me nommez que des peintres...

- J'entends bien... C'est que notre littérature est en progrès; elle n'est plus que de la peinture écrite à la plume sur du papier à cloche... C'est le dernier genre... Manet Salomon; ce qui signifie : Salomon reste... le plus sage des rois, malgré ses trois mille femmes... Jugez par là de la sagesse des autres!... D'ailleurs, monsieur, je vous trouve superbe! Vous m'apportez un sujet trèsbête, qui, d'après l'ancien procédé, ne vous fournirait pas trois pages : je vous en fais cinq cent soixante, et vous n'êtes pas content?...
- Très-content, très-content; mais je demande à réfléchir.

Toutes réflexions faites, voici ma réponse.

Si j'étais roi ou empereur, je m'empresserais d'offrir à mes sujets une constitution assez libérale pour faire ma gloire et les aider à me renvoyer sans me donner les huit jours. Mais, préalablement, je m'accorderais vingt-quatre heures de bon plaisir et d'arbitraire; je rassemblerais tous les critiques de mon royaume ou de mon empire, et je les ferais reconduire à la frontière par une gendarmerie plus sérieuse que celle de Geneviève de Brabant.

Dire que la critique est inutile, ce serait trop peu; on doit croire qu'elle est nuisible, puisque les auteurs auxquels elle prodigue ses avis se hâtent de faire exactement le contraire de ce qu'elle leur conseille. Voyez par exemple, MM. Edmond et Jules de Goncourt! Je ne m'en défends pas, leurs débuts m'avaient vivement intéressé. D'abord, certains préjugés sont si profondément enracinés, même chez ceux qui en ont reconnu le mensonge, que, par un reste d'habitude, dès que j'aperçois un ecrivain à particule, je m'imagine qu'il va être le champion des causes vaincues. Ici, du moins, cette malheureuse étiquette nobiliaire se rachetait par une telle ardeur au travail, un tel amour du succès, un penchant si vif à se plonger jusqu'au menton dans la littérature, qu'elle avait le droit de plaider les circonstances atténuantes. En outre, si la collaboration n'est pas en elle-même d'une parfaite orthodoxie littéraire, il y avait pourtant quelque chose de curieux, presque de touchant, dans cette association fraternelle arrivant à faire de deux intelligences une seule volonté servie par une seule plume.

Nous accueillimes donc avec sympathie les premiers ouvrages de MM. de Goncourt. Leur tendance visible à trop se préoccuper du détail, à ne chercher dans les sentiments de l'homme et les événements de l'histoire que le côté matériel, à inventorier la vie humaine plutôt que de l'analyser, à nous donner, sous prétexte d'art ou d'érudition, ce que Balzac venait de désigner sous le nom barbare de bric-à-bracologie, tout cela pouvait être attribué à je ne sais quelle fièvre de fureteur ou d'alchimiste, à une ivresse de fouilles et de trouvailles, contagieuse chez les collectionneurs et les antiquaires. Dans les œu vres qui suivirent, notamment dans la Femme au dixhuitième siècle, dans l'Histoire de Marie-Antoinette, et

dans Sœur Philomène, le défaut primitif n'avait pas disparu, mais le progès était évident. C'est à dater de Renée Mauperin que nos illusions se sont changées en mécomptes, nos appréhensions en certitudes et nos sympathies en blâme. Il n'y avait plus à s'y tromper; le mal était incurable, et nous allions assister à un phénomène d'impénitence finale.

Je préfère pourtant, — triste préfèrence, — Manette Salomon aux deux derniers romans de MM. de Goncourt. Ils avaient trouvé cette fois un sujet à leur convenance, une histoire d'atelier, où ils pouvaient, sans trop de paradoxe et en toute compétence, donner carrière à leur goût pour le pittoresque. Hélas! dût mon parallèle leur sembler bien trivial, je suis forcé de les comparer à un gourmand qui, placé devant une table trop richement servie, succombe à cette tentation puissante et finit par une indigestion.

Les auteurs avaient entrevu trois personnages qui, bien posés, sobrement mis en scène, dessinés d'un trait juste et fin, pouvaient donner à leur récit un caractère de réalité et de vérité; Chassagnol, Coriolis et Anatole.

Chassagnol, l'homme grisé d'esthétique, vivant en dehors de toutes les conditions de la vie, rompant de lugubres silences pour s'exhaler en digressions interminables, contemplateur monomane d'œuvres d'art et de tableaux, désintéressé de tout ce qui n'est pas du marbre sculpté ou de la toile peinte, mélange de ruminant, de penseur et de scie, Chassagnol rappelle à s'y méprendre, avec le degré d'exagération permise, le pauvre Gustave Planche, cet honnête rabâcheur que nous essayons vainement de défendre contre l'oubli, et dont M. Sainte-Beuve, plus cruel envers l'ami mort qu'il ne l'eùt été pour le confrère vivant, nous a donné le portrait définitif:

- « C'était alors un grand jeune homme... vous accostant et ne vous lâchant plus, fussiez-vous allé par un temps de pluie d'un bout de Paris à l'autre. Familier avec les inconnus dès le premier mot, babillant de tout et s'en moquant, il n'avait pas une étincelle d'enthousiasme ni de passion. C'était une calamité de le rencontrer le matin; il soufflait froid sur vous pour toute la journée... Ses premières années d'émancipation se passèrent à vaguer dans les ateliers des artistes et à baguenauder à tort et à travers. Il voyait aussi quelquesuns des poëtes dits du Cénacle, et il en tirait la plupart de ses jugements littéraires futurs. Son affectation alors était, dans la conversation courante, de nommer tout haut, familièrement et avec un parfait sans gêne, les jeunes illustres. S'il pouvait, dans un cours public, pendant la demi-heure d'attente, citer tout haut, et en parlant d'un banc à l'autre, Alphonse, Victor, Alfred, Prosper et Eugène, il était content. Cela voulait dire dans sa bouche Lamartine, Hugo, de Vigny, Mérimée et Delacroix...
- des, et de bonne dialectique, en se répétant à satiété; ce qu'il avait dit une fois, il se faisait gloire de le redire éternellement et dans les mêmes termes. Arrêté dans ses

locutions, dogmatique, sans grâce, sans un rayon, sans rien de ce qui caresse l'esprit, il jetait de la poudre aux yeux par ses défauts mêmes, etc., etc. 1...»

Suivent trois autres pages, chef-d'œuvre d'éreintement, que l'on pourrait appeler ad libitum exécution après décès ou enterrement de première classe. On ne doit aux morts que la vérité, a dit Voltaire, et, à ce point de vue, M. Sainte-Beuve est irréprochable. Il faudrait seulement savoir si certaines situations, d'anciens souvenirs de bonne confraternité littéraire, l'honneur fort rare d'avoir été constamment loué, flatté et même pris au sérieux par un critique très-avare de louanges, n'imposent pas certaines réserves, si l'infaillible auteur des Nouveaux Lundis (tome V, p. 67), n'aurait pas mieux fait de laisser dire ces vérités par d'autres ou accomplir par la postérité ce travail de pompes funèbres. Quoi qu'il en soit, si enclin que je puisse être à blâmer Manette Salomon et à déplorer, chez MM. de Goncourt, l'abus ou le mauvais emploi de leur talent de peintres à la plume, je les remercie, et je remercie leur brave Chassagnol, de m'avoir offert l'occasion de solder à la fois deux arrièrés.

Mais cet excellent Chassagnol, par cela même qu'il est trop fidèlement copié, est horriblement ennuyeux, et j'ai peine à comprendre qu'au lieu de se contenter d'une simple indication ou de deux ou trois échantillons de ce bavardage, on associe le lecteur au supplice que Chassagnol

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Voir la note C à la fin du volume.

fait subir à ses camarades. Voilà une preuve, entre mille, du dédain de MM. de Goncourt pour les lois de l'équilibre et de la proportion dans le roman. Imaginer ou reproduire un caractère qui ne peut s'affirmer que par un flux de paroles, par d'effroyables tartines de métaphysique et d'esthétique, c'était se créer d'avance une difficulté insoluble. Il fallait du moins inventer un procédé, fût-ce un moyen de vaudeville, pour faire interrompre Chassagnol, dès ses premières bordées, par ses auditeurs impatientés. Lui donner ses coudées franches, le laisser parler jusqu'à ce que son gosier s'écorche et que le livre nous tombe des mains, n'est-ce pas délayer et ralentir volontairement un récit ou l'action est d'une ténuité telle, qu'on pourrait la raconter en dix lignes?

Anatole, le boute-en-train d'atelier, le fruit-sec insouciant et gouailleur qui a pris pour une vocation d'artiste ses véhémentes aptitudes de charge, de blague et de flânerie, pouvait être amusant et vrai. Mais c'est là un de ces caractères terribles, pour lesquels il n'y a pas de milieu. S'ils ne sont pas extrêmement et perpétuellement drôles, si on ne réussit pas à mettre constamment dans leur bouche des saillies originales, d'irrésistibles folies, des prodiges de fantaisie et d'imprévu, le rire se fige à la première page et les nerfs s'agacent à la seconde. Or MM. de Goncourt sont disciples de Victor Hugo et de Balzac bien plutôt que de Gil-Blas ou de Regnard; ils possèdent des qualités incontestables; ils sont patients, chercheurs, trouveurs, stylistes, artistes, passés maîtres dans cet

inutile et fâcheux tour de force qui consiste à faire de la peinture avec de l'écriture:

Et tout ce que veux écrire semble peint!

Mais ils ne sont pas gais; ils manquent de naturel; ils n'ont pas le don du rire facile, épanoui, communicatif; point de jet; rien qui coule de source; on dirait qu'ils colligent leurs *mots* dans un album, qu'ils ont un herbier pour leurs drôleries comme les botanistes pour les plantes.

Je pourrais citer cent exemples; je me contenterai d'un seul. Anatole est un peu gris; il va au bal de l'Opéra (une rechute!) Il s'arrête chez le restaurateur Philippe, et le voilà versant sur la foule idolâtre toute la mousse de son esprit et de son vin de Champagne. C'est le cas, ou jamais, d'être en verve et de casser les vitres à coups de diamants;

- « Oh! c'te tête!... Bonjours, Chose! Et tu fais toujours des affaires avec le clergé!... A la renommée pour l'encens des rois mages!... T'es l'épicier du bon Dieu!... Tais-toi donc!... Et tu te costumes en Turc! C'est indécent!...»
- « ..... Le Parisien, messieurs! Et il désignait le monsieur en habit se débattant sous son bras en étouffant de rire. Vivant, messieurs! en personne naturelle!!!... grand comme un homme! surnommé le roi des Français!... Cet animal! vient de province! Son pelage! est un habit noir! Il n'a qu'un œil! comme vous

pouvez voir : Son autre œil!... est un lorgnon! Cet animal, messieurs! habite un pays! borné par l'Académie!... Sauf l'amour! platonique! on ne lui connaît pas! de maladies particulières!... C'est l'animal du monde!... le plus facile à nourrir! il mange! et boit de tout!... etc., etc., etc., o

Hé! bien! là! franchement! dût tout le salon! de la princesse! Mathilde! me traiter! d'imbécile! je déclare que les! cyprès et les! bonnets! de nuit! sont des prodiges! de gaieté! en! comparaison! de cette! gaieté-là!

O Paul de Kock! grandé figure méconnue et calomniée par notre orgueil romantique, qui nous eût dit que les héritiers du romantisme te feraient regretter?

Certes, Eugène Sue n'avait pas une hilarité bien franche; qu'il y a loin pourtant d'Anatole à Cabrion et à Pipelet!

MM. de Goncourt, je le sais bien, répondant un jour à une de mes critiques, m'écrivaient : « C'est que la vie n'est pas gaie! » — A qui le dites-vous? répliquerai-je? je le crois bien, que la vie n'est pas gaie! Si elle est triste pour vous qui êtes jeunes, qui avez le vent en poupe, pour vous à qui rien ne manque, ni le sourire des printesses, ni le suffrage de nos beaux-esprits, ni le patronage de cette table à thé qu'on appelle la Table de Magny, que voulez-vous qu'elle soit pour moi, pauvre vieil invalide, condamné à une sorte d'isolement cellulaire? Mais, encore une fois, qui vous forçait de choisir un thème où la gaieté était de rigueur? Et puis que la pre-

mière épreuve ne vous avait pas réussi, pourquoi en tenter une seconde?

Coriolis, le véritable héros du livre, gentilhomme, créole, artiste, doué d'un vrai tempérament de peintre et finissant par épouser une modèle après avoir laissé dévorer par cette femme son intelligence, son âme, son talent et sa vie, Coriolis n'est nullement à dédaigner. Si les auteurs étaient moins tyrannisés par leurs habitudes ou leur système, l'étude de ce personnage eût été saisissante et curieuse. Mais comment se reconnaître dans cette orgie descriptive? Comment retrouver sous ce fouillis pittoresque le mystérieux travail de la décomposition d'une âme? Non, jamais on ne fera accepter ni par le public, ni par les lettres, cette substitution absolue d'un art à un autre, alors même que l'on ferait valoir le mérite du tour de force et de la différence vaincue. Ici, d'ailleurs, se rencontre une objection plus grave. Tant que MM. de Goncourt se bornaient à accaparer les procédés de la peinture, c'était une aberration ou une manie, rien de plus; mais voici qu'ils en usurpent les priviléges, j'allais dire les privautés. A force d'être peintres et de ne vouloir être que peintres, ils sont arrivés à se figurer que leur littérature ne serait pas plus immorale et plus indécente que ne l'est un intérieur d'atelier, bien clos aux regards profanes, au moment où pose le modèle. C'est à eux-mêmes que je vais emprunter l'argument qui les réfute. Ils ont remarqué, ils nous disent, que ces malheureuses femmes qu'ils connaissent toutes par leurs noms et dont ils paraissent avoir fait une étude

particulière, retrouvent certains instincts de pudeur féminine dès qu'elles ne sont plus dans l'exercice de leur profession, dès qu'elles se sentent épiées par d'autres yeux que ceux des élèves et du maître. Et bien! est-ce que, par hasard, les deux volumes de Manette Salomon sont clos comme un atelier? Est-ce que MM. de Goncourt ont prétendu écrire uniquement pour des peintres et des sculpteurs? Je voudrais le croire, mais c'est peu croyable. Leur livre est dans le domaine public : il s'affiche en gros caractères sur la vitrine des cabinets de lecture. Il a paru dans un journal dont tous les abonnés n'appartiennent pas sans doute à l'École des beaux-arts, et que tous les pères de famille n'ont probablement pas mis sous clef. Dès lors, nous avons le droit de dire à MM. de Goncourt: Cette pudeur dont vous parlez, pourquoi ne l'avez-vous pas eue? Pourquoi, après avoir enfermé votre littérature dans un atelier, la ramenez-vous ensuite au grand jour et au grand air, de façon à faire lire par tous ce qui ne devait être vu que par quelques-uns?

N'insistons pas; le reproche d'immoralité n'est pas de ceux qui effrayent le plus : il a été justement adressé à des œuvres qui n'en ont, hélas! que mieux fait leur chemin. L'immoralité d'ailleurs affecte ici des airs d'inconscience qu'il sied peut-être de prendre au mot. Ce qui nuira beaucoup plus à MM. de Goncourt et à leur ouvrage, c'est qu'ils ont fatalement restreint leur public; ils finissent par se classer au rang des écrivains spécialistes. Depuis les pages brûlantes, ou soi-disant telles, de la Nouvelle Héloïse, jusqu'aux plus fougueuses audaces de

Balzac et de George Sand, on conçoit, à la rigueur, qu'un romancier réplique aux juges austères ou timorés: Qu'importe que je sois condamné par une morale étroite et morose, si je suis lu, dévoré par des générations tout entières, si j'offre une pâture aux affamés d'idéal, aux âmes incomprises, aux imaginations ardentes, à tous ceux que révoltent les vulgarités de la vie?

Ici, rien de pareiI; nous pouvons assirmer à MM. de Goncourt que les jeunes gens romanesques et les femmes sentimentales ou simplement spirituelles ne s'arracheront pas Manette Salomon, et ne se cacheront pas pour les lire. En internant leur livre dans un seul genre d'effets, ils se sont réduits à n'avoir qu'une seule classe de lecteurs. Que de mal n'a-t-on pas dit des peintres qui ne peuvent être appréciés que par les littérateurs? Que faut-il donc penser les littérateurs qui ne peuvent être goûtés que par les peintres? Confondre les deux arts est folie; celui des deux qui vit surtout par l'idée se venge tôt outard de ceux qui le trahissent en sacrifiant la pensée au mot, le mot à l'image, l'âme au corps... Mais quelle naïveté, grand Dieu! ou quelle imprudence! N'ai-je donc pas lu la dédicace, si expressive dans son laconisme, de Manette Salomon? L'âme! ai-je dit. Qui sait, si en la supprimant, on ne se fait pas pardonner bien des peccadilles par la Table de Magny 1?

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Voir la note D à la fin du volume.

## M. LE COMTE D'HAUSSONVILLE

Février 1868.

L'auteur de cet ouvrage est de ceux auxquels nous pourrions appliquer le vers célèbre de Lucain : « Victrix causa diis placuit... » Mais que dis-je? faut-il prendre ce vers au pied de la lettre? Si les causes vaincues plaisent à Caton, peut-on ajouter que les causes victorieuses plaisent aux dieux... ou à Dieu? L'épisode si excellemment raconté par M. d'Haussonville prouve heureusement le contraire. En dépit des Mémoires et des dictées de Sainte-Hélène, il n'est pas toujours facile de savoir quelle a été, pendant les années d'expiation suprême, la vraie pensée de Napoléon sur quelques-unes des mesures qui avaient, à l'époque de sa toute-puissance, effrayé ses amis et déconcerté ses admirateurs. Mais si l'adversité et l'approche de la mort rendirent la parole à

<sup>1</sup> L'Église romaine et le premier Empire.

sa conscience muette, elle dut lui répéter bien souvent que les fautes et les folies apparentes, historiques, qui avaient amené sa chute, n'arrivaient dans l'ordre moral qu'après d'autres torts, d'autres crimes, plus véniels peut-être aux yeux des habiles et du vulgaire, mais chargés d'une plus lourde part dans le règlement définitif. La campagne de Russie ne fut qu'un défi jeté à la sagesse humaine; la mort du duc d'Enghien, la guerre d'Espagne, les persécutions exercées contre le saint-siège et le pape Pie VII, furent des attentats contre la justice divine et la vérité immortelle. Là, le coupable méritait d'être châtié par le bon sens ; ici, il méritait d'être frappé par la Providence; ou plutôt les deux genres de fautes, produits d'un même vertige de despotisme et d'orgueil, d'un même penchant à absorber en soi tous les intérêts, toutes les croyances, tous les droits de l'humanité, devaient fatalement se compléter les uns par les autres pour rendre le châtiment plus nécessaire et plus terrible.

« — Une grave leçon, dit Chateaubriand, est à tirer de la vie de Bonaparte. Deux actions, toutes deux mauvaises, ont commencé et amené sa chute; la mort du duc d'Enghien, la guerre d'Espagne. Il a beau passer par-dessus avec sa gloire, elles sont demeurées là pour le perdre. Il a péri par le côté même où il s'était cru fort, profond, invincible, lorsqu'il violait les lois de la morale en négligeant et dédaignant sa vraie force, c'est-à-dire ses qualités supérieures dans l'ordre et l'équité. Tant qu'il ne fit qu'attaquer l'anarchie et les ennemis de la France, il fut victorieux; il se trouva dé-

pouillé de sa vigueur aussitôt qu'il entra dans les voies corrompues... » (Mémoires d'outre-tombe, t. IV, p. 313).

N'est-il pas singulier, -- pour le dire en passant, -que, dans cette page éloquente, l'auteur du Génie du christianisme n'ait mentionné que deux actions mauvaises au lieu de trois, qu'il ait justement oublié ce qui aurait dû le révolter le plus ; les rapports de Napoléon Bonaparte avec la plus douce et la plus sainte de ses victimes? Si je signale ce détail peu explicable sous la plume du grand écrivain qui se vantait d'avoir encore plus contribué que le Premier consul à relever les autels, c'est qu'il me ramène à mon sujet, au livre de M. d'Haussonville, à ces documents nouveaux dont il a si bien profité et dont la plupart renferment pour nous une surprise et une leçon: une surprise, car nous ne savions rien ou presque rien des dessous de cartes diplomatiques, des scènes comiques ou émouvantes qui préludèrent au drame de Savone et de Fontainebleau; une leçon, car il suffit de rapprocher cette époque de la nôtre pour reconnaître que, malgré nos défaillances et nos mécomptes de toutes sortes, ces deux tiers de siècle n'ont pas été perdus pour le sens moral et religieux de la France. On qualifie d'aurore la phase du Consulat; la nôtre est traitée de décadence. Eh bien! à certains points de vue, cette décadence me semble préférable à cette aurore.

Į

Oui, nous en sommes sûr, bien que Fontainebleau ait été moins tragique que Vincennes, le pâle et vénérable visage de Pie VII, empreint tour à tour de tristesse chrétienne et de sérénité céleste, a dû maintes fois apparaître à Napoléon, pendant cette lente agonie où il s'efforçait, faute de mieux, de combattre et de vaincre ses derniers ennemis, - les plus implacables peut-être, - ses souvenirs. Le « Tu quoque, mi fili? » ce mot de tendre et ineffable reproche, trop beau pour une bouche païenne, avait pu cette fois être, non pas prononcé, mais entendu par César. Il m'a été impossible de lire les derniers chapitres de l'Église Romaine et le premier Empire, sans me souvenir d'un autre livre de M. le comte d'Haussonville. de ce passage de sa belle Histoire de la réunion de la Lorraine à la France, où nous voyons la duchesse Nicolle, la pauvre dépossédée, conduite, elle aussi, au palais de Fontainebleau et logée dans un riche appartement. Suivant l'usage du temps, les murailles étaient couvertes de tapisseries; l'une d'elles représentait « la fable du pot de terre brisé par le pot d'airain contre lequel il avait voulu se heurter. » - La douce et résignée Nicolle fondit en larmes.

Mais, ici, quelle différence! Le pot de terre était un vase sacré. Charles IV et ses prédécesseurs s'étaient at-

tiré par bon nombre d'imprudences les représailles du pot de fer, et avaient fourni au plus fort des semblants de bonnes raisons. Entre Bonaparte et Pie VII rien de pareil. Le pape n'avait pas voulu se heurter contre le général victorieux, mais s'unir à lui, associer la plus grande puissance morale à la plus grande force matérielle, afin de faire de cette alliance un gage de bonheur, de paix, de régénération publique et privée, pour la France et pour le monde. Il aimait sincèrement son redoutable allié, devenu si vite son antagoniste et son persécuteur. Plus tard même, quand toute illusion fut impossible, il v eut en lui plus que le pardon de la charité chrétienne. Depuis longtemps sa conscience se tenait sur ses gardes, que son cœur ne s'était pas repris. Comment cette précieuse amitié fut-elle si vite méconnue par l'homme qui en devina le prix sans vouloir en comprendre le sens? Comment ce pacte immortel, inauguré sous de si favorables auspices, a-t-il, en définitive, abouti à cette série de coups d'épingle suivie d'un coup de poignard ou de massue? C'est ce que M. d'Haussonville nous dira bien mieux que nous le dirions nous-mêmes.

Le Concordat fut à la fois un bienfait immense et un immense malentendu. Nos pères l'ont trop vanté. Parce que Bonaparte, dont aucune fumée d'ivresse ou de vertige n'avait encore troublé le regard d'aigle, eut la grande idée de faire de l'antique religion une des bases du nouveau pouvoir dont il relevait les assises, l'âme angélique de l'ie VII le prit pour un catholique dans la plus exacte acception du mot; catholique assez

sincère pour épargner le domaine de l'autorité spirituelle et respecter la liberté de conscience. Parce que le pape ne négligea rien pour faire réussir cette idée qui sauvait la France d'un schisme et lavait jusques au marbre où avaient touché les parodies sacriléges, le Premier consul se figura que cet auxiliaire si empressé ne lui refuserait jamais rien, et qu'il lui suffirait plus tard de le tromper par une caresse ou de l'effrayer par une menace pour le dominer et l'exploiter à son gré. Tous deux comptèrent sans leur hôte; cet hôte mystérieux, intérieur, qui, chez les hommes tels que Pie VII, a toutes les forces de la faiblesse, et, chez les hommes tels que Bonaparte, toutes les faiblesses de la force.

Tous deux pourtant, le pontife désarmé et le dieu Mars du 18 brumaire, se ressemblèrent ou s'accordèrent sur un point. Pour des raisons différentes et mêmes contraires, tous deux s'exagérèrent la valeur religieuse et l'effet réel du Concordat. Nous avons tous, nous aussi, été plus ou moins dupes de cette exagération, de ce mirage, et nous n'en devons que plus de reconnaissance à M. d'Haussonville, qui a rétabli les faits sous leur véritable jour.

A distance, d'après la tradition léguée par les contemporains, voici en gros l'image que nous en avions gardée :

Table rase en fait de religion et de culte extérieur; le ciel dépeuplé, les consciences fermées comme les églises; la prière muette; une génération tout entière plongée dans l'ignorance et l'indifférence, ne sachant plus si elle devait adorer la déesse Raison, s'agenouiller devant l'Ètre

suprême décrété par Robespierre, se ranger du côté des théophilanthropes avec Laréveillère-Lepeaux, ou se reposer dans l'athéisme des Monge et des Cabanis; puis un grand homme paraissant tout à coup sur la scène du monde, réveillant les croyances mortes comme des gardes endormis; rejetant dans l'ombre toutes ces idolâtries ridicules, odieuses ou désolantes; appelant un pape à consacrer avec lui cette restauration religieuse; si bien que, sans le Concordat, tout était perdu, qu'avec le Concordat, tout fut sauvė. Le catholicisme fut réorganisé comme l'ordre, comme le pouvoir, comme la législation, comme la société, comme la victoire. Les catholiques n'eurent plus qu'à monter au parvis de Notre-Dame et à rendre grâces au Premier consul et à Dieu. Il y eut là, entre la France et Rome, entre Bonaparte et le saint-siège, une lune de miel dont la pure et blanche lueur pénétra dans les âmes, éclaira les temples, consola les tombeaux et ressuscita les ruines. Afin que rien ne manquât à cette merveilleuse renaissance, un autre homme de génie se trouva tout à point pour intéresser l'imagination au réveil de la foi, pour révéler la poésie, le charme, la douceur de cette religion proscrite à laquelle on rendait ses sanctuaires. Plus tard survinrent des embarras, des nuages, des dissidences dont on se souvient vaguement, que l'on s'explique par des raisons politiques, par la résistance passive de la cour de Rome, par l'ambition toujours croissante de Napoléon et les exigences de l'esprit de conquête. L'or pur du Consulat devint le plomb lourd et meurtrier de l'Empire; n'importe! Le bienfait était

acquis et désormais inalienable. Grâce au Concordat, on pouvait braver les bourrasques passagères avec autant de sécurité qu'une barque rentrée au port. Il ne dépendait plus de la volonté humaine que le christianisme perdit la partie qu'il avait gagnée au moment où le Premier consul et le pape pariaient l'un pour l'autre. Pie VII lui-même, en dépit de ses souffrances personnelles, resta tellement persuadé de cette vérité, qu'en apprenant, en 1814, la chute de son persécuteur, il répandit des larmes et parla de cette grande infortune avec une profonde sympathie. — « Napoléon est malheureux, très-malheureux; nous avons oublié ses torts; l'Église ne doit jamais oublier ses services. » — Généreux langage, noble attitude, admirable contraste à opposer aux insultes prodiguées, vers le même temps, à l'exilé de l'île d'Elbe, au captif de Sainte-Hélène par les rois, dont il avait fait ses serviteurs et par ses serviteurs dont il avait fait des rois! Encore une fois, de la part de Pie VII, ce n'était pas seulement de la charité, le pardon des injures élevé à son expression la plus haute; c'était encore de la reconnaissance.

Eh bien, j'ose dire qu'on se trompe, qu'on s'est trop habitué à prendre l'effet pour la cause. Ce n'est pas parce que Bonaparte signa le Concordat, ce n'est pas parce que Chateaubriand écrivit le *Génie du christianisme*, que la religion reparut vivante sur ces ruines où les choses terrestres pouvaient seules rester à jamais ensevelies. C'est parce que l'heure était venue d'une revanche divine et que les âmes ne pouvaient plus se passer de foi, que le

législateur et le poëte subjuguèrent du premier coup les imaginations et les cœurs. L'un ne fit que donner une consécration officielle, l'autre une forme poétique à l'énergique réaction chrétienne qui ramenait les foules converties par le malheur vers les églises fermées et les autels déserts. Mais qu'est-ce à dire? les autels étaient-ils aussi déserts, les églises aussi fermées qu'on veut bien le croire? Ici je laisse parler M. d'Hassonville:

« Les ministres de notre culte, rentrés de l'exil ou sortis des retraites où ils avaient dû cacher leurs têtes, s'étaient montrés presque partout à la hauteur de leur tâche. Ils n'avaient pas attendu la convention passée avec le pape pour reprendre leur mission. On calomnie ces saints prêtres, on leur enlève leurs plus beaux titres à la vénération publique, on méconnaît surtout étrangement les faits, lorsque, en puisant des phrases toutes faites dans les harangues officielles du temps, on se met à répéter aujourd'hui, suivant la formule officiellement consacrée, qu'en signant le Concordat Bonaparte releva d'un mot les autels abattus. Les autels étaient déjà relevés: une statistique administrative de cette époque et les recueils religieux qui paraissaient alors, et qui bientôt durent se taire ou passer dans d'autres mains, constatent que le culte était, avant la publication du Concordat, rétabli dans plus de quarante mille communes 1... »

Cette page me comble de joie. Sans être suffisamment renseigné pour rien affirmer, j'éprouvais, je l'avoue,

Voir la note E à la fin du volume.

une répugnance invincible à songer que le to be or not to be d'une religion de vérité, de paix, de justice, de liberté et d'humanité, s'était trouvé un moment, un jour, une heure, entre les mains d'un homme dont nous ne contestons ni la gloire ni le génie, mais dont les idées religieuses se réduisirent à une sorte de fatalisme oriental, mitigé par quelques souvenirs d'enfance; contempteur hautain dont la vie ne fut qu'une négation éclatante de tout ce que le christianisme nous apprend à aimer, à vénérer et à croire; profanateur enfin; car c'est profaner la religion que de l'employer sans y croire, d'en faire un instrument de servitude et de ne laisser ignorer à personne que, si, au lieu de signifier autorité et discipline, elle signifiait résistance et liberté, on la broierait sous ses pieds. Ce serait une immoralité, un sujet permanent de trouble pour les consciences, si on pouvait croire que cette profanation a son prestige ou son excuse quand elle est commise par un homme tout-puissant; qu'il existe une zone supérieure, hors de portée pour les faibles et les petits, où les devoirs changent de nature, où la vérité change d'aspect, où le bien et le mal changent de nom, où une volonté humaine peut faire ou défaire ce qui ne peut être fait ou défait que par une volonté divine. Oui, nous avouerons que le salut ou la perte du catholicisme a pu un instant dépendre de Napoléon Bonaparte, si on nous dit que cette religion, refuge immortel de l'âme humaine, n'est pas elle-même une âme, ou que cette âme appartient à qui sait la prendre par force ou par ruse.

Pour moi, si je veux, au milieu de ces divers sujets

l'anxiété ou de tristesse, arrêter ma pensée sur un tableau raiment chrétien, vraiment consolant, ce n'est pas à Notre-Dame ou aux Tuileries, parmi les pompes et les êtes du Concordat, que je vais les chercher. Je ne vois à qu'un cérémonial imposant, mais illusoire; des corps ans âme, et, ce qui est pire, des habits brodés et des miformes; une consigne que l'on observe à contre-cœur, our obéir à un maître qui n'est pas aux cieux; une nagnifique collection d'incrédulités et de vices, rassemlés non pas pour se repentir et prier, mais pour mettre ın masque de plus sur des visages préparés à l'hyporisie par le crime; toutes les variétés du désordre moal, depuis l'évèque apostat jusqu'au régicide courtisan ; les hommes de guerre, grossiers, incultes, ricaneurs, entrant, tête haute et lèvre railleuse, dans la maison de Dieu, où toute leur religion, tous leurs semblants de resect et de decorum consistent à ne pas trop déplaire au Premier consul. « Qui trompe-t-on ici? » pouvaient-ils lire. Mensonges qui n'avaient pas le droit de tourner au profit de la vérité! Médailles qu'on n'avait pas besoin de regarder de près pour en voir le revers! Hommages déevants qui contenaient en germe tous les mécomptes, outes les exigences, toutes les persécutions du lendenain! Avances usuraires dont les intérêts et le capital, chiffrés par le plus redoutable des créanciers, allaient peser de tout leur poids sur la papauté!

Loin, bien loin de ces palais et de ces cortéges, voulez-vous assister à la vraie renaissance catholique? Venez

avec moi dans cette humble paroisse dont les habitants, pendant les années néfastes, n'ont cessé d'appeler tous bas ou tout haut leurs prêtres. L'orage a laissé sa trace sur l'église, qui ressemble à un brave soldat, embelii de ses cicatrices et de ses balafres. Elle n'est qu'entr'ouverte; mais il n'en faut pas davantage pour que la foule se presse sur le seuil et s'agenouille sur les dalles. Le vieux curé, longtemps exilé ou caché, reparaît au milieu des fidèles comme un revenant à qui Dieu aurait permis de rapporter ici-bas quelques-uns des secrets du ciel. Ses yeux se lèvent pour remercier, ses mains s'étendent pour bénir. Peut-être, à travers les vitraux brisés de la fenètre, aperçoit-on, au-dessous du ciel bleu, un coin du cimetière où dorment côte à côte des bourreaux et des victimes. Les survivants prient pour les morts, les innocents prient pour les coupables. On est bien pauvre; c'est à peine si l'on a de quoi subvenir au luminaire, rapiècer la nappe d'autel, et il ne faut pas songer à renouveler le surplis brodé d'indigence et de charité. Mais quelle sincérité dans cette foi! quelle ferveur dans cet élan! Ce n'est plus la persécution révolutionnaire; ce n'est pas encore la protection administrative; c'est un état transitoire, admirablement propre à l'expansion des meilleures facultés de notre nature, celles qui se dérobent au joug matériel pour se soumettre à une puissance surhumaine, celles qui n'ont besoin de personne pour placer la créature en contact immédiat avec le Créateur. C'est le réveil de l'âme chrétienne, la vie revenant à flots dans ces veines fortifiées plutôt qu'appauvries par tant de blessures. Voilà le vrai Concordat, et non pas celui qui se célèbre avec approbation et privilége, sous l'œil sinistre de Fouché, le regard oblique de Talleyrand ou le froid sourire de Lebrun.

J'ai voulu cette fois rester, pour ainsi dire, en dehors le mon sujet, en résumer l'impression générale et préventive. Il faut maintenant passer à la seconde partie le notre tâche, entrer dans le détail, aborder avec M. d'Haussonville les événements et les personnages. Mais, auparavant, je ne puis résister au plaisir de donner une idée de sa manière, de cette netteté de vues, de cette vigueur de style, où se révèle l'écrivain supérieur, l'historien de grande et forte race. Combien de plumes et de pinceaux se sont épuisés ou essayés sur cette figure le Napoléon, si glorieuse qu'elle surexcite le talent, mais si compliquée qu'elle le déjoue! Connaissez-vous deaucoup de pages plus vraies, plus fermes, plus ressemblantes que celle-ci?

Comme toujours, la vive imagination de Bonaparte levançait les temps; il ne suffisait pas à cet infatigable esprit de prendre au jour le jour les mesures les plus propres à assurer dans le présent le succès de ses habiles combinaisons. Par une secrète impulsion de son ambitieuse nature, involontairement et comme à son unsu, il était sans cesse en train de se frayer les voies vers un plus prodigieux avenir. Profiter de toutes les occasions, ne jamais s'arrêter ni reculer d'un pas, pousser devant soi sa fortune aussi loin qu'elle pourrait aller, s'acheminer par des routes précises, sûres et parfaite-

ment calculées à l'avance vers un but qui n'avait rien de fixe que sa grandeur même, telle était alors (ne faut-il pas dire telle fut toujours?) la seule règle de conduite de Napoléon. Pour qui sait lire et comprendre sa correspondance des années 1800 et 1801, rien de plus curieux que de surprendre sur le vif cette existence en parties doubles, menées de front avec une égale ardeur. On dirait deux êtres parfaitement distincts en une seule et même personne. D'abord apparaît l'homme d'action appliquant à son but du moment des facultés si positives, si pénétrantes et si pratiques, qu'on le dirait uniquement appliqué à sa tâche du présent quart d'heure; mais regardez de plus près, voici tout à coup surgir derrière lui ou plutôt loin, bien loin en avant, un autre personnage qui n'a plus les yeux fixès que sur les futurs contingents d'une mystérieuse destinée. Chose plus étrange encore, si un conflit s'élève entre ces deux génies opposés qui semblent s'être disputé sa vie entière, c'est au second que de préférence il obéira toujours...»

Je ne sais pas s'il est possible de penser et d'écrire aussi bien; mais il me semble difficile de mieux penser et de mieux écrire.

H

Ce qui domine l'œuvre éloquente de M. d'Haussonville, ce qui ressort de ses véridiques récits, c'est un sentiment de tristesse. Ce sentiment, il l'exprime avec autant de dignité que de convenance, et ses lecteurs le partagent. En général, l'humanité ne s'y montre point en beau. Non pas qu'on ne s'y trouve, de temps à autre, en présence de figures intéressantes, courageuses et pathétiques! Il me suffirait de citer Pie VII, Consalvi et Cacault; le souverain pontife sauvant tout à force de sainteté, de douceur et de bonté; le ministre sachant unir toutes les grâces de l'esprit à toutes les solidités du caractère, réussissant à faire de son amitié la consolation de ce pape qu'il ne lui fut pas permis de défendre et dont on le força de se séparer; l'homme du monde enfin, le Français élevé à une tout autre école, mais ramené dans les voies de la vérité et de la justice par cet attrait qu'exerce sur les âmes droites le spectacle de toute grandeur morale et de toute fortune imméritée; plus fin, plus aimable, plus sympathique dans son rôle que Bonaparte dans le sien; modèle accompli, sinon du fervent catholique, au moins du médiateur conciliant et discret entre l'omnipotence temporelle et le pouvoir spirituel. Mais, hélas! à quoi bon ces vertus, ces talents, cet esprit, ces aptitudes particulières à tourner les difficultés, à assouplir les rouages, à mettre momentanément d'accord ce qui devait rester incompatible? Pie VII, c'était la sainteté impuissante; Consalvi, la résistance inutile; Cacault, l'expédient à bout de ressources.

En dehors de ce petit groupe, quels tristes personnages nous voyons se succéder sur la scène! Marionnettes dont la main consulaire ou impériale tient le fil, mais auxquelles il reste pourtant assez de volonté et d'initiative pour qu'on ne puisse pas même alléguer en leur faveur la nécessité d'obéir ou l'impossibilité de résister!

On craint toujours de tomber, en parlant de M. de Talleyrand, dans les lieux communs déclamatoires, chers aux Prudhommes de la démocratie. M. d'Haussonville a très-heureusement évité cet écueil. La modération de son langage nous rappelle une fois de plus que les très. honnêtes femmes sont aussi les plus indulgentes, et que l'honneur, la loyauté, l'esprit d'abnégation et de sacrifice, s'ennoblissent encore en se refusant le facile plaisir de maltraiter leurs contraires. Il faut avouer pourtant que l'ex-évêque d'Autun, à peu près marié, tout à fait défroqué, était placé à l'égard du saint-siége dans une situation trop fausse pour ressentir ou inspirer la moindre confiance. C'est tout au plus s'il pouvait atténuer, par quelques tours de phrase diplomatiques, quelques politesses d'ancien régime, les rudesses du maître, et velouter les griffes léonines. En réalité, il ne lui était pas permis de désirer entre la France et Rome une réconciliation sincère et durable; car il devait craindre d'en payer les frais. On songe, en le voyant se mouvoir à petit bruit dans toutes ces intrigues, tantôt au loup devenu berger, tantôt au diable qui ne se trouve pas encore assez vieux pour se faire ermite. Il en est des scandales de la vie privée comme des tripotages d'argent; ils ont besoin d'une atmosphère spéciale de désordre moral et de gâchis, et l'on peut, à leur usage, accentuer de deux façons le mot *pêcher* en eau trouble. Il leur semble toujours que la lumière, la foi, la justice, la conscience publique, ne peuvent s'affirmer qu'en les condamnant.

Je ne voudrais pas me répéter à propos du cardinal Fesch. Mais, en vérité, lorsqu'il va remplacer à Rome M. Cacault, on dirait la comédie italienne succédant à la diplomatie française. Cet oncle terrible est posé là tout exprès pour faire ressortir les inconvénients du système de son formidable neveu, sans un seul de ses prestiges. Bizarre personnage! il ne sait pas même s'élever jusqu'à l'odieux; il impatiente toujours, il n'a pas de quoi indigner. Ç'eût été peut-être un bon curé d'Ajaccio ou de Bastia; c'est un prince de l'Église désolant pour l'Église et pour les princes. Il y avait en lui du bonhomme, du parvenu, du cancanier, du prêtre italien et du faiseur d'affaires. Entre ses premières années de sacerdoce et ses nouvelles grandeurs, il avait été commissaire des guerres, intéressé dans les fournitures de l'armée. Singulière transition pour un archidiacre destiné à devenir cardinal! Il s'était empressé d'y perdre, non pas une certaine pureté de mœurs qu'il paraît avoir conservée tant bien que mal, mais la dignité des manières, qu'il n'avait probablement jamais eue. Il possédait, en somme, plus de travers que de défauts et plus de défauts que de vices. Il était absolument dépourvu de ce tact dont M. Cacault avait donné tant de preuves, et manquait encore plus de cette distinction, de cette élégance, de ce charme que Consalvi alliait à des qualités plus sérieuses. Aussi le prit-il en grippe (je ne daigne pas dire en haine), et la mauvaise petite guerre qu'il lui déclara eût achevé de

brouiller les cartes, quand même ces cartes n'eussent pas été biseautées d'avance par le despotisme et le génie. Cet oncle, non pas d'Amérique, mais de l'autre monde, aurait voulu tout à la fois obéir à Bonaparte et servir les intérêts du pape, par ces côtés vulgaires où le calcul entre pour tout, la conscience pour rien. On se le figure disant à Pie VII ou à ses conseillers: Voyons! cédez sur tout ce que vous ne pouvez empêcher, et insistez pour que, en revanche, on vous restitue le patrimoine du saint-siège! — Une gaucherie, un chiffre, un commèrage, voilà, en trois mots, le mandataire que Napolèon avait choisi, comme pour rendre ses volontés plus dures, ses ruses plus blessantes, et pour prouver que, pouvant tout exiger, il ne voulait rien adoucir.

Que dire du cardinal Caprara? Le mieux est de songer à son âge, à sa santé, à son goût de luxe et de dépense, ce dissolvant de toute résistance et de toute fermeté. Pour lui, les bienfaits dont il eut besoin furent aussi dangereux que les menaces dont il eut peur. Afin de se faire excuser et plaindre, Caprara écrivait à Rome que sa vie à Paris était un enfer. La métaphore était juste en ce sens que cette vie fut pavée de bonnes intentions. Il la passa à se laisser épouvanter par Bonaparte et cajoler par cette aimable Joséphine, douce pécheresse, qui, la veille du sacre, n'était pas encore religieusement mariée à son glorieux époux. Il nous apparaît comme le type — de plus en plus rare heureusement, — de ces dignitaires sacrés ou profanes, tellement épris de représentation, de cérémonial, de pompe extérieure, qu'ils sont enclins à

lâcher la proie pour l'ombre, le fond pour la forme, le but véritable de leur mission pour ses broderies, et que peu leur importe de sacrifier les réalités si on ne lésine pas sur les apparences. On s'imagine aisément ce pauvre vieillard en de perpétuelles alternatives de quiétude et de frayeur, tantôt sur la ouate, tantôt sur le gril, allant à la Malmaison, dont il est devenu l'habitué, sans jamais savoir s'il y est attendu par un rayon de soleil ou un redoublement d'orage, si le sexe faible (très-faible!) va panser ses blessures, ou si le sexe fort (trop fort!) va les rouvrir, si Bonaparte payera ses dettes ou signera ses passe-ports. Personnage comique, si les intérêts qui périclitaient entre ses mains eussent été moins graves. Légat dans l'embarras, Prusias de la barrette, son rôle ne fut qu'une longue série de trahisons innocentes, de défaillances forcées, d'accommodements impossibles. De tels hommes sont faits pour mener en grand costume le deuil des causes qu'ils ont l'air de servir. Seulement, cette fois, la cause devait survivre au costume, au deuil et à 'homme.

Je ne partage pas, pour l'abbé Bernier, l'indulgence de M. d'Haussonville et la sympathie de M. Thiers. Des services rendus, des talents déployés, des preuves de sagacité et d'intelligence, rien de tout cela ne saurait prévaloir contre certaines incompatibilités d'idées et d'images. Un prêtre intrigant froisse déjà toutes les délicatesses chrétiennes. Qu'est-ce donc, lorsque ce prêtre a eu l'honneur de passer par les champs de bataille de la Vendée, et qu'on le voit, les mains saignantes, les pieds

poudreux, la soutane déchirée par les buissons du Bocage, échouer misérablement sur les marches d'un palais, entre un sac d'écus et une promesse d'évêché? Avoir été l'aumônier de l'héroïsme vaincu et devenir le desservant de la tyrannie naissante, c'est tomber de trop haut pour ne pas être défiguré. Prêtre ou soldat, je ne conçois le Vendéen que tout d'une pièce. Du moment qu'il transige, il cesse d'être; il lui faudrait changer de nom, d'habit et de visage. Encore si l'abbé Bernier avait utilisé son habileté, consacré son influence, purifié sa désertion en essayant de sauvegarder les droits de l'Église, de conjurer les exigences du Premier consul! Mais non; dans tous ces préliminaires du pacte définitif, il a été de ceux qui s'ingéniaient à grossir la part du lion. Donc, puisque cet épisode nous transporte en Italie, nous serons fidèles à la couleur locale en disant que l'abbé Bernier a mérité, lui aussi, de compter parmi les jettatori du Concordat. Pauvre Concordat! M. d'Haussonville nous en décrit si bien les tiraillements prophétiques, il en signale si éloquemment les points noirs, que nous ne pouvons nous empêcher de le comparer à ces projets de mariage qui débutent par un élan romanesque, et se terminent par des débats aigres-doux entre grands parents et notaires, en attendant les querelles des deux conjoints et les tempêtes domestiques.

J'ai réservé, pour clore cette liste, le plus respectable de tous ces personnages — et peut-être le plus coupable; car celui-là, nous dit M. d'Haussonville, était resté publiquement fidèle aux vieilles croyances religieuses: Portalis! Portalis le père, comme l'appelait M. Dupin, son admirateur et son disciple. Nul ne s'identifia plus complètement que ce catholique sincère, avec le système qui, sous la main de Bonaparte, devait logiquement aboutir à l'oppression, à l'annulation du saint-siège, et, par conséquent, à un schisme. Écoutons encore M. d'Haussonville:

« Ajoutons, pour demeurer dans le vrai, que M. Portalis avait aux yeux du Premier consul un autre mérite, dont ce grand dominateur lui savait probablement plus de gré encore. M. Portalis, par conscience sans doute, mais aussi par inclination naturelle, et, disons-le, par faiblesse de caractère, était un instrument souple et docile aux mains de ceux qui employaient à leur profit ses grandes facultés. Avec l'esprit d'un sage, il avait l'âme d'un subalterne; et c'est ainsi que nous allons le voir, malgré sa haute position et ses honnêtes tendances, se laisser imposer, dans les scènes qui nous restent à raconter, un de ces rôles qui, même lorsqu'ils sont le mieux remplis, diminuent toujours un peu ceux qui ont consenti à les accepter. »

Pour nous, M. Portalis est ici plus qu'un individu; il personnifie, sous des traits d'ailleurs fort honorables, ces vieilles doctrines gallicanes auxquelles les esprits superficiels attachent, je ne sais pourquoi, une idée d'indépendance et de fermeté. C'est le contraire qu'il faudrait dire. Je ne prétends, à Dieu ne plaise! ni m'ériger en théologien, ni trancher des questions si délicates. Mais le simple bon sens démontre que ce qui était possible et

plausible avec Louis XIV et Bossuet, ne l'était plus avec Napoléon et Portalis. Du moment que la société civile subissait une transformation radicale, l'Église de France allait se trouver dans l'alternative, ou de cesser d'être catholique ou de devenir ultramontaine. La Révolution venait de faire pour les Alpes ce que Louis XIV avait fait pour les Pyrénées: il n'y avait plus d'Alpes, il ne pouvait plus y en avoir. Lorsque l'État n'a plus de religion, la religion doit se séparer de lui, vivre de sa vie propre, se retremper à ses sources, pour garder sa puissance morale et sa force. Peu importe alors que les institutions soient plus ou moins athées, pourvu qu'elles soient conséquentes; que le souverain soit plus ou moins chrétien, pourvu qu'il soit intelligent et libéral. Si, au contraire, le lien subsiste trop visiblement entre les deux pouvoirs désormais hétérogènes et réfractaires, tout devient embarras, inconvénient et péril. Les taquineries du pouvoir laïque ne fortifient pas l'Église; sa protection l'humilie; ses largesses l'affaiblissent. Si le souverain est pieux, il s'établit entre l'autel et le trône une solidarité compromettante pour tous deux; c'est ce que l'on a vu pendant les dernières années de la Restauration. S'il professe cette doctrine aussi offensante pour Dieu que pour l'homme, d'après laquelle la religion ne serait qu'un moyen de moraliser les masses ou plutôt de les maîtriser, il est amené tôt ou tard ou à briser l'instrument qui lui résiste ou à le façonner à sa guise, jusqu'à ce qu'il l'ait rendu méconnaissable : c'est le spectacle qu'offrit le premier Empire.

A quoi bon raisonner, d'ailleurs? Les faits parlent; il suffit de parcourir avec M. d'Haussonville les scènes di verses de ce drame où éclate le crescendo napoléonien, de songer à ceux qui y prirent part ou qui figurent, à un titre quelconque, dans l'histoire du temps. Il est évident que l'éducation religieuse élait à refaire dans les classes élevées, parmi les intelligences d'élite. On rêvait la renaissance du catholicisme: on ne le pratiquait pas et on le connaissait mal. Il y avait solution de continuité, et la soudure était de main d'homme. On ne savait comment renouer la grande tradition catholique, qui apparaissait comme synonyme d'autorité, aux nouvelles doctrines d'égalité et de liberté. Bon nombre des victimes de la Révolution, des demeurants d'un autre régime, maudissaient Voltaire tout en répétant ses vers et sa prose, comme on maudit un enfant gâté ou l'objet d'une passion malheureuse. Le groupe du Journal des Débats, en réagissant violemment contre la philosophie du dernier siècle, avait l'air d'obéir à un mot d'ordre qu'il se gardait bien de prendre au pied de la lettre pour son usage particulier. Les hommes de mœurs plus graves, dans le genre de Portalis, se cramponnaient aux débris du gallicanisme, radeau trop avarié pour pouvoir suivre la barque de saint Pierre. Les hommes d'imagination, tels que Chateaubriand ou Fontanes, s'en tenaient provisoirement à une religiosité vague, poétique, accommodante, qui embellissait tout sans engager à rien. Les femmes, ces chargées d'affaires de nos consciences, douées du privilège de tout pouvoir pour le bien ou le mal des sociétés qu'elles purifient ou dépravent, en étaient à ce degré d'ignorance et d'inconscience, où, en l'absence de toute croyance pratique, le plus ou moins de désordre moral dépend presque du hasard. Celles qu'un instinct de pureté native ou un phénomène physiologique préservait des scandales à la mode, - madame Récamier, par exemple, - ouvraient de grands yeux quand on essayait de leur parler Évangile ou catéchisme. Les évêques possédaient un grand fond de lumières et de vertus; mais sur ce fond avaient passé tant d'ombres, de misères et de souffrances, ils étaient encore si près des heures néfastes qui avaient infligé à la France le gouvernement de l'assassinat, la religion du sacrilége et l'apostolat du bourreau, que tout leur semblait bon pour échapper à ce chaos d'anarchie sanguinaire et de sauvage impiété. Ils savaient gré à l'intimidation de n'être pas la Terreur, à l'oppression de n'être pas la mort, à la raison du plus fort de n'être pas la déesse Raison. Ils avaient tant besoin d'argent et de secours pour leurs diocèses en détresse, pour leurs cathédrales en ruines, pour leurs séminaires en jachères! Il était si facile au nouveau pouvoir de resserrer le collier en le dorant! Plusieurs cherchèrent et trouvèrent dans les libertés de l'Église gallicane le prétexte et l'excuse de bien des servitudes; d'autres, par habitude de l'ancienne cour ou par optimisme de parvenus, perdirent sciemment ou à leur insu la clairvoyance nécessaire pour opter entre la force qui pouvait tout et le droit qui ne pouvait rien. Celle-là était si puissante et si près! Celui-ci était si faible et si loin!

Enfin, si l'on veut juger d'un coup le désarroi des esprits d'alors touchant ces questions aujourd'hui si claires, on n'a qu'à courir à l'extrémité contraire, à mille lieues des Tuileries, de Bonaparte, de Portalis; on se heurte à ces étranges lignes de Joseph de Maistre, que pas un catholique d'à présent n'oserait écrire : « On se moque ici (à Saint-Pétersbourg), assez joliment du bonhomme (le pape Pie VII), qui, en effet, n'est que cela, soit dit à sa gloire; mais ce n'est pas moins une calamité qu'un bonhomme dans une place et à une époque qui exigerait un grand homme... Les forfaits d'un Alexandre Borgia sont moins révoltants que cette hideuse apostasie de son faible successeur... Je n'ai point de termes pour vous peindre le chagrin que me cause la démarche que va faire le pape (le sacre de Napoléon). S'il doit l'accomplir, je lui souhaite tout simplement la mort. Je voudrais de tout mon cœur que le malheureux pontife s'en allât à Saint-Domingue pour sacrer Dessalines. Quand une fois un homme de son rang et de son caractère oublie à ce point l'un et l'autre, ce qu'on doit souhaiter ensuite, c'est qu'il achève de se dégrader jusqu'à n'être plus qu'un polichinelle sans conséquence. »

Remarquez que, dans ce dénombrement, nous ne comptons que les meilleurs, ceux qui tenaient à l'Église par une affection, un souveuir, une dignité, une croyance commune. Nous ne disons rien de toutes les incrédulités, qui formaient encore une majorité compacte : savants, athées, matérialistes, survivants de la philosophie voltairienne, braves soudards ne croyant ni à Dieu ni à diable.

Cette majorité régnait au conseil d'État, à l'Institut, dans les salons officiels, dans les camps et dans les boudoirs.

Maintenant, faut-il s'étonner si, à travers ce pêle-mêle, dans le moment transitoire entre cette décomposition et cette refonte, à cette heure crépusculaire où, n'étant plus nuit dans les âmes, il n'était pas encore jour, le Premier consul fit, en définitive, tout ce qu'il voulut, et ne rencontra partout que docilité et complaisance? Faut-il s'étonner si, à des intervalles symétriques, de deux années en deux années, les consolantes illusions du Concordat (avril 1802) furent suivies de la douloureuse comédie du sacre (décembre 1804), puis de l'épisode, très-curieux et presque ignoré, du catéchisme impérial (août 1806), puis de la prise de Rome (février 1808)? Car remarquez aussi que c'est à cette date du 2 février 1808 que s'arrête cette première partie de l'ouvrage de M. d'Haussonville; que nous n'assistons pas encore aux scènes les plus odieuses et les plus poignantes, scènes pour lesquelles le noble écrivain possède, nous le savons, des documents si nombreux et si accablants, qu'il en est presque effrayé lui-même; notamment les rapports de police qui instruisaient, jour par jour, le gouvernement des défaillances sans cesse aggravées de la santé du vieux pape, afin de faire de chacune de ses infirmités un moyen de triompher de ses résistances!

## 111

Il est temps de serrer de plus près le livre de M. d'Haussonville. Le noble écrivain aurait le droit de me comparer à ces virtuoses qui jouent ou chantent leur propre musique sous prétexte de jouer ou de chanter celle de Meyerbeer et de Rossini. Qu'on y prenne garde pourtant! Rien de plus facile et parfois de plus banal que de louer un bon ouvrage. Ce qui vaut mieux peut-être, c'est donner à entendre qu'il a suffi de le bien lire pour en recevoir par contre-coup une sorte d'inspiration personnelle. C'est à l'auteur seul que l'honneur en revient. Il nous apprend à raconter des faits que nous connaissions mal, à exprimer des idées que, sans lui, nous n'aurions pas eues. S'il est vrai, comme le dit Montesquieu, que l'important ne soit pas d'avoir des lecteurs, mais de les faire penser, l'œuvre de M. d'Haussonville a de quoi contenter toutes les exigences; elle intéresse les indifférents, émeut les tièdes, instruit les ignorants, et force à réfléchir ceuxlà même qui, sur ces questions délicates, présèrent leurs illusions à la vérité. En lisant l'Église romaine et le premier Empire, je me suis souvenu d'un mot qui fut dit, dans le temps, à propos d'un très-haut personnage: « Vous doutez de sa religion? Mais c'est un saint ; le voilà qui fait déjà des miracles; il rend la vue aux aveugles. »

Rappelons rapidement les quatre dates qui peuvent nous servir de point de repère: 1802. — 1804. — 1806. — 1808. Elles marquent à des intervalles réguliers, la progression observée ou imposée par l'inflexible ordonnateur de ce drame qui commence comme un traité de paix et finit comme une prise d'assaut. Si l'on songe à ce dénoûment tout militaire qui ne devait pas même s'arrêter au seuil du Vatican, on les appellera des étapes; si on compte tout ce que le pape eût à souffrir, on peut les appeler les stations du calvaire pontifical.

Le Concordat, faute de mieux, garda au moins les apparences. Consalvi était là, et s'il eut, au dernier moment, la main forcée pour quelques détails, il n'était pas homme à souffrir que la dignité du saint-siège fût volontairement sacrifiée à des intérêts politiques. La question, à ce moment, était à la fois très-nette et très-complexe, très-nette, car il s'agissait de savoir si la crainte de livrer la France à l'hérèsie ou au schisme, - menace incessante du Premier consul, - ne devait pas prévaloir contre des dissidences secondaires; très-complexe, car, pour quiconque était capable de réfléchir, les arrière-pensées de Bonaparte ne pouvaient être l'objet d'un doute. Quel que fût le penchant qui avait d'abord attiré l'un vers l'autre le pieux évêque d'Imola et le vainqueur de Marengo, il était impossible que le problème à résoudre leur apparût sous le même aspect. A l'un il semblait une chance de salut pour les âmes; à l'autre un moyen d'action sur les volontés. Celui-là avait à cœur l'apaisement des consciences; celui-ci l'éblouissement des esprits.

Frapper un grand coup, profiter, pour affermir son pouvoir et consacrer sa gloire, de la réaction religieuse dont nous avons indiqué les symptômes; faire bénir les chaînes qu'il préparait à la liberté; ajouter aux prestiges de la victoire un spectacle redevenu nouveau à force d'éveiller d'antiques images; se donner le plaisir raffiné de ranger dans son cortège consulaire des cardinaux et des évêques à côté de tribuns et de régicides, telle était l'idée du Premier consul. Cette idée suffisait tout juste aux illusions et aux démonstrations d'un jour de cérémonie : mais le lendemain? Ce qu'il y avait au-dessous, le régard pénétrant de Consalvi l'aperçut aisément, et ce fut le cœur plein d'une prophétique tristesse qu'il quitta Paris pour retourner à Rome.

Ce qui, dans cette première phase, avait le plus entravé les préliminaires et retardé la publication du Concordat, c'était la question brûlante des évêques et des prêtres constitutionnels. Au fond, Bonaparte les méprisait; mais il savait que, dans telle circonstance facile à prévoir, il les trouverait autrement souples et malléables que les insermentés. C'étaient des gallicans révolutionnaires, admirablement ajustés d'avance au rôle que pouvait leur proposer plus tard un souverain brouillé avec Rome. Cette combinaison de la soutane avec le bonnet rouge représentait tout ensemble les deux forces contraires qu'il voulait absorber à son service. Ces prêtres infidèles à la discipline de l'Église étaient-ils du moins restès soumis à la morale de l'Évangile? M. d'Hausson-ville incline à le croire, et ce n'est pas la seule preuve

de modération ou de charité chrétienne qu'il ait donnée dans ce beau livre que quelques-uns des intéressés ont le courage d'accuser de violence et de parti pris. Pourtant je lisais l'autre jour les lignes suivantes dans les *Mémoires* de Malouet, qui n'a jamais passé pour un fanatique:

« Les prêtres constitutionnels étaient en général décriés par leurs mœurs, par leurs principes révolutionnaires, et il était évident qu'en leur attribuant exclusivement toutes les fonctions et prérogatives du ministère ecclésiastique, les novateurs voulaient anéantir en France l'autorité du pape et l'exercice du culte catholique, réduit ainsi à des formules et à des prêtres qu'on livrait à la dérision et au mépris du peuple. »

Ce que voulaient ces novateurs en 1792, Napoléon, dix ans plus tard, le voulait-il? Non, ou, du moins, pas de la même manière. Ce qui, pour ceux-là, se rattachait à un système de destruction universelle, entrait, pour ce-lui-ci, dans un ensemble de reconstruction générale; ce que les uns voulaient anéantir, l'autre se proposait de l'exploiter. Mais il était plus évident encore que ces hommes qui avaient si docilement suivi l'impulsion d'une assemblée hostile au christianisme ne marchanderaient pas davantage leur obéissance quand ils auraient à opter entre leurs avantages temporels et leur chef spirituel. Aussi Bonaparte, sans se dissimuler que leur antécédents annulaient leur influence, comprenait qu'ils lui assuraient leur soumission; — et, sans les estimer, il les ménageait.

Ce fut donc là-dessus que portèrent les principaux dissentiments; à deux ou trois reprises, ils s'aigrirent assez pour que Consalvi songeât à faire ses malles sans avoir rien conclu. Mais enfin tout s'arrangea; de deux maux, la cour de Rome eut le bon esprit de choisir le moindre; le 18 avril 1802, jour de Pâques, eut lieu cette cérémonie dont l'annonce avait ému toutes les populations et dont l'éclat répondit à toutes les espérances. Un de ces Te Deum solennels où se complaisait le premier Empire et qui aboutirent à tant de De profundis, annonça au monde que la Révolution et l'Église étaient réconciliées. Cependant si vous voulez avoir la note juste, lisez le récit de M. d'Haussonville, modèle de cette ironie courtoise qui consent à rester respectueuse, mais ne veut pas être dupe. J'insiste sur ce mot de justesse, parce que l'espri<sub>t</sub> a, sur ce point, ses exigences comme l'oreille, et qu'une des qualités de l'historien de l'Église romaine et le premier Empire est de nous dire tout ce qu'il a dans l'âme et sur le cœur, sans jamais dépasser la mesure.

« . . . . . Ce fut aussi cette confiance, et non un vain besoin d'adulation, qui inspira sans doute M. de Boisgelin, ancien archevêque d'Aix, nommé à l'archevêché de Tours, lorsque, le premier parmi ses collègues, il parla du haut de la chaire de la mission providentielle de Napoléon, invoquant par avance ces souvenirs de Pépin et de Charlemagne, dont les noms devaient désormais retentir si souvent à ses oreilles.....

« Cependant, si l'honnête légat (Caprara), et ses pieux acolytes n'avaient pas été absolument absorbés par leurs saintes fonctions, si l'orateur sacré n'avait pas été tout entier à l'effet qu'il attendait de son éloquente harangue, un coup d'œil jeté sur le groupe des personnages officiels qui environnaient de plus près l'autel eût suffi pour leur faire comprendre à quel point serait précaire cette alliance intime entre l'Église et l'État qu'ils appelaient alors de tous leurs vœux. Ils en auraient pu pressentir la fragilité en remarquant le dédain affiché des membres du conseil d'État, la légèreté moqueuse des officiers et l'insouciante distraction de tous. Ils auraient pu la lire surtout sur la physionomie de Celui qui se portait en ce moment l'héritier glorieux mais nullement pénitent de la Révolution française... »

C'était là, en somme, ce qu'un sportsman, s'il y en avait eu dans ce temps-là, aurait pu qualifier de faux départ. Pendant les deux années qui suivirent, la situation, sans aggraver au point d'amener une rupture, acheva de se préciser. Napoléon procédait, à l'égard de Pie VII, non pas encore par violences et par menaces, mais par intermittences et soubresauts. Des concessions insignifiantes, des offrandes sans conséquence alternaient avec les essais de cette pression caressante, tout aussi effrayante et plus dangereuse que les rudesses. Déjà le Premier consul semblait dire au pape ce qu'il accentua plus tard: Le Concordat nous unit, mais il vous oblige. En vous l'octroyant, je vous ai fait mon allié, c'est-à-dire mon vassal. Soyez mien, prenez une attitude hostile à tous ceux que je traite en ennemis. Prètez-vous à mes desseins politiques et stratégiques qui veulent que je dispose de

l'Italie comme d'un échiquier où tous les pions doivent être à mes ordres; moyennant quoi, il n'est rien que je ne sois disposé à faire pour le saint-siège et pour vous. Nouveau Charlemagne (c'est le nom que me décernent mes évêques), j'agrandirai encore le domaine de Saint-Pierre. Vous serez, grâce à moi, plus riche, plus fort, plus puissant que ne le furent vos prédécesseurs, et si, par hasard, votre puissance morale s'en affaiblit, que vous importe? je me charge de réduire au silence les railleries et les critiques.

A ces avances encore déguisées le pape répondait avec un mélange de douceur, de confiance, de désintéressement personnel, d'affectueuse sympathie, de dévouement à l'Église, qui aurait désarmé des tigres, mais ne désarmait pas le lion. Quelquefois le lion avait recours à la ruse et se dissimulait tant bien que mal sous une peau de renard qui ne tardait pas à se briser en mille pièces En même temps, Bonaparte inaugurait, vis-à-vis ses évêques, cette méthode de surveillance administrative et d'intervention la que à laquelle nous refuserions aujourd'hui de croire, si M. d'Haussonville ne nous donnait des preuves et ne citait des noms propres. Sous ce régime étrange, cent fois pire que la persécution, des prélats dont quelques-uns portaient les plus beaux noms de France, devenaient des écoliers crossés et mitrés auxquels on dictait tour à tour leurs devoirs et leurs pensums; il dépendait d'un chef de bureau de ministère ou de préfecture de préparer les matériaux d'un mandement, de déterminer à quelles doses l'enthousiasme officiel devait s'y

combiner avec le lait, les œufs et le beurre, et de dénoncer les suspects qui faisaient passer les prescriptions et les permissions du carème avant les hosannah bonapartistes. « Dans les grandes occasions, nous dit M. d'Haussonville, les employés de la direction des cultes envoyaient aux prélats particulièrement zélés, avec les bulletins de l'armée, des canevas de mandements tout faits, auxquels il ne restait plus qu'à mettre la forme et la couleur ecclésiastiques, » à peu près comme un peintre vernit un tableau avant de l'envoyer au jury. Nous avons la douleur d'ajouter avec notre éminent historien, que la plupart de ces évêques, assimilés à des commissaires de police ou à des brigadiers de gendarmerie, étaient invités à faire part au gouvernement de tout ce qui, dans leur diocèse, pouvait menacer l'ordre public, ou, en d'autres termes, contraster avec l'optimisme administratif.

Le temps fit encore un pas; le front de l'empereur brisa le masque étroit du Premier consul. L'idée de se faire sacrer par le pape devait tenter le nouveau Charlemagne, qui voulait bien, remarque spirituellement M. d'Hausson-ville, être en effet Charlemagne, à condition, toutefois, de beaucoup prendre et de ne rien donner à l'Église. Glissons rapidement sur le chapitre du sacre, d'abord parce que l'espace nous manque, ensuite parce que ce chapitre est autrement douloureux que l'épisode du Concordat. Sans partager les indignations railleuses de Joseph de Maistre, il faut bien avouer que les illusions, possibles en avril 1802, ne l'étaient plus en décembre 1804. Là, elles s'expliquaient par un égal désir de réaliser

un fait immense en réconciliant la société nouvelle avec les antiques croyances; ici, elles ne pouvaient persister qu'à l'aide d'un aveuglement volontaire, et en s'appuyant sur deux excès dont l'un sied aussi mal à la faiblesse que l'autre convient mal à la force; un excès de complaisance au service d'un excès d'orgueil. Pour justifier le voyage de Pie VII à Paris et son consentement à sacrer un front illustre, mais non chrétien, il aurait fallu la certitude que cette énorme concession serait payée par d'énormes avantages pour l'Église, et que la papauté obtiendrait autant qu'elle accordait. Or, cette certitude était démentie d'avance; Pie VII ne pouvait pas ignorer que l'homme qui l'avait dėjà trompė l'abuserait encore, et qu'à mesure que s'accumulaient les victoires et les grandeurs, c'étaient de nouveaux excitants pour le génie de la conquête à jouer avec les vases de l'autel comme avec les royautés de ce monde. Tout au plus lui était-il permis de dire et de croire que, s'il refusait de se rendre à l'invitation du futur empereur, cette invitation deviendrait un ordre. Mais ce n'est pas assez; mieux valait maintenir les positions respectives; d'un côté, un scandale, de l'autre, un martyre. Il y a des heures décisives où le martyre d'un juste, d'un saint, fait plus pour le bien de la vérité et de la foi que ne le feraient les plus belles munificences obtenues par un acte de pusillanimité ou de servilisme.

L'arrivée du pape à Fontainebleau, sa première rencontre avec Napoléon en habit de chasse, les détails de son séjour à Paris et de la cérémonie du sacre, tout cela est navrant; pour tout cela je renvoie mes lecteurs au livre de M. d'Haussonville. Ils y retrouveront, à chaque page, des modèles de cet art délicat qui sait se cacher sous ce qu'il retrace et laisse à l'éloquence des faits le soin de distribuer les parts d'émotion, de colère ou de blâme.

Maintenant, si vous voulez voir où les espérances du Concordat et les pompes du sacre avaient mené l'épiscopat et l'Église de France, franchissez encore un espace de deux années, et arrêtons-nous un moment, ainsi que je vous l'ai promis, au catéchisme impérial. Il s'agit d'expliquer à d'innocents catéchumènes destinés à devenir des conscrits, le quatrième commandement : Père et mère honoreras!... Tout gouvernement paternel a droit de voir son autorité assimilée à celle du père et de la mère. En conséquence, Napoléon et Portalis ne pouvaient se contenter de ce qui avait suffi à Louis XIV et à Bossuet. Là où le catéchisme de Meaux s'était borné à dire : « Respecter tous supérieurs, pasteurs, rois, magistrats ou autres, » - e-nouveau catéchisme invite le père et la mère à s'effacer.—Place! place! dit-il en frappant de sa hallebarde sur les dalles, et il ajoute ce texte, dont nous ne pouvons malheureusement citer que des lambeaux:

- « R. Les chrétiens doivent aux princes qui les gouvernent, et nous devons en particulier à Napoléon I<sup>er</sup> notre empereur, l'amour, le respect, l'obéissance, la fidélité, le service militaire, les tributs ordonnés pour la conservation et la défense de l'Empire et de son trône...
- « D. N'ya-t-il pas des motifs particuliers qui doivent plus fortement nous attacher à Napoléon I<sup>er</sup> notre empereur?

- « R. Oui, car il est celui que Dieu a suscité, dans les circonstances difficiles, pour rétablir le culte public et la religion sainte de nos pères... Il est devenu l'oint du Seigneur par la consécration qu'il a reçue du souverain pontife, chef de l'Église universelle...
- « D. Que doit-on penser de ceux qui manqueraient à leur devoir envers notre empereur?
- « R. Selon l'apôtre saint Paul, ils résisteraient à l'ordre établi de Dieu même, et se rendaient dignes de la damnation éternelle.
- « D. Les devoirs dont nous sommes tenus envers notre empereur nous lieront-ils également envers ses successeurs légitimes dans l'ordre établi par les constitutions de l'Empire?
- « R. Oui, sans doute; car nous lisons dans la sainte Écriture que Dieu, seigneur du ciel et de la terre, par une disposition de sa volonté suprême et par sa providence, donne les empires non-seulement à une personne en particulier, mais aussi à sa famille. »

Voilà ce qu'avaient à apprendre et à réciter les enfants que l'on préparait à la première communion. Lorsque ces enfants, devenus de jeunes hommes, partaient pour l'Espagne ou pour la Russie et se voyaient transformés en chair à canon, ils devaient faire des réflexions singulières sur le vrai sens de ces mots qui complètent le quatrième commandement : Afin de vivre longuement. C'est alors, et non pas trente ans plus tard, sous un gouvernement libéral et en temps de paix, que Lamennais aurait pu écrire : « Jeune soldat, où vas-tu? »

Dès ce moment, les événements qui suivirent étaient faciles à prévoir ; ils ne furent que la conséquence logique d'un système qui, après avoir forcé l'Église à être un instrument de règne, allait lui demander d'être un instrument de conquête. Aux questions de discipline intérieure qui pouvaient être atténuées ou palliées par la distance ou par la faiblesse de Caprara, succédèrent les complications extérieures de guerre et de blocus, où Pie VII eut enfin le bonheur de connaître son devoir, c'est-à-dire de le faire. On voulait que le Père commun des fidèles se déclarât l'ennemide l'Europe chrétienne pour le bon plaisir d'une ambition qui levait le masque et passait de la caresse à l'insulte. Le pape rentra dans son rôle de résistance passive, et la prise de Rome fut décidée. La première partie du livre de M. d'Haussonville se termine à cette date du 2 février 1808. Six années avaient suffi pour réduire en poussière les promesses du Concordat. Ce qui remplit les six années suivantes, M. d'Haussonville saura nous l'apprendre ou nous le rappeler, et ce qu'il vient nous raconter en traits ineffaçables nous renseigne déjà sur ce qui lui reste à nous dire.

Avais-je tort de prétendre, non pas, hélas! que nous valons mieux que les hommes de ce temps-là, mais que ce qui fut possible alors ne le serait pas aujourd'hui? S'il y a toujours des esprits superbes, des âmes serviles, des pouvoirs enclins à escamoter à leur profit l'immense autorité morale contenue dans le christianisme, on peut affirmer du moins que, en dépit de bien des incohérences et des orages, trente-sept ans de liberté ont mis dans les

mœurs publiques assez de grand jour et de grand air pour nous rendre inacceptable ce qu'avaient accepté nos pères. Pour les contemporains des Lacordaire, des Falloux, des Montalembert, des de Broglie, certains détails de cette histoire ressemblent à un mauvais rêve. Parlerons-nous de nos évêques comparés à ceux de 1806? Il y a, dans l'ouvrage de M. d'Haussonville, un nom qui revient souvent, et qui, en nous humiliant pour le passé, nous rend fiers pour le présent : l'évêque d'Orléans! — « Nous voyons Napoléon écrire lui-même à l'évêque d'Orléans pour le remercier des renseignements qu'il lui a transmis sur les menées de ses ennemis dans son diocèse, et lui recommander de bien surveiller certains coupables. » Arrètons-nous là; cette échelle de proportion suffit à nous rassurer. Pourtant il me reste un scrupule. Si vous me dites que Napoléon, pendant qu'il commettait ces violences et qu'il exigeait ces platitudes, gagnait les batailles de Marengo, d'Austerlitz, d'Iéna, de Friedland, et que nous n'aurions pas aujourd'hui les mêmes moyens d'aveugler ceux qu'éblouissaient ces victoires, je serai fort embarrasse de vous répondre, et je prierai M. d'Haussonville de me pardonner mon embarras.

## LE COMTE DE GISORS 1

22 mars 1868.

Il y a des siècles dont on peut dire en quelques mots ce qu'on en pense. Il ne s'agit souvent que d'accepter un jugement tout fait. Pour le dix-huitième siècle, c'est tout le contraire. On écrirait des volumes avant d'avoir épuisé le sujet; on exprimerait les opinions les plus contradictoires sans avoir jamais ni tort ni raison. Une tristesse profonde, une souffrance d'esprit et de cœur, des velléités de colère, des mouvements de pitié, un vif regret de voir gaspillés tant de dons heureux, le sentiment de tout ce que les idées nouvelles auraient pu produire de salutaire et de bon, si elles n'avaient étouffé les vérités sous des paradoxes et les libertés sous des licences; avec cela, un attrait invincible, une tendresse

<sup>1</sup> Étude historique, par M. Camille Rousset.

instinctive, quelque chose comme une douleur d'amant trahi, que de nuances, qui laisseraient encore l'esquisse bien incomplète! Après tout, nous ne saurions jeter la pierre ou la boue à ce siècle coupable, sans commettre une sorte d'irrévérence filiale et imiter l'enfant maudit de Noé. Il nous tient de près; deux ou trois générations à peine nous en séparent. On rencontre à chaque page, dans le livre de M. Camille Rousset, des noms que nous retrouvons aujourd'hui portés par nos amis ou nos parents. Il y a d'ailleurs, quand on me parle de ces scandales, de ces désordres domestiques qui rendaient la Révolution nécessaire, un détail, puéril peut-être et frivole, qui ne m'en donne pas moins à réfléchir.

Qui de nous ne possède, dans une de ces bonnes vieilles maisons que nous avons eu le tort de quitter pour nous égarer dans la grande mêlée parisienne, quelque pastel, quelque tableau d'intérieur, vieux d'environ cent ans? Regardez-les; tout y reflète, non-seulement cette sociabilité charmante dont nous avons perdu le secret, mais les paisibles douceurs de la vie de famille. Sur les visages se peint un contentement intime, une quiétude souriante, une sécurité imperturbable, désormais passées à l'état légendaire pour notre société tourmentée, affairée, pressée de vivre, incertaine de ses lendemains. C'est tantôt un concert d'amateurs qui ne sont pas, je le crains, de la force de Joachim ou de Rubinstein, mais qui n'ont pas l'air de songer à démolir ou à scandaliser le monde. Le bonhomme d'oncle, chevalier de Saint-Louis, joue de la basse et s'écoute jouer avec une attention qui n'a rien

de subversif. Le mari racle du violon; la jeune femme pince les cordes de sa harpe; sa jeune sœur est au clavecin. Cette jolie scène est égayée par un gros enfant qui se roule sur le tapis sans s'inquiéter de troubler la mesure, ou par un épagneul dont l'attitude somnolente simule le recueillement d'un vieux dilettante. D'autres fois, c'est une partie de tric-trac ou d'échecs gravement engagée entre le commandeur et l'abbé; de chaque côté, des parieurs jugent les coups difficiles; la douairière déguste son café dans une tasse de vieux Sèvres; une nichée d'adolescents circule dans le salon et jette sur le groupe sérieux des grands parents un rayonnement de joies printanières. Se peut-il que ce petit monde si tranquille, si heureux de vivre et de se suffire à lui-même, cette famille où tout se fond dans une douce harmonie, n'ait qu'à entr'ouvrir sa porte pour donner accès à tous les orages et à tous les vices? Est-ce bien là cette société pervertie et dissolue où l'on ne se marie que pour avoir le plaisir de délaisser sa femme et de courtiser celles des autres? Mais à quoi bon chercher ailleurs mes raisons et mes images? Les voici, en abrégé, dans le livre de M. Rousset : l'aimable comte de Gisors, voyageant en Angleterre, écrit à sa mère, la maréchale de Belle-Isle : « Voici à peu près l'heure à laquelle on s'assemble dans le salon; je vous vois d'ici vous mettre à une partie de trille avec madame de Maurepas, M. de Maurepas en faire une autre avec ma femme. Que ne suis-je là pour vous approcher votre fauteuil! Vous ne me refuseriez pas votre main à baiser en récompense de ce petit service;

de là j'irais conseiller ma femme tout de travers, puis viendrais rendre une petite visite à madame de Nivernais qui, selon toute apparence, travaille à son métier. Je volerais moyennant cela de plaisir en plaisir...»

Prenez donc ou comme une oasis dans un pays dévasté, ou comme une nouvelle preuve que le bien dont on parle peu se mêlait alors, comme toujours, au mal dont on parle trop, l'épisode du comte de Gisors que M. Camille Rousset a su rendre si intéressant et si largement historique. Cet épisode revenait de droit à l'historien de Louvois; il nous dit avec une laconique tristesse qu'après avoir montré, dans son premier ouvrage, comment se font les bonnes armées, il va nous rappeler, dans un plus petit cadre, comment elles se défont.

Un mot d'abord sur les origines de ce comte de Gisors, dont la courte existence fut si pleine, dont la mort héroïque fut si cruelle. Tué à vingt-six ans sur un champ de bataille, un jour de défaite, il eut le temps d'obtenir les suffrages des juges les plus illustres et de justifier les faveurs de la fortune. A une époque d'immoralité brillante et de frivole insouciance, il fut le type de toutes les vertus publiques et privées; à une armée en travail de décomposition, il offrit le modèle du jeune colonel, trop attentif à ses devoirs pour que l'on ait envie de s'étonner du contraste de son grade avec son âge.

On sait quelles furent les fautes et les infortunes du surintendant Fouquet. Tout, dans le siècle de Louis XIV, est si bien arrangé pour la représentation et la gloire, que les hommes d'argent eux-mêmes nous y apparaissent

entourés d'un prestige romanesque. L'orgueil, la magnificence, l'audace et le châtiment du gigantesque parvenu font partie des grandeurs du grand règne. Des malheurs si éclatants, sous un roi tellement plein de sa toute-puissance, condamnent au néant et au silence, nonseulement l'homme foudroyé qui les subit, mais la génération qui lui succède. Les fils de Fouquet le comprirent, vécurent dans l'ombre et épaissirent autour d'eux les amnisties de l'oubli. Bien des années s'écoulèrent; Fouquet était mort depuis vingt ans; le jeune et superbe amant de la Vallière était devenu l'époux mortifié de madame de Maintenon. C'est alors, tout au commencement de ce siècle nouveau qui n'était plus sien, que le roi apprit l'arrivée d'un petit-fils de Fouquet, de celui qui devait être le maréchal de Belle-Isle. Le moment était bien choisi; une réaction favorable s'était opérée dans la conscience et dans l'entourage du monarque; il n'avait ni assez raison, ni assez tort contre la mémoire du surintendant pour ne pas être disposé à pardonner. Remarquons, en passant, quelle était à cette époque l'intensité du sentiment monarchique : le petit-fils de la victime n'avait pas d'autre ambition que de rentrer en grâce. La main royale avait frappé; on la baisait, et tout était dit.

Quoi qu'il en soit, M. de Belle-Isle recueillit le bénéfice de toutes ces expiations, et fit rapidement son chemin. S'il n'y eut pas dans sa vie une de ces journées éclatantes qui immortalisent un nom en quelques heures, ni une de ces grandes mesures qui retardent la décadence d'une

armée ou d'un peuple, c'est d'abord que ces coups d'État de la fortune et du génie devenaient de plus en plus rares; c'est ensuite parce qu'il eut à lutter, surtout vers la fin, contre de désastreuses influences. D'ailleurs, quoique très-brave et fort habile, il fut moins remarquable comme homme de guerre, que par un certain ensemble de qualités fortes et d'idées hardies, qui le rendait également propre au commandement des troupes et au maniement des affaires. Si nous passons du grave au doux, nous le voyons inspirer et ressentir profondément ces affections de famille que négligèrent ou méconnurent, si vous le voulez absolument, la plupart de ses contemporains. Il aima et pleura sincèrement son frère, le seul qui eût survécu à une famille de quatorze enfants; noble cœur, esprit droit et de bon conseil, qui s'était entièrement dévoué à la gloire fraternelle. Sa seconde femme, née de Béthune, veuve du marquis de Grancey, fut un modèle de sagesse, de grâce exquise et délicate; il sut l'apprécier, et sa douleur, quand il la perdit, eut peine à se laisser distraire par le mouvement de la vie publique. Il fut, j'imagine, de ceux qui, richement doués du don naturel de plaire, habitués à recevoir, en fait d'amitiés et de tendresses, un peu plus qu'ils ne donnent, savent pourtant mettre ce trésor en commun et le faire valoir comme un argent bien placé.

C'est dans ce milieu que naquit le comte de Gisors, et jamais plante rare ne reçut une plus précoce et plus soigneuse culture. Cet enfant, qui semblait appelé à de si hautes destinées et qu'entouraient au berceau de si légitimes espérances, personnifia, dès son plus jeune âge, le suprême accord d'une éducation admirable avec un naturel excellent. Son père n'y épargna rien; la douceur maternelle, se mêlant à ces graves leçons, les rendit plus persuasives et plus pénétrantes. À ces premières influences s'en ajoutèrent d'autres non moins heureuses. Le jeune comte eut pour compagnons ou pour maîtres des hommes instruits, des amis fidèles, de bons militaires, rompus aux secrets du métier. Un peu plus tard, son mariage avec la fille du duc de Nivernais le rapprocha de ce brillant et facile esprit du dix-huitième siècle dont rien ne remplacera le charme, et qui, pris à doses discrètes, ne pouvait qu'aiguiser et assouplir cette âme pure, cette intelligence nette. Il eut ainsi, en la personne de son père et dans le ton général de sa maison, un reste des traditions du grand siècle, et, dans la famille de sa femme, ce je ne sais quoi de plus liant, de plus ouvert, qui, lorsqu'on n'allait pas jusqu'au désordre, donnait aux relations d'intérieur plus de familiarité et de grâce. Ce duc de Nivernais était charmant, et les fragments de ses lettres, cités par M. Camille Rousset, nous le font aimer comme on aime un sourire sur les lèvres d'un malade. Ah! dût-il nous en coûter encore deux ou trois révolutions, qui nous rendra cette perfection de légèreté aimable? Elle vaut bien nos roideurs pédantesques et nos prétentions sans grandeur.

Ainsi, lorsque, pour obéir à l'intelligente volonté de son père, le comte de Gisors se mit à voyager et à faire son tour d'Europe, il se trouvait dans des conditions excellentes. On croit généralement que, pour bien profiter des voyages et en goûter le plaisir dans toute sa plénitude, il faut ne rien laisser au logis, n'être attendu, au retour, ni par une affection, ni par une joie. C'est une erreur. Le cœur humain offre cette contradiction singulière, que le chagrin de n'être pas aimes ne nous semble jamais plus amer qu'au moment où nous aurions à nous séparer de ceux qui nous aimeraient. L'isolement se déplace avec le voyageur, et l'accompagne. Il en garde un fond de découragement et d'aigreur qui éteint ses facultés d'observation ou d'enthousiasme et gâte ses meilleures journées. N'ayant personne à qui faire part de ce qu'il voit, il regarde moins bien, et ses impressions disparaissent une à une, comme si elles glissaient sur le sable. Ce qui nous attache et nous charme dans les lettres écrites par M. de Gisors pendant ses voyages, c'est justement le talent de s'intéresser à tout ce qui est digne de son attention ou de son étude, allié à un sentiment trèsvif des jouissances du chez soi. Par malheur, une grande partie de cette correspondance nous manque. Un ami ou plutôt un parasite de la maison de Belle-Isle avait cru faire merveille en brûlant les papiers du comte de Gisors. Je n'excuse assurément pas le coupable qui s'appelait le chevalier de Mouhy, et qui nous semble plus impardonnable quand nous voyons le parti que M. Camille Rousset a tiré des débris échappés à cet incendie domestique. D'un portrait il a su faire un tableau d'histoire; il s'est aidé de cet épisode presque personnel pour répandre de vives lumières sur une période que notre

amour-propre national voudrait pouvoir supprimer à force de la laisser dans l'ombre. Pourtant, n'y a-t-il pas dans ce petit détail un trait de mœurs, une différence de plus entre le siècle dernier et le nôtre? On tenait beaucoup moins alors à la publicité, et ce qui était écrit pour la famille paraissait ne devoir jamais en sortir. Aux yeux des amis et des serviteurs, une correspondance pouvait être dangereuse ou utile; ils ne se figuraient pas qu'elle pût devenir simplement curieuse. La curiosité est de date récente. Elle nous tient lieu d'autres sources d'inspiration qui se sont taries. Aujourd'hui il semble que ce que l'on écrit n'a de valeur que par la chance d'être un jour imprimé, et que le public attend à la porte pour changer en biographie, en révélation ou en Mémoire, l'expression d'un sentiment tout individuel, s'épanchant dans l'intimité.

Lettres et récits, témoignages des contemporains, des étrangers et même des ennemis, tout s'accorde à nous donner du comte de Gisors une idée qui autorisait toutes les espérances et justifia tous les regrets. A Londres, à Vienne, à Berlin, il sut, sans effort apparent, par des prodiges de tact, par un rare mélange de sagacité et de droiture, d'aménité et de réserve, de gravité et d'enjouement, plaire à tous, réussir à la fois par l'estime et par l'attrait, obtenir d'illustres amitiés qui résistèrent même aux déclarations de guerre, se concilier les suffrages les plus divers : ici, chez un peuple peu disposé à admirer ce qui n'est pas lui; là, auprès d'une impératrice qui avait eu à se plaindre de la France en général et du ma-

réchal de Belle-Isle en particulier; plus loin, sous l'œil d'aigle du roi de Prusse, de ce grand Frédéric qui fut à son siècle ce que le grand Condé fut au sien et Napoléon au nôtre. Autant de stations, autant de juges, autant de concerts de louanges. Même en faisant une part à l'amitié, à la courtoisie, au désir de flatter l'orgueil paternel d'un homme aussi considérable que M. de Belle-Isle, à l'intérêt sympathique qu'inspirait ce jeune sage si différent des jeunes roués de son temps, il en reste assez pour que le doute ne soit pas possible. Oui, par ce qu'il a été, on juge ce que le comte de Gisors aurait pu être.

Sans oser l'avouer, la critique a paru avoir envie de chicaner cette perfection même. C'est surtout les Aristides de vingt ans qu'on s'impatiente d'entendre appeler justes. Cette correction exquise de conduite et de manières, chez un jeune homme si bien doué, étonne, et peu s'en faut qu'elle ne déplaise comme un ciel qui serait toujours sans nuages. On aime à voir la jeunesse jeter, comme on dit, sa gourme, et participer des faiblesses de notre nature avant d'en résumer les grandeurs. On se demande si cette maturité précoce aurait jamais été la maturité véritable, si ce bon sens déjà complet, cette vertu encore sans tache avant la majorité, n'auraient pas été, aux abords de la cinquantaine, une médiocrité respectable. On regrette enfin que ce jeune héros d'histoire ne soit pas un peu plus héros de roman. Il est clair que sa petite femme, qui était une enfant quand il l'épousa et dont il fut à peine le mari, tient fort peu de place dans sa vie. Dans ses lettres, l'amour filial a plus d'éloquence et de feu que la tendresse conjugale. Nous sommes si mauvais, que, pour qu'un personnage historique ou fictif mérite tout notre enthousiasme, nous voulons qu'un peu de passion se soit mêlé en lui à beaucoup de vertu.

Eh bien! si mes souvenirs de jeunesse ne me trompent point, cet assaisonnement même ne manquerait pas absolument à notre admiration. Je me souviens d'avoir lu un roman de madame Sophie Gay, intitulė la Comtesse d'Egmont. La donnée de ce roman était très-simple, et avait un petit air de vraisemblance fort persuasif. Dans tout ce dix-huitième siècle, si futile, si pervers, si enclin à profaner les plus doux et les plus tendres sentiments du cœur, il n'y avait que deux êtres dignes l'un de l'autre, faits l'un pour l'autre : notre délicieux comte de Gisors, et l'adorable Septimanie, fille du duc de Richelieu. Mais, hélas! — et ceci n'est malheureusement que trop conforme à l'histoire, - les deux pères, les deux ducs, les deux maréchaux étaient séparés par une vieille inimitié. L'immoralité scandaleuse du Lovelace français effrayait la famille de Belle-Isle; la noblesse trop récente des descendants de Fouquet servait de texte aux railleries et aux refus de l'incorrigible père de Septimanie. Après bien des orages et à travers des torrents de larmes, elle se laissait marier au comte d'Egmont. M. de Gisors désespéré épousait par obéissance une jeune personne insignifiante, et allait se faire glorieusement tuer à la bataille de Crefeld : je vous assure que c'était très-intéressant.

Je n'en demande pas moins pardon à M. Camille Rous-

set d'avoir mêlé à ses graves et beaux récits cette frivole réminiscence. Rien de plus dangereux, pour un critique, que d'avoir écrit de mauvais romans; il en cherche partout; il est si sûr d'en trouver qui valent mieux que les siens! Rentrons dans le vrai. On ne saurait rendre d'assez sérieux hommages aux chapitres où M. Camille Rousset nous fait assister à la désorganisation de l'armée française, si belle encore et si forte après Turenne. C'est une vraie débacle; partout l'indiscipline et la maraude. En haut, la cour d'un roi Pétaud gouverné par des favorites; le désarroi des esprits et des finances donnant une importance énorme à des hommes d'argent et d'aventures, qui se croient hommes d'État — tels que Pâris-Duverney; la France gaspillée par les grands seigneurs, épuisée par les spéculateurs, déshonorée par les courtisanes et traitée par les empiriques. En bas, le désordre ou l'avarie des subsistances, la détresse des soldats, la misère des officiers inférieurs, amenant des révoltes partielles, des scènes de pillage, un relâchement complet de tous les liens qui attachent le bataillon au régiment, le régiment à l'armée, l'armée au pays. Quel dommage pourtant! Au milieu de ces effrayants symptômes, dans ces années de déchéance, au moment où Rosbach et Crefeld vont déchirer le drapeau de Fontenoy, que de bravoure encore! quelle gaieté! quelles inépuisables ressources d'insouciance dans le péril, de patience dans la fatigue, d'acharnement devant l'ennemi! Et dès qu'un jeune colonel tel que M. de Gisors prend sa tâche au sérieux et prêche d'exemple, comme ces figures martiales rentrent vite dans l'ordre et le devoir! Hélas! plus les soldats sont intelligents et intrépides, plus aussi, en se voyant si mal commandés, ils devaient être enclins à la désobéissance. Qu'après les hommes de guerre et de conseil, les Belle-Isle, les d'Estrées, viennent les généraux Pompadour, les Clermont, les Contades, les Soubise; que de nouvelles défaites achèvent d'exaspèrer la fibre militaire; c'en est fait; les germes de mécontentement et d'indiscipline iront en croissant: quarante ans de ce régime en feront une Révolution... De bonne foi, quand nous voyons ces abus sans nombre, cette effroyable quantité de lieutenants généraux dont on ne sait que faire et qui s'enchevêtrent les uns dans les autres, ces ridicules alternatives d'ordres et de contre-ordres entre la cour et l'armée: quand nous voyons la marquise de Pompadour correspondre avec le général en chef et l'arrière-petit-fils du grand Condé perdre une bataille qu'il lui était si facile de gagner, il vient un moment où on ne s'étonne plus et où on ne s'afflige guère à l'idée que, un demi-siècle plus tard, les généraux auront moins de chevaux et moins de parchemins; qu'ils ne seront plus princes ou ducs; qu'ils, s'appelleront Marceau, Hoche, Joubert, Desaix, Augereau, Masséna, Bonaparte, mais aussi que les batailles s'appelleront Fleurus, Arcole, Marengo, Jemmapes, Valmy, Zurich.

M. Camille Rousset a d'autant plus de droits à nous arracher cet aveu, que son livre est d'une modération admirable. On dirait que cette pure et noble physionomie du comte de Gisors l'a désarmé. Du moins elle lui a porté bonheur. L'œuvre est de tous points excellente; œuvre d'un historien, d'un maître habile à élargir ses cadres, à féconder les documents qu'il a sous la main, à retracer ces détails d'organisation militaire, ces épisodes de guerre et de bataille, où il rivalise de netteté, de relief et de mouvement avec M. Thiers. Il faut bien pourtant que je me dédommage de mon aveu par une remarque et de mes éloges par une malice. Sait-il ce qui, dans son beau récit, m'attriste le plus? Ce ne sont pas les défaites de Rosbach et de Crefeld, effacées par cent victoires; ce n'est pas même la mort prématurée du comte de Gisors, qui, s'il eût vécu, aurait été peut-être une victime de plus pour les massacres de septembre ou les échafauds de la Terreur. C'est l'idée que voici : M. Camille Rousset nous transporte au milieu du dix-huitième siècle; son héros voyage en Angleterre et en Prusse; il trouve à Londres la liberté politique, à Berlin la gloire des armes. Ces deux points de comparaison l'humilient pour la France. Cent vingt ans se sont écoulés, et ils n'ont été ni calmes, ni vides. Il n'y a plus de lord Chatham, ni de grand Frédéric; cependant un jeune Français qui recommencerait aujourd'hui ce double voyage, en rapporterait exactement la même impression, le même sujet de parallèle et de tristesse, pourvu qu'il eût autant de bon sens et de clairvoyance que le comte de Gisors!

## LE PÈRE GRATRY

A L'ACADÉMIE FRANÇAISE

29 mars 1868.

J'allai, l'autre soir, à une première représentation, et j'étais bien fier. Être, pendant quatre heures, partie essentielle du fameux *Tout Paris*, cela vaut la peine qu'on y songe et que l'on s'en vante. Mais, hélas! dès que je fus installé à ma place, je compris qu'il fallait en rabattre. Mes voisins étaient bien plus avancés et bien plus *Tout Paris* que moi; ils avaient assisté à la répétition générale!

Pour eux, ce qui me semblait neuf était déjà vieux, et ce qui me paraissait complet portait les traces d'une mutilation préventive. — Monsieur, me disait mon voisin de droite, il y avait là un trait fort piquant, mais la censure y a mis bon ordre. — Il y avait ici, reprenait mon

voisin de gauche, une scène très-hardie; le directeur s'en est effrayé... ce troisième acte vous fait l'effet d'être un peu terne? Il petillait de jolis mots et d'amusantes malices; on y a posé une sourdine. Bref, à en croire mes bavards, je n'avais plus que les restes de la délicate friandise dont ils s'étaient régalés.

Je ne sais pourquoi ce frivole détail s'offrait obstinément à mon souvenir, pendant les préliminaires de la séance où nous allions entendre tour à tour le Père Gratry et M. Vitet. Est-il permis de comparer ce qui n'est pas comparable? Rien ne ressemble moins à une comédie qu'une séance académique. Celle-là risque de tomber, si elle est trop sérieuse; celle-ci perdrait de son prestige, si elle donnait la moindre envie de rire. L'une, pour atteindre son but, doit nous peindre l'humanité en laid, en faire ressortir les travers et les vices, nous indigner ou nous divertir aux dépens de notre prochain. L'autre manquerait à ses attributions les plus chères, si elle ne nous montrait ses personnages tellement en beau, que nous ne pouvons nous consoler d'avoir perdu les morts qu'en contemplant les vivants. Mêmes différences dans les deux auditoires. Qui oserait chercher un rapport quelconque entre le public des premières représentations théâtrales, brillant, bruyant, toilettes tapageuses, épaules découvertes, - et ces groupes d'une élégance discrète, ces clientes naturelles et légitimes de l'Académie, qui font la joie ou le désespoir de M. Pingard, suivant qu'elles sont exactes ou en retard, qu'il a des places à leur prodiguer ou des excuses à leur offrir?

Ici tout est grave, doux, reposé, recueilli, pénétré des saines influences de la science et de la famille; la couleur des chapeaux et la coupe des robes n'inspirent que des idées spiritualistes; le faubourg Saint-Germain luimème semble, ces jours-là, avoir passé par le quartier latin pour arriver à la docte coupole. Les regards nous parlent de l'Observatoire, les sourires nous viennent du Collège de France; les bêtes, s'il y en avait, seraient déléguées par le Jardin des Plantes; les fleurs seraient cueillies dans les plates-bandes du Luxembourg, si le Luxembourg existait encore.

Au théâtre, le savoir est l'opposé de l'innocence; à l'Académie, il rentre dans ses droits, et n'est que le contraire de l'ignorance. Là nous subissons, tous les soirs, les réalités de la société actuelle; ici, nous retrouvons, une ou deux fois par an, l'illusion de la société disparue.

Quant à croire à je ne sais quel trait de ressemblance qui consisterait pour l'auteur, — je veux dire pour le récipiendaire, — à être obligé de s'atténuer avant de se faire entendre, à voir s'effeuiller sous les ciseaux d'une censure officieuse quelques-unes de ses inspirations les plus fraîches ou les plus vertes, je m'y refuse absolument. Je m'y refuse surtout, quand il s'agit du P. Gratry. On conçoit, à la rigueur, que, si un homme de parti, élu par une émeute ou une taquinerie d'immortels, se présentait au seuil de l'Institut son discours à la main, ses sages collègues auraient à y regarder de près pour s'assurer que son manuscrit ne sert pas d'enveloppe à un revolver.

Mais le P. Gratry! si on avait un reproche à lui adresser, - et Dieu m'en garde! - ce serait de ne pas tenir à la terre, de ne prendre des intérêts, des opinions, des nécessités de ce monde que tout juste ce qu'il en faut pour lester un voyage aérien et emporter vers le ciel une opération algébrique. On prétend que notre époque manque de figures originales; c'est qu'on ne sait pas les chercher. L'originalité, - en prenant ce mot dans son meilleur sans, - tel est, avec bien d'autres mérites, un des traits caractéristiques du nouvel académicien. Voilà un prêtre, qui est un savant; voilà un prêtre, un savant, qui est un homme d'imagination; voilà un prêtre, un savant, un homme d'imagination, qui, au lieu de se borner aux soins habituels de son ministère, à des déductions scientifiques ou à la composition d'une œuvre d'art, emploie ses facultés si diverses à se mesurer avec les plus formidables problèmes du monde moderne. De la politique, lui? le souci de plaire ou de déplaire aux vieux partis qui se rajeunissent ou aux jeunes qui ont terriblement vieilli? allons donc! De tous les débats qui nous passionnent depuis quarante ans, il ferait à peine une pincée de poussière qui tiendrait dans le creux de sa main; et encore cette main la laisserait tomber en s'ouvrant pour nous bénir. Vous le voyez ou vous croyez le voir à vos côtés, et peu s'en faut que vous ne lui parliez, par habitude, de la prospérité des finances sous M. de Villèle, de tout ce que la Révolution de Juillet a coûté à notre chère France, des coups de marteau d'Osman le Superbe, des millions jetés à la rue de la Paix en attendant la guerre, des Titres de

la dynastie napoléonienne, des torts de celui-ci, des griefs de celui-là, des périls pressants, des malheurs à venir. Prenez garde! je ne suis pas sûr qu'il vous écoute, et il est homme à vous demander si Osman est Turc ou Français, si les sénatus-consultes datent de Caton l'Ancien ou si les plébiscites sont contemporains de Caius Gracchus; ou plutôt il n'est plus là, ne le cherchez pas; il s'est envolé sous l'aile de son ange gardien; il va demander à un monde meilleur un mot qui explique et un secret qui guérisse les misères du nôtre. O pouvoir magique d'une belle âme, triplé par la science, l'imagination et la foi! Il y a des cœurs que la science dessèche; il y a des esprits que l'imagination égare; il y a des fidèles qui se figurent avoir tout fait en se calfeutrant contre les courants d'air extérieur. Pour le P. Gratry, rien de pareil; savoir, croire, imaginer, faire servir ce qu'il sait, ce qu'il croit, ce qu'il imagine, au triomphe d'une grande idée d'apaisement universel, le voilà tout entier. En doutez-vous? supposezvous que, par contagion académique, je m'amuse à aligner des phrases, à glaner dans le champ où il ne reste plus rien à cueillir quand M. Vitet y a passé? Laissez-moi vous donner l'avant-goût d'un nouvel ouvrage que le P. Gratry va publier, qui s'appellera la Morale et la loi de l'histoire, et dont j'ai pu, grâce à une amicale entremise, lire les premiers chapitres.

Si l'on prend presque toujours le mot socialiste en mauvaise part, c'est que le socialisme intéresse trop souvent à son triomphe les mauvaises passions de l'homme, et que, dédaignant de chercher ses solutions dans une

sphère supérieure à notre faible nature, il se remet du soin de les découvrir à tout ce qui rend le problème plus dangereux et plus insoluble. Mais le socialiste, c'est-à-dire celui qui veut ramener la société moderne à l'idéal évangélique : « Employez vos richesses à vous faire des amis... Faites l'aumône, et tout est pur en vous... O homme, tune souffriras pas qu'il y ait sur le globe terrestre un seul mendiant et un seul indigent... J'ai eu faim, et vous m'avez nourri; j'ai eu faim, et vous ne m'avez pas nourri... Vous mesurerez les choses de telle manière qu'il y ait entre eux et vous une sorte d'égalité... Les riches sont des aînés, dépositaires des trésors du père de famille, etc., etc. » Celui qui explique la Théologie de l'aumône, le sens divin de ce mot qui signifie pitié du cœur, de ce mot que les dédains aristocratiques et les colères démocratiques peuvent si aisément rendre offensant, celui-là, si on le qualifie de socialiste, n'a pas à se rècrier. On ne l'accuse pas, on ne le flatte pas, on lui rend justice; cette justice qu'il voudrait voir triompher de l'inégalité des conditions, de l'égoïsme des riches, de la haine des pauvres, de la guerre, de la rapine et de l'agiotage!

L'auteur de la Morale et la loi de l'histoire est donc un socialiste chrétien, et le second de ces deux mots corrige suffisamment l'autre. Vous le lirez comme je l'ai lu, avec une émotion profonde. Si j'ai bien compris ses premiers chapitres, voici son point de départ; pardonnez-moi d'être un peu métaphysique. Songez qu'une métaphysique qui arrive à sécher une larme, à

cicatriser une plaie, à alléger une misère, est mille fois préférable aux plus beaux romans et aux plus beaux poëmes!

La science de l'homme, son génie, sa force, sont parvenus à dompter le monde matériel, à assouplir la matière, à la faire entrer dans un ensemble de découvertes et de progrès où, au lieu de combattre et de paralyser notre puissance, elle la décuple. C'est beaucoup... Non, ce n'est rien encore, tant que le problème de la misère n'est pas résolu, tant que les peuples se déchirent et s'entre-tuent, tant que nous voyons nos semblables, nos frères, souffrir, pâtir, mourir de détresse et de faim; et ici on se heurte à une statistique effrayante, à des chiffres impitoyables que je veux taire; car ils assombriraient trop les douces et honnêtes joies d'une journée académique.

Il faut donc, dans la seconde phase, — celle dont notre siècle a l'initiative, — conquérir le monde moral, le ramener à la grande loi de liberté et de justice, le forcer de regagner par la charité, l'union, l'amour et la paix, tout ce qu'il a perdu par la discorde et la guerre. Mais ici se dresse un obstacle. La matière a pu être domptée parce qu'elle est passive, parce qu'elle obéit à des lois invariables; comment régler le monde moral, où tout est variation, résistance, caprice, où la volonté de chacun peut à tous moments troubler l'harmonie de l'ensemble? Le P. Gratry vous le dira dans des développements magnifiques; l'unique moyen, c'est de remonter à l'Évangile; c'est de verser sur ces ombres hantées par nos

vices et nos crimes la lumière divine. En dehors de la foi, il n'est pas une de ces questions qui ne doive produire encore des révolutions sans fin, des calamités sans nombre. Dégagées de leur terrestre alliage, réfugiées dans le sanctuaire, fécondées par l'esprit évangélique, on peut les aborder avec une pieuse hardiesse. Au lieu de les trancher dans le sang et les larmes, on les dénouera dans la joie, la miséricorde et la paix...

- Mais, va-t-on me dire, que nous racontez-vous là? Il s'agit d'une séance de réception à l'Académie française, et vous nous parlez d'un livre qui n'a pas encore paru! C'est que dans ce livre je trouve les mêmes idées que dans le discours du récipiendaire; plus complètes, plus grandioses, plus originales et plus libres. C'est que j'ai en quelque sorte la primeur du livre, tandis que le discours est depuis deux jours dans toutes les mains. Oui, Tout Paris, - non pas précisément celui dont je parlais tout à l'heure, mais le véritable, - sait que la séance a été des plus brillantes; que, longtemps avant l'entrée des académiciens, la salle était comble, que rarement on vit pareil encombrement de tabourets et de strapontins; que cet auditoire élégant et lettré a applaudi comme un seul homme en voyant paraître M. Berryer et M. Thiers, et que l'émotion générale a pris un caractère plus sympathique et plus tendre, lorsque, après ces deux athlètes de nos luttes parlementaires, on a vu s'avancer M. de Montalembert, pâle encore et portant les traces de ses longues souffrances, mais plein d'ardeur, de vie et de courage. On sait que M. de Barante a été dignement loué, que le discours du P. Gratry s'est parfaitement accordé avec le genre d'inspirations et les détails de physionomie que j'ai essayé d'esquisser; que ce discours a obtenu un grand succès; que M. Vitet nous a fait admirer une fois de plus cette perfection exquise dont il possède le secret et dont chacune de ses réponses nous offre le modèle; qu'enfin — ceci entre nous — à force d'ingéniosité, de sagacité et d'éloquence, à force d'avoir lu, aimé, compris, deviné M. de Barante, les deux éminents orateurs sont arrivés à découvrir, dans quelques-uns de ses ouvrages, ce qu'il n'avait peut-être pas songé à y mettre.

Par malheur, il me reste un aveu à vous faire, sans lequel toute ma première page serait inintelligible: là aussi, exactement comme au théâtre, j'ai eu pour voisin un indiscret. A l'entendre, le discours du P. Gratry ne serait pas arrivé intact jusqu'à nos oreilles attentives et charmées. Il y aurait eu des coupures; des abat-jour auraient été posés sur quelques traits de lumière trop vif, pour des yeux fatigués par de savantes veilles ou éblouis par le soleil. Quelques mots trop nets, quelques vivacités de langage auraient provoqué dans le sein de la commission d'éloquentes colères; et comme le costume traditionnel de la vérité est de nature à effaroucher les vertus austères, c'est justement le plus vertueux des hommes, des académiciens et des sénateurs, qui a protesté, la rougeur au front, avec le plus de véhémence.

En ce moment même, le P. Gratry prononçait ces mots : « L'entreprise des Cent-Jours. » — Entreprise! Questa coda non è di questo gatto! murmurai-je dans la

langue de Machiavel, afin de ne pas me compromettre. Mon voisin comprit et reprit : — Il y avait ici attentat; mais l'expression a paru attentatoire, et...

- Pardon! dis-je à mon tour; c'était, ce me semble, le mot propre, surtout pour répondre au sentiment du P. Gratry, qui déteste la guerre et aime la liberté de toute la haine qu'il éprouve contre la Révolution. Attentat n'est nullement synonyme de crime dans l'acception vulgaire et hideuse de ce dernier mot. Voici la définition de mon dictionnaire : « Attentat, entreprise contre les lois; atteinte grave portée aux droits ou priviléges d'une juridiction supérieure, à l'autorité du prince, de la loi ou du gouvernement. » C'est limpide. Or, il y avait, je pense, enmars 1815, non-seulement un marronnier, mais une loi, un gouvernement et un prince. L'homme de génie qui débarquait au golfe Juan ne se proposait probablement pas de respecter cette loi, d'affermir ce gouvernement et de saluer ce prince... donc...
- Je ne dis pas le contraire; mais que voulez-vous? quand on a écrit des préfaces pour des livres de piété, on est au-dessus du profane, et quand on est académicien, on connaît les dictionnaires comme si on les avait refaits. D'ailleurs, on est vertueux ou on ne l'est pas; la vertu a été si souvent accusée d'être improductive et stérile, de nourrir son monde de croûtes de pain et de brouet noir! Il est tout simple qu'elle cherche à se réhabiliter... Sancta simplicitas! L'excellent homme dont nous parlons est ombrageux; il l'était déjà, il y a douze ans, mais d'une tout autre manière. Quand un candidat

allait lui demander son suffrage, il lui faisait subir un interrogatoire: « Étes-vous aussi libéral que moi? Haïssez-vous autant que moi ce que je déteste? » Et le pauvre candidat s'humiliait devant ce modèle de stoïcisme chrétien. A présent, c'est une autre chanson sur un autre air. Lorsque des villes entières se rebâtissent à neuf, pourquoi les consciences ne se rebâtiraient-elles pas?

Pour charmer les ennuis de l'attente, j'avais apporté le nouveau volume de M. Ernest Renan : « Questions contemporaines » — je l'ouvris au hasard, et je lus les lignes suivantes :

« Le janséniste acariâtre, chagrin, disant son bréviaire, pouvait être fermé à bien des idées et hostile à plus d'un progrès légitime; mais il était, du moins, pour les parties austères du travail de la pensée, un auxiliaire utile, et il rendait un immense service au développement sérieux de l'esprit en faisant digue à l'envahissement du monde par l'immoralité, le charlatanisme et la légèreté. »

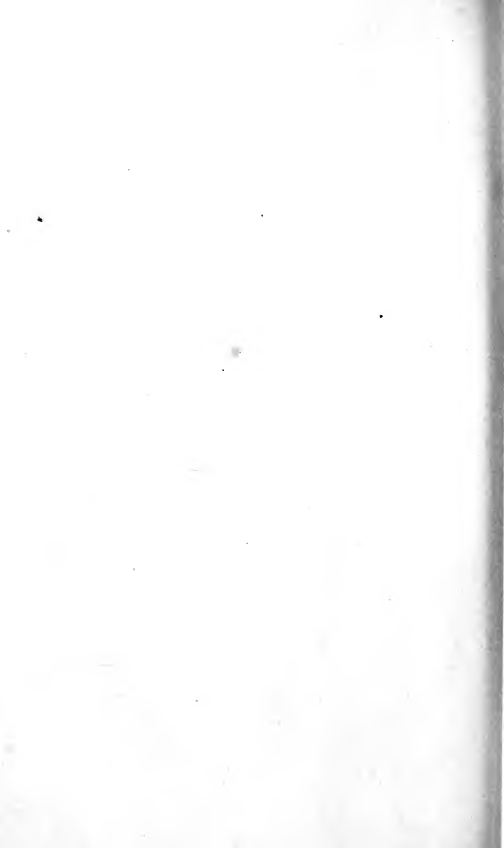
Acariâtre! une digue! immoralité! charlatanisme! Légèreté! Autant de sujets de réflexions mélancoliques. Tâchons de n'être ni immoraux, ni charlatans, ni légers, et songeons que nous n'avons pas le droit d'être acariâtres, puisque, n'étant pas jansénistes, nous n'opposons aucune digue aux accommodements de conscience.

Puis je dis à mon voisin en lui montrant le récipiendaire qui venait d'achever, au milieu d'applaudissements unanimes, sa touchante péroraison, son éloquent appel à

- LE P. GRATRY A L'ACADÉMIE FRANÇAISE. 355 tous les bons sentiments qui peuvent nous régénérer et nous sauver :
- Monsieur, j'ignore quelles sont vos opinions, et il est probable que vous suspecteriez les miennes; mais regardez ce doux et noble visage, entendez vibrer les échos de cette parole généreuse; cherchez ensuite parmi les révolutionnaires de tous les rangs, de tous les âges, de toutes les sectes et de tous les styles; je vous défie de trouver un meilleur citoyen que ce religieux, un plus sincère libéral que ce prêtre.

FIN





## NOTES

Note A. - Page 19.

Au moment où j'écrivais cette page, Paris était encore ému par la manifestation des avocats, lors de la visite du czar au Palais de justice, et par les cris de : Vive la Pologne! qui furent traités de cris séditieux.

Note B. - Page 194.

Une lecture attentive du livre de M. l'abbé Maynard sur Voltaire m'avait donné à penser qu'il n'était pas, qu'il ne pouvait pas être impartial. Aujourd'hui j'en suis sûr.

Note C. — Page 284.

Si vous voulez préciser encore mieux ce trait de mœurs littéraires, voyez, à la page 45 du deuxième volume des *Nouveaux Lundis*, comment M. Sainte-Beuve préludait à ses cruautés d'après coup contre ce pauvre et honnête Gustave Planche.

Note D. - Page 294.

Quelques-uns de mes amis de province me demandent ce que c'est que la Table de Magny. C'est un dîner hebdomadaire, chez un restaurateur de la rue Mazet, dîner fondé par quelques personnages illustres, membres du Sénat ou de l'Institut, savants et beaux esprits, dont la spécialité est de ne pas croire en Dieu. Mais ils remplacent, dit spirituellement Frédéric Béchard, ce Credo incommode par un autre, qui tient à peu près ce langage : « Je crois

358 NOTES.

au génie de mon voisin de droite, au style de mon voisin de gauche, à la gloire de mon vis-à-vis, et surtout à ma gloire, à mon génie et à mon style. » Ce sont les Vendredis de la Table de Magny qui fournissent des convives aux Vendredis-Saints de M. Sainte-Beuve.

Note E. - Page 299.

Un honorable habitant de Limoges, M. Chapoulard, a eu l'obligeance de m'envoyer, à l'appui de ce passage du livre de M. d'Haussonville, une pièce fort curieuse, d'où il résulte que, dès le 10 messidor de l'an III de la République (1795), il y avait déjà des communes qui rappelaient leurs anciens curés. Je prie M. Chapoulard d'agréer mes remercîments.

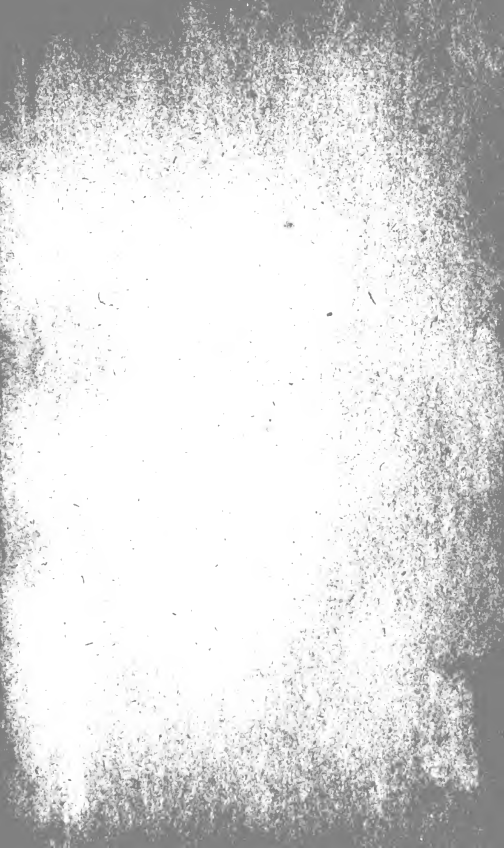
# TABLE DES MATIÈRES

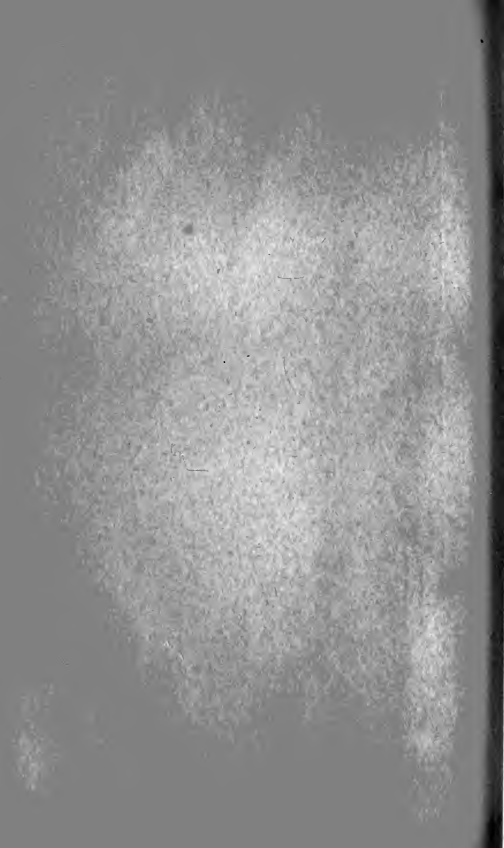
| 1. — Paris                                               | 1         |
|----------------------------------------------------------|-----------|
| II. — Paris nouveau et Paris futur. — Ce qu'on voit dans |           |
| les rues de Paris                                        | 27        |
| III. — M. Beulé                                          | 38        |
| IV. — Le Symbolisme de la Nature                         | <b>52</b> |
| V. — Hernani                                             | 64        |
| VI. — M. Guizot                                          | 101       |
| VII. — Saint Jérôme et sainte Paule                      | 114       |
| VIII. — M. de Montalembert                               | 139       |
| IX. — Voltaire                                           | 180       |
| X. — Encore Voltaire                                     | 194       |
| XI. — Pétrarque                                          | 218       |
| XII La Montagne et les derniers Montagnards              | 230       |
| III. — La Bûche de Noël                                  | 242       |
|                                                          |           |

| 560 | TABLE DES MATIERES.                   |              |
|-----|---------------------------------------|--------------|
| XIV | - M. le Comte d'Haussonville          | 291          |
| XV  | - Le Comte de Gisors                  | <b>53</b> 0  |
| XVI | - Le P. Gratry à l'Académie française | 344          |
|     | Notes                                 | 3 <u>5</u> 7 |

#### FIN DE LA TABLE DES MATIÈRES

PAGIS. - IM. SIMON RAÇON ET COMP., RUE DERFURTH 1







### La Bibliothèque Université d'Ottawa Échéance

Celui qui rapporte un volume rès la dernière date timbrée dessous devra payer une nende de dix sous, plus cinq us pour chaque jour de retard.

# The Library University of Ottawa

Date due

For failure to return a book on or before the last date stamped below there will be a fine of ten cents, and an extra charge of five cents for each additional day.



CE PQ 0282
•P75 1865 V5
C00 PONTMARTIN, NOUVEAUX S
ACC# 1383707

