

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

### Usage guidelines

Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + *Refrain from automated querying* Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + Keep it legal Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

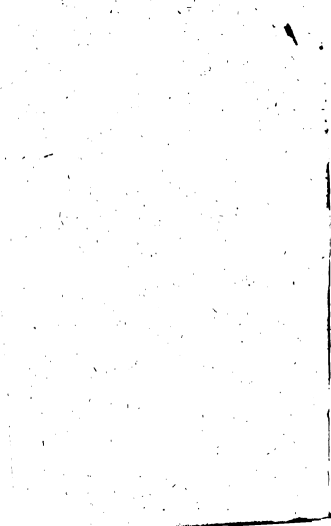
### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/









## **OEUVRES**

### COMPLÈTES

# **DE VAUVENARGUES**.

IMPRIMERIE DE A. BELIN, rue des Mathurins S. J., nº. 14, à Paris.

ġ,

## **OEUVRES**

### COMPLÈTES

# **DE VAUVENARGUES**

#### PRÉCÉDÉES

D'UNE NOTICE SUR SA VIE ET SES OUVRAGES

ET ACCOMPAGNÉES

DES NOTES DE VOLTAIRE, MORELLET, FORTIA, SUARD.

NOUVELLE ÉDITION.

TOME I.



## A PARIS,

CHEZ J. L. J. BRIÈRE, LIBRAIRE, RUE S<sup>t</sup>.-andré-des-arts, nº. 68.

M DCCC XXIII.



### SUR LA VIE ET LES ÉCRITS

## **DE VAUVENARGUES.**

• LUC DE CLAPIERS, marquis de Vauvenargues, issu d'une noble et ancienne famille de Provencé, naquit à Aix le 6 août 1715, époque de la mort de Louis XIV.

Le beau siècle qui venait de finir avait produit, dans presque tous les genres de littérature, des modèles qui n'ont point été égalés; mais il avait répandu en même temps, dans les esprits, des germes de goût et d'émulation qui n'ont pas été stériles.

La destinée des hommes de génie qui ouvrent une carrière, est d'y entrer sans guide, et de laisser loin derrière eux ceux qui tentent de suivre leurs traces; et telle fut la gloire de Corneille, de Molière, de Racine, de La Fontaine, de Bossuet, de La Bruyère; mais le siècle qui a produit Fontenelle, Vol-

÷.,

taire, Montesquieu, Buffon, Rousseau, le siècle qui a perfectionné et assuré la marche de la langue française, qui a répandu la lumière sur tous les objets des connaissances humaines, n'a rien à envier aux plus belles époques de la littérature ; ce siècle même serait digne de s'associer à la célébrité de celui qui l'a précédé, par le seul avantage d'avoir su mieux sentir et mieux apprécier toute la / supériorité des grands écrivains auxquels il n'a pu donner de rivaux. Racine, Molière, La Fontaine, souvent méconnus par leurs contemporains, ont trouvé dans la génération suivante des appréciateurs plus sensibles et plus justes; et c'est dans l'admiration réfléchie des hommes éclairés du dix-huitième siècle que le dix-septième a recu le complément de sa gloire.

Il est dans la nature des choses qu'une époque de goût succède à une époque de génie, et malheureusement cela n'arrive pas toujours. Ce qui est plus rare encore, c'est que le même âge réunisse au perfectionnement du goût les créations du génie. Cette réunion caractérisera le mérite du dix-huitième siècle aux yeux de la postérité, lorsqu'un misérable esprit de parti, né de circonstances extraordinaires, et soutenu par les plus vils motifs, aura cessé de répandre des nuages sur une vérité incontestable pour tous les bons esprits.

Quelques écrivains restreignent beaucoup trop le sens du mot génie, quoiqu'ils n'y aient aucune prétention, ou plutôt parce qu'ils n'y ont aucun droit. Pour moi, je pense que toute production de l'esprit qui offre des idées nouvelles sous une forme intéressante, tout ce qui porte, dans la pensée comme dans l'expression, un caractère de force et d'originalité, est l'œuvre du génie; et, sous ce rapport, je ne crains pas de regarder Vauvenargues comme un homme de génie, quoiqu'il ne puisse pas être mis au premier rang des génies créateurs et des talents originaux.

Il est bien certain qu'il ne dut qu'à la nature le talent qu'il a montré dans ses ouvrages. L'emploi qu'il fit de ses premières années semblait plus propre à l'éloigner des études littéraires qu'à y préparer son esprit

4

et son goût. Une constitution faible et une santé souvent altérée nuisirent au succès des premières instructions qu'il reçut. Elevé dans un collége, il y montra peu d'ardeur pour l'étude, et n'en remporta qu'une connaissance très-superficielle de la langue latine. Appelé de bonne heure au service par sa naissance et le vœu de ses parents, les goûts de la jeunesse et les dissipations de l'état militaire lui firent bientôt oublier le peu qu'il avait appris au collége, et il est mort sans être en état de lire Horace et Tacite dans leur langue.

L'espace dans lequel se renferme la vie toute entière de Vauvenargues composerait à peine la jeunesse d'un homme ordinaire. Il mourut à trente-deux ans ; et , dans une vie si courte, très-peu d'années semblent avoir été employées à le conduire au genre de célébrité auquel il devait parvenir.

Il entra au service en 1734; il avait dixhuit ans, et cette même année il fit la campagne d'Italie, sous-lieutenant au régiment du Roi, infanterie.

Ce n'était pas là une école où il pùt pré-

#### SUR VAUVENARGUES.

5

parer les matériaux de l'Introduction à la connaissance de l'esprit humain; ce n'était pas dans un camp, au milieu des occupations actives de la guerre, qu'un jeune officier de dix-huit ans paraissait devoir trouver des moyens de former son cœur et son esprit au goût de la méditation et de l'étude; mais la nature, en douant Vauvenargues d'un esprit actif, lui avait donné en même temps la droiture d'ame qui en dirige les mouvements, et le sérieux qui accompagne l'habitude de la réflexion.

Il joignait à une ame élevée et sensible le sentiment de la gloire et le besoin de s'en rendre digne : ce sont là les traits qui caractérisent essentiellement ses écrits. Il apportait au service les qualités qui composent le mérite d'un homme d'honneur, plutôt que celles qui servent à le faire remarquer. Sa figure, quoiqu'elle eût de la douceur et ne manquât pas de noblesse, n'avait rien qui le distinguât avantageusement parmi ses camarades. La faiblesse de son tempérament ne lui avait pas permis d'acquérir, dans les exercices du corps, cette supériorité d'a-

1.

dresse et de force qui donne à la jeunesse tant de grâce et d'éclat. Enfin une excessive timidité, tourment ordinaire d'une ame jeune, avide d'estime, et que blesse l'apparence seule d'un reproche, voilait trop souvent les lumières de son esprit, pour ne laisser apercevoir que l'intéressante et douce simplicité de son caractère. C'est près de lui qu'on eût pu concevoir cette pensée qu'il a exprimée depuis avec tant de charme : Les premiers jours du printemps ont moins de grâce que la vertu naissante d'un jeune homme 1. Douce, tempérée, sensible, semblable en tout aux premiers jours du printemps, sa vertu devait se faire aimer d'abord; mais le temps et les occasions pouvaient seuls en développer les heureux fruits.

Il est des écrivains dont on peut aisément consentir à ignorer la vie et le caractère, tout en jouissant des productions de leur esprit et des fruits de leur talent; mais l'écrivain moraliste n'est pas de ce nombre. Il ne suffit pas au précepteur de morale de faire usage de sa raison et de ses lumières, il faut

" Max. 410.

6

que nous croyions que sa conscience a approuvé les règles qu'il dicte à la nôtre ; il faut que le sentiment qu'il veut faire passer dans notre ame paraisse découler de la sienne ; et avant d'accorder à ses maximes l'empire qu'elles veulent exercer sur notre conduite, nous aimons à être persuadés que celui qui les enseigne s'est soumis lui-même à ce qu'elles peuvent avoir de rigoureux.

Ce n'est pas seulement une morale pure, un esprit droit, une raison forte et éclairée qui ont dicté les écrits de Vauvenargues. Le caractère particulier d'élévation qui les distingue ne peut appartenir qu'à une ame d'un ordre supérieur; et la douce indulgence qui s'y mêle aux plus nobles mouvements, ne peut être le simple produit de la réflexion et le résultat des combinaisons de l'esprit; ce doit être encore l'épanchement du plus beau naturel, que la raison a pu perfectionner, mais qu'elle n'aurait pu suppléer.

Vauvenargues, en s'élevant de bonne heure, plutôt par la supériorité de son ame que par la gravité de ses pensées, au-dessus des frivoles occupations de son âge, n'avait

point contracté, dans l'habitude des idées sérieuses, cette austérité qui accompagne d'ordinaire les vertus de la jeunesse; car les vertus de la jeunesse sont plus communément le fruit de l'éducation que de l'expérience; et l'éducation apprend bien aux jeunes gens combien la vertu est nécessaire, mais l'expérience seule peut leur apprendre combien elle est difficile.

Vauvenargues, jeté dans le monde dès les premières années qui suivent l'enfance, apprit à le connaître avant de penser à le juger; il vit les faiblesses des hommes avant d'avoir réfléchi sur leurs devoirs; et la vertu, en entrant dans son cœur, y trouva toutes les dispositions à l'indulgence.

La douceur et la sûreté de son commerce lui avaient concilié l'estime et l'affection de ses camarades, pour la plupart, sans doute, moins sages et moins sérieux que lui; mais, dit Marmontel, qui en avait connu plusieurs, « Ceux qui étaient capables d'apprécier un « si rare mérite, avaient conçu pour lui « une si tendre vénération, que je lui ai « entendu donner par quelques uns le nom

#### TR TAUVENARGUES.

« respectable de père. » Ce nom respectable n'était peut-être pas donné bien sérieusement par de jeunes militaires à un camarade de leur âge ; mais le ton même du badinage, en se mêlant à la justice qu'ils se plaisaient à lui rendre, prouverait encore à quel point Vauvenargues avait su se faire pardonner cette supériorité de raison qu'il ne pouvait dissimuler, mais que sa modeste douceur ne permettait aux autres ni de craindre ni d'envier.

La guerre d'Italie n'avait pas été longue ; mais la paix qui la suivit ne fut pas non plus de longue durée. Une nouvelle guerre ' vint troubler la France en 1741. Le régiment du Roi fit partie de l'armée qu'on envoya en Allemagne, et qui pénétra jusqu'en Bohême. On se rappelle tout ce que les troupes françaises eurent à souffrir dans cette honorable et pénible campagne, et surtout dans la fameuse retraite de Prague<sup>2</sup>, qui s'exécuta au mois de décembre 1742. Le froid fut ex-

<sup>1</sup> La guerre dite de la Succession, après la mort de l'empereur Charles VI, arrivée le 20 octobre 1740. B.

<sup>2</sup> Cette célèbre retraite s'exécuta sous la con-

cessif. Vauvenargues, naturellement faible, en souffrit plus que les autres. Il rentra en France au commencement de 1743, avec une santé détruite; sa fortune, peu considérable, avait été épuisée par les dépenses de la guerre. Neuf années de service ne lui avaient procuré que le grade de capitaine, et ne lui donnaient aucun espoir d'avancement.

Il se détermina à quitter un état, honorable sans doute pour tous ceux qui s'y livrent, mais où il est difficile de se faire honorer plus que des milliers d'autres, lorsque la faveur ou les circonstances ne font pas sortir un militaire de la foule pour l'élever à quelque commandement.

Vauvenargues avait étudié l'histoire et le droit public; l'habitude et le goût du travail, et aussi ce sentiment de ses forces que la modestie la plus vraie n'éteint pas dans un esprit supérieur, lui firent croire qu'il pourrait se distinguer dans la carrière des

duite du maréchal de Belle-Isle, qui sortit de Prague dans la nuit du 16 au 17 décembre 1742, et se rendit à Egra le 26. Le maréchal de Saxe avait tenu la même conduite l'année précédente. B.

#### SUR VAUVENARGUES.

négociations. Il desira d'y entrer, et fit part de son desir à M. de Biron, son colonel, qui, loin de lui promettre son appui, ne lui laissa entrevoir que la difficulté de réussir dans un tel projet. Tout ce qui sort de la route ordinaire des usages, effraie ou choque ceux qui, favorisés par ces usages mêmes, n'ont jamais eu besoin de les braver; et voilà pourquoi les gens de la cour observent d'ordinaire, à l'égard des gens en place, une beaucoup plus grande circonspection que ceux qui, placés dans les rangs inférieurs, ont beaucoup moins à perdre, et par cela même peuvent risquer davantage.

Vauvenargues, malheureux par sa santé, par sa fortune, et surtout par son inaction, sentait qu'il ne pouvait sortir de cette situation pénible que par une résolution extraordinaire. Les caractères timides en société sont souvent ceux qui prennent le plus volontiers des partis extrêmes dans les affaires embarrassantes; privés des ressources habituelles que donne l'assurance, ils cherchent à y suppléer par l'élan momentané du courage; ils aiment mieux risquer une fois une démarche hasardée, que d'avoir tous les jours quelque chose à oser.

Vauvenargues, étranger à la cour, inconnu du ministre dont il aurait pu solliciter la faveur, privé du secours du chef qui aurait pu appuyer sa demande, prit le parti de s'adresser directement au roi, pour lui témoigner le desir de le servir dans les négociations. Dans sa lettre, .il rappelait à sa majesté que les homínes qui avaient eu le plus de succès dans cette carrière étaient ceux-là méme que la fortune en avait le plus éloignés. Qui doit en effet, ajoutait-il, servir votre majesté avec plus de zèle qu'un gentilhomme qui, n'étant pas né à la cour, n'a rien à espérer que de son maître et de ses services ?

Vauvenargues avait écrit en même temps à M. Amelot, ministre des affaires étrangères. Ses deux lettres, comme on le conçoit aisément, restèrent sans réponse. Louis XV n'était pas dans l'usage d'accorder des places sans la médiation de son ministre, et le ministre connaissait trop bien les droits de sa place pour favoriser une démarche où l'on croyait pouvoir se passer de son autorité.

Vauvenargues, ayant donné, en 1744, la démission de son emploi dans le régiment du Roi, écrivit à M. Amelot une lettre que nous croyons devoir transcrire ici.

« Monseigneur,

« Je suis sensiblement touché que la lettre « que j'ai eu l'honneur de vous écrire, et « celle que j'ai pris la liberté de vous adres-« ser pour le roi, n'aient pu attirer votre « attention. Il n'est pas surprenant, peut-« être, qu'un ministre si occupé ne trouve « pas le temps d'examiner de pareilles lettres; « mais, monseigneur, me permettrez-vous « de vous dire que c'est cette impossibilité « morale où se trouve un gentilhomme, qui « n'a que du zèle de parvenir jusqu'à son « maître, qui fait le découragement que l'on « remarque dans la noblesse des provinces, « et qui éteint toute émulation. J'ai passé, « monseigneur, toute ma jeunesse loin des « distractions du monde, pour tâcher de « me rendre capable des emplois où j'ai cru

1.

14

« que mon caractère m'appelait ; et j'osais « penser qu'une volonté si laborieuse me « mettrait du moins au niveau de ceux qui « attendent toute leur fortune de leurs in-« trigues et de leurs plaisirs. Je suis pénétré, « monseigneur, qu'une confiance que j'avais « principalement fondée sur l'amour de mon « devoir, se trouve entièrement décue. Ma « santé ne me permettant plus de continuer « mes services à la guerre, je viens d'écrire « à M. le duc de Biron pour le prier de « nommer à mon emploi. Je n'ai pu, dans « une situation si malheureuse , me refuser « à yous faire connaître mon désespoir. Par-« donnez-moi, monseigneur, s'il me dicte « quelque expression qui ne soit pas assez « mesurée.

« Je suis, etc. »

Cette lettre, que personne peut-être n'eût voulu se charger de présenter au ministre, valut à Vauvenargues une réponse favorable, avec la promesse d'être employé lorsque l'occasion s'en présenterait. Mais un triste incident vint tromper ses espérances. Il SUR VAUVENARGUES.

était retourné au sein de sa famille pour se livrer en paix aux études qu'exigeait la carrière où il se croyait près d'entrer, lorsqu'il fut atteint d'une petite vérole de l'espèce la plus maligne, qui défigura ses traits, et le laissa dans un état d'infirmité continuelle et sans remède. Ainsi ce jeune homme, plein d'énergie dans le caractère, d'activité dans l'esprit, de générosité dans les sentiments, se vit condamné à perdre dans l'obscurité tant de dons précieux, en attendant qu'une mort douloureuse vînt terminer, à la fleur de son âge, une vie où n'avait jamais brillé un instant de bonheur.

Ce fut alors que conservant pour toute ressource cette même philosophie qui l'avait dirigé toute sa vie dans la pratique des vertus, il ne trouva de consolation que dans l'étude et l'amour des lettres, qui, dans tous les temps, l'avaient soutenu contre toutes les contrariétés qu'il avait éprouvées. Il s'occupa à revoir et à mettre en ordre les réflexions et les petits écrits qu'il avait jetés sur le papier dans les loisirs d'une vie si agitée; il publia, en 1746, son Introduction

#### RUTICE

à la connaissance de l'esprit humain, ouvrage qui étonna ceux qui étaient en état de l'apprécier, et qui doit faire regretter ce qu'on aurait pu attendre de l'auteur, si une mort prématurée ne l'avait pas enlevé à la gloire que son génie semblait lui promettre.

J'ai dit que Vauvenargues avait eu une éducation fort négligée. Privé des secours qu'il aurait pu trouver dans l'étude des grands écrivains de l'antiquité, toute sa littérature se bornait à la connaissance des bons auteurs français. Mais la nature lui avait donné un esprit pénétrant, un sens droit, une ame élevée et sensible. Ces qualités sont bien supérieures aux connaissances pour former le goût; et peut-être même que le défaut d'instruction, en laissant à son excellent esprit plus de liberté dans ses développements, a-t-il contribué à donner à ses écrits ce caractère d'originalité et de vérité qui les distingue.

L'étude des grands modèles de l'antiquité est d'une ressource infinie pour les hommes qui cultivent la littérature ; elle sert à étendre l'esprit, à diriger le goût, à féconder

17

le talent ; mais elle n'est pas aussi nécessaire à celui qui se livre à l'étude de la morale et de la philosophie ; il a plus besoin d'étudier le monde que les livres, et de chercher la vérité dans ses propres observations que dans celles des autres.

Un esprit droit et vigoureux, réduit à ses seules forces, est obligé de se rendre raison de tout à lui-même, parce qu'on ne lui a rendu raison de rien; il trouve en lui ce qu'il n'aurait point trouvé au dehors, et va plus loin qu'on ne l'aurait conduit. S'il se soustrait par ignorance aux autorités qui auraient pu éclairer son jugement, il échappe également aux autorités usurpées qui auraient pu l'égarer. Rien ne le gêne dans la route de la vérité; et s'il arrive jusqu'à elle, c'est par des sentiers qu'il s'est tracés luimême : il n'a marché sur les pas de personne.

Ces réflexions pourraient s'appuyer de beaucoup d'exemples. Aristote et Platon n'avaient pas eu plus de modèle qu'Homère. Virgile aurait été peut-être plus grand poète s'il n'avait pas eu sans cesse Homère devant

2.

les yeux ; car il n'est véritablement grand que par le charme du style, où il ne ressemble point à Homère.

Corneille créa la tragédie française avant d'avoir cherché dans Aristote les règles de l'art dramatique. Pascal avait peu lu, ainsi que Malebranche ; tous les deux méprisaient l'érudition. Buffon, occupé de ses plaisirs jusqu'à l'âge de trente-cinq ans, trouva dans la force naturelle de son esprit le secret de ce style brillant et pittoresque dont il a embelli les tableaux de la nature. L'ignorance qui tue d'inanition les esprits faibles, devient pour les esprits supérieurs un stimulant qui les contraint à employer toutes leurs forces.

On doit croire cependant que si Vauvenargues avait poussé plus loin sa carrière, il aurait senti la nécessité d'une instruction plus étendue pour agrandir la sphère de ses idées. Il aurait voulu porter sa vue sur un plus grand horizon, et il n'en eût que mieux jugé des objets après s'être habitué à ne voir que par lui-même.

Une partie de nos erreurs vient sans doute du défaut de lumières ; une plus grande partie

18

vient des fausses lumières qu'on nous présente. Celui qui se borne aux erreurs de son propre esprit, s'épargne au moins la moitié de celles qui pourraient l'égarer. Les sots, dit Vauvenargues, n'ont pas d'erreurs en leur propre et privé nom. Vauvenargues, lui-même, n'en est pas exempt sans doute; mais ses erreurs sont bien à lui : celles qu'on peut lui reprocher tiennent, comme celles de tous les bons esprits, à une vue incomplète de l'objet et à la précipitation du jugement. Il ne doit aussi qu'à lui un grand nombre de vérités qu'il a puisées dans une ame supérieure aux illusions de la vanité comme aux subterfuges des faiblesses, et dans un esprit indépendant des préjugés établis par la mode, ainsi que des opinions accréditées par des noms imposants.

En 1743, peu de temps après son retour de Bohême, Vauvenargues entra en correspondance avec Voltaire, qui était alors dans tout l'éclat de sa renommée, disputant la gloire à la jalousie et à la malignité, éclipsant ses rivaux par la supériorité et la variété de ses talents, et conquérant l'empire littéraire à force de victoires.

Tous ceux qui aimaient et cultivaient les lettres, les jeunes gens surtout, le regardaient comme l'arbitre du goût et le dispensateur de la réputation; ils ambitionnaient son suffrage, lui adressaient leurs écrits, et regardaient une réponse de lui comme un encouragement, et un éloge, qui n'était d'ordinaire qu'un compliment, comme un brevet d'honneur. On ignore d'ailleurs les circonstances qui occasionèrent le commerce de lettres qui s'établit entre Voltaire et Vauvenargues avant qu'ils se fussent rencontrés.

La comparaison du mérite de Corneille et de Racine forme le sujet de la première lettre de Vauvenargues à Voltaire. Celui-ci, toujours flatté des hommages que lui attirait sa célébrité, négligeait rarement de les payer par des témoignages d'estime et de bienveillance. Mais il ne se contenta pas de répondre à la confiance de Vauvenargues par des phrases obligeantes; il se plut à y joindre des conseils utiles, en modérant l'excès du zèle qui portait ce jeune militaire à rabaisser Corneille pour élever Racine et le venger des préventions injustes de quelques vieux

#### SUR VAUVENARGUES.

partisans du père du théâtre. Il est assez curieux de voir, dans cette correspondance, Voltaire, admirateur non moins passionné de Racine que Vauvenargues, défendre en même temps, contre des critiques fausses ou exagérées, le génie de ce même Corneille, dont on l'a depuis accusé, avec si peu de raison, d'être le détracteur jaloux et le censeur injuste.

On voit que Vauvenargues, éclairé par le goût de Voltaire, rectifia ses premières idécs sur Corneille. Les opinions qu'il avait exposées dans sa première lettre, se retrouvent avec quelques adoucissements dans le chapitre de ses OEuvres, intitulé : Corneille et Racine. L'analyse qu'il y fait du caractère propre des tragédies de Racine et de l'inimitable perfection de son style, a été le type des jugements qu'en ont portés depuis les critiques les plus éclairés, et a servi comme de signal à la justice universelle qu'on a rendue dès-lors à l'auteur de Phèdre et d'Athalie. On peut dire que ce sont Voltaire et Vauvenargues qui ont fixé les premiers le rang que ce grand poète a pris dans l'opinion, et

21

qu'il conservera sans doute dans la postérité.

Quant à Corneille, Vauvenargues ne put jamais se résoudre à rendre à ce puissant génie la justice qu'il méritait ; mais le jugement qu'il en portait, tenait plus à son caractère qu'à son goût. Moins touché de la peinture des vertus sévères et des sentiments exaltés, peu conformes à la douceur de son ame, que choqué du faste qui s'y mêle quelquefois et qui blessait la simplicité et la modestie de son caractère, il ne pouvait pas s'élever à cette admiration passionnée qui transporte les ames capables de s'en pénétrer, et leur donne souvent des émotions plus délicieuses que la peinture des affections plus douces et plus tendres. Les raisonnements de Voltaire ne purent entièrement changer ses idées à cet égard. Trop modeste pour ne pas céder quelquefois au jugement d'un homme dont le goût naturellement exquis était encore perfectionné par des études approfondies de l'art, il avait en même temps l'esprit trop indépendant pour admirer sur parole des beautés dont il n'avait pas le sentiment.

22

Ses fragments sur Bossuet et Fénélon sont remarquables, non-seulement par la justesse avec laquelle il a saisi le caractère propre de leur talent, mais encore par l'art avec lequel il a su prendre le style de l'un et de l'autre, en parlant de chacun d'eux. Ne croit-on pas lire une page de Télémaque, en lisant cette apostrophe à Fénélon : « Né pour cultive: « la sagesse et l'humanité dans les rois, ta « voix ingénue fit retentir au pied du trône « les calamités du genre humain foulé par « les tyrans, et défendit contre les artifices « de la flatterie la cause abandonnée des « peuples. Quelle bonté de cœur ! quelle « sincérité se remarque dans tes écrits ! quel « éclat de paroles et d'images ! Qui sema « jamais tant de fleurs dans un style si na-« turel, si mélodieux et si tendre? Qui orna « jamais la raison d'une si touchante parure? « Ah ! que de trésors d'abondance dans ta « riche simplicité ! »

Vauvenargues, dans ces fragments, défend Fénélon contre Voltaire, qui admirait médiocrement sa belle prose, encore qu'un peu trainante; comme il défendit contre lui

La Fontaine et Pascal. Voltaire était moins touché d'une tournure naïve que d'une pensée brillante, et il aurait mieux aimé qu'un homme aussi dévot que Pascal ne fût pas un homme de génie. Malgré l'admiration et l'attachement qu'il avait voués à Voltaire, Vauvenargues ne craignait pas de le contredire, et dans le brillant portrait qu'il fait de ses talents et de ses ouvrages, il ne dissimule pas les défauts qu'il y remarque.

Boileau et La Bruyère sont appréciés par Vauvenargues avec autant de finesse que de goût; mais il n'a pas senti également le mérite de Molière, et l'on ne doit pas s'en étonner. Indulgent et sérieux, il était peu frappé du ridicule, et il avait trop réfléchi sur les faiblesses humaines, pour qu'elles pussent lui causer beaucoup de surprise. Les caractères qu'il a essayé de tracer dans le genre de La Bruyère, sont saisis avec finesse, dessinés avec vérité, mais non avec l'énergie et la vivacité de couleurs qu'on admire dans son modèle. On voit qu'en observant les caractères, les passions, les ridicules des hommes, il apercevait moins l'effet qui en

24

résulte pour la société, que la combinaison des causes qui les produisent; accoutumé à rechercher les rapports qui les expliquent, plutôt que les contrastes qui les font ressortir, il était trop occupé de ce qui les rend plaisants. Pascal, celui de nos moralistes qui a le plus profondément pénétré dans les misères des hommes, n'a ni ri, ni fait rire à leurs dépens. C'est une étude sérieuse que celle de l'homme considéré en lui-même. Les faiblesses, qui dans certaines circonstances peuvent le, rendre ridicule, méritent bien aussi d'être observées avec attention : les effets les plus graves peuvent en résulter.

« Ne vous étonnez pas, dit Pascal, si cet « homme ne raisonne pas bien à présent ; une « mouche bourdonne à son oreille, et c'est « assez pour le rendre incapable de bon con-« seil. Si vous voulez qu'il puisse trouver la « vérité, chassez cet animal qui tient sa rai-« son en échec, et trouble cette puissante « intelligence qui gouverne les cités et les « royaumes. »

La plupart de nos écrivains moralistes 1. 3

n'ont examiné l'homme que sous une certaine face. La Rochefoucauld, en démêlant jusque dans les replis les plus cachés du cœur humain, les ruses de l'intérêt personnel, a voulu surtout les mettre en contraste avec les motifs imposants sous lesquels elles se déguisent. La Bruvère, avec des vues moins approfondies peut-être, mais plus étendues et plus précises, a peint de l'homme, a dit un excellent observateur ', l'effet qu'il produit dans le monde; Montaigne, les impressions qu'il en recoit, et V auvenargues les dispositions qu'il  $\gamma$  porte<sup>2</sup>; et c'est en cela que Vauvenargues se rapproche surtout de Pascal. Mais la différence du caractère et de la destination de ces deux profonds écrivains en a mis une bien grande dans le but de leurs méditations et dans le résultat de leurs maximes. Pascal, voué à la solitude, a examiné les hommes sans chercher à en tirer parti, et comme des instruments qui ne sont

<sup>1</sup> Mademoiselle Pauline de Meulan, aujourd'hui madame Guizot. B.

<sup>2</sup> Mélanges de littérature de Suard, tom. 1, pag. 309. Paris, 1803. B.

#### SUR VAUVENARGUES.

plus à son usage; il a pénétré, aussi avant peut-être qu'on puisse le faire, dans la profondeur des faiblesses et des misères hu-' maines : mais il en a cherché le principe dans les dogmes de la religion, non dans la nature de l'homme : et ne considérant leur existence ici-bas que comme un passage d'un instant à une existence éternelle de bonheur ou de malheur, il n'a travaillé qu'à nous détacher de nous-mêmes par le spectacle de nos infirmités, pour tourner toutes nos pensées et tous nos sentiments vers cette vie éternelle, seule digne de nous occuper. Vauvenargues, au contraire, a eu pour but de nons élever au-dessus des faiblesses de notre nature par des considérations tirées de notre nature même et de nos rapports avec nos semblables. Destiné à vivre dans le monde, ses réflexions ont pour objet d'enseigner à connaître les hommes pour en tirer le meilleur parti dans la société. Il leur montre leurs faiblesses pour leur apprendre à excuser celle des autres. « Je crois, a dit « Voltaire ', que les pensées de ce jeune

' Voyez la note inédite de Voltaire à la p. 59. B.

27

« militaire seraient aussi utiles à un homme « du monde fait pour la société , que celles « du héros de Port-Royal pouvaient l'être à « à un solitaire qui ne cherche que de nou-« velles raisons pour haïr et mépriser le genre « humain. »

Vraisemblablement un peu d'humeur contre Pascal s'est mêlée à son amitié pour Vauvenargues, quand il a écrit ce jugement, peut-être exagéré, mais non dépourvu de vérité sous certains rapports. Pascal semble un être d'une autre nature, qui observe les hommes du haut de son génie, et les considère d'une manière générale qui apprend plus à les connaître qu'à les conduire. Vauvenargues, plus près d'eux par ses sentiments, en les instruisant par des maximes, cherche à les diriger par des applications particulières. Pascal éclaire la route, Vauvenargues indique le sentier qu'il faut suivre ; les maximes de Pascal sont plus en observations, celles de Vauvenargues plus en préceptes.

« C'est une erreur dans les grands, dit-« il, de croire qu'ils peuvent prodiguer sans « conséquence leurs paroles et leurs promes-

20

« ses. Les hommes souffrent avec peine qu'on « leur ôte ce qu'ils se sont en quelque sorte « approprié par l'espérance. »

«Le fruit du travail est le plus doux plaisir.»

« Il faut permettre aux hommes d'être un « peu inconséquents, afin qu'ils puissent re-« tourner à la raison quand ils l'ont quittée, « et à la vertu quand ils l'ont trahie. »

« La plus fausse de toutes les philosophies « est celle qui , sous prétexte d'affranchir les « hommes des embarras des passions , leur « conseille l'oisiveté. »

On a observé que le sentiment encourageant qui a dicté la doctrine de Vauvenargues, et la manière en quelque sorte paternelle dont il la présente, semblent le rapprocher beaucoup plus des philosophes anciens que des modernes. La Rochefoucauld humilie l'homme par une fausse théorie; Pascal l'afflige et l'effraie du tableau de ses misères; La Bruyère l'amuse de ses propres travers; Vauvenargues le console et lui apprend à s'estimer.

Un écrivain anonyme qui a publié ' un

<sup>4</sup> Madame Guizot, dans ses Essais de litté-3.

jugement sur Vauvenargues, plein de finesse et de justesse, et dont j'ai déjà emprunté quelques idées, me fournira encore un passage qui vient à l'appui de mes observations. « Presque tous les anciens, dit - il, « ont écrit sur la morale ; mais chez eux elle « est toujours en préceptes, en sentences « concernant les devoirs des hommes, plutôt « qu'en observations sur leurs vices ; ils s'at-« tachent à rassembler des exemples de ver-« tus, plutôt qu'à tracer des caractères odieux « ou ridicules. On peut remarquer la même « chose dans les écrits des sages indiens, et « en général des philosophes de tous les pays « où la philosophie a été chargée d'ensei-« gner aux hommes les devoirs de la morale « usuelle. Parmi nous, la religion chrétienne « se chargeant de cette fonction respectable, « la philosophie a dû changer le but de ses « études, son application et son langage ; « elle n'avait plus à nous instruire de nos de-« voirs, mais elle pouvait nous éclairer sur « ce qui en rendait la pratique plus difficile. rature et de morale, p. 53; et dans les Mélanges de littérature de Suard, tom. 1, p. 301. B.

« Les premiers philosophes étaient les pré-« cepteurs du genre humain ; ceux-ci en ont « été les censeurs ; ils se sont appliqués à dé-« mêler nos faiblesses au lieu de diriger nos « passions ; ils ont surveillé , épié tous nos « mouvements ; ils ont porté la lumière par-« tout ; par eux toute illusion a été détruite ; « mais Vauvenargues en avait conservé une , « c'était l'amour de la gloire. »

Mais l'homme est-il donc si mauvais ou si bon qu'il n'y ait en lui que des sentiments dangereux à détruire, ou qu'il n'y en ait pas d'utiles à lui inspirer ? Tant de force, perduc quelquefois à surmonter les passions, ne serait-elle pas mieux employée à diriger les passions vers un but salutaire? Vauvenargues pensait comme Sénèque qu'apprendre la vertu c'est désapprendre le vice. Jeune. sensible, plein d'énergie, d'élévation, d'ardeur pour tout ce qui est beau et bon, il a porté toute la chaleur de son ame dans des recherches philosophiques, où d'autres n'ont porté que les lumières de leur esprit, blessés par le spectacle du mal et trop aisément découragés par l'expérience. Les conseils des

vieillards, dit-il quelque part, sont comme le soleil d'hiver, ils éclairent sans échauffer.

Vauvenargues, voyant arriver le terme de sa vie, et privé de tout ce qui aurait pu embellir cette vie qu'il avait consacrée à la vertu, n'écrivait que pour faire sentir le charme et les avantages de la vertu.

« L'utilité de la vertu, dit-il, est si mani-« feste que les méchants la pratiquent par « intérêt. »

« Rien n'est si utile que la réputation, et « rien ne donne la réputation si sûrement « que le mérite. »

« Si la gloire peut nous tromper, le mérite « ne peut le faire; et s'il n'aide à notre for-« tune, il soutient notre adversité. Mais pour-« quoi séparer des choses que la raison même « a unies? Pourquoi distinguer la vraie gloire « du mérite, qui en est la source et dont elle « est la preuve. »

Et celui qui écrivait ces réflexions n'avait pu, avec un mérite si rare, parvenir à la fortune, ni même à la gloire qui l'eût consolé de tout. Mais séparant, pour ainsi dire, sa cause de la considération générale de l'humanité, il ne croyait pas que sa destinée particulière fût d'un poids digne d'être mis dans la balance où il pesait les biens et les maux de la condition humaine.

Ceux qui l'ont connu rendent témoignage de cette paix constante, de cette indulgente bonté, de cette justice de cœur et de cette jutesse d'esprit, qui formèrent son caractère, et que n'altérèrent jamais ses continuelles souffrances. Je l'ai toujours vu, dit Votaire ', le plus infortune des hommes et le plus tranquille.

C'était à Paris, où il passa les trois dernières années de sa vie, qu'il s'était lié avec Voltaire de cette affection tendre et profonde qui en fit la plus douce consolation. Voltaire, âgé alors de plus de cinquante ans, environné des hommages de l'Europe entière qu'il remplissait de son nom, éprouvait, pour ce jeune mourant, une amitié mêlée de respect.

Marmontel, qui dut à Voltaire la connaissance de Vauvenargues, donne une idée in-

<sup>1</sup> Éloge funèbre des officiers morts dans la gueire de 1741.

téressante du charme de son commerce et de ses entretiens. « En le lisant, dit Mar-« montel ', je crois encore l'entendre; et « je ne sais si sa conversation n'avait pas « même quelque chose de plus animé, de « plus délicat que ses divins écrits. »

Il écrit ailleurs <sup>2</sup> : « Vauvenargues con-« naissait le monde et ne le méprisait point. « Ami des hommes, il mettait le vice au « rang des malheurs, et la pitié tenait dans « son cœur la place de l'indignation et de la « haine. Jamais' l'art et la politique n'ont eu « sur les esprits autant d'empire que lui en « donnaient la bonté de son naturel et la « douceur de son éloquence. Il avait toujours « raison et personne n'en était humilié. L'af-« fabilité de l'ami faisait aimer en lui la su-« périorité du maître.

L'indulgente vertu nous parlait par sa bouche.

« Doux , sensible , compatissant , il tenait

<sup>1</sup> Lettre de Marmontel à madame d'Espagnac. Voyez, pages 63 et suiv.

Note à l'Epître dédicatoire de Denis-le-Tyran.

« nos ames dans ses mains. Une sérénité inal-« térable dérobait ses douleurs aux yeux de « l'amitié. Pour soutenir l'adversité, on n'a-« vait besoin que de son exemple; et témoin « de l'égalité de son ame, on n'osait être mal-« heureux avec lui. »

Ce n'était point là le spectacle que Sénèque regarde comme digne des regards de la Divinité : L'homme de bien luttant contre le malheur. Vauvenargues n'avait point à lutter : son ame était plus forte que le mal.

Ce n'était que par un excès de vertu, dit Voltaire, que Vauvenargues n'était point malheureux; parce que cette vertu ne lui coûtait point d'effort. Un sentiment vif et profond des joies que donne la vertu le soutenait et le consolait; et il ne concevait pas qu'on pût se plaindre d'être réduit à de tels plaisirs.

« On ne peut être dupe de la vertu, écri-« vait-il; ceux qui l'aiment sincèrement y « goûtent un secret plaisir et souffrent à s'en « détourner. Quoi qu'on fasse aussi pour la « gloire, jamais ce travail n'est perdu s'il

« tend à nous en rendre digne. » Cette réflexion révèle le secret de toute sa vie.

Un sentiment de lui-même, aussi noble que modeste, a pu dicter cette autre pensée : « On doit se consoler de n'avoir pas les grands « talents comme on se console de n'avoir pas « les grandes places. On peut être au-dessus « de l'un et de l'autre par le cœur. »

Avec une élévation d'ame si naturelle et en même temps une raison si supérieure, Vauvenargues devait être bien éloigné de goûter un certain scepticisme d'opinion qui commençait à se répandre de son temps, que les imaginations exaltées prenaient pour de l'indépendance, et qui ne prouvait, dans ccux qui le professaient, que l'ignorance des véritables routes qui conduisent à la vérité. Il réprouvait « ces maximes qui, nous pré-« sentant toutes choses comme incertaines . « nous laissent les maîtres absolus de nos ac-« tions ; ces maximes qui anéantissent le mé-« rite de la vertu, et n'admettant parmi les « hommes que des apparences, égalent le « bien et le mal; ces maximes qui avilissent « la gloire comme la plus insensée des vanités;

« qui justifient l'intérêt, la bassesse et une « brutale indolence. »

Comment Vauvenargues, s'écrie Voltaire, avait-il pris un essor si haut dans le siècle des petitesses ? Je répondrai : c'est que Vauvenargues, en profitant des lumières de son siècle, n'en avait point adopté l'esprit, cet esprit du monde, si vain dans son fonds, dit-il lui-même, par lequel il reproche à de grands écrivains de s'être laissé corrompre en sacrifiant au desir de plaire et à une vaine popularité la rectitude de leur jugement et la conscience même de leurs opinions. Vauvenargues put apprendre par sa propre expérience combien cette complaisance qu'il blâme est souvent nécessaire au succès des meilleurs ouvrages. L'introduction à la connaissance de l'esprit humain parut en 1746. et n'eut qu'un succès obscur. Un ouvrage sérieux, quelque mérite qui le recommande, s'il paraît sans nom d'auteur, s'il n'est annoncé par aucun parti, ni favorisé par aucune circonstance particulière, ne peut sttirer que faiblement l'attention publique.

Des hommes qui ont vécu dans le monde, 1. 4

vu la cour, occupé des places importantes, obtenu quelque considération, imaginent difficilement qu'en morale et en philosophie pratique, ils puissent jamais avoir besoin d'apprendre quelque chose. Cette partie des connaissances humaines devient pour eux un objet de spéculation, un amusement de l'esprit qui ne leur paraît digne d'occuper leur esprit qu'autant qu'elle leur offre quelques idées un peu singulières, qu'ils puissent trouver leur compte à attaquer ou à défendre. On conçoit qu'un ouvrage de littérature oblienne, en paraissant, un succès à peu près général ; mais un ouvrage de morale ou de philosophie ne peut faire d'abord qu'une faible sensation ; il faut que les idées nouvelles qu'il renferme captivent assez l'attention pour lui susciter des adversaires et des défenseurs. et que l'esprit de parti vienne à l'appui du raisonnement pour fixer l'opinion sur le mérite de l'auteur et de l'ouvrage. Autrement il sera lu, estimé et loué par quelques bons esprits; mais ce n'est que par une communication lente et presque insensible que l'opinion des bons esprits devient celle du pu-

blic. Tous les hommes éclairés qui ont parlé de Vauvenargues, l'ont regardé comme un esprit d'un ordre supérieur, observateur profond et écrivain éloquent; qui avait observé la nature sous de nouvelles faces et donné à la morale un-caractère plus touchant qu'on ne l'avait fait encore. Ils fuuent frappés surtout de cet amour si pur de la vertu qui se reproduit sous toutes sortes de formes dans ses ouvrages, et qui en dicte tous les résultats. La gloire et la vertu, voilà les deux grands mobiles qu'il propose à l'homme pour élever ses pensées et diriger ses actions, les deux sources de son bonheur, qu'il regarde comme inséparables.

Vauvenargues ne concevait pas que le vice pût jameis être hon à quelque chose; contre l'opinion de quelques écrivains qui pensent qu'il y a des vices attachés à la nature, et par cette raison inévitables; des vices, s'ils osaient le dire, nécessaires et presque innocents.

« On a demandé si la plupart des vices ne « concourent pas au bien public, comme les « plus pures vertus. Qui ferait fleurir le

3q

« commerce sans la vanité, l'avarice, etc. ? « Mais si nous n'avions pas de vices, nous « n'aurions pas ces passions à satisfaire, et « nous ferions par devoir ce qu'on fait par « ambition, par orgueil, par avarice. Il est « donc ridicule de ne pas sentir que le vice « seul nous empêche d'être heureux par la « vertu.... et lorsque les vices vont au bien, « c'est qu'ils sont mêlés de quelques vertus, « de patience, de tempérance, de courage.»

« Le vice n'obtient point d'hommage réel. « Si Cromwel n'eût été prudent, ferme ; la-« borieux , libéral , autant qu'il était ambi-« tieux et remuant , ni sa gloire ni sa for-« tune n'auraient couronné ses projets ; car « ce n'est pas à ses défauts que les hommes se « sont rendus , mais à la supériorité de son « génie. »

« Il faut de la sincérité et de la droiture, « même pour séduire. Ceux qui ont abusé « les peuples sur quelque intérêt général, « étaient fidèles aux particuliers. Leur habi-'« leté consistait à captiver les esprits par des « avantages réels..... Aussi les grands ora-« teurs, s'il m'est permis de joindre ces deux

« choses, ne s'efforcent pas d'imposer par « un tissu de flatteries et d'impostures, par « une dissimulation continuelle et par un lan-« gage purement ingénieux. S'ils cherchent « à faire illusion sur quelque point princi-« pal, ce n'est qu'à force de sincérité et de « vérités de détail; car le mensonge est fai-« ble par lui-même. »

Les arts du style, les mouvements même de l'éloquence ne valent pas ce ton simple d'une raison puissante, vouée à la défense des plus nobles sentiments. Mais la supériorité même de raison, soutenue par cette persuasion intime qui ajoute une force invincible à la raison, donne au style de Vauvenargues un charme pénétrant auquel n'atteindront jamais ceux qui cherchent à en imposer par un langage purement ingénieux.

« La clarté orne les pensées profondes. » Cette maxime de Vauvenargues paraît être le résultat de ses sentiments comme de ses observations. Dans la plupart de ses pensées la force de l'expression tient à celle de la vérité. Le philosophe a frappé si juste au but que, pour donner à son idée le plus grand

effet, il lui suffit de la faire bien comprendre. Qu'on me permette d'en citer plusieurs de ce genre. L'exemple est toujours. plus frappant que la réflexion.

« Nous querellons les malheureux pour « nous dispenser de les plaindre. »

« La magnanimité ne doit pas compte à « la prudence de ses motifs. »

« Nos actions ne sont ni aussi bonnes ni « aussi mauvaises que nos volontés. »

« Il n'y a rien que la crainte ou l'espérance « ne persuade aux hômmes. »

« La servitude avilit l'homme au point de « s'en faire aimer. »

Dans les écrits où notre philosophe donne à ses réflexions plus de développements, on retrouve encore ce même caractère de style, naturel dans l'expression, fort seulement par les combinaisons de la pensée, vif de raisonnement, touchant de conviction, animé moins par les images qui, comme le dit Vauvenargues lui-même, embellissent la raison, que par le sentiment qui la persuade; et ce sentiment, 'trop' énergique en lui pour se perdre et déclametion, trop'vrai pour se dé-

÷

guiser par l'emphase, se manifeste souvent par des tours hardis, rapides, inusités, que la vraie éloquence ne cherche pas, mais qu'elle laisse échapper, et qui ne sont même éloquents que parce qu'ils échappent à une ame profondément pénétrée de son objet.

Quoique l'imagination ne soit pas le caractère dominant du style de Vauvenargues, elle s'y montre de temps en temps, et toujours sous des formes aimables et riantes. Son esprit était sérieux, mais son ame était jeune; c'était comme on aime à vingt ans qu'il aimait la bonté, la gloire, la vertu; et son imagination, sensible aux beautés de la nature, en prêtait à ses objets chéris les plus douces et les plus vives couleurs. L'éclat de la jeunesse se peint à ses yeux dans les jours brillants de l'été; *la grâce des premiers jours du printemps* est l'image sous laquelle se présente à lui *uge vertu naissante*.

« Les feux de l'aurore, selon lui, ne sont « pas si doux que les premiers regards de la « gloire. »

Il dit ailleurs : « Les regards affables or-« nent le visage des rois. » Cette image rap-

pelle un vers de la *Jérusalem* du Tasse ; c'est lorsque le poète peint l'ange Gabriel revêtant une forme humaine pour se montrer à Godefroi :

Tra giovane e fanciullo età confine Prese , ed ornò di raggi il biondo crine.

« Il prit les traits de l'âge qui sépare la jeu-« nesse de l'enfance, et orna de rayons sa blonde « chevelure. »

Quelquefois aussi, malgré la pente sérieuse des idées de Vauvenargues, ses tournures prennent, par les rapprochements que fait son esprit, une originalité piquante.

« Le sot est comme le peuple, il se croit « riche de peu. »

« Ceux qui combattent les préjugés du peu-« ple croient n'être pas peuple. Un homme « qui avait fait à Rome un argument contre • les poulets sacrés, se regardait peut-être « comme un philosophe. »

Cette observation trouverait bien des applications dans les temps modernes. Nous avons vu beaucoup de philosophes de cette force. J'ai connu un abbé de La Chapelle,

bon géomètre, et qui avait été jusqu'à quarante ans très-bon chrétien : « Je n'avais ja-« mais réfléchi sur la religion, disait-il un « jour à D'Alembert; mais j'ai lu la *Lettre de* « *Thrasybule* et le *Testament de Jean Mes-*« *lier*; cela m'a fait faire des réflexions, et je « me suis fait esprit-fort. »

Après avoir fait remarquer les qualités intéressantes qui distinguent le style de Vauvenargues, nous devons convenir que ces qualités sont quelquefois ternies par des termes impropres et plus souvent par des tournures incorrectes. Il n'avait aucun principe de grammaire; il écrivait pour ainsi dire d'instinct, et ne devait son talent qu'à un goût naturel, formé par la lecture réfléchie de nos bons écrivains.

Vauvenargues, après avoir langui plusieurs années dans un état de souffrance sans remède, qu'il supportait sans se plaindre, voyait sa fin prochaine comme inévitable; il en parlait peu, et s'y préparait sans aucune apparence d'inquiétude et d'effrois. Il mourus en 1747, entouré de quelques amis, distingués par leur esprit et leur conactère, qui, n'a-

vaient pas cessé de lui donner des preuves du plus tendre dévouement. Il les étonnait autant par le calme inaltérable de son ame que par les ressources inépuisables de son esprit, et souvent par l'éloquence naturelle de ses discours.

Cette sérénité d'ame qu'il montra jusqu'à ses derniers moments, il ne la dut qu'à la fermeté de caractère dont la nature l'avait doué, et à la philosophie qu'il s'était faite. Il n'était point soutenu par les puissantes consolations que la religion offre à l'homme qui souffre, et par les espérances qui lui montrent, dans un avenir sans terme, un dédommagement aux maux de cette existence éphémère. Vauvenargues n'avait pas le bonheur d'être persuadé des dogmes chrétiens ; mais il avait l'intime conviction qu'il existait un Dieu infiniment bon, qui ne pouvait vouloir que le bonheur des êtres qu'il avait créés sensibles, et qui ne pouvait pas punir les faiblesses attachées à leur nature 1. O mon

' Je tiens presque tous les détails que je rapporte ici d'un homme de lettres peu connu, nomme Bauvin, professeur à l'École-Militaire,

Dieu ! s'écriait-il quelques heures avant d'expirer , je crois ne t'avoir jamais offense , et je vais, avec la confiance d'un cœur sin-

et l'ami de Marmontel, qui parle de lui dans ses Mémoires; c'était un homme sage, qui n'avait pas quitté Vauvenargues jusqu'à sa mort ; il l'aimait avec passion, et n'en parlait jamais sans attendrissement. Je me suis entretenn souvent avec Marmontel de Vauvenargues, et il avait la même opinion que Bauvin des sentiments religieux de leur ami commun. M. d'Argental, qui en parlait avec plus de connaissance encore. m'a raconté l'anecdote suivante. On avait pressé Vauvenargues de recevoir son cure, qui s'était présenté plusieurs fois pour le voir. Le malade s'y refusait. On parvint cependant à introduire dans sa chambre un théologien pieux et éclairé, que le curé avait choisi comme en état de faire impression sur l'esprit d'un philosophe égaré, mais de bonne foi. Après une courte conférence entre le prêtre et le mourant, M. d'Argental entra dans la chambre, et dit à son ami : « Eh « bien ! vous avez vu le bon ecclésiastique qu'on « vous a envoyé ? » - Oui, dit Vauvenargues,

Cet esclave est venu,

Il a montré son ordre, et n'a rien obtenu.

Quoique ce dernier trait contrarie l'idée que

cère, retomber dans le sein de celui qui m'a donné la vie.

Mais du moins Vauvenargues ne joignait pas au malheur de l'incrédulité la sottise de s'en glorifier ; il parlait très-peu de religion , qu'il regardait comme une affaire de sentiment plus que de raisonnement. Il croyait surtout que c'était un sujet trop grave pour qu'on pût se permettre d'en parler légèrement, et il répondait toujours sérieusement aux plaisanteries que Voltaire ne pouvait se refuser dans la conversation. Il désapprouvait hautement les écrits qui attaquaient directement la religion établie. A l'exemple des meilleurs esprits, même parmi les incrédules, il regardait les préceptes religieux inculqués dans l'enfance, comme un frein plus puissant que les lois mêmes pour contenir les passions du peuple. Il pensait qu'aucun système de morale purement spéculative ne

j'ai voulu donner de la sage circonspection de Vauvenargues, je n'ai pas cru devoir taire un fait qui a déjà été cité, mais inexactement, ct je rapporte avec une scrupuleuse fidélité ce que m'ont dit des hommes dignes de foi.

pouvait servir à diriger la conduite de cette classe nombreuse, à qui la nécessité d'un travail continuel et pénible ne laisse ni le temps de réfléchir, ni les moyens de s'instruire. Il croyait en même temps que c'était servir la morale publique et la religion même, que d'attaquer les absurdités de la superstition et les crimes de l'intolérance.

Il était surtout blessé du ton dogmatique et tranchant dont quelques esprits forts prononçaient sur des questions qui lui paraissaient essentiellement enveloppées de ténèbres, que toutes les lumières de la raison ne pouvaient dissiper. Ce sentiment lui a dicté sans doute la maxime suivante : «L'intrépidité d'un homme incrédule, « mais mourant, ne peut le garantir de « quelque trouble, s'il raisonne ainsi : Je me « suis trompé mille fois sur mes plus pal-« pables intérêts, et j'ai pu me tromper « encore sur la religion. Or, je n'ai plus le « temps ni la force de l'approfondir, et je « meurs.»

Ceux qui ne connaissent Vauvenargues

que par ses écrits, auront peut-être de la peine à regarder comme un incrédule celui qui a écrit plusieurs de ses pensées qui sont dans l'esprit de la religion, et surtout sa Méditation sur la Foi, qui porte le caractère d'un sentiment de piété profonde. La Prière qui termine cette Méditation, est écrite d'un ton véritablement éloquent. Mais les amis de Vauvenargues ne regardaient ces deux morceaux que comme un jeu d'esprit. On sait qu'il se plaisait à imiter les styles divers des grands écrivains ; et l'on en peut voir plusieurs exemples dans ses ouvrages. On v trouve un morceau qui a nour titre : Imitation de Pascal; et la Méditation sur la Foi est évidemment écrite dans la manière du philosophe de Port-Royal.

Il prétendait aussi que des vers de différentes mesures non rimés, répandus avec goût dans un écrit en prose et de peu d'étendue, pouvaient y donner du nombre et de l'harmonie, pourvu que l'artifice ne fût pas trop sensible, et que le fond des idées comportât un ton élevé et soutenu. La Prière à la Trinité est écrite tout entière en vers ir-

réguliers, dont l'effet est très-heureux '.

On trouvera peut-être que je me suis trop étendu sur les détails de la vie d'un homme qui a été peu connu, et dont les

\* Pour en juger, il suffit de détacher, comme des vers, les différents membres des phrases dont le rhythme est très-régulier. Voyez le commencement de la prière :

O Dieu! qu'ai-je fait? quelle offense Arme votre bras contre moi? Quelle malheureuse faiblesse M'attire votre indignation ? Vous versez dans mon cœur malade Le fiel et l'ennui qui le rongent. Vous séchez l'espérance au fond de ma penséc; . Vous noyez ma vie d'amertume. Les plaisirs, la santé, la jeunesse m'échappeut. J'ai laissé tomber un regard Sur les dons enchanteurs du monde, Et soudain vous m'avez quitté ; Et l'ennui, les soucis, les remords, les douleurs Onte m foule inondé ma vis, etc.

Il faut convenir qu'il y a dans ce style unc harmonie qui plaît à l'oreille, parce qu'on n'en démêle l'artifice que par la réflexion. Marmontel, dans ses Incas, paraît avoir cherché le même

`51

## 52 ' NOTICE SUR VAUVENARGUES.

écrits n'ont pas atteint au degré de réputation qu'ils obtiendront sans doute un jour ; mais c'est pour cela même qu'il m'a paru important d'attirer plus particulièrement l'attention du public sur un mérite méconnu et sur des talents mal appréciés. Je croirais n'avoir pas fait un travail inutile, si les pages qu'on vient de lire pouvaient. engager quelques esprits raisonnables à rendre plus de justice à un écrivain qui a donné à la morale un langage si noble et un topsi touchant.

SUARD.

effet par le même moyen; mais il n'a pas eu le même succès. Les vers fréquents qu'il a semés dans sa prose, y jettent une sorte de monotonie qui fatigue, et qui n'est post compensée par le bon effet du rhythme.

# EXTRÄIT

De l'Éloge funèbre des officiers qui sont morts dans la guerre de 1741, par VoltAIRE.

« Tu n'es plus, ô douce esperance da « reste de mes jours! ô ami tendre, élevé « dans cet invincible régiment du Roi, tou-« jours conduit par des héros ! qui s'est tant « signalé dans les tranchées de Prague, dans « la bataille de Fontenoi, dans celle de « Laufeld, où il a décidé la victoire. La re-« traite de Prague, pendant trente lieues de « glaces, jeta dans ton sein les semences de « la mort, que mes tristes yeux ont vu de-« puis se développer : familiarisé avec le « trépas, tu le sentis approcher avec cette « indifférence que les philosophes s'effor-« caient jadis ou d'acquérir ou de montrer; « accablé de souffrances au dedans et au « dehors, privé de la vue, perdant chaque « jour une partie de toi-même, ce n'était 5.

#### EXTRAIT

« que par un excès de vertu que tu n'étais « point malheureux, et que cette vertu ne « te coûtait point d'effort. Je t'ai vu toujours « le plus infortuné des hommes et le plus « tranquille. On ignorerait ce qu'on a perdu « en toi, si le cœur d'un homme éloquent \* « n'avait fait l'éloge du tien dans un ou-« vrage consacré à l'amitié, et embelli par « les charmes de la plus touchante poé-« sie. Je n'étais point surpris que dans le « tumulie des armes, tu cultivasses les « lettres et la sagesse : ces exemples ne sont « pas rares parmi nous. Si ceux qui n'ont « que de l'ostentation ne t'imposèrent ja-« mais ; si ceux qui , dans l'amitié même , « ne'sont conduits que par la vanité, révol-« tèrent ton cœur, il y a des ames nobles « et simples qui te ressemblent. Si la hau-« teur de tes pensées ne pouvait s'abais-« ser à la lecture de ces ouvrages licencieux, « délices passagères d'une jeunesse égarée, « à qui le sujet plaît plus que l'ouvrage ; si « tu méprisais cette foule d'écrits que le

'Marmontel, dans l'Épttre dédicatoire de Denys-le-Tyran; voyez page 66. B.

### DE L'ÉLOGE FUNÈBRE.

« mauvais goût enfante ; si ceux qui ne veu-« lent avoir que de l'esprit, te paraissaient « si peu de chose, ce goût solide t'était com-« mun avec ceux qui soutiennent toujours « la raison contre l'inondation de ce faux « goût qui semble nous entraîner à la déca-« dence. Mais par quel prodige avais-tu, « à l'âge de vingt-cinq ans, la vraie philo-« sophie et la vraie éloquence, sans autre « étude que le secours de quelques, bons « livres? Comment avais-tu pris un essor si « haut dans le siècle des petitesses? Et com-« ment la simplicité d'un enfant timide cou-« vrait-elle cette profondeur et cette force « de génie? Je sentirai long-temps avec « amertume le prix de ton amitié ; à peine « en ai-je goûté les charmes, non pas de cette « amitié vaine qui naît dans les vains plai-« sirs, qui s'envole avec eux, et dont on a « toujours à se plaindre, mais de cette « amitié solide et courageuse, la plus rare « des vertus. C'est ta perte qui mit dans « mon cœur ce dessein de rendre quelque « honneur aux cendres de tant de défenseurs « de l'État, pour élever aussi un monument

#### EXTRAIT

« à la tienne. Mon cœur, rempli de toi, a « cherché cette consolation, sans prévoir à « quel usage ce discours sera destiné, ni « comment il sera reçu de la malignité hu-« maine, qui, à la vérité, épargne d'ordi-« naire les morts, mais qui quelquefois aussi « insulte à leurs cendres, quand c'est un « prétexte de plus de déchirer les vivants. » Le 1°<sup>r</sup>. juin 1748.

« Le jeune homme ( ajoute Voltaire dans « une note) qu'on regrette ici avec tant de rai-« son, est M. de Vauvenargues, long-temps • « capitaine au régiment du Roi. Je ne sais si « je me trompe, mais je crois qu'on trouvera « dans la seconde édition de son livre, plus « de gent pensées qui caractérisent la plus « belle ame, la plus profondément philo-« sophe, la plus dégagée de tout esprit de « parti. »

« Que ceux qui pensent, méditent les « maximes suivantes :

CXXIII. La raison nous trompe plus souvent que la nature.

CXXVI. Si les passions font plus de fautes que le jugement, c'est par la même

de l'éloge funèbre. 57

raison que ceux qui gouvernent font plus de fautes que les hommes privés.

CXXVII. Les grandes pensées viennent du cœur.

« (C'est ainsi que, sans le savoir, fil se peignait lui-même.)»

CXXXVI. La conscience des mourants calomnie leur vie.

CXXXVII. La fermeté ou la faiblesse de la mort dépend de la dernière maladie.

« (J'oserais conseiller qu'on lût les maxi-» mes qui suivent celles-ci et qui les expli-» quent.) »

CXLIII. La pensée de la mort nous trompe, car elle nous fait oublier de vivre.

CXLV. La plus fausse de toutes les philosophies est celle qui, sous prétexte d'affranchir les hommes des embarras des passions, leur conseille l'oisiveté.

CLI. Nous devons peut-étre aux passions les plus grands avantages de l'esprit.

CLXIII. Quiconque est plus sévère que les lois, est un tyran.

CLXIV. Ce qui n'offense pas la société, n'est pas du ressort de la justice.

## 58 EXTRAIT DE L'ÉLOGE FUNÈBRE.

« On voit, ce me semble, par ce peu de « pensées que je rapporte, qu'on ne peut « pas dire de lui ce qu'un des plus aimables « esprits de nos jours a dit de ces philosophes « de parti, de ces nouveaux stoïciens qui en « en ont imposé aux faibles :

> Ils ont eu l'art de bien commitre L'homme qu'ils ont imaginé; Mais ils n'ont jamais deviné

Ce qu'il est , ni ce qu'il doit être.

« J'ignore si jamais ancun de ceux qui se « sont mélés d'instruire les hommes, a rien « écrit de plus sage que son chapitre sur « le bien et sur le mal moral. Je ne dis pas « que tout soit égal dans ce livre : mais si « l'amitié ne me fait pas illusion, je n'en « connais guère qui soit plus capable de for-« mer une ame bien née et digne d'être ins-« truite. Ce qui me persuade encore qu'il y « a des choses excellentes dans cet ouvrage « que M. de Vauvenargues nous a laissé, « c'est que je l'ai vu méprisé par ceux qui « n'aiment que les jolies phrases et le faux « bel esprit. »

# **NOTE INÉDITE**

ÉCRITE DE LA MAIN DE VOLTAIRE.

VAUVENARGUES a dit dans son ouvrage : « Toutefois, avant qu'il y eût une première « coutume, notre ame existait, et avait ses « inclinations qui fondaient sa nature; et « ceux qui réduisent tout à l'opinion et à « l'habitude, ne comprennent pas ce qu'ils « disent : toute coutume suppose antérieu-« rement une nature, toute erreur une vé-« rité. Il est vrai qu'il est difficile de distinguer « les principes de cette première nature de « ceux de l'éducation : ces principes sont en « si grand nombre et si compliqués que l'es-« prit se perd à les suivre; et il n'est pas « moins malaisé de démêler ce que l'édu-« cation a épuré ou gâté dans le naturel.

<sup>e</sup> Réflexions sur divers sujets, n°. 11, de la nature et de la coutume. B. « On peut remarquer seulement que ce qui « nous reste de notre première nature est « plus véhément et plus fort que ce qu'on « acquiert par étude, par coutume et par « réflexion, parce que l'effet de l'art est « d'affaiblir lors même qu'il polit et cor-« rige. »

Le marquis de Vauvenargues semble dans cette pensée approcher plus de la vérité que Pascal '. C'était un génie peut-être aussi rare que Pascal même; aimant comme lui la vérité, la cherchant avec autant de bonne foi, aussi éloquent que lui, mais d'une éloquence aussi insinuante que celle de Pascal était ardente et impérieuse. Je crois que les pensées de ce jeune militaire philosophe seraient aussi utiles à un homme du monde fait pour la société, que celles du héros de Port-Royal peuvent l'être à un solitaire qui ne cherche que de nouvelles raisons de hair et de mépriser le genre humain. La philosophie de Pascal est fière et rude, celle de notre jeune officier

Dans cette pensée : Que ce que nous prenons pour la nature n'est souvent qu'une première contume. douce et persuasive, et toutes deux également soumises à l'Être suprême.

Je ne m'étonne point que Pascal entouré de rigoristes, aigri par des persécutions continuelles, ait laissé couler dans ses pensées le fiel dont ses amis ' étaient dévorés : mais qu'un jeune capitaine au régiment du Roi ait pu, dans les tumultes orageux de la guerre de 1741, ne voyant, n'entendant que ses camarades livrés aux devoirs pénibles de leur état, ou aux emportements de leur âge, se former une raison si supérieure, un goût si fin et si juste, tant de recueillement au milieu de tant de dissipations, me cause une grande surprise.

Il a eu une triste ressemblance avec Pas-

<sup>1</sup> Amis, tel est le texte de l'édition publiée en 1806 par M. Suard. Nous avons entre les mains une copie manuscrite de cette note, dans laquelle on a substitué le mot ennemis. Voltaire a pu écrire également l'un et l'autre; mais il n'a pu dire, sans quelque injustice, que les amis de Pascal, les solitaires de Port-Royal, étaient dévorés de fiel; tandis qu'on est obligé d'avouer que ses ennemis n'en manquaient pas. B.

1.

61

# 62 NOTE INÉDITE DE VOLTAIRE.

cal; affligé comme lui de maux incurables, il s'est consolé par l'étude : la différence est que l'étude a rendu ses mœurs encore plus douces, au lieu qu'elle augmenta l'humeur triste de Pascal.

# **PIÈCES DIVERSES**

SUR VAUVENARGUES.

## Lettre de Marmontel à madame d'Espagnac.

« Le libraire chargé de la nouvelle édition « des précieux ouvrages de M. de Vauvenar-« gues , m'a déjà écrit pour avoir de moi une « notice sur la vie de ce nouveau Soorate ; et je « lui ai témoigné mon regret de ne pouvoir lui « en donner d'autres détails, que ce que j'en « ai dit dans une note de mon épître dédi-« catoire de Denys-le-Tyran, à M. de Vol-« taire. C'était chez lui que j'avais connu « M. de Vauvenargues, et, à l'exemple de « M. de Voltaire, il m'avait pris en amitié. « J'étais fort jeune alors. Je les écoutais avi-« dement l'un et l'autre , et jamais entretiens « n'ont été plus intéressants ; mais comme il « n'y était pas question de ce qu'on me de-« mande, je n'en ai su que ce que j'en ai « écrit. Tout ce que je puis ajouter, madame, « c'est que M. de Voltaire, bien plus âgé

« que M. de Vauvenargues, avait pour lui le « plus tendre respect ; et, en général ; jamais « l'attrait de l'éloquence et le charme de la « vertu n'ont obtenu un plus doux empire « sur les esprits et sur les ames. Le peu d'é-« crits qu'il a laissés sont le fruit des médi-« tations sublimes et profondes qui lui fai-« saient oublier ses douleurs. Il n'avait lu « qu'un petit nombre de livres, mais les « meilleurs et les plus exquis ; et il les reli-« sait sans cesse. Racine et Fénélon étaient « ceux qui lui étaient le plus analogues ; et il « en faisait ses délices. On le sent bien à « la manière dont il les a peints. C'est avec « leur plume qu'il a tracé leur caractère. Le « sien est vivement et fidèlement exprimé « dans tout ce qu'il a écrit. En le lisant, je « crois l'entendre encore ; et je ne sais si sa « conversation n'avait pas même quelque « chose de plus délicat et de plus animé que « ses divins écrits. J'ai toujours regretté que « M. de Voltaire n'ait pas fait pour lui ce « que Platon et Xénophon avaient fait pour « Socrate. Ses entretiens n'étaient pas moins « intéressants à recueillir. Hélas ! ce ne sont

#### SUR VAUVENARGUES.

« pas les hommes, c'est la nature elle-même « qui lui a versé à longs traits la ciguë; et « je la lui ai vu boire avec une égalité d'ame « inaltérable. Tandis que tout son corps tom-« bait en dissolution, son ame conservait « cette tranquillité parfaite dont jouissent les « purs esprits. C'était avec lui qu'on appre-« nait à vivre, et qu'on apprenait à mourir.

« Son sang s'était comme figé de froid « dans la retraite de Prague; et dans l'éloge « des officiers morts dans cette campagne, « M. de Voltaire lui a donné une place dis-« tinguée. C'est là, madame, qu'on le trou-« vera dignement loué. Pour moi, je ne puis « offrir à sa mémoire qu'un tribut de véné-« ration. Mais je lui conserve ce sentiment « aussi vif et aussi profond que peut l'inspi-« rer la vertu.

« Tels sont, madame, les souvenirs que « vous pouvez communiquer à M. de Fortia, « et dont je consens qu'il fasse usage, même « en transcrivant ma réponse. Ce sont des « témoignages que je fais gloire de signer. »

MARMONTEL.

6 Octobre 1796.

6.

# ÉPITRE

A M. DE VOLTAIRE.

Des amis des beaux-arts ami tendre et sincère, Toi, l'ame de mes vers, ô mon guide! ô mon père! (Car ce nom t'est bien dû : mon cœur me l'a dicté; Et de tes sentiments il peint seul la beauté.) Le tribut d'un talent que ta voix fit éclore, M'acquitte auprès de toi bien moins qu'il ne m'honore. L'on saura que sur moi tu tommas ces regards Qui d'un feu créateur animaient tous les arts ; L'on saura qu'au sortir des mains de la nature, Inculte, languissant dans une nuit obscure, Mais épris de tes vers, par ta gloire excité, Je t'appelai du fond de mon obscurité ; Que mes cris de ton cœur réveillant la tendresse, Tes bras tendus vers moi recurent ma jeunesse; Qu'à penser, à sentir, par tes lecons instruit, Dans la cour d'Apollon sur tes pas introduit, Adopté pour ton fils au temple de mémoire, Sur moi tu fis tomber un rayon de ta gloire.

### SUR VAUVENARGUES.

6.

Que j'aime à me flatter qu'un si beau souvenir Ira peindre ton ame aux siècles à venir! Oui, de l'humanité cette touchante image Des pleurs de nos neveux doit t'assurer l'hommage. « Il n'est plus, disont-ils : ô destins! ô regrets! « Heureux son siècle! heureux qui put le voir de près! « Heureux surtout l'ami qui, choisi par l'estime, « Et de ses sentiments dépositaire intime, « Put lire dans son cœur et penser d'après lui! « Modèle des talents, il en fut donc l'appui; « Et la vertu, qu'il peint avec des traits de flamme, « Ainsi qu'en ses écrits régna donc en son ame. »

Pour moi, que l'on eût vu dans la foule oublié, Je te devrai bientôt l'honneur d'être envié. De quelques traits de fen si mcs vers étinoellent, Si d'un pinceau hardi les touches s'y décèlent, Ce sont d'heureux larcins qu'à son maître il a faits, Dira-t-on. Oui, ma gloire est un de tes bienfaits; Elle m'en est plus chère. Est-il un cœur sensible Pour qui ce noble aveu fût un devoir pénible? Oui, lorsque mon esprit, faible et timide encor, Osa jusqu'au théâtre élever son essor, C'est toi qui l'appelais du bout de la carrière : Il puisa dans ten sein sa force et sa lumière; Et quand la même ardeur cesse de l'animer, Dans sa source féconde il ve la rallumer.

.1

Puiser dans tes écrits l'ivresse du génie . Y former mon oreille à ta noble harmonie. Et dans ce labyrinthe où l'art sait se cacher. Épier le secret de peindre et de toucher; C'est avec tes rivaux un droit que je partage. Mais voir en liberté ton ame sans nuage. Épurer ma pensée au feu de ses rayons, Voir broyer tes couleurs et tailler tes crayons, Manier ces ressorts dont le jeu nous ctonne ; Voilà le droit flatteur que l'amitié me donne. Amitié, doux lien, digne appui des vertus, Viens. relève les arts sous l'envie abattus. Qu'à ta voix, de son joug les muses s'affranchissent. · Du commerce des cœurs les esprits s'enrichissent, Et comme eux, à l'envi, l'un dans l'autre épanchés, Mélent, en s'unissant, tous leurs trésors cachés.

Vous qui vous disputez le sommet du Parnasse, Vous voyez les rayons qu'un verre ardent ramasse : Sans chaleur, sans éclat avant que de s'unir, Dans leur brûlant foyer qui peut les sontenir? L'airain coule, enflammé des traits de leur lumière, Le diamant dissous est réduit en poussière; Tel serait sur les cœurs, si vous l'aviez voulu, De vos talents unis le pouvoir absolu. Et que peut contre vous le vulgaire indocile? Vous préparez le fiel que sur vous il distille.

### SUR VAUVENARGUES.

Prêt à vous adorer, si vous vous respectiez, Vous le verriez fléchir et tomber à vos pieds. Pour son orgueil malin quels plus charmants spectacles, Que les divisions qui troublent ses oracles ? Ainsi la Grèce impie aimait à voir ses dieux, Au gré de son poète, inconstants, vicieux, Ceux-ci d'un ravisseur embrassant la querelle, Ceux-là vengeant l'époux d'une femme infidèle, Dans des combats honteux se mêler aux mortels, Et de leurs propres mains renverser leurs autels.

Toi, qui dans l'ennemi que tes succès aigrissent, Distingues le talent des mœurs qui le flétrissent; Toi, dont le cœur sensible et né pour l'amitié Aux fureurs de l'envie oppose la pitié; Ne verrons-nous jamais, des enfants du génie, En un trésor commun la gloire réunie, Et les talents, amis dans leur rivalité, L'un l'autre se pousser vers l'immortalité? De cet accord heureux tu goûtas les délices, Tandis qu'à la vertu les destins plus propices Laissèrent parmi nous ce Socrate nouveau Dont tes larmes encore arrosent le tombeau. Ce Vauvenargue \* enfin, qui fit voir à la terre Un juste dans le monde, un sage dans la guerre,

\* Il était né en Provence, et d'une famille distinguée par sa noblesse. Il embrassa d'abord le parti des armes, et servit quelques années capitaine dans le ré-

6g

### PIÈCES DIVERSES

Un cœur stoïque et tendre, et qui, maître de lui, Insensible à ses maux, sentait tous ceux d'autrui. Je vons vis, l'un de l'autre, admirateurs sincères, Confidents éclairés, et critiques sévères, Vous exercer dans l'art ingrat et généreux De rendre les humains meilleurs et plus heureux. Tendre arbrisseau planté sur la rive féconde Où ces fleuves mélaient les trésors de leur onde,

giment du roi. Les officiers de ce corps, heureusement eapables d'apprécier ce rare mérite, avaient conçu pour lui une si tendre vénération, que je lui ai entendu donner par quelques-uns d'entre eux le respectable nom de père.

Les fatigues de la campagne de Bohème avaient altéré la santé de M. de Vauvenargues, au point de le mettre hors d'état de servir. Alors son zèle pour sa patrie tourna ses vues du côté des négociations. Une étude assidue, les réflexions profondes dont il s'était nourri, et la prodigieuse étendue de son génie le mirent hientôt en état de se présenter au ministère. Ses services furent acceptés; et, en attendant le moment d'être employé, il se retira dans le sein de sa famille, pour s'y livrer paisiblement au nouveau genre de travail qu'il venait d'embrasser. Ce fut là que la petite vérole mit le comble à ses infirmités. Défiguré par les traces qu'elle avait laissées, attaqué d'un mal de poitrine qui l'a conduit au tombeau, et presque privé de la vue, i se vit obligé de remercier le ministère des desseins

#### SUR VAUVENARGUES.

Mon esprit pénétré de leurs sucs nourrissants, Sentait développer ses rejetons naissants; Quand la mort.... O douleur ! ô perte irréparable ! O jour funeste au monde, et pour nous lamentable ! Le flambeau de l'esprit, le temple des vertus, L'exemple des amis, Vauvenargues n'est plus. C'est à toi, peintre né des héros et des sages, C'est à toi de tracer aux yeux de tous les âgés

qu'il avait sur lui. Mais au milieu des douleurs, il ne put renoncer au desir d'être utile aux hommes. L'étude de la philosophie, c'est-à-dire de l'ame, occupa sos dernières années. Le livre de l'*introduction à la connaissance de l'esprit humain* a été le fruit de cette étude, monument précieux qu'on peut appeler le triomphe de la raison, du génie et de la vertu, et où l'on voit que personne ne mérita mieux que lui cet éloge qu'il adresse lui-même à M. de Fénélon.

Quelle bonté de cœur, quelle sincérité se remarquent dans tes écrits ! Quel éclat de paroles et d'images ! Qui sema jamais tant de fleurs dans un style
si naturel, si mélodieux et si tendre ? Qui orna jamais la raison d'une si touchante parure ? Ab ! que
de trésors d'abondance dans ta riche simplicité ! -

Un petit nombre d'amis firent toute sa consolation dans ses souffrances. Il connaissait le monde, et ne le méprisait point. Ami des hommes, il mettait le vice au rang des malheurs, et la pitié tenait dans son cœur la place de l'indignation et de la haine. Jamais l'art et la

L'ame de ce mortel trop peu connu du sien. L'éloge de son cœur fera celui du tien. Fais revivre pour moi la moitié de toi-même. J'eus deux amis en vous : l'un d'eux respire et m'aime ; Seul il peut remplacer celui que j'ai perdu. Redouble ta tendresse, il me sera rendu.

politique n'ont eu sur les esprits autant d'empire que lui en donnaient la bonté de son naturel et la douceur de son éloquence. Il avait toujours raison, et personne n'en était humilié. L'affabilité de l'ami faisait aimer en lui la supériorité du maître.

### L'indulgente vertu nous parlait par sa bouche.

Doux, sensible, compatissant, il tenait nos ames dans ses mains. Une sérénité inaltérable dérobait ses douleurs aux yeux de l'amitié. Pour soutenir l'adversité, l'on n'avait besoin que de son exemple; et témoin de l'égalité de son ame, on n'osait être malheureux auprès de lui.

Plus il se vit près de son terme, plus il se hâta de mettre à profit des moments qui lui échappaient : les derniers de sa vie ont été employés à perfectionner son livre; et il est mort avec la constance et les sentiments d'un chrétien philosophe, dans le sein de la paix et dans les bras de ses amis.

# EXTRAIT

# DES MÉLANGES LITTÉRAIRES.

VAUVENARGUES, à qui son talent assigne une place honorable parmi les écrivains, se distingue encore, par le genre de sa philosophie, de la plupart de nos moralistes qui, en général, n'ont considéré la nature humaine que sous le point de vue le plus affligeant, qui ont sondé le cœur de l'homme pour y trouver les replis dans lesquels se réfugie et se cache le vice; Vauvenargues y a cherché surtout les ressources qu'il conserve pour la vertu. Ils veulent rabaisser notre orgueil, en dévoilant le mystère de nos faiblesses; son but à lui est de nous relever le courage, en nous apprenant le secret de nos forces.

C'est ce caractère d'élévation, d'amour pour ce qui est beau et honnête, de con-

٢.

### - PLÈCES DIVERSES

fiance dans la vertu et le courage, qui fait le charme des écrits de Vauvenargues : nul n'a mieux prouvé la vérité de ce mot de lui si souvent cité : Les grandes pensées vient nent du cour Il pourrait ajouter que clest au geur qu'elles s'adressent , et le prouverait encore. Il est peu d'éctivains qui émbutvent autant en faveur de la vertu alià ce titue pil pourvait passer pour l'an des plus recommandables quie dirai unêmendes plus utiles, si nous étions encore an temps où les livres instruisaient les hommes a mais si off leur reconnaît maintenant quelque usage en morale, c'est seulement d'occuper des loisire qui pourraient être plus mal employés d'attacher d'une manière innocente des esprits trop enclins à s'égarer. Ainsi donc on pourrait dire que la beauté morale d'un ouvrage se compose non-seulement de la pureté de ses principes et de la force de ses raisonnements, mais du mérite de son style et de l'agrément de sa composition. Il faut qu'il frappe, qu'il arrête, qu'il attache; et Vauvenargues remplit toutes ces conditions. Il n'affecte point les pensées neuves,

ni les opinions extraordinaires ; mais sa manière d'envisager les choses donne souvent à ses idées une tournure qui lui est particulière. D'ailleurs ; Vauvenargues , très-peu instruit, avait: appris à penser par haimême ; destiné de plus à une carrière arèsdifférente de celle des lettres et de la philosophie, il s'était préservé de cette espèce d'asservissement auquel l'opinion dominante dans le monde littéraire soumet toujours un peu trop les meilleurs esprits de cette classe. Ils la modifient plus ou moins, mais elle forme toujours pour eux une sorte de diapazon sur lequel, sans s'en apercevoir, ils accordent leur ton et leurs idées. Aussi tous les écrivains contemporains de Vauvenargues n'ont-ils pas su comme lui, en adoptant les idées belles et utiles de la phildsophie de son siècle, se préserver de ses erreurs et de ses exagérations.

## and the second the second s

the southers of a suggestion of sub-the southers

-4 - 4...

,:

:

# DISCOURS PRÉLIMINAIRE.

TOUTES les bonnes maximes sont dans le monde, dit Pascal, il ne faut que les appliquer; mais cela est très-difficile. Ces maximes n'étant pas l'ouvrage d'un seul homme, mois d'une infinité d'hommes différents qui envisageaient les choses par divers côtés, peu de gens ont l'esprit assez profond pour concilier tant de vérités, et les dépouiller des erreurs dont elles sont mêlées '. Au lieu de songer

Dans la première édition, on lit après cette phrase un passage que l'auteur supprima dans la seconde; le voici : « Si quelque génie plus solide « se propose un si grand travail, nous nous « unissons contre lui. Aristote, disons-nous, « a jeté toutes les semences des découvertes de « Descartes : quoiqu'il soit manifeste que Des-« cartes ait tiré de ces vérités, connues, selon « nous, à l'antiquité, des conséquences qui « renversent toute sa doctrine, nous publions « hardiment nos calomnies : cela me rappelle « capables d'inventer sont rares ; ceux qui

7.

à réunin bes divers points de vue, nous nous atausons à discourin des opinions des phirlosophets, et nous les opposons les uns aux autres, trop faibles pour rapprocher, pes naximes éparses et pour les formes uns ysttèrre vaisofinable. Il ne paraît pas mâme que personné s'inquiète beaucoup des lumières, et des connaissances qui nous manquent. Las and s'andorment sur l'autorité des préjugés.

 \* H<sup>i</sup>inventent pas sont ba plus grand nombre,
 \* bi par bonségunt, les plus forts, et l'on veit
 \* que, pour l'ordinaire, ils refusent que, iny venteurs la gloire qu'ils méritent, etc.

« Ainsi nous conservons obstinément nos pré-« jugés, nons en admettons même de contra-« dictoires, fante d'aller jusqu'à l'endroit par « lequel ils se contrarient. C'est une chose mons-« trueuse que cette confiance dans laquelle ou « s'endort, pour ainsi dire, sur l'autorité des « maximes populaires, n'y ayant point de prin-« cipe sans contradiction, point de terme même « sur les grands sujots dans l'idée duquel, on « convienne. Je n'en citerai qu'un exemple : « qu'on me définisse la vertu. »

• Il serait plus exact de dire s'inquiète beaucoup du défaut des lumières; mais c'est, une locution elliptique, qui peut, être justifiée. M.

### PRÉLIMINAIRE.

79

et en admettent même de contradictoirs, faute d'aller jusqu'à l'endroit par lequel de se contrariént ; et les autres passent kaugueis à douter et là disputer, sans s'embarresser des sujets de leurs disputes et de leurs douten

"Je me suis souvent élonné, lorsque jisi commence à réfléchir, de voir qu'il n'y eité atteun principe suns contradiction, point de terme même sur les grands sujets dans l'idéa duquel en convint." Je disais quelquefois en moi-même : il n'y a point de démarche indifférente dans la vie; si nous la conduisons sans la connaissance de la vérité, quel abîme !

Qui sait ce qu'il doit estimer, ou mépriser, ou hair, s'il ne sait ce qui est bien ou ce qui est mal? et quelle idée aura - t-on de soimême, si on ignore ce qui est estimable? etc.

Un terme sur les grands sujets est une expression trop vague. Convenir dans l'idée d'an terme; cette manière de s'exprisses est trop négligée. M.

La pensée de Vauvenargues est que, dans les matières de haute spéculation, le sens de l'expression n'est plus toujours exactement déterminé: B. " On acouro point les principes, me disait on Vayons si est wai is repondaisie: car wela même est an principe très-fécooldo, netropor opeuto nous ( servir ) de fondeet le constats peu de gens qui fe sent 44.9

Pour si cela est vrai; location familière, Pour si cela est vrai; location familière, -ut è un 19 91/20000 ani hale de la contra a mais peu exacte. M. 10066 91 - XU97 mp -11, m 19, a since a 2007 - 2007 ani peul ani la première edition un passage que nous retablissons; et This fill supprime thans the seconde ? "Nous nous Pappliquous up la chimie, à l'astromanie, ou sudône-quin sppble étudition comme si pous malavians rien a connaître, de plus imporsi lapt. Nous ne manquons pas de prétexte pour « justifier ces études. Il n'y a point de science « qui n'ait quelque côte utile. Ceux qui passent & toute lent vie a Petude fles coquillages, dit '« sent qu'ils contemplent la nature. O démence " aveagte ! la gloire est-elle un nom, la vertu une «erreur; la foi un fantôme ? Nous nions ou nous « recevons ces opinions que nous n'avons jain mais opprofondies, et nous nous occupons w tranquillement de sciences purement curieuses. « Croyons-nous connaître les choses dont nous « ignorons les principes?

: ... Pénétré de ces réflexions dès mon enfance, set blessé des contradictions trop manifestes de

·Cependant j'ignorais la route que je devais suivre pour sortir des incertitudes qui m'environnaient. Je ne savais précisément ai ce que ie cherchais e ni ce qui pouvait m'eslairer ; et je connaissais peu de gens qui fussent en état de m'instruire. Alors j'écoutai cet instinct qui excitait ma curiosité et mes inquiétudes, et je dis ; que veux - je savoir ? que m'importe-t-il de connaître ? Les choses qui ont avec moi les rapports les plus nécessaires? same doute. Et où drouverai- je ces rapports, sinon dans l'étilde de moi-même et la connaissance des hommes, qui sont l'unique fin de mes actions, et l'objet de toute ma vie? Mes plaisirs, mes chagrins, mes passions, mes affaires, tout roule sur eux. Si j'existais seul sur la terre, sa possession entière serait peu pour moi : je n'aurais plus ni soins, ni plaisirs; ni desirs; la fortune '

"« not opinions, je cherchai" au travers de tant « d'erreurs les sentiers délaissés du vrai, et je "« dis., que veuz-je savoir, etc..».

' Fortune, pris dans le sens de richesse, peut procurer, à l'homme vivant dans la solitude la "plus absolue, quelques jouissances matérielles;

### DISCOURS

82

et la gloire même ne seraient pour moi que des noms; car il ne faut pas s'y méprendre, nous ne jouissons que des hommes, le reste n'est rien. Mais, continuai-je, éclairé par une nouvelle lumière; qu'est - ce que l'on ne trouve pas dans la connaissance de l'homme? Les devoirs des hommes rassemblés en société, voilà la morale; les intérêts réfiproques de ces sociétés, voilà le polititique; leurs obligations envers Dieu, voilà la religion.

Occupé de ces grandes vues, je ma propossi d'abord de parcourir toutes les qualités de l'esprit, ensuite toutes les passions, et enfin toutes les vertus et tous les vices qui, n'étant que des qualités humaines, ne peu-

mais quelle peut être la gloire pour un être isolé<sup>4</sup> elle n'existe pas hors de l'état de société. B. <sup>1</sup>

Cela est au möins obscur; nous jouissons' anssi des choses. M.

L'auteur a vouln dire que nous ne jouissons' que par le sentiment d'opinion que nous inspirrous à ceux qui nous entourent, et que nos plair; sirs sont au moral le résultat de l'amour-proppe, et de la vanité flattés. B. vent être connus qué dans leur principé. Je méditai donc sur ce plan, et je posai les fondements d'un long travail. Les passions inséparables de la jeunesse, des infirmités continuelles, la guerre survenue dans ces circonstances, ont illierroilipu cetté étude! Je me proposais de la represidre un jour dans le repos', loi sque de nouveaux contretemps m'ont ôté, en quelque manieré, l'es'pérance de donner plus de perfection à cet ouvrage.

Jeime suis attaché, 'autant que Jai pu, dans 'cétte' seconde édition, 'a corriger 'les' fautes de langage qu'on m'a fait remarquér' dans la première. J'ai retouché le style en beautoup d'endroits. On trouvera quelqués' chapitres plus développés et plus étendus, qu'ils n'étaient d'abord : tel est celui da Génie. On pourra remarquer aussi les augmentations que j'ai faites dans les Conseils à un jeune homme, et dans les Réflexions critiques sur les poètes, auxquels j'ai joint, Rousseau et Quinsult, anteurs célèbres dont je n'avais pas encore parlé. Enfin on verra' que j'ai fait des changements encore plus

## 84 / ПІБСОЮ КВ НАВЦІМСЯТАІВЕ.

considérables dans les Maximes. J'ai supprimé plus de deux conts parsées, ou trop obscures, ou trop communes, ou inutiles. J'ai changé l'ordre des parsées autres, ou inutiles. J'ai changé l'ordre des parses que j'ai conservées; j'en ai expliqué quelques unes, et j'en ai ajouté quelques autres, que j'ai répandues indifféremment parmi les anciennes. Si j'avais put patéries de suites les observations que mes amis ont daigné faire sur mes fautes, j'aurais rendu peut-être ce petit ouvrage moins indigne d'eux. Mais ma mauvaise santé ne m'a pas permis de leur témoigner par ce travail, le desic que j'ai de leur plaire.

Alter of the Alter

# **INTRODUCTION**

A TRA TOORNAPSSANCE AND TRANSPORT AND TRANSP

CEUX qui ne peuvent rendre raison des variétés de l'esprit humain, y supposent des contrariétés inexplicables. Ils s'étonnent qu'un homme qui est vif, ne soit pas pénétrant; que celui qui raisonne avec justesse, manque de jugement dans sa conduite; qu'un autre qui parle nettement, ait l'esprit faux, etc. Ce qui fait qu'ils ont tant de peine à concilier ces prétendues bizarreries, c'est qu'ils confondent les qualités du caractère avec celles de l'esprit, et qu'ils rap-

ι.

# 86 INTRODUCTION A LA CONNAISSANCE

portent au raisonnement des effets qui appartiennent aux passions. Ils ne remarquent pas qu'un esprit juste, qui fait une faute, ne la fait quelquefois que pour satisfaire une passion, et non par défaut de lumière : et lorsqu'il'artive a'un homme vil de manquer de penátration a ils nersaxent pas que, panétration et vivarité sont daux choses assez différentes, quoique ressemblantes, et qu'elles peuvent être usépar ées ... Ja na prétands pas découvrir toutes les sources de nos erreurs sur, une matière sans, bonnes; lorsque nous croypps tenir la sérité par un lendroit, elle nqus échappe par mille autres. Mais j'espère qu'en parcourant les principales parties de L'esprit, je pourrai observer les différences essentielles, et faire évanouir un très-grand nambre de ces contradictions imaginaires qu'admet l'ignorance. L'objet de ce premier livre est de faire connaître, par des définitions et par des réflexions, fondées sur l'expérience, toutes ces différentes qualités des hommes qui sont comprises sous le nom d'esprit. Ceux qui recherchent les causes physiques de ces mêmes qualités, en pour-

## DE L'ESPRIT HUMAIN.

87

raient peut-être parler avec moins d'incertitude, si on réussissait dans cet ouvrage à développer les effets dont ils étudiaient les principes.

## Imagination, Reflexion, Mémoire,

"I y a trois principes remarquables dans l'esprit : l'imagination, la réflexion et la ménione .

"U appelle imagination le don de concevoir les choses d'une manière figuree, et de rentre 'ses' pensées par des images". Afinsi l'imagination parle toujours à nos sens ; elle est l'inventrice des arts et l'ornemétit de l'esprit.

La réflexion est la puissance de se 'repfier sur ses idées ; de les examiner, de les modifier, ou de les combiner de diverses munières. Elle est le grand principe du raisonmément, du jugement, etc.

La mémoire conserve le précieux dépôt de

<sup>2</sup>L'imagination est ici considérée relativement à la littérature. M.

timple stands on a standard

### 88 INTRODUCTION A LA CONNAISSANCE

l'imagination et de la réflexion. Il serait superflu de s'arrêter à peindre son utilité non contestée. Nous n'employons dans la plupart de nos raisonnements, que des réminiscences; c'est sur elles que pous bâtissons; elles sont le fondement et la matière de tous nos discours. L'esprit que la mémoire cesse de nourrir, s'éteint dans les efforts laborieux de ses recherches. S'il y a un ancien préjugé contre les gens d'une heureuse mémoire, c'est parce qu'on suppose qu'ils ne peuvent embrasser et mettre en ordre tous leurs souvenirs, parce, qu'on présume que leur esprit, ouvert à toute sonte d'impressions, est vide, et ne se charge de tant d'idées empruntées, qu'autant qu'il en a peu de propres : mais l'expérience a contredit ces conjectures par de grands exemples."Et tout ce qu'on peut en conclure avec raison, est qu'il faut avoir de la mémoire dans la proportion de son esprit , sans quoi on se trouve nécessairement dans un de ces deux vices, le défaut ou l'excès.

,

1

o . .

#### 

tomage atous et le c**ATA**lle vous son e e e e perflu de satuêter o prodete vous son e contestee Vou**r Millige e** o sons son e

Intaginer , reflechtr; Se souvenit, voila iles trois principales ifacilles ife boure esprit. C'est là tour le bourde es autres i dur precède et fonde les autres i Après vient la fecondité , puis fai justes et près de l'autres de la surres de

"Les espirits starifier inisient ethapper beaucoup de choses"," et men voient pas tous les totes "Primais Bespire Record" sais Justesse', se confond dans soll abondante, et la chaletir du sentiment qui l'aconipagne; est un principe d'illusion tres à craindre ; de solle

1 On at pense que par mémoires K. - Na serait-il pas plus exact de dire ; On ne pense qu'au moyen de la mémoire? See out oppose

<sup>2</sup> L'esprit stérile est celui en qui, d'idée qu'on lui présente ne fait pas naître d'idées accessoires; au lien que l'esprit fécond produit sur le sujet qu'i l'occupe, toutes les idées qui appartiennent à ce sujet. De même que dans une oreille exercée et sensible, un son produit le sentiment des sons harmoniques, et qu'elle entend un accord où les autres n'entendent qu'un son. S.

8.

90" INTRODUCTION'A LA CONNAISSANCE

qu'A n'est passétranges de penser beaucoup y et jeurguster de services and and a services and a

"Personne ne pense, je crois, que tous les esprits 'soient fécunds ; on 'pénétrants ; ou éléquents , 'oujustes , dans les mêmes choses :-Les uns abondent 'en images ; les autres ; en réflexions , les 'autres 'en citations ; etc ; , chatun selon son 'euractère , ses inclinations, ses 'habituides ; 'sa forbe ou sa faiblesse .....

 $(\mathbf{r}_{1}, \ldots, \mathbf{p}_{n})$  is a probability of the solution of

La vivacité teonsiste dans la promptitude des opérations de l'esprit. Elle n'est, pas toujours unie à la fécondité. Il y a des esprits lents, fertiles ; il y en a de vifs, stériles. La lenteur des premiers vient quelquefois de la faiblesse de leur mémoire, ou de la confusion de leurs idées, ou enfin de quelque défaut dans leurs organes, qui empêche leurs esprits de se répandre avec vitesse. La stérilité des esprits vifs, dont les organes sont bien disposés, vient de ce qu'ils manquent de force pour suivir une idée, 1) APR L'ASPRIT HUMAN (1911) 94. ou de se qu'ile sant sans passions 2 Gar les passions fertilisent l'esprit sur les charen qu'ile leur sont propres, et cela pour rait expliquer de certaines hizerraries : un esprit vif dans. la conternation : qui s'dteint dans le cabinet : un génis portant dans l'intrigue ... qui s'apri pesantit dans les sejences mater :

C'ast aussi par getta raison, quel les perisonnes enjouées. que, les objets frivales iutéressent, paraissent les plus vives dans le monde. Les bagatelles qui soutiennent la conversation, étant leur passion dominante, elles excitent toute leur vivacité, leur fournissent une accasion continuelle de paraîtée. Ceux qui ont des passions plus sériques d étant froids sur ces puérilités, toute la pies vatité de leur esprit demeure concentrée lue

₩.

## ule La er e

## Pénétration.

ŀ • 1

La pénétration est une facilité à concevoir , à remonter au principe des choses, ou

A Concevoir, veut dire ici se former, d'après eq qu'on voit, des idées de ce qu'on ne voit pas, et par là pénétrer plus loin que la simple apparence. S. Q2 INTRODUCTION A LA CONNAISSANCE

deprévenire leurs effets par une suite d'in-

Dest and qualité qui est attachée comme les autres à notre érgenisation; mais que nos habitudes et nos connaissances perfectionnent : nos connaissances, parce qu'elles forment un amas d'idées qu'il n'y a plus qu'à réveiller; nos habitudes, parce qu'elles ouvrent nos organes, et donnent aux esprits un cours facile, et prompte course al

Un esprit extrêmement vifpeut être faux. ct. laisser échapper, heaucoup de, choses par vivacité, ou. par impuissance de réfléchir, et n'être pas pénétrant. Mais l'esprit pénétrant ne peut être leut ; son vrai caractère est la vivacité et la justesse unies à la réflexion.

Lorsqu'on est trop préoccupé de certains principes sur une science, on a plus de peine à recevoir d'autres idées dans la même science et une nouvelle méthode; mais c'est la encore une preuve que la pénétration est

\* Au lieu de prévenir, il faut, ce me semble, prévoir les effets par induction, après quoi on les prévient: S. de la company de la company de la company.

### DELL'ESPRIT NUMAIN.O. V. Q3

dépendante, nomme jallei dit dennes habitudes. Ceux qui font une étude pusitie sits énignes, engénètrent plutifitie sens quélles les autres à nonce enfanshing studie sub nos naturales et nos connaissa - s turr ut : nos connaissa - par

de la Nettete qu'ille qu'a reundler nos habe d'idées qu'ille qu'a reundler nos habe bis qu'ille ouvrent nos organes trament actions actions

La netteté esti Töffleficiti "de" H" jusitesse '; mais elle d'En Est pls insafarable. Tous ceux qui diff? Est pls insafarable. Tous ceux qui diff? Est pls insafarable. Tous ceux qui diff? Est fit d'en est plat trèsjuste. Il y a des höhmitest fit des convent trèsdistinctement, et qui the faisonient pas conséquemment." L'eur Esplit ", "u'op" faible ou trop prompt ", ne petit shivre la flatsoni des choses, et laisse échapper leurs rapports! Ceux-ci ne peuvent assembler Béaucoup de vues, attribuent quelquefois a tout un objet; ce qui convient au peu qu'ils en connaissent. La netteté de leurs idées empêche qu'ils ne s'en défient. Eux-mêmes se laissent éblouir par l'éclat des images qui les préoccupent ;

. ' La netteté naît de l'ordre des idées, V.

04 INTRODUCTION A HA CONNAISSANCE

et la lumière, de leurs expressions, les attache à l'arreur de leurs pensées \*.

"I La, justesse vient du sentiment du vrai formé dans, l'amo, accompagné, du don de rapprocher les conséquences des principes, et de combiner leurs, rapports, Un homme médigere, peut avoin, de la justesse, à son degré, un petit auvrage de mêmaî "C'est sans douta un grand avantage, de guelmie sensiqu'on le considère e tautes choses en divers gennes, ne, tendent, à la perfection qu'autant qu'elles out de justesse in 10000

dent pas le jugement et l'esprit juste; ils

- off. Bien, écrit, V.

<sup>(1)</sup> A son degré, de même, expressions trop négligées. M.

"<sup>11</sup><sup>3</sup> Je dirais *n'ont de perfection*; et même comment dit-on qu'une chose a plus ou moins de justesse? M.

"Justesse ici n'est pas le mot propre : cela vent dire sans doute ici, juste proportion de parties, exacte combinaison de rapports. Sans cela, vaudrait-il la peine de dire, comme le fait Vauvenargnes daux lignes plus haut, qu'un pett ou-

DE L'ESPRIT MUMAIN нő risportent à ce dernier ' l'exactitude dans le raisonnement, dans la composition dans toutes les choses de pure spéculation ; la fustesse dans la conduite de la vie : ils l'attal ""Be dois ajouter qu'il y 'a une justesse et une nettete dimaginations ; une justesse et ine hettete de reflexion. de memolie, de sentiment', de raisonnement', d'éloquènce , etc. Le tomperament et la continne mettent des différences infinies "entre "les hommes" "et resserrent ordinair einent beaucoup leuis guil-Ittes: "Il'faut appliquer ce principe à chaque 111111 າດ ຄົວ, ມູ້ນຳ 🖓 ເອົາໄປ vrage peut avoir de la justesse? Sans doute, puisqu'une pensée, qui est assurément le plus petit ouvrage possible, n'a pas de mérite sans la justesse. S.

<sup>1</sup> Ils rapportent à ce dernier. C'est qu'il me semble que l'esprit juste consiste seulement à raisonner juste sur ce qu'on conuaît, et que le jugement suppose des connaissances qui mettent en état de juger ce qu'on rencontre, et la vie en géneral est composée de rencontres. S.

57. La justessegnete. Justesse est sei sagesse 1. V.; 313 De'dois djouter, 'etc. 'Un pen'confils. V.:---- 96 INTRODUCTION & HA CONNERSSANCE partie de l'esprit ; il est très-facile à comprendre.

Je dirai encore une chose que peu de personnes ignorent, en trouve quelquefois dans l'esprit des journes les plus sages, des idées par lenco nature, inal linken, que l'éducation, la goutune, inal linken, que l'éleur i, mémoire, tope interablement dans leur i, mémoire, tope interablement de l'orce, que rien, na, las présentent la contaiter timents, de doin sont consequence, et prouvent soulament, d'aneo manité incontestable. l'innincible pouvoit de le coutuine.

no an a de marmer name na l'an 1996 al 200 ang <mark>XII a</mark>n 1996 and 1996 1996 **de banyan a**ng 1996 an

Le bon sens n'exige pas un jugement bien profond ; il semble consister plutôt à n'apercevoir les objets que dans la proportion exacte qu'ils ont avec notre nature, ou avec notre condition. Le bon sens n'est donc

<sup>r</sup> Ces idées sont, etc. C'est-à-dire qu'il y a de la folie dans les sages. V.

### DE L'ESPRIP NUMMA

pas a penser sur les thoses avec trop de sagacité, mais à les concevoir d'une manière utileurs les presidie dans le bon sens!' su utileurs les presidie dans le bon sens!' su utileurs les presidie dans les concevoir d'une manier perceir anne deste dans les choses plus de qualitait, mali il seu est dest chies les choses plus de qualitait, mali il seu est dest chies deste dans leur proposition seu est avec la affire de lisching utiles and se servits subtilis il pér de ses font unage des esprits subtilis il pér neuro de ses font tes thoses sel son dens l'our naturallement les enses sels bon dens!' unit

12Le: honvienne de fornte d'un gold naturell pour la justusse est d'inédiserité protest (mét) qualité du caractère, pluidt encore que de l'esprit. Pour avoir beaucoup de bon sens, il faut être fait de manière que la raison domine sur le sentiment, l'expérience sur le raisonnement.

Le jugement va plus loin que le bon sens; mais ses principes sont plus variables.

## VIII,

## De la Profondeur.

La profondeur est le terme de la ré-<sup>1</sup> Celui qui voit, etc. Fin et vrai. V. 1. 9

# 98 INTRODUCTION, A', LA\_CONNAISSANCE

flexion ... Quiconque ,a l'esprit véritablet ment, profond, doit avoir la force de fixer sa pensée fugitive , de la retenir sous ses yeux pour en considérer le fond , et de ramener à un point une longue chaîne d'idées, c'est à ceux principalement, qui, ont, cet esprit en partage, que la nettete et la justesse sont plus, nécessaires ?. Quand ces avantages leur manquent, leurs, yues sont mêlens d'illusions et couvertes d'obscurités. Et néanmoins, comme de tels esprits voient, taujours plus loin que les autres dans les choses de leur ressort, ils se groient aussi bien plus, proches de la vérité que le reste des hommes ; mais ceux-ci ne pouvant les suivre dans leurs sentiers ténébreux, ni remonter des conséquences jusqu'à la bauteur des principes, vils sont froids et dédaigneux pour cette sorte d'esprit qu'ils ne sauraient mesurer.

' Et même entre les gens profonds, comme ' La profondeur, etc.; c'est-à-dire ce qui suppose le plus de force à la réflexion. S.

<sup>2</sup> C'est à ceux, etc. Descartes me\parâit un esprit très - profond, quoique faint el romanesque, V.

Effin', on remarque une jalousie encore plus particulière entre les esprits vifs et les esprits profonds', qui n'ont l'un qu'au tiels et de l'autre ; car les uns marchant plus vité ; et les autres allant plus loin , ils ont la tolie de vollibir entrer en concurrence, et ne th'ouvant 'point de mesure pour des choses si différentes , irlen n'est capable de les rapprocher.

De la Délivatesse, de la Finesse et de la

-montes- io

IX.

La délicatesse vient essentiellement de l'ame : c'est une sensibilité dont la couturne, plus ou moins hardie, détermine

and the delicatesse vient essentiellement de l'anne La delicatesse est, ce une semble, finesse et grâce. V.

.

avesi le idegré i i pes nations ont mis de la délicalosse sou d'autres n'ont trouvé qu'une laugueur sans muis grêce ; celles ci au contraire. Neue avons muis grêce ; celles ci au contraire. Neue avons muis grêche, cette qualité à alus shontentis qu'auque, autre peuple de la terre paper group donner, beaucoup de choses à entendre den images donces et voiéces aver deur stoure, de sagacité sub leu onner de sagacité sub leu on des sour sour des dons qu'elle a faits si divers : grand nombre d'esprits délicats ne sont que délicáts ; beaucoup d'autres nesont que fins ; on en voit même qui s'expri-

d' G'est une sensibilité, etc. La coutume, les puœurs du pays qu'on habite, déterminent le degré de délicatesse et de sensibilité qu'on porte sur certaines choses, c'est-à-dire, qu'elles forment en nous des habitudes qui rendent cette délicatesse plus ou moins sévère, cette sensibilité plus ou moins vive. S.

<sup>2</sup> On n'a jamais dit que la finesse fût une sorte de sagacité sur les choses de sentiment. Cela ne pourrait se dire que de la délicatesse de l'ame. S.

## De l'étendue de l'Esprit.

Rien ne sert au jugement et à la pénétration comme l'étendue de l'esprit. On peut la regarder, je crois, comme une disposition admirable des organes, qui nous donne d'embrasser beaucoup d'idées à la fois sans les confondre.

Un esprit étendu considère les êtres dans leurs rapports mutuels : il saîsit d'un coup d'œil tous les rameaux des choses ; il les

<u>g</u>.

réduit 2014 dans un constant commune 11 les motions un même pointair commune 11 les motions un même pointair course de grande constant de grande constant de grande constant de grande

· Ou he sauth avon un grind ginie pangavon l'espire tender inder i opsible qu'on de l'espire condui son avoir un gou ne voir consolit done un evoir un gou ne voir consolit done un evoir un gou denie est actif fecont steppie tendu boot souvent, seborie a d'appigalation : i espire do an phiesenie et timble contrad di oppication an

<sup>1</sup>Pelsonnie nignore que tette qualité piée péhit aussi beaucoup de fame, quipeoine offinairement à l'esprit ses propres borness et le rétréction l'étend ; selon l'espor qu'ale même se donne.

#### Des Saillies.

•01

Le mot de saillie vient de sauter; avoir des saillies, c'est passer sans gradation d'une idée à une autre qui peut s'y allier. f'est saisir les rapports des choses les plus

' Métaphore incohérente : un rameau n'a pas de source. Mui

#### 

élaignées p ce qui demande sens doute de la . vitacité et un esprit agile, Ces (transitions. soudaines et inattendues causent touiours. une grande surprise; si elles, se portent, à. qualque abase da plaisent, elles excitent à rite sich auelque chose de profond, elles étopnent usi à quelque chase de grand, elles élèvent 12 mais ceux qui, ne sont pas , capables, de alelever, ou de penetzer d'un coup, d'ent descrapports trop ! approfendie .... p'admirant. que ces rapports bizarres, et, sensibles, sque, les gem Idu monde saisissent, si hien, Etile philosophe, qui rapproche par de lumineu, ses sentences les vérités en apparence les plus séphrées, réclame inutilement contre cette. injustice : les hommes frivoles - qui ont besoin de temps pour sujvre ces grandes démarches de la réflexion, sont dans une espèce d'impuissance de les admirer ; attendu que l'admiration ne se donne qu'à la surprise, et vient rarement par degrés.

Les saillies tienment en quelque sorte dans l'esprit le même rang que l'humeur peut avoir dans les passions '. Elles ne suppo-

'Les saillies tiennent, etc. Quel rang tient

sent pas nécessairement de grandes lumières, elles peignent le caractère de l'esprit. Ainsi deuxqui approfondissent, vivement les choses, ont des saillies de réflexion; les gens d'une imagination. heureuse "ides, saillies de mémoire; les innéchants inders utéchancetés. Jes gens gais, des schotes, plaisentes de mémoire; ollosigens du stonde qui font leur, étade de cargui instimibaises ant, porté, plus loin que les entres se gens net, porté, plus loin que les entres se gens net, porté, plus loin que les entres se gens du stonde qui font leur, étade de cargui instimibaises ant, porté, plus loin que les entres se gens du stonde qui font leur, étade de cargui instimibaises aux hommes de ne pas out, ture se quinest biens, ils ont fait du plus naturel de sous les dons un, jargon plein d'affectation. L'envie de briller leur a fait aban-

Phullicht With its passions? est-elle une passion? Octic petser peus expliquer linumour des An-

L'humeur, comme la colère, est une passiou, une passion momentanée, qui ne mène à rien, parce qu'elle n'a point de but déterminé. Est-ce en cela que Vauvenargues la compare aux saillies qui; le plus souvent, ne prouvent rien? on bien l'humeur est-elle prise ici pour le caractère? De quelque manière qu'on veuille l'entendre, ce passage est difficile à expliquer. S.

donner par réflexion le vrai et le solide. pour courir sans cesse après les allusions: et. hes jeux d'imagination les plus frivoles; il semble qu'ils soient convenus de ne plus rien. dire de suivi , et de ne saisir dans les choses que ce qu'elles ont de plaisant , et leur surface. Cet esprit, qu'ils croiente si simable : est sans donte bien éloigné dela matere, qui se plaît à se reposer sur les sujets quielle embellit, et trouve la variété dans la fécondité de ses lumières, bien plus que dans da diversité de ses objets. Un agrément si faux et si superficiel', est un ort ennemi du cosur et de l'esprit '; qu'il resserre tans des bornes étroites; un art qui ôte la vie de tous les discours en hannissant le sentiment, qui en est l'ame y et qui rend les conversations du monde aussi ennuveuses qu'insensées et ridicules.

• Un agrément si faux, etc. L'auteur veut, parler sans doute ici de cette habitade et de ce télent qu'ont les gens du monde deglacer tout sen timent par une plaisanterie, et de conpercourt à toute discussion sérieuse par une saillie heureuse, fondée sur quelques frivoles rapports do mots. S.

1,02

 $\begin{array}{c} \operatorname{Imp} (1 \to 2) \xrightarrow{\operatorname{Imp}} (1 \to 2) \xrightarrow{Imp}} (1 \to 2) \xrightarrow{Imp} (1 \to 2) \xrightarrow$ 

Le goût est une "aptitude "à bieh jüger des objets de sentiment". Il faat dout "avoir des fame pour avoir du goût; i ff faat 'avoir aussiste la "pênetration ; parte 'que' 'o'est Pintelligence qui 'neimie' le 'sentiment." Ce que l'esprit une penetre qu'avet pene file va pas sesurent jubqu'au 'cetur; ou'n'y' fait que les choses 'qu'on ne pent saisir d'un osup d'efit, ne sont point du Yessirt d'un goût.

"Le bon goût consiste dans un sentiment de la belle nature ; ceux qui m'ont pas un'esprit naturel , ne peuvent avoir le goût juste.

Toute vérité peut entrer dans un livre de Le goût, etc. Le goût ne porte-t-il pas aussi sur des objets qui ne sont pas de sentiment, mais du simple ressort de l'esprit? M.

Par objets de sentiment, l'auteur entendeles choses qui se sentent et ne se reisonnent pass il le dit lui-même. B. Anten autour DE L'ESPRIT HUMAIN, 1997 réflexion; mais dans les ouvrages de goût', nous aimons que la vérité soit puisée dans la nature; nous ne voulons pas d'hypothèses; tout ce qui n'est qu'ingénieux est contre les règles de goût, 1990 de soit

.... Comma il y, a des degrai et des parties diffacentes, dans l'esprit, il y, en a damêma, dans le goût, Notre goût pept., je srois, i s'atendre autant, que, potra intelligence ; mais, il ast difficile, qu'il passe autalà. Copendant cous que topiques un goût universel a se sroient presque topiques un goût universel a se store presporte quelquefois jusqu'à juger, des shosse qui leur, sont les plus étrangères. Mais estes présomption, qu'on pourrait supporter dans les hormes qui ont des talents, se remarque aussi parmi coux qui raisonneut des talents.

Missis i dans los ouvrages de godt; etc. Qu'est-ce que les ouvrages de godt? Sont-oe les ouvrages dont le goût seul doit juger? Mais il y en a de plusidurs sortes : pourquoi ce qui n'est qu'ingénieux en doit-il être banni? Ce qui n'est qu'ingénieux n'est pas vrai, et ce qui n'est pas vraimiest bon nulle part; et où est la vérité qui de seit pas puisée dans la nature? Toute cette pensée ne paraît pas nette. S.

et qui ont une teinture superficielle des règles du goût, dont ils font des applications tout-à-fait extraordinaires. C'est dans les grandes villes, plus que dans les autres, qu'on peut observer ce que je dis : elles sont peuplées de ces hommes suffisants qui ont assez d'éducation et d'habitude du monde. pour parler des choses qu'ils n'entendent point : aussi sont-elles le théâtre des plus impertinentes décisions ; et c'est là que l'on verra mettre à côté des meilleurs ouvrages, une fade compilation des traits les plus brillants de morale et de goût, mêlés à des vieilles chansons et à d'autres extravagances, avec un style si bourgeois et si ridicule, que cela fait mal au cœur.

Je crois que l'on peut dire, sans témérité, que le goût du grand nombre n'est pas juste : le cours déshonorant de tant d'ouvrages ridicules en est une preuve sensible. Ces écrits, il est vrai, 'ne se soutiennent pas; mais ceux qui les remplacent ne sont pas formés sur un meilleur modèle : l'inconstance apparente du public ne tombe que sur les auteurs. Cela vient de ce que les

## DE L'ESPRIT HUMAIN. I OQ

choses ne font d'impression sur nous que selon la proportion qu'elles ont avec nouv esprit; tout ce qui est hors de notre sphère nous échappe, le bas, le neif, le sublime, etc.

Il est vrai que les habiles réforment nos jugements; mainils ne pessentebhanger notre gontoparoe que l'ameta sessinelinations; iam dépendantes de ses apuions; b ce que l'an nobent-pas d'àbit di, estimaté sent; que par degrés, « danné l'on-fait; en jugeant to De là-vient qu'en stois des buareges autiqués du péuple; « qu'i na dai- en plaistat, pas moine; car "il ne des aritique que par sédiexian « et il les goûts par sentimente."

Ce que l'on ne sent pas d'abord, on ne le sent que par degrés, comme l'on fait en jugeans. Il y a, je crois, beaucoup de gens capables de sentir par degrés, ou lorsqu'on les en avertit, des choses qu'ils n'avaient pas senties d'abord. Mais cela est vrai plutôt des beautés que des défauts. On n'est jamais choqué du défaut qui n'a pas choqué d'abord; mais on peut, à force de réflexion, se transporter pour des beautés qu'on n'avait pas senties d'abord, parce qu'on n'avait pu en embrasser d'un conp d'œit tout le mérite. S.

1.

Que les jugements du public, épurés par le temps et par les maîtres, soient donc, si l'on veut, infaillibles; mais distinguonsles de son goût, qui paraît toujours récusable.

Je finis ces observations : on demande, depuis long-temps, s'il est possible de rendre raison des matières de sentiment : tous avouent que le sentiment ne peut se connaître que par expérience ; mais il est donné aux habiles d'expliquer sans peine les causes cachées qui l'excitent. Cependant bien des gens de goût n'ont pas cette facilité, et nombre de dissertateurs qui raisonnent à l'infini, manquent du sentiment, qui est la base des justes notions sur le goût.

## XIII.

### Du Langage et de l'Éloquence.

On peut dire en général de l'expression, qu'elle répond à la nature des idées, et par conséquent aux divers caractères de l'esprit.

Ce serait néanmoins une témérité de juger

de tous les hommes par le langage. Il est rare peut-être de trouver une proportion exacte entre le don de penser et celui de s'exprimer. Les termes n'ont pas une liaison nécessaire avec les idées : on veut parler d'un homme qu'on connaît beaucoup ; dont le caractère , la figure , le maintien , tout est présent à l'esprit , hors son nom qu'on veut nommer , et qu'on ne peut rappeler ; de même de beaucoup de choses dont on a des idées fort nettes , mais que l'expression ne suit pas : de là vient que d'hahiles gens manquent quelquefois de cette facilité à rendre leurs idées , que des hommes superficiels possèdent avec avantage.

La précision et la justesse du langage dépendent de la propriété des termes qu'on emploie.

La force ajoute à la justesse et à la briéveté ce qu'elle emprunte du sentiment : elle sc caractérise d'ordinaire par le tour de l'expression.

La finesse emploie des termes qui laissent beaucoup à entendre.

La délicatesse cache sous le voile des pa-

roles ce qu'il y a dans les choses de rebutant.

La noblesse a un air aisé, simple, précis, naturel.

Le sublime ajoute à la noblesse une force et une hauteur qui ébranlent l'esprit, qui l'étonnent et le jettent hors de lui-même; c'est l'expression la plus propre d'un sentiment élevé, ou d'une grande et surprenante idée.

On ne peut sentir le sublime d'une idée dans une faible expression ; mais la magnificence des paroles avec de faibles idées est proprement du phébus : le sublime veut des pensées élevées, avec des expressions et des tours qui en soient dignes.

L'éloquence embrasse tous les divers caractères de l'élocution : peu d'ouvrages sont éloquents; mais on voit des traits d'éloquence semés dans plusieurs écrits.

Il y a une éloquence qui est dans les paroles, et qui consiste à rendre aisément et convenablement ce que l'on pense, de quelque nature qu'il soit; c'est là l'éloquence du monde. Il y en a une autre dans les idées mêmes et dans les sentiments, jointe à celle de l'expression : c'est la véritable. On voit aussi des hommes que le monde échauffe, et d'autres qu'il refroidit. Les premiers ont besoin de la présence des objets : les autres d'ètre retirés et abandonnés à eux-mêmes : ceux-là sont éloquents dans leurs conversations, ceux-ci dans leurs compositions.

Un peu d'imagination et de mémoire, un esprit facile, suffisent pour parler avec élégance; mais que de choses entrent dans l'éloquence! le raisonnement et le sentiment, le naîf et le pathétique, l'ordre et le désordre, la force et la grâce, la douceur et la véhémence, etc.

Tout ce qu'on a jamais dit du prix de l'éloquience n'en est qu'une faible expression. Elle donne la vie à tout : dans les sciences, dans les affaires, dans la conversation, dans la composition, dans la recherche même des plaisirs, rien ne peut réussir sans elle. Elle se joue des passions des hommes, les émeut, les calme, les pousse, et les détermine à son gré : tout cède à sa voix ; elle seule enfin est capable de se célébrer dignement.

#### XIV.

# De l'Invention.

Les hommes ne sauraient créer le fond des choses : ils les modifient. Inventer n'est donc pas créer la matière de ses inventions, mais lui donner la forme. Un architecte ne fait pas le marbre qu'il emploie à un édifice, il le dispose; et l'idée de cette disposition, il l'emprunte encore de différents modèles qu'il fond dans son imagination, pour former un nouveau tout. De même un poète ne crée pas les images de sa poésie ; il les prend dans le sein de la nature, et les applique à différentes choses pour les figurer aux sens : et encore le philosophe ; il saisit une vérité souvent ignorée, mais qui existe éternellement, pour joindre à une autre vérité, et pour en former un principe. Ainsi se produisent en différents genres les chefs-d'œuvre de la réflexion et de l'imagination. Tous ceux qui ont la vue assez bonne pour lire dans le sein de la nature, y découvrent, selon le caractère de

leur esprit, ou le fond et l'enchaînement des vérités que les hommes effleurent, ou l'heureux rapport des images avec les vérités qu'elles embellissent. Les esprits qui ne peuvent pénétrer jusqu'à cette source féconde, qui n'ont pas assez de force et de justesse pour lier leurs sensations et leurs idées, donnent des fantômes sans vie, et prouvent, plus sensiblement que tous les philosophes, notre impuissance à créer.

Je ne blâme pas néanmoins ceux qui se servent de cette expression, pour caractériser avec plus de force le don d'inventer. Ce que j'ai dit se borne à faire voir que la nature doit être le modèle de nos inventions, et que ceux qui la quittent ou la méconnaissent ne peuvent rien faire de bien.

Savoir après cela pourquoi les hommes queiquefois médiocres excellent à des inventions où des hommes plus éclairés ne peuvent atteindre ; c'est là le secret du génie , que je vais tâcher d'expliquer.



115

## XV.

## Du Génie et de l'Esprit.

Je crois qu'il n'y a point de génie sans activité. Je crois que le génie dépend en grande partie de nos passions. Je crois qu'il se forme du concours de beaucoup de différentes qualités, et des convenances secrètes de nos inclinations avec nos lumières. Lorsque quelqu'une des conditions nécessaires manque, le génie n'est point ou n'est qu'imparfait : et on lui conteste son nom.

Ce qui forme donc le génie des négociations, ou celui de la poésie, ou celui de la guerre, etc., ce n'est pas un seul don de la nature, comme on pourrait croire : ce sont plusieurs qualités, soit de l'esprit, soit du cœur, qui sont inséparablement et intimement réunies.

Ainsi l'imagination, l'enthousiasme, le talent de peindre, ne suffisent pas pour faire un poète : il faut encore qu'il soit né avec une extrême sensibilité pour l'harmonie, avec le génie de sa langue, et l'art des vers. Ainsi la prévoyance, la fécondité, la célérité de l'esprit sur les objets militaires, ne formeraient pas un grand capitaine, si la sécurité dans le péril, la vigueur du corps dans les opérations laborieuses du métier, et enfin une activité infatigable n'accompagnaient ses autres talents.

C'est la nécessité de ce concours de tant de qualités indépendantes les unes des autres, qui fait apparemment que le génie est toujours si rare. Il semble que c'est une espèce de hasard, quand la nature assortit ces divers mérites dans un même homme. Je dirais volontiers qu'il lui en coûte moins pour former un homme d'esprit, parce qu'il n'est pas besoin de mettre entre ses talents cette correspondance que veut le génie

Cependant on rencontre quelquefois des gens d'esprit qui sont plus éclairés que d'assez beaux génies. Mais soit que leurs inclinations partagent leur application, soit que la faiblesse de leur ame les empêche d'employer la force de leur esprit, on voit qu'ils demeurent bien loin après ceux qui mettent toutes leurs ressources et toute leur activité

en œuvre, en faveur d'un objet unique.

C'est cette chaleur du génie et cet amour de son objet, qui lui donnent d'imaginer et d'inventer sur cet objet même. Ainsi, selon la pente de leur ame et le caractère de leur esprit, les uns ont l'invention de style, les autres celle du raisonnement, ou l'art de former des systèmes. D'assez grands génies ne paraissent presque avoir eu que l'invention de détail : tel est Montaigne. La Fontaine, avec un génie bien différent de celui de ce philosophe, est néanmoins un autre exemple de ce que je dis. Descartes, au contraire, avait l'esprit systématique et l'invention des desseins. Mais il manquait, je crois, de l'imagination dans l'expression ', qui embellit les pensées les plus communes.

A cette invention du génie est attaché, comme on sait, un caractère original, qui tantôt naît des expressions et des sentiments

Mais il manquait, je crois, de l'imagination, etc. Mais il manquait bien davantage de la justcsse d'esprit nécessaire pour faire un bon usage des mathématiques; voilà pourquoi il a dit tant de folies. V.

d'un auteur, tantôt de ses plans, de son art, de sa manière d'envisager et d'arranger les objets. Car un homme qui est maîtrisé par la pente de son esprit et par les impressions particulières et personnelles qu'il reçoit des choses, ne peut ni ne veut dérober son caractère à ceux qui l'épient.

Cependant il ne faut pas croire que ce caractère original doive exclure l'art d'imiter. Je ne connais point de grands hommes qui n'aient adopté des modèles. Rousseau ' a imité Marot; Corneille<sup>2</sup>, Lucain et Sénèque; Bossuet, les prophètes; Racine, les Grecs et Virgile; et Montaigne dit quelque part qu'il y a en lui *une condition aucunement singeresse et imitatrice*. Mais ces grands hommes, en imitant, sont demeurés originaux, parce qu'ils avaient à peu près le même génie que ceux qu'ils prenaient pour modèles; de sorte qu'ils cultivaient leur propre caractère, sous ces maîtres qu'ils

<sup>1</sup> Rousscau (Jean-Baptiste). B.

<sup>2</sup> Pierre Corneille, dans ses tragédies, a emprunté quelques traits de la *Pharsale* de Lucain, et des tragédies de Sénèque. B.

119

consultaient, et qu'ils surpassaient quelquefois : au lieu que ceux qui n'ont que de l'esprit, sont toujours de faibles copistes des meilleurs modèles, et n'atteignent jamais leur art. Preuve incontestable qu'il faut du génie pour bien imiter, et même un génie étendu pour prendre divers caractères : tant s'en faut que l'imagination donne l'exclusion au génie.

J'explique ces petits détails, pour rendre ce chapitre plus complet, et non pour instruire les gens de lettres, qui ne peuvent les ignorer. J'ajouterai encore une réflexion en faveur des personnes moins savantes : c'est que le premier avantage du génie est de sentir et de concevoir plus vivement les objets de son ressort, que ces mèmes objets ne sont sentis et aperçus des autres hommes.

A l'égard de l'esprit, je dirai que ce mot n'a d'abord été inventé que pour signifier en général les différentes qualités que j'ai définies, la justesse, la profondeur, le jugement, etc. Mais parce que nul homme ne peut les rassembler toutes, chacune de ces qualités a prétendu s'approprier exclusive-

ment le nom générique ; d'où sont nées des disputes très-frivoles ; car, au fond, il importe peu que ce soit la vivacité ou la justesse, ou telle autre partie de l'esprit qui emporte l'honneur de ce titre. Le nom ne peut rien pour les choses. La question n'est pas de savoir si c'est à l'imagination ou au bon sens qu'appartient le terme d'esprit. Le vrai intérêt, c'est de voir laquelle de ces qualités, ou des autres que j'ai nommées, doit nous inspirer plus d'estime. Il n'y en a aucune qui n'ait son utilité, et j'ose dire son agrément. Il ne serait peut-être pas difficile de juger s'il y en a de plus utiles, ou de plus aimables, ou de plus grandes les unes que les autres. Mais les hommes sont incapables de convenir entre eux du prix des moindres choses. La différence de leurs intérêts et de leurs lumières maintiendra éternellement la diversité de leurs opinions et la contrariété de leurs maximes.

## XVI.

#### Du Caractère.

Tout ce qui forme l'esprit et le cœur 1. 11

121

est compris dans le caractère <sup>1</sup>. Le génie n'exprime que la convenance de certaines qualités <sup>2</sup> ; mais les contrariétés les plus bizarres entrent dans le même caractère, et le constituent.

On dit d'un homme qu'il n'a point de caractère, lorsque, les traits de son ame sont faibles, légers, changeants<sup>3</sup>; mais cela même fait un caractère<sup>4</sup>, et l'on s'entend bien làdessus.

' Tout ce qui forme, etc. Il faut, je pense, ce qui compose; mais la maxime n'est pas claire et ne peut être juste. M.

<sup>•</sup> Le génie n'exprime, etc. Le génie est l'aptitude à exceller dans un art. V.

<sup>3</sup> On dit d'un homme qu'il n'a point de caractère, lorsque les traits de son ame, etc. Vauvenargues emploie ici figurément le mot de traits, dans le même sens où il l'emploie en parlant des traits du visage. C'est comme s'il disait, la physionomie de son ame. On dit fort bien que tel caractère a une physionomie particulière. Ceux dont parle Vauvenargues n'ont qu'une physionomie peu marquée et qui change à chaque instant. S.

4 Cela même fait un caractère, etc. Vol-

Les inégalités du caractère influent sur l'esprit ; un homme est pénétrant, ou pesant, ou aimable, selon son humeur.

On confond souvent dans le caractère les qualités de l'ame et celles de l'esprit. Un homme est doux et facile, on le trouve insinuant ; il a l'humeur vive et légère, on dit qu'il a l'esprit vif ; il est distrait et rêveur, on croit qu'il a l'esprit lent et peu d'imagination. Le monde ne juge des choses que par leur écorce, c'est une chose qu'on dit tous les jours, mais que l'on ne sent pas assez. Quelques réflexions, en passant, sur les caractères les plus généraux, nous y feront faire attention.

## XVII.

#### Du Sérieux.

Un des caractères les plus généraux, c'est le sérieux; mais combien de choses différentes n'a-t-il pas, et combien de caractères sont compris dans celui-ci? On taire a ajouté de sa main, à la marge, comme un renvoi, avant le mot caractère, le mot pauvre. Un (pauvre) caractère. S.

est sérieux par tempérament, par trop ou trop peu de passions, trop ou trop peu d'idées, par timidité, par habitude, et par mille autres raisons.

L'extérieur <sup>1</sup> distingue tous ces divers caractères aux yeux d'un homme attentif.

Le sérieux d'un esprit tranquille porte un air doux et serein.

Le sérieux des passions ardentes est sauvage, sombre et allumé.

Le sérieux d'une ame abattue donne un extérieur languissant.

Le sérieux d'un homme stérile paraît froid, lâche et oisif.

Le sérieux de la gravité prend un air concerté comme elle.

Le sérieux de la distraction porte des dehors singuliers.

Le sérieux d'un homme timide n'a presque jamais de maintien.

Personne ne rejette en gros ces vérités;

<sup>1</sup> Depuis ccs mots, *l'extérieur distingue* jusqu'à ceux-ci, *n'a presque jamais de maintien*, l'édition de Voltaire est marquée d'une accolade avec ces mots de sa main : *très-bien*. S.

mais, faute de principes bien liés et bien conçus, la plupart des hommes sont dans le détail et dans leurs applications particulières, opposés les uns aux autres et à euxmêmes; ils font voir la nécessité indispensable de bien manier les principes les plus familiers, et de les mettre tous ensemble sous un point de vue qui en découvre la fécondité et la liaison.

## XVIII.

#### Du Sang-froid.

Nous prenons quelquefois pour le sangfroid une passion sérieuse et concentrée, qui fixe toutes les pensées d'un esprit ardent, et le rend insensible aux autres choses.

Le véritable sang-froid vient d'un sang doux, tempéré, et peu fertile en esprits. S'il coule avec trop de lenteur, il peut rendre l'esprit pesant; mais lorsqu'il est reçu par des organes faciles et bien conformés, la justesse, la réflexion, et une singularité aimable souvent l'accompagnent; nul esprit n'est plus desirable.

On parle encore d'un autre sang-froid

11.

que donne la force d'esprit, soutenue par l'expérience et de longues réflexions; sans doute c'est là le plus rare.

## XIX.

#### De la Présence d'esprit.

La présence d'esprit se pourrait définir une aptitude à profiter des occasions pour parler ou pour agir. C'est un avantage qui a manqué souvent aux hommes les plus éclairés, qui demande un esprit facile, un sangfroid modéré, l'usage des affaires; et selon les différentes occurrences, divers avantages : de la mémoire et de la sagacité dans la dispute, de la sécurité dans les périls, et dans le monde, cette liberté de cœur qui nous rend attentifs à tout ce qui s'y passe, et nous tient en état de profiter de tout, etc. '.

····· **XX.** 

#### De la Distraction.

Il y a une distraction assez semblable aux

<sup>+</sup> Tout cet article est marqué d'une accolade dans l'édition de Voltaire, avec ces mots, bon, très-bon. S.

rêves du sommeil, qui est lorsque nos pensées flottent et se suivent d'elles-mêmes sans force et sans direction. Le mouvement des esprits se ralentit peu à peu ; ils errent à l'aventure sur les traces du cerveau ', et réveillent des idées sans suite et sans vérité ; enfin les organes se ferment ; nous ne formons plus que des songes , et c'est là proprement rêver les yeux ouverts.

Cette sorte de distraction est bien différente de celle où jette la méditation. L'ame obsédée, dans la méditation, d'un objet qui fixe sa vue et la remplit toute entière, agit beaucoup dans ce repos. C'est un état tout opposé; cependant elle y tombe ensuite épuisée par ses réflexions.

## XXI.

#### De l'Esprit du jeu.

C'est une manière de génie 2 que l'es-

' Sur les traces du cerveau, etc. Sur les traces imprimées dans le cerveau. S.

<sup>a</sup> C'est une manière de génie, etc. Manière, expression négligée et mal assortie. J'aimerais mieux sorte ou espèce. M.

١

prit du jeu, puisqu'il dépend également de l'ame et de l'intelligence. Un homme que la perte trouble ou intimide, que le gain rend trop hasardeux, un homme avare, ne sont pas plus faits pour jouer, que ceux qui ne peuvent atteindre à l'esprit de combinaison. Il faut donc un certain degré de lumière et de sentiment, l'art des combinaisons, le goût du jeu, et l'amour mesuré du gain.

On s'étonne à tort que des sots possèdent ce faible avantage. L'habitude et l'amour du jeu, qui tournent toute leur application et leur mémoire de ce seul côté, suppléent l'esprit qui leur manque.

## LIVRE DEUXIÈME.

## XXII.

#### Des Passions.

Tourss les passions roulent sur le plaisir et la douleur, comme dit M. Locke ' : c'en est l'essence et le fonds.

Nous éprouvons, en naissant, ces deux états : le plaisir, parce qu'il est naturellement attaché à être ; la douleur, parce qu'elle tient à être imparfaitement <sup>2</sup>.

Si notre existence était parfaite, nous ne connaîtrions que le plaisir. Étant imparfaite, nous devons connaître le plaisir et la dou-

'Locke (Jean), mort en 1704, auteur de l'Essai sur l'entendement humain, ouvrage excellent, traduit en français par Coste, en 1729. F.

<sup>2</sup> Nous éprouvons, etc. Je ne sais si on peut dire éprouver un état. On éprouve une impression qui passe. Étre imparfaitement n'explique pas ce que c'est qu'être douloureusement. M.

Le plaisir n'est pas naturellement attaché à

leur : or c'est de l'expérience de ces deux contraires que nous tirons l'idée du bien et du mal.

Mais comme le plaisir et la douleur ne viennent pas à tous les hommes par les mêmes choses, ils attachent à divers objets l'idée du bien et du mal : chacun selon son expérience, ses passions, ses opinions, etc.

Il n'y a cependant que deux organes de nos biens et de nos maux : les sens et la réflexion.

Les impressions qui viennent par les sens sont immédiates et ne peuvent se définir ; on n'en connaît pas les ressorts ; elles sont l'effet du rapport qui est entre les choses et nous ; mais ce rapport secret ne nous est pas connu.

Les passions qui viennent par l'organe de la réflexion sont moins ignorées. Elles ont leur principe dans l'amour de l'être ou de la perfection de l'être, ou dans le sentiment de son imperfection et de son dépérissement.

être, car on existe souvent sans plaisir ni douleur. Étre imparfaitement donnerait plutôt l'idée du desir que de la douleur. S.

Nous tirons de l'expérience de notre être une idée de grandeur, de plaisir, de puissance, que nous voudrions toujours augmenter : nous prenons dans l'imperfection de notre être une idée de petitesse, de sujétion, de misère, que nous tâchons d'étouffer : voilà toutes nos passions.

Il y a des hommes en qui le sentiment de l'être est plus fort que celui de leur imperfection; de la l'enjouement, la douceur, la modération des desirs.

Il y en a d'autres en qui le sentiment de leur imperfection est plus vif que celui de l'être ; de là l'inquiétude, la mélancolie, etc.

De ces deux sentiments unis, c'est-à-dire, celui de nos forces et celui de notre misère naissent les plus grandes passions; parce que le sentiment de nos misères nous pousse à sortir de nous-mêmes, et que le sentiment de nos ressources nous y encourage et nous porte par l'espérance'. Mais ceux qui ne

Nous porte par l'espérance, etc. Il semble qu'il faudrait nous y porte (à sortir de nousmêmes). Autrement porte serait employé là d'une manière qui n'est pas commune. M.

sentent que leur misère sans leur force, ne se passionnent jamais autant, car ils n'osent rien espérer; ni ceux qui ne sentent que leur force sans leur impuissance, car ils ont trop peu à desirer : ainsi il faut un mélange de courage et de faiblesse, de tristesse et de présomption. Or, cela dépend de la chaleur du sang et des esprits ; et la réflexion qui modère les velléités des gens froids, encourage l'ardeur des autres, en leur fournissant des ressources qui nourrissent leurs illusions : d'où vient que les passions des hommes d'un esprit profond sont plus opiniâtres et plus invincibles, car ils ne sont pas obligés de s'en distraire comme le reste des hommes, par épuisement de pensées; mais leurs réflexions, au contraire, sont un entretien éternel à leurs desirs, qui les échauffe; et cela explique encore pourquoi ceux qui pensent peu, ou qui ne sauraient penser long-temps de suite sur la même chose, n'ont que l'inconstance en partage.

## XXIII.

#### De la Gaîté, de la Joie, de la Mélancolie.

Le premier degré du sentiment agréable de notre existence est la gaîté : la joie est un sentiment plus pénétrant. Les hommes enjoués n'étant pas d'ordinaire si ardents que le reste des hommes, ils ne sont peutêtre pas capables des plus vives joies; mais les grandes joies durent peu, et laissent notre ame épuisée.

La gaîté, plus proportionnée à notre faiblesse que la joie, nous rend confiants et hardis, donne un être et un intérêt aux choses les moins importantes, fait que nous nous plaisons par instinct en nous-mêmes, dans nos possessions, nos entours, notre esprit, notre suffisance, malgré d'assez grandes misères.

Cette intime satisfaction nous conduit quelquefois à nous estimer nous-mêmes, par de très-frivoles endroits; et il me semble que les personnes enjouées sont ordinairement un peu plus vaines que les autres.

I.

12

D'autre part, les mélancoliques sont ardents, timides, inquiets, et ne se sauvent, la plupart, de la vanité, que par l'ambition et l'orgueil.

## XXIV.

## De l'Amour-propre et de l'Amour de nousmêmes.

L'amour est une complaisance dans l'objet aimé. Aimer une chose, c'est se complaire dans sa possession, sa grâce, son accroissement, craindre sa privation, ses déchéances, etc.

Plusieurs philosophes rapportent généralement à l'amour-propre toute sorte d'attachements. Ils prétendent qu'on s'approprie tout ce que l'on aime, qu'on n'y cherche que son plaisir et sa propre satisfaction, qu'on se met soi-même avant tout ; jusque-là qu'ils nient que celui qui donne sa vie pour un autre, le préfère à soi. Ils passent le but en ce point ; car si l'objet de notre amour nous est plus cher sans l'être, que l'être sans l'objet de notre amour, il paraît que c'est notre amour qui est notre passion dominante,

et non notre individu propre; puisque tout nous échappe avec la vie, le bien que nous nous étions approprié par notre amour, comme notre être véritable. Ils répondent que la passion nous fait confondre dans ce sacrifice notre vie et celle de l'objet aimé ; que nous croyons n'abandonner qu'une partie de nous-mêmes pour conserver l'autre : au moins ils ne peuvent nier que celle que nous conservons, nous paraît plus considérable que celle que nous abandonnons, Or, dès que nous nous regardons comme la moindre partie dans le tout, c'est une préférence manifeste de l'objet aimé. On peut dire la même chose d'un homme qui, volontairement et de sang-froid, meurt pour la gloire ; la vie imaginaire qu'il achète au prix de son être réel, est une préférence bien incontestable de la gloire, et qui justifie la distinction que quelques écrivains ont mise avec sagesse entre l'amour-propre et l'amour de nous-mêmes. Ceux-ci conviennent bien que l'amour de nous-mêmes entre dans toutes nos passions ; mais ils distinguent cet amour de l'autre. Avec l'amour de nous-mêmes,

155

disent-ils, on peut chercher hors de soi son bonheur; on peut s'aimer hors de soi davantage que son existence propre '; on n'est point à soi-même son unique objet. L'amour-propre, au contraire, subordonne tout à ses commodités et à son bien-être '; il est à lui-même son seul objet et sa seule fin : de sorte qu'au lieu que les passions, qui viennent de l'amour de nous-mêmes, nous donnent aux choses, l'amour-propre veut que les choses se donnent à nous, et se fait le centre de tout.

Rien ne caractérise donc l'amour-propre,

' On peut s'aimer hors de soi davantage que son existence propre. Cela n'est pas correct. Davantage est un adverbe de comparaison, mais qui s'emploie absolument, sans être suivi de la conjonction que. Lorsque cette conjonction est nécessaire, il faut substituer plus à davantage. Il y a dans l'ouvrage de Vauvenargues plusieurs autres incorrections que nous n'avons pas cru devoir relever; nous remarquons celle-ci, parce que d'assez bons écrivains ont commis la même faute. S.

<sup>2</sup> L'amour - propre, au contraire, subordonne tout à ses commodités et à son bien-être.

comme la complaisance qu'on a dans soimême et les choses qu'on s'approprie.

L'orgueil est un effet de cette complaisance. Comme on n'estime généralement les choses qu'autant qu'elles plaisent, et que nous nous plaisons si souvent à nous-mêmes devant toutes choses; de là ces comparaisons toujours injustes, qu'on fait de soimême à autrui, et qui fondent tout notre orgueil.

Mais les prétendus avantages pour lesquels nous nous estimons étant grandement variés, nous les désignons par les noms que nous leur avons rendus propres. L'orgueil qui vient d'une confiance aveugle dans nos forces,

Cette manière de distinguer l'amour de nousmêmes de l'amour-propre, paraît plus subtile que juste; et ce que Vauvenargues applique ici à l'amour-propre, serait plutôt le caractère de ce qu'on entend par le mot égoïsme. Ce qu'on exprime communément par le mot d'amourpropre, c'est l'amour des choses qui nous sont propres, la complaisance pour nos qualités ou nos avantages personnels, plutôt que l'attention au bien-être de notre personne. S.

nous l'avons nommé présomption ; celui qui s'attache à de petites choses, vanité; celui qui est courageux, fierté.

Tout ce qu'on ressent de plaisir en s'appropriant quelque chose, richesse, agrément, héritage, etc., et ce qu'on éprouve de peine par la perte des mêmes biens, ou la crainte de quelque mal, la peur, le dépit, la colère, tout cela vient de l'amour-propre.

L'amour-propre se mêle à presque tous nos sentiments, ou du moins l'amour de nous-mêmes; mais pour prévenir l'embarras que feraient naître les disputes qu'on a sur ces termes, j'use d'expressions synonymes, qui me semblent moins équivoques. Ainsi je rapporte tous nos sentiments à celui de nos perfections et de notre imperfection : ces deux grands principes nous portent de concert à aimer, estimer, conserver, agrandir et défendre du mal notre frêle existence. C'est la source de tous nos plaisirs et déplaisirs, et la cause féconde des passions qui viennent par l'organe de la réflexion.

Tâchons d'approfondir les principales ; nous suivrons plus aisément la trace des

petites, qui ne sont que des dépendances et des branches de celles-ci.

## XXV.

## De l'Ambition.

L'instinct qui nous porte à nous ágrandir n'est aucune part si sensible que dans l'ambition '; mais il ne faut pas confondre tous les ambitieux. Les uns attachent la grandeur solide à l'autorité des emplois; les autres aux grandes richesses; les autres au faste des titres, etc. ; plusieurs vont à leur but sans nul choix des moyens; quelques uns par de grandes choses, et d'autres par les plus petites : ainsi telle ambition est vice ; telle, vertu ; telle, vigueur d'esprit ; telle, égarement et bassesse, etc.

Toutes les passions prennent le tour de notre caractère. Nous avons vu ailleurs que l'ame influait beaucoup sur l'esprit ; l'esprit

<sup>1</sup> L'instinct qui nous porte à nous agrandir n'est aucune part si sensible que dans l'ambition. Aucune part pour nulle part, expression négligée. S.

influe aussi sur l'ame. C'est de l'ame que viennent tous les sentiments; mais c'est par les organes de l'esprit que passent les objets qui les excitent. Selon les couleurs qu'il leur donne, selon qu'il les pénètre, qu'il les embellit, qu'il les déguise, l'ame les rebute ou s'y attache. Quand donc même on ignorerait que tous les hommes ne sont pas égaux par le cœur, il suffit de savoir qu'ils envisagent les choses selon leurs lumières, peutêtre encore plus inégales, pour comprendre la différence qui distingue les passions même qu'on désigne du même nom. Si différemment partagés par l'esprit et les sentiments, ils s'attachent au même objet sans aller au même intérêt '; et cela n'est pas seulement vrai des ambitieux, mais aussi de toute passion.

<sup>1</sup> Ils s'attachent au même objet sans aller au même intérêt. C'est-à-dire, sans voir de même l'objet où ils s'attachent, et sans y être portés par le même intérêt. Deux hommes veulent la même place, l'un pour l'argent et l'autre pour le crédit. Deux amants recherchent la même femme, l'un pour sa figure et l'autre pour son esprit, etc. S.

## XXVI.

#### De l'Amour du monde.

Que de choses sont comprises dans l'amour du monde! le libertinage, le desir de plaire, l'envie de primer, etc. : l'amour du sensible et du grand ne sont nulle part si ' mêlés '.

Le génie et l'activité portent les hommes à la vertu et à la gloire : les petits talents, la paresse, le goût des plaisirs, la gaîté et la vanité les fixent aux petites choses : mais en tout c'est le même instinct; et l'amour du monde renferme de vives semences de presque toutes les passions.

#### XXVII.

### Sur l'Amour de la gloire.

La gloire nous donne sur les cœurs une autorité naturelle, qui nous touche, sans

L'amour du sensible et du grand ne sont nulle part si mélés. C'est-à-dire, je crois selon la manière de voir de Vauvenargues, les penchants physiques et les sentiments moraux.

doute autant que nulle de nos sensations, et nous étourdit plus sur nos misères qu'une vaine dissipation : elle est donc réelle, en tous sens.

Ceux qui parlent de son néant inévitable. soutiendraient peut-être avec peine le mépris ouvert d'un seul homme. Le vide des grandes passions est rempli par le grand nombre des petites : les contempteurs de la gloire se piquent de bien danser, ou de quelque misère encore plus basse. Ils sont si aveugles qu'ils ne sentent pas que c'est la gloire qu'ils cherchent si curieusement, et si vains qu'ils osent la mettre dans les choses les plus frivoles. La gloire, disent-ils, n'est ni vertu, ni mérite : ils raisonnent bien en cela : elle n'est que leur récompense ; mais elle nous excite donc au travail et à la vertu. et nous rend souvent estim ables afin de nous faire estimer.

#### Tout est très-abject dans les hommes, la

D'autant que dans la première édition, il ajout.it : je parle d'un grand, mesuré à l'esprit et au crur qu'il touche. Dans tous les cas cela n'est pas clair. S.

vertu, la gloire, la vie; mais les plus petits ont des proportions reconnues. Le chêne est un grand arbre près du cerisier; ainsi les hommes à l'égard les uns des autres. Quelles sont les vertus et les inclinations de ceux qui méprisent la gloire? L'ont-ils méritée?

#### XXVIII.

### De l'Amour des sciences et des lettres.

La passion de la gloire et la passion des sciences se ressemblent dans leur principe; car elles viennent l'une et l'autre du sentiment de notre vide et de notre imperfection. Mais l'une voudrait se former comme un nouvel être hors de nous, et l'autre s'attache à étendre et à cultiver notre fonds. Ainsi la passion de la gloire veut nous agrandir au dehors, et celle des sciences au dedans.

On ne peut avoir l'ame grande, ou l'esprit un peu pénétrant, sans quelque passion pour les lettres. Les arts sont consacrés à peindre les traits de la belle nature; les sciences à la vérité. Les arts et les sciences

embrassent tout ce qu'il y a dans la pensée de noble ou d'utile ; de sorte qu'il ne reste à ceux qui les rejettent , que ce qui est indigne d'être peint ou enseigné , etc.

La plupart des hommes honorent les lettres comme la religion et la vertu '; c'està-dire, comme une chose qu'ils ne peuvent ni connaître, ni pratiquer, ni aimer.

Personne néanmoins n'ignore que les bons livres sont l'essence des meilleurs esprits, le précis de leurs connaissances, et le fruit de leurs longues veilles. L'étude d'une vie entière s'y peut recueillir dans quelques heures; c'est un grand secours.

Deux inconvénients sont à craindre dans cette passion : le mauvais choix et l'excès. Qu'ant au mauvais choix, il est probable que ceux qui s'attachent à des connaissances

<sup>4</sup> La plupart des hommes honorent les lettres comme la religion et la vertu. Il faut : comme ils honorent. On avait copié cette pensée dans l'Encyclopédie, sans en citer l'auteur. Les journalistes de Trévoux, qui avaient fort loué l'ouvrage de Vauvenargues lorsqu'jl parut, firent un crime de cette maxime aux encyclopédistes. M.

145

peu utiles ne seraient pas propres aux autres; mais l'excès se peut corriger.

Si nous étions sages, nous nous bornerions à un petit nombre de connaissances, afin de les mieux posséder. Nous tâcherions de nous les rendre familières et de les réduire en pratique : la plus longue et la plus laborieuse théorie n'éclaire qu'imparfaitement. Un homme qui n'aurait jamais dansé posséderait inutilement les règles de la danse; il en est sans doute de même des métiers d'esprit '.

Je dirai bien plus ; rarement l'étude est utile , lorsqu'elle n'est pas accompagnée du commerce du monde. Il ne faut pas séparer ces deux choses ; l'une nous apprend à penser , l'autre à agir ; l'une à parler, l'autre à écrire ; l'une à disposer nos actions , l'autre à les rendre faciles.

L'usage du monde nous donne encore de penser naturellement, et l'habitude dessciences, de penser profondément.

· 11 en est sans doute de même des métiers d'esprit. Il faudrait, ce semble, des métiers de l'esprit. M.

1.

13

Par une suite naturelle de ces vérités, ceux qui sont privés de l'un et l'autre avantage par leur condition, fournissent une preuve incontestable de l'indigence naturelle de l'esprit humain. Un vigneron, un couvreur, resserrés dans un petit cercle d'idées trèscommunes, connaissent à peine les plus grossiers usages de la raison, et n'exerceut leur jugement, supposé qu'ils en aient recu de la nature, que sur des objets très-palpables. Je sais bien que l'éducation ne peut suppléer le génie ; je n'ignore pas que les dons de la nature valent mieux que les dons de l'art ' : cependant l'art est nécessaire pour faire fleurir les talents. Un beau naturel négligé ne porte jamais de fruits mûrs.

Peut-on regarder comme un bien un génie à peu près stérile? Que servent à un grand seigneur les domaines qu'il laisse en

• ' Je n'ignore pas que les dons de la nature valent mieux que les dons de l'art. Je ne sais si l'on pent dirc les dons de l'art comme les dons de la nature. La nature donne, dote, doue, l'art ne fait rien de tout cela : il vend et ne donne pas, et l'on achète ses biens avec l'étude et le travail. M.

friche ? Est-il riche de ces champs incultes ?

## XXIX.

#### De l'Avarice.

Ceux qui n'aiment l'argent que pour la dépense ne sont pas véritablement avares. L'avarice est une extrême défiance des événements, qui cherche à s'assurer contre les instabilités de la fortune par une excessive prévoyance, et manifeste cet instinct avide, qui nous sollicite d'accroître, d'étayer, d'affermir notre être. Basse et déplorable manie, qui n'exige ni connaissance, ni vigueur d'esprit, ni jeunesse, et qui prend par cette raison, dans la défaillance des sens, la place des autres passions.

### XXX.

#### De la Passion du jeu.

Quoique j'aie dit que l'avarice naît d'une défiance ridicule des événements de la fortune, et qu'il semble que l'amour du jeu vienne au contraire d'une ridicule confiance 145 INTRODUCTION A LA CONNAISSANCE aux mêmes événements, je ne laisse pas de croire qu'il y a des joueurs avares et qui ne sont confiants qu'au jeu; encore ont-ils, comme on dit, un jeu timide et serré:

Des commencements souvent heureux remplissent l'esprit des joueurs de l'idée d'un gain très-rapide, qui paraît toujours sous leurs mains : cela détermine.

Par combien de motifs d'ailleurs n'est-on pas porté à jouer? par cupidité, par amour du faste, par goût des plaisirs, etc. Il suffit donc d'aimer quelqu'une de ces choses pour aimer le jeu; c'est une ressource pour les acquérir, hasardeuse à la vérité, mais propre à toute sorte d'hommes, pauvres, riches, faibles, malades, jcunes et vieux, ignorants et savants, sots et habiles, etc. ; aussi n'y a-t-il point de passion plus commune que celle-ci.

## XXXI.

## De la Passion des exercices.

Il y a dans la passion des exercices un plaisir pour les sens, et un plaisir pour l'ame. Les sens sont flattés d'agir, de galoper un

140

cheval<sup>1</sup>, d'entendre un bruit de chasse dans une forêt; l'ame jouit de la justesse de ses sens, de la force 'et de l'adresse de son corps, etc. Aux yeux d'un philosophe qui médite dans son cabinet, cette gloire est bien puérile; mais, dans l'ébranlement de l'exercice, on ne scrute pas tant les choses. En approfondissant les hommes, on rencontre des vérités humiliantes, mais incontestables.

Vous voyez l'ame d'un pêcheur qui se détache en quelque sorte de son corps pour suivre un poisson sous les eaux, et le pousser au piége que sa main lui tend. Qui croirait qu'elle s'applaudit de la défaite du faible animal, et triomphe au fond du filet? Toutefois rien n'est si sensible.

Un grand, à la chasse, aime mieux tuer un sanglier qu'une hirondelle : par quelle raison? Tous la voient.

<sup>•</sup> Les sens sont flattés d'agir, de galoper un cheval. Négligé. Les sens ne galopent pas un cheval. M.

## XXXII.

## De l'Amour paternel.

L'amour paternel ne diffère pas de l'amour-propre. Un enfant ne subsiste que par ses parents, dépend d'eux, vient d'eux, leur doit tout; ils n'ont rien qui leur soit si propre.

Aussi un père ne sépare point l'idée d'un fils de la sienne, à moins que le fils n'affaiblisse cette idée de propriété par quelque contradiction; mais plus un père s'irrite de cette contradiction, plus il s'afflige, plus il prouve ce que je dis.

## XXXIII.

## De l'Amour filial et fraternel.

Comme les enfants n'ont nul droit sur la volonté de leurs pères, la leur étant au contraire toujours combattue, cela leur fait sentir qu'ils sont des êtres à part, et ne peut pas leur inspirer de l'amour-propre; parce que la propriété ne saurait être du côté de la dépendance : cela est visible. C'est par

cette raison que la tendresse des enfants n'est pas aussi vive que celle des pères; mais les lois ont pourvu à cet inconvénient. Elles sont un garant au père contre l'ingratitude des enfants, comme la nature est aux enfants un ôtage assuré contre l'abus des lois. Il était juste d'assurer à la vieillesse les secours qu'elle avait prêtés à la faiblesse de l'enfance.

La reconnaissance prévient, dans les enfants bien nés, ce que le devoir leur impose. Il est dans la saine nature d'aimer ceux qui nous aiment et nous protègent; et l'habitude d'une juste dépendance en fait perdre le sentiment : mais il suffit d'être homme pour être bon père ; et si l'on n'est homme de bien, il est rare qu'on soit bon fils.

Du reste, qu'on mette à la place de ce que je dis, la sympathie ou le sang, et qu'on me fasse entendre pourquoi le sang ne parle pas autant dans les enfants que dans les pères; pourquoi la sympathie périt quand la soumission diminue; poufquoi des frères souvent se haïssent sur des fondements ai légers, etc.

Mais quel est donc le nœud de l'amitié des

frères ? Une fortune, un nom communs, même naissance et même éducation, quelquefois même caractère; enfin l'habitude de se regarder comme appartenant les uns aux autres, et comme n'ayant qu'un seul être. Voilà ce qui fait que l'on s'aime, voilà l'amour-propre; mais trouvez le moyen de séparer des frères d'intérêt, l'amitié lui survit à peine; l'amour - propre qui en était le fonds, se porte vers d'autres objets.

## XXXIV.

#### De l'Amour que l'on a pour les bétes.

Il peut entrer quelque chose qu' flatte les sens dans le goùt qu'on nourrit pour certains animaux, qu'and ils nous appartiennent. J'ai toujours pensé qu'il s'y mêle de l'amourpropre : rien n'est si ridicule à dire, et je suis fâché qu'il soit vrai '; mais nous sommes si vides, que, s'il s'offre à nous la moindre ombre de propriété, nous nous y attachons

<sup>e</sup> Rien n'est si ridicule à dire, et je suis fâché qu'il soit vrai. C'est la seconde fois qu'on relève cette façon de parler, qu'il soit vrai, pour que cela soit vrai : c'est une faute. S.

aussitôt. Nous prêtons à un perroquet des pensées et des sentiments; nous nous figurons qu'il nous aime, qu'il nous craint, qu'il sent nos faveurs, etc. Ainsi nous aimons l'avantage que nous nous accordons sur lui. Quel empire! mais c'est là l'homme.

r

#### XXXV.

## De l'Amitié.

C'est l'insuffisance de notre être qui fait naître l'amitié, et c'est l'insuffisance de l'amitié même, qui la fait périr.

Est-on seul? on sent. sa misère, on sent qu'on a besoin d'appui; on cherche un fauteur de ses goûts, un compagnon de ses plaisirs et de ses peines; on veut un homme dont on puisse posséder le cœur et la pensée. Alors l'amitié paraît être ce qu'il y a de plus doux au monde. A-t-on ce qu'on a souhaité, on change bientôt de pensée.

Lorsqu'on voit de loin quelque bien, il fixe d'abord nos desirs; et lorsqu'on y parvient, on en sent le néant. Notre ame, dont il arrêtait la vue dans l'éloignement, ne saurait s'y reposer quand elle voit au-delà :

ainsi l'amitié, qui de loin bornait toutes nos prétentions, cesse de les borner de près; elle ne remplit pas le vide qu'elle avait promis de remplir; elle nous laisse des besoins qui nous distraient et nous portent vers d'autres biens.

Alors on se néglige, on devient difficile, on exige bientôt comme un tribut les complaisances qu'on avait d'abord reçues comme un don. C'est le caractère des hommes de s'approprier peu à peu jusqu'aux grâces dont ils jouissent; une longue possession les accoutume naturellement à regarder les choses qu'ils possèdent comme eux; ainsi l'habitude les persuade qu'ils ont un droit naturel sur la volonté de leurs amis . Ils voudraient s'en former un titre pour les gouverner; lorsque ces prétentions sont réciproques, comme on voit souvent <sup>2</sup>, l'amour-propre

\* L'habitude les persuade qu'ils ont un droit naturel sur la volonté de leurs amis. Il faut, je crois, leur persuade. S.

<sup>2</sup> Lorsque ces prétentions sont réciproques, comme on voit souvent, l'amour-propre s'irrite. Il faudrait, comme on le voit souvent. S.

155

s'irrite, et crie des deux côtés, produit de l'aigreur, des froideurs, et d'amères explications, etc.

On se trouve aussi quelquefois mutuellement des défauts qu'on s'était cachés; ou l'on tombe dans des passions qui dégoûtent de l'amitié, comme les maladies violentes dégoûtent des plus doux plaisirs.

Aussi les hommes les plus extrêmes ne sont pas les plus capables d'une constanté amitié. On ne la trouve nulle part si vive et si solide que dans les esprits timides et sérieux, dont l'ame modérée connaît la vertu; car elle soulage leur cœur oppressé sous le mystère et sous le poids du secret, détend leur esprit, l'élargit; les rend plus confiants et plus vifs, se mêle à leurs amusements, à leurs affaires et à leurs plaisirs mystérieux : c'est l'ame de toute leur vie.

Les jeunes gens sont aussi très-sensibles et très-confiants ; mais la vivacité de leurs passions les distrait et les rend volages. La sensibilité et la confiance sont usées dans les vieillards ; mais le besoin les rapproche , et la raison est leur lien ; les uns aiment

plus tendrement, les autres plus solidement.

<sup>1</sup> Le devoir de l'amitié s'étend plus loin qu'on ne croit : nous suivons notre ami dans ses <sup>2</sup> disgrâces; mais, dans ses faiblesses, nous l'abandonnons : c'est être plus faible que lui.

Quiconque se cache, obligé d'avouer les défauts des siens, fait voir sa bassesse '. Étes-vous exempt de ces vices ? déclarez-vous donc hautement ; prenez sous votre protection la faiblesse des malheureux ; vous ne risquez rien en cela : mais il n'y a que les grandes ames qui osent se montrer ainsi. Les faibles se désavouent les uns les autres, se sacrifient lâchement aux jugements souvent injustes du public, ils n'ont pas de quoi résister, etc.

## XXXVI.

#### De l'Amour.

Il entre ordinairement beaucoup de sympathie dans l'amour, c'est-à-dire une incli-

'Quiconque se cache, obligé d'avouer les défauts des siens, fait voir sa bassesse. Toute cette pensée est mal exprimée et obscure. Quiconque se cache d'avoir des amis dont il est

157

nation dont les sens forment le nœud; mais, quoiqu'ils en forment le nœud, ils n'en sont pas toujours l'intérêt principal; il n'est pas impossible qu'il y ait un amour exempt de grossièreté.

Les mêmes passions sont bien différentes dans les hommes. Le même objet peut leur plaire par des endroits opposés. Je suppose que plusieurs hommes s'attachent à la même femme ; les uns l'aiment pour son esprit, les autres pour sa vertu, les autres pour ses défauts, etc.; et il se peut faire encore que tous l'aiment pour des choses qu'elle n'a pas, comme lorsque l'on aime une femme légère que l'on croit solide. N'importe; on s'attache à l'idée qu'on se plaît à s'en figurer, ce n'est même que cette idée que l'on aime, ce n'est pas la femme légère. Ainsi l'objet des passions n'est pas ce qui les dégrade ou ce qui les ennoblit; mais la manière dont on envisage cet objet. Or j'ai dit qu'il était possible que l'on cherchât dans l'amour quel-

obligé d'avouer les défauts, fait voir sa bassesse. Je crois que c'est ainsi qu'il faut l'expliquer. M.

1.

14

que chose de plus que l'intérêt de nos sens. Voici ce qui me le fait croire. Je vois tous les jours dans le monde qu'un homme environné de femmes auxquelles il n'a jamais parlé, comme à la messe, au sermon, ne se décide pas toujours pour celle qui est la plus jolie, et qui même lui-paraît telle. Quelle est la raison de cela ? c'est que chaque beauté exprime un caractère tout particulier, et celui qui entre le plus dans le nôtre, nous 'le préférons. C'est donc le caractère qui nous détermine quelquefois ; c'est donc l'ame que nous cherchons : on ne peut me nier cela. Donc tout ce qui s'offre à nos sens ne nous plaît alors que comme une image de ce qui se cache à leur vue; donc nous n'aimons alors les qualités sensibles que comme les organes de notre plaisir, et avec subordination aux qualités insensibles dont elles sont l'expression; donc il est au moins vrai que l'ame est ce qui nous touche le plus. Or ce n'est pas aux sens que l'ame est agréable, mais à l'esprit ; ainsi l'intérêt de l'esprit devient l'intérêt principal, et si celui des sens lui était opposé, nous le lui sacrifierions. On

159

n'a donc qu'à nous persuader qu'il lui est vraiment opposé, qu'il est une tache pour l'ame. Voilà l'amour pur.

Amour cependant véritable, qu'on ne saurait confondre avec l'amitié; car, dans l'amitié, c'est l'esprit qui est l'organe du sentiment; ici ce sont les sens. Et comme les idées qui viennent par les sens sont infiniment plus puissantes que les vues de la réflexion, ce qu'elles inspirent est passion. L'amitièrne va pas si loin; et, malgré tout cela, je ne décide pas; je le laisse à ceux qui ont blanchi sur ces importantes questions.

#### XXXVII.

#### De la Physionomie.

La physionomie est l'expression du caractère et celle du tempérament. Une sotte physionomie est celle qui n'exprime que la complexion, comme un tempérament robuste, etc. ; mais il ne faut jamais juger sur la physionomie : car il y a tant de traits mâles sur le visage et dans le maintien des hommes, que cela peut souvent confondre ; sans parler des accidents qui défigurent les

traits naturels, et qui empêchent que l'ame ne s'y manifeste, comme la petite-vérole, la maigreur, etc.

On pourrait conjecturer plutôt sur le caractère des hommes, par l'agrément qu'ils attachent à de<sup>®</sup>certaines figures qui répondent à leurs passions; mais encore s'y tromperait-on '.

# XXXVIII.

#### De la Pitié.

La pitié n'est qu'un sentiment mêlé de tristesse et d'amour<sup>3</sup>; je ne pense pas qu'elle ait besoin d'être excitée par un retour sur nous-mêmes, comme on le croit. Pourquoi

On pourrait conjecturer plutôt sur le caractère des hommes, par l'agrément qu'ils attachent à de certaines figures qui répondent à leurs passions. Cette phrase est obscure et négligée. Il faudrait, ce semble, conjecturer du caractère. M.

<sup>2</sup> La pitié n'est qu'un sentiment mélé de tristesse et d'amour. Vauvenargues entend ici par amour, toute disposition qui nous porte vers un objet; comme il entend par haine, toute disposition qui nous en éloigne. Autrement il serait impossible d'expliquer le chapitre suivant,

.

161

la misère ne pourrait-elle sur notre cœur ce que fait la vue d'une plaie sur nos sens? N'y a-t-il pas des choses qui affectent immédiatement l'esprit? L'impression des nouveautés ne prévient-elle pas toujours nos réflexions? Notre ame est-elle incapable d'un sentiment désintéressé?

## XXXIX.

#### De la Haine.

La haine est une déplaisance dans l'objet hai '. C'est\_une tristesse qui nous donne, pour la cause qui l'excite, une secrète aversion : on appelle cette tristesse jalousie, lorsqu'elle est un effet du sentiment de nos

où il dit qu'il y a peu de passions où il n'entre de l'amour et de la haine; que le mépris est un sentiment mélé de haine et d'orgueil. S.

<sup>1</sup> La haine est une déplaisance dans l'objet haï. C'est plutôt l'effet de cette déplaisance. Il faudrait, ce semble, la haine natt du déplaisir que nous cause, etc. M.

Je crois, comme je l'ai dit plus haut, que Vauvenargues prend plutôt ici la haine pour ce sentiment même de déplaisance qui nous éloigne

désavantages comparés au bien de quelqu'un. Quand il se joint à cette jalousie de la haine et une volonté de vengeance dissimulée par faiblesse, c'est envie.

Il y a peu de passions où il n'entre de l'amour ou de la haine. La colère n'est qu'une aversion subite et violente, enflammée d'un desir aveugle de vengeance.

L'indignation, un sentiment de colère et de mépris; le mépris, un sentiment mêlé de haine et d'orgueil; l'antipathie, une haine violente et qui ne raisonne pas.

Il entre aussi de l'aversion dans le dégoût; il n'est pas une simple privation comme l'indifférence; et la mélancolie, qui n'est communément qu'un dégoût universel sans espérance, tient encore beaucoup de la haine.

A l'égard des passions qui viennent de l'amour, j'en ai déjà parlé ailleurs; je me contente donc de répéter ici que tous les sentiments que le desir allume, sont mêlés d'amour ou de haine.

d'un objet. Cette expression n'est pas usitée en ce sens; cependant je crois bien que c'est celui qu'il lui donne. S.

## XL.

De l'Estime, du Respect et du Mépris.

L'estime est un aveu intérieur du mérite de quelque chose ; le respect est le sentiment de la supériorité d'autrui.

Il n'y a pas d'amour sans estime ; jien ai dit la raison. L'amour étant une complaisance dans l'objet aimé, et les hommes ne pouvant se défendre de trouver un prix aux choses qui leur plaisent, peu s'en faut qu'ils ne règlent leur estime sur le degré d'agrément que les objets ont pour eux. Et s'il est vrai que chacun s'estime personnellement plus que tout autre, c'est, ainsi que je l'ai déjà dit, parce qu'il n'y a rien qui nous plaise ordinairement tant que nous-mêmes.

Ainsi, non seulement on s'estime avant tout, mais on estime encore toutes les choses que l'on aime, comme la chasse, la musique, les chevaux, etc.; et ceux qui méprisent leurs propres passions ne le font que par réflexion, et par un effort de raison; car l'instinct les porte au contraire.

Par une suite naturelle du même principe, la haine rabaisse ceux qui en sont l'objet, avec le même soin que l'amour les relève. Il est impossible aux hommes de se persuader que ce qui les blesse n'ait pas quelque grand défaut ; c'est un jugement confus que l'esprit porte en lui-même, comme il en use au contraire en aimant '-

Et si la réflexion contrarie cet instinct, car il y a des qualités qu'on est convenu d'estimer, et d'autres de mépriser, alors cette contradiction ne fait qu'irriter la passion; et plutôt que de céder aux traits de la vérité, elle en détourne les yeux. Ainsi elle dépouille son objet de ses qualités naturelles pour lui en donner de conformes à son intérêt dominant. Ensuite elle se livre témérairement et sans scrupule à ses préventions insensées.

Il n'y a presque point d'hommes dont le jugement soit supérieur à ses passions. Il

' C'est un jugement confus que l'esprit porte en lui-même, comme il en use au contraire en aimant. Au contraire, pour d'une manière contraire : expression négligée. S.

faut donc bien prendre garde, lorsqu'on veut se faire estimer, à ne pas se faire hajr, mais tâcher au contraire de se présenter par des endroits agréables; parce que les hommes penchent à juger du prix des choses par le plaisir qu'elles leur font.

Il y en a à la vérité qu'on peut surprendre par une conduite opposée, en paraissant au dehors plus pénétré de soi-même qu'on n'est au dedans '; cette confiance extérieure les persuade et les maîtrise.

Mais il est un moyen plus noble de gagner l'estime des hommes; c'est de leur faire souhaiter la nôtre par un vrai mérite, et ensuite d'être modeste et de s'accommoder à eux. Quand on a véritablement les qualités qui emportent l'estime du monde, il n'y a plus qu'à les rendre populaires pour leur concilier l'amour, et lorsque l'amour les

Il y en a à la vérité qu'on peut surprendre par une conduite opposée, en paraissant au dehors plus pénétré de soi-même qu'on n'est au dedans. Comme on dit d'un homme qu'il est plein de lui; expression elliptique. Qu'on n'est au dedans; il faudrait qu'on ne l'est. S.

adopte, il en fait élever le prix. Mais pour les petites finesses qu'on emploie en vue de surprendre ou de conserver les suffrages; attendre les autres, se faire valoir, réveiller par des froideurs étudiées ou des amitiés ménagées le goût inconstant du public, c'est la ressource des hommes superficiels qui \* craignent d'être approfondis; il faut leur laisser ces misères dont ils ont besoin avec leur mérite spécieux.

Mais c'est trop s'arrêter aux choses ; tâchons d'abréger ces principes par de courtes définitions.

Le desir est une cspèce de mésaise que le goût du bien met en nous ', et l'inquiétude un desir sans objet.

L'ennui vient du sentiment de notre vide ; la paresse naît d'impuissance<sup>2</sup> ; la langueur est un témoignage de notre faiblesse, et la tristesse de notre misère.

· Le desir est une espèce de mésaise que le gout du bien met en nous. Par le gout du bien, il faut entendre l'amour du bien-être. S.

<sup>a</sup> L'ennui vient du sentiment de notre vide; la paresse natt d'impuissance. Qu'est-ce que L'espérance est le sentiment d'un bien prochain, et la reconnaissance celui d'un bienfait.

Le regret consiste dans le sentiment de quelque perte; le repentir, dans celui d'une faute; le remords, dans celui d'un crime et la crainte du châtiment '.

notre vide? La paresse suppose, au contraire, le pouvoir d'agir combiné avec l'inaction. M.

L'auteur entend ici par notre vide, ce qu'il entend ailleurs par l'insuffisance de notre être, c'est-à-dire, l'impossibilité où nous sommes de trouver en nous-mêmes de quoi suffire à notre bonheur. Par impuissance, il entend, je crois, impuissance de l'ame, l'impossibilité où elle est de sortir de sa langueur. S.

<sup>1</sup> Le regret consiste dans le sentiment de quelque perte; le repentir, dans celui d'une faute; le remords, dans celui d'un crime et la crainte du châtiment. Ce n'est pas, à ce qu'il semble, la différence de la fauté et du crime, qui constitue celle du repentir et du remords. On peut expier ses crimes par le repentir, et sentir le remords d'une firute. Si le repentir es moins cruel, c'est qu'il suppose le retour, et une tésolution de ne plus retomber, qui console toujours. Le remords peut exister avec la réso-

Là timidité peut être la crainte du blâme, la honte en est la conviction.

La raillerie naît d'un mépris content.

La surprise est un ébranlement soudain à la vue d'une nouveauté.

L'étonnement est une surprise longue et accablante ; l'admiration une surprise pleine de respect.

La plupart de ces sentiments ne sont pas trop composés, et n'affectent pas aussi durablement nos ames que les grandes passions, l'amour, l'ambition, l'avarice, etc. Le peu que je viens de dire à cette occasion, répandra une sorte de lumière sur ceux dont je me réserve de parler ailleurs.

lution de se rendre encore coupable. Heureux, si je puis, dit Mathan dans Athalie :

A force d'attentats, perdre tous mes remords.

C'est ainsi que les scélérats les perdent. Il n'y a point pour eux de repentir.

Dieu fit du repentir la vertu des mortels.

Heureusement le remords peut naître sans la crainte du châtiment; mais ce n'est guère que pour les premiers crimes. S.

#### XLI.

## De l'Amour des objets sensibles.

Il serait impertinent de dire que l'amour des choses sensibles, comme l'harmonie, les saveurs, etc., n'est qu'un effet de l'amourpropre, du desir de nous agrandir, etc., etc. Cependant tout cela s'y mêle quelquefois. Il y a des musiciens, des peintres, qui n'aiment chacun dans leur art que l'expression des grandeurs, et qui ne cultivent leurs talents que pour la gloire : ainsi d'une infinité d'autres.

Les hommes que les sens dominent, ne sont pas ordinairement si sujets aux passions sérieuses; l'ambition, l'amour de la gloire, etc. Les objets sensibles les amusent ct les amollissent; et s'ils ont les autres passions, ils ne les ont pas aussi vives.

On peut dire la même chose des hommes enjoués ; parce qu'ayant une manière d'exister assez heureuse, ils n'en cherchent pas une autre avec ardeur. Trop de choses les distraient ou les préoccupent.

Ι.

15

## XLII.

### Des Passions en général.

Les passions s'opposent aux passions, et peuvent servir dé'contre-poids; mais la passion dominante ne peut se conduire que par son propre intérêt, vrai ou imaginaire, parce qu'elle règne despotiquement sur la volonté, sans laquelle rien ne se peut.

Je regarde humainement les choses, et j'ajoute dans cet esprit : toute nourriture

<sup>1</sup> Je n'ai ni la volonté ni le pouvoir de donner plus d'application à cet ouvrage. Donner plus d'application, mauvaise expression pour dire développer davantage des principes par des applications; ce qui précède prouve que c'est là le sens. S.

n'est pas propre à tous les corps, tous objets ne sont pas suffisients pour toucher certaines ames. Ceux qui croient les honmes souverains arbitres de leurs sentiments ne connaissent pas la nature; qu'on obtienne qu'un sourd s'amuse des sons enchanteurs de Murer; qu'on demande à une joueuse qui fait une grosse partie, qu'elle ait la complaisance et la sagesse de s'y ennuyer: nul art ne le peut.

Les sages se trompent encore en offrant la paix aux passions : les passions lui sont ennemies <sup>1</sup>. Ils vantent la modération à ceux qui sont nés pour l'action et pour une vie agitée ; qu'importe à un homme malade la délicatesse d'un festin qui le dégoûte?

Nous ne connaissons pas les défauts de notre ame ; mais quand nous pourrions les connaître, nous voudrions rarement les vaincre.

Nos passions ne sont pas distinctes de nous-mêmes ; il y en a qui sont tout le fon-

. <sup>1</sup> Les passions lui sont ennemies. C'est un latinisme; gens inimica nulli. On dit ennemi de quelqu'un, et non ennemi à quelqu'un. S. 172 INTRODUCTION & LA CONNAISSANCE

dement et toute la substance de notre ame. Le plus faible de tous des êtres voudrait-il périr pour se voir remplacé par le plus sage ?

Qu'on me donne un esprit plus juste, plus aimable, plus pénétrant, j'accepte avec joie tous ces dons; mais si l'on m'ôte encore l'ame qui doit en jouir, ces présents ne sont plus pour moi.

Cela ne dispense personne de combattre ses habitudes, et ne doit inspirer aux hommes ni abattement ni tristesse. Dieu peut tout; la vertu sincère n'abandonne pas ses amants; les vices même d'un homme bien né peuvent se tourner à sa gloire.

# LIVRE TROISIÈME.

#### XLIII.

#### Du Bien et du Mal moral.

CE qui n'est bien ou mal qu'à un particulier, et qui peut être le contraire à l'égard du reste des hommes, ne peut être regardé en général comme un mal ou comme un bien '.

Afin qu'une chose soit regardée comme un bien par toute la société, il faut qu'elle tende à l'avantage de toute la société; et afin qu'on la regarde comme un mal, il faut

Ce qui n'est bien ou mal qu'a un particulier, et qui peut être le contraire à l'égard du reste des hommes, ne peut être regardé en général comme un mal ou comme un bien. Oui ; mais si toute la société avait la fièvre ou la goutte, ou était manchotte ou folle? V.

Qu'à un particulier au licu de pour un particulier. S.

x5.

174 INTRODUCTION A LA CONNAISSANCE qu'elle tende à sa ruine : voilà le grand caractère du bien et du mal moral.

Les hommes étant imparfaits n'ont pu se suffire à eux – mêmes : de là la nécessité de former des sociétés. Qui dit une société, dit un corps qui subsiste par l'union de divers membres et confond l'intérêt particulier dans l'intérêt général ; c'est là le fondement de toute la morale.

Mais parce que le bien commun exige de grands sacrifices, et qu'il ne peut se répandre également sur tous les hommes, la religion, qui répare le vice des choses humaines, assure des indemnités dignes d'envie à ceux qui nous semblent lésés.

Et toutefois ces motifs respectables n'étant pas assez puissants pour donner un frein à la cupidité des hommes, il a fallu encore qu'ils convinssent de certaines règles pour le bien public, fondé, à la honte du genre humain, sur la crainte odieuse des supplices; et c'est l'origine des lois.

Nous naissons, nous croissons à l'ombre de ces conventions solennelles; nous leur devons la sûreté de notre vie, et la tranquit-

lité qui l'accompagne. Les lois sont aussi le seul titre de nos possessions : dès l'aurore de notre vie, nous en recueillons les doux fruits, et nous nous engageons toujours à elles par des liens plus forts. Quiconque prétend se soustraire à cette autorité dont il tient tout, ne peut trouver injuste qu'elle lui ravisse tout, jusqu'à la vie. Où serait la raison qu'un particulier ose ' en sacrifier tant d'autres à soi seul, et que la société ne pût par sa ruine racheter le repos public<sup>2</sup>?

<sup>1</sup> Où serait la raison qu'un particulier ose en sacrifier tant d'autres à soi seul, et que la société ne pút, par sa ruine, racheter le repos public? Il faudrait qu'un particulier osdt. Par sa ruine est équivoque, et veut dire la ruine de ce particulier. M.

<sup>a</sup> On apercoit aisément la fausseté de cette conclusion. Il n'y a certainement point de raison qu'un particulier sacrifie les autres à lui seul; il n'y en a pas davantage à ce que la société rachète son repos par la ruine de l'un de ses membres. Elle n'a jamais droit de punir, mais de corriger. Toute peine qui n'a pas pour objet le bonheur de l'individu même contre lequel elle est dirigée, est une injustice. F.



176 INTRODUCTION & LA CONNAISSANCE

C'est un vain prétexte de dire qu'on ne se doit pas à des lois qui favorisent l'inégalité des fortunes. Peuvent-elles égaler les hommes ', l'industrie, l'esprit, les talents? Peuvent-elles empêcher les dépositaires de l'autorité d'en user selon leur faiblesse?

Dans cette impuissance absolue d'empêcher l'inégalité des conditions, elles fixent les droits de chacune, elles les protègent.

On suppose d'ailleurs, avec quelque raison, que le cœur des hommes se forme sur leur condition. Le laboureur a souvent dans le travail de ses mains la paix et la satiété qui fuient l'orgueil des grands <sup>2</sup>. Ceux-ci n'ont pas moins de desirs que les hommes

' Égaler les hommes, il faudrait égaliser. B.

\* Le laboureur a souvent dans le travail de ses mains la paix, etc. On pourrait dire tout cela bien mieux. V.

Satiété n'est pas là dans son sens ordinaire, selon lequel il signifie un peu de dégoût résultant de l'abandon; au lien qu'ici il signifie la satisfaction résultant de la jouissance du nécessaire. Cette acception n'est plus d'usage. M. ---Voyez t. II, le Discours sur l'inégalité des richesses. B. les plus abjects :; ils ont donc autant de besoins : voilà dans l'inégalité une sorte d'égalité.

Ainsi on suppose aujourd'hui toutes les conditions égales ou nécessairement inégales. Dans l'une et l'autre supposition, l'équité consiste à maintenir invariablement leurs droits réciproques, et c'est là tout l'objet des lois.

Heureux qui les sait respecter comme elles méritent de l'être. Plus heureux qui porte en son cœur celles d'un heureux naturel. Il est bien facile de voir que je veux parler des vertus<sup>2</sup>; leur noblesse et leur excellence sont l'objet de tout ce discours : mais j'ai cru qu'il fallait d'abord établir une règle sûre pour les bien distinguer du vice. Je l'ai ren-

' Ceux-ci n'ont pas moins de desirs que les hommes les plus abjects. Il faudrait de l'état le plus abject. M.

<sup>2</sup> Il est bien facile de voir que je veux parler des vertus. Distinguons vertus et qualités heureuses : bienfaisance seule est vertu ; tempérance, sagesse ; bonnes qualités? tant micux pour toi. V.

## 178 INTRODUCTION A LA CONNAISSANCE

contrée sans effort, dans le bien et le mal moral ; je l'aurais cherchée vainement dans une moins grande origine. Dire simplement que la vertu est vertu, parce qu'elle est bonne en son fonds, et le vice tout au contraire, ce n'est pas les faire connaître. La force et la beauté sont aussi de grands biens ; la vieillesse et la maladie, des maux réels : cependant on n'a jamais dit que ce fût là vice ou vertu. Le mot de vertu emporte l'idée de quelque chose d'estimable à l'égard de toute la terre : le vice au contraire. Or, il n'y a que le bien et que le mal moral qui portent ces grands caractères. La préférence de l'intérêt général au personnel, est la seule définition qui soit digne de la vertu, et qui doive en fixer l'idée. Au contraire , le sacrifice mercenaire du bonheur public à l'intérêt propre, est le sceau éternel du vice.

Ces divers caractères ainsi établis et suffisamment discernés, nous pouvons distinguer encore les vertus naturelles, des acquises. J'appelle vertus naturelles, les vertus de tempérament ; les autres sont les fruits pénibles de la réflexion. Nous mettons or-

dinairement ces dernières à plus haut prix, parce qu'elles nous coûtent davantage; nous les estimons plus à nous, parce qu'elles sont les effets de notre fragile raison. Je dis : la raison elle-même n'est-elle pas un don de la nature, comme l'heureux tempérament? L'heureux tempérament exclut-il la raison? n'en est-il pas plutôt la base? et si l'un peut nous égarer, l'autre est-elle plus infaillible?

Je me hâte, afin d'en venir à une question plus sérieuse. On demande si la plupart des vices ne concourgent pas au bien public, comme les pures vertus. Qui ferait fleurir le commerce sans la vanité, l'avarice, etc.?

En un sens cela est très-vrai ; mais il faut m'accorder aussi que le bien produit par le vice est toujours mêlé de grands maux. Ce sont les lois qui arrêtent le progrès de ses désordres ; et c'est la raison, la vertu qui le subjuguent, qui le contiennent dans certaines bornes, et le rendent utile au monde.

A la vérité, la vertu ne satisfait pas sans réserve toutes nos passions; mais si nous n'avions aucun vice, nous n'aurions pas ces passions à satisfaire; et nous ferions par de-

#### 180 INTRODUCTION & LA CONNÀISSANCE

voir ce qu'on fait par ambition, par orgueil, par avarice, etc. Il est donc ridicule de ne pas sentir que c'est le vice qui nous empêche d'être heureux par la vertu. Si elle est si insuffisante à faire le bonheur des hommes, c'est parce que les hommes sont vicieux; et les vices, s'ils vont au bien, c'est qu'ils sont mêlés de vertus, de patience, de tempérance, de courage, etc. Un peuple qui n'aurait en partage que des vices, courrait à sa perte infaillible.

Quand le vice veut procurer quelque grand avantage au monde, pour surprendre l'admiration, il agit comme la vertu, parce qu'elle est le vrai moyen, le moyen naturel du bien : mais celui que le vice opère n'est ni son objet, ni son but. Ce n'est pas à un si beau terme que tendent ses déguisements. Ainsi le caractère distinctif de la vertu subsiste; ainsi rien ne peut l'effacer.

Que prétendent donc quelques hommes, qui confondent toutes ces choses, ou qui nient leur réalité? Qui peut les empêcher de voir qu'il y a des qualités qui tendent naturellement au bien du monde, et d'autres

÷--# i\*\*\* - ---. . HELL E. 19 11-1hanne en groupe Million and a . TE Eres ena 112 en 114 tinn: in anna - . dijner - . t-ele tion + + Personal and an a puese aurocant . NET H PATT IS our traine OCT CRIMINAL SAL sentanen. 'r ..... Est-i in ir mine - ter que la sali-. dies " Non 1 . Trouve-i-m c .... gesse and in the ment. (11 10 100 per · 🛛 faugrat 🦛 -

٠t

e

ι.

#### 182 INTRODUCTION A LA CONNAISSANCE

préfère la vérité à l'erreur; personne qui ne sente bien que le courage est différent de la crainte, et l'envie de la bonté. On ne voit pas moins clairement que l'humanité vaut mieux que l'inhumanité, qu'elle est plus aimable, plus utile, et par conséquent plus estimable; et cependant.... ô faiblesse de l'esprit humain ! il n'y a point de contradiction dont les hommes ne soient capables, dès qu'ils veulent approfondir.

N'est-ce pas le comble de l'extravagance, qu'on puisse réduire en question si le courage vaut mieux que la peur? On convient qu'il nous donne sur les hommes et sur nous-mêmes un empire naturel. On ne nie pas non plus que la puissance enferme une idée de grandeur, et qu'elle soit utile '. On sait encore que la peur est un témoignage de faiblesse; et on convient que la faiblesse est très-nuisible, qu'elle jette les hommes dans la dépendance, et qu'elle prouve ainsi leur petitesse. Comment peut-il donc se trouver des

<sup>1</sup> Il faut que la puissance n'enferme une idée de grandeur, et qu'elle ne soit utile. S. esprits assez déréglés pour mettre de l'égalité dans des choses si inégales ?

Ou'entend - on par un grand génie ? un esprit qui a de grandes vues, puissant, fécond, éloquent, etc. Et par une grande fortune? un état indépendant, commode, élevé, glorieux. Personne ne dispute donc qu'il y ait ' de grands génies et de grandes fortunes. Les caractères de ces avantages sont trop bien marqués. Ceux d'une ame vertueuse sont-ils moins sensibles ? Qui peut nous les faire confondre ? Sur quel fondement ose-t-on égaler le bien et le mal? Estce sur ce que l'on suppose que nos vices et nos vertus sont des effets nécessaires de notre tempérament? Mais les maladies, la santé, ne sont-elles pas des effets nécessaires de la même cause ? Les confond-on cependant, et a-t-on jamais dit que c'étaient des chimères, qu'il n'y avait ni santé, ni maladies 2? Pense-

<sup>1</sup> Il faut qu'il n'γ ait. S.

' Non pas précisément. Mais on sait l'histoire du stoïcien Possidonius d'Apamée, qui, au milieu d'un violent accès de goutte, prétendait que la douleur n'est point un mal. A la vérité,

### 184 INTRODUCTION & LA CONNAISSANCE

t-on que tout ce qui est nécessaire n'est " d'aucun mérite ? mais c'est une nécessité en Dieu d'être tout-puissant, éternel. La puissance et l'éternité seront - elles égales au néant? ne seront-elles plus des attributs parfaits ? Quoi ! parce que la vie et la mort sont en nous des états de nécessité . n'est-ce plus qu'une même chose, indifférente aux humains? Mais peut-être que les vertus que j'ai peintes comme un sacrifice de notre in-. térêt propre à l'intérêt public, ne sont qu'un pur effet de l'amour de nous-mêmes. Peutêtre ne faisons-nous le bien que parce que notre plaisir se trouve dans ce sacrifice. Étrange objection ! Parce que je me plais dans l'usage de ma vertu, en est-elle moins profitable, moins précieuse à tout l'univers, ou moins différente du vice, qui est la ruine du genre humain? Le bien où je me plais change-t-il de nature ? cesse-t-il d'être bien ?

c'était en soutenant ce dogme des stoïciens : Qu'il n'y a rien de bon que ce qui est honnête. Voyez le second livre des *Tusculanes* de Cicéron. F.

<sup>1</sup> Je préférerais ne soit d'aucun mérite S.

Les oracles de la piété, continuent nos adversaires, condamnent cette complaisance. Est-ce à ceux qui nient la vertu, à la combattre par la religion qui l'établit? Qu'ils sachent qu'un Dieu bon et juste ne peut réprouver le plaisir que lui-même attache à bien faire. Nous prohiberait-il ce charme qui accompagne l'amour du bien? Lui-même nous ordonne d'aimer la vertu, et sait mieux que nous qu'il est contradictoire d'aimer une chose sans s'y plaire. S'il rejette donc nos vertus, c'est quand nous nous approprions les dons que sa main nous dispense, que nous arrêtons nos pensées à la possession de ces grâces, sans aller jusqu'à leur principe; que nous méconnaissons le bras qui répand sur nous ses bienfaits, etc.

Une vérité s'offre à moi. Ceux qui nient la réalité des vertus, sont forcés d'admettre des vices. Oseraient-ils dire que l'homme n'est pas insensé et méchant? Toutefois, s'il n'y avait que des malades, saurions-nous ce que c'est que la santé?

## XLIV.

## De la Grandeur d'ame.

Après ce que nous avons dit, je crois qu'il n'est pas nécessaire de prouver que la grandeur d'ame est quelque chose d'aussi réel que la santé, etc. Il est difficile de ne pas sentir dans un homme qui maîtrise la fortune, et qui par des moyens puissants arrive à des fins élevées, qui subjugue les autres hommes par son activité, par sa patience ou par de profonds conseils; je dis qu'il est difficile de ne pas sentue dans un génie de cet ordre, une noble réalité. Cependant il n'y a rien de pur et dont nous n'abusions sans peine.

La grandeur d'ame est un instinct élevé qui porte les hommes au grand, de quelque nature qu'il soit; mais qui les tourne au bien ou au mal, selon leurs passions, leurs lumières, leur éducation, leur fortune, etc. Égale à tout ce qu'il y a sur la terre de plus élevé, tantôt elle cherche à soumettre par toutes sortes d'efforts ou d'artifices les choses

humaines à elle, et tantôt dédaignant ces choses, elle s'y soumet elle-même sans que sa soumission l'abaisse : pleine de sa propre grandeur, elle s'y repose en secret, contente de se posséder. Qu'elle est belle, quand la vertu dirige tous ses mouvements; mais qu'elle est dangereuse alors qu'elle se soustrait à la règle ! Représentez-vous Catilina ' au-dessus de tous les préjugés de sa naissance, méditant de changer la face de la terre et d'anéantir le nom romain : concevez ce génie audacieux, menacant le monde du sein des plaisirs, et formant d'une troupe de voluptueux et de voleurs, un corps redoutable aux armées et à la sagesse de Rome.

Qu'un homme de ce caractère aurait porté loin la vertu, s'il eût été tourné au bien; mais les circonstances malheureuses le poussent aucrime. Catilina était néavec un amour ardent pour les plaisirs, que la sévérité des lois aigrissait et contraignait; sa dissipation et ses débauches l'engagèrent peu à peu à

<sup>1</sup> Lucius Sergius Catilina. Voyez l'histoire de sa conjuration par Salluste. F.

#### 188 INTRODUCTION A LA CONNAISSANCE

des projets criminels ': ruiné, décrié, traversé, il se trouva dans un état où il lui était moins facile de gouverner la république que de la détruire; ne pouvant être le héros de sa patrie, il en méditait la conquête. Ainsi les hommes sont souvent portés au crime par de fatales rencontres, ou par leur situation : ainsi leur vertu dépend de leur fortune. Que manquait-il à César, que d'être né souverain? Il était bon, magnanime, généreux, hardi, clément; personne n'était plus capable de gouverner le monde et de le rendre heureux : s'il eût eu une fortune égale à son génie, sa vie aurait été sans tache ; mais parce qu'il s'était placé luimême sur le trône par la force, on a cru pouvoir le compter avec justice parmi les tyrans.

Cela fait sentir qu'il y à des vices qui n'excluent pas les grandes qualités, et par conséquent de grandes qualités qui s'éloignent de la vertu. Je reconnais cette vérité avec douleur : il est triste que la bonté n'ac-

' Il scrait plus exact de dire, l'engagèrent, peu à peu dans des projets criminels. S.

compagne pas toujours la force, et que l'amour de la justice ne prévale pas nécessairement dans tous les hommes et dans tout le cours de leur vie, sur tout autre amour; mais non-seulement les grands hommes se laissent entraîner au vice, les vertueux même se démentent, et sont inconstants dans le bien. Cependant ce qui est sain est sain, ce qui est fort est fort, etc. Les inégalités de la vertu, les faiblesses qui l'accompagnent, les vices qui flétrissent les plus belles vies, ces défauts inséparables de notre nature, mêlée si manifestement de grandeur et de petitesse, n'en détruisent pas les perfections. Ceux qui veulent que les hommes soient tout bons ou tout méchants, absolument grands ou petits, ne connaissent pas la nature. Tout est mélangé dans les hommes ; tout y est limité ; et le vice même y a ses bornes.

## XLV.

# Du Courage.

Le vrai courage est une des qualités qui supposent le plus de grandeur d'ame. J'en

192 INTRODUCTION & LA CONNAISSANCE

La droiture est une habitude des sentiers de la vertu.

L'équité peut se définir par l'amour de l'égalité '; l'intégrité paraît une équité sans tache, et la justice une équité pratique.

La noblesse est la préférence de l'honneur à l'intérêt ; la bassesse, la préférence de l'intérêt à l'honneur.

rais mieux, un attachement à tout ce qui est jaste. Duclos a dit : Ne fais pas à autrui ce que tu ne voudrais pas qu'on te fit; c'est la probité. Fais à autrui ce que tu voudrais qu'on te fit; c'est la vertu. M. de Vauvenargues a voulu dire sans doute un attachement à tous les devoirs civils. S.

<sup>c</sup> Cette définition n'est pas exacte; l'équité est l'*unicuique suum*; à chacun ce qui lui appartient. M.

Vauvenargues n'entend pas ici l'égalité absolue, mais l'égalité relative. Dans une faillite où tous les créanciers doivent perdre, le juge ne pent faire rendre à chacun d'eux ce qui lui appartient. L'équité est alors d'établir entre cux une égalité relative à leurs droits, c'est-à-dire de leur faire supporter à chacun une perte calculée sur la proportion de leurs droits respectifs S.

193

L'intérêt est la fin de l'amour-propre <sup>1</sup>; la générosité en est le sacrifice.

La méchanceté suppose un goût à faire du mal; la malignité, une méchanceté cachée; la noirceur, une méchanceté profonde.

L'insensibilité à la vue des misères peut s'appeler dureté ; s'il y entre du plaisir, c'est cruauté. La sincérité me paraît l'expression de la vérité ; la franchise, une sincérité sans voiles<sup>2</sup> ; la candeur, une sincérité douce ; l'ingénuité, une sincérité innocente ; l'innocence, une pureté sans tache.

L'imposture est le masque de la vérité; la fausseté une imposture naturelle; la dissimulation, une imposture réfléchie; la fourberie, une imposture qui veut nuire; la duplicité, une imposture qui a deux faces.

La libéralité est une branche de la générosité ; la bonté , un goût à faire du bien et

<sup>1</sup> Amour-propre encore employe ici pour amour de soi. S.

<sup>a</sup> C'est-à-dire qui ne réserve rien. La sincérité ne dit que ce qu'on lui demande ; la frauchise dit souvent ce qu'on ne lui ilemande pas. S.

I.

194 INTRODUCTION A LA CONNAISSANCE

à pardonner le mal; la clémence , une bonté envers nos ennemis.

La simplicité nous présente l'image de la vérité et de la liberté.

L'affectation est le dehors de la contrainte et du mensonge : la fidélité n'est qu'un respect pour nos engagements ; l'infidélité, une dérogeance ; la perfidie , une infidélité couverte et criminelle.

1

La bonne foi est une fidélité sans défiance et sans artifice.

La force d'esprit est le triomphe de la réflexion; c'est un instinct supérieur aux passions, qui les calme ou qui les possède '; on ne peut pas savoir d'un homme qui n'a pas les passions ardentes, s'il a de la force d'esprit; il n'a jamais été dans des épreuves assez difficiles.

La modération est l'état d'une ame qui se ' possède; elle naît d'une espèce de médiocrité dans les desirs et de satisfaction dans les pensées, qui dispose aux vertus civiles.

' Posséder n'est pas le mot propre. On ne dit pas posséder les passions. On dirait mieux ou qui les domine. B.

L'immodération, au contraire, est une ardeur inaltérable : et sans délicatesse, qui mène quelquefois à de grands vices.

La tempérance n'est qu'une modération dans les plaisirs, et l'intempérance au contraire.

L'humeur est une inégalité qui dispose à l'impatience ; la complaisance est une volonté flexible ; la douceur, un fonds de complaisance et de bonté.

La brutalité, une disposition à la colère et à la grossièreté; l'irrésolution, une timidité à entreprendre; l'incertitude, une irrésolution à croire; la perplexité, une irrésolution inquiète.

La prudence, une prévoyance raisonnable; l'imprudence tout au contraire<sup>2</sup>.

L'activité naît d'une force inquiète ; la paresse d'une impuissance paisible.

La mollesse est une paresse voluptueuse.

<sup>1</sup> Inaltérable n'est pas le mot propre; ce serait plutôt insatiable. M.

<sup>2</sup> Tout au contraire, etc. Il faudrait tout le contraire. M.

196 INTRODUCTION A LA CONNAISSANCE

L'austérité est une haine des plaisirs, et la sévérité, des vices.

La solidité est une consistance et une égalité d'esprit : la légèreté, un défaut d'assiette et d'uniformité de passions ou d'idées.

La constance est une fermeté raisonnable dans nos sentiments ; l'opiniâtreté, une fermeté déraisonnable ; la pudeur, un sentiment de la difformité du vice et du mépris qui le suit <sup>1</sup>.

La sagesse est la connaissance et l'affection du vrai bien; l'humilité, un sentiment de notre bassesse devant Dieu; la charité, un

<sup>1</sup> La pudeur est un sentiment de la difformité du vice et du mépris qui le suit. La pudeur est plutôt la crainte de la honte, à quoi que ce soit qu'on l'attache : on peut éprouver la honte sans qu'il s'y mêle aucune idée de vice ou de mépris. Un homme qui demande et qu'on refuse éprouve de la honte, et une certaine pudeur empêche l'homme bien né de demander; il n'y a pourtant là aucune idée de vice ou de mépris. Une femme dont les vêtements se dérangent par hasard éprouve de la honte, et sa pudeur est blessée, sans que l'idée de vice ou de mépris se présente à la pensée. S.

zèle de religion pour le prochain ; la grâce , une impulsion surnaturelle vers le bien.

## XLVI.

## Du Bon et du Beau.

Le terme de bon emporte quelque degré naturel de perfection ; celui de beau , quelque degré d'éclat ou d'agrément. Nous trouvons l'un et l'autre termes dans la vertu , parce que sa bonté nous plaît, et que sa beauté nous sert. Mais d'une médecine qui blesse nos sens, et de toute autre chose qui nous est utile, mais désagréable, nous ne disons pas qu'elle est belle, elle n'est que bonne ; de même à l'égard des choses qui sont belles sans être utiles.

M. Crouzas ' dit que le beau naît de la variété réductible à l'unité, c'est-à-dire d'un composé qui ne fait pourtant qu'un seul tout et qu'on peut saisir d'une vue; c'est là, selon lui, ce qui excite l'idée du beau dans l'esprit.

' Jean-Pierre de Crouzas, mort en 1748, est l'auteur d'un *Traité sur le beau*, en deux volumes, et beaucoup trop long. F.

• • • • 

# RÉFLEXIONS

SUR DIVERS SUJETS.

I.

Sur le Pyrrhonisme '.

Qui doute a une idée de la certitude, et par conséquent reconnaît quelque marque de la vérité. Mais parce que les premiers principes ne peuvent se démontrer, on s'en défie; on ne fait pas attention que la démonstration n'est qu'un raisonnement fondé sur l'évidence. Or, les premiers principes ont l'évidence par eux-mêmes, et sans raisonnement; de sorte qu'ils portent la mar-

<sup>4</sup> Pyrrhon, philosophe grec, vivait vers l'an 300 de l'ère chrétienne; il chercha toute sa vic la vérité, et ne voulut jamais convenir de l'avoir trouvée. C'est de lui que prirent leur nom les pyrrhoniens ou sceptiques, et la secte du pyrrhonisme. F.

#### RÉFLEXIONS

que de la certitude la plus invincible. Les pyrrhoniens obstinés affectent de douter que l'évidence soit signe de vérité ; mais on leur demande, Quel autre signe en desirez-vous donc? Quel autre croyez-vous qu'on puisse avoir? Vous en formez-vous quelque idée?

On leur dit aussi : Qui doute pense, et qui pense est : et tout ce qui est vrai de sa pensée l'est aussi de la chose qu'elle représente, si cette chose a l'être ou le recoit jamais. Voilà donc déjà des principes irréfutables : or, s'il y a quelque principe de cette nature, rien n'empêche qu'il y en ait plusieurs. Tous ceux qui porteront le même caractère auront infailliblement la même vérité : il n'en serait pas autrement quand notre vie ne serait qu'un songe ; tous les fantômes que notre imagination pourrait nous figurer dans le sommeil, ou n'auraient pas l'être, ou l'auraient tel qu'il nous paraît. S'il existe hors de notre imagination une société d'hommes faibles, telle que nos idées nous la représentent, tout ce qui est vrai de cette société imaginaire, le sera de la société réelle, et il y aura dans cette société

2.00

des qualités nuisibles, d'autres estimables ou utiles, etc.; et par conséquent des vices et des vertus. Oui, nous disent les pyrrhoniens : mais peut-être que cette société n'est pas; je réponds : Pourquoi ne serait-elle pas, puisque nous sommes? Je suppose qu'il v eût là-dessus quelque incertitude bien fondée, toujours serions-nous obligés d'agir comme s'il n'y en avait pas. Que sera-ce si cette incertitude est sensiblement supposée? Nous ne nous donnons pas à nous-mêmes nos sensations; donc il y a quelque chose hors de nous qui nous les donne : si elles sont fidèles ou trompeuses; si les objets qu'elles nous peignent sont des illusions ou des vérités, des réalités ou des apparences, je n'entreprendrai point de les démontrer. L'esprit de l'homme qui ne connaît qu'imparfaitement, ne saurait prouver parfaitement; mais l'imperfection de ses connaissances n'est pas plus manifeste que leur réalité; et s'il leur manque quelque chose pour la conviction du côté du raisonnement, l'instinct le supplée avec usure. Ce que la réflexion trop faible n'ose décider, le sentiment nous force de le croire. S'il est quelque pyrrhonien réel et parfait parmi les hommes, c'est dans l'ordre des intelligences un monstre qu'il faut plaindre. Le pyrrhonisme parfait est le délire de la raison, et la production la plus ridicule de l'esprit humain '.

#### 11.

#### Sur la Nature et la Coutume.

Les hommes s'entretiennent volontiers de la force de la coutume, des effets de la nature ou de l'opinion : peu en parlent exactement. Les dispositions fondamentales et originelles de chaque être forment ce qu'on appelle sa nature. Une longue habitude peut modifier ces dispositions primitives ; et telle est quelquefois sa force qu'elle leur en substitue de nouvelles plus constantes , quoique absolument opposées : de sorte qu'elle agit ensuite comme cause première, et fait le

' S'Gravesande, dans son Traité des Syllogismes, réduit, à très-peu de chose près, aux mêmes termes ses arguments contre les pyrrhoniens. B.

#### SUR DIVERS SUJETS. 203

fondement d'un nouvel être : d'où est venue cette conclusion très-littérale, qu'elle était une seconde nature : et cette autre pensée plus hardie de Pascal : que ce que nous prenons pour la nature n'est souvent qu'une première coutume : deux maximes très - véritables. Toutefois, avant qu'il y eût une première coutume, notre ame existait, et avait ses inclinations qui fondaient sa nature ; et ceux qui reduisent tout à l'opinion et à l'habitude, ne comprennent pas ce qu'ils disent : toute coutume suppose antérieurement une nature, toute erreur une vérité. Il est vrai qu'il est difficile de distinguer les principes de cette première nature de ceux de l'éducation; ces principes sont en si grand nombre et si compliqués que l'esprit se perd à les suivre, et il n'est pas moins malaisé de démêler ce que l'éducation a épuré ou gâté dans le naturel. On peut remarquer sculement que ce qui nous reste de notre première nature est plus véhément et plus fort que ce qu'on acquiert par étude, par coutume et par réflexion ; parce que l'effet de l'art est d'affaiblir, lors même qu'il polit et qu'il

corrige : de sorte que nos qualités acquises sont en même temps plus parfaites et plus défectueuses que nos qualités naturelles; et cette faiblesse de l'art ne procède pas seulement de la résistance trop forte que fait la nature, mais aussi de la propre imperfection de ses principes, ou insuffisants, ou mêlés d'erreur. Sur quoi cependant je remarque, qu'à l'égard des lettres, l'art est supérieur au génie de beaucoup d'artistes qui, ne pouvant atteindre la hauteur des règles et les mettre toutes en œuvre, ni rester dans leur caractère qu'ils trouvent trop bas, ni arriver au beau naturel, demeurent dans un milieu insupportable, qui est l'enflure et l'affectation, et ne suivent ni l'art ni la nature. La longue habitude leur rend propre ce caractère forcé; et à mesure qu'ils s'éloignent davantage de leur naturel, ils croient élèver la nature : don incomparable, qui n'appartient qu'à ceux que la nature même inspire avec le plus de force. Mais telle est l'erreur qui les flatte; et malheureusement rien n'est plus ordinaire que de voir les hommes se former par étude

#### SUR DIVERS SUJETS. 205

et par coutume un instinct particulier, et s'éloigner ainsi, autant qu'ils peuvent, des lois générales et originelles de leur être : comme si la nature n'avait pas mis entre eux assez de différences, sans y en ajouter par l'opinion. De là vient que leurs jugements se rencontrent si rarement. Les uns disent : Cela est dans la nature ou hors de la nature, et les autres tout au contraire. Il y en a qui rejettent, en fait de style, les transitions soudaines des Orientaux, et les sublimes hardiesses de Bossuet '; l'enthousiasme même de la poésie ne les émeut pas. ni sa force et son harmonie, qui charment avec tant de puissance ceux qui ont de l'oreille et du goût. Ils regardent ces dons de la nature, si peu ordinaires, comme des inventions forcées et des jeux d'imagination, tandis que d'autres admirent l'emphase comme le caractère et le modèle d'un beau naturel. Parmi ces variétés inexplicables de la nature ou de l'opinion, je crois que la coutume dominante peut servir de guide à

<sup>4</sup> Jacques Bénigne Bossuet, évêque de Condom, puis de Meaux, mourut en 1704. B.

I.

#### RÉFLEXIONS

ceux qui se mélent d'écrire ; parce qu'elle vient de la nature dominante des esprits, ou qu'elle la plie à ses règles, et forme le goût et les mœurs : de sorte qu'il est dangereux de s'en écarter, lors même qu'elle nous paraît manifestement vicieuse. Il n'appartient qu'aux hommes extraordinaires de ramener les autres au vrai, et de les assujétir à leur génie particulier ; mais ceux qui conclueraient de là que tout est opinion, et qu'il n'y a ni nature ni coutume plus parfaite l'une que l'autre par son propre fonds, seraient les plus inconséquents de tous les hommes.

## IIÌ.

## Nulle jouissance sans action.

Ceux qui considèrent sans beaucoup de réflexion les agitations et les misères de la vie humaine, en accusent notre activité trop empressée, et ne cessent de rappeler les hommes au repos et à jouir d'eux-mêmes '.

<sup>1</sup> Le P. Charles Le Gobien, dans sa *Préface* de l'Histoire de l'Edit de l'Empereur de la Chine, donne cette morale aux brachmanes,

#### SUR DIVERS SUJETS. 207

Ils ignorent que la jouissance est le fruit et la récompense du travail; qu'elle est ellemême une action; qu'on ne saurait jouir qu'autant que l'on agit, et que notre ame enfin ne se possède véritablement que lorsqu'elle s'exerce toute entière. Ces faux philosophes s'empressent à détourner l'homme de sa fin, et à justifier l'oisiveté; mais la la nature vient à notre secours dans ce danger. L'oisiveté nous lasse plus promptement que le travail, et nous rend à l'action, détrompés du néant de ses promesses; c'est ce qui n'est pas échappé aux modérateurs de systèmes, qui se piquent de balancer les

qu'il appelle bramènes. Ils poussent si loin, ditil, l'apathie ou l'indifférence, à laquelle ils rapportent toute la sainteté, qu'il faut devenir pierre ou statue pour en acquérir la perfection. Nonseulement ils enseignent que le sage ne doit avoir aucune passion, mais qu'il ne lui est pas permis d'avoir même un desir; , de sorte qu'il doit continuellement s'appliquer à ne vouloir rien, à ne sentir rien, à bannir si loin de son esprit toute idée de vertu et de sainteté, qu'il n'y ait rien en lui de contraire à la parfaite quiétude de l'ame. F. opinions des philosophes, et de prendre un juste milieu. Geux-ci nous permettent d'agir, sous condition néanmoins de régler notre activité et de déterminer selon leurs vues la mesure et le choix de nos occupations; en quoi ils sont peut-être plus inconséquents que les premiers, car ils veulent nous faire trouver notre bonheur dans la sujétion de notre esprit; effet purement surnaturel, et qui n'appartient qu'à la religion, non à la raison. Mais il est des erreurs que la prudence ne veut pas qu'on approfondisse.

#### IV.

#### De la certitude des Principes.

Nous nous étonnons de la bizarrerie de certaines modes, et de la barbarie des duels; nous triomphons encore sur le ridicule de quelques coutumes, et nous en faisons voir la force. Nous nous épuisons sur ces choses comme sur des abus uniques, et nous sommes environnés de préjugés sur lesquels nous nous reposons avec une entière assurance. SUR DIVERS SUJETS. 200.

Ceux qui portent plus loin leurs vues remarquent cet aveuglement ; et entrant là-dessus en défiance des plus grands principes, concluent que tout est opinion ; mais ils montrent à leur tour par là les limites de leur esprit. L'être et la vérité n'étant, de leur aveu, qu'une même chose sous deux expressions, il faut tout réduire au néant ou admettre des vérités indépendantes de nos conjectures et de nos frivoles discours. Or, s'il y a des vérités réelles; comme il me paraît hors de doute, il s'ensuit qu'il y a des principes qui ne peuvent être arbitraires : la difficulté , je l'avoue, est à les connaître '. Mais pourquoi la même raison qui nous fait discerner le faux, ne pourrait-elle nous conduire jusqu'au vrai? L'ombre est-elle plus sensible que le corps, l'apparence que la réalité? Que connaissonsnous d'obscur par sa nature , sinon l'erreur ? Que connaissons-nous d'évident, sinon la vérité? N'est-ce pas l'évidence de la vérité qui nous fait discerner le faux, comme le jour marque les ombres ? Et qu'est-ce en un mot que la connaissance d'une erreur, sinon

<sup>1</sup> Il faut, je crois, de les connaître. S.

la découverte d'une vérité. Toute privation suppose nécessairement une réalité; ainsi la certitude est démontrée par le doute, la science par l'ignorance, et la vérité par l'erreur.

#### v.

## Du défaut de la plupart des choses.

Le défaut de la plupart des choses dans la poésie, la peinture, l'éloquence, le raisonnement, etc., c'est de n'être pas à leur place. De là le mauvais enthousiasme ou l'emphase dans le discours, les dissonances dans la musique ', la confusion dans les tableaux, la fausse politesse dans le monde, ou la froide plaisanterie. Qu'on examine la morale même, la profusion n'est-elle pas aussi le plus souvent une générosité hors de sa place ; la vanité, une hauteur hors de sa place <sup>a</sup>; l'avarice, une prévoyance hors de

Les dissonances dans la musique ne sont pas un défaut, et font souvent heauté. Il faudrait ici discordances.

<sup>2</sup> Ce n'est pas, je crois, une hauteur, mais un orgueil hors de sa place. La hauteur n'est

sa place ? la témérité, une valeur hors de sa place ? la témérité, une valeur hors de sa place , etc. ? La plupart des choses ne sont fortes ou faibles , vicieuses ou vertueuses , dans la nature ou hors de la nature , que par cet endroit : on ne laisserait rien à la plupart des hommes, si l'on retranchait de leur vie tout ce qui n'est pas à sa place , et ce n'est pas en tous défaut de jugement , mais impuissance d'assortir les choses.

### VI.

### De l'Ame.

Il sert peu d'avoir de l'esprit lorsqu'on n'a point d'ame. C'est l'ame qui forme l'esprit et qui lui donne l'essor <sup>1</sup>; c'est elle qui domine dans les sociétés, qui fait les orateurs, les négociateurs, les ministres, les grands hommes, les conquérants. Voyez comme on vit dans le monde. Qui prime chez les jeunes gens, chez les femmes, chez les vieillards,

jamais bien placée ; au lieu qu'on dit un orgueil bien placé , un juste ou noble orgueil. S.

<sup>4</sup> Je crois que *dirige* vaudrait mieux. Former est vague et impropre. S. chez les hommes de tous les états, dans les cabales et dans les partis? Qui nous gouverne nous-mêmes, est-ce l'esprit ou le cœur? Faute de faire cette réflexion, nous nous étonnons de l'élévation de quelques hommes, ou de l'obscurité de quelques autres, et nous attribuons à la fatalité ce dont nous trouverions plus aisément la cause dans leur caractère; mais nous ne pensons qu'à l'esprit, et point aux qualités de l'ame. Cependant c'est d'elle avant tout que dépend notre destinée : on nous vante en vain les lumières d'une belle imagination; je ne puis ni estimer, ni aimer, ni hair, ni craindre ceux qui n'ont que de l'esprit.

### VII.

#### Des Romans.

Le faux en lui-même nous blesse et n'a pas de quoi nous toucher. Que croyez-vous qu'on cherche si avidement dans les fictions ? L'image d'une vérité vivante et passionnée.

Nous voulons de la vraisemblance dans les.

fables mêmes, et toute fiction qui ne peint pas la nature est insipide.

Il est vrai que l'esprit de la plupart des hommès a si peu d'assiette qu'il se laisse entraîner au merveilleux, surpris par l'apparence du grand. Mais le faux, que le grand leur cache dans le merveilleux, les dégoûte au moment qu'il se laisse sentir; on ne relit point un roman '.

J'excepte les gens d'une imagination frivole et déréglée, qui trouvent dans ces sortes de lectures l'histoire de leurs pensées et de leurs chimères. Ceux-ci, s'ils s'attachent à écrire dans ce genre, travaillent avec une facilité que rien n'égale; car ils portent- la matière de l'ouvrage dans leur fonds; mais de semblables puérilités n'ont pas leur place dans un esprit sain; il ne peut les écrire, ni les lire.

<sup>4</sup> Cette assertion est trop générale. Beaucoup de gens ont relu *Télémaque*, *Clarisse*, *Grandisson*, et les poèmes d'Homère et de Virgile, dont les fictions sont bien plus éloignées de la vérité que les romans de l'immortel Richardson. F. Lors donc que les premiers s'attachent aux fantômes qu'on leur reproche, c'est parce qu'ils y trouvent une image des illusions de leur esprit, et par conséquent quelque chose qui tient à la vérité, à leur égard; et les autres qui les rejettent, c'est parce qu'ils n'y reconnaissent pas le caractère de leurs sentiments; tant il est manifeste de tous les côtés que le faux connu nous dégoûte, et que nous ne cherchons tous ensemble que la vérité et la nature '.

### VIII.

### Contre la Médiocrité.

Si l'on pouvait dans la médiocrité n'être ni glorieux, ni timide, ni envieux, ni flatteur, ni préoccupé des besoins et des soins de son état, lorsque le dédain et les manières de tout ce qui nous environne concourent à nous abaisser; si l'on savait alors s'élever, se sentir, résister à la multitude !... Mais qui peut soutenir son esprit et son

<sup>1</sup> Expression impropre pour ni les uns ni les autres. S.

cœur au-dessus de sa condition? Qui peut se sauver des faiblesses que la médiocrité traîne avec soi?

Dans les conditions éminentes, la fortune au moins nous dispense de fléchir devant ses idoles. Elle nous dispense de nous déguiser, de quitter notre caractère, de nous absorber dans les riens : elle nous élève sans peine au-dessus de la vanité, et nous met au niveau du grand, et si nous sommes nés avec quelques vertus, les moyens et les occasions de les employer sont en nous.

Enfin, de même qu'on ne peut jouir d'une grande fortune avec une ame basse et un petit génie, on ne saurait jouir d'un grand génie ni d'une grande ame, dans une fortune médiocre.

### IX.

### Sur la Noblesse.

La noblesse est un héritage, comme l'or et les diamants. Ceux qui regrettent que la considération des grands emplois et des services passe au sang des hommes illustres, accordent davantage aux hommes 'riches, puisqu'ils ne contestent pas à leurs neveux la possession de leur fortune bien ou mal acquise. Mais le peuple en juge autrement; car au lieu que la fortune des gens riches se détruit par la dissipation de leurs enfants, la considération de la noblesse se conserve après que la mollesse en a souillé la source. Sage institution, qui pendant que le prix de l'intérêt se consume et s'appauvrit, rend la récompense de la vertu éternelle et ineffaçable!

Qu'on ne nous dise donc plus que la mémoire d'un mérite doit céder à des vertus vivantes '. Qui mettra le prix au mérite? C'est sans doute à cause de cette difficulté, que les grands, qui ont de la hauteur, ne se fondent que sur leur naissance, quelque opinion qu'ils aient de leur génie. Tout cela

<sup>4</sup> Des principes fort opposés à ceux que donne ici l'auteur, ont été adoptés en France depuis la révolution. Vauvenargues était noble, et n'était pas prophète. On a dû respecter le texte de son ouvrage, qui, par tant d'autres endroits, a paru sans doute à toutes les classes de lecteurs, mériter d'être souvent réimprimé. F.

217

est très-raisonnable, si l'on excepte de la loi commune, de certains talents qui sont trop au-dessus des règles.

# Х.

### Sur la Fortune.

Ni le bonheur, ni le mérite seul, ne font l'élévation des hommes. La fortune suit l'occasion qu'ils ont d'employer leurs talents. Mais il n'y a peut-être point d'exemple d'un homme à qui le mérite n'ait servi pour sa fortune ou contre l'adversité; cependant la chose à laquelle un homme ambitieux pense le moins, c'est à mériter sa fortune. Un enfant veut être évêque, veut être roi, conquérant, et à peine il connaît l'étendue de ces noms. Voilà la plupart des hommes ; ils accusent continuellement la fortune de caprice, et ils sont si faibles qu'ils lui abandonnent la conduite de leurs prétentions, et qu'ils se reposent sur elle du succès de leur ambition.

1.

### XI.

## Contre la Vanité.

La chose du monde la plus ridicule et la plus inutile, c'est de vouloir prouver qu'on est aimable, ou que l'on a de l'esprit. Les hommes sont fort pénétrants sur les petites adresses qu'on emploie pour se louer; et soit qu'on leur demande leur suffrage avec hauteur, soit qu'on tâche de les surprendre. ils se croient ordinairement en droit de refuser ce qu'il semble qu'on ait besoin de tenir d'eux. Heureux ceux qui sont nés modestes, et que la nature a remplis d'une noble et sage confiance! Rien ne présente les hommes si petits à l'imagination, rien ne les fait paraître si faibles que la vanité. Il semble qu'elle soit le sceau de la médiocrité: ce qui n'empêche pas qu'on n'ait vu d'assez grands génies accusés de cette faiblesse, le cardinal de Retz, Montaigne, Cicéron, etc. Aussi leur a-t-on disputé le titre de grands hommes, et non sans beaucoup de raison.

### XII.

Ne point sortir de son Caractère.

Lorsqu'on veut se mettre à la portée des autres hommes, il faut prendre garde d'abord à ne pas sortir de la sienne; car c'est un ridicule insupportable, et qu'ils ne nous pardonnent point; c'est aussi une vanité mal entendue de croire que l'on peut jouer toute sorte de personnages, et d'être toujours travesti. Tout homme qui n'est pas dans son véritable caractère n'est pas dans sa force : il inspire la défiance, et blesse par l'affectation de cette supériorité. Si vous le pouvez, soyez simple, naturel, modeste, uniforme; ne parlez jamais aux hommes que de choses qui les intéressent, et qu'ils puissent aisément entendre. Ne les primez point avec faste. Avez de l'indulgence pour tous leurs défauts, de la pénétration pour leurs talents, des égards pour leurs délicatesses et leurs préjugés, etc. Voilà peut-être comme un homme supérieur se monte ' naturellement et sans effort à la portée de

' Se monte. 11 faut se met. M.

#### RÉFLEXIONS

chacun. Ce n'est pas la marque d'une grande habileté d'employer beaucoup de finesse, c'est l'imperfection de la nature, qui est l'origine de l'art.

## XIII.

### Du pouvoir de l'Activité.

Qui considérera d'où sont partis la plupart des ministres verra ce que peut le génie, l'ambition et l'activité. Il faut laisser parler le monde, et souffrir qu'il donne au hasard l'honneur de toutes les fortunes, pour autoriser sa mollesse. La nature a marqué à tous les hommes, dans leur caractère, la route naturelle de leur vie, et personne n'est ni tranquille, ni sage, ni bon, ni heureux, qu'autant qu'il connaît son instinct et le suit bien fidèlement. Que ceux qui sont nés pour l'action suivent donc hardiment le leur : l'essentiel est de faire bien; s'il arrive qu'après cela le mérite soit méconnu et le bonheur seul honoré, il faut pardonner à l'erreur. Les hommes ne sentent les choses qu'au degré de leur esprit, et ne peuvent aller plus loin. Ceux qui sont nés médiocres n'ont point de

mesure pour les qualités supérieures ; la réputation leur impose plus que le génie , la gloire plus que la vertu ; au moins ont – ils besoin que le nom des choses les avertisse et réveille leur attention.

## XIV.

#### Sur la Dispute.

Où vous ne voyez pas le fond des choses, ne parlez jamais qu'en doutant et en proposant vos idées. C'est le propre d'un raisonneur de prendre feu sur les affaires politiques, ou sur tel autre sujet dont on ne sait pas les principes; c'est son triomphe, parce qu'il n'y peut être confondu.

Il y a des hommes avec qui j'ai fait vœu de n'avoir jamais de dispute : ceux qui ne parlent que pour parler ou décider, les sophistes, les ignorants, les dévots et les politiques. Cependant tout peut être utile, il ne faut que se posséder.

### XV.

### Sujétion de l'Esprit de l'homme.

Quand on est au cours des grandes af-

faires, rarement tombe-t-on à de certaines petitesses : les grandes occupations élèvent et soutiennent l'ame ; ce n'est donc pas merveille qu'on y fasse bien. Au contraire, un particulier qui a l'esprit naturellement grand, se trouve resserré et à l'étroit dans une fortune privée ; et comme il n'y est pas à sa place, tout le blesse et lui fait violence. Parce qu'il n'est pas né pour les petites choses, il les traite moins bien qu'un autre, ou elles le fatiguent davantage, et il ne lui est pas possible, dit Montaigne, de ne leur donner que l'attention qu'elles méritent, ou de s'en retirer à sa volonté ; s'il fait tant que de s'y livrer, elles l'occupent tout entier et l'engagent à des petitesses dont il est luimême surpris. Telle est la faiblesse de l'esprit humain, qui se manifeste encore par mille autres endroits, et qui fait dire à Pascal ': L'esprit du plus grand homme du monde n'est pas si indépendant, qu'il ne soit sujet à être trouble par le moindre tintamarre qui se fait autour de lui. Il ne faut

' Pensées de Pascal, Irc, partie, art. VI, pensée XII. B.

pas le bruit d'un canon pour empêcher ses pensées : il ne faut que le bruit d'une girouette ou d'une poulie. Ne vous étonnez pas, continue-t-il, s'il ne raisonne pas bien à présent; une mouche bourdonne à ses oreilles : c'en est assez pour le rendre incapable de bon conseil. Si vous voulez qu'il trouve la vérité, chassez cet animal qui tient sa raison en échec, et trouble cette puissante intelligence qui gouverne les villes et les royaumes. Rien n'est plus vrai, sans doute, que cette pensée; mais il est vrai aussi. de l'aveu de Pascal, que cette même intelligence, qui est si faible, gouverne les villes et les royaumes : aussi le même auteur remarque que plus on approfondit l'homme, plus on v démêle de faiblesse et de grandeur ; et c'est lui qui dit encore dans un autre endroit ', après Montaigne : Cette duplicité de l'homme est si visible, qu'il y en a qui ont cru que nous avions deux ames <sup>2</sup> : un sujet

Pensées de Pascal, IIe. partie, art. V, pensée V. B.

<sup>2</sup> C'est Platon, qui admettait deux ames, l'une non engendrée par Dieu, qui n'est qu'une simple paraissant incapable de telles et si soudaines variétés, d'une présomption démesurée à un horrible abattement de cœur. Rassurons-nous donc sur la foi de ces grands témoignages, et ne nous laissons pas abattre au sentiment de nos faiblesses, jusqu'à perdre le soin irréprochable de la gloire et l'ardeur de la vertu.

# XVI.

## On ne peut étre dupe de la vertu.

Que ceux qui sont nés pour l'oisiveté et la mollesse y meurent et s'y ensevelissent; je ne prétends pas les troubler, mais je parle au reste des hommes, et je dis : On ne peut être dupe de la vraie vertu; ceux qui l'aiment sincèrement y goûtent un secret plaisir, et souffrent à s'en détourner : quoi qu'on fasse aussi pour la gloire, jamais ce travail n'est perdu, s'il tend à nous en rendre dignes.

faculté imaginative, privée d'ordre et de raison; l'autre engendrée et disposée par Dieu, qui l'a établie maîtresse et ordonnatrice du monde qu'il a formé. Voyez Plutarque, de la Création de l'ame. F.

C'est une chose étrange que tant d'hommes se défient de la vertu et de la gloire, comme d'une route hasardeuse, et qu'ils regardent l'oisiveté comme un parti sûr et solide. Ouand même le travail et le mérite pourraient nuire à notre fortune, il y aurait toujours à gagner à les embrasser. Oue sera-ce s'ils y concourent? Si tout finissait par la mort, ce serait une extravagance de ne pas donner toute notre application à bien disposer notre vie, puisque nous n'aurions que le présent ; mais nous croyons un avenir, et l'abandonnons au hasard; cela est bien plus inconcevable. Je laisse tout devoir à part, la morale et la religion, et je demande : l'ignorance vaut-elle mieux que la science, la paresse que l'activité, l'incapacité que les talents? Pour peu que l'on ait de raison, on ne met point ces choses en parallèle 1. Quelle honte donc de choisir ce qu'il y a de l'extravagance à égaler 2? S'il faut des exemples pour nous

<sup>4</sup> Lorsque Vauvenargues écrivait, J. J. Rousseau n'avait point encore soutenu ses brillants paradoxes. F.

<sup>2</sup> Pour égaliser, estimer égales. S.

décider, d'un côté Coligni, Turenne, Bossuet, Richelieu, Fénélon, etc.; de l'autre, les gens à la mode, les gens du bel air, ceux qui passent toute leur vie dans la dissipation et les plaisirs. Comparons ces deux genres d'hommes, et voyons ensuite auquel d'eux <sup>4</sup> nous aimerions mieux ressembler.

### XVII.

#### Sur la Familiarité.

Il n'est point de meilleure école ni plus nécessaire que la familiarité. Un homme qui s'est retranché toute sa vie dans un caractère réservé, fait les fautes les plus grossières lorsque les occasions l'obligent d'en sortir et que les affaires l'engagent. Ce n'est que par la familiarité que l'on guérit de la présomption, de la timidité, de la sotte hauteur; ce n'est que dans un commerce libre et ingénu qu'on peut bien connaître les hommes; qu'on se tâte, qu'on se démêle, et qu'on se mesure avec eux : là on voit l'humanité nue avec toutes ses faiblesses et toutes ses forces; là

' Il faut, auquel d'entre eux. S.

se découvrent les artifices dont on s'enveloppe pour imposer en public ; là paraît la stérilité de notre esprit, la violence et la petitesse de notre amour-propre, l'imposture de nos vertus.

Ceux qui n'ont pas le courage de chercher la vérité dans ces rudes épreuves, sont profondément au-dessous de tout ce qu'il y a de grand; surtout c'est une chose basse que de craindre la raillerie ', qui nous aide à fouler aux pieds notre amour-propre, et qui émousse, par l'habitude de souffrir, ses honteuses délicatesses.

## XVIII.

### Nécessité de faire des fautes.

Il ne faut pas être timide de peur de faire des fautes ; la plus grande faute de toutes est de se priver de l'expérience. Soyons très-

<sup>c</sup> Expression négligée. Ce mot vague de chose doit être employé très-sobrement. Je ne sais si l'on peut appeler bassesse, en aucun sens, la crainte de la raillerie. S.

Bassesse est ici, je crois, pour faiblesse. M.

persuadés qu'il n'y a que les gens faibles qui aient cette crainte excessive de tomber et de laisser voir leurs défauts : ils évitent les occasions où ils pourraient broncher et être humiliés : ils rasent timidement la terre, n'osent rien donner au hasard, et meurent avec toutes leurs faiblesses qu'ils n'ont pu cacher. Qui voudra se former au grand, doit risquer de faire des fautes, et ne pas s'y laisser abattre, ni craindre de se découvrir ' : ceux qui pénétreront ses faibles, tâcheront de s'en prévaloir ; mais ils le pourront rarement. Le cardinal de Retz disait à ses principaux domestiques : « Vous êtes deux ou trois à qui « je n'ai pu me dérober; mais j'ai si bien « établi ma réputation, et par vous-mêmes, « qu'il vous serait impossible de me nuire « quand vous le voudriez <sup>2</sup>. » Il ne mentait

' Pour se laisser abattre ; c'est une négligence. Se découvrir signifie ici laisser apercevoir ses fautes. S.

<sup>2</sup> Gui Joly, conseiller au Châtelet, rapporte en effet dans ses *Mémoires*, que lorsqu'il reprochait au cardinal sa vie licencieuse, ce prélat lui faisait ectte réponse. F.

pas : son historien rapporte qu'il s'était battu avec un de ses écuyers, qui l'avait accablé de coups, sans qu'une aventure si humiliante pour un homme de ce caractère et de ce rang, ait pu lui abattre le cœur ou faire aucun tort à sa gloire : mais cela n'est pas surprenant; combien d'hommes déshonorés soutiennent par leur seule audace la conviction publique de leur infamie, et font face à toute la terre? Si l'effronterie peut autant, que ne fera pas la constance? Le courage surmonte tout.

### XIX.

#### Sur la Libéralité.

Un homme très-jeune peut se reprocher comme une vanité onéreuse et inutile la secrète complaisance qu'il a à donner. J'ai eu cette crainte moi-même avant de connaître le monde : quand j'ai vu l'étroite indigence où vivent la plupart des hommes, et l'énorme pouvoir de l'intérêt sur tous les cœurs, j'ai changé d'avis, et j'ai dit : Voulez-vous que tout ce qui vous environne vous montre un visage content, vos enfants, vos domestiques,

I.

### RÉFLEXIONS

votre femme, vos amis et vos ennemis, soyez libéral ; voulez-vous conserver impunément beaucoup de vices ', avez-vous besoin qu'on vous pardonne des mœurs singulières ou des ridicules ; voulez - vous rendre vos plaisirs faciles , et faire que les hommes vous abandonnent leur conscience, leur honneur, leurs préjugés , ceux même dont ils font plus de bruit ? tout cela dépendra de vous ; quelque affaire que vous ayez, et quels que puissent être les hommes avec qui vous voulez traiter, vous ne trouverez rien de difficile si vous savez donner à propos. L'économe qui a des vues courtes n'est pas seulement en garde contre ceux qui peuvent le tromper , il ap-

<sup>1</sup> Dans cet article, Vauvenargues semblerait mettre au nombre des avantages de la libéralité le droit de conserver impunément beaucoup de vices; ce qui n'est ni ne peut être son projet, comme on peut s'en convaincre par la purete du reste de sa morale. Mais ayant à démontrer les avantages que procure la libéralité, il a voulu commencer par démontrer le pouvoir qu'elle a de tout obtenir des hommes, et n'a pas assez distingué ce qui sert de preuve de son pouvoir d'avec la démonstration de ses avantages. S.

préhende aussi d'être dupe de lui-même; s'il achète quelque plaisir qu'il lui eût été impossible de se procurer autrement, il s'en accuse aussitôt comme d'une faiblesse : lorsqu'il voit un homme qui se plaît à faire louer sa générosité et à surpayer les services, il le plaint de cette illusion : croyez-vous de bonne foi, lui dit-il, qu'on vous en ait plus d'obligation? Un misérable se présente à lui, qu'il pourrait soulager et combler de joie à peu de frais; il en a d'abord compassion. et puis il se reprend et pense : c'est un homme que je ne verrai plus. Un autre malheureux s'offre encore à lui, et il fait le même raisonnement. Ainsi toute sa vie se passe sans qu'il trouve l'occasion d'obliger personne, de se faire aimer, d'acquérir une considération utile et légitime : il est défiant et inquiet, sévère à lui-même et aux siens. père et maître dur et fâcheux; les détails frivoles de son domestique le brouillent 1 comme les affaires les plus importantes, parce qu'il les traite avec la même exactitude : il

<sup>4</sup> Expression familière et négligée pour le *troublent*. S.

ne pense pas que ses soins puissent être mieux employés, incapable de concevoir le prix du temps, la réalité du mérite et l'utilité des plaisirs.

Il faut avouer ce qui est vrai : il est difficile, surtout aux ambitieux, de conduire une fortune médiocre avec sagesse, et de satisfaire en même temps des inclinations libérales, des besoins présents, etc.; mais ceux qui ont l'esprit véritablement élevé se déterminent selon l'occurrence, par des sentiments où la prudence ordinaire ne saurait atteindre : je vais m'expliquer. Un homme né vain et paresseux, qui vit sans dessein et sans principes, cède indifféremment à toutes ses fantaisies, achète un cheval trois cents pistoles, qu'il laisse pour cinquante quelques mois après; donne dix louis à un joueur de gobelets qui lui a montré quelques tours, et se fait appeler en justice par un domestique qu'il a renvoyé injustement, et auquel il refuse de payer des avances faites à son service.

Quiconque a naturellement beaucoup de fantaisies, a peu de jugement, et l'ame pro-

bablement faible. Je méprise autant que personne des hommes de ce caractère; mais je dis hardiment aux autres : Apprenons à subordonner les petits intérêts aux grands, même éloignés, et faisons généreusement et sans compter, tout le bien qui, tente nos cœurs: on ne peut être dupe d'aucune vertu.

## ХX.

### Maxime de Pascal, expliquée.

Le peuple et les habiles composent, pour l'ordinaire, le train du monde; les autres le méprisent, et en sont méprisés : maxime admirable de Pascal, mais qu'il faut bien entendre. Qui croirait que Pascal a voulu dire que les habiles doivent vivre dans l'inapplication et la mollesse, etc., condamnerait toute la vie de Pascal par sa propre maxime; car personne n'a moins vécu comme le peuple que Pascal à ces égards : donc le vrai sens de Pascal, c'est que tout homme qui cherche à se distinguer par des apparences singuliè-

<sup>1</sup> Pensées de Pascal, Ire. partie, art. VI, pensée XXV. B.

20.

#### RÉFLEXIONS

res, qui ne rejette pas les maximes vulgaires. parce qu'elles sont manvaises, mais parce qu'elles sont vulgaires; qui s'attache à des sciences stériles, purement curieuses et de nul usage dans le monde; qui est pourtant gonflé de cette fausse science, et ne peut arriver à la véritable ; un tel homme, comme il dit plus haut, trouble le monde, et juge plus mal que les autres. En deux mots, voici sa pensée, expliquée d'une autre manière : Ceux qui n'ont qu'un esprit médiocre ne pénètrent pas jusqu'au bien ou jusqu'à la nécessité qui autorise certains usages, et s'érigent mal à propos en réformateurs de leur siècle : les habiles mettent à profit la coutume bonne ou mauvaise, abandonnent leur extérieur aux légèretés de la mode, et savent se proportionner au besoin de tous les esprits.

### XXI.

### L'Esprit naturel et le simple.

L'esprit naturel et le simple peuvent en mille manières se confondre, et ne sont pas néanmoins toujours semblables. On appelle

esprit naturel, un instinct qui prévient la réflexion, et se caractérise par la promptitude et par la vérité du sentiment. Cette aimable disposition prouve moins ordinairement une grande sagacité qu'une ame naturellement vive et sincère, qui ne peut retenir ni farder sa pensée, et la produit toujours avec la grâce d'un secret échappé à la franchise. La simplicité est aussi un don de l'ame, qu'on reçoit immédiatement de la nature et qui en porte le caractère : elle ne suppose pas nécessairement l'esprit supérieur, mais il est ordinaire qu'elle l'accompagne; elle exclut toute sorte de vanités et d'affectations, témoigne un esprit juste, un cœur noble, un sens droit, un naturel riche et modeste, qui peut tout puiser dans son fonds et ne veut se parer de rien. Ces deux caractères comparés ensemble, je crois sentir que la simplicité est la perfection de l'esprit naturel; et je ne suis plus étonné de la rencontrer si souvent dans les grands hommes : les autres ont trop peu de fonds et trop de vanité pour s'arrêter dans leur propre sphère, qu'ils sentent si petite et si bornée.

## XXII.

### Du Bonheur.

Quand on pense que le bonheur dépend beaucoup du caractère, on a raison; si on ajoute que la fortune y est indifférente, c'est aller trop loin : il est faux encore que la raison n'y puisse rien, ou qu'elle y puisse tout.

On sait que le bonheur dépend aussi des rapports de notre condition avec nos passions : on n'est pas nécessairement heureux par l'accord de ces deux parties ; mais on est toujours malheureux par leur opposition et par leur contraste : de même la prospérité nc nous satisfait pas infailliblement ; mais l'adversité nous apporte un mécontentement inévitable.

Parce que notre condition naturelle est misérable, il ne s'ensuit pas qu'elle le soit également pour tous; qu'il n'y ait pas dans la même vie des temps plus ou moins agréables, des degrés de bonheur et d'affliction : donc les circonstances différentes décident

beaucoup; et on a tort de condamner les malheureux, comme incapables, par leur caractère, de bonheur.

# CONSEILS

A UN JEUNE HOMME.

Sur les conséquences de la conduite.

QUE je serai fâché, mon cher ami, si vous adoptez des maximes qui puissent vous nuire! Je vois avec regret que vous abandonnez par complaisance tout ce que la nature a mis en vous. Vous avez honte de votre raison, qui devrait faire honte à ceux qui en manquent. Vous vous défiez de la force et de la hauteur de votre ame, et vous ne vous défiez pas des mauvais exemples. Vous êtesvous donc persuadé qu'avec un esprit trêsardent et un caractère élevé, vous puissiez vivre honteusement dans la mollesse comme un homme fou et frivole? Et qui vous assure que vous ne serez pas même méprisé dans cette carrière, étant né pour une autre?

I.

#### A UN JEUNE HOMME. 239

Vous vous inquiétez trop des injustices que l'on peut vous faire, et de ce qu'on pense de vous. Oui aurait cultivé la vertu, qui aurait tenté ou sa réputation ', ou sa fortune par des voies hardies, s'il avait attendu que les louanges l'y encourageassent? Les hommes ne se rendent d'ordinaire sur le mérite d'autrui qu'à la dernière extrémité. Ceux que nous croyons nos amis sont assez souvent les derniers à nous accorder leur aveu. On a toujours dit que personne n'a créance parmi les siens; pourquoi ? parce que les plus grands hommes ont eu leurs progrès comme nous. Ceux qui les ont connus dans les imperfections de leurs commencements, se les représentent toujours dans cette première faiblesse. et ne peuvent souffrir qu'ils sortent de l'égalité imaginaire où ils se croyaient avec eux : mais les étrangers sont plus justes, et enfin le mérite et le courage triomphent de tout.

<sup>1</sup> On ne dirait pas *tenter sa réputation*, pour tenter de sc faire une réputation ; **mais** l'accouplement de deux choses excuse cette tournure. S'a n'est pas bon; il faut *la*. M.

### II.

# Sur ce que les femmes appellent un homme aimable.

Ètes-vous bien aise de savoir, mon cher ami, ce que bien des femmes appellent quelquefois un homme aimable? C'est un homme que personne n'aime, qui lui-même n'aime que soi et son plaisir, et en fait profession avec impudence; un homme par conséquent inutile aux autres hommes, qui pèse à la petite société qu'il tyrannise, qui est vain, avantageux, méchant même par principe; un esprit léger et frivole, qui n'a point de goût décidé ; qui n'estime les choses et ne les recherche jamais pour elles-mêmes, mais uniquement selon la considération qu'il y croit attachée, et fait tout par ostentation ; un homme souverainement confiant et dédaigneux, qui méprise les affaires et ceux qui les traitent, le gouvernement et les ministres, les ouvrages et les auteurs; qui se persuade que toutes ces choses ne méritent pas qu'il s'y applique, et n'estime rien de

### A UN JEUNE POMME. 241

solide que d'avoir des bonnes fortunes, ou le don de dire des riens; qui prétend néanmoins à tout, et parle de tout sans pudeur; en un mot un fat sans vertus, sans talents, sans goût de la gloire, qui ne prend jamais dans les choses que ce qu'elles ont de plaisant, et met son principal mérite à tourner continuellement en ridicule tout ce qu'il connaît sur la terre de sérieux et de respectable.

Gardez - vous donc bien de prendre pour le monde ce petit cercle de gens insolents, qui ne comptent eux-mênses pour rien le reste des hommes, et n'en sont pas moins méprisés. Des hommes si présomptueux passeront aussi vite que leurs modes, et n'ont pas plus de part au gouvernement du monde que les comédiens et les danseurs de corde : si le hasard leur donne sur quelque théâtre du crédit, c'est la honte de cette nation et la marque de la décadence des esprits. Il faut renoncer à la faveur lorsqu'elle sera leur partage : vous y perdrez moins qu'on ne pense ; ils auront les emplois, vous aurez les talents; ils auront les honneurs, vous la vertu. Voudriez-vous obtenir leurs places au prix

Ι.

de leurs déréglements, et par leurs frivoles intrigues? Vous le tenteriez en vain : il est aussi difficile de contrefaire la fatuité que la véritable vertu.

### III.

# Ne pas se laisser décourager par le sentiment de ses faiblesses.

Oue le sentiment de vos faiblesses, mon aimable ami, ne vous tienne pas abattu. Lisez ce qui nous reste des plus grands hommes; les erreurs de leur premier âge, effacées par la gloire de leur nom , n'ont pas toujours été jusqu'à leurs historiens; mais eux-mêmes les ont avouées en quelque sorte. Ce sont eux qui nous ont appris que tout est vanité sous le<sup>9</sup> soleil; ils avaient donc éprouvé, comme tous les autres, de s'énorgueillir, de s'abattre, de se préoccuper de petites choses. Ils s'étaient trompés mille fois dans leurs raisonnements et leurs conjectures ; ils avaient eu la profonde humiliation d'avoir tort avec leurs inférieurs. Les défauts qu'ils cachaient avec le plus de soin, leur étaient souvent échappés; ainsi ils avaient été accablés en

### A UN JEUNE HOMME. 243

même temps par leur conscience et par la conviction publique; en un mot, c'étaient de grands hommes, mais c'étaient des hommes, et ils supportaient leurs défauts. On peut se consoler d'éprouver leurs faiblesses, lorsque l'on se sent le courage de cultiver leurs vertus.

### IV.

### Sur le bien de la familiarité.

Aimez la familiarité, mon cher ami; elle rend l'esprit souple, délié, modeste, maniable, déconcerte la vanité, et donne, sous un air de liberté et de franchise, une prudence qui n'est pas fondée sur les illusions de l'esprit, mais sur les principes indubitables de l'expérience. Ceux qui ne sortent pas d'eux-mêmes sont tout d'une pièce; ils craignent les hommes qu'ils ne connaissent pas, ils les évitent, ils se cachent au monde et à eux-mêmes, et leur cœur est toujours serré. Donnez plus d'essor à votre ame, et n'appréhendez rien des suites; les hommes sont faits de manière qu'ils n'aperçoivent pas une partie des choses qu'on leur dé-

#### CONSEILS

couvre ', et qu'ils oublient aisément l'autre. Vous verrez d'ailleurs que le cercle où l'on a passé sa jeunesse se dissipe insensiblement : eeux qui le composaient s'éloignent, et la société se renouvelle. Ainsi l'on entre dans un autre cercle tout instruit : alors si la fortune vous met dans des places où il soit dangereux de vous communiquer, vous aurez assez d'expérience pour agir par vousmême et vous passer d'appui. Vous saurez vous servir des hommes et vous en défendre ; vous les connaîtrez ; cnfin vous aurez la sagesse dont les gens timides ont voulu se revêtir avant le temps, et qui est avortée dans leur sein.

### v.

## Sur les moyens de vivre en paix avec les hommes.

### Voulez-vous avoir la paix avec les hom-

<sup>4</sup> Cette tournure paraît amphibologique et pourrait signifier qu'*ils n'aperçoivent pas même* une partie des choses; au lieu qu'elle signifie simplement qu'il y a une partie des choses qu'ils n'aperçoivent pas, etc. S.

#### A UN JEUNE HOMME.

245

mes, ne leur contestez pas les qualités dont ils se piquent; ce sont celles qu'ils mettent ordinairement à plus haut prix; c'est un point capital pour eux. Souffrez donc qu'ils se fassent un mérite d'être plus délicats que vous, de se connaître en bonne chère, d'avoir des insomnies ou des vapeurs : laissezleur croire aussi qu'ils sont aimables, amusants, plaisants, singuliers; et s'ils avaient des prétentions plus hautes, passez-leur encore '. La plus grande de toutes les imprudences est de se piquer de quelque chose : le malheur de la plupart des hommes ne vient que de là : je veux dire de s'être engagés publiquement à soutenir un certain caractère, ou à faire fortune, ou à paraître riches, ou à faire métier d'esprit. Voyez ceux qui se piquent d'être riches : le dérangement de leurs affaires les fait croire souvent plus pauvres qu'ils ne sont ; et enfin ils le deviennent effectivement, et passent leur vie dans une tension d'esprit continuelle, qui découvre la médiocrité de leur fortune

<sup>1</sup> Il fant passez-les leur encore, ou au moins passez-le leur encore. M.

### CONSEILS

et l'excès de leur vanité. Cet exemple se peut appliquer à tous ceux qui ont des prétentions. S'ils dérogent, s'ils se démentent, le monde jouit avec ironie de leur chagrin ; et confondus dans les choses auxquelles ils se sont attachés, ils demeurent sans ressource en proie à la raillerie la plus amère. Qu'un autre homme échoue dans les mêmes choses; on peut croire que c'est par paresse, ou pour les avoir négligées. Enfin, on n'a pas son aveu sut le mérite des avantages qui lui manquent; mais s'il réussit, quels éloges ! Comme il n'a pas mis ce succès au prix de celui qui s'en pique, on croit lui accorder moins et l'obliger cependant davantage; car ne paraissant pas prétendre à la gloire qui vient à lui, on espère qu'il la recevra en pur don, et l'autre nous la demandait comme une dette.

### VI.

### Sur une maxime du cardinal de Retz.

C'est une maxime du cardinal de Retz, qu'il faut tâcher de former ses projets de façon que leur irréussite même soit suivie

A UN JEUNE HOMME.

de quelque avantage; et cette maxime est très-bonne.

Dans les situations désespérées, on peut prendre des partis violents; mais il faut qu'elles soient désespérées. Les grands hommes s'y abandonnent quelquefois par une secrète confiance des ressources ' qu'ils ont pour subsister dans les extrémités, ou pour en sortir à leur gloire. Ces exemples sont sans conséquence pour les autres hommes.

C'est une faute commune, lorsqu'on fait un plan, de songer aux choses sans songer à soi. On prévoit les difficultés attachées aux affaires; celles qui naîtront de notre fonds, rarement.

Si pourtant on est obligé à prendre des, résolutions extrêmes, il faut les embrasser avec courage, et sans prendre conseil des gens médiocres; car ceux-ci ne comprennent pas qu'on puisse assez souffrir dans la médiocrité qui est leur état haturel, pour vouloir en sortir par de si grands hasards, ni qu'on puisse durer dans ces extrémités qui sont hors de la sphère de leurs sentiments. Ca-

<sup>1</sup> Il faut confiance aux ressources.

### CONSEILS

chez-vous des esprits timides. Quand vous leur auriez arraché leur approbation par surprise, ou par la force de vos raisons, rendus à eux-mêmes, le tempérament les ramenerait bientôt à leurs principes, et vous les rendrait plus contraires.

Croyez qu'il y a toujours, dans le cours de la vie, beaucoup de choses qu'il faut hasarder, et beaucoup d'autres qu'il faut mépriser : et consultez en cela votre raison et vos forces.

Ne comptez sur aucun ami dans le malheur<sup>1</sup>. Mettez toute votre confiance dans votre courage et dans les ressources de votre esprit. Faites-vous, s'il se peut, une destinée qui ne dépende pas de la bonté trop inconstante et trop peu commune des hommes. Si vous méritez des honneurs, si vous forcez le monde à vous estimer, si la gloire

' Vauvenargues ne veut point dire iei qu'il n'est point d'ami qu'on puisse espérer de conserver dans le malheur, mais simplement que ce n'est point sur ses amis qu'il faut se reposer dans le malheur, ét qu'on doit tirer ses ressources de soi-méme. S.

### A UN JEUNE HOMME. 249

suit votre vie, vous ne manquerez ni d'amis fidèles, ni de protecteurs, ni d'admirateurs. Soyez donc d'abord par vous-même, si vous voulez vous acquérir les étrangers. Ce

n'est point à une ame courageuse à attendre son sort de la seule faveur et du seul caprice d'autrui. C'est à son travail à lui faire une destinée digne d'elle.

### VII.

## Sur l'empressement des hommes à se rechercher et leur facilité à se dégoûter.

Il faut que je vous avertisse d'une chose, mon très-cher ami; les hommes se recherchent quelquefois avec empressement, mais ils se dégoûtent aisément les uns des autres : cependant la paresse les retient long-temps ensemble après que leur goût est usé. Le plaisir, l'amitié, l'estime (liens fragiles) ne les attachent plus; l'habitude les asservit. Fuyez ces commerces stériles, d'où l'instruction et la confiance sont bannies : le cœur s'y dessèche et s'y gâte; l'imagination y périt, etc.

Conservez toujours néanmoins avec tout

le monde la douceur de vos sentiments. Fai tes-vous une étude de la patience, et sachez céder par raison, comme on cède aux enfants qui n'en sont pas capables ', et ne peuvent vous offenser. Abandonnez surtout aux hommes vains cet empire extérieur et ridicule qu'ils affectent : il n'y a de supériorité réelle que celle de la vertu et du génie.

Voyez des mêmes yeux, s'il est possible, l'injustice de vos amis ; soit qu'ils se familiarisent par une longue habitude avec vos avantages, soit que par une secrète jalousie ils cessent de les reconnaître, ils ne peuvent vous les faire perdre. Soyez donc froid làdessus : un favori admis à la familiarité de son maître, un domestique, aiment mieux dans la suite se faire chasser que de vivre dans la modestie de leur condition. C'est ainsi que sont faits les hommes; vos amis croiront s'être acquis par la connaissance de vos défauts une sorte de supériorité sur vous : les hommes se croient supérieurs aux défauts qu'ils peuvent sentir ; c'est ce qui fait qu'on juge dans le monde si sévèrement des ac-

' Cette tournnre est négligée. S.

#### A UN JEUNE HOMME.

tions, des discours, et des écrits d'autrui. Mais pardonnez-leur jusqu'à cette connaissance de vos défauts, et les avantages frivolès qu'ils essaieront d'en tirer : ne leur demandez pas la même perfection qu'ils semblent exiger de vous. Il y a des hommes qui ont de l'esprit et un bon cœur, mais remplis de délicatesses fatigantes; ils sont pointilleux, difficiles, attentifs, défiants, jaloux; ils se fâchent de peu de chose, et auraient honte de revenir les premiers : tout ce qu'ils mettent dans la société, ils craignent qu'on ne pense qu'ils le doivent. N'ayez pas la faiblesse de renoncer à leur amitié par vanité ou par impatience, lorsqu'elle peut encore vous être utile ou agréable ; et enfin , quand vous voudrez rompre, faites qu'ils croient eux-mêmes vous avoir quitté.

Au reste, s'ils sont dans le secret de vos affaires ou de vos faiblesses, n'en ayez jamais de regret. Ce que l'on ne confie que par vanité et sans dessein, donne un cruel repentir; mais lorsqu'on ne s'est mis entre les mains de son ami que pour s'enhardir dans ses idées, pour les corriger, pour tirer du 270° RÉFLÉXIONS Chitiques-

On petit se collivancie delle dat je die an lisant le poètie du Wallde Gries; où Moulière n'est que poète : on n'est pas toujours satisfait. En pensant bien, it parte souvent mal, dit l'invere archeveque de Cambrel ; il se sent des phrases les plus forcées et les moint matarellas, Téremos dit en quatre mots, avec la plus dégente simplicité, sfr que betuires une dit approchent du gaines tias. I sime lien moust supprochent du gaines tias. I sime lien moust supprochent du gaines etter, sfift on lien moust supprochent du gaines

Le jugement de Fenelon suit Molière nous semble trop intéressant pour que nous puissions nous dispenser de le citer en entier : inter au

g Il faut avoner que Molière est un grand posté comique. Je ne crains pas de dire qu'il a enfoncé plus avant que Térence dans certains caractères; il a cmbrasse nne plus grande variété de sojets; il a peint par des traits forts tout ce que nous voyons de déréglé et de ridicule. Térence se borne à représenter des vieillards avares et onabrageux, des jeunes honmes prodignes et étourdis, des courtisanes avides et impudentes, des parasites bas et flatteurs, des esclaves imposteurs et scélérats. Ces caractères méritalient sans

### A UN JEUNE ROMME. 253

pas, de leur aveu, pires. Que cela vous enspêche seulement de vous reposer sur vousmême; on ne peut conserver aucun avantage que par les efforts qui l'acquièrent.

### IX.

### Aimer les passions nobles.

Si vous avez quelque passion qui élève vos sentiments, qui vous rende plus généreux, • plus compatissant, plus humain, qu'elle vous soit chère.

Par une raison fort semblable, lorsque vous aurez attaché à votre service des hommes qui sauront vous plaire, passez-leur beaucoup de défauts. Vous serez peutêtre plus mal servi, mais vous serez meilleur maître : il faut laisser aux hommes de basse extraction la crainte de faire vivre d'autres hommes qui ne gagnent pas assez laborieusement leur salaire. Heureux qui leur peut adoucir les peines de leur condition !

En toute occasion, quand vous vous sentires porté vers quelque bien, lorsque votre

I.

d fait done sorth de and tol somet beau naturel vous sollicitera pour les misé-rables, hâtez-vous de vous satisfaire. Crairables, hâtez-vous de vous satisfaire. Grai-gnez que le temps, le conseil, n'emportent ces bons sentimente, et n'exposez pas votre cœur à perdre un si cher avantage. Mon bon intration de le molos ou des homeurs ; ami, il ne tent pas à vous de devenir riche, d'obtenir des emplois ou des homeurs ; mais rien ne vous peut empêcher d'êre bon, généreux et sage. Préférez la vertu à tout : vous n'y aurez jamais de regret. Il tout : vous n'y aurez jamais de regret. Il peut arriver que les hommes qui sont en-pitient de les nommes qui sont en-iter de les nommes qui sont en-pitient de les nommes qui sont en-pitient de les nommes qui sont en-gine leur injustice. Des gens méprisables usupent la reputation due au mérite, fi jouissent insolemment de son partage. : c'est un mai ; mais il n'est pas tel que le monde se le figure ; la vertu vaut mieux que la se le figure : la vertu vaut mieux que la glorre. anon mengezie i e 🗙 anon e avyolquue to a second of the second of the our or definit

Quand il faut sortir de sa sphèremour

Mon très-cher ami, sentez-vons'votre "keprit pressé et à l'étroit dans totre état?" c'ét we preuve que vous étes né pour uné indi-

### A UN JEUNE HOMME.

leure fortune ; il faut donc sortir de vos voies, et marcher dans un champ moins imite.

Ne vous amusez pas à vous plaindre, rien n est moms utile ; mais fixez d abord vos regards autour de vous : on a quelquefois dans sa main des ressources que l'on ignore. Si vous n'en decouvrez aucime, au lieu de vous morfondre tristement dans cette vue, osez prendre un plus grand essor : un tour d'imagination un peu hardi nous ouvre souvent des chemins pleins de lumière. Ouiconque connaît la portee de l'esprit humain tente quelquelois des moyens qui paraissent imbraticables aux autres hommes. C est avoir l'esprit chimerique que de negliger les facilites ordinaires pour suivre des hasards et des apparences; mais lorsqu'on sait bien allier les grands et les petits moyens et les employer de concert, je crois qu'on aurait tort de craindre non-seulement l'opinion du monde, qui rejette toute sorte de hardiesse dans les malheureux, mais même les contradictions, de la fortune, ..... A 1993 14 1

| Laissez craire à ceux qui le veulent croire,

### A UN **JERIERIN COM**MILE

-866

seleienskinnen sichiseldarderinnen an kolipisahur dareikulanan sichiseldarderin an ale ale ale sahur dareikulan testifreselesupaisesi itsette spattsette qu'illura festagloifequpaisesi itsette -feri and hert och palitique fanglati itsette up obisainte qu'il issa and traget televiselegorates -itsegoislikte scaintelesere istette itse des portes ale ale foitiene qu'ille seal qu'in essand and in ale seal pourront pas exprimer, et on le verra-palir à table sans cause apparente, dès qu'un mot jete an hasard fui rapprochera cette

Du faux Jugement que l'on porte des but states que l'angli de la consectave que un autre rougi d'augere son esclave que els vertus, et « donne publiquement pour que maines estantes de consectaves de la consectave de la consecta

-itela mine injustementes seq siel ou ol qu'i Neus dieneutons flétnit atoguids agaos oprippora gener dequéque pous conyonquietre à ceur du monde; nous ne mesurons pas nos fautes par la verifica que lo principon.

### A UN HUUNER GOMME. 0257

«Qu'un diamened séddissidine climate unitedipiinter petrikaliandannessifir és diarcib abdaite, , apatipétok qu'illane fata gloike apasieni itaqte feritand he troch pelikienséhobjaji ibn vait spaisaimé qui iça a maburequyet interdependient -itargoial létrie ça tit décourre in verieve de pendient itargoial létrie ça tit décourre inversive de pendient itaniante lorsgalalle section interprise de la tital section sections de section interprise de la tital isosofignes unif, up défait de sactor fusions se pourront pas exprimer, et on le verra pélir à table sans cause apparente, dès qu'un mot jeté au hasard lui rapprochera cette idée

Du faux Jugement que l'on porte 326 Un autre rougi (Liguer son esclave qui a des vertus, et se donne publiquement pour nor (Vottes un generale entre entre entre entre entre eservites un filter entre entre entre entre entre entre entre estation entre entre entre entre entre entre estation entre entre

Je ne fais pas ceineffetaini pothrenebusonger sie yen bes)//caroloruroin sed trop of Thpodence Jerparte potr ver ansensities sed sege her an on on on on on on on on si ceite tournure peut etre emnomite formut suppetting chitestes ist con

22.

### IN RONSEALS ( PH )

258c

entlélicatesqui s'exagèrent leurspranges fain, blegues : et ne pervent souffeit, le soprietjon, publique de laurs sautes a nom addat anté h

Alexandro no voulait plus virue après avoir , tué Clitus ; sa grande ame était consternées d'un emportement si funeste. Je le loue d'être devenu par là plus tempérant ; mais s'il eût perdu le courage d'achever ses vastes desseins, et qu'il n'eût pu sortir de cet horrible abattement où d'abord il était plongé, le ressentiment de sa faute l'eût poussé trop loin.

Mon ami, n'oubliez jamais que rien ne nous peut garantir de commettre beaucoup de fautes. Sachez que le même génie qui fait la verta, produit quelquefois de grands vices. La valeur et la présomption, la justice et la dureté, la sagesse et la volupté, se sont mille fois confondues, succédées ou alliées. Les extrémités se rencontrent et se réunissent en nous. Ne nous laissons donc pas abattre. Consolons-nous de nos défauts, puisqu'ils nous laissent toutes nos vertus; que le sentiment de nos faiblesses ne nous fasse pas perdre celui de nos forces : il est

### A UN JEENE HOMME.

200

de Fessettee (hen lesset been au compari bile) cteat 24 (1938) ses iller parts ? Avanti de rought d'être faible, mon très-thèr uni pinous ben riens moins déraischaitles de rought d'être hen wester to to onto pinarg as south') ont

d an engostement st funcsion to be lone d'écrectors en par la plos temperant mans s'il admente be consigned actions ses vastes less, post real <u>ment presents</u> de cet horrabor attendet en charectat can plonge, be resentanert de so tanto d'e or poussie cop 's m

More on a norther part of the contract provide thomas demonstration and adam of a man data sugar dans b and the second interpret a styre of particular and congove digitized is seen as a highly mille in some at as a second of all in 1. . .... and many of a second second 64 1.11 11. 1 . .... 1 10 ربين وروار والارار

# RÉFLEXIONS

CRITIQUES

SUR QUELQUES PÒÈTES

i

### LA FONTAINE

LORSQU'ON a entendu parler de La Fontaine, et qu'on vient à lire ses ouvrages, on est étonné d'y trouver, je ne dis pas plus de génie, mais plus même de ce qu'on appelle de l'esprit, qu'on n'en trouve dans le monde le plus cultivé On remarque avec la même surprise la profonde intelligence qu'il fait paraître de son art; et on admire qu'un turel.

Il serait superflu de s'arrêter à louer l'haimonie variée et légère de ses vers ; la grâcc. le tour, l'élégance. les charmes naïfs de sou

# RÉFLEXIONS

### CRITIQUES

SUR QUELQUES POÈTES.

### I.

### LA FONTAINE.

LORSQU'ON a entendu parler de La Fontaine, et qu'on vient à lire ses ouvrages, on est étonné d'y trouver, je ne dis pas plus de génie, mais plus même de ce qu'on appelle de l'esprit, qu'on n'en trouve dans le monde le plus cultivé. On remarque avec la même surprise la profonde intelligence qu'il fait paraître de son art; et on admire qu'un esprit si fin ait été en même temps si naturel.

Il serait superflu de s'arrêter à louer l'harmonie variée et légère de ses vers ; la grâce, le tour, l'élégance, les charmes naïfs de son

# RÉFLEXIONS CRITIQUES

style et de son badinage. Je remarquerai seulement que le bon sens et la simplicité sont les caractères dominants de ses écrits. Il est bon d'opposer un tel exemple à ceux qui cherchent la grace et le brillant hors de la raison et de la nature. La simplicité de La Fontaine donne de la grâce à son bon sens, et son bon sens rend sa simplicité piquante : de soute que le brillant de ses ouvrages naît peut-être essentiellement de 10 49 ces deux sources réunies. Kien 'n'empêche end a call of him hi i moins de le croire; car pourquoi le bor sens, qui est un don de la nature, n'en aurait-il pas l'agrément? La raison ne déplait dans la plupart des hommes, que parce qu'elle leur est étrangère. Un bon sens na turel est presque inseparable d'une grand simplicité ; et une simplicité éclairée est u charme que rien n'égale.

Je ne donne pas ces louanges aux graces d'un homme si sage, pour dissimiler, ses défauts. Je crois qu'on peut trouver dans ses corits plus de style que d'invention, et plus de négligence que d'exactitude. Le neud et le fond de ses contes ont peu, d'intérêt, se

# CHIQUELQUES POETES. 20

2003 alson et son batter et son batter et son als en son als en son baster et son als en son baster et son alson et son et

ab inside the set of the instance of the set of the set

Cela met, je crois, dans son jour, ce que je viens de toucher en partant de La Fontaue. Sti n'est par ordinaire de trouvér de l'agrément partin ceux qui se piquent cetre 276 REFLEXIONS ChitiQues-

On petit se contraincie there dat je die en lisant le poèthe du Wall de Gries ; où Moulière n'est que poète : on n'est pas toujours satisfait. En pensant bien, îl parte souvent mal, dir, illustre archeveque de Cambril il se sent des plinases, les plus forces et les moins metarellas, Térence (dit, en quatre, mots, avec la plus élégente simplicité, suffique veruire me dit qu'area une multimée de métaphores qu'area une multimée

Le jugement de Fenëlon sur Molière nous semble trop intéressant pour que nous puissions nous dispenser de le citer en entier : 2000 ch un

g Il faut avoner que Molière est un grand poeté comique. Je ne crains pas de dire qu'il à enfoncé plus avant que Térence dans certains caractères; il a embrasse nne plus grande variété de sujets; il a point par des traits forts tout co que nous voyons de déréglé et de ridicule. Térencé se borne à représenter des vieillards avarés et ombrageux, des jeunes hommes prodignes et écourdis, des courtisanes avides et impudentes, des parasites bas et flatteurs, des esclaves imposteurs et scélérats. Ces caractères méritaient sans

# SUB QHEHRUES PSETES 271

. Copendant, l'apinion commune est qu'aucun Mos. auteurs de noire théâtre n'a porte

emonol er benn no goog oup in moi dinighter traitis suivant les meurs des Grees et des Romains. De plus, nous pavons que six pièces de ce grand auteur. Mais chin Molière d' ouvert un chemin tout douveth! Electre une sois je le follows grand e "mais he pais apaparation pièces de ce grand auteur. Mais chin Molière de sois ouvert un chemin tout douveth! Electre une sois je le follows grand e "mais he pais apaparation toute Molified and solvething and a some

""Pailleurs il a outre souvent les caractères : il a youlu, par cette liberte, plaire au parterre, frapper les spectateurs les moins délicais, et rendre le ridicule plus sensible. Mais quoiqu'on doive marquer, chaque passion dans son plus

### 206 REFERIONSCORLOGALES

de Beur verstitention yet anim glarsle veltiké de' leurs itthigens ' ant control in and suff "SP3'ch est donc l'onité à reprochen qualque d'auth Boliteids' contrass à ace dat item tithigens de genies G'est as contraine d'avoil- eu plus de génies G'est as contraine d'avoil- eu plus de génies gries d'est as contraine d'avoil- eu plus de génies gries d'est as contraine d'avoil- eu plus de génies at a critigue de verte que d'attention et ille délicates plus de solidité et de sel dans la critigue que de finesse ou de gaîté, et plus d'agrément que de grâce : on l'attaque encore sur quelques uns de ses jugements qui semblent injustes ; et je ne prétends pas qu'il fût infaillible. oldeundargen une nu tierne an artigue/

Monere nic paran un peu reprintanten d'avon pris des supers. La Bruyere

"" In the second of the second

S UM QUITE OU BS PRODUTES A 2000

chéiliant a la situit a la situit de la situ

fort degré et par les traits les plus vits pour en al 3b marihad al 3jimi fi finains, sad gont admos micux montrer l'exces et la gillioright, ogn na pas besoin de forcer la nature et d'abandonner le vraisentablebles's hierait, fundinibil'sseemphetde Plante-gendingei indrawatuid volg simuqassoutielas. colle min any in a wire a wire a wire to ut fou neus and istributient alle supplication and the state lans la un des promiers, car le naturel n'est the merie que que que avanta este borh et arinh ter mars Moadand aptic the horiginal horizon in the second second and the second second second second second second second protonutry coming its est standy an international pentr, trestsued neuros a le minelle suedos Bernat 168 Histoniti Dappartinan 200 20 WI Caracteriti analah poin amai dite le manuen ;"anony slottomie;" attaque qu'une vertu chasime ei qu'uns hangai crisic detestable mais sans entrer dans eite Benest nessen esemi autoritation autoritation longue distribute autoritation autoritation Cest un amant, un sin un pere veritation untres legistations et autoritation autoritation

Bst-equilai equiques Mauredargunta anten durgaru le plus naturel? En ce cas sul'expression serait loinudo sendro toute la pénsées Baru united

IN OBRAND BROKIN BO FENCIN, YIE, BUSAR ( BLINK, SAR ( BLINK, SAR ) SAR ( BOILD BO )

### 958 REFERRIONS' RATTO THE

aning Melides densitium and russ within ave and a nut triterum mon the went and un seriersenteines pliesele ist petitioniein AND THE PROPERTY OF THE PARTY OF THE PARTY taquence estimate tresserver differe established avantage que ses dialogues jamais ne lang Eliteente ane (35 e else vinette degitation New good Rather of the set taken of the set Separation of the student single student the states faun eise sont attiches urpund erne manneb HICINE THISUBICENTS IES Passibis dus terminer Sans parler de la supériorité du genre su-28M de 20 siècle nour en observis le droit de la ramener au sien, force souvent de faire servia sinoizes igne b 19 coursellion ou nai erei son travall au soutien de la troupe dont il était, fe diresteur, v ne fat pas thujours le maitre de choin Tis Luger of set Comedies, bieder son moins purs que lui gner l'exécution. S.

· On ne peut pas dire que La Bruyère fut aniile au unante gente que la Bruyère fut anime au unante gente que de Moliteie. Va divende pues disait autrembri dans la première canso sopre de supetionité que se constructe de la consuscense les fonnes que de faire qu'ile de varasterise les fontes que de faire qu'ile de varasterise cutimité entre phruée qui cait die hours une concede compactificate au population une concede compactificate no de la construction une contracted compactificate no de la construction une entre de compactificate no de la construction une contracted compactificate no de la construction une service de la compactificate no de la construction de la construction on de la construction de la co

#### 

anner, Molière dans l'humeur et les bizerren rien sleen genes dis communities to the aver un agrément inexplicable les petits miels Bansage 2001 gue 1 threas eloiter parties etnure mejestes tousbeauer Malier straight avantage que ses dialogues jamais ne lang gtirsept : use forte ets continuelle initation dan meurs prisigang manoindrendiscours Ceperdant, mà donsidérer, simplementa ces dents an ten sa henry ne anne the coseis and Sans parler de la supériorité du genre su-Bine and and and an and an and a side of the second tanie de la conserve Pretes usini estimating, mains corrects at moins purs que lui. gner l'exécution. S

<sup>1</sup> On ne peut pas dire que La Bruyere fui auhesta de sansateria sa su assanta de su assanta me antiente genie genie fui highine attantante de continue attanta la peut de arbiter a value antine de sub antiente attanta la peutiere de that moupounde auf antiente ab apares se assessante verte peutiere a sub antiente a peutiere attanta de subpounde auf antiente ab apares se assessante verte de de sub antiente a sub peutiere attanta de subpounde a sub assessante sent estimate attanta a sub antiente a subsolitation and an a suppoptiere sub train vertante attanta support attanta de subte di un gout généralement a sub a sub gout og autor ce durante source a sub antiente attanta de subcedurate attanta de sub antiente attanta de subcedurate attanta de sub antiente attanta de subsub antiente attanta de sub antiente attanta de subte de la sub attanta de sub a sub a sub a sub attanta de subcedurate attanta de sub attanta de sub attanta de subsub attanta de sub attanta de sub attanta de subsub attanta de sub attanta de sub attanta de subsub attanta de sub attanta de sub attanta de subsub attanta de sub attanta de sub attanta de subsub attanta de sub attanta de sub attanta de subsub attanta de sub attanta de sub attanta de subsub attanta de sub attanta de sub attanta de subsub attanta de sub attanta de sub attanta de subsub attanta de sub attanta de sub attanta de subsub attanta de sub attanta de sub attanta de subsub attanta de sub attanta de sub attanta de subsub attanta de sub attanta de sub attanta de subsub attanta de sub attanta de sub attanta de sub attanta de subsub attanta de sub att

23.

276 REFLEXIONS CRITIQUES-

On petit se contrainere utere dat je tier de lisant le poètre du Waldel Griter; ote Meulière n'est que poète : on n'est pas toujours satisfait. En pensadibiett, si parte souvent mal, "flit l'illustre archeveque de Cambril : il se sent des phrases les plus forces et les moins masurellas Terence dit en guates mots, avec la plus diegente simplicité soff, due vetures me dit qu'avec une multipale de métaphores vil approchent du galinestias. L'aine bien meut se prose que ven tins en des photos de contraines en de contrainer tins fils configura a bebunder au de contrainer version fils configura a bebunder a contrainer au de contrainer version fils configura a bebunder a contrainer au de contrainer version fils configura a bebunder a contrainer au de contrainer version fils configura a bebunder a contrainer au de contrainer version fils configura a bebunder a contrainer a con

semble trop interessant pour que nous puissions nons dispenser de renellon suit Molière hous semble trop interessant pour que nous puissions nons dispenser de le citer en entier : tou auou

all fait avouer que Molière est un grand poeté comique. Je ne crains pas de dire qu'il à enfincé plus avant que l'érence dans certains caracteres, il a embrasse pne plus grande variété de sujets; il a point par des traits forts tout ce que notes voyons de dérèglé et de ridienle. Térenice se borne à représenter des vieillards avarés et onabrageux, des jeunes hommes prodignes et étourt dis, des courtisanes avides et impudentes l'étés parasites bas et flatteurs, des ceclaves infitiesteurs et scélérats. Ces caractères méritalient sans

# SUB QHELQUES PSETES ... 271

. Copendant, l'opinion commune est qu'aycunter autente de notre thégite p'aporté

eine un chemin solt douveth! Ebeote un von je followe grand auteur. Mais entin Moliere wi ouver un chemin solt douveth! Ebeote un vois je followe grand auteur. Mais entin Moliere wi ouver un chemin solt douveth! Ebeote une vois je followe grand et un solt douveth! Ebeote un vois je followe grand et un solt douveth! Ebeote un vois je followe grand et un solt douveth! Ebeote un vois je followe grand et un solt douveth! Ebeote un vois je followe grand et un solt douveth!

Whit perisant bient: il path souvest. and infl. se were des phraseales plue, fingers, et det influent naturalles. Térence dit en grunt o mots, avec la plus élégante simplicité, ce que celui-ei ne dit qu'avec une multitude de métaphores dil appròcheat du galimatias. J'aime bien mieux sa prose que, sen reis , etc. Par exemple, T'Allaré est moiss mal écrit que les pièces qui sont en vers. Il est vers que la versification trancaise l'a géné ; il est vers dans le Amphituryon, où il a pris la libétie de faire des vers irrégaliers. Mais, en général, il mo purales pour exprimer toutes les passions.

""D'ailleurs il a outre souvent les caractères : il " gulu , par cette liberte, plaire au parterre , frapper les spectateurs les moins delicats", et rendre le ridicule plus sensible. Mais quoiqu'on daire , marquer, chaque passion dans son plus terite de la constantional and the series and the series and the second se

fort degré et par les traits les plus vifs pour en il de Standbad al stant li farstin scharth datas mieux montrer rexces et la dislomation of a pas besoin de forcer la nature et d'abandonner le vraisemphibiles : Aigni, sandlgibil asemple de Plante, obtanni listan stall est simpissontichs, contle Montrer, of the stall est simpissontich a traisitore attain of a source of the stall pour of the traisitore attain of the stall of the stall pour of the stall traisitore attain of the stall of the stall pour of the stall traisitore attain of the stall of the stall pour of th

online muttes infine to the Wolig trie anne begingenne on the particulation of the particulat

«Enfin, je ne fusioanden ne da komiro favie N. Daspréeus, que Mollière o qui, Rein taves cont de force istido, benuté Mangarys, dan kaya, S USH QUIET & DU BSI PROBATIES A 250%

què illaget a less italiferstra par des moil des moil des moil des moils des moi des moils des

fort degré et par les traits les plus vits pour en al 36 spanibad al 31 juni li finação act gont adreso micux montrer l'exces et la Gibiotinie, von a pas besoin de forcer la nature et d'abandonne le vraisenthibiles's higned, foundigibil'assempleOde PlautesgehtnesiMiseraustuid velg himagescenticlas, contile methoden pipes to wate aqual n'est point fou neur as is is in a sur a uchardenerse in the set of the second states and the second secon un des premiers, car le naturel n'est un merteil ગુલ્લાય છે. જેવા છે. જેવા મુખ્યત્વે સાહે છે. જેવા જેવા છે. જેવા જેવા છે. જેવા જેવા છે. જેવા જેવા છે. જેવા જેવા છે. જેવા જેવા છે. જેવા છે જેવા છે. જ protonutry comine its est stan brati in he habing pethy, Vestellaren un ar in the state and the state of th chige ber est este e generation and the test est and the set and 168 Histonis Dathartin and an thingar stream sansay poin ansi aire lo manuen jura payatomie j attaque qu'une veria char, nue el qu'une henon Juso endo revuro ence encit oldatestopo oierro Con est pas un portrait, une image semblable, est o norali en presentatione de l'information ourgand C est un amant, un fils, un père veritable. -un onnourg scupatin 1 no austalitates estum

"Est-equiliteq que Mauredargues a antendurper le plus naturel? En ce cas sul expression serait loin do nendro toute la pénsée Burgen d'utilit.

# 274 REFEEXTONS"ER1+40045"

al aq apagad et a vars de la parte de antitaviou v1, sente ar avais de la constant de la constant senten de la constant de la constant de la constant la constant de la constant axpir. de la poésie, de la parter, des Conseilla loraque j'este envie, de la constant de la constant qu'en les constant de la constant de la constant qu'en les constant de la constant de la constant le plus d'alimitation , "pour repondre d'une

SURIQUELQUESOPSTES

critique que j'en avais faite. Engagé par là à relire ses meilleunes tragédies , j'y trouvai

dures, inflexibles, devait produire bien moins d'effet que Racine sur l'ame d'un homme tel que Vauvenargues oqui, naturellement doux et billide d'ulle bettaihe elegance de mieurs, 'ce que Id murale a de phis austères D'ailleurs , a cered presence pour Racind se jolignait encord, pour Younonarguas, 14, santiment, de l'injustice [qu'an faisait à ce grand poète, que généralement on plaçait encore au-dessous de Corneille. Vauvemargines et. Voltare sont, les promiers gui lui signt assigne son, veritable, range frees admira; teurs les plus vifs, et. jes , plus sincères sont de Lecole de Noltaire, qui ainsi defendait Corneille contre Vauvenargues, et Racine contre les partia saus exclusife de Corneille. C'est surtone à com, bathre ces derniers, que s'attache | Vauyenargues dans son parallèle de Corneille et de Racine , se ani fait any il, a, dù , nécessairement, felever dawaginge les beautes alors moins senties du dernier delges poètes, et les défauts moins avoués de l'autre, Si Kon trouve, dit-il à la fin de cet article, en parlant des jugements qu'il a portes sur la plupart de nos grands écrivains, si l'on trouge que je, relège desantage les défauts des

### 

h anait ine pa m' Das arrêté en lisant autrefois Comeile freidi ou prévenu par ses défauts, et né, selon toute te de 07.01 Tinnie me i Oetar fit "liste are the an attention of the anti- on the the start of the series of the ser mais ayant relu l'un et l'autre avec quelque innig Res chings id a cente à she addated inguality que inferadavi <u>cet ég</u>s

gloire et l'attachement de Fullige arsihestherestdesCempillerdia Araphani and quantum and a property Bariyeslessinspinent none log adite li l narlens no toununi trepretie dan destination to the set of the set aufilapperlentinertett Combile e, speakeedqabaikag and , shipates RHAN OB & MAYAMAA CONTAIN 689 dian topation of an index ce prince l'aime. Roxane répond à cause que les uns s es autres a gu mpur és qui sent trop commer.

۸.

SUR, QUEHQUES POÈTIS A 1 2836

compter de sa vice mente soit file pausis à son 49 maître Si sile , sût dis fontme Countlie : 1000

Neron; car le destin, que d'ans tes fersje brate; Mers na prisonseres, et hou pas tob testave ? "" ou pou Es tu ne presents pas qu'il maistie le cœur, ou pou Lugn àte sentes houverses et theremes reises of

alors je ne doute plas que bien lies gens d'ells ob sene implatidi à ces paroles ; de les estation trousées fort élevées. unit ouel aut ob teob

Corneille est 'tombe trop souvent' dans ce / defaute de prendre l'estentation pour la haure teur, et la déclamation pour l'éloquence péro ceun qui se sont apereus qu'il etait peu mauos turel a beaucoup d'égards (jont dit offar le ... justifier goo'l sletnit attache to geindre tes op hommes tels qu'ils devaient être. Il est done "" vrai du moins qu'il ne les a pas peints itels a qu'ils étaient. C'est un grand aveu que cela!!!! Corneille a cru donner sans doute à ses héros un caractère supérieur à celui de la nature. Les peintres n'ont pas eu la même présomption? Lorse u'ils ont voulu peindre les anges, ils daupris les traits de l'enfance; 'ils ont " rendu eet hommage à'la nature leur riche "" modèles C'était néanmoins un beau champ "

#### 

paunless imagination parts costan ils stainnt persuedat and l'imerination, desthorports , d'aillaurs pieldepeste an shimares a ne. Baunait dennesidesta sister assisteria aleghiaserab SizCommillemit fait attentioningentousplat ioursleadeling abients prointer symptotes decorrange de la company de laientsacolonsilodirebesilidmmet kilenn ichim. andieu delfazioerile unsejdéris sun les homman no MuiddèrzebredenCarpelllanelmo suppend point : le honi gontplesi que un santinget telle et fidele.de la belle nature. et n'appartient qu'à ceuxquisont l'esprit natenel Gorneille, né daheun siele plein d'affectation , ne pou-Kaisanowalay Baitapeten Aussi La viril fait paraître non-seulement dans wes journans, qu'il a pris chez les Éspagnois et les Lalins, auteurs plains d'enflure dent il a préféré la force gigantesque à la simplicité plus noble et plus touchante des poètes grecs.

...Den là gearmantichiare, affectera arabina peptigenaen basses a san ar basses an arabina man a basa an arabina a

SUR OUELOUES POE et voyons Mais écoutons Corneille même de 'quelle manière 'il' caractérise sbinnages. C'est le comte qui parle dans le Cittling ាំព ភេណិ p aliende an oran story 9. 11001.11 Les exemples vivants sont d'un autre pouvoir ; ..... f. Un prince dans un livre apprend mal son devoir Et, qu'a fait, après tout, ce grand nombre d'années, Ir "Que'ne puisse egalet die de' mes journiers? -hinfirmous füten vaillanti ja le sais nujourd'htsi (\*) /// -.... Et.ce bras du roysume est le plus ferme aphying / Grenade et l'Aragon tremblent quand ce fer brille, Mon nom sert de rempart à toute la Castille; "Sans mbi vous passeriez bientôt sous d'autres lois, .... Btivots auriez Mentőt vastennemija pour reis (1197.) Chaque jour, chaque instant, pour webeoser magieire, Met lauriers sur lauriers, victoire sur victoire ! Le prince, à mes côtés ferait, dans les combats , L'essai de son courage à L'embre de mon bras ol/ Il approndrait à vainage en me regardant fairé . Etta .... LE CID, Acte I, Scène VI.

"" Il n°y a 'peut-être' personne 'attjourd'hui 'qu' ne sente la ridicule ostentation' de 'ces 'paroles',' et je' crois qu'elles ont été 'citées long-témps avant moi. Il faut les parlonnet 'au temps où 'Corneille a écrit, ét aux mauvais exemples qui l'environnaicht. Mais voici

# BEFLEXIONS CHITIQUES

Ainsi cette sultane ne s'amuse point à dire : « Je suis d'un caractère, fien et viqe lent. J'aime avec jalousie et avec fureur, « lent. J'aime avec jalousie et avec fureur, « Je ferai mourir Bajazet s'il me trahit, » Le poète tait ces détails qu'on pénètre assez d'un coup d'tell, et Ttorane se troitve caracterisée avec plus de force. Volta ja manière de peindre de Ragine : il est rare, qu'il s'en écarte ; et g'en rapponterais deugrands exemples ("si' ses douvrages teatient athens courses autor production and and a set rare, qu'il

Monte andre inder inder andre in den de de liefer not est vier part andre inder andre un peugepar exemple, haugen liefer inder andre du change and in the second in the second and the second and the change and the second and the

Net laurers in corners, withing survicioire!

elstinor of utEt, sil fast que je meute; of Moarobs, moi, cher Osmin, comme un visir, el toi, Comme le favoré d'un honsise rel'que moi :: 11 BAIAZET, Acte IV, Schne FIT.

and A is off off

in Ges, paroles, ne sont pout-étre pas d'un grand homme ; mais je les cite, parce qu'elles somhlent imitées du style de Corpeille foiget là, 66.006, j'annelle 11 en gualque equis-panler pour se faire connaîmen et dire de grandes choes, sans les inspirers 1 un solquexe ses

SUR OUELOUES PO Mais écourons Corneille même, et voyons de 'quelle manière 'il' caractérise shininges. C'est le comte qui parle dans le and strate a station of rituni) 10625-91 la table an archited and Ð Les exemples vivants sont d'un fuire pouvoir ; .... ]. I "Due ne puisse egatet die de mes fouriles ? Anfirmous fûtes willing; je le snis aufourd'hts ; (1) -LILEt ce bras da royaume est le plus ferme appuir 1979 Grenade et l'Aragon tremblent quand ce fer brille; Mon nom sert de rempart à toute la Castille ; "Sans mbi vous passeriez bientot sous d'autres lois , 1) Btivous auriez Montot toffenhenis pour reis (197.) Chaque jour, chaque instant, pour unhauster marieire. Met lapriers sur lauriers, victoire sur victoire ! Le prince, à mes côtés ferait, dans les combats , L'essai de son courage à l'embre de mon bras of/ Il approndrait à vainage en me regardant faire. Etta ... LE CID, Acte I, Scène VI.

"" Il n<sup>2</sup>/ a 'peut-être 'personne älljourd hui qur' ile sente la ridicule ostentation' de 'des paroles', et je crois qu'elles ont été 'citées long-femps avant moi. Il faut les parlonnel äll'témps d'i Corneille a écrit, et aux induvais exemples qui l'environnaicht. Mais voici Il me paraît, dit encore Fénélon ', au'ou a domaid signad estimation any formation and show with ob Modificageigengières et pon par les active on t et la mader to simulis the presulatione tone leutepeneri addenso of the initial abla della ses Incents. Parte Course Barry B. gon & Minne Minne Tite-Live ; dans Plutariule ; dans Ciceron; dans : susans sus et, reso, it hib eib ist et et entites surpartie la captive, an tout tout to mains comme te quoique la captive, an tout to the tout tout to the tout to the t des hoursesthands is sale us adare so child unto . , siliety sheplement di unitari te deche di anti a deche d'ans Souviens-toi seulement que je suis Cornelie ..... Cette allering and granden que nous leur prétons, m'a toujours para le principal usEndans un autre endrait où la même Gor-"nálie parle de César, qui punit les meyr-

() Que je ne devrais rien à ce qu'il fait for the sing th

+

, oriudhurate iversbeutanu loed aniconen at neen, idn ce tant fait al sen unter cessen other internivoltes, , intitadence os acomra slues auon aut eritor idn. Date cet centroit meiure, a taite intusion. We farue suist uarbuov ne (, ise if up inioq us up sorte Cornecies, ereuxe, da the pinioq us up sorte a Cornecies, ereuxe, da the pinioq us up sorte a Cornecies.

Il me paraît, dit encore Fénélon<sup>1</sup>, qu'on a donud jeuñent atum flamaina un dissours trop<sup>5</sup> fistant 251 API <sup>15</sup> Jen<sup>5</sup> Men circu asipoint de proportion<sup>1</sup> ellité<sup>m</sup> l'émpitaise du ce taifuelle unges remmon es je segandod orban es d'unet August parte dans a trapedie de Cuna, dissi parte dans a trapedie de Cuna, dissi parte dans a trapedie de Cuna, dissi parte dans de trapedie de Cuna, d'august a simplicité segal agust bei de sin tone leudépeint edinso equit, bei dissi sin racut se Tource on entre dans conservent de sin Suitante suite es dans de trapedie es de sin suitante suite es dans de sin esterne Trite-Live, dans Plutarque dans de sin esterne Trite-Live, dans Plutarque dans de sin program se entre des hommes hautens sa dans deur sis en dans des hommes hautens sa dans deur sis en dans leurs fithere de sin for de se dans leurs de trapes de leure program de se dans leurs de trapes de leure programes de se dans leurs de trapes de leure programes de se dans leurs de trapes de leure parales en encore

Ceite<sup>2</sup> affectation<sup>Pomp</sup> <sup>Pomp</sup> <sup>Po</sup>

<sup>1</sup> OEuvres choises de Fénélon, Lettre sur Pé-Loguege de Louis and Louis and Construction of the Construction Parise ne de construction à construction de la construcparise ne de construction à construction de la construcparise de la construction de la construction de la construcca de la construction de la con

#### 28289 RÉTLEXUENSI ONITIOUESJ

estron promessieht den amposen it lespisitique . main : milingist number hauten fause, et nontrefaite augulun discours fastneur au emplatrefaite augulun discours fastneur au emplantique.

It est aise d'aillettes aux mobilités poetes, de mestra daus la bause de leurs personels nages des parales bitrand Conqui est difficient c'est de leur faire tenir ce langage hausainen avec sécité at à propos. Oristait le talènt add mirable de Raçine, et celuiqu'on e le moini d' remarqué da Raçine, et celuiqu'on e le moini d' remarqué da Raçine, et celuiqu'on e le moini d' remarqué da Raçine, et celuiqu'on e le moini d' remarqué da Raçine, et celuiqu'on e le moini d' remarqué da Raçine, et celuiqu'on e le moini d' remarqué da Raçine, et celuiqu'on e le moini d' remarqué da Raçine, et celuiqu'on e le moini d' remarqué da Raçine, et celuiqu'on e le moini d' remarqué da Raçine, et celuiqu'on e le moini d' remarqué da Raçine, et celuiqu'en de la chanteur toujaurs, si peu d'affectation dans ses district cours y parapoutre da Naron , est obligée d' de se justifier, commence par ces mots si simples 3.

Approches-tous, Néson, et prenet votre platheuritie) ) On vest, sur vos songeous, que je vons satisfisses, i etc. BRITANNICUS, Actr IV, Segne II.

je ne crois pas que beaucoup, de personnes. fassent attention qu'elle commande an quel- 1. que manière à l'emperant de s'assective de s'assective elle qui était réduite à rendration

# SUR-QUEHQUES РОДТЕВАЯ 283%

compter de sal vice mennà son file passis à son «? maisser Si elle sont distéentme Gemèlie : mem

Teron; car le destin, que d'ans tes fersje brave, "D' Teron; car le destin, que d'ans tes fersje brave, "D' Teron taprisonation, et Hou yat tob testave, "Diford Et tu ne présends pas qu'il m'abatte le cœur, "Diford Lugni àte rendra hommans, faithoremes reisse de

alora ja ne doute plas que bien des gens d'eus-ob sens injuplatida à cos paroles ; de les existent trousées fort élevées. und another objetées

Corneille est itombe trop sturent dans ce ... defaute de prendra l'ostentation pour la haurun teur, et la déclamation pour l'éloquence ?! él' ceun qui se sont apereis da M etait pea mainor turel ä behueoup d'égards (ont dit !) ofter le !! justifier popul sletnit attache tu peinere tes "P hommes tels qu'ils devaient être. Il est done " vraie du moins qu'il ne les u pas pelities tels ab qu'ils étaient. C'est un grand aveu que cela!!!! Corneille a cru donner sans doute à ses héres un caractère supérieur à celui de la nature. Les peintres n'ont pas eu la même présomption? Lorsqu'ils ont voulu peindre les anges, ils dutipuis les traits de Fenfance; 'ils ont rendu teet hommage à la mature leur riche "" modèlev C'était néanmôins un beau champ d'

#### 

paualour imagination busississed illa staicat persuedát app l'imegination des barages , deilleurs richtepeste en shinstres an e Brunsit dennes de la sie sties propres inventions, SizGameilleimit feit astaquesiatiquestossplit tismelereleliouchienes prointorequipinger de ce sua probas la suprama tem tra la sular sel deu des laientracolonitioderebalitamaes delenarichient andieu defenderikeunsideels sun keshonnas. point : Ib hunigoftpiestarten Girten dit : et fidele de la belle nature et n'appartient qu'à ceus qui iont l'esprit natanel Garnuille, ne dalls un sieele plein d'Affectation , ne pou-Kaismisiala Bontipsten Aussi Lavtril fajt paraître non-seulement dans Masourages auteurs. Dising of and an and a set a la force-gigantesque à la simplicité plus noble et plus touchante des poètes grecs.

Den her subouting with the subouting the second sec

# зыкодтью обо товать. Als

paukien imetinotientratiscipstaniinstean equipped abb created incated optimizabouezed Woil wire Filte eterses shi sere as as in the der ves die han sie stiefes ser prestingen inder dischanselleunit fast fastadoiselikenen fit homeles deliou chiers prointer speriouginger deoses tragénico bregumenten e alerse boudes la entres obsoirlo distributi literate del sol comunitate andiisu (hhí anhairile uusidiish sanilèsh sanuas bemente et deuralie großenbendes réchind ou point sile haarigoutpuisesiartein baring is in et fightende hellen matterens strate Bradent qu'à ceusequiiontalicenti matentiques nolle, ne dalle the bitele plaint u affectation , no pou-Cir II-d'y a personne qui ine plevierneiax paraître non-seulement starts Marting auteurs aufaitte a Grand itt auchitte Bucht at all of the la foresting the stangut land the the the the ble el prits touchante nes poètes grees. -1 Cependanto jeo Suis molis cebequel de lees stillines, que 200 giossierous de querque Scenter Pate ex chipte in torsque Housed quites Curages of careful dire source our and the

# 386 BÉFLEWIONS CAIDIQ DES

die bereichte beiten den den Bereichte von der verste beiter beiter den den der Bereichten den der Bereichten d

Non, non, n'embrassez pas de vertu par contraînte; n: Reipaisqui vouerreures plus de chardris Riferine; , Aspignie dibris gestez un bien si dos di ni no.) s Bilvoifizzen; Hassey Epour se Baindre aver vouen Bilvoifizzen; Honacz, Acte II, Scone III, en singer et niger et di State III, Scone III,

isi Conneille veut peindre apparamment intecaleur férose ; mais la féroqué s'exprimereelle ainsi contre un anni et un rival modeste? La fierté est une passion fort théâtrale ; mais elle idégénère en vanité et en petitesse ; sitôt qu'elle se montre sans qu'en la proveçab. up

Me permettra-t-on de le dire ? Il me semble que l'idéq des caractères de Coriseille des prisque toujours assez grande ;' miss l'exécution on set quelquefois bien faible ;' er le coloris faux ou peu agréable := Quelques ans

#### SUB QUILLOURS BORMES d87

des caractères de flacine peuvent bien illiniquer de grandeur tians le dessein ; mais des expressions sont toujours de main de maître, et puistes dans la vérité et la nature. J'ai'cru remarquer macore qu'on the trouvait guère dans les personnages de Corneille, de ces traits simples qui annoncent une grande étendute d'esprit. Ces traits se' rencontrent en foule dans Roxane, dans Agrippine, Joad, Açomat, Athalie.

Jana puis, acher ma penséas il était donné à Corneille de peindre des vertus austêres, dures et inflexibles; mais il 'appartient à Racine de caractériser les esprits supérieurs, et de les acactériser any missionnements et sans maximes, per la seule mécsaité builissent les grands hommes d'imprimer leur danactère dans leurs expressions. Joad sie se mantre jamais avec plus d'avantage que loitsqu'il parle avec une simplicité majestireuse et tipantre au petit Joas, et qu'il semble/cacher Mout son esprit pour se proportionner à set enfant : de même Athalie. Corneille; au contraire 4 se guinde, souvent pour élever ese penspranagea d et on est étonné qué le

même pinceau ait caractérisé quelquefois . l'héroïsme avec des traits si auturels et pi énergiques.

Que dirai-je encore de la pesanteur qu'il donne quelquefois aux plus grands hommes ? Auguste, en parlant à Cinna, fait d'abard un exorde de rhéteur. Remarquez que je prends l'exemple de tous ses défants dans les scènes les plus admirées.

Prends un sidge, Cinna, prends; et sur toute chose -Observe exactement la loi que je t'impese; Prête, sans me troubler, l'oreille à mee disconre; D'aucun mot, d'aucun cri, n'en interroimps le cours; Tiens ta langue captive; et si ce grand silence A ton émotion wiit trop de violence, Ta pourras me répondre après tout à loisir: Sur ce point seulement contente mon desir. CINNA, Acte V, Scène I.

De combien la simplicité d'Agrippine, dans Britannicus, est-elle plus noble et plus naturelle?

Approchez-vous, Néron, et prenez votre piace. On veut, sur vos soapçons, que je vous satisfasse. BRITANNICUS, Acte IF, Scène II.

Cependant, lorsqu'on fait le parallèle de

#### SER COULTARY ESOPERIES

under a pierre and case is independent of the second case vientrealienitant de eRasines puer pour dont à Corneille l'avantage du génie. ( Thirdha

plicip ourstanding indition opener mainten the Ca racourse abunts ar la stable plan the Burger bis of instantiation of the states Parse Recenceral questier tob sen de ser ser ser au ver acter ser bond leurs passions, letirs intering teur genie : qui chasse, les obscurités, iles mperfluités , les faux brillanti requit peine ternature livec feurravec subtitilite et avec gra on penser of un tel aj rt, si ce n'est qu'il est le génie des hommes extraordinaires, et l'original même de ces règles que les écrivains sans genie embrassent avec tant 'de zele et avec si peu de succès ? Qu'est-ce, dans la Mantide , Cisur 5, que L'art des hurangaes d'Antoiner si ae n'est les génie d'enir deprit supérieur, et celui de la vraie éloquence ?!!!!!

C'est le défaut trop frequent de cet art, qui gâte les plus beaux ouvrages de Corneille. Je na dis pas que la plupart de ses tragédies ne soient très bien imaginess et très bien Tragédie de Voltaire.

I.

conduites. Je crois même qu'il a connu mieux que personne l'art des situations et des contrastes. Mais l'art des expressions et l'art des vers, qu'il a si souvent négligés ou pris à faux, déparent ses autres beautés. Il paraît avoir ignoré que pour être lu avec plaisir, ou même pour faire illusion à tout le monde dans la représentation d'un poème dramatique, il fallait, par une éloquence continue, soutenir l'attention des spectateurs, qui se relâche et se rebute nécessairement quand les détails sont négligés. Il y a long-temps qu'on a dit que l'expression était la principale partie de tout ouvrage écrit en vers. C'est le sentiment des grands maîtres qu'il n'est pas besoin de justifier. Chacun sait ce qu'on souffre, je ne dis pas à lire de mauvais vers, mais même à entendre mal réciter un bon poème. Si l'emphase d'un comédien détruit le charme naturel de la poésie, comment l'emphase même du poète ou l'impropriété de ses expressions ne dégoûteraient-elles pas les esprits justes de sa fiction et de ses idées ?

Racine n'est pas sans défauts. Il a mis quelquefois dans ses ouvrages un amour faible

qui fait languir son action. Il n'a pas concu assez fortement la tragédie. Il n'a point assez fait agir ses personnages. On ne remarque pas dans ses écrits autant d'énergie que d'élévation, ni autant de hardiesse que d'égalité. Plus savant encore à faire naître la pitié que la terreur, et l'admiration que l'étonnement, il n'a pu atteindre au tragique de quelques poètes. Nul homme n'a eu en partage tous les dons. Si d'ailleurs on veut être juste, on avouera que personne ne donn'a jamais au théâtre plus de pompe, n'éleva plus haut la parole, et n'y versa plus de douceur. Ou'on examine ses ouvrages sans prévention, quelle facilité ! quelle abordance ! quelle poésie ! quelle imagination dans l'expression! Qui créa jamais une langue ou plus magnifique, ou plus simple, ou plus variée, ou plus noble, ou plus harmonieuse et plus touchante ? Qui mit jamais autant de vérité dans ses dialogues, dans ses images, dans ses caractères, dans l'expression des passions? Serait-il trop hardi de dire que c'est le plus beau génie que la France ait eu, et le plus éloquent de ses poètes?

Corneille a trouvé le théâtre vide, et a eu l'avantage de former le goût de son siècle sur son caractère. Racine a paru après lui et a partagé les esprits. S'il cût été possible de changer cet ordre, peut-être qu'on aurait jugé de l'un et de l'autre fort différemment.

Oui, dit-on; mais Corneille est venu le premier, et il a créé le théâtre. Je ne puis souscrire à cela. Corneille avait de grands modèles parmi les Anciens; Racine ne l'a point suivi : personne n'a pris une route, je ne dis pas plus différente, mais plus opposée : personné n'est plus original à meilleur titre. Si Corneille a droit de prétendre à la gloire des inventeurs, on ne peut l'ôter à Racine. Mais si l'un et l'autre ont eu des maîtres, lequel a choisi les meilleurs et les a le mieux imités ?

On reproche à Racine de n'avoir pas donné à ses héros le caractère de leur siècle et de leur nation : mais les grands hommes sont de tous les âges et de tous les pays. On rendrait le vicomte de Turenne et le cardinal de Richelieu méconnaissables en leur donnant le caractère de leur siècle. Les ames

véritablement grandes ne sont telles que parce qu'elles se trouvent en quelque manière supérieures à l'éducation et aux coutumes. Je sais qu'elles retiennent toujours quelque chose de l'un et de l'autre ; mais le poête peut négliger ces bagatelles, qui ne touchent pas plus au fond du caractère que la coiffure et l'habit du comédien, pour ne s'attacher qu'à peindre vivement les traits d'une nature forte et éclairée, et ce génie élevé qui appartient également à tous les peuples. Je ne vois point d'ailleurs que Racine ait manqué à ces prétendues bienséances du théâtre. Ne parlons pas des tragédies faibles de ce grand poête, Alexandre, la Thebaide . Berenice . Esther . dans lesquelles on pourrait citer encore de grandes beautés. Ce n'est point par les essais d'un auteur, et par le plus petit nombre de ses ouvrages, qu'on en doit juger; mais par le plus grand nombre de ses ouvrages, et par scs chefs-d'œuvre. Qu'on observe cette règle avec Racine, et qu'on examine ensuite ses ecrits. Dira-t-on qu'Acomat, Roxane, Joad, Athalie, Mithridate, Néron, Agrippine,

Burrhus, Narcisse, Clytemnestre, Agamemnon, etc., n'aient pas le caractère de leur siècle, et celui que les historiens leur ont donné? Parce que Bajazet et Xipharès ressemblent à Britannicus, parce qu'ils ont un caractère faible pour le théâtre, quoique naturel, sera-t-on fondé à prétendre que Racine n'ait pas su caractériser les hommes, lui dont le talent éminent était de les peindre avec vérité et avec noblesse?

Bajazet, Xipharès, Britannicus, caractères si critiqués, ont la douceur et la délicatesse de nos mœurs, qualités qui ont pu se rencontrer chez d'autres hommes, et n'en ont pas le ridicule, comme on l'insinue. Mais je veux qu'ils soient plus faibles qu'ils ne me paraissent : quelle tragédie a-t-on vue où tous les personnages fussent de la même force? Cela ne se peut : Mathan et Abner sont peu considérables dans Athalie, et cela n'est pas un défaut, mais privation d'une beauté plus achevée. Que voit-on d'ailleurs de plus sublime que toute cette, tragédie ?

Que reprocher donc à Racine? d'avoir mis quelquesois dans ses ouvrages un amour

faible, tel peut - être qu'il est déplacé au théâtre. Je l'avoue; mais ceux qui se fondent là-dessus pour bannir de la scène une passion si générale et si violente passent, ce me semble, dans un autre excès.

Les grands hommes sont grands dans leurs amours, et ne sont jamais plus aimables. L'amour est le caractère le plus tendre de l'humanité, et l'humanité est le charme et la perfection de la nature.

Je reviens encore à Corneille, afin de finir ce discours. Je crois qu'il a connu mieux que Racine le pouvoir des situations et des contrastes. Ses meilleures tragédies, toujours fort au-dessous, par l'expression, de celles de son rival, sont moins agréables à lire, mais plus intéressantes quelquefois dans la représentation, soit par le choc des caractères, soit par l'art des situations, soit par la grandeur des intérêts. Moins intelligent que Racine, il concevait peut-être moins profondément, mais plus fortement ses sujets. Il n'était ni si grand poète, ni si éloquent; mais il s'exprimait quelquefois avec une grande énergie. Personne n'a des traits plus

élevés et plus hardis; personne n'a laissé Fidée d'un dialogue si serré et si véhément ; personne n'a peint avec le même bonheur l'inflexibilité et la force d'esprit qui naissent de la vertu. De ces disputes mêmes que je lui reproche, sortent quelquefois des éclairs qui laissent l'esprit étonné, et des combats qui véritablement élèvent l'ame ; et enfin. quoiqu'il lui arrive continuellement de s'écarter de la nature, on est obligé d'avouer qu'il la peint naïvement et bien fortement dans quelques endroits; et c'est uniquement dans 'ces moreeaux naturels qu'il est admirable. Voilà ce qu'il me semble qu'on peut dire'sans partialité de ses talents. Mais lorsou'on a rendu justice à son génie, qui a surmontési souvent le goût barbare de son siècle, on ne peut s'empêcher de rejeter, dans ses ouvrages, ce qu'ils retiennent de ce mauvais 'goût ,'et'ce qui servirait à le perpétuer dans ' les admirateurs trop passionnés de ce grand maître.

Les gens du métier sont plus indulgents que les autres à ces défauts, parce qu'ils ne regardent qu'aux traits originaux de leurs

modèles, et qu'ils connaissent mieux le prix de l'invention et du génie. Mais le reste des hommes juge des ouvrages tels qu'ils sont, sans égard pour le temps et pour les auteurs : et je crois qu'il serait à desirer que les gens de lettres voulussent bien séparer les défauts des plus grands hommes de leurs perfections; car si l'on confond leurs beautés avec leurs fautes par une admiration superstitieuse, il pourra bien arriver que les jeunes gens imiteront les défauts de leurs maîtres, qui sont aisés à imiter, et n'atteindront jamais à leur génie.

Pour moi, quand je fais la critique de tant d'hommes illustres, mon objet est de prendre des idées plus justes de leur caractère.

Je ne crois pas qu'on puisse raisonnablement me reprocher cette hardiesse : la nature a donné aux grands hommes de faire, et laissé aux autres de juger.

Si l'on trouve que je relève davantage les défauts des uns que ceux des autres, je déclare que c'est à cause que les uns me sont plus sensibles que les autres, ou pour éviter de répéter des choses qui sont trop connues.

Pour finir, et marquer chacun de ces poètes par ce qu'ils ont eu de plus propre, je dirai que Corneille a éminemment la force, Boileau la justesse, La Fontaine la naïveté, Chaulieu les grâces et l'ingénieux, Molière les saillies et la vive imitation des mœurs, Racine la dignité et l'éloquence.

Ils n'ont pas ces avantages à l'exclusion les uns des autres; ils les ont seulement dans un degré plus éminent, avec une infinité d'autres perfections que chacun y peut remarquer.

#### VII.

#### J. B. ROUSSEAU.

On ne peut disputer à Rousseau d'avoir connu parfaitement la mécanique des vers '. Égal peut-être à Despréaux par cet endroit, on pourrait le mettre à côté de ce grand homme, si celui-ci, né à l'aurore du bon

'On trouve dans toutes les éditions *la mécanique des vers*. Cette expression n'étant ordinairement employée qu'au figuré, c'est sans doute une faute échappée aux premiers imprimeurs; lisez donc le *mécanisme des vers*. B. SUR QUELQUES POÈTES. 299 goût, n'avait été le maître de Rousseau, et de tous les poètes de son siècle.

Ces deux excellents écrivains se sont distingués l'un et l'autre par l'art difficile de faire régner dans les vers une extrême simplicité, par le talent d'y conserver le tour et le génie de notre langue, et enfin par cette harmonie continue sans laquelle il n'y a point de véritable poésie.

On leur a reproché, à la vérité, d'avoir manqué de délicatesse et d'expression pour le sentiment. Ce dernier défaut me paraît peu considérable dans Despréaux, parce que s'étant attaché uniquement à peindre la raison, il lui suffisait de la peindre avec vivacité et avec feu, comme il a fait : mais l'expression des passions ne lui était pas nécessaire. Son *Art poétique*, et quelques autres de ses ouvragés, approchent de la perfection qui leur est propre; et on n'y regrette point la langue du sentiment, quoiqu'elle puisse entrer peut-être dans tous les genres et les embellir de ses charmes.

Il n'est pas tout-à-fait si facile de justifier Rousseau à cet égard. L'ode étant, comme

il dit lui-même, le véritable champ du pathétique et du sublime, on voudrait toujours trouver dans les siennes ce haut caractère. Mais quoiqu'elles soient dessinées avec une grande noblesse, je ne sais si elles sont toutes assez passionnées. J'excepte quelques unes des odes sacrées, dont le fonds appartient à de plus grands maîtres. Quant à celles qu'il a tirées de son propre fonds, il me semble qu'en général les fortes images qui les embellissent, ne produisent pas de grands mouvements, et n'excitent ni la pitié, ni l'étonnoment, ni la crainte, ni ce sombre saisissement que le vrai sublime fait naître.

La marche impétueuse de l'ode n'est pas celle de l'esprit tranquille : il faut donc qu'elle soit justifiée par un enthousiasme véritable. Lorsqu'un auteur se jette de sang-froid dans cas mouvements et ces écarts qui n'appartiennent qu'aux grandes passions, il court risque de marcher seul ; car le lecteur se lasse de ces transitions forcées, et de ces fréquentes hardiesses que l'art s'efforce d'imiter du sentiment, et qu'il imite toujours sans succès. Les endroits où le poète paraît

s'égarer devraient être, à ce qu'il me semble. les plus passionnés de son ouvrage. Il est même d'autant plus nécessaire de mettre du sentiment dans nos odes, que ces petits poèmes sont ordinairement vides de pensées, et qu'un ouvrage vide de pensées sera touiones feible s'il n'est rempli de passion. Or, je ne crois pas qu'on puisse dire que les odes de Rousseau soient fort passionnées. Il est tombé quelquefois dans le défaut de ces poètes qui semblent s'être proposé dans leurs écrita, non d'exprimer plus fortement par des images des passions violentes, mais seulement d'assembler des images magnifiques, plus occupés de chercher de grandes figures que de faire naître dans leur ame de grandes pensées. Les défenseurs de Rousseau répondent qu'il a surpassé Horace et Pindare, auteurs illustres dans le même genre, et de plus rendus respectables par l'estime dont ils sont en possession depuis tant de siècles. Si cela est ainsi, je ne m'étonne point que Rousseau ait emporté tous les suffrages. On ne juge que par comparaisen de toutes chores. et ceux qui font mieux que les autres dans

I.

leur genre, passent toujours pour excellents, personne n'osant leur contester d'être dans le bon chemin. Il m'appartient moins qu'à tout autre de dire que Rousseau n'a pu atteindre le but de son art : mais je crains bien que si on n'aspire pas à faire de l'ode une imitation plus fidèle de la nature, ce genre ne demeure enseveli dans une espèce de médiocrité.

S'il m'est permis d'être sincère jusqu'à la fin, j'avouerai que je trouve encore des pensées bien fausses dans les meilleures odes de Rousseau. Cette fameuse Ode à la Fortune, qu'on regarde comme le triomphe de la raison, présente, ce me semble, peu de réflexions qui ne soient plus éblouissantes que solides. Écoutons ce poète philosophe :

> Quoi ! Rome et l'Italie en cendre · Me feront honorer Sylla ?

Non vraiment, l'*Italie en cendre* ne peut faire honorer Sylla; mais ce qui doit, je crois, le faire respecter avec justice, c'est ce génie supérieur et puissant qui vainquit le génie de Rome, qui lui fit défier dans sa vieillesse les ressentiments de ce même peu-

. 1

ple qu'il avait soumis, et qui sut toujours subjuguer, par les bienfaits ou par la force, le courage ailleurs indomptable de ses ennemis.

Voyons ce qui suit :

· J'admirerai dans Alexandre Ce que j'abhorre en Attila 1.

Je ne sais quel était le caractère d'Attila; mais je suis forcé d'admirer les rares talents d'Alexandre, et cette hauteur de génie qui, soit dans le gouvernement, soit dans la guerre, soit dans les sciences, soit même dans sa vie privée, l'a toujours fait paraître comme un homme extraordinaire, et qu'un instinct grand et sublime dispensait des moindres vertus<sup>2</sup>. Je veux révérer un héros qui, parvenu au faîte des grandeurs humaines, ne dédaignait pas l'amitié; qui,

<sup>1</sup> Il ne s'agit ici ni du génie de Sylla, ni des grandes qualités d'Alexandre, mais des maux que leur ambition et leur exemple ont faits au monde; et le poète philosophe a pu, sous ce rapport, les comparer avec Attila. B.

<sup>2</sup> Pour dispensait des vertus d'un ordre moins relevé, paraît amphibologique. S.

dans cette haute fortune, respectait encore le mérite ; qui aima mieux s'exposer à moupar que de soupconner son médecin de quelque crime, et d'affliger, par une défiance qu'en n'aurait pas blâmée, la fidelité d'un sujet qu'il estimait : le maître le plus libéral qu'il y eut jamais, jusqu'à ne réserver pour lui que l'espérance ; plus prompt à réparer ses injustices qu'à les commettre, et plus pénétré de ses fautes que de ses triomphes ; né pour conquérir l'univers, parce qu'il était digne de lui commander; et en quelque sorte excusable de s'être fait rendre les honneurs. divins dans un temps où toute la terre adoreit des dieux moins aimables. Rousseau parsit donc trop injuste, lorsqu'il ose ajouter d'un si grand homme :

> Mais à la place de Soorate, Le fameux vainqueur de l'Euphrate Sera le dernier des mortels.

Apparemment que Rousseau ne voulait épargner aucun conquérant; et voici comme il parle encore :

> L'inexpérience indocile Du compagnon de Paul-Émile Fit tout le succès d'Annibal.

Cembien toutes ces réflexions ne sontelles pas superficielles ? Qui ne sait que la science de la guerre consiste à profiter des fautes de son ennemi ? Qui ne sait qu'Annibal s'est montré aussi grand dans ses défaites que dans ses victoires ?

S'il était reçu de tous les poètes, comme il l'est du reste des hommes, qu'il n'y a rien de beau dans aucun genre que le vrai, et que les fictions mêmes de la poésie n'ont été inventées que pour peindre plus vivement la vérité, que pourrait-on penser des invectives que je viens de rapporter? Seraiton trop sévère de juger que l'Ode à la Fortune n'est qu'une pompeuse déclamation, et un tissu de lieux communs énergiquement exprimés?

Je ne dirai rien des allégories et de quelques autres ouvrages de Rousseau. Je n'oserais surtout juger d'aucun ouvrage allégorique, parce que c'est un genre que je n'aime pas : mais je louerai volontiers ses épigrammes, où l'on trouve toute la naïveté de Marot avec une énergie que Marot n'avait pas. Je louerai des morceaux admirables dans ses épîtres,

où le génie de ses épigrammes se fait singulièrement apercevoir. Mais en admirant ces morceaux, si dignes de l'être, je ne puis m'empêcher d'être choqué de la grossièreté insupportable qu'on remarque en d'autres endroits. Rousseau voulant dépeindre, dans l'*Epître aux Muses*, je ne sais quel mauvais poète, il le compare à un oison que la flatterie enhardit à préférer sa voix au chant du cygne. Un autre oison lui fait un long discours pour l'obliger à chanter, et Rousseau continue ainsi :

> A ce discours, notre oiseau tout gaillard Perce le ciel de son cri nazillard : Et tout d'abord, oubliant leur mangeaille, Vous eussiez vu canards, dindons, poulaille, De toutes parts accourir, l'entourer, Battre de l'aile, applaudir, admirer, Vanter la voix dont nature le doue, Et faire nargue au cygne de Mantoue. Le chant fini, le pindarique oison, Se rengorgeant, rentre dans la maison, Tout orgueilleux d'avoir, par son ramage, Du poulailler mérité le suffrage '.

On ne nie pas qu'il n'y ait quelque force <sup>1</sup> Toute cette tirade est dirigée contre La.

dans cette peinture ; mais combien en sont basses les images! La même épître est remplie de choses qui ne sont ni plus agréables ni plus délicates. C'est un dialogue avec les Muses, qui est plein de longueurs, dont les transitions sont forcées et trop ressemblantes ; où l'on trouve à la vérité de grandes beautés de détails, mais qui en rachètent à peine les défauts. J'ai choisi cette épître exprès, ainsi que l'Ode à la Fortune, afin qu'on ne m'accusât pas de rapporter les ouvrages les plus faibles de Rousseau pour diminuer l'estime que l'on doit aux autres. Puis-je me flatter en cela d'avoir contenté la délicatesse de tant de gens de goût et de génie, qui respectent tous les écrits de ce poète. Quelque crainte que je doive avoir de me tromper, en m'écartant de leur sentiment et de celui du public, je hasarderai encore ici une réflexion. C'est que le vieux langage employé par Rousseau dans ses meilleures épîtres, ne me paraît ni nécessaire pour écrire Motte, dont les odes jouissaient, du temps de

J. B. Rousseau, d'une réputation que la postérité n'a point confirmée. B.

naivement, ni assez noble pour la poésie. C'est à ceux qui font profession eux-mêmes de cet art à prononcer là-dessus. Je leur soumets sans répugnance toutes les remarques que j'ai osé faire sur les plus illustres écrivains de notre langue. Personne n'est plus passionné que je ne le suis pour les véritables beautés de leurs ouvrages. Je ne connais peut-être pas tout le mérite de Rousseau, mais je ne serai pas fâché qu'on me détrompe des défauts que j'ai cru pouvoir lui reprocher 1. On ne saurait trop honorer les grands talents d'un auteur dont la célébrité a fait les disgrâces, comme c'est la coutume chez les hommes, et qui n'a pu jouir dans sa patrie de la réputation qu'il méritait, que lorsque accablé sous le poids de l'humiliation et de l'exil, la longueur de son infortune a désarmé la haine de ses ennemis, et fléchi l'injustice de l'envie.

'Incorrect. Reconnaître qu'on s'est trompé, en regardant comme un défaut ce qui n'en est pas un, ce n'est pas se détromper des défauts. M.

#### VIII.

# QUINAULT.

On ne peut trop aimer la douceur, la mollesse . la facilité et l'harmonie tendre et touchante de la poésie de Quinault. On peut même estimer beaucoup l'art de quelques uns de ses opéras, intéressants par le specvæste dont ils sont remplis, par l'invention ou ha disposition des faits qui les composent, par le merveilleux qui y règne, et enfin par le pathétique des situations, qui donne lieu à celui de la musique, et qui l'augmente né--cessairement. Ni la grâce, ni la noblesse, ni le naturel, n'ont manqué à l'auteur de ces poèmes singuliers. Il y a presque toujours de la naïveté dans son dialogue, et quelquefois du sentiment. Ses vers sont semés d'images charmantes et de pensées ingénieuses. On admirerait trop les fleurs dont il se pare, s'il eût évité les défauts qui font languir quelquefois ses beaux ouvrages. Je n'aime pas les familiarités qu'il a introduites dans ses tragédies : je suis fâché qu'on trouve dans beaucoup de scènes, qui sont faites pour

inspirer la terreur et la pitié, des personnages, qui, par le contraste de leurs discours avec les intérêts des malheureux, rendent ces mêmes scènes ridicules, et en détruisent tout le pathétique. Je ne puis m'empêcher encore de trouver ses meilleurs opéras trop vides de choses, trop négligés dans les détails, trop fades même dans bien des endroits. Enfin je pense gu'on a dit de lui avec vérité qu'il n'avait fait qu'effleurer d'ordinaire les passions. Il me paraît que Lulli a donné à sa musique un caractère supérieur à la poésie de Quinault. Lulli s'est élevé souvent jusqu'au sublime par la grandeur et par le pathétique de ses expressions : et Quinault n'a d'autre mérite à cet égard que celui d'avoir fourni les situations et les canevas auxquels le musicien a fait recevoir la profonde empreinte de son génie. Ce sont sans doute les défauts de ce poète et la faiblesse de ses premiers ouvrages, qui ont fermé les yeux de Despréaux sur son mérite ; mais Despréaux peut être excusable de n'avoir pas cru que l'opéra, théâtre plein d'irrégularités et de licences, eût atteint, en naissant, sa

perfection. Ne penserions-nous pas encore qu'il manque quelque chose à ce spectacle, si les efforts inutiles de tant d'auteurs renommés ne nous avaient fait supposer que le défaut de ces poèmes était peut-être un vice irréparable ? Cependant je conçois sans peine qu'on ait fait à Despréaux un grand reproche de sa sévérité trop opiniâtre 1. Avec des talents si aimables que ceux de Quinault, et la gloire qu'il a d'être l'inventeur de son genre, on ne saurait être surpris qu'il ait des partisans très-passionnés, qui pensent qu'on doit respecter ses défauts mêmes. Mais cette excessive indulgence de ses admirateurs me fait comprendre encore l'extrême rigueur de ses critiques. Je vois qu'il n'est point dans le caractère des hommes de juger du mérite d'un autre homme par l'ensemble de ses

Boileau a cependant dit lui-même, dans la préface de la dernière édition de ses OEuvres, que dans le temps où il écrivit contre Quinault, tous deux étaient fort jeunes, et Quinault n'avait pas fait alors beaucoup d'ouvrages, qui lui ont acquis dans la suite *une juste réputation*. Ce sont les expressions dont il se sert. F. qualités ; on envisage sous divers aspects be génie d'un auteur illustre ; on la méprise ou l'admire avec une égale apparence de raison, selon les choses que l'on considère en ses ouvrages. Les beautés que Quinault a imaginées demandent grâce pour ses défauts ; mais j'avoue que je voudrais bien qu'on se dispensât de copier jusqu'à ses fautes. Je suis fâché qu'on désespère de mettre plus de passion, plus de conduite, plus de raison et plus de force dans nos opéras que heur inventeur n'y en a mis. J'aimerais qu'on en retranchât le nombre excessif de refrains qui s'y rencontrent, qu'on ne refroidit pas les. tragédies par des puérilités, et qu'on ne fit pas des paroles pour le musicien, entièrement vides de sens. Les divers morceaux qu'on admire dans Quinault, prouvent qu'il y a peu de beautés incompatibles avec la musique, et que c'est la faiblesse des poètes ou celle du genre, qui fait languir tant d'opéras, faits à la hâte et aussi mal écrits qu'ils sont frivoles.

SUR QUELQUES OUVRAGES DE VOLTAIRE ".

Après avoir parlé de Rousseau et des plus grands poètes du siècle passé, je crois que ce peut être ici la place de dire quelque chose des ouvrages d'un homme qui honore notre siècle, et qui n'est ni moins grand, ni moins célèbre que tous ceux qui l'ont précédé, quoique sa gloire, plus près de nos yeux, soit plus exposée à l'envie.

Il ne m'appartient pas de faire une critique raisonnée de tous ses écrits, qui passent de bien loin mes connaissances et la faible étendue de mes lumières; ce soin me convient d'autant moins qu'une infinité d'hommes plus instruits que moi ont déjà fixé les idées qu'on doit en avoir. Ainsi je ne parlerai pas de la *Henriade*, qui, malgré les défauts qu'on lui impute et ceux qui y sont en effet, passe

<sup>4</sup> Get article a été imprimé pour la première fois dans l'édition de 1806. Il est tiré des manuscrits de l'auteur, mort plus de trente ans avant Voltaire. F.

1.

27

néanmoins, sans contestation, pour le plus grand ouvrage de ce siècle, et le seul poème, en ce genre, de notre nation.

Je dirai peu de chose encore de ses tragédies : comme il n'y en a aucune qu'on ne joue au moins une fois chaque année, tous ceux qui ont quelque étincelle de bon goût peuvent y remarquer d'eux-mêmes le caractère original de l'auteur, les grandes pensées qui y règnent, les morceaux éclatants de poésie qui les embellissent, la manière forte dont les passions y sont ordinairement traitées, et les traits hardis et sublimes dont elles sont pleines.

Je ne m'arrêterai donc pas à faire remarquer dans *Mahomet*, cette expression grande et tragique du genre terrible, qu'on croyait épuisée par l'auteur d'*Electre*<sup>1</sup>. Je ne parlerai pas de la tendresse répandue dans *Zaïre*, ni du caractère théâtral des passions violentes

<sup>1</sup>Il faut bien se garder de confondre, comme nous l'avons fait dans notre édition in-8°. des OEuvres de Vauvenargues, cette tragédie avec l'*Electre* de Crébillon; il s'agit ici de l'*Electre* de Voltaire, imprimée sous le nom d'*Oreste*. B.

d'Hérode<sup>1</sup>, ni de la singulière et noble nouveauté d'*Alzire*, ni des éloquentes harangues qu'on voit dans *la Mort de César*, ni enfin de tant d'autres pièces, toutes différentes, qui font admirer le génie et la fécondité de leur auteur.

Mais parce que la tragédie de Mérope me paraît encore mieux écrite, plus touchante et plus naturelle que les autres, je n'hésiterai pas à lui donner la préférence. J'admire les grands caractères qui y sont décrits, le vrai qui règne dans les sentiments et les expressions, la simplicité sublime et tout - à - fait nouvelle sur notre théâtre, du rôle d'Égiste, la tendresse impétueuse de Mérope, ses discours coupés, véhéments, et tantôt remplis de violence, tantôt de hauteur. Je ne suis pas assez tranquille à une pièce qui produit de si grands mouvements, pour examiner si les règles et les vraisemblances sévères n'y sont pas blessées. La pièce me serre le cœur dès le commencement, et me mène jusqu'à la catastrophe, sans me laisser la liberté de respirer.

<sup>1</sup> Dans la tragédie de Mariamne. B.

# 316 RÉFLEXIONS CRITIQUES

S'il y a donc quelqu'un qui prétende que la conduite de l'ouvrage est peu régulière. et qui pense qu'en général M. de Voltaire n'est pas heureux dans la fiction ou dans le tissu de ses pièces, sans entrer dans cette question, trop longue à discuter, je me contenterai de lui répondre que ce même défaut dont on accuse M. de Voltaire a été reproché très-justement à plusieurs pièces excellentes, sans leur faire tort. Les dénoûments de Molière sont peu estimés, et le Misanthrope, qui est le chef-d'œuvre de la comédie, est une comédie sans action. Mais c'est le privilége des hommes comme Molière et M. de Voltaire, d'être admirables malgré leurs défauts, et souvent dans leurs défauts mêmes.

La manière dont quelques personnes, d'ailleurs éclairées, parlent aujourd'hui de la poésie, me surprend beaucoup. Ce n'est pas, disent-ils, la beauté des vers et des images qui caractérise le poète, ce sont les pensées mâles et hardies; ce n'est pas l'expression du sentiment et de l'harmonie, c'est l'invention. Par là on prouverait que Bossuet et Newton ont été les plus grands poètes de leur siècle; SUR QUELQUES POÈTES. 317

car assurément l'invention, la hardiesse et les pensées mâles ne leur manquaient point.

Reprenons *Mérope*. Ce que j'admire encore dans cette tragédie, c'est que les personnages y disent toujours ce qu'ils doivent dire, et sont grands sans affectation. Il faut lire la seconde scène du second acte pour comprendre ce que je dis. Qu'on me permette d'en citer la fin, quoiqu'on pût trouver dans la même pièce de plus beaux endroits.

#### ÉGISTE.

Un vain desir de gloire a séduit mes esprits. On me parlait souvent des troubles de Messène, Des malhears dont le ciel avait frappé la reine, Surtout de ses vertus dignes d'un autre prix : Je me sentais ému par ces tristes récits. De l'Élide en secret dédaignant la mollesse, J'ai voulu dans la guerre exercer ma jeunesse, Servir sous vos drapeaux, et vous offrir mon bras; Voilà le seul dessein qui conduisit mes pas. Ce faux instinct de gloire égara mon courage; A mes parents flétris sous les rides de l'àge, J'ai de mes jeunes ans dérobé les secours : C'est ma première faute, elle a troublé mes jours. Le ciel m'en a pani : le ciel inexorable M'a conduit dans le piége, et m'a rendu coupable.

#### MÉROPE.

Il ne l'est point, j'en crois son ingénuité; Le mensonge n'a point cette simplicité. Tendons à sa jeunesse une main bienfaisante. C'est un infortuné que le ciel me présente : Il suffit qu'il soit homme et qu'il soit malheureux. Mon fils peut éprouver un sort plus rigoureux : Il me rappelle Égiste : Égiste est de son âge; Peut-être comme lui, de rivage en rivage, Inconnu, fugitif, et partout rebuté, Il souffre le mépris qui suit la pauvreté. L'opprobre avilit l'ame et flétrit le courage. MÉROPE, Acte II, Scène II.

Cette dernière réflexion de Mérope est bien naturelle et bien sublime. Une mère aurait pu être touchée de toute autre crainte dans une telle calamité : et néanmoins Mérope paraît pénétrée de ce sentiment. Voilà comme les sentences sont grandes dans la tragédie, et comme il faudrait toujours les y placer.

C'est, je crois, cette sorte de grandeur qui est propre à Racine, et que tant de poètes après lui ont négligée, ou parce qu'ils ne la connaissaient pas, ou parce qu'il leur a été bien plus facile de dire des choses guindées,

# SUR QUELQUES POÈTES. 319

et d'exagérer la nature. Aujourd'hui on croit avoir fait un caractère, lorsqu'on a mis dans la bouche d'un personnage ce qu'on veut faire penser de lui, et qui est précisément ce qu'il doit taire. Une mère affligée dit qu'elle est affligée, et un héros dit qu'il est un héros. Il faudrait que les personnages fissent penser tout cela d'eux, et que rarement ils le dissent ; mais, tout au contraire , ils le disent et le font rarement penser. Le grand Corneille n'a pas été exempt de ce défaut, et cela a gâté tous ses caractères. Car enfin ce qui forme un caractère, ce n'est pas, je crois, quelques traits, ou hardis, ou forts, ou sublimes, c'est l'ensemble de tous les traits, et des moindres discours d'un personnage. Si on fait parler un héros, qui mêle partout de l'ostentation, de la vanité, et des choses basses à de grandes choses ; j'admire ces traits de grandeur, qui appartiennent au poète, mais je sens du mépris pour son héros dont le caractère est manqué. L'éloquent Racine qu'on accuse de stérilité dans ses caractères, est le seul de son temps qui ait fait des caractères ; et ceux qui admirent la variété du

#### 320 RÉFLEXIONS CRITIQUES

grand Corneille sont bien indulgents de lui pardonner l'invariable ostentation de ses personnages, et le caractère toujours dur des vertus qu'il a su décrire.

C'est pourquoi quand M. de Voltaire a critiqué ' les caractères d'Hippolyte, Bajazet, Xipharès, Britannicus, il n'a pas prétendu, je crois, diminuer l'estime de ceux d'Athalie, Joad, Acomat, Agrippine, Néron, Burrhus, Mithridate, etc. Mais puisque cela me conduit à parler du *Temple du Godt*, je suis bien aise d'avoir occasion de dire que j'en

" Dans son *Temple du Gott*, Voltaire, après avoir parlé de Pierre Corneille, s'exprime ainsi sur Racine :

> Plus pur, plus élágant, plus tendre, Et parlant au cœur de plus près, Nous attachant sans nous surprendre, Et ne se démentant jamais; Racine observe les portraits De Bejaset, de Xipharès, De Britannicus, d'Hippolyte; A peine il distingue leurs traits; Ils ont tous le même mérite. Tendres, gelants, doux et discrets; Et l'ameur qui marche à leur suite; Les croit des courtisans français.

# SUR QUELQUES POÈTES. 321

estime grandement les décisions. J'excepte ces mots : Bossuet, le seul éloquent entre tant d'écrivains qui ne sont qu'élégants ': car je ne crois pas que M. de Voltaire luimême voulût sérieusement réduire à ce petit mérite d'élégance les ouvrages de M. Pascal, l'homme de la terre qui savait mettre la vérité dans un plus beau jour, et raisonner avec plus de force. Je prends la liberté de défendre encore contre son autorité le vertueux auteur de Télémaque, homme né véritablement pour enseigner aux rois l'humanité, dont les paroles tendres et persuasives pénètrent le cœur, et qui par la noblesse et par la vérité de ses peintures, par les grâces

' Dans l'édition faite sous les yeux de Voltaire, à Genève, en 1768, et dans les réimpressions faites depais sa mort, cette phrase ne se trouve point; et le Temple du Goût s'exprime ainsi sur l'évêque de Meaux : l'Éloquent Bossuet voulait bien rayer quelques familiarités échappées à son génie vaste, impétueux et facile, lesquelles déparent un peu la sublimité de ses oraisons funèbres; et il est à remarquer qu'il ne garantit point ce qu'il a dit de la prétenduc sagesse des anciens Égyptiens. F.

# 322 RÉFLEXIONS CRITIQUES

touchantes de son style, se fait aisément pardonner d'avoir employé trop souvent les lieux communs de la poésie, et un peu de déclamation.

Mais quoi qu'il puisse être de cette trop grande partialité de M. de Voltaire pour Bossuet, que je respecte d'ailleurs plus que personne, je déclare que tout le reste du *Temple du Goût* m'a frappé par la vérité des jugements, par la vivacité, la variété et le tour aimable du style; et je ne puis comprendre que l'on juge si séverement d'un ouvrage si peu sérieux, et qui est un modèle d'agréments.

Dans un genre assez différent, l'Épître aux mánes de Génonville, et celle sur la mort de mademoiselle Le Couvreur, m'ont paru deux morceaux remplis de charmes, et où la douleur, l'amitié, l'éloquence et la poésie parlaient avec la grâce la plus ingénue, et la simplicité la plus touchante. J'estime plus deux petites pièces faites de génie, comme celles-ci, et qui ne respirent que la passion, que beaucoup d'assez longs poèmes.

Je finirai sur les ouvrages de M. de Vol-

# SUR QUELQUES POÈTES. 323

taire, en disant quelque chose de sa prose. Il n'y a guère de mérite essentiel qu'on ne puisse trouver dans ses écrits. Si l'on est bien aise de voir toute la politesse de notre siècle avec un grand art, pour faire sentir la vérité dans les choses de goût, on n'a qu'à lire la préface d'OEdipe, écrite contre M. de La Motte avec une délicatesse inimitable. Si on cherche du sentiment, de l'harmonie jointe à une noblesse singulière, on peut jeter les veux sur la préface d'Alzire, et sur l'Épître à madame la marquise du Châtelet. Si on souhaite une littérature universelle, un goût étendu qui embrasse le caractère de plusieurs nations, et qui peigne les manières différentes des plus grands poètes, on trouvera cela dans les Réflexions sur les poètes épiques, et les divers morceaux traduits par M. de Voltaire des poètes anglais, d'une manière qui passe peut-être les originaux. Je ne parle pas de l'Histoire de Charles XII, qui, par la faiblesse des critiques que l'on en a faites, a dû acquérir une autorité incontestable, et qui me paraît être écrite avec une force, une précision et des images di-

#### 324 RÉFLEXIONS CRITIQUES

gnes d'un tel peintre. Mais quand on n'aurait vu de M. de Voltaire que son Essai sur le siècle de Louis XIV, et ses Réflexions sur l'histoire, ce serait déjà trop ' pour reconnaître en lui, non-seulement un écrivain du premier ordre, mais encore un génie sublime qui voit tout en grand, une vaste imagination qui rapproche de loin les choses humaines, enfin un esprit supérieur aux préjugés, et qui joint à la politesse et à l'esprit philosophique de son siècle, la connaissance des siècles passés, de leurs mœurs, de leur politique, de leurs religions, et de toute l'économie du genre humain.

Si pourtant il se trouve encore des gens prévenus, qui s'attachent à relever ou les erreurs ou les défauts de ses ouvrages, et qui demandent à un homme si universel la même correction et la même justesse de ceux<sup>2</sup> qui se sont renfermés dans un seul genre, et souvent dans un genre assez petit, que

<sup>1</sup> Trop emporte toujours l'idée d'excès, et l'auteur ne veut exprimer ici que surabondance. S.

<sup>2</sup> Il faut qu'à ceux, ou la correction, la justesse de ceux. S.

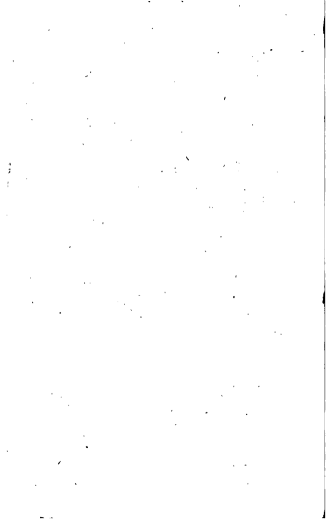
#### SUR QUELQUES POÈTES. 325

peut-on répondre à des critiques si peu raisonnables ? J'espère que le petit nombre des juges désintéressés me saura du moins quel-, que gré d'avoir osé dire les choses que j'ai dites, parce que je les ai pensées, et que la vérité m'a été chère.

C'est le témoignage que l'amour des lettres m'oblige de rendre à un homme qui n'est ni en place, ni puissant, ni favorisé, et auquel je ne dois que la justice que tous les hommes lui doivent comme moi, et que l'ignorance ou l'envie s'efforcent inutilement de lui ravir.

T.





# LES ORATEURS.

Out n'admire la majesté, la poimpe, la magnificence, l'enthousiasme de Bossuet, et la vaste étendue de ce génie impétueux, fécond, sublime? Qui conçoit, sans étonnement, la profondeur incroyable de Pascal, son raisonnement invincible, sa mémoire surnaturelle, sa connaissance universelle et prématurée? Le premier, élève l'esprit ; l'autre , le confond et le trouble. L'un éclate comme un tonnerve dans un tourbillon orageux, et par ses soudaines hardiesses échappe aux génies trop timides; l'autre presse, étonne, illumine, fait sentir despotiquement l'ascendant de la vérité ; et comme si c'était un être d'une autre nature que nous, sa vive intelligence explique toutes les conditions, toutes les affections et toutes les pensées des hommes, et paraît toujours supérieure à leurs conceptions incertaines. Génie simple et puissant, il assemble des choses qu'on croyait être incompatibles, la véhémence, l'enthousiasme, la naïveté, avec les profondeurs les plus cachées de l'art; mais d'un art qui, bien loin de gêner la nature, n'est lui-même qu'une nature plus parfaite, et l'original des préceptes. Que dirai-je encore? Bossuet fait voir plus de fécondité, et Pascal a plus d'invention; Bossuet est plus impétueux, et Pascal plus transcendant. L'un excite l'admiration par de plus fréquentes saillies; l'autre, toujours plein et solide, l'épuise par un caractère plus concis et plus soutenu.

Mais toi 'qui les as 'surpassés en aménités et en grâces, ombre illustre, 'aimable génie ; toi qui fis régner la vertu par l'onotion et pai la douceur, pourrais-je oublier la noblesse et le charme de ta parole, 'lorsqu'il est question d'élequence? Né pour cultiver la sagesse et l'humanitélidans les rois, ta voix ingénue fit retentir au 'pied du trône les calamités du genre kumain foulé par les tyrans, et défendit contue les artifices de la flatterie la cause abandonnée des peuples. Kénélon.

#### LES ORATEURS.

Quelle bonté de cœur, quelle sincérité se remarque dans tes écrits ! Quel éclat de paroles et d'images ! Qui sema jamais tant de fleurs dans un style si naturel, si mélodieux et si tendre ? Qui orna jamais la raison d'une si touchante parure? Ah ! que de trésors, d'abondance, dans ta riche simplicité !

O noms consacrés par l'amour et par les respects de tous ceux qui chérissent l'honneur des lettres! Restaurateurs des arts, pères de l'éloquence, lumières de l'esprit humain, que n'ai-je un rayon du génie qui échauffa vos profonds discours, pour vous expliquer dignement et marquer tous les traits qui vous ont été propres!

Si l'on pouvait mêler des talents si divers, peut-être qu'on voudrait penser comme Pascal, écrire comme Bossuet, parler comme Fénélon. Mais parce que la différence de leur style venait de la différence de leurs pensées et de leur manière de sentir les choses, ils perdraient beaucoup tous les trois, si l'on voulait rendre les pensées de l'un par les expressions de l'autre. On ne souhaite point cela en les lisant; car chacun d'eux s'exprime

28.

32g

dans les termes les plus assortis au caractère de ses sentiments et de ses idées ; ce qui est la véritable marque du génie. Ceux qui n'ont que de l'esprit empruntent nécessairement toute sorte de tours et d'expressions : ils n'ont pas un caractère distinctif.

# SUR LA BRUYÈRÉ.

Il n'y a presque point de tour dans l'éloquence qu'on ne trouve dans La Bruyère; et si on y desire quelque chose, ce ne sont pas certainement les expressions, qui sont d'une force infinie et toujours les plus prepres et les plus précises qu'on puisse employer. Peu de gens l'ont, compté parmi les orateurs, parce qu'il n'y a pas une spite sonsible dans ses, *Caractères*. Nous faisons trop peu d'attention à la perfection de ses fragments, qui contiennent souvent plus de proportière que de longs discours , plus de proportion et plus d'art;

On remarque dans tout son ouvrage, ma esprit juste, élevé, nerveux, pathétique, également capable de réflexion et de sontiment, et doué avec avantage de cette inven-

tion qui distingue la main des maîtres et qui caractérise le génie.

Personne n'a peint les détails avec plus de feu, plus de force, plus d'imagination dans l'expression, qu'on n'en voit dans ses Caractères. Il est vraf qu'on n'y trouve pas aussi souvent que dans les écrits de Bossuet et de Pascal, de ces traits qui caractérisent une passion ou les vices d'un particulier, mais le genre humain. Ses portraits les plus élevés ne sont jamais aussi grands que ceux de Fénélon et de Bossuet ; ce qui vient en grande partie de la différence des genres qu'ils ont traites. La Bruyere a cru, ce me semble, qu'on ne pouvait peindre les hommes assez petits: et il s'est bien plus attaché à relever leurs ridicules que leur force. Je crois qu'il est permis de présumer qu'il n'avait ni l'dievation , hilisagacité, ni la profondeur de quelques esprits du premier ordre ; mais on ne lui peut disputer sans injustice ? une forte imagination, un caractère véritablement original, et un génie créateur 1.

Dans la première édition, on lisait, au lieu du dernier paragraphe, le passage suivant : « Il est étonnant qu'on sente quelquefois dans un si beau génie, et qui s'est élevé jusqu'au sublime, les bornes de l'esprit humain : cela prouve qu'il est possible qu'un auteur sublime ait moins de profondeur et de sagacité que des hommes moins pathétiques. Peut-être que le cardinal de Richelieu était supérieur à Milton.

« Mais les écrivains pathétiques nous émeuvent plus fortement; et cette puissance qu'ils ont sur notre ame, la dispose à nous accorder plus de lumières. Nous jugeons toujours d'un auteur par le caractère de ses sentiments. Si on compare La Bruyère à Fénélon, la vertu toujours tendre et naturelle du dernier , et l'amour-propre qui se montre quelquefois dans l'autre, le sentiment nous porte malgré nous à croire que celui qui fait paraître l'ame la plus grande a l'esprit le plus éclairé; et toutefois il serait difficile de justifier cette préférence. Fénélon a plus de facilité et d'abondance, l'auteur des Caractères, plus de précision et plus de force : le premier, d'une imagination plus riante et plus féconde; le second, d'un génie plus véhément; l'un sachant rendre les plus grandes choses familières et sensibles sans les abaisser ; l'autre sachant ennoblir les plus petites sans les déguiser : celui-là plus humain; celui-ci plus austère : l'un plus tendre pour la vertu; l'autre plus implacable au vice : l'un et l'autre moins pénétrants cu

moins profonds que les hommes que j'ai nommés, mais inimitables dans la clarté et dans la netteté de leurs idées; enfin originaux, créateurs dans leur genre, et modèles très-accomplis.»

1.1.31

1 IBG 1 1 BG

. .

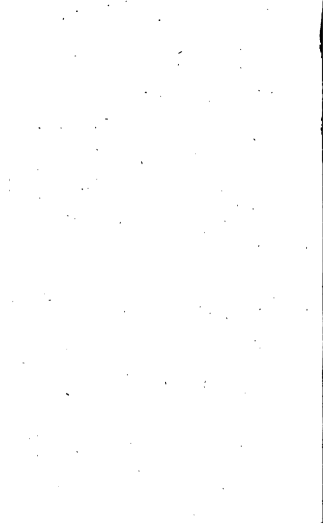
101 1 2

. . ....

٠L.

ne

1 . 4.



#### I.

# Oronte, ou le vieux fou.

ORONTE, vieux et flétri, dit que les gens vieux sont tristes, et que pour lui il n'aime que les jeunes gens. C'est pour cela qu'il s'est logé dans une auberge, où il a, dit-il, le plaisir de ceux qui voyagent, sans leurs peines, parce qu'il voit tous les jours à souper de nouveaux visages. On le voit quelquefois au jeu de paume, avec de jeupes gens qui sortent du bal, et il va déjeuner avec eux. Il les cultive avec le même soin que s'il avait envie de leur plaire. Mais on peut lui rendre justice : ce n'est pas la jeunesse qu'il aime, c'est la folie. Il a un fils qui a vingt ans, et qui est déjà estimé dans le monde; mais ce jeune homme est appliqué, et passe une grande partie de la nuit à lire. Oronte a brûlé plusieurs fois les livres de son fils,

et n'a fait grâce qu'à des vers obscènes, qui d'ailleurs sont assez mauvais. Ce jeune homme en rachète toujours de nouveaux, et trompe les soins de son père. Oronte a voulu lui donner une fille de l'Opéra, que lui-même a eue autrefois, et n'a rien négligé, dit-il, pour son éducation; mais ce petit drôle est entêté, ajoute -t - il, et a l'esprit gâté et plein de chimères.

#### II.

#### Thersite.

Thersite ' est l'officier de l'armée que l'on voit le plus. C'est lui-qu'on rencontre toujours à la suite du général, monté sur un petit cheval qui boite, avec un harnais de velours en broderie, et un coureur qui mar-

Thersites, que nous appelons Thersite, nous est représenté par Homère dans son *Iliade*, comme le plus laid, le plus lâche et le plus insolent des capitaines grecs qui se tr/nuvèrent au siége de Troie. C'est par cette raison que ce nom est ordinairement donné à ceux à qui l'on croit pouvoir reprocher les mêmes défauts. F.

che devant lui. S'il y a ordre à l'armée de partir la nuit pour cacher une marche à l'ennemi, Thersite ne se couche point comme les autres-, quoiqu'il y ait du temps ; mais il se fait mettre des papillottes, et fait poudrer ses cheveux en attendant qu'on batte la générale. Il accompagne exactement l'officier de jour, et visite avec lui les postes de l'armée. Il donne des projets au général, et fait un journal raisonné de toutes les opérations de la campagne. On ne fait guère de détachement où il ne se trouve ; et comme il est le premier de son régiment à marcher, et qu'on le cherche partout, on apprend qu'il est volontaire à un fourrage qui se fait sur les derrières du camp ; et un autre marche à sa place. Ses camarades ne l'estiment point; mais il ne vit pas avec eux, il les évite ; et si quelque officier général lui demande le nom d'un officier de son régiment qui est de garde, Thersite répond qu'il le connaît bien, mais qu'il ne se souvient pas de son nom. Il est familier, officieux, insolent, et pourtant très-bas avec son colonel. Il fait servilement sa cour à tous les grands

I.

#### CABAGTÈBES.

seigneurs de l'armée; et s'il se trouve chez le duc Eugène lorsque celui-ci se débotte, Theraite fait un mouvement pour lui présenter ses souliers; mais comme il s'aperçoit qu'il y a beaucoup de mende dans la chambre, il laisae prendre les souliers par un valet, et rougit en se relevant.

# III.

#### Les Jeunes gens.

Les jounes gens jouissent sans le savoir, et s'ennuient en croyant se divertir. Ils font un couper où ils sont dix-huit sans compter les *dames*; et ils passent la nuit à table à détonner quelques chansons obsohnes, à conter le noman de l'Opéna, et à se fatiguer pour chercher le plaisir, qu'à poine les plus impudents peuvent essayer dans un quartd'heure de faveur; et comme on se pique à tous les âges d'avoir de l'esprit, ils admettent quelquefois à leurs parties des gens de leures qui font là leur apprentissage pour le monde. Muis tous s'ennuient réciproquement, et ils se. détrompent les uns des autres.

Ces jeunes gens vont au spectacle pour se rassembler. Ils y paraissent, épuisés de leurs incontinences, avec une audace affectée et des yeux éteints. Ils parlent grossièrement des femmes, et avec dégoût. On les voit sortir quelquefois au commencement du spectacle, pour satisfaire quelque idée de débauche qui leur vient en tête ; et après avoir fait le tour des allées obscures de la Foire. ils reviennent au dernier acte de la comédie. et se recontent à l'oreille leurs ridicules prouesses. Ils se font un point d'honneur de traiter légèrement tous les plaisirs; et les plaisirs, qui fuient la dissipation et la folie, ne leur laissent ga'une ombre faible, et une fausse image de leurs charmes.

IV.

# Midas, où le sot qui est glorieux.

Le sot qui a de la vanité est l'ennemi né des talents. S'il entre dans une maison où il trouve un homme d'esprit, et que la maîtresse du logis lui fasse l'honneur de le lui présenter, Midas le salue légèrement, et ne

répond point. Si l'on ose louer en sa présence le mérite qui n'est pas riche, il s'assied auprès d'une table, et compte des jetons ou mêle des cartes sans rien dire. Lorsqu'il paraît un livre dans le monde qui fait quelque bruit, Midas jette d'abord les veux sur la fin, et puis sur le milieu du livre; ensuite il prononce que l'ouvrage manque d'ordre, et qu'il n'a jamais eu la force de l'achever. On parle devant lui d'une victoire que le héros du Nord ' a remportée sur ses ennemis; et sur ce qu'on raconte des prodiges de sa capacité et de sa valeur, Midas assure que la disposition de la bataille a été faite par M. de Rottembourg qui n'y, était pas, et que le prince s'est tenu caché dans une cabane jusqu'à ce que les ennemis fussent en déroute. Un homme qui a été à cette action l'assure qu'il a vu charger le roi à la tête de sa maison ; mais Mides répond

Nom que Voltaire a souvent employé pour désigner Frédéric-le-Grand. La bataille dont il s'agit ici est sans doute celle de Fiedberg, gagnée par Frédéric, le 4 juin 1745, sur le prince Charles de Lorraine. B.

froidement qu'on ne verra jamais que des folies d'un prince qui fait des vers, et qui est l'ami de Voltaire.

#### Le Fatteur insipide.

Un homme parfaitement insipide est celui qui loue indifféremment tout ce qu'il croit utile de louer ; qui , lorsqu'on lui lit un mauvais roman, mais protégé, le trouve digne de l'auteur du Sopha, et feint de le croire de lui; qui demande à un grand seigneur qui lui montre une ode, pourquoi il ne fait pas une tragédie ou un poème épique ; qui du même éloge qu'il donne à Voltaire, régale un auteur qui s'est fait siffler sur les , trois théâtres ; qui se trouvant à souper chez une femme qui a la migraine, lui dit tristement que la vivacité de son esprit la consume comme Pascal, et qu'il faut l'empêcher de se tuer. S'il arrive à un homme de ce caractère de faire une plaisanterie sur quelqu'un qui n'est pas riche, mais dont un homme riche prend le parti, aussitôt le flat-

34+

v.

teur change de langage, et dit que les petits défauts qu'il reprenait servent d'ombre au mérite distingué. C'est l'homme dont Rousseau disait :

> Quelquefois même, aux bons mots s'abandonne, Mais doucement et sans blesser personne.

Cet homme qui a loné toute sa vie jusqu'à ceux qu'il aimait le moins, n'a jamais obtenu des autres la moindre louange, et tout ce que ses amis ont osé dire de plus fort pour lui, c'est ce vieux discours: En vérité, c'est un honrête garçon, ou c'est un bon homme.

#### VI.

#### Lacon, ou le petit homme.

Lacon ne refuse pas son estime à tous les auteurs.' Il y a beaucoup d'ouvrages qu'il admire ; et tels sont les vers de La Motte, l'*Histoire* romaine de Rollin, et le *Traité* du vrai mérite, qu'il préfère, dit-il ; à La Bruyère. Il met dans une même classe Bossuet et Fléchier, et croit faire honneur à Pascal de le comparer à Nicole, dont il a lu

les Essais avec une patience tout-à-fait chrétienne. Il soutient qu'après Bayle et Fontenelle, l'abbé Desfontaines est le meilleur écrivain que nous ayons eu. Il ne peut souffrir la musique de Rameau; et si on lai parle des *Indes galanties* ou de l'opéra de *Dardanus*, il se met à chanter des morceaux de *Tancrède*, ou d'un autre ancien opéra. Il n'épargne pas les acteurs qui ont succédé à Murer, à Thevenard, etc., et Poirier ne paraît jamais qu'il ne batte long-temps des mains pour faire de la peine à Gelliotte : tant il est difficile de lai plairé<sup>g</sup> dès qu'on prince en quelque art que ce puisse être.

#### VII.

## Caritès, ou le Grammairien.

Caritès est esclave de la construction ; et ne peut souffrir la moindre, haudisse. Il ne sait point ce que c'est qu'éloquence ; et se plaint de ce que l'abbé d'Olivet a fair grâce à Racine de quatre cents flutes : mais il sait admirablement la différence de pas et point ; et il a fait des notes extellentes

sur le petit Traité des Synonymes, ouvrage très-propre, dit-il, à former un grand orateur. Caritès n'a jamais senti si un mot était propre ou ne l'était pas; si une épithète était juste, et si elle était à sa place. Si pourtant il fait imprimer un petit ouvrage, il y fait, pendant l'impression, de continuels changements : il voit, il revoit les épreuves, il les communique à ses amis; et si, par malheur, le libraire a oublié d'ôter une virgule qui est de trop, quoiqu'elle ne change point le sens, il ne veut point que son livre paraisse jusqu'à ce qu'on ait fait un carton, et il se vante qu'il n'y a point de livre si bien imprimé que le sien.

# VIII.

# ĽÉtourdi.

Il n'y a pas long-temps qu'étant à la Comédie auprès d'un jeune homme qui faisait du bruit, je lui dis : Vous vous ennuyez; il faut écouter une pièce quand on veut s'y plaire. — Mon ami, me répondit-il, chacun sait ce qui le divertit. je n'aime point la co-

médie, mais j'aime le théâtre; vous êtes bien fou d'imaginer d'apprendre à quelqu'un ce qui lui plaît. — Cela peut bien être, lui dis-je; je ne savais pas que vous vinssiez à la comédie pour avoir le plaisir de l'interrompre. — Et moi je savais, me dit-il, qu'on ne sait ce qu'on dit quand on raisonne des plaisirs d'autrui; et je vous prendrais pour un sot, mon très-cher ami, si je ne vous connaissais depuis long-temps pour le fou le plus accompli qu'il y sit au monde. — En achevant ces mots, il traversa le théâtre, et alla baiser sur la joue un homme grave qu'il ne connaissait que de la veille.

# IX.

#### Clazomène, ou la Vertu malheureuse.

Clazomène a eu l'expérience de toutes les misères de l'humanité. Les maladies l'ont assiégé dès son enfance, et l'ont sevré dans son printemps de tous les plaisirs de la jeunesse. Né pour les plus grands déplaisirs, il a eu de la hauteur et de l'ambition dans la pauvreté. Il s'est vu dans ses disgrâces

méconnu de ceux qu'il 'aimait. L'injure a flétri sa vertu; et il a été offensé de ceux dont il ne pouvait prendre de vengeance. Ses talents, son travail continuel, son application à bien faire n'ont pu fléchir la dureté de sa fortune. Sa sagesse n'a pa le garantir de faire des fautes irréparables. Il a souffert le mal qu'il ne méritait pas, et celui que son imprudence lui a attiré. Lorsque la fortune a paru se lasser de le poursuivre, la mort s'est offerte à sa vue. Ses yeux se sont fermés à la fleur de son âge; et quand l'espérance trop lente commençait à flatter sa peine /il a eu la douleur insupportable de ne pas laisser assez de bien pour payer ses dettes, et n'a pu sauver sa vertu de cette tache. Si l'on cherche quelque raison d'une destinée si cruelle, on aura, je crois, de la peine à en trouver. Faut-il demander la raison pourquoi des joueurs très-habiles se ruinent au jeu, pendant que d'autres hommes v font leur fortune? ou pourquoi l'on voit des années qui n'ont ni printemps ni automme, où les fruits de l'année sèchent dans leur fleur? Toutefois qu'on ne pense pas

347

que Clazomène cût voulu changer sa misère pour la prospérité des hommes faibles. La fortune peut se jouer de la sagesse des gens vertueux ; mais il ne lui appartient pas de faire fléchir leur courage.

# Phalante, ou le Scélérat.

Phalante a voué ses talents aux fureurs et au crime ; impie , esclave insolent des grands. ambitieux, oppresseur des faibles, contempteur des bons, corrupteur audacieux de la jeunesse, son génie violent et hardi préside en secret à tous les crimes qui sont ensevelis dans les ténèbres. Il est dès long-temps à la tête de tous les débauchés et les scélérats. Il ne se commet point de meurtres ni de brigandage où son noir ascendant ne le fasse tremper. Il ne connaît ni l'amour, ni la crainte, ni la foi, ni la compassion. Il méprise l'honneur autant que la vertu, et il hait les dieux et les lois. Le crime lui plaît par lui-même. Il est scélérat sans dessein et audacieux sans motif. Les extrémités les plus

X.

dures, la faim, la douleur, la misère ne l'abattent point. Il a éprouvé tour à tour l'une et l'autre fortune : prodigue et fastueux dans l'abondance, entreprenant et téméraire dans la pauvreté, emporté et souvent cruel dans ses plaisirs, dissimulé et implacable dans ses haines, furieux et barbare dans ses vengeances, éloquent seulement pour persuader le crime, et pour pervertir l'innocence, son naturel féroce et indomptable aime à fouler aux pieds l'humanité, la prudence et la religion; il vit tout souillé d'infamie; il marche la tête levée; il menace de ses regards les sages et les vertueux; sa témérité insolente triomphe des lois.

#### XI.

# Isocrate, ou le bel esprit moderne.

Le bel csprit moderne ' n'est ni philosophe, ni poète, ni historien, ni théologien;

<sup>4</sup> Remond de Saint-Marc. Il a fait imprimer en 1743 trois volumes de littérature, où l'on trouve de l'esprit, mais point de goût, et un jugement souvent faux. C'était le frère de Remond le ma-

il a toutes ces qualités si différentes et beaucoup d'autres; il est obligé de dire assez de choses inutiles, parce qu'il doit fort peu parler de choses nécessaires. Le sublime de sa science est de rendre des pensées frivoles par des traits. Qui veut mieux penser ou mieux vivre? Qui sait même où est la vérité? Un esprit vraiment supérieur fait valoir toutes les opinions, et ne tient à aucune. Il a vu le fort et le faible de tous les principes et il a reconnu que l'esprit humain n'avait que le choix de ses erreurs. Indulgente philosophie, qui égale Achille et Thersite, et nous laisse la liberté d'être ignorants, paresseux, frivoles, oisifs, sans nous faire de pire condition ! Aussi mettons-nous à la tête des philosophes son illustre auteur, et je veux avouer qu'il y a peu d'hommes d'un esprit si philosophique, si fin, si facile, si net, et d'une si grande surface; mais nul n'est parfait ; et je crois que les plus sublimes esprits ont eux-mêmes des endroits fai-

thématicien, de qui on a recueilli quelques lettres qu'il écrivait à Mademoiselle de Launay (madame de Stanl). S.

30

1.

bles. Ce sage et subtil philosophe n'a jamais compris que la vérité nue pût intéresser : la simplieité. la véhémence, le sublime ne le touchent point. Il me semble, dit-il, qu'il ne faudrait donner dans le sublime au à son corps défendant ; il est si peu naturel. Isocrate veut qu'on traite toutes les choses du monde en badinant ; aucune ne mérite, selon lui, un autre ton. Si on bui représente que les hommes aiment sérieusement jusqu'aux bagatelles, et ne badinent que des choses qui les touchent pen, il n'entend pas cela, dit-il; pour lui il n'estime que le naturel ; cependant son badinage ne l'est pas toujours, et ses réflexions sont plus fines que solides. Isocrate est le plus ingénieux de tous les hommes, et compte pour peu tout le reste. C'est un homme qui ne veut ni persuader, ni corriger, ni instruire personne. Le vrai et le faux, le frivole et le grand, tout ce qui lui est occasion de dire quelque chose d'agréable, lui est aussi propre. Si Cesar vertueux peut lui fournir un trait, il peindra César vertueux, sinon il fera voir que toute sa fortune n'a été qu'un coup du

hasard, et Brutus sera tour à tour un héros ou un scélérat, selon qu'il sera plus utile à Isocrate. Cet auteur n'a jamais écrit que dans une seule pensée; il est parvenu à son but. Les hommes ont enfin tiré de ses ouvrages ce plaisir solide de savoir qu'il a de l'esprit. Quel moyen après cela de condammer un genre d'écrire si intéressant et si utile !

On ne finirait point sur Isocrate et sur ses pareils, si on voulait tout dire. Ces esprits si fins ont paru après les grands hommes du siècle passé. Il ne leur était pas facile de donner à la vérité la même autorité et la même force que l'éloquence lui avait prêtée ; et pour se faire remarquer après de si grands hommes, il fallait avoir leur génie ou marcher dans une autre voie. Isocrate, né sans passion, privé de sentiment pour la simplicité et l'éloquence, s'attacha bien plus à détruire qu'à rien établir. Ennemi des anciens systèmes, et savant à saisir le faible des choses humaines, il voulut paraître à son siècle comme un philosophe impartial, qui n'obéissait qu'aux lumières de la plus exacte raison. Sans chaleur et sans préjugés, les

352

#### CARACTÈRES.

hommes sont faits de manière que si on leur parle avec autorité et avec passion, leurs passions et leur pente à croire les persuadent facilement ; mais si au contraire on badine et qu'on leur propose des doutes, ils écoutent avidement, ne se défiant pas qu'un homme qui parle de sang-froid puisse se tromper : car peu savent que le raisonnement n'est pas moins trompeur que le sentiment, et d'ailleurs l'intérêt des faibles, qui composent le plus grand nombre, est que tout soit cru équivoque. Isocrate n'a donc eu qu'à lever l'étendard de la révolte contre l'autorité et les dogmatiques, pour faire aussitôt beaucoup de prosélytes. Il a comparé le génie de l'esprit ambitieux des héros de la Grèce à l'esprit de ses courtisanes; il a méprisé les beaux-arts. L'éloquence, a-t-il dit, et la poésie sont peu de chose ; et ces paradoxes brillants il a su les insinuer avec beaucoup d'art, en badinant et sans paraître s'y intéresser. Qui n'eût cru qu'un pareil système n'eût fait un progrès pernicieux dans un siècle si amoureux du raisonnement et du vice? Cependant la mode a son cours, et

l'erreur périt avec elle. On a bientôt senti le faible d'un auteur qui, paraissant mépriser les plus grandes choses, ne méprisait pas de dire des pointes, et n'avait point de répugnance à se contredire, pour ne pas perdre un trait d'esprit. Il a plu par la nouveauté et par la petite hardiesse de ses opinions; mais sa réputation précipitée a déjà pesdu tout son lustre; il a survécu à sa gloire, et il sert à son siècle de preuve qu'il n'y a que la simplicité, la vérité et l'éloquence, c'est-àdiré toutes les choses qu'il a méprisées, qui puissent durer.

# XII.

# Thieste, ou la Simplicité.

Thieste est né simple et naïf : il aime la pure vertu, mais il ne prend pas pour modèle la vertu d'un autre; il connaît peu les règles de la probité, il la suit par tempérament. Lorsqu'il y a quelque loi de la morale qui ne s'accorde pas avec ses sentiments, il la laisse à part, et n'y pense point. S'il rencontre, la nuit, une de ces femmes qui épient les jeunes gens, Thieste souffre qu'elle l'en-

30.

353<sup>,</sup>

tretienne, et marche que que temps à côté d'elle ; et comme elle se plaint de la nécessité qui détruit toutes les vertus, et fait les opprobres du monde, il lui dit que la pauvrete n'est point un vice quand on sait vivre de son industrie, sans nuire à versonne : et ne se trouvant point d'argent parce qu'il est jeune . il lui donne sa montre qui n'est plus à la mode, et qui est un présent de sa mère ; ses camarades se moquent de lui et le tournent en ridiculé, mais il leur répond : Mes amis, vous riez de trop peu de chose. Le monde est rempli de misères qui serrent le cœur ; il faut être humain ; le désordre des malheureux est tonjours le crime des riches. The start of the of Start of

Trasile, ou les gens à la mode.

Trasille n'a jamais souffert qu'on fit de réflexions en sa présence, et die l'on eut la liberté de parler juste. Il est vif, léger et railleur; n'estime et n'épargne personne, change incessamment de discours, ne se laisse ni manier, ni user, ni approfondir, et fait

plas de visites en an jour que Dumoulin ou qu'un homme qui sollicite pour un grand procès. Ses plaisanteries sont anères : il loue rarement. Il pousse l'insolence jusqu'à interromme ceux qui sont assez vains pour le louer, les fine et détourne la tête. Il est dur, avare, impérienx; il à de l'ambition par arrogance, et quelque crédit par audace. Les femmes le courent, il les joue : il ne commaît pas l'amitié; il est tel que le plaisir même ne peut l'attendrir un moment.

# XIV.

Phocas, ou la fausse singularité.

Phocas se pique plus qu'homme du monde de n'emprunter de personne ses idées. Si vous lai parlez d'éloquence, ne lui nommez pas Cicéron, il vous ferait d'abord l'éloge d'Abdallah, d'Abutales et de Mahomet, et vous assurerait que rien n'égale la sublimité des Arabes. Lorsqu'il est question de la guerre, ce n'est ni M. de Turenne ni le grand Condé qu'il admire ; il leur préfère d'anciens généraux dont on ne connaît que les noms et quelques actions contestées. En tel genre que ce puisse être ', si vous lui citez deux grands hommes, soyez sûr qu'il choisira toujours le moins illustre. Phocas évite de se rencontrer avec les autres, et dédaigne de parler juste. Il affecte surtout de n'être point suivi dans ses discours, comme un homme qui ne parle que par inspiration et par saillies. Si vous lui dites quelque chose de sérieux, il répond par une plaisanterie; et si vous parlez au contraire de choses frivoles, il entame un discours sérieux. Il dédaigne de contredire, mais il interrompt. Il est bien aise de vous faire entendre que vous ne dites rien qui l'intéresse; que tout est usé pour quelqu'un qui pense et qui sent comme lui. Faible esprit, qui s'est persuadé qu'on est singulier par étude, et à force d'affectation, original.

# XV.

# Cirus, ou l'esprit extrême.

Cirus cachait sous un extérieur simple un esprit ardent et inquiet. Modéré au dehors,

<sup>1</sup> On dirait mieux, je crois, en quelque genre, etc. S.

mais extrême; toujours occupé au dedans, et plus agité dans le repos que dans l'action ; trop libre et trop hardi dans ses opinions pour donner des bornes à ses passions ; suivant avec indépendance tous ses sentiments . et subordonnant toutes les règles à son instinct, comme un homme qui se croit maître de son sort, et se confie à son naturel présomptueux et inflexible : dénué des talents qui soulèvent les hommes dans la médiocrité et qui ne se rencontrent pas avec des passions si sérieuses ; supérieur à cette fortune qui le renferme dans l'enceinte d'une ville ou d'une petite province, fruit d'une sagesse assez bornée; éloquent, profond, pénétrant; né avec le discernement des hommes 1, séducteur hardi et flatteur, fertile et puissant en raisons, impénétrable dans ses artifices ; plus dangereux lorsqu'il disait la vérité, que les plus trompeurs ne le sont par les déguisements et le mensonge; un de ces hommes que les autres hommes ne comprennent point, que

<sup>1</sup> C'est-à-dire, avec le talent de discerner le caractère des hommes. Cette ellipse est forcée. S.

la médiocrité de leur fortune déguise et avilit, et que la prospérité soule peut développer.

# XVI..

# Lipse, ou l'homme sans principes.

Lipse n'avait aucun principe de conduite : il vivait au hasard et sans dessein ; il n'avait aucune vertu. Le vice même n'était dans son cœur qu'une privation de sentiment et de réflexion : pour tout dire, il n'avait point d'ame. Vain sans être sensible au déshonneur ; capable d'exécuter sans intérêt et sans malice les plus grands crimes ; ne délibérant jamais sur rien : méchant par faiblesse : plus vicieux par déréglement d'esprit que par amour du vice. En possession d'un bien immense à la fleur de son âge, il passait sa vie dans la crapule avec des joueurs d'instruments et des comédiennes. Il n'avait dans sa fami-- liarité que des gens de basse extraction, que leur libertinage et leur misère avaient d'abord tendus ses complaisants, mais dont la faiblesse de Lipse lui faisait bientôt des égaux, parce qu'il n'y a point d'avantage avec lequel on se familiarise si promptement que la for-

359

tune qui n'est soutenue d'aucun mérite. Qu trouvait dans son antichambre, sur son escalier, dans sa cour, toutes sortes de personnages qui assiégeaient sa porte. Né dans une extrême distance du bas peuple, il en rassemblait tous les vices, et justifiait la fortune que les misérables accusent des défauts de la nature.

#### XVII.

#### Lisias, ou la fausse éloquence.

Lisias sait-orner une histoire de quelques couleurs ; il raconte agréablement , et il embellit ce qu'il touche. Il aime à parler ; il écouite peu ; il se fait écouter long-temps , et s'étend sur des bagatelles , afin d'y placer toutes ses fleurs. Il ne pénètre point ceux à qui il parle ; il ne cherche point à les pénétrer ; il ne connaît ni leurs intérêts , ni leurs caractères , ni leurs desseins. Bien loin de chercher à flatter leurs passions ou leurs espérances , il agit toujours avec eux comme s'ils n'avaient d'autre affaire que de l'écouter et de rire de ses saillies. Il n'a de l'esprit que pour lin ; il ne laisse pas même aux autres le

temps d'en avoir pour lui plaire. Si quelqu'un d'étranger chez lui a la hardiesse de le contredire, Lisias continue à parler, ou s'il est obligé de lui répondre, il affecte d'adresser la parole à tout autre qu'à celui qui pourrait le redresser. Il prend pour juge de ce qu'on lui dit, quelque complaisant qui n'a garde de penser autrement que lui. Il sort du sujet dont on parle, et s'épuise en comparaisons. A propos d'une petite expérience de physique, il parle de tous les systèmes de physique. Il croit les orner, les déduire, et personne ne les entend. Il finit en disant qu'un homme qui invente un fauteoil plus commode, rend plus de service à l'État que celui qui a fait un nouveau système de philosophie. Lisias ne veut pas cependant qu'on croie qu'il ignore les choses les moins importantes. Il a lu jusqu'aux voyageurs et jusqu'aux relations des missionnaires. Il raconte de point en point les coutumes d'Abyssinie et les lois de l'Empire de la Chine. Il dit ce qui fait la beauté en Éthiopie, et il conclut que la beauté est arbitraire, puisqu'elle change selon les pays. Lisias a été plus modeste , plus aimable

et plus complaisant. La vieillesse qui fixe les fortunes, détruit les vertus. Ceux qui voient aujourd'hui Lisias sont assez persuadés de son esprit, mais aucun n'est content de soi '; aucun ne se souvient de ses discours, nul n'en est touché, nul n'a envie de s'attacher à lui. Il a des équipages magnifiques, une table très-délicate, pour des gens de basse extraction qui l'applaudissent. Il habite dans un palais; ce sont les avantages qu'il retire de beaucoup d'esprit et d'une plus grande fortune <sup>2</sup>.

#### XVIII.

# Alcipe.

Alcipe a pour les choses rares cet empressement qui témoigne un goût inconstant pour

Ce caractère a été imprimé pour la première fois dans l'édition de 1806; les éditions faites depuis portent toutes *le soi*, il semble qu'il faut *de lui*. Voyez une variante de ce caractère dans les *OEuvres posthumes*. B.

\* L'auteur veut dire que Lisias a encore plus de fortane que d'esprit, mais cette manière d'exprimer la pensée ne me paraît pas correcte. S

1.

celles qu'on possède. Sujet en effet à se dégoûter des plus solides, parce qu'il a moins de passion que de curiosité pour elles ; peu propre, par défaut de réflexion, à tirer long-temps des mêmes hommes et des mêmes choses de nouveaux usages ; moins touché quelquefois du grand que du merveilleux ; laissant emporter son esprit, qui manque naturellement un peu d'assiette, aux impressions précipitées de la surprise, et cherchant dans le changement ou par le secours des fictions, des objets qui éveillent son ame trop peu attentive et vide de grandes passions ; capable néanmoins de concevoir le grand et de s'y élever, mais trop paresseux et trop volage pour s'y soutenir ; hardi dans ses projets et dans ses doutes, mais timide à croire et à faire; défiant avec les habiles, par la crainte qu'ils n'abusent de son caractère sans précaution et sans artifice ; fuyant les esprits impérieux qui l'obligent à sortir de son naturel pour se défendre, et font violence à sa timidité et à sa modestie; épineux par la crainte d'être dupe, quelquefois injuste: comme il craint les explications par timidité

ou par paresse, il laisse aigrir plusieurs sujets de plainte sur son cœur, trop faible également pour vaincre et pour produire ces délicatesses : tels sont ses défauts les plus cachés. Quel homme n'a pas ses faiblesses. Celui-ci joint à l'avantage d'un beau naturel un coup d'œil fort vif et fort juste ; personne ne juge si sainement des choses au degré où il les pénètre ; il ne les suit pas assez loin. La vérité échappe trop promptement à son esprit naturellement vif, mais faible, et plus pénétrant que profond. Son goût, d'une justesse rare sur les choses de sentiment, saisit avec peine celles qui ne sont qu'ingénieuses. Trop naturel pour être affecté de l'art, il ignore jusqu'aux bienséances estimables, par cette grande et précieuse simplicité, par la noblesse de ses sentiments, par la vivacité de ses lumières, et par des vertus trop aimables pour être exprimées.

# XIX.

Le mérite frivole.

Un homme du monde est celui qui a beau-

# CABACTÉRES.

coup d'esprit inutile, qui sait dire des choses flatteuses qui ne flattent point, des choses sensées qui n'instruisent point ; qui ne peut , persuader personne, quoiqu'il parle bien; qui a de cette sorte d'éloquence qui sait créer ou embellir les pagatelles, et qui anéantit les grands sujets ; aussi pénétrant sur le ridicule qu'aveugle et dédaigneux pour le mérite ; un homme riche en paroles et en extérieur, qui ne pouvant primer par le bon sens, s'efforce de paraître par la singularité; qui craignant de peser par la raison, pèse par son inconséquence et ses écarts; plaisant sans gaîté, vif sans passions; qui a besoin de changer sans cesse de lieux et d'objets, et ne peut suppléer par la variété de ses amusements le défaut de son propre fonds.

Si plusieurs personnes de son caractère se rencontrent ensemble, et qu'on ne puisse pas arranger une partie, ces hommes qui ont tant d'esprit n'en ont pas assez pour soutenir une demi-heure de conversation, même avec des femmes, et ne pas s'ennuyer d'abord des uns des autres. Tous les faits, toutes les nouvelles, toutes les plaisanteries,

toutes les réflexions sont épuisées eu un moment. Celui qui n'est pas employé à un quadrille ou à un quinze, est obligé de se tenir assis auprès de ceux qui jouent, pour ne pas . se trouver vis-à-vis d'un autre homme qui est auprès du feu, et auquel il n'a rien à dire. Tous ces gens aimables qui ont banni la raison de leurs discours, font voir qu'on ne peut s'en passer; le faux peut fournir quelques scènes qui piquent la surface de l'esprit; mais il n'y a que le vrai qui touche et qui ne s'épuise jamais.

# XX.

#### Titus, ou l'Activité.

Titus se lève seul et sans feu pendant l'hiver ; et quand ses domestiques entrent dans sa chambre, ils trouvent déjà sur sa table un tas de lettres qui attendent la posté. Il commence à la fois plusieurs ouvrages qu'il achève avec une rapidité inconcevable, et que son génie impatient ne lui permet pas de polir. Quelque chose qu'il entreprenne, il lui est impossible de la retarder; une affaire

31.

qu'il remettrait l'inquiéterait jusqu'au moment qu'il pourrait la reprendre. Occupé de soins si sérieux, on le rencontre pourtant dans le monde comme les hommes les plus désœuvrés. Il ne se renferme pas dans une seule société, il cultive en même temps plusieurs sociétés : il entretient des relations sans nombre au dedans et au dehors du royaume. Il a voyagé, il a écrit, il a été à la cour et à la guerre; il excelle en plusieurs métiers, et connaît tous les hommes et tous les livres. Les heures qu'il est dans le monde, il les emploie à former des intrigues et à cultiver ses amis ; il ne comprend pas que les hommes puissent parler pour parler, ou agir seulement pour agir, et l'on voit que son ame souffre quand la nécessité et la politesse le retiennent inutilement. S'il recherche quelque plaisir, il n'y emploie pas moins de manége que dans les affaires les plus sérieuses ; et cet usage qu'il fait de son esprit l'occupe plus vivement que le plaisir même qu'il poursuit. Sain et malade, il conserve la même activité; il va solliciter un procès le jour qu'il a pris médecine, et fait des vers

une autre fois avec la fièvre ; et quand on le prie de se ménager , *Hé* ! dit-il, *le puis-je un moment ? vous voyez les affaires qui m'accablent ; quoiqu'au vrai il n'y en a aucune qui ne soit tout-à-fait volontaire. Attaqué d'une maladie plus dangereuse, il se fait habiller pour mettre ses papiers en ordre : il se souvient des paroles de Vespasien, et comme cet empereur, veut mourir debout.* 

# XXI.

#### Le Paresseux.

Au contraire, un homme pesant se lève le plus tard qu'il peut, dit qu'il a besoin de sommeil, et qu'il faut qu'il dorme pour se porter bien. Il est toute la matinée à se laver la bouche; il tracasse en robe de chambre, prend du thé à plusieurs reprises, et ne dine point parce qu'il n'en a pas le temps. S'il va voir une jeune femme, que cette visite importune, mais qui ne veut pas que personne sorte mécontent d'auprès d'elle, il lui laisse toute la peine de l'entretenir; elle fait des efforts visibles pour ne pas laisser tomber la

conversation. L'indolent ne s'aperçoit pas que lui-même ne parle point; il ne sent pas qu'il pèse à cette jeune femme; il s'enfonce dans son fauteuil, où il est à son aise, où il s'oublie et n'imagine pas qu'il y ait au monde quelqu'un quis'ennuie, pendant qu'un homme qui l'attend chez lui, et auquel il a donné heure pour finir une affaire, ne peut comprendre ce qui le retarde. De retour chez soi, on lui dit que cet homme a fort attendu et s'en est enfin allé. Il répond qu'il n'y a pas grand mal, et dit qu'on le fasse souper.

# XXII.

# Horace, ou l'Enthousiaste.

Horace se couche au point du jour, et se lève quand le soleil est déjà sur son déclin. Les rideaux de sa chambre demeurent fermés jusqu'à ce que la nuit approche. Il lit quelquefois aux flambeaux pendant le jour, afin d'être plus recueilli; et la tête échauffée par sa lecture, il lui arrive de quitter son livre, de parler seul, et de prononcer des paroles qui n'ont aucun sens. On l'a vu autrefois à

360

Rome, pendant les chaleurs de l'été, se promener toute la nuit sur des ruines, ou s'asseoir parmi des tombeaux, et interroger ces débris. On l'a vu aussi à des bals s'attacher quelquefois à un masque qui ne parlait point, et se rendre amoureux de ce silence, qu'il interprétait follement ; car Horace est l'homme du monde dont l'imagination va le plus vite, et son esprit prompt et fertile sait prêter aux êtres muets toutes les passions qui l'animent. Une autre fois, sur ce qu'il entend dire qu'un ministre a parlé librement au prince en faveur de quelque innocent, Horace lui écrit avec transport, et le félicite au nom des peuples d'une belle action qu'il n'a pas faite. On lui reproche ses extravagances, et il les avoue. Il se raconte lui-même si naïvement qu'on lui pardonne sans aucune peine ses folles singularités. Il parle même quelquefois avec tant de sens, de justesse et de véhémence, qu'on est malgré soi entraîné. Sa forte éloquence lui fait prendre de l'ascendant sur les esprits. Ceux qui se sont moqués de ses chimères deviennent trèssouvent ses prosélytes, et plus enthousiastes

que lui, ils répandent ses sentiments et sa folie.

#### XXIII.

# Théophile, ou la Profondeur.

24

Théophile a été touché dès sa jeunesse d'une forte curiosité de connaître le genre humain et le différent caractère des nations. Poussé par ce puissant instinct, et peut-être aussi par l'erreur de quelque ambition plus secrète, il a consumé ses beaux jours dans l'étude et dans les voyages, et sa vie, toujours laborieuse, a toujours été agitée. Son esprit percant et actif a tourné son application du côté des grandes affaires et de l'éloquence solide. Il est simple dans ses paroles, mais hardi et fort. Il parle quelquefois avec une liberte qui ne lui peut nuire, et qui écarte cependant la défiance de l'esprit d'autrui. Il paraît d'ailleurs comme un homme qui ne cherche point à pénétrer les autres, mais qui suit la vivacité de son humeur. Quand il veut faire parler un homme froid, il le contredit quelquefois pour l'animer; et si celui-ci dissimule, sa dissimulation et son

silence parlent à Théophile; car il sait quelles sont les choses que l'on cache; tant il est difficile de lui échapper. Il tourne, il manie un esprit : il le feuillette, si j'ose ainsi dire, comme on discute un livre qu'on a sous les veux et qu'on ouvre à divers endroits. Théophile ne fit jamais ni fausses démarches, ni discours frivoles, ni préparations inutiles. Aussi a-t-il l'art d'abréger les affaires les plus contentieuses et les négociations les plus difficiles. Tous ceux qui l'entendent parler se confient aussitôt à lui , parce qu'ils se flattent d'abord de le connaître. Sa simplicité leur en impose; son esprit profond ne peut être ainsi mesuré. La force et la droiture de son jugement hui suffisent pour pénétrer les autres hommes, mais il échappe à leur curiosité sans artifice. Par la seule étendue de son génie, Théophile est la preuve que l'habileté n'est pas uniquement un art, " comme les hommes faux se le figurent, et que la supériorité d'esprit nous cache bien plus sûrement que la finesse ou que la dissimulation, toujours invitile au fourbe contre la prudence.

# XXIV.

# Cléon, ou la folle ambition.

Cléon a passé sa jeunesse dans l'obscurité. entre la vertu et le crime. Vivement occupé de sa fortune avant de se connaître, et plein de projets chimériques, il se repaissait de ccs songes dans un âge mûr. Son naturel ardent et mélancolique ne lui permettait pas de se distraire de cette sérieuse folie. Il comprenait à peine que les autres hommes pussent être touchés par d'autres biens, et s'il voyait des gens qui allaient à la campagne dans l'automne pour jouir des présents de la nature, il ne leur enviait ni leur gaîté, ni leur bonne chère, ni leurs plaisirs. Pour lui il ne se promenait point, il ne chassait point, il ne faisait nulle attention au changement des saisons. Le printemps n'avait à ses yeux aucune grâce. S'il allait quelquefois à la campagne, c'était pendant la plus grande rigueur de l'hiver, afin d'être seul et de méditer plus profondément quelque chimère. Il était triste, inquiet, rêveur, extrême dans

373

ses espérances et dans ses craintes, immodéré dans ses chagrins et dans ses joies ; peu de chose abattait son esprit violent, et le moindre succès le retenait. Si quelque lueur. de fortune le flattait de loin, alors il devenait plus solitaire, plus distrait et plus taciturne; il ne dormait plus, il ne mangcait point ; la ioie consumait ses entrailles, comme un feu ardent qu'il portait au fond de lui-même. A cette ambition effrénée il joignait quelque humanité et quelque bonté naturelle. Ayant rencontré à Venise un Suédois autrefois trèsriche, alors misérable et proscrit, le cœur de Cléon fut ému: et comme il venait de gagner au jeu cent ducats, il dit en lui-même : Il n'y a qu'une heure que je n'avais pas besoin de cet argent, et il le donna aussitôt à ce Suédois, qui, touché de cette noblesse, ne put retenir quelques larmes que lui arracha ent la mémoire et le déplaisir de ses fautes; mais Cléon, d'un air inspiré : « Au-« riez-vous, dit-il, le courage de tuer un « homme dont la mort importe à l'État et « pourrait finir vos misères ? » L'étranger pâlit, et Cléon qui observait alors son visage :

15

« Je vois bien, dit-il, que la seule pensée « du crime vous effraie. Je vous estime plus « de cette délicatesse dans une si grande ad-« versité, que je n'estime toutes les vertus « d'un homme heureux. Vous êtes humain « dans la pauvrete, et vous préférez l'inno-« cence à la fortune. Puissiez-vous fléchir sa « rigueur ! » En achevant ces mots, il le quitta brusquement, et partit de Venise sans l'avoir revu, laissant cet étranger dans une grande incertitude de ses sentiments, qui n'étaient pas même connus de ses plus intimes amis : car la médiocrité de sa fortune l'ayant obligé de cacher l'étendue de son ambition, son sérieux ardent et austère passait pour sagesse : tant les hommes sont peu capables de se concevoir les uns les autres.

# XXV.

# Turnus, ou le Chef de parti.

Turnus est le médiateur et en quelque sorte le centre de ceux qui, par le caractère de leurs sentiments ou par la disposition de leur fortune, ont besoin d'un milieu qui les rapproche et qui concilie leurs esprits. Deux

hommes qui ne se comprennent point trouvent tous les deux près de lui la justice qu'ils se refusent et l'estime qui leur est due. Sans sortir de son caractère, il se prête aisément à tous, et sait supporter les défauts de ceux qui lui sont attachés. Il estime les hommes selon leur courage et la force de leur caractère. Il préfère les sages à ceux qui n'ont que de l'esprit, et les jeunes gens ambitieux aux vieillards qui n'ont que de la sagesse ; parce que la jeunesse est plus agissante, plus hardie dans ses espérances, et plus sincère dans ses affections. Quiconque a de la résolution, peut se jeter avec confiance entre ses bras. Il sert ses amis dans leurs peines, dans l'opprobre et dans les plaisirs. Son humanité, ses services et son éloquence ingénue lui assujétissent les cœurs. S'il s'arrête un seul jour dans une ville, il s'y fait dans ce peu de temps des créatures et des partisans passionnés. Quelques uns abandonnent leur province, dans la seule espérance de le retrouver, et d'en être protégés dans la capitale. Ils ne sont pas trompés dans leur attente; Turnus les recoit parmi ses amis, et

il leur tient lieu de patrie. Il ne ressemble point à ceux qui, capables par vanité et par industrie de se faire des créatures, les perdent par pavesse ou par inconstance; qui promettent tonjours plus qu'ils ne tiennent, et blessent sans retour ceux qu'ils abusent ou qu'ils n'ont servis qu'à demi. Comme il ne cultive pas les hommes sans dessein, il ne les néglige jamais par légèreté. La réputation de ses vertus et ses insinuations lui ont concilié un très-grand nombre de ces hommes sages qui ont toujours de l'autorité dans le public, quoiqu'ils n'occupent pas les premières places. Si les ennemis de Turnus répandent qu'il trame un dessein contre la république, ceux-ci se rendent garants de son innocence, sollicitent pour lui quand il est accusé, et détournent contre ses délateurs l'indignation publique. Il s'est fait d'ailleurs à la guerre une haute réputation qui orne ses autres vertus ; car il a compris de bonne heure que ceux qui commandaient avec succès dans les armées, éclipsaient aisément les politiques, et faisaient tomber leur crédit; et de plus il n'ignore pas que l'on ne peut

376

377

rien entreprendre d'extraordinaire sans faire la guerre. Mais, malgré le nom qu'il s'y est fait, les plus vils citoyens sont moins modestes et moins populaires, et l'on ne rencontre que lui dans les places, sous les portiques et dans les plus humbles maisons. Ainsi, sans orgueil et sans faste, il est à la tête d'un parti puissant, avant que ceux qui le composent sachent eux-mêmes que c'est un parti. Aucun n'a son secret, mais il est sûr de tous ; et lorsqu'il sera temps d'agir, nul ne manquera à son chef, à son bienfaiteur, à son ami ; et si cependant la fortune, qui peut tout contre la prudence, fait qu'il est prévenu dans ses desseins, il avoue la plupart des faits qu'on lui impute, et les justifie par les lois ou par la force de son éloquence. Ses juges sont étonnés de sa sécurité et attendris de ses discours. La cabale qui veut sa perte n'ose le laisser reparaître ni l'interroger en public. Quoiqu'il soit convaincu d'avoir attenté contre la liberté, on est obligé de le faire mourir secrètement, et le peuple qui l'adorait demeure persuadé de son innocence.

32. ·

# XXVI.

#### Lentulus, ou le Factieux.

L'entulus se tient renfermé dans le fondd'un vaste édifice qu'il a fait bâtir, et où son ame austère s'occupe en secret de projets ambitieux et téméraires. Là, il travaille le jour et la nuit pour tendre des piéges à ses ennemis, pour éblouir le peuple par des écrits, et amuser les grands par des promesses. Sa maison quelquefois est pleine de gens inconnus, qui attendent pour lui parler, qui vont, qui viennent; on les voit fort souvent entrer la nuit dans son appartement, et en sortir un peu devant l'aurore. Lentulus fait des associations avec des grands qui le haïssent, pour se soutenir contre d'autres grands dont il est craint. Il tient aux plus puissants par ses alliances, par ses charges et par ses menées. Quoiqu'il soit né fier, impérieux et peu abordable, il ne néglige pourtant pas le peuple. Il lui donne des fêtes et des spectacles ; et lorsqu'il se montre dans les rues, il fait jeter de l'argent autour de

sa litière, et ses émissaires, postés en différents endroits sur son passage, excitent la canaille à l'applaudir. Ils l'excusent de ne pas se montrer plus souvent, sur ce qu'il est trop occupé des besoins de la république, et qu'un travail sévère et sans relâche ne lui laisse aucun jour de libre. Il est en effet surchargé par la diversité et la multitude des affaires qui l'appliquent, et ces occupations laborieuses le suivent partout ; car même à l'armée, où il y a tant de distractions inévitables, les troupes le voient rarement ; et pendant qu'il est obsédé de ses créatures, qu'il donne des ordres ou qu'il médite des intrigues, le soldat murmure de ne pas le voir, et blâme ce genre de vie trop austère. Lentulus emploie sa retraite à traverser secrètement les entreprises du consul, qui commande en chef ; et il fait si bien, que le pain, le fourrage et même l'argent manquent au quartier général, pendant que tout abonde dans son propre camp. S'il arrive alors que les troupes de la république recoivent quelque échec de l'ennemi, aussitôt les courriers de Lentulus font retentir la capitale de ses

plaintes contre le consul. Le peuple s'assemble dans les places par pelotons, et les créatures de Lentulus ont grand soin de lire des lettres par lesquelles il paraît qu'il a sauvé l'armée d'une entière défaite. Toutes les gazettes répètent les mêmes bruits, et tous les nouvellistes sont payés d'avance pour les confirmer. Le consul est forcé d'envoyer des mémoires pour justifier sa conduite contre les artifices de son ennemi. Celui qu'il a chargé de cette affaire, qui est un homme instruit et hardi, arrive dans la capitale où il est attendu avec impatience , et on s'attend qu'il révélera bien des mystères ; mais le lendemain le sénat s'étant extraordinairement assemblé, on vient lui annoncer que cet envoyé a été trouvé mort dans son lit, et qu'on a détourné tous ses papiers. Les gens de bien, consternés, gémissent secrètement de cet attentat; mais les partisans de Lentulus en triomphent publiquement, et la république est menacée d'une horrible servitude.

# XXVII.

# Clodius, ou le Séditieux.

Clodius assemble chez lui une troupe de libertins et de jeunes gens accablés de dettes. Le sénat a fait une loi pour réprimer le luxe de ces jeunes gens, et l'énormité des emprunts. Clodius leur dit : Mes amis, pouvezvous souffrir la rigueur, la hauteur et la dureté d'un gouvernement si austère? On défend aux uns les plaisirs, on ferme aux autres les chemins de la fortune : on s'efforce d'anéantir le courage et l'esprit de tous, en tenant sous des lois étroites leur génie captif; et cette servitude de chaque particulier, on ose la nommer liberté publique ! Mes amis, on hait les tyrans qui veulent régner par la force ; et qu'importe d'être l'esclave des hommes ou des lois, quand les lois sont plus tyranniques que ceux qui les violent? Est-ce à nous à subir le joug de quelques vieillards languissants ? La nature aurait-elle fait les faibles pour l'autorité, et les forts pour leur obéir ? Les faibles ne sont point à plaindre dans la dépendance des forts ; mais les forts

ne peuvent souffrir la servitude sans une insupportable violence. Donnons à ce peuple abattu quelque exemple qui le réveille ; les ambitieux sont l'ame des corps politiques ; le repos en est la langueur... Ainsi s'explique Clodius avec ses amis. Quand il est avec des personnes qui l'obligent à plus de retenue, il leur dit qu'on fait bien de réprimer le vice, mais qu'il faut avoir attention que le remède qu'on y apporte ne soit pas'luimême un plus grand mal. La vertu, dit-it, est aimable par elle-même ; que sert d'employer la force pour la persuader? La force est toujours odieuse, quelque juste qu'en soit le motif. Voyez, dit-il encore, la diversité que la nature a mise entre les hommes : estil juste d'assujétir à la même règle tant de différents caractères? Peut-on obliger tous les hommes à marcher dans la même voie? et faut-il tenir la nature prosternée sous un joug si rude? Tels sont les discours les plus modérés de Clodius. Mais s'il se forme un parti dans la république qui ne tend rien moins qu'à sa ruine, il excite les conjurés à l'avancer, et leur dit qu'il faut que tout

change ; que c'est une fatalité inévitable ; que les opinions et les mœurs qui dépendent des opinions, les hommes en place et les lois qui dépendent des hommes en place, les bornes des États et leur puissance, l'intérêt des États voisins, tout varie nécessairement. Et, dit-il, de ces changements il n'y en a aucun qui ne se fasse par la force, car la séduction et l'artifice ne méritent pas moins ce nom que la violence déclarée et manifeste. Mes amis, continue-t-il, qui peut retenir vos courages? craignez-vous de troubler la paix de la patrie? Quelle paix, qui avilit les hommes dans un misérable esclavage ! Estimez-vous tant le repos? et la guerre estelle plus rude que la servitude? Ainsi Clodius met tout en feu par ses discours séditieux, et cause de si grands désordres dans la république qu'on ne peut y remédier que par sa perte.

# XXVIII.

#### L'Orateur chagrin.

Celui qui n'est connu que par les lettres, n'est pas infatué de cette gloire, s'il est am384 <sup>·</sup>

# CARACTÈRES.

bitieux. Bien loin de vouloir faire entrer les jeunes gens dans sa propre carrière, il leur montre lui-même une route plus noble, s'ils osent la suivre. Le riche insolent, leur ditil, méprise les talents les plus sublimes, et le vertueux ignorant ne les connaît pas..... O mes amis ! pendant que des hommes médiocres exécutent de grandes choses, ou par un instiact particulier, ou par la faveur des occasions, voulez-vous vous réduire à les ecrire ? Si yous faites attention aux hommages qu'on met aux pieds d'un homme que le prince élève à un poste, croirez-vous qu'il y ait des louanges pour un écrivain, qui approchent de ces respects ? Oui ne peut aider la vertu, ni punir le crime, ni venger l'injure du mérite, ni confondre l'orgueil des riches, se contentera-t-il d'un peu d'estime? Il appartient à un artisan d'être enivré de régner au barreau, ou sur nos théâtres, ou dans les écoles des philosophes; mais vous qui aspirez à la gloire, pouvez-vous la mettre à ce prix ? Regardez de près, mes amis : celui qui a gagné des batailles, qui a repoussé l'ennemi des frontières qu'il ravageait, et

donné aux peuples l'espérance d'une paix glorieuse, s'il fait tout à coup disparaître la réputation des ministres et le faste des favoris, qui daignera encore jeter les yeux sur vos poètes et vos philosophes? Mes amis, ce n'est point par des paroles qu'on peut s'élever sur les ruines de l'orgueil des grands et forcer l'hommage du monde, c'est par la vertu et l'audace, c'est par le sacrifice de la santé et des plaisirs, c'est par le mépris du danger. Celui qui compte sa vie pour quelque chose, ne doit pas prétendre à la gloire. Ainsi parle un esprit chagrin que la réputation des lettres ne peut satisfaire. Il parut quelquefois chercher à s'affermir lui-même contre les déplaisirs de son état, et combattre avec violence. C'est peu, mes amis, reprend-il, de souffrir d'extrêmes besoins et d'être privé des plaisirs. Quel est celui qui a été pauvre et qui a évité le mépris? Qui n'a pas été opprimé par les puissants, moqué par les faibles, fui et abandonné par tous les hommes? A-t-on estimé ses talents? a-t-on fait attention à sa vertu? La nécessité l'a tenté, l'infortune l'a avili, et le sort s'est 33

ı.

joué de sa prudence. Toutefois ni l'adversité, ni la honte, ni la misère, ni ses fautes, s'il en a faites, ni l'injustice de ses ennemis ne lui ont ôté son courage. Qui voudrait être riche mais avare, respecté mais faible, craint mais hai? Mais qui ne voudrait être pauvre avec de la vertu et du courage?

Celui qui peut vivre sans crime, et qui sait oser et souffrir, sait aussi se passer de la fortune qu'il a méritée : les heureux et les insensés pourront insulter sa misère ; mais l'injure de la folie ne saurait flétrir la vertu. L'injure est l'opprobre du fort qui abuse des dons du basard, et l'arme du lâche insolent... Ces discours d'un esprit inquiet, qui s'est fait un nom par les lettres, échauffent l'esprit des jeunes gens prompts à s'enflammer; mais la fortune laisse rarement aux hommes le choix de leurs vertus et de leur travait.

#### FIN DU PREMIER VOLUME.

# TABLE DES MATIÈRES

#### CONTENUES

# DANS CE VOLUME.

| Notice sur la vie et les écrits de Vauvenargues, |    |  |
|--------------------------------------------------|----|--|
| par M. Suard.                                    | T  |  |
| Fragments sur Vauvenargues.                      | 53 |  |
| Épître de Marmontel à Voltaire.                  | 66 |  |
| Extrait des Mélanges littéraires.                | 73 |  |
| Discours preliminaire.                           | 77 |  |

#### INTRODUCTION A LA CONNAISSANCE DE L'ESPRIT HUMAIN.

#### LIVRE PREMIER.

| I.    | De l'Esprit en général.                 | 85         |
|-------|-----------------------------------------|------------|
| II.   | Imagination, Réflexion, Mémoire.        | 87         |
| Ш.    | Fécondité.                              | 89         |
| IV.   | Vivacité.                               | 90         |
| V.    | Pénétration.                            | 91         |
| ÝI.   | De la Justesse, de la Netteté, du Juge- |            |
|       | ment.                                   | 93         |
| VII.  | Du bon Sens.                            | <b>9</b> 6 |
| VIII. | De la Profondeur.                       | 97         |

| 388    | TABLE DES MATIÈRES                      |             |
|--------|-----------------------------------------|-------------|
| IX.    | De la Délicatesse, de la Finesse        | et          |
| •      | de la Force.                            | 99          |
| X.     | De l'Étendue de l'Esprit.               | 101         |
| XI.    | Des Saillies.                           | 102         |
| XII.   | Du Goût.                                | 106         |
| XIII.  | Du Langage et de l'Éloquence.           | 110         |
| XIV.   | De l'Invention.                         | 114         |
| · XV.  | Du Génie et de l'Esprit.                | 116         |
| XVI.   | Du Caractère.                           | 131         |
| XVII.  | Du Sérieux.                             | 123         |
| XVIII. | Du Sang-froid.                          | 125         |
| XIX.   | De la Présence d'esprit.                | 126         |
| XX.    | De la Distraction.                      | ibid.       |
| XXI.   | De l'Esprit du jeu.                     | 127         |
|        | LIVRE DEUXIEME.                         |             |
| XXII.  | Des Passions.                           | 120         |
| XXIII. | De la Gaîté, de la Joie, de la M        |             |
|        | lancolie.                               | 133         |
| XXIV.  | De l'Amour-propre et de l'Amo           | ur          |
|        | de nous-mêmes.                          | <b>`134</b> |
| XXV.   | De l'Ambition.                          | 130         |
| XXVI.  | De l'Amour du monde.                    | 141         |
| XXVII. | Sur l'Amour de la gloire.               | ibid.       |
| XXVIII | l. De l'Amour des sciences et o         |             |
|        | lettres.                                | 143         |
|        | De l'Avarice.                           | 147         |
| XXX.   | _ · · · · · · · · · · · · · · · · · · · | ibid.       |
|        | De la Passion des exercices.            | 148         |
| XXXII  | . De l'Amour paternel.                  | 150         |
|        | · · ·                                   |             |

.

١

•

. .

.

| CO           | NTENUES DANS CE VOLUME.          | 389   |
|--------------|----------------------------------|-------|
| XXXIII.      | De l'Amour filial et fraternel.  | 150   |
| XXXIV.       | De l'Amour que l'on a pour les   |       |
|              | bêtes.                           | 152   |
| `XXXV.       | De l'Amitié.                     | 153   |
| XXXVI.       | De l'Amour.                      | 156   |
| XXXVII.      | De la Physionomie.               | 159   |
| XXXVIII.     | De la Pitié.                     | 160   |
| XXXIX.       | De la Haine.                     | 161   |
| XL.          | De l'Estime, du Respect et du Mé | -     |
|              | pris.                            | 163   |
| XLI.         | De l'Amour des objets sensibles  | . 160 |
| XLII.        | Des Passions en général.         | 170   |
|              | LIVRE TBOISIÈME.                 |       |
| XLIII.       | Du Bien et dn Mal moral.         | 173   |
| XLIV.        | De la Grandeur d'ame.            | 186   |
| XLV.         | Du Courage.                      | 189   |
| XLVI.        | Du Bon et du Beau.               | 197   |
| RÉF          | LEXIONS SUR DIVERS SUJETS.       | -     |
| J.           | Sur le Pyrhonisme.               | 199   |
| 11.          | Sur la Nature et la Coutume.     | 202   |
| <b>III</b> . | Nulle jouissance sans action.    | 206   |
| IV.          | De la certitude des principes.   | 308   |
| <b>V</b> .   | Défaut de la plupart des choses  |       |
| VI.          | De l'Ame.                        | 211   |
| VII.         | Des Romans.                      | 212   |
| VIII.        | Contre la Médiocrité.            | 214   |
| IX.          | Sur la Noblesse.                 | 215   |
| <b>X.</b> ·  | Sur la Fortune.                  | 217   |
|              |                                  |       |
| •            |                                  |       |
|              |                                  |       |
|              |                                  |       |
|              |                                  |       |

·

| 390          | <ul> <li>TABLE DES MATIÈRES</li> </ul> |        |
|--------------|----------------------------------------|--------|
| XI.          | Contre la Vanité.                      | 218    |
| XII.         | Ne point sortir de son caractère.      | 219    |
| XIII.        | Du pouvoir de l'Activité.              | 220    |
| XIV.         | Sur la Dispute.                        | 221    |
| <b>XV.</b> . | Sujétion de l'esprit de l'homme.       | ibid.  |
| XVI.         | On ne peut être dupe de la vert        | 1. 224 |
| XVII.        | Sur la Familiarité.                    | 226    |
| XVIII.       | Nécessité de faire des fautes.         | 227    |
| XIX.         | Sur la Libéralité.                     | 220    |
| XX.          | Maxime de Pascal expliquée.            | 233    |
| XXI.         | L'esprit naturel et le simple.         | 234    |
| XXII.        | Du Bonheur.                            | 236    |

# CONSEILS A UN JEUNE HOMME.

| I.          | Sur les conséquences de sa conduite. | 238 |
|-------------|--------------------------------------|-----|
| 11.         | Sur ce que les femmes appellent un   |     |
|             | homme aimable.                       | 240 |
| Ш.          | Ne pas se laisser décourager par le  |     |
|             | sentiment de ses faiblesses.         | 242 |
| IV.         | Sur le bien de la familiarité.       | 243 |
| <b>V.</b> . | Sur les moyens de vivre en paix avec | -   |
| •           | les hommes.                          | 244 |
| VI.         | Sur une maxime du cardinal de Retz.  | 246 |
| VII.        | Sur l'empressement des hommes à      |     |
| •           | se rechercher et leur facilité à se  |     |
|             | dégoûter.                            | 249 |
| VIII.       | Sur le mépris des petites finesses.  | 252 |
| IX.         |                                      | 253 |
| X.          | Quand il faut sortir de sa sphère.   | 254 |

| . 1         | CONTENUES DANS CE VOLUME.          | 391         |
|-------------|------------------------------------|-------------|
| XI.         | Du faux Jugement que l'on porte    | •           |
|             | drs choses.                        | 25 <b>6</b> |
| RÉFL        | EXIONS CRITIQUES SUR QUELQU        | IES         |
|             | POÈTES.                            |             |
| Ι.          | La Fontaine.                       | 261         |
| II.         | Boileau.                           | 263         |
| <b>II</b> . | Chaulieu.                          | 96e         |
| ₩.          | Molière.                           | 267         |
| V, VI.      | Corneille et Racine.               | 274         |
| VII.        | J. B. Rousseau.                    | 298         |
| VIII.       | Quinault.                          | <b>3</b> 09 |
| X.          | Sur quelques ouvrages de M. de     |             |
| •           | Voltaire.                          | 313         |
|             | LES ORATEURS.                      |             |
| Bossue      | t.                                 | 327         |
| Pascal.     |                                    | ibid.       |
| Fénélo      | <b>a.</b>                          | 328         |
| Sur La      | Bruyère.                           | . 330       |
|             | CARACTÈRES.                        |             |
| ί.          | Oronte, ou le vieux fou.           | 335         |
| II.         | Thersite.                          | 336         |
| Ш.          | Les jeunes Gens.                   | 338         |
| <b>V</b> .  | Midas, ou le Sot qui est glorieux. | 33g         |
| 7.          | Le Flatteur insipide.              | 34 1        |
| VI.         | Lacon, ou le petit Homme.          | 342         |
| VII.        | Caritès, ou le Grammairien.        | 343         |
| VIII.       | L'Étourdi.                         |             |

-

•

| <b>3</b> 92 | TABLE DES MATIÈRES.                 |              |
|-------------|-------------------------------------|--------------|
| JX.         | Clazomène, ou la Vertu malheurcuse. | 345          |
| k.          | Phalante, ou le Scélérat.           | 347          |
| XI.         | Isocrate, ou le bel Esprit moderne. | 348          |
| XII.        | Thieste, ou la Simplicité.          | 353          |
| XIII.       | Trasille, où les Gens à la mode.    | 354          |
| XIV.        | Phocas, ou la fausse Singularité.   | 355          |
| XV.         | Cirus, ou l'Esprit extrême.         | 356          |
| XVI.        | Lipse, on l'Homme sans principes.   | . 358        |
| XVII.       | Lisias, ou la Fausse Éloquence.     | 359          |
| XVIII.      | Alcipe.                             | 36 i         |
| XIX.        | Le Mérite frivole.                  | 363          |
| XX.         | Titus, ou l'Activité.               | 365          |
| XXI.        | Le Paresseux.                       | 367          |
| XXII.       | Horace, ou l'Enthousiaste.          | 368          |
| · XXIII.    | Théophile, ou la Profondeur.        | 370          |
| XXIV.       | Cléon, ou la folle Ambition.        | 372          |
| XXV.        | Turnus, ou le Chef de parti.        | 374          |
| XXVI.       | Lentulus, ou le Factieux.           | 378          |
| XXVII.      | Clodius, ou le Séditieux.           | 3 <b>8</b> 1 |
| XXVIII      | L'Orateur chagrin.                  | 383          |

#### FIN DE LA TABLE DU PREMIER VOLUMF.





