

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

#### Usage guidelines

Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + Refrain from automated querying Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + *Keep it legal* Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

#### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/



### A propos de ce livre

Ceci est une copie numérique d'un ouvrage conservé depuis des générations dans les rayonnages d'une bibliothèque avant d'être numérisé avec précaution par Google dans le cadre d'un projet visant à permettre aux internautes de découvrir l'ensemble du patrimoine littéraire mondial en ligne.

Ce livre étant relativement ancien, il n'est plus protégé par la loi sur les droits d'auteur et appartient à présent au domaine public. L'expression "appartenir au domaine public" signifie que le livre en question n'a jamais été soumis aux droits d'auteur ou que ses droits légaux sont arrivés à expiration. Les conditions requises pour qu'un livre tombe dans le domaine public peuvent varier d'un pays à l'autre. Les livres libres de droit sont autant de liens avec le passé. Ils sont les témoins de la richesse de notre histoire, de notre patrimoine culturel et de la connaissance humaine et sont trop souvent difficilement accessibles au public.

Les notes de bas de page et autres annotations en marge du texte présentes dans le volume original sont reprises dans ce fichier, comme un souvenir du long chemin parcouru par l'ouvrage depuis la maison d'édition en passant par la bibliothèque pour finalement se retrouver entre vos mains.

### Consignes d'utilisation

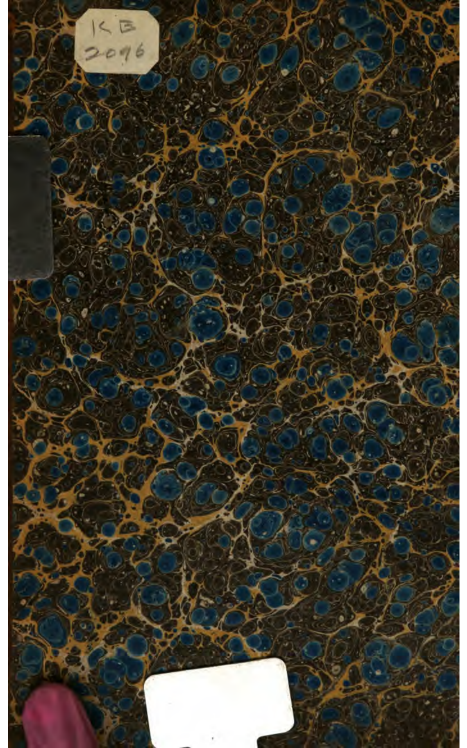
Google est fier de travailler en partenariat avec des bibliothèques à la numérisation des ouvrages appartenant au domaine public et de les rendre ainsi accessibles à tous. Ces livres sont en effet la propriété de tous et de toutes et nous sommes tout simplement les gardiens de ce patrimoine. Il s'agit toutefois d'un projet coûteux. Par conséquent et en vue de poursuivre la diffusion de ces ressources inépuisables, nous avons pris les dispositions nécessaires afin de prévenir les éventuels abus auxquels pourraient se livrer des sites marchands tiers, notamment en instaurant des contraintes techniques relatives aux requêtes automatisées.

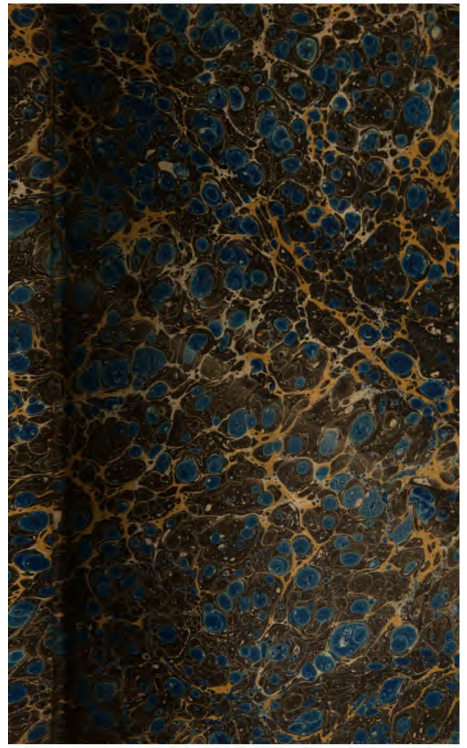
Nous vous demandons également de:

- + *Ne pas utiliser les fichiers à des fins commerciales* Nous avons conçu le programme Google Recherche de Livres à l'usage des particuliers. Nous vous demandons donc d'utiliser uniquement ces fichiers à des fins personnelles. Ils ne sauraient en effet être employés dans un quelconque but commercial.
- + Ne pas procéder à des requêtes automatisées N'envoyez aucune requête automatisée quelle qu'elle soit au système Google. Si vous effectuez des recherches concernant les logiciels de traduction, la reconnaissance optique de caractères ou tout autre domaine nécessitant de disposer d'importantes quantités de texte, n'hésitez pas à nous contacter. Nous encourageons pour la réalisation de ce type de travaux l'utilisation des ouvrages et documents appartenant au domaine public et serions heureux de vous être utile.
- + *Ne pas supprimer l'attribution* Le filigrane Google contenu dans chaque fichier est indispensable pour informer les internautes de notre projet et leur permettre d'accéder à davantage de documents par l'intermédiaire du Programme Google Recherche de Livres. Ne le supprimez en aucun cas.
- + Rester dans la légalité Quelle que soit l'utilisation que vous comptez faire des fichiers, n'oubliez pas qu'il est de votre responsabilité de veiller à respecter la loi. Si un ouvrage appartient au domaine public américain, n'en déduisez pas pour autant qu'il en va de même dans les autres pays. La durée légale des droits d'auteur d'un livre varie d'un pays à l'autre. Nous ne sommes donc pas en mesure de répertorier les ouvrages dont l'utilisation est autorisée et ceux dont elle ne l'est pas. Ne croyez pas que le simple fait d'afficher un livre sur Google Recherche de Livres signifie que celui-ci peut être utilisé de quelque façon que ce soit dans le monde entier. La condamnation à laquelle vous vous exposeriez en cas de violation des droits d'auteur peut être sévère.

#### À propos du service Google Recherche de Livres

En favorisant la recherche et l'accès à un nombre croissant de livres disponibles dans de nombreuses langues, dont le français, Google souhaite contribuer à promouvoir la diversité culturelle grâce à Google Recherche de Livres. En effet, le Programme Google Recherche de Livres permet aux internautes de découvrir le patrimoine littéraire mondial, tout en aidant les auteurs et les éditeurs à élargir leur public. Vous pouvez effectuer des recherches en ligne dans le texte intégral de cet ouvrage à l'adresse http://books.google.com







## **OEUVRES**

D.R

# MONTESQUIEU.

VIII.

## DE L'IMPRIMERIE DE L.-T. CELLOT, RUE DU COLONDIER, N° 30.

## **OEUVRES**

0

DE

## MONTESQUIEU,

SES ÉLOGES PAR D'ALEMBERT ET M. VILLEMAIN, LES NOTES D'HELVÉTIUS, DE CONDORCET ET DE VOLTAIRE;

DU COMMENTAIRE SUR L'ESPRIT DES LOIS,

PAR M. LE COMTE DESTUTT DE TRACY,

PAIR DE FRANCE,

MEMBRE DE L'IMPTITUT DE PRANCE, RT DE LA SOCIÉTÉ
PRILOSOPHIQUE DE PRILADELPHIE.

TOME HUITIÈME.



PARIS,
DALIBON, LIBRAIRE,
PALAIS-ROYAL, GALEBIE DE NEMOURS.

M. DCCC. XXII.

KE 2076

Jan. 19 1942

Charles Fr. Dumbre

## COMMENTAIRE

SUR L'ESPRIT DES LOIS

## DE MONTESQUIEU,

PAR M. LE COMTE DESTUTT DE TRACY,

MEMBRE DE L'INSTITUT DE FRANCE ET DE LA SOCIÉTÉ PHILOSOPHIQUE DE PHILADELPHIE;

#### SUIVI

D'OBSERVATIONS INÉDITES DE CONDORCET, SUR LE VINGT-NEUVIÈRE LIVRE DU MÊME OUVRAGE,

ET D'UN MÉMOIRE SUR CETTE QUESTION:
QUELS SONT LES MOYENS DE FONDER LA MORALE D'UN PEUPLE?

ÉCRIT PUBLIÉ EN 1798 (AN VI).



## **AVERTISSEMENT**

DE L'ÉDITION DE JUILLET 1819.

CET ouvrage existe depuis plus de douze ans, c'est-à-dire depuis 1806. Je l'avois écrit pour M. Jefferson, l'homme des deux mondes que je respecte le plus, et, s'il le jugeoit à propos, pour les États-Unis de l'Amérique du nord, où en effet il a été imprimé en 1811. Je ne comptois pas le publier en Europe. Mais puisque une copie inexacte en a couru, puisque elle a été imprimée à Liége et réimprimée à Paris, puisque enfin tout le monde imprime mon ouvrage sans mon aveu, j'aime mieux qu'il paroisse tel que je l'ai composé.



## RÉFLEXIONS PRÉLIMINAIRES

MISES A LA TÊTE DE LA PREMIÈRE ÉDITION.

Mon objet, en commençant cet ouvrage, étoit de réfléchir sur chacun des grands sujets qu'a traités Montesquieu, de former mon opinion, de la mettre par écrit, afin d'achever de l'éclaireir et de la fixer. Je n'ai pas été long-temps sans m'apercevoir que la collection de ces opinions formeroit un traité complet de politique, ou science sociale, qui seroit bon, si chacune d'elles étoit juste, et si toutes étoient bienenchaînées. J'ai donc été tenté, après les avoir épurées, autant que j'en étois capable, de les reprendre toutes, de les refondre, de les distribuer d'une autre manière, et d'en former un ouvrage didactique, dans lequel les matières fussent rangées suivant l'ordre naturel de leur mutuelle dépendance, sans aucun égard pour celui que Montesquieu avoit établi entre elles, et qui, suivant moi, est loin d'être toujours le meilleur. Mais j'ai senti bientôt que, s'il s'étoit trompé dans le choix de cet ordre, je pourrois bien, à plus forte raison, m'y tromper aussi, malgré l'énorme avantage que me donnent sur lui les lumières acquises pendant les cinquante prodigieuses années qui séparent le moment où il a éclairé ses contemporains, de celui où je soumets aux miens le résultat de mes.

### 6 RÉFLEXIONS PRÉLIMINAIRES.

études. D'ailleurs, plus cet ordre que j'aurois préféré auroit été différent de celui qu'a suivi Montesquieu, plus il m'auroit rendu difficile de discuter ses opinions en établissant les miennes. Nos deux marches se croisant sans cesse, je n'aurois pu, sans une foule de redites insupportables, lui rendre cet hommage, que je regarde comme un devoir. Je me serois donc vu réduit à présenter mes idées, avec la défaveur d'être souvent contraires aux siennes, sans qu'on en vit suffisamment le motif. Dans cet état, il est douteux qu'on les eût jamais adoptées : on ne leur auroit peut-être pas seulement fait l'honneur de les examiner. Voilà ce qui m'a déterminé à ne donner aujourd'hui qu'un Commentaire sur Montesquieu. Un autre plus heureux, profitant de la discussion, si elle s'établit, pourra dans la suite donner un vrai Traité des Lois. C'est ainsi, je pense, que doivent marcher toutes les sciences; chaque ouvrage partant toujours des opinions les plus saines actuellement reçues, pour y ajouter quelque nouveau degré de justesse. C'est là vraiment suivre le sage précepte de Condillac, d'aller rigoureusement du connu à l'inconnu. Puissé-je, en n'ayant pas plus d'ambition que ne me le permettoit ma position, avoir contribué efficacement aux progrès de la science sociale, la plus importante de toutes au bonheur des hommes, et celle que nécessairement ils perfectionnent la dernière, parce qu'elle es résultat et le produit de toutes les autres!

## TABLE

13. 3

#### DES TRENTE-UN LIVRES DE L'ESPRIT DES LOIS

DE MONTESQUIEU,

AVEC LE PRÉCIS DES VÉRITÉS QUI RÉSULTENT DE LEUR BYAMBN.

### Livre I. Des lois en général.

Les lois positives doivent être conséquentes aux lois de notre nature. Voilà l'Esprit des Lois.

LIVRE II. Des lois qui dérivent directement de la nature du gouvernement.

Il n'y a que deux espèces de gouvernement : ceux qui sont fondés sur les droits généraux des hommes, et ceux qui se prétendent fondés sur des droits particuliers.

LIVRE III. Des principes des trois gouvernemens.

Le principe des gouvernemens fondés sur les droits des hommes, est la raison.

LIVRE IV. Que les lois de l'éducation doivent être relatives au principe du gouvernement.

Les gouvernemens fondés sur la raison peuvent seuls désirer que l'instruction soit saine, forte, et généralement répandue.

LIVER V. Que les lois que le législateur donne, doivent être relatives au principe du gouvernement.

Les gouvernemens fondés sur la raison n'ont qu'à laisser agir la nature.

LIVRE VI. Conséquences des principes des divers gouvernemens par rapport à la simplicité des lois civiles et criminelles, la forme des jugemens, et l'établissement des peines.

Démocratie ou despotisme, premier degré de civilisation. Aristocratie sous un ou plusieurs chefs, deuxième degré. Représentation avec un ou plusieurs chefs, troisième degré.

Ignorance..... Force.

Opinions . . . . . Religion.

Raison . . . . . Philosophie.

Motifs des punitions dans ces trois périodes; vengeance humaine, vengeance divine, empêcher le mal à venir.

LIVRE VII. Conséquences des différens principes des trois gouvernemens par rapport aux lois somptuaires, au luxe et à la condition des femmes.

L'effet du luxe est d'employer le travail d'une manière inutile et nuisible.

LIVRE VIII. De la corruption des principes des trois gouvernemens.

L'étendue convenable à un état est d'avoir une force suffisante avec les meilleures limites possibles.

La mer est la meilleure de toutes.

Livre IX. Des lois dans le rapport qu'elles ont avec la force désensive.

La fédération produit toujours moins de force que l'union intime, et vaut mieux que la séparation absolue.

LIVRE X. Des lois dans le rapport qu'elles ont avec la force offensive.

La perfection du droit des gens seroit la fédération des nations.

Jusque-là le droit de guerre dérive du droit de défense naturelle ; et celui de conquête, de celui de guerre.

LIVER XI. Des lois qui forment la liberté politique dans son rapport avec la constitution.

CHAPITRE PREMIER. — Le problème qui consiste à distribuer les pouvoirs de la société de la manière la plus favorable à la liberté, est-il résolu?

Ripones. — Il ne sauroit être résolu tant qu'on donne trop de pouvoir à un seul homme.

CRAFITAE DEUXIÈME. — Comment pourroit-on parvenir à résoudre le problème proposé?

Réronse. — Le problème proposé ne peut être résolu qu'en ne donnant jamais à un seul homme assez de pouvoir pour qu'on ne puisse pas le lui ôter sans violence, et pour que, quand il change, tout change nécessairement avec lui.

LIVRE XII. Des lois qui forment la liberté politique dans son rapport avec le citoyen.

La liberté politique ne sauroit subsister sans la liberté individuelle et la liberté de la presse, et celles-ci sans la procédure par jurés.

LIVRE XIII. Des rapports que la levée des tributs et la grandeur des revenus publics ont avec la liberté.

L'impôt est toujours un mal.

Il nuit de plusieurs manières différentes à la liberté et à la richesse.

Suivant sa nature et les circonstances, il affecte diversement différentes classes de citoyens.

Pour bien juger de ses effets, il faut savoir que le travail est la seule source de toutes nos richesses, que la propriété territoriale n'est en rien différente de toute autre propriété, et qu'un champ n'est qu'un outil comme un autre.

#### 10 TABLE DES TRENTE-UN LIVRES

LIVRE XIV. Des lois dans le rapport qu'elles ont avec la nature du climat.

LIVRE XV. Comment les lois de l'esclavage civil ont du rapport avec la nature du climat.

LIVER XVI. Comment les lois de l'esclavage domestique ont du rapport avec la nature du climat.

LIVRE XVII. Comment les lois de la servitude politique ont du rapport avec la nature du climat.

Certains climats ont différens inconveniens pour l'homme. Les institutions et les habitudes peuvent y remédier jusqu'à un certain point. Les bonnes lois sont celles qui atteignent ce but.

LIVRE XVIII. Des lois dans le rapport qu'elles ont avec la nature du terrain.

Les progrès de la richesse et de la civilisation multiplient les chances d'înégalité parmi les hommes : et l'inégalité est la cause de la servitude, et la source de tous les maux et de tous les vices.

LIVRE XIX. Des lois dans le rapport qu'elles ont avec les principes qui forment l'esprit général, les mœurs. et les manières d'une nation.

Pour les meilleures lois, il est nécessaire que les esprits y soient préparés. C'est pour cela qu'il faut que le pouvoir législatif soit exercé par des députés, librement élus pour un temps limité, sur toutes les parties du territoire.

LIVRE XX. Des lois dans le rapport qu'elles ont avec le commerce considéré dans sa nature et ses distinctions. LIVAE XXI. Des lois dans le rapport qu'elles ont avec le commerce considéré dans les révolutions qu'il a eues dans le monde.

Les négocians sont les agens du commerce. L'argent en est l'instrument. Mais ce n'est pas là le commerce. Le commerce consiste dans l'échange. Il est la société tout entière. Il est l'attribut de l'homme. Il est la source de tout bien. Sa principale utilité est de développer l'industrie. C'est lui qui a civilisé le monde, c'est lui qui a affaibli l'esprit de dévastation. Les prétendues balances de commerce sont des illusions ou des minuties.

LIVRE XXII. Des lois dans le rapport qu'elles ont avec l'usage de la monnoie.

L'argent a une valeur naturelle; c'est pour cela qu'il peut être la mesure de toutes les autres valeurs, ce que ne peut pas être le papier qui n'est que signe. Quand l'argent est frappé d'une empreinte qui en atteste la quantité et la qualité, il est monnoie. Deux métaux ne peuvent pas être tous deux monnoie fondamentale.

Le possesseur de l'argent peut le consommer ou le garder, le donner ou le prêter, le louer ou le vendre comme toute autre richesse.

Le service des changeurs et banquiers consiste à convertir une monnoie daus une autre, à la transporter d'une ville dans une autre, à escompter les lettres non encore échues. Les grandes compaguies qu'ils forment, à cet effet, sont toujours dangereuses; leurs succès sont peu importans.

Les dettes publiques font hausser l'intérêt de l'argent.

LIVER XXIII. Des lois dans le rapport qu'elles ont avec le nombre des habitans.

La population est arrêtée chez les sauvages par le défaut de moyens, et chez les peuples civilisés par la mauvaise répartition des moyens. Partout où il y a aisance, liberté, égalité, lumières,

- 12 TABLE DES TRENTE-UN LIVRES
  - elle augmente rapidement. Au reste, ce n'est pas la multiplication des hommes qui est désirable, c'est leur bonheur.
- LIVER XXIV. Des lois dans le rapport qu'elles ont avec la religion établie dans chaque pays, considérée dans ses pratiques et en elle-même.
- LIVRE XXV. Des lois dans le rapport qu'elles ont avec l'établissement de la religion de chaque pays, et sa police extérieure.

Moins les idées religieuses ont de force dans un pays, plus on y est vertueux, heureux, libre et paisible.

LIVRE XXVI. Des lois dans le rapport qu'elles doivent avoir avec l'ordre des choses sur lesquelles elles statuent.

Il n'y a rien à tirer de ce livre.

- LIVRE XXVII. De l'origine et des révolutions des lois des Romains sur les successions.
- LIVRE XXVIII. De l'origine et des révolutions des lois civiles chez les Français.

Ces deux-ci sont purement historiques. Je ne m'y arrêterai pas.

LIVRE XXIX. De la manière de composer les lois.

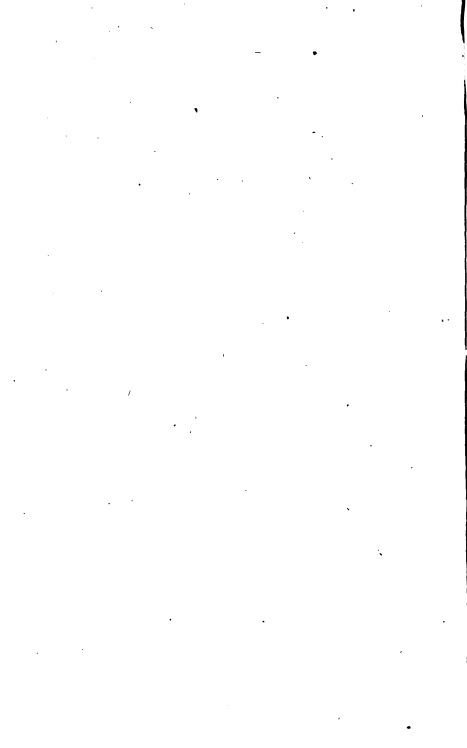
Rien d'instructif encore ici, que la manière dont Condorcet a critique ce livre, ou plutôt l'a refait.

- LIVRE XXX. Théorie des lois féodales chez les Francs, dans le rapport qu'elles ont avec l'établissement de la monarchie.
- LIVRE XXXI. Théorie des lois féodales chez les

Francs, dans le rapport qu'elles ont avec les révolutions de la monarchie.

Ces deux livres sont encore purement historiques.

Malgré tous ses défauts, l'Esprit des Lois, quand il a paru, a mérité d'être attaqué par tous les eunemis des lumières et de l'humanité, et d'être défendu par leurs amis.



## COMMENTAIRE

SUR L'ESPRIT DES LOIS

## DE MONTESQUIEU.

### LIVRE I.

DES LOIS EN GÉNÉRAL.

Les lois positives doivent être conséquentes aux lois de notre nature. Voilà l'Esprit des Lois.

Les lois ne sont pas, comme le dit Montesquieu, les rapports nécessaires qui dérivent de la nature des choses. Une loi n'est pas un rapport, et un rapport n'est pas une loi. Cette explication ne présente pas un sens clair. Prenons le mot loi dans son sens spécifique et particulier : cette acception des mots est toujours la première qu'ils aient eue; et il faut toujours y remonter pour les bien entendre. Dans ce sens nous entendons par une loi, une règle prescrite à nos actions par une autorité que nous regardons comme ayant le droit de faire cette loi. Cette dernière condition est nécessaire; car lorsqu'elle manque,

la règle prescrite n'est plus qu'un ordre arbitraire, un acte de violence et d'oppression.

Cette idée de la loi renferme celle d'une peine attachée à son infraction, d'un tribunal qui applique cette peine, d'une force physique qui la fait subir. Sans tout cela, la loi est incomplète ou illusoire.

Tel est le sens primitif du mot loi. Il n'a été et n'a pu être créé que dans l'état de société commencée. Ensuite, quand nous remarquons l'action réciproque de tous les êtres les uns sur les autres, quand nous observons les phénomènes de la nature et ceux de notre intelligence, quand nous découvrons qu'ils s'opèrent tous d'une manière constante dans les mêmes circonstances. nous disons qu'ils suivent certaines lois. Nous appelons par extension lois le la nature, l'expression de la manière dont ces phénomènes s'opèrent constamment. Ainsi nous voyons la chute des graves. Nous disons que c'est une loi della nature, qu'un corps grave, abandonné à lui-même, tombe par un mouvement croissant comme la série des nombres impairs, en sorte que les espaces parcourus sont comme les carrés des temps employés; c'est-à-dire que les choses se passent comme si une autorité invincible eût ordonné qu'elles fussent comme cela, sous peine de l'anéantissement inévitable des êtres agissans. De même nous disons que c'est une loi de la nature, qu'un être animé soit jouissant ou souffrant, c'est-à-dire qu'il s'apère en lui, à l'occasion de ses perceptions, une sorté de jugement qui n'est que la conscience qu'elles le font jouir ou pâtir; qu'en conséquence de ce jugement, il naisse en lui une volonté, un désir de se procurer ces perceptions ou de les éviter, et qu'il soit heureux ou malheureux suivant que ce désir est accompli ou non. Cela veut dire qu'un être animé est tel par l'ordre éternel des choses, et que s'il n'étoit pas tel, il ne seroit pas ce que nous appelons un être animé.

Voilà ce que c'est que les lois naturelles. Il y a donc des lois naturelles que nous ne pouvons pas changer et auxquelles nous ne pouvons pas désobéir impunément. Car nous ne nous sommes pas faits nous-mêmes, et nous n'avons rien fait de ce qui nous entoure. Ainsi tant que nous laisserons un corps grave sans appui, nous serons écrasés par sa chute. Tant que nous ne nons arrangerons pas pour que nos désirs soient accomplis, ou, ce qui revient au même, tant que nous fomenterons, en nous-mêmes, des volontés inexécutables, nous serons malheureux. Cela est hors de doute. Là, l'autorité est suprême, le

être conséquentes à ces lois plus anciennes et plus puissantes. C'est là l'esprit (ou le vrai sens) dans lequel doivent être faites les lois positives; mais cet esprit n'est pas aisé à saisir et à démêler. Il y a loin des premiers principes aux derniers résultats. C'est cette série de conséquences qu'un Traité de l'esprit des lois doit indiquer. Ses maximes doivent beaucoup se modifier suivant les circonstances et l'organisation particulière de nos sociétés. Examinons donc leurs différences principales.

## LIVRE II.

## DES LOIS QUI DÉRIVENT DIRECTEMENT DE LA NATURE DU GOUVERNEMENT.

Il n'y a que deux espèces de gouvernement: ceux qui sont fondés sur les droits généraux des hommes, et ceux qui se prétendent fondés sur des droits particuliers.

LA division ordinaire des gouvernemens en républicains, monarchiques, et despotiques, me paroît essentiellement mauvaise.

Le mot républicain est un terme très-vague sous lequel on comprend une multitude de gouvernemens prodigieusement différens les uns des autres, depuis la démocratie paisible de Schwitz et la démocratie turbulente d'Athènes, jusqu'à l'aristocratie concentrée de Berne, et la sombre oligarchie de Venise. De plus, cette qualification de républicain n'est pas propre à figurer en opposition avec celle de monarchique; car les Provinces-Unies de la Hollande, les États-Unis de l'Amérique, ont un chef unique, et sont regardés comme des républiques; et l'on a

toujours été incertain si l'on devoit dire le royaume ou la république de Pologne.

Le mot monarchique désigne proprement un gouvernement dans lequel le pouvoir exécutif réside dans les mains d'un seul; mais ce n'est là qu'une circonstance qui peut se trouver réunie avec beaucoup d'autres très-diverses, et qui ne caractérise pas l'essence de l'organisation sociale. Ce que nous venons de dire de la Pologne, de la Hollande et des États-Unis en est la preuve; on peut en dire autant de la Suède et de la Grande-Bretagne qui, à plusieurs égards, sont des aristocraties royales. On pourroit citer aussi le corps germanique, qui, avec beaucoup de raison, a souvent été appelé une république de princes souverains, et même l'ancien gouvernement de France; car ceux qui le connoissent à fond, savent bien que c'étoit proprement une aristocratie religieuse et féodale, tant de robe que d'épée.

Quant au mot despotique, il désigne un abus, un vice, qui se trouve plus ou moins dans tous les gouvernemens, parce que toutes les institutions humaines sont imparfaites comme leurs auteurs; mais ce n'est point là le nom d'une forme particulière de société, d'une espèce particulière de gouvernement. Il y a despotisme, oppression,

abus d'autorité, partout où la loi établie est sans force, et cède à la volonté d'un homme ou de plusieurs. Cela se voit partout de temps en temps. Dans beaucoup de pays, les hommes imprudens ou ignorans n'ont pris aucune précaution pour empêcher ce malheur. Dans d'autres, ils n'en ont pris que d'insuffisantes. Mais il n'a été établi nulle part en principe (pas même dans l'Orient) que cela doive être ainsi. Il n'y a donc point de gouvernement qui, par sa nature, puisse avec raison être appelé despotique.

S'il y avoit un tel gouvernement dans le monde, ce seroit celui du Danemarck, où la nation, après avoir secoué le joug des prêtres et des nobles, et craignant leur influence dans ses assemblées, si elle se réunissoit de nouveau, a prié le roi de gouverner seul par lui-même, s'en rapportant à lui du soin de faire les lois qu'il jugeroit nécessaires au bien de l'état; et depuis, elle ne lui a jamais demandé compte de ce pouvoir discrétionnaire. Cependant ce gouvernement si illimité par la loi a toujours été si modéré (et c'est pour cela qu'on ne s'est jamais occupé de restreindre son autorité), que personne n'oseroit dire que le Danemarck est un état despotique.

On pourroit en dire autant de l'ancien gouvernement de France, si l'on y regarde comme généralement avouées, dans le sens que beaucoup de publicistes leur ont donné, les fameuses maximes: Le roi ne tient à nully fors de Dieu et de ly, et si veut le roi si veut la loi. Ce sont ces maximes qui ont souvent fait dire à plusieurs rois de ce pays, Dieu et mon épée, sans réclamer d'autres droits. Je sais qu'elles n'ont jamais été admises universellement sans restriction. Mais quand on les auroit supposées reconnues en théorie, on n'auroit jamais dit de la France, malgré les énormes abus qui y existoient, qu'elle fût un état despotique. On l'a même toujours citée comme une monarchie tempérée. Ce n'est donc pas là ce qu'on entend par un gouvernement despotique; et cette dénomination est mauvaise comme nom de classe, car le plus ordinairement elle signifie une monarchie où les mœurs sont brutales.

Je conclus que la division des gouvernemens en républicains, monarchiques et despotiques, est vicieuse de tous points, et que chacune de ces classes renfermant des genres très-divers et même très-opposés, on ne sauroit dire sur chacune d'elles que des choses très-vagues, ou qui ne peuvent convenir à tous les états qui y sont compris.

Je n'adopterai pas cependant la décision tran-

chante d'Helvétius, qui, dans sa lettre à Montesquieu (1), dit nettement: Je ne connois que deux espèces de gouvernemens, les bons et les mauvais: les bons qui sont encore à faire, les mauvais dont tout l'art, etc., etc.

Premièrement, si on n'a d'égard qu'à la pratique, dans ce genre comme dans tous les autres, il y a du bien et du mal partout, et il n'y a point de gouvernement que l'on ne puisse classer alternativement parmi les bons et parmi les mauvais.

Secondement, si au contraire on ne songe qu'à la théorie, et si l'on ne considère dans les gouvernemens que les principes sur lesquels ils sont fondés, sans s'embarrasser s'ils y conforment ou non leur conduite, il faudroit, pour ranger un gouvernement dans la classe des bons ou des mauvais, prononcer sur le mérite et la justesse des principes, et décider quels sont ceux qui sont vrais ou faux. Or, c'est ce que je ne me

<sup>(1)</sup> Cette lettre, au reste, me paroît pleine de choses excellentes, ainsi que celle à Saurin, et que les notes du même auteur sur l'Esprit des Lois; et l'on doit savoir gré à l'abbé de la Roche de nous avoir conservé les idées d'un homme aussi recommandable sur des objets si importans, et de les avoir publiées dans l'édition qu'il a donnée des Œuvres de Montesquieu, chez Pierre Didot, en l'au III. Elles rendent, suivant moi, cette édition très-précieuse. Ces deux lettres se trouvent aussi dans cette nouvelle édition. (Voyez à la fin du cinquième volume.)

charge point de faire. Je ne veux, à l'exemple de Montesquieu, que dire ce qui est, montrer les diverses conséquences qu'entraînent les différentes organisations sociales, et laisser au lecteur le soin d'en tirer les conclusions qu'il voudra en faveur des unes ou des autres.

M'attachant donc uniquement au principe fondamental de la société politique, oubliant ses formes diverses, et n'en blâmant aucune, je partagerai tous les gouvernemens en deux classes. J'appellerai les uns nationaux ou de droit commun, et les autres spéciaux ou de droit particulier et d'exceptions (1).

De quelque manière qu'ils soient organisés, je rangerai dans la première classe tous ceux où l'on tient pour principe, que tous les droits et tous les pouvoirs appartiennent au corps entier de la nation, résident en lui, sont émanés de lui, et n'existent que par lui et pour lui; ceux enfin qui professent hautement et sans restriction la maxime avancée dans l'assemblée des chambres du parlement de Paris, au mois d'octobre 1788, par un de ses membres, savoir: Les magistrats, comme magistrats, n'ont que des devoirs: les ci-

<sup>(1)</sup> On pourroit dire aussi publics ou privés, non-seulement parce que les uns sont fondés sur l'intérêt général, et les autres sur quelque intérêt privé, mais encore parce que, dans toutes leurs délibérations, les uns affectent la publicité, et les autres le mystère.

toyens seuls ont des droits. Et entendez par magistrats, tous ceux qui sont chargés d'une fonction publique quelconque.

On voit que ces gouvernemens que j'appelle nationaux, peuvent prendre toutes sortes de formes; car la nation peut à toute rigueur exercer elle-même tous les pouvoirs : alors le gouvernement est une démocratie absolue. Elle peut, au contraire, les déléguer tous à des fonctionnaires élus par elle pour un temps, et renouvelés sans cesse : alors c'est le gouvernement représentatif pur. Elle peut aussi les abandonner en totalité ou en partie à des collections d'hommes ou à des corps, soit à vie, soit avec succession héréditaire, soit avec la faculté de nommer leurs collègues en cas de vacances : de là résultent différentes aristocraties. Elle peut de même confier tous ses pouvoirs, ou le pouvoir exécutif seulement, à un seul homme, soit à vie, soit héréditairement; et cela produit une monarchie plus ou moins limitée, ou même tout-à-fait illimitée.

Mais tant que le principe fondamental demeure intact et n'est point révoqué en doute, toutes ces formes si diverses ont cela de commun, qu'elles peuvent toujours être modifiées ou même cesser tout-à-fait dès que la nation le veut, et que nul n'a aucun droit à opposer à la volonté générale manifestée suivant les formes convenues. Or, cette circonstance éssentielle suffit, suivant moi, pour que toutes ces organisations différentes soient regardées comme une seule espèce de gouvernement.

J'appelle, au contraire, gouvernemens spéciaux ou d'exceptions, tous ceux, quels qu'ils soient, où l'on reconnoît d'autres sources légitimes de droits et de pouvoirs que la volonté générale, comme l'autorité divine, la conquête, la naissance dans tel lieu ou dans telle caste, des capitulations respectives, un pacte social exprès ou tacite, où les parties stipulent, comme puissances étrangères l'une à l'autre, etc., etc.

Il est manifeste que ces diverses sources de droits particuliers peuvent, comme la volonté générale, produire toutes sortes de démocraties, d'aristocraties, ou de monarchies; mais elles sont bien différentes de celles qui portent les mêmes noms dans les gouvernemens que j'appelle nationaux. Il y a ici différens droits reconnus et avoués. Il y a, pour ainsi dire, différentes puissances dans la même société; son organisation ne peut être regardée que comme un résultat de conventions et de transactions formelles ou tacites, et elle ne doit pouvoir être changée que du libre consentement de toutes les parties con-

tractantes; cela me suffit pour appeler tous ces gouvernemens, spéciaux ou d'exceptions.

Je ne prétends pas, je le répète, décider ni même discuter actuellement si tous ces droits particuliers sont également respectables, s'ils peuvent prescrire à perpétuité contre le droit commun, si l'on peut légitimement les opposer à la volonté générale bien prononcée. Ces questions sont toujours résolues par la force, et d'ailleurs elles ne font rien à l'objet que je me propose. Tous ces gouvernemens sont existans ou peuvent l'être; or tout corps existant a droit à sa conservation. Voilà le point d'où je pars avec Montesquieu, et je veux examiner avec lui quelles sont les lois qui tendent à la conservation de chacun d'eux. J'espère que l'on s'apercevra dans le cours de cette recherche que la division que j'ai adoptée, me donne bien plus de facilité pour pénétrer dans le fond du sujet que celle qu'il a employée.

## LIVRE III.

## DES PRINCIPES DES TROIS GOUVERNEMENS

Le principe des gouvernemens fondés sur les droits des hommes, est la raison.

JE pense, comme Helvétius, que Montesquieu auroit mieux fait d'intituler ce livre : Consequence de la nature des gouvernemens. Carique se propose-t-il ici? Il cherche quels sont les sentimens dont il faut que les membres de la société soient animés, pour que le gouvernement établi subsiste. Or, c'est là le principe conservateur, si l'on went; mais ce n'est pas le principe moteur. Celui-ci réside toujours dans quelque magistrature qui provoque l'action de la puissance. La cause de la conservation d'une société commerciale est l'intérêt et le zèle de ses membres: mais son principe d'action, c'est l'agent ou les agens qu'elle a chargés de suivre ses affaires et de lui en rendre compte, et qui provoquent ses déterminations. Il en est de même de toute société, à moins que l'on ne veuille dire que le principe général de toute action est l'intérêt et le besoin.

C'est une vérité, mais elle est si générale qu'elle ne signifie plus rien pour chaque cas en particulier.

Quoi qu'il en soit, il est certain que les divers sentimens, que Montesquieu appelle le principe qui fait agir chaque gouvernement, doivent être analogues à la nature du gouvernement établi; car autrement ils le renverseroient. Mais est-il bien vrai, comme il le dit, que la vertu soit le principe du gouvernement républicain, l'honneur celui du monarchique, et la crainte celui du despotisme? Cela présente-t-il un sens bien net et bien précis?

Pour la crainte, il n'est pas douteux qu'elle ne soit la cause du despotisme; car le moyen le plus sûr pour être opprimé, est certainement de trembler devant l'oppresseur. Mais nous avons déjà remarqué que le despotisme est un abus qui se trouve dans tous les gouvernemens, et n'est pas un gouvernement particulier. Or, si un homme raisonnable conseille souvent et très-souvent de souffrir des abus de peur de pis, il veut que ce soit par raison et non par crainte que l'on s'y détermine; et d'ailleurs il ne se charge jamais de chercher les moyens de les perpétuer et de les accroître. De plus, Montesquieu dit lui-même: en: propres termes:

Quoique la manière d'obéir soit différente dans ces deux gouvernemens (monarchique et despotique), le pouvoir est pourtant le même. De quelque côté que le monarque se tourne, il emporte et précipite la balance, et est obéi. Toute la différence est que dans la monarchie le prince a des lumières, et que les ministres y sont infiniment plus habiles et plus rompus aux affaires que dans l'état despotique. Ce ne sont donc pas là deux gouvernemens différens. L'un n'est que l'abus de l'autre; et, comme nous l'avons déjà dit, le despotisme dans ce séns n'est que la monarchie avec des mœurs brutales. Nous ne parlerons donc ni du despotisme ni de la crainte.

A l'égard de l'honneur accompagné de l'ambition, qu'on regarde comme le principe de la monarchie; à l'égard de la vertu, qu'on suppose être le principe de la république, et que l'on change en modération quand cette république est aristocratique, qu'est-ce que tout cela aux yeux d'une saine critique? N'y a-t-il pas un véritable honneur qui ne s'applaudit que de ce qui est bien, et qui doit être exempt de reproches; et un faux honneur qui cherche tout ce qui brille et se targue de vices et même de ridicules quand ils sont à la mode? N'y a-t-il pas aussi une ambition généreuse qui ne veut que servir

ses semblables et conquérir leur reconnoissance, et une autre ambition qui, dévorée de la soif du pouvoir et de l'éclat, y court par tous les moyens? Ne sait-on pas aussi que la modération, suivant les occasions et les motifs, est sagesse ou foiblesse, magnanimité ou dissimulation? Et quant à la vertu, qu'est-ce donc que cette vertu uniquement propre aux républiques? Seroit-il vrai' que la vraie vertu soit déplacée quelque part? est-ce sérieusement que Montesquieu a osé avancer que de véritables vices, ou si l'on veut des vertus fausses, sont aussi utiles dans la monarchie que des qualités réellement louables? Et parce qu'il fait un portrait abominable des cours, chap. v, est-il bien sûr qu'il soit désirable ou inévitable qu'elles soient ainsi? Je' ne puis le penser (1).

Je crois que ce qu'il y a d'exact dans tout ce que Montesquieu a dit sur ce sujet, se réduit

<sup>(1)</sup> Voici les propres expressions de cet homme, que l'on cite souvent comme le grand partisan de la monarchie:

souvent comme le grand partisan de la monarchie :

« L'ambition dans l'oisiveté, la bassesse dans l'orgueil, le désir

de s'enrichir sans travail, l'aversion pour la vérité, la flatterie, la

<sup>trahison, la perfidie, l'abandon de tous ses engagemens, le mépris
des devoirs du citoyen, la crainte de la vertu du prince, l'espé-</sup>

<sup>»</sup> rance de ses foiblesses, et plus que tout cela, le ridicule perpétuel

<sup>»</sup> jeté sur la vertu, forment, je crois, le caractère du plus grand nom-

<sup>»</sup> bre des courtisans, marqué dans tous les lieux et dans tous les temps.

<sup>•</sup> Or, il est très-malaisé que la plupart des principaux d'un état soient

à ces deux points-ci. Premièrement, dans les gouvernemens où il existe, et où il doit exister des classes distinctes et rivales, des intérêts particuliers, bien qu'assez impurs et très-séparés de l'intérêt général, peuvent, en quelque façon, servir à atteindre le but de l'association. Secondement, en supposant dans ce que Montesquieu appelle monarchie, l'autorité plus ferme et plus forte que dans ce qu'il nomme république, elle peut sans autant de danger employer des gens vicieux, et mettre à profit leurs talens, sans s'embarrasser de leurs motifs: à quoi on peut ajouter avec lui, que par-là il doit y avoir plus de vices dans la masse de la nation que dans un autre ordre de choses. Voilà, ce me semble, tout ce que l'on peut trouver de plausible dans ces opinions: aller plus loin, c'est évidemment errer.

Au reste, comme par les raisons que nous avons exposées, nous n'avons pu adopter la division des gouvernemens établie par Montes-

<sup>malhonnêtes gens, et que les inférieurs soient gens de bien; que
ceux-là soient trompeurs, et que ceux ci consentent à n'être que
dupes.</sup> 

<sup>»</sup> Que si, dans le peuple, il se trouve quelque malheureux honnête » homme, le cardinal de Richelieu, dans son Testament politique,

<sup>»</sup> insinue qu'un monarque doit se garder de s'en servir; tant il est

<sup>»</sup> vrai que la vertu n'est pas le ressort de ce gouvernement.»

J'ajouterai que, d'après cela, il est même assez malaisé de concevoir quelle est l'espèce d'honneur qui peut en être le ressort.

quieu, nous ne le suivrons pas dans les détails qui s'y rapportent; mais nous allons nous servir de la classification que nous avons préférée, pour tâcher d'éclaircir davantage ses idées. Commençons par les gouvernemens que nous avons appelés nationaux, c'est-à-dire, qui sont fondés sur la maxime que tous les droits et tous les pouvoirs appartiennent toujours au corps entier de la nation.

Entre les diverses formes que ces gouvernemens peuvent revêtir, la démocratie pure est à peu près impossible. Elle ne peut exister un peu de temps de suite que dans des hordes de sauvages, ou parmi les nations un peu plus civilisées, que dans quelque coin de terre isolé, et où les liens de l'association ne sont guère plus resserrés que chez les sauvages. Partout ailleurs où les relations sociales sont plus étroites et plus multipliées, elle ne peut avoir qu'une durée très-courte, et elle finit promptement par l'anarchie qui, par le besoin du repos, la ramène à l'aristocratie ou à la tyrannie. L'histoire de tous les temps fait foi de cette vérité (1). D'ail-

<sup>(1)</sup> Et surtout l'histoire de la Grèce. Les démocraties grecques, que l'on vante tant, n'ont jamais existé par elles-mêmes; mais seulement par la protection du lien fédératif qui les unissoit. Encore n'ont-elles duré que des momens, et n'étoient-elles que des aristocraties très-resserrées, eu égard au nombre total des habitans, puis-

leurs la démocratie absolue ne peut avoir lieu que sur une très-petite étendue de territoire. Nous ne nous en occuperons pas.

Après cette forme de société, qui est l'enfance de l'art, vient le gouvernement représentatif pur, celui dans lequel, suivant des formes exprimées dans un acte consenti librement et appelé constitution, tous les associés nommés citoyens, concourent également à choisir leurs différens délégués, et à les contenir dans les limites de leurs missions respectives. C'est la démocratie rendue possible pour un long temps et un grand espace. La démocratie est l'état de la nature brute. La représentation est celui de la nature perfectionnée, qui n'est ni déviée ni sophistiquée, et qui ne procède ni par système ni par expédiens. On peut regarder la représentation (le gouverpement représentatif) comme une invention nouvelle, qui étoit encore inconnue du temps de Montesquieu. Elle n'étoit guère possible à réaliser avant l'invention de l'imprimerie, qui rend plus complètes et plus faciles les communications entre les associés, et la reddition des comptes des délégués, et qui surtout préserve les états des orages subits, excités par l'élo-

qu'il y avoit une foule prodigieuse d'esclaves, qui n'avoient aucune part au gouvernement.

quence verbale. Il n'est pas étonnant qu'elle n'ait été imaginée qu'environ trois siècles après la découverte de cet art, qui a changé la face de l'univers. Il falloit qu'il eût déjà opéré de bien grands effets, avant qu'il pût faire naître une pareille idée.

Il est manifeste que le principe conservateur de ce gouvernement est l'amour des individus pour la liberté et l'égalité, ou si l'on veut pour la paix et la justice. Il faut qu'ils soient plus occupés de conserver et d'employer à leur gré ce qu'ils ont, que d'acquérir ce qu'ils n'ont pas; ou que du moins ils ne connoissent d'autre moyen d'acquérir, que le développement de leurs facultés individuelles, et qu'ils ne cherchent pas à obtenir de l'autorité la possession des droits de quelques autres individus ou une portion de la fortune publique; qu'en conséquence de leur extrême attachement à tout ce qui leur appartient légitimement, ils soient affectés de l'injustice qui seroit faite à leur voisin par la force publique, comme d'un danger qui les menace directement, et qu'ils ne puissent en être consolés par aucune faveur qui leur soit personnelle; car s'ils venoient une fois à préférer de tels avantages à la sûreté de ceux qu'ils possèdent, ils seroient bientôt portés à mettre les gouvernans en état de disposer de tout à leur gré, afin d'en être favorisés.

La simplicité, l'habitude du travail, le mépris de la vanité, l'amour de l'indépendance, si inhérent à tout être doué de volonté, disposent très-naturellement à de tels sentimens. Si c'étoit là ce que Montesquieu entend par vertu républicaine, je la croirois très-aisée à obtenir. Mais nous verrons, dans le livre suivant, qu'il fait consister cette vertu dans le renoncement à soimême. Or, nul être animé n'est par sa nature porté à cela. Il ne peut renoncer à lui-même ou seulement croire y renoncer, que momentanément, et par fanatisme. Ainsi c'est demander une vertu fausse et passagère. Pour celle que je viens de décrire, elle est si bien dans notre nature, qu'un peu d'habitude, de bon sens, quelques lois sages, et l'expérience que la violence et l'intrigue sont rarement suivies de succès, la feroient naître infailliblement et nécessairement. Continuons l'examen des différentes formes des gouvernemens que nous avons nommés nationaux ou de droit commun, par opposition à ceux que nous avons appelés spéciaux ou de droit particulier et d'exceptions.

Lorsque la démocratie originelle, faute d'avoir imaginé un système représentatif bien organisé, ou d'avoir su le maintenir, se résout en aristocratie, et que par-là se trouvent créées des classes élevées et des classes inférieures, il n'est pas douteux que la fierté des uns, l'humilité des autres, l'ignorance de ceux-ci, l'habileté de ceuxlà, ne doivent être mises au rang des principes conservateurs du gouvernement, puisque ce sont autant de dispositions des esprits, propres à maintenir l'ordre établi.

De même, lorsque cette démocratie se transforme en monarchie, en se donnant un chef unique, soit à vie, soit héréditaire, il est vrai de dire que, d'une part, la fierté du monarque, la haute idée qu'il a de sa dignité, la préférence qu'il marque à ceux qui l'entourent, l'importance qu'il attache à l'honneur de l'approcher; de l'autre part l'orgueil des courtisans, leur dévouement, leur ambition, leur mépris même pour les classes inférieures, et enfin le respect superstitieux de ces dernières classes pour toutes ces grandeurs, et leur désir de plaire à ceux qui en sont revêtus; toutes ces dispositions, dis-je, contribuent à la stabilité du gouvernement, et, par conséquent, sont, sous ce rapport, utiles, quelque jugement que l'on en porte d'ailleurs, et quels que soient les autres effets qu'elles produisent sur le corps social.

Il faut pourtant observer que nous ne parlons ici que des diverses formes des gouvernemens que nous avons appelés nationaux, c'est-à-dire dans lesquels nous avons supposé que l'on fait profession de penser que tous les droits et tous les pouvoirs appartiennent au corps entier de la nation. Or, dans ceux-là il ne faut pas que les différens sentimens particuliers, favorables aux formes aristocratiques et monarchiques, s'exaltent jusqu'à un certain degré; il faut que le respect général pour le droit des hommes prédomine toujours, sans quoi le principe fondamental seroit bientôt oublié, ou méconnu, comme il l'est en effet presque toujours dans la pratique.

Maintenant si nous passons à l'examen des gouvernemens que nous avons appelés spéciaux, c'est-à-dire où l'on reconnoît comme légitimes différentes sources de droits particuliers, prescrivant contre le droit général et national, il est évident que les différentes formes qu'ils peuvent revêtir, admettent les mêmes opinions et les mêmes sentimens que nous avons reconnus favorables aux formes analogues des gouvernemens nationaux: et même dans ceux-ci, ces opinions et ces sentimens, au lieu d'être subordonnés au respect général pour les droits des hommes, peuvent et doivent n'être arrêtés que

par le respect dû aux différens droits particuliers reconnus légitimes. Les droits généraux des hommes n'y sont rien.

Voilà, je pense, tout ce qu'il y a à dire sur ce que Montesquieu appelle le principe des différens gouvernemens. Au reste, il me paroît beaucoup plus important de rechercher quelles sont les opinions et les sentimens que chaque gouvernement fait naître par sa nature et propage inévitablement, que de s'occuper de ceux dont il a besoin pour se soutenir. Je ne me suis arrêté à ceux-ci que pour me conformer à l'ordre que Montesquieu a jugé à propos de suivre dans son immortel ouvrage. L'autre question est bien plus importante au bonheur des hommes. Elle trouvera peut-être sa place dans la suite de cet écrit.

## LIVRE IV.

QUE LES LOIS DE L'ÉDUCATION DOIVENT ÊTRE RELATIVES AU PRINCIPE DU GOUVERNEMENT.

Les gouvernemens fondés sur la raison peuvent seuls désirer que l'instruction soit saine, forte, et généralement répandue.

LE titre de ce livre est l'énoncé d'une grande vérité, laquelle est fondée sur une autre aussi incontestable, que l'auteur exprime en ces termes: Le gouvernement est comme toutes les choses de ce monde : pour le conserver il faut l'aimer. Il faut donc que notre éducation nous dispose à avoir des sentimens et des opinions qui ne soient pas en opposition avec les institutions établies; sans quoi nous aurons le désir de les renverser. Or, nous recevons tous trois sortes d'éducation : celle des parens, celle des maîtres, celle du monde. Toutes trois, pour bien faire, doivent concourir au même but. Tout cela est très-vrai, mais c'est presque tout ce que nous pouvons recueillir d'utile dans ce livre. Montesquieu ensuite se borne à peu près à dire que dans les états despotiques on habitue les

enfans à la servilité: et que dans les monarchies il se forme, au moins parmi les courtisans, un raffinement de politesse, une délicatesse de goût et une finesse de tact, dont la vanité est la principale cause. Mais il ne nous apprend pas comment l'éducation dispose à ces qualités, ni quelle est celle qui convient au reste de la nation.

A l'égard de ce qu'il appelle le gouvernement républicain, il lui donne expressément pour base le renoncement à soi-même, qui est toujours, dit-il, une chose très-pénible. En conséquence, il manifeste pour beaucoup d'institutions des anciens, envisagées sous le rapport de l'éducation, une admiration que je ne puis partager, et que je suis bien surpris de voir dans un homme qui a autant réfléchi. Il faut que la force des premières impressions reçues soit bien puissante; et cela fait voir l'importance de la première éducation. Pour moi, qui néanmoins ne saurois m'en tenir aveuglément à ce qu'on m'a dit autrefois en m'expliquant Cornelius Nepos ou Plutarque, ou même Aristote, j'avoue naïvement que je n'estime pas plus Sparte que la Trappe, ni les lois de Crète, si toutefois nous les connoissons bien, plus que la règle de saint Benoît. Je ne saurois penser que l'homme pour vivre en société, doive être violenté et dénaturé; et, pour parler le langage mystique, je regarde comme de fausses vertus et des péchés splendides, tous les effets de ce sombre enthousiasme, qui fait des hommes dévoués et courageux, si l'on veut; mais haineux, farouches, sanguinaires, et surtout malheureux. A mon avis, le but de la société n'est point tel et ne le sera jamais. L'homme a besoin de vêtemens et non pas de cilices. Il faut que ses habillemens le garantissent et l'embellissent, mais sans le froisser, et même sans le gêner, si cela n'est pas indispensable, pour qu'ils remplissent leur destination. Il en doit être de même de l'éducation et du gouvernement.

D'ailleurs, quand tout cela ne serait pas vrai, ou quand il faudrait n'y avoir aucun égard, quand on devrait compter pour rien le bonheur et le bon sens (choses inséparables), et n'envisager absolument ces institutions, comme nous l'avons annoncé d'après Montesquieu, que sous le seul rapport de la durée du gouvernement établi, je blàmerois également toutes ces passions factices, et ces règlemens anti-naturels. Le fanatisme est un état violent. Avec de l'habileté et des circonstances favorables, on peut le faire durer plus ou moins long-temps: mais enfin il est essentiellement passager; et tout gouvernement

que l'on fait reposer sur une telle base, ne sauroit être véritablement solide (1).

Montesquieu nous annonce qu'en se réservant le droit de juger les diverses formes des sociétés politiques, il ne considère cependant dans les lois que la propriété d'être favorables ou nuisibles à telles ou telles de ces formes. Ensuite il les réduit toutes à trois; despotique, monarchique et républicaine, laquelle il subdivise en démocratique et aristocratique; et c'est la démocratique qu'il appelle essentiellement républicaine. Puis il nous peint le gouvernement despotique, comme abominable et absurde, et excluant presque toute loi, et le gouvernement républicain (entendez démocratique), comme insupportable et presque aussi absurde, tout en lui prodiguant son admiration. Il suit de là qu'il n'y a de tolérables, que l'aristocratie sous plusieurs chefs, à laquelle il donne cependant beaucoup de vices sous le nom de modération, et l'aristocratie sous un seul chef, qu'il appelle monarchie, à laquelle il donne encore plus de

<sup>(1)</sup> C'est ici le cas de se rappeler ce que nous avons dit (Liv. 1°) des lois de la nature et des lois positives. Ces dernières ne doivent jamais être contraires aux premières. Si Montesquieu avoit commencé, comme nous, par faire l'analyse du mot loi, au lieu d'en donner une définition obscure, il se seroit, je crois, épargné bien de la peine, et qui plus est bien des erreurs.

vices sous le nom d'honneur. Effectivement ce sont les deux seules espèces de société parmi celles qu'il admet, qui ne soient pas absolument contre nature; et c'est déjà beaucoup. Mais il faut convenir que rien ne prouve mieux qu'il a adopté une bien mauvaise classification des gouvernemens. Suivons donc la nôtre, et donnons, relativement à l'éducation, quelques explications dont Montesquieu a cru pouvoir se dispenser.

J'établirai pour premier principe que, dans aucun cas, le gouvernement ne peut, ni ne doit enlever d'autorité les enfans à leurs parens, pour les élever et en disposer sans leur participation. C'est un attentat contre les sentimens naturels, et la société doit suivre la nature et non l'étouffer. D'ailleurs, chassez le naturel, il revient au galop. On ne peut jamais lutter long-temps contre lui avec avantage, ni dans l'ordre physique, ni dans l'ordre moral. C'est donc un législateur bien téméraire que celui qui ose se mettre en opposition avec l'instinct paternel, et même avec l'instinct maternel bien plus fort encore. Nul exemple ne peut excuser son imprudence, surtout dans nos temps modernes.

Cela posé, le seul conseil que l'on puisse donner à un gouvernement relativement à l'éducation, c'est de faire en sorte, par des moyens doux, que les trois espèces d'éducation que les hommes reçoivent successivement, celle des parens, celle des maîtres et celle du monde, ne se contredisent pas entre elles, et que toutes trois soient dirigées dans le sens du gouvernement.

Pour la seconde, celle des maîtres, il peut y influer très-puissamment et très-directement par les différens établissemens publics d'enseignement qu'il crée ou qu'il favorise, et par les livres élémentaires qu'il y admet ou qu'il en rejette. Car quels que soient ces établissemens, il arrive toujours, par la force de la nécessité, que la très-majeure partie des citoyens est élevée et formée dans les maisons d'instruction publique; et à l'égard du petit nombre qui reçoit une éducation entièrement particulière et privée, ces éducations-là même sont encore fortement influencées par l'esprit qui règne dans les établissemens publics.

Quant à l'éducation des parens et à celle du monde, elles sont absolument sous l'empire de l'opinion publique. Le gouvernement ne sauroit en disposer despotiquement, parce qu'on ne commande point aux volontés; mais il a pour les attirer à lui les mêmes moyens dont il se sert pour influencer l'opinion; et l'on sait combien ces moyens sont puissans, surtout avec un peu d'adresse et de temps, puisque les deux grands mobiles de l'homme, la crainte et l'espérance, sont toujours plus ou moins au pouvoir des gouvernans, dans tous les sens et sous tous les rapports.

Sans donc avoir recours à ces actes arbitraires et violens que l'on a trop admirés dans certaines institutions anciennes, et qui ne peuvent avoir qu'un succès plus ou moins passager, comme tout ce qui est fondé sur le fanatisme et l'enthousiasme, les gouvernemens ont une infinité de moyens pour diriger, suivant leurs vues, tous les différens genres d'éducation. Il ne s'agit que de voir dans quel esprit chacun doit chercher à y influer. Commençons par ceux que nous avons nommés gouvernemens de droit privé ou d'exceptions, et dans cette classe, par celui que l'on appelle gouvernement monarchique.

Dans une monarchie héréditaire, où l'on reconnoît au prince et à sa famille des droits (et par conséquent des intérêts) qui sont propres à lui seul et distincts de ceux de la nation, on les fonde, ou sur l'effet de la conquête, ou sur le respect dû à une antique possession, ou sur l'existence d'un pacte tacite ou exprès, dans lequel le prince et sa famille sont considérés comme une partie contractante, ou sur un caractère surnaturel et une mission divine, ou sur tout cela ensemble. Dans tous ces cas également, il n'est pas douteux que le souverain ne doive chercher à inculquer et à répandre les maximes de l'obéissance passive, un profond respect pour les formes établies, une haute idée de la perpétuité de ces arrangemens politiques, beaucoup d'éloignement pour l'esprit d'innovation et de recherche, une grande aversion pour la discussion des principes.

Dans cette vue, il doit d'abord appeler à son secours les idées religieuses qui saisissent les esprits dès le berceau, et font naître des habitudes profondes et des opinions invétérées, long-temps avant l'âge de la réflexion. Toutefois il doit commencer par s'assurer de la dépendance des prêtres qui les enseignent, sans quoi il auroit travaillé pour eux et non pas pour lui, et porté dans l'état un élément de trouble, au lieu d'une cause de stabilité. Cette précaution prise, parmi les religions entre lesquelles il peut choisir, il doit donner la préférence à celle qui exige le plus la soumission des esprits, qui proscrit le plus tout examen, qui accorde le plus d'autorité à l'exemple, à la coutume, à la tradition,

aux décisions des supérieurs, qui recommande le plus la foi et la crédulité, et enseigne un plus grand nombre de dogmes et de mystères. Il doit par tous moyens rendre cette religion exclusive et dominante, autant qu'il le peut, sans révolter les préventions trop généralement répandues; et s'il ne le peut pas, il faut que parmi les autres religions, il donne, comme en Angleterre, la préférence absolue à celle qui ressemble le plus à celle-là.

Ce premier objet rempli et ce premier fonds d'idées jeté dans les têtes, le second soin du souverain doit être de rendre les esprits doux et gais, légers et superficiels. Les belles-lettres et les beaux-arts, ceux d'imagination et ceux de pur agrément, le goût de la société et le haut prix attaché à l'avantage d'y réussir par ses grâces, sont autant de moyens qui contribueront puissamment à produire cet effet. L'érudition même et les sciences exactes n'y nuiront pas ; au contraire. On ne sauroit trop encourager et mettre en honneur ces talens aimables et ces utiles connoissances. Les brillans succès que les Français ont obtenus dans tous ces genres, au moment du réveil de leur imagination, l'éclat qui en a rejailli sur eux, et la vanité qu'ils en ont conçue, sont certainement les principales causes qui les ont

éloignés si long-temps du goût des affaires, et de celui des recherches philosophiques. Or, ce sont ces deux dernières inclinations que le prince doit sur-tout tâcher d'étouffer et de contrarier. S'il y réussit, il n'a plus rien à faire pour assurer la plénitude de sa puissance et la stabilité de son existence; qu'à fomenter, dans toutes les classes de la société, le penchant à la vanité individuelle et le désir de briller. Pour cela, il lui suffit de multiplier les rangs, les titres, les préférences, les distinctions, en faisant en sorte que les honneurs qui rapprochent le plus de sa personne, soient du plus haut prix aux yeux de celui qui les obtient.

Sans entrer dans plus de détails, voilà, je pense, dans quel esprit doit être dirigée l'éducation dans une monarchie héréditaire, en y ajoutant cependant la précaution de ne répandre que très-sobrement l'instruction dans les dernières classes du peuple, et de la borner à peu près à l'enseignement religieux. Car cette espèce d'hommes a besoin d'être tenue dans l'avilissement de l'ignorance et des passions brutales, pour ne pas passer de l'admiration pour tout ce qui est audessus d'elle, au désir de sortir de sa misérable condition, et pour ne pas concevoir même la possibilité d'un changement. Cela la rendroit

l'instrument aveugle et dangereux de tous les réformateurs fanatiques et hypocrites, ou même éclairés et bienveillans.

On peut dire à peu près les mêmes choses de la monarchie élective, avec cette différence cependant, qu'elle se rapproche beaucoup plus de l'aristocratie héréditaire dont nous allons parler. Car la monarchie élective, qui est toujours un gouvernement très - peu stable, ne sauroit avoir aucune solidité sans être soutenue par une aristocratie très-forte; autrement elle deviendroit tout de suite une tyrannie populaire très-turbulente et très-passagère.

Les gouvernemens dans lesquels le corps des nobles est reconnu avoir les droits de la souveraineté, et où le reste de la nation est regardé légalement comme leur étant soumis, ont, à beaucoup d'égards, relativement à l'éducation, les mêmes intérêts que les monarchies héréditaires. Cependant ils en diffèrent d'une manière remarquable. L'existence des nobles n'étant jamais aussi imposante que celle d'un monarque, ni fondée sur un respect aussi approchant de la superstition, et leur pouvoir n'étant pas aussi concentré et aussi ferme, ils ne peuvent pas se servir avec la même assurance des idées religieuses: car s'ils leur donnoient trop de force et

trop d'influence, les prêtres deviendroient bientôt très-redoutables pour eux. Leur crédit sur le peuple balanceroit avec avantage l'autorité du gouvernement; ou se faisant un parti dans le corps de la noblesse, ils la diviseroient et élèveroient facilement leur pouvoir sur les ruines du sien. De pareils gouvernemens doivent donc manier cette arme dangereuse avec beaucoup de prudence et de discrétion.

Si, comme à Berne, ils ont affaire à un clergé peu riche, peu puissant, peu ambitieux, peu enthousiaste, professant une religion simple qui agite peu les imaginations, ils peuvent sans péril s'en servir pour diriger paisiblement le peuple, et pour l'entretenir dans l'espèce d'ignorance, mêlée d'innocence et de raison, qui convient à leurs intérêts. Une position méditerranée donnant peu de relations avec les nations étrangères, favorise encore ce système de modération et de demi-confiance.

Mais si, comme à Venise, les nobles ont affaire à un clergé riche, ambitieux, remuant, dangereux par ses dogmes et par sa dépendance d'un souverain étranger, il faut avant tout qu'ils se garantissent de ses entreprises. Ils ne doivent donc pas laisser trop prévaloir l'esprit religieux dans la nation, parce qu'il tourneroit bientôt contre eux. Ils n'osent pas le combattre en propageant la raison et les lumières, parce qu'elles détruiroient bientôt l'esprit de dépendance et de servilité. Ils ne peuvent donc l'affoiblir qu'en précipitant le peuple dans le désordre, la crapule et le vice. N'osant en faire un troupeau stupide dans les mains de ses pasteurs, il faut qu'ils en fassent une canaille dépravée et misérable, incessamment sous le joug de la police, et à laquelle cependant il restera toujours un grand fonds de superstition et de religion. C'est là leur seule ressource pour dominer. Le voisinage de la mer et de nombreuses relations commerciales et industrielles sont utiles dans cette vue.

Au reste, à ces nuances près, on voit que l'aristocratie doit, relativement à l'éducation du peuple, se conduire à peu près comme le gouvernement monarchique. Mais il n'en est pas du tout de
même à l'égard de la classe supérieure de la société.
Dans l'aristocratie, le corps desgouvernans a besoin que ses membres aient une instruction solide et profonde, s'il se peut, le goût de l'application, de l'aptitude aux affaires, un caractère réfléchi, du penchant à la circonspection et à la prudence jusque dans les plaisirs, des mœurs graves
et simples même, au moins en apparence, et autant que l'exige l'esprit national. Il faut que ces

nobles connoissent l'homme et les hommes, les intérêts des différens états, même ceux de l'humanité en général, ne fût-ce que pour les combattre quand ils sont opposés à ceux de leur corps. Ce sont eux qui gouvernent. La science politique dans toute son étendue doit être leur principale étude et leur continuelle occupation. Il faut bien se garder de leur inspirer cet esprit de vanité, de légèreté, d'irréflexion, que l'on cherche à répandre parmi les nobles des états monarchiques. C'est comme si le monarque vouloit se rendre lui-même aussi frivole et inconséquent qu'il désire que ses sujets le soient. Il ne tarderoit certainement pas à s'en mal trouver; et de plus il ne faut pas oublier que l'autorité de l'aristocratie est toujours plus aisée à ébranler que la sienne, et résisteroit bien moins à une pareille épreuve. Cette dernière considération fait aussi que le corps des nobles aristocrates a le plus grand intérêt à tâcher de concentrer dans son sein toutes les lumières de la société, et qu'il doit encore bien plus redouter un tiersétat éclairé, que ne doit le craindre l'autorité monarchique, quoiqu'en définitive ce soit aussi toujours de ce côté que viennent les seules atteintes réellement dangereuses pour elle, quand une fois elle a surmonté l'anarchie féodale.

Voilà, je pense, à peu près tout ce que nous avions à dire du gouvernement aristocratique sous le rapport de l'éducation. Maintenant, pour suivre exactement toutes les parties de la division que j'ai adoptée, et pour achever ce qui concerne les gouvernemens que j'ai appelés spéciaux ou d'exceptions, je devrois parler de la démocratie pure, fondée sur des conventions expresses ou reconnoissances de droits particuliers. Mais je n'en dirai rien; non plus que de la démocratie pure, fondée sur le droit national ou commun. Ma raison est non-seulement que ces deux états de la société ne sont guère que des êtres de raison et à peu près imaginaires, mais encore que ne pouvant exister que chez des peuples presque brutes, il ne peut guère être question là de diriger une éducation quelconque. On devroit plutôt dire que, pour qu'ils se perpétuent, il faut en écarter toujours toute éducation proprement dite. Il en est presque de même par · d'autres motifs, de ce que les publicistes ont coutume d'appeler le gouvernement despotique, et qui n'est autre chose que la monarchie dans l'état de stupidité: c'est pourquoi je ne m'y suis pas arrêté non plus. Je n'ai donc plus à examiner que les gouvernemens nationaux sous forme monarchique, aristocratique et représentative.

Quant aux deux premiers, en tant qu'ils sont monarchiques et aristocratiques, ils ont les mêmes intérêts, et doivent avoir la même conduite que ceux dont nous venons de parler; mais en tant qu'ils sont nationaux, ils doivent avoir plus de respect pour les gouvernés, puisqu'ils avouent ne tenir leurs droits que de la volonté générale, et ils peuvent aussi prendre plus de consiance en eux, puisqu'ils font profession de n'exister que pour le plus grand bien de tous. Il ne doit donc pas être question pour eux d'abrutir ou de dépraver totalement le peuple, et d'énerver ou d'égarer entièrement les esprits de la classe supérieure; car s'ils y réussissoient, les droits des hommes seroient bientôt négligés ou mal compris dans la nation : ils perdroient par-là le caractère de gouvernement national et patriotique qui fait leur principale force; et par suite, ils seroient obligés de se créer, pour se soutenir, quelques droits particuliers plus ou moins contestables, qui les réduiroient à la condition des gouvernemens que nous avons nommés spéciaux, et qui même ne seroient jamais bien solidement avoués et respectés dans des pays où on auroit connu auparavant les véritables droits nationaux et généraux. Concluons que pour leur intérêt, ces gouvernemens ne doivent jamais chercher à faire oublier absolument la raison et la vérité. Ils peuvent seulement, à certains égards, et jusqu'à un certain point, obscurcir l'une et voiler l'autre, pour qu'on ne tire pas incessamment de certains principes, des conséquences trop rigoureuses. Du reste, il n'y a pas d'autres conseils particuliers à leur donner relativement à l'éducation.

Reste maintenant le gouvernement représentatif pur. Celui-là ne peut, dans aucun cas, craindre la vérité; son intérêt constant est de la protéger. Uniquement fondé sur la nature et la raison, ses seuls ennemis sont les erreurs et les préjugés. Il doit toujours travailler à la propagation des saines et solides connoissances en tous genres. Il ne peut subsister, si elles ne prévalent: tout ce qui est bien et vrai est en sa faveur; tout ce qui est mal ou faux, est contre lui. Il doit donc, par tous les moyens, favoriser le progrès des lumières, et surtout leur diffusion : car il a encore plus besoin de les répandre que de les accroître. Étant essentiellement lié à l'égalité, à la justice, à la saine morale, il doit sans cesse combattre la plus funeste des inégalités, celle qui entraîne toutes les autres, l'inégalité des talens et des lumières dans les différentes classes de la société. Il doit tendre continuellement à

préserver la classe insérieure des vices de l'ignorance et de la misère, et la classe opulente de ceux de l'insolence et du faux savoir : il doit tendre à les rapprocher toutes deux de la classe mitoyenne, où règne naturellement l'esprit d'ordre, de travail, de justice et de raison, puisque, par sa position et son intérêt direct, elle est également éloignée de tous les excès. D'après ces données, il n'est pas difficile de voir ce que ce gouvernement doit faire relativement à l'éducation : il est inutile d'entrer dans les détails. Ainsi nous terminerons là ce livre, et nous allons suivre Montesquieu dans l'examen des lois convenables à chaque espèce de gouvernement.

## LIVRÉ V.

QUE LES LOIS QUE LE LÉGISLATEUR DONNE, DOIVENT ÊTRE RELATIVES AU PRINCIPE DU GOUVERNEMENT.

Les gouvernemens fondés sur la raison n'ont qu'à laisser agir la nature.

Nous avons dit, au commencement du livre IV, que les lois de l'éducation doivent être relatives au principe du gouvernement, c'est-à-dire, que l'éducation doit être dirigée dans l'esprit le plus convenable au maintien du gouvernement établi, si l'on veut prévenir sa chute et empêcher sa ruine; et certainement personne ne sera tenté de dire le contraîre. Or, cette vérité si certaine et si généralement avouée, renferme implicitement celle dont il s'agit actuellement; car l'éducation dure toute la vie, et les lois sont l'éducation des hommes faits. Il n'y en a pas une, de quelque espèce qu'elle soit, qui n'inspire quelques sentimens et n'éloigne de quelques autres, qui ne porte à certaines actions, et ne détourne

de celles qui leur sont opposées. Par-là, les lois, à la longue, forment les mœurs, c'est-à-dire les habitudes. Il ne s'agit donc ici que de voir quelles sont celles qui sont favorables ou contraires à telle ou telle espèce de gouvernement, toujours sans préjuger leurs autres effets sur le bonheur de la société, et, par conséquent, sans prétendre déterminer le degré de mérite des différens gouvernemens qui les rendent nécessaires: c'est là l'objet d'une discussion ultérieure dont nous ne nous occupons pas actuellement.

Montesquieu, dans tout ce livre, raisonne très-conséquemment au système qu'il s'est fait sur la nature des différens gouvernemens, et sur ce qu'il appelle les principes propres à chacun d'eux. Il fait si bien consister la vertu politique des démocraties dans le renoncement à soimême et dans l'abnégation de tous les sentimens naturels, qu'il leur donne pour modèle les règles des ordres monastiques; et, parmi ces règles, il choisit les plus austères et les plus propres à déraciner dans les individus tout sentiment humain. Pour atteindre à ce but, il approuve sans restriction que l'on prenne les mesures les plus violentes, comme celles de partager toutes les terres également, de ne jamais permettre qu'un seul homme réunisse deux portions, d'obliger un père à laisser sa portion à un de ses fils, et à faire adopter les autres par des citoyens sans enfans, de ne donner qu'une très-foible dot aux filles, et quand elles sont héritières, de les forcer à épouser leur plus proche parent, ou même d'exiger que les riches prennent, sans dot, en mariage, la fille d'un citoyen pauvre, et donnent une riche dot à la leur, pour épouser un citoyen pauvre, etc., etc. Il ajoute à tout cela le plus profond respect pour tout ce qui est ancien, pour la censure la plus rigide et la plus despotique, pour l'autorité paternelle la plus illimitée, jusques et compris le droit de vie et de mort sur ses enfans; et même jusqu'au point que tout père ait le droit de corriger les enfans des autres, sans expliquer à la vérité par quel moyen.

De même, il recommande tellement la modération à l'aristocratie, qu'il veut que les nobles évitent de choquer et d'humilier le peuple, qu'ils ne s'attribuent aucuns priviléges individuels, ni honorifiques, ni pécuniaires, qu'ils ne reçoitent que peu ou point d'appointemens pour les fonctions publiques, qu'ils s'interdisent tous les moyens d'accroître leur fortune, toutes les occupations lucratives, telles que le commerce, la levée des impôts, etc., etc...., et qu'entre eux, pour éviter l'inégalité, la jalousie et les haines,

il n'y ait ni droits de primogéniture, ni m'ajorats, ni substitutions, ni adoptions, mais partages égaux, conduite réglée, grande exactitude à payer leurs dettes, et prompte terminaison des procès. Cependant il permet et recommande à ces gouvernemens si modérés l'inquisition d'état la plus tyrannique, et l'usage le plus illimité de la délation. Il assure que ces moyens violens leur sont nécessaires. Il faut l'en croire.

En vertu de cette même fidélité à ses principes, il recommande dans les monarchies tout ce qui tend à perpétuer le lustre des familles, l'inégalité des partages, les substitutions, la liberté de tester, les retraits lignagers, les priviléges personnels, et même ceux des terres nobles. Il y approuve les lenteurs des formes, la puissance des corps à qui le dépôt des lois est confié, la vénalité des charges, et généralement tout ce qui tend à relever l'existence des individus des classes privilégiées.

A l'égard de ce qu'il appelle le gouvernement despotique, il peint tous les maux qui s'ensuivent, plutôt qu'il ne dit comment il devroit être. Effectivement cela lui étoit impossible. Après avoir commencé par dire: Quand les sauvages de la Louisiane veulent avoir du fruit, ils coupent l'arbre au pied et cueillent le fruit. Voilà le gouvernement

despotique; tout ce qu'on ajouteroit seroit bien superflu (1).

Telles sont les vues que Montesquieu nous donne ici sur les lois en général, en attendant que dans les livres suivans il entre davantage dans les détails des diverses espèces de lois et de leurs différens effets. On ne peut nier que beaucoup de ces idées ne soient dignes de la grande sagacité de notre illustre auteur; mais il faut convenir aussi qu'il y en a qui sont bien contestables. D'ailleurs elles me paroissent toutes assez mal motivées par l'application exclusive des mots vertu, modération, honneur et crainte, à autant d'espèces différentes de gouvernemens. Il seroit long et pénible de les discuter en partant de cette base, qui n'offre rien d'assez solide ni d'assez précis. Nous parviendrons plus aisément à en apprécier la valeur, en revenant à notre division des gouvernemens en nationaux et spéciaux, et en les examinant sous leurs différentes formes.

La monarchie ou le pouvoir d'un seul, considérée dans son berceau au milieu de l'ignorance et de la barbarie (c'est là ce que Montes-

<sup>(1)</sup> Dans ce peu de mots, consiste tout le chapitre 13 de ce livre, suivi cependant d'assez grands détails sur le même sujet dans les quatre chapitres suivans.

quieu appelle le gouvernement despotique), ne donne lieu sans doute à aucun système de législation. Il est à peu près réduit, pour toute source de revenu, aux pillages, aux présens et aux confiscations, et, pour tout moyen d'administration, au sabre et au cordeau. Il faut que celui qui est revêtu du pouvoir, puisse choisir lui-même son successeur au moins dans sa famille, et que ce successeur arrivé au trône, fasse étrangler ceux qui auroient pu le lui disputer. Il faut enfin que, sans hésiter, il soit le chef ou l'esclave des prêtres en crédit dans le pays; et pour qu'il puisse perpétuer cette existence périlleuse, nous n'avons, comme Montesquieu, aucun autre conseil à lui donner que d'employer ces tristes ressources avec adresse, avec audace, et, s'il se peut, avec bonheur.

Mais si le monarque, comme Pierre-le-Grand, veut sortir d'un état aussi abominable et aussi précaire, ou s'il se trouve placé au milieu d'une nation déjà un peu civilisée, et par conséquent tendant puissamment à l'être toujours davantage, alors il faut qu'il se fasse un système raisonné et complet. Il faut d'abord qu'il assure un ordre de succession dans sa famille. Or, de tous les modes d'hérédité, la succession linéaleagnatique, ou de mâle en mâle par ordre de vui.

primogéniture, est celui qui est le plus favorable à la perpétuité de la race, et qui préserve le mieux des déchiremens intérieurs et du danger d'une domination étrangère. Par des circonstances à lui particulières, Pierre-le-Grand n'avoit pu l'établir en Russie; mais quatre-vingts ans après, Paul I<sup>er</sup> y est parvenu, aidé de conjonctures plus heureuses, et soutenu par les habitudes générales de toute l'Europe.

Une fois l'hérédité établie dans la maison souveraine, il faut bien donner la même stabilité à l'existence d'un grand nombre de familles, sans quoi celle de la famille régnante ne seroit jamais assurée. Une hérédité politique ne sauroit subsister long-temps seule dans un état. Si tout est incessamment mobile autour d'elle, si des intérêts permanens et perpétués dans d'autres races ne se rattachent pas à son existence pour la soutenir, elle sera bientôt renversée. De là les fréquentes révolutions des empires de l'Asie, de là la nécessité d'une noblesse dans les monarchies. Cette raison est plus réelle que toutes celles que l'on peut tirer du mot honneur, bien ou mal entendu, bien ou mal défini. L'honneur n'est là qu'un masque: c'est l'intérêt d'un grand nombre dont il s'agit de se servir pour s'assurer de tout le peuple.

Dans le gouvernement spécial sous sorme monarchique, le prince a donc besoin d'appayer son droit privé, de beaucoup d'autres droits privés qui y soient subordonnés, mais qui y soient liés. Il a besoin de s'entourer de nobles puissans, mais soumis, hautains et souples, qu'il tienne en sujétion et qui y tiennent la nation. Il a besoin de se servir de corps imposans mais dépendans, d'employer des formes respectées, mais qui cèdent à sa volonté, d'imprimer un grand respect pour les usages établis, quoiqu'ils lui soient subordonnés, en un mot de donner à tout, un caractère de dépendance et de perpétuité raisonnées, que l'on puisse défendre par des motifs plausibles, sans être obligé de recourir incessamment à la discussion du droit primitif et originaire.

Tout cela rentre parfaitement dans tout ce que nous avons dit de ce gouvernement dans les livres III et IV, et justifie pleinement, ce me semble, tous les conseils que Montesquieu donne dans ce livre-ci. La vénalité des charges même, qui est sans doute le point le plus contestable, me paroît suffisamment motivée par ces considérations. Car d'abord le choix direct du prince, influencé par ses courtisans, ne fourniroit pas en général de meilleurs sujets que l'agrément qu'il se réserve toujours de donner ou de refuser à celui qui se présente pour acheter. On peut même dire ensuite que la condition d'une finance à produire opère naturellement parmi les candidats une première épuration qui est utile, et qui ne seroit pas aisément remplacée dans tout autre mode de nomination. En effet, il est essentiel à ce gouvernement que le public attache beaucoup d'importance à l'éclat extérieur. Il faut que les places tiennent beaucoup plus de considération, de la figure que font ceux qui les remplissent, que de leurs fonctions. Or, la vénalité en écarte sûrement, non-seulement ceux qui n'ont pas de quoi les payer, mais même ceux qui ne seroient pas en état d'y briller par leur dépense, et qui seroient tentés d'introduire la mode de mépriser le faste, et de se faire valoir par d'autres avantages moins frivoles. De plus, cette même vénalité tend énergiquement à appauvrir le tiers état au profit du trésor par les finances qu'on y verse, et au profit de la classe privilégiée en y faisant entrer les fortunes de ceux qui s'y trouvent introduits par ces charges; et c'est encore là un avantage important dans ce système. Car il n'y a que la classe inférieure dans un tel ordre de choses, qui s'enrichisse continuellement par l'économie, par le commerce, par tous les arts utiles; et si on ne la soutiroit pas sans cesse par tous les moyens, elle deviendroit rapidement la plus riche et la plus puissante, et même la seule puissante, étant déjà nécessairement, par la nature de ses occupations, la plus éclairée et la plus sage. Or, c'est ce qu'il faut surtout éviter. Le mot de Colbert à Louis XIV : Sire, quand V. M. crée une charge, la Providence crée tout de suite un sot pour l'acheter, est plein d'esprit et de profondeur sous ce rapport. Effectivement, si la Providence ne fascinoit pas à chaque instant les yeux des hommes de la classe moyenne, ils réuniroient bientôt tous les avantages de la société. Les mariages des filles riches des plébéiens avec les membres pauvres du corps de la noblesse, sont encore un excellent moyen de prévenir cet inconvénient. On ne sauroit trop les encourager. C'est une des choses en quoi la folle vanité est le plus utile.

Les avis que Montesquieu donne aux gouvernemens aristocratiques dans ce même livre, me paroissent également sages. J'y ajouterois seulement que, si les nobles aristocrates doivent s'interdire tous les moyens d'augmenter leur fortune, ils doivent en même temps veiller, avec un soin jaloux, à ce que les membres de la bourgeoisie n'accroissent pas leurs richesses. Ils doivent contrarier sans relâche le développement de leur industrie; et, s'ils ne peuvent réussir à l'étouffer, il faut qu'ils fassent entrer successivement dans leur corps tous ceux qui ont obtenu un grand succès. C'est le seul moyen qui leur reste pour n'avoir pas tout à en craindre. Encore ce moyen ne seroit-il pas sans danger, si l'on étoit obligé d'y avoir recours trop souvent.

Il est presque superflu d'observer ici, comme nous l'avons fait à propos de l'éducation, que les monarchies et les aristocraties, dites nationales, en tant que monarchies et aristocraties, ont absolument les mêmes intérêts que cellesci, et qu'elles doivent prendre les mêmes mesures; mais qu'elles doivent les employer avec infiniment plus de ménagement et de circonspection. Car enfin il est convenu qu'elles n'existent que pour l'avantage de tous. Il ne faut donc pas qu'il soit trop visible que toutes ces dispositions, qui n'ont pour but que l'intérêt particulier des gouvernans, sont contraires au bien général et à la prospérité de la masse. Mais c'en est assez sur ce sujet.

Je ne parlerai point ici de la démocratie pure, parce que, comme je l'ai déjà dit, c'est un gouvernement impraticable à la longue, et absolument impossible sur un espace de terrain un peu étendu. Je ne m'amuserai donc pas à examiner si les mesures tyranniques et révoltantes que l'on croit nécessaires pour le soutenir sont exécutables, et si même plusieurs ne sont pas illusoires et contradictoires. Je passerai tout de suite au gouvernement représentatif pur, que je regarde comme la démocratie de la raison éclairée.

Celui-là n'a nul besoin de contraindre les sentimens et de forcer les volontés, ni de créer des passions factices ou des intérêts rivaux, ou des illusions séductrices. Il doit au contraire laisser un libre cours à toutes les inclinations qui ne sont pas dépravées, et à toutes les industries qui ne sont pas contraires au bon ordre. Il est conforme à la nature : il n'a qu'à la laisser agir.

Ainsi il tend à l'égalité. Mais il n'essaiera pas de l'établir par des mesures violentes, qui n'ont jamais qu'un effet momentané, qui manquent toujours leur but, et qui, de plus, sont injustes et affligeantes. Il se bornera à diminuer, autant que possible, la plus funeste de toutes les inégalités, celle des lumières; à développer tous les talens, à leur donner à tous une égale liberté de s'exercer, et à ouvrir à chacun également tous les chemins vers la fortune et la

gloire.

Il a intérêt à ce que les grandes richesses amoncelées ne se perpétuent pas dans les mêmes mains, se dispersent bientôt, et rentent dans la masse générale. Il ne tentera pas d'opérer cet effet directement et par force, ce seroit opprimer; il ne cherchera même pas à le produire en excitant à la profusion et à la dissipation, ce seroit corrompre. Il se contentera de ne permettre ni majorats, ni substitutions, ni retraits lignagers, ni priviléges, qui ne sont que des inventions de la vanité, ni encore moins des arrêts de surséance, qui sont de vrais subterfuges de la friponnerie. Il établira l'égalité des partages, restreindra la faculté de tester, permettra le divorce avec les précautions convenables, empêchera ainsi que les testamens et les mariages soient un objet continuel de spéculations sans honnête industrie : et du reste, il s'en rapportera à l'effet lent, mais sûr, de l'incurie des riches et de l'activité des pauvres.

Il désire que l'esprit de travail, d'ordre et d'économie règne dans la nation. Il n'ira pas, comme certaines républiques anciennes, demander minutieusement compte aux individus de leurs actions et de leurs moyens, ou les gêner

dans le choix de leurs occupations. Il ne les tourmentera même pas de lois somptuaires, qui ne font qu'aigrir les passions, et qui ne sont jamais qu'une atteinte imutile portée à la liberté et à la propriété. Il lui suffira de ne point détourner les hommes des goûts sages et des idées vraies, de ne fournir aucun aliment à la vanité, de faire que le faste et le déréglement ne soient pas des moyens de succès, que le désordre des finances de l'état ne soit pas une occasion fréquente de fortunes rapides, et que l'infamie d'une banqueroute soit un arrêt de mort civile. Avec ces seules précautions, les vertus domestiques se trouveront bientôt dans presque toutes les familles. Cela est bien sûr, puisqu'il est vrai qu'on les y rencontre fréquemment, au milieu de toutes les séductions qui en éloignent, et malgré les avantages que l'on trouve trop souvent à y renoncer.

Par les mêmes raisons, ce gouvernement, qui a un besoin pressant que toutes les idées justes se propagent et que toutes les erreurs s'évanouissent, ne croira pas atteindre ce but en payant des écrivains, en faisant parler des professeurs, des prédicateurs, des comédiens, en donnant des livres élémentaires privilégiés, en faisant composer des almanachs, des catéchismes, des instructions, des pamphlets, des journaux, en multipliant les inspections, les règlemens, les censures, pour protéger ce qu'il croit la vérité. Il laissera tout simplement chacun jouir pleinement du beau droit de dire et d'écrire tout ce qu'il pense, fari quæ sentiat; hien sûr que quand les opinions sont libres, il est impossible qu'avec le temps la vérité ne surnage pas, et ne devienne pas évidente et inébranlable. Or, il n'a jamais à craindre ce résultat, puisqu'il ne s'appuie sur aucun de ces principes contestables que l'on ne peut défendre que par des considérations éloignées, puisqu'il n'est fondé originairement que sur la droite raison, et puisqu'il fait profession d'être toujours prêt à s'y soumettre, ainsi qu'à la volonté générale, dès qu'elles se manifestent. Il ne doit donc intervenir que pour maintenir le calme et la lenteur nécessaires dans les discussions, et surtout dans les déterminations qui peuvent s'ensuivre.

Par exemple, ce gouvernement ne doit point adopter la vénalité des charges; il ne demande pas à la Providence de créer des sots, mais des citoyens éclairés. Il n'y a point de classe qu'il veuille appauvrir, parce qu'il n'y en a pas qu'il veuille élever: ainsi cette mesure lui est inutile. D'ailleurs, il est de sa nature que la plupart des fonctions publiques soient conférées par l'élection libre des citoyens, et les autres, par le choix éclairé des gouvernans; que presque toutes soient très-temporaires, et qu'aucunes ne donnent lieu à de très-grands profits ni à des priviléges permanens. Ainsi il n'y a point de raison pour les acheter ni pour les vendre.

Il y auroit encore bien des choses à dire sur tout ce que ce gouvernement, et ceux dont nous avons parlé auparavant, doivent faire ou ne pas faire en fait de législation; mais je me borne aux objets que Montesquieu a jugé à propos de traiter dans ce livre. Je ne m'en suis éloigné un moment que pour mieux prouver, contre l'autorité de ce grand homme, que les mesures directes et violentes qu'il approuve dans la démocratie, ne sont pas les plus efficaces; et que c'est un mauvais système de gouvernement que celui qui contredit la nature. Je suivrai la même marche dans tout le reste de cet ouvrage.

## LIVRE VI.

CONSÉQUENCES DES PRINCIPES DES DIVERS GOUVERNEMENS, PAR RAPPORT A LA SIM-PLICITÉ DES LOIS CIVILES ET CRIMINELLES, LA FORME DES JUGEMENS, ET L'ÉTABLIS-SEMENT DES PEINES.

Démocratie ou despotisme, premier degré de civilisation. Aristocratie sops un ou plusieurs chefs, deuxième degré. Représentation avec un ou plusieurs chefs, troisième degré.

Ignorance. . . . . . Force.

Opinions . . . . . . Religion.

Raison. . . . . . . Philosophie.

Motifs des punitions dans ces trois périodes, vengeance humaine, vengeance divine, empêcher le mal à venir.

MALGRÉ les belles et grandes vues qui se font admirer dans ce livre, nous n'y trouverons pas toute l'instruction que nous aurions dû en attendre, parce que l'illustre auteur n'a pas distingué avec assez de soin ce qui regarde la justice civile, de ce qui regarde la justice criminelle. Nous tâcherons de remédier à cet inconvénient. Mais, avant de nous occuper de ces objets particuliers, il faut nous livrer encore à quelques

réflexions générales sur la nature des gouvernemens, dont nous avons parlé dans le livre second. Car les matières que nous avons traitées dans les livres III, IV et V, ont dû jeter un nouveau jour sur ce sujet.

La division des gouvernemens en différentes classes, présente des difficultés importantes, et donne lieu à beaucoup d'observations, parce qu'elle fixe et constate l'idée que l'on a de ces gouvernemens, et le caractère essentiel que l'on y reconnoît. J'ai déjà dit ce que je pense de la division des gouvernemens en républicain, monarchique et despotique, adoptée par Montesquieu. Je la crois défectueuse par plusieurs raisons. Cependant il y est très-attaché; il en fait la base de son système de politique, il y rapporte tout, il y assujettit sa théorie tout entière; et je suis persuadé que cela nuit souvent à la justesse, à l'enchaînement et à la profondeur de ses idées. Je ne saurois donc trop motiver mon opinion.

D'abord la démocratie et l'aristocratie sont si essentiellement différentes, qu'elles ne sauroient être confondues sous un même nom. Aussi Montesquieu lui-même est souvent obligé de les distinguer. Alors il a quatre gouvernemens au lieu de trois; et quand il parle du gouvernement républicain, on ne sait plus précisément duquel il est question. Voilà un premier inconvénient.

Ensuite qu'est-ce que le despotisme? Nous avons dit que ce n'étoit qu'un abus, et non une espèce de gouvernement. Cela est vrai, si l'on ne considère que l'usage du pouvoir : mais si l'on n'a égard qu'à son étendue, le despotisme est le gouvernement d'un seul. Il est la concentration de tous les pouvoirs dans une seule et même main. Il est l'état de la société, dans lequel un seul a tous les pouvoirs, et tous les autres n'en ont aucun. Il est enfin essentiellement la monarchie, à prendre ce mot dans toute la force de sa signification. Aussi avons-nous déjà observé qu'il est la vraie monarchie pure, c'està-dire illimitée; et il n'y a pas d'autre vraie monarchie. Car, qui dit monarchie tempérée ou limitée, dit une monarchie où un seul n'a pas tous les pouvoirs, où il y en a d'autres que le sien, c'est-à-dire une monarchie qui n'est pas une monarchie. Il faut donc écarter cette dernière expression qui implique contradiction : et nous voilà revenus par la force des choses et l'exactitude de l'analyse, à trois genres de gouvernemens; mais au lieu du républicain, du monarchique et du despotique, nous avons le démocratique, l'aristocratique et le monarchique.

Mais dans ce système, que ferons-nous donc de ce que l'on appelle ordinairement monarchie, c'est-à-dire de cette monarchie qui est limitée et tempérée? Nous remarquerons que ce n'est jamais par le corps entier de la nation que le pouvoir du monarque est limité, quand il l'est; car alors ce ne seroit plus le gouvernement monarchique tel qu'on l'entend, ce seroit le gouvernement représentatif sous un seul chef, comme dans la constitution des États-Unis de l'Amérique. ou comme dans celle faite pour la France en 1791, et qui a rempli dans ce pays le court intervalle qui s'est écoulé entre son ancienne aristocratie sous un seul chef, et la tyrannie révolutionnaire qui a été suivie d'un gouvernement représentatif sous plusieurs chefs, et ensuite d'un gouvernement très-approchant de la monarchie pure, jusqu'à ce qu'il se limite lui-même d'une manière ou d'une autre, comme cela arrive toujours par la force de la nature des choses (1). Le pouvoir du souverain dans ce qu'on nomme monarchie tempérée, n'est donc jamais limité que par

<sup>(1)</sup> On doit s'apercevoir, dans cet endroit du livre, comme dans beaucoup d'autres, qu'ainsi que je l'ai annoncé dans mon avertissement, cet ouvrage est écrit en 1806, c'est-à-dire sous le gouvernement impérial, dont alors il n'étoit pas possible de dire précisément quelle seroit la fin, encore qu'il fût aisé de prévoir qu'il ne pourroit pas durer long-temps.

des fractions de la nation, ou par des corps puissans élevés dans son sein, c'est-à-dire par des collections d'hommes ou de familles, réunies par une conformité de naissance, de fonctions, ou d'illustration, et ayant des intérêts communs, mais distincts de l'intérêt général de la masse. Or, c'est là précisément ce qui constitue une aristocratie. J'en conclus que la monarchie de Montesquieu n'est autre chose que l'aristocratie sous un seul chef, et que par conséquent sa division des gouvernemens, bien expliquée et bien comprise, se réduit à celle-ci: démocratie pure, aristocratie avec un ou plusieurs chefs, et monarchie pure.

Cette nouvelle manière de considérer les formes sociales, en nous faisant mieux voir le caractère essentiel de chaque gouvernement, nous suggère des réflexions importantes. La démocratie pure, malgré les éloges que lui ont prodigués le pédantisme et l'irréflexion, est un ordre de choses insupportable. La monarchie pure est à peu près aussi intolérable : l'une est un gouvernement de sauvages, l'autre un gouvernement de barbares : tous deux sont même à peu près impossibles à la longue. Ils sont seulement, l'un et l'autre, l'enfance de la société, et l'état presque nécessaire de toute nation commençante.

En effet, des hommes grossiers et ignorans ne savent pas combiner une organisation sociale. Ils ne peuvent imaginer que deux choses, ou de prendre tous également part à la conduite de la peuplade, ou de s'en remettre aveuglément à celui d'entre eux qui s'est attiré leur confiance. Le premier de ces deux moyens a dû être préféré le plus souvent par ceux chez qui l'esprit d'inquiétude et d'activité a entretenu l'instinct de l'indépendance; et le second par ceux en qui la paresse et l'amour du repos ont prévalu; et, dans cet état primitif de l'homme, l'influence du climat agissant très-énergiquement, elle a dû presque toujours décider de ces dispositions. Aussi voyons-nous toutes les sociétés informes, depuis le nord de l'Amérique jusqu'à la Nigritie et aux îles de la mer du Sud, sous l'un de ces deux régimes, ou même passant rapidement de l'un à l'autre, suivant les circonstances. Car quand une horde de sauvages a élu un chef de guerre qu'ils suivent tous, la démocratie absolue est changée en monarchie pure.

Mais ces deux ordres de choses font naître des mécontentemens, soit par la conduite du despote, soit par celle des citoyens; et, pendant ce temps-là, il s'établit însensiblement entre les membres de l'association, des différences de

crédit, de forces, de richesses, de talens, de puissance quelconque. Ceux qui possèdent ces avantages, en usent. Ils forment des réunions, ils se saisissent des opinions civiles ou religieuses qui s'établissent en leur faveur, ils présentent des résistances au moyen desquelles ils dirigent la multitude ou contiennent le despote; et ainsi naissent partout des aristocraties diverses avec un chef ou sans chef, qui s'organisent petit à petit sans qu'on sache bien comment, et sans qu'on puisse remonter à leur origine première, ni constater rigoureusement leurs droits, autrement que par la possession. Aussi toutes les nations qui valent la peine qu'on s'en occupe, sont-elles sous un régime plus ou moins aristocratique; et il n'y a pas eu d'autre gouvernement dans le monde, jusqu'à ce que dans des temps très-éclairés, des peuples entiers, renonçant à toute inégalité antérieurement établie, se soient réunis par le moyen de représentans égaux, librement élus, pour se donner, d'une manière légale, un gouvernement représentatif, en vertu de la volonté générale, scrupuleusement recueillie et nettement exprimée. Laissant donc là les barbares, nous n'avons réellement à comparer ensemble que ces deux gouvernemens, l'aristocratie et la représentation, et leurs divers

modes. Nos recherches en seront très-simplifiées, et auront un but mieux déterminé. Cela posé, venons à l'objet particulier de ce livre, et commençons par les lois civiles.

Montesquieu remarque que les lois civiles sont beaucoup plus compliquées dans ce qu'il appelle la monarchie, que sous le despotisme. Il prétend que c'est parce que l'honneur des citoyens y est d'un bien plus grand prix, et y occupe une bien plus grande place; et il s'en faut peu qu'il ne trouve que c'est encore là un avantage de sa monarchie. Puis, content de ce rapprochement, il n'examine sous ce point de vue ni la démocratie ni l'aristocratie.

Il me semble qu'il y a une autre manière de considérer ce sujet. D'abord il n'est pas douteux que la simplicité des lois civiles ne soit en ellemême un bien; mais il est certain aussi que ce bien est beaucoup plus difficile à obtenir dans la société perfectionnée que dans la société commençante, parce que, à mesure que les relations sociales deviennent plus nombreuses et plus délicates, les lois qui les régissent deviennent nécessairement plus compliquées.

Ensuite on observe que ces lois sont en général très-simples dans la monarchie pure, où les hommes sont comptés pour rien; mais, quoique Montesquieu ne le dise pas, la même chose arrive dans la démocratie, malgré le respect que l'on y a pour les hommes et pour leurs droits. Cela doit être ainsi dans les deux cas. Il ne faut pas aller chercher la cause de ce fait dans la crainte ou dans la vertu, que l'on donne pour principes à ces deux gouvernemens : la raison en est que ce sont là les deux états de la société encore informe.

Par la raison contraire, ces mêmes lois sont inévitablement plus compliquées dans les diverses formes d'aristocratie qui régissent toutes les nations civilisées. Seulement il faut remarquer avec Montesquieu, que l'aristocratie sous un seul chef est encore plus sujette que l'autre à cet inconvénient; non pas parce qu'elle a pour principe l'honneur, comme on le dit, mais parce qu'elle exige des gradations plus multipliées entre les diverses classes des citoyens, dont une des distinctions consiste à n'être pas soumis aux mêmes règles, ni jugés par les mêmes tribunaux. En effet, le même monarque peut aisément gouverner des provinces régies par des lois dissérentes, et peut même avoir intérêt à entretenir ces semences de divisions entre ses sujets, afin de les contenir les uns par les autres.

Ajoutons, pour terminer cet article, que le gou-

vernement représentatif, ne pouvant au contraire subsister sans l'égalité et l'union des citoyens, est de tous ceux des nations civilisées celui qui doit le plus désirer la simplicité et l'uniformité des lois civiles, et qu'il doit en approcher autant que le permet la nature des choses.

A l'égard de la forme des jugemens, il me paroît que dans tout gouvernement, il faut que le souverain, soit peuple, soit monarque, soit sénat, ne décide jamais des intérêts des particuliers ni par lui-même, ni par ses ministres, ni par des commissions spéciales; mais toujours par des juges établis d'avance à cet effet, et qu'il est désirable que ces juges jugent toujours suivant le texte précis de la loi. Mais il me semble que cette dernière condition n'empêche nullement, ni qu'on admette en justice l'espèce d'action que les jurisconsultes appellent ex bona fide, ni que les juges rendent des espèces de jugemens d'équité, quand les lois ne sont ni formelles ni précises.

Pour ce qui regarde les lois criminelles, il n'y a pas d'organisation sociale où il ne faille qu'elles soient aussi simples qu'il est possible, et suivies littéralement dans les jugemens; mais, quant à la forme de la procédure, plus le gouvernement aura de respect pour les droits des hommes, plus elle sera circonspecte et favorable à la juste défense de l'accusé. Ces deux points ne peuvent pas faire matière à discussion.

Il pourroit naître d'importantes questions relativement à l'usage des jurés, et ce seroit ici le moment de les traiter; mais Montesquieu n'en parle pas. Je me bornerai donc à dire que cette institution me paroît beaucoup plus digne d'éloges sous le rapport politique, que sous le rapport judiciaire, c'est-à-dire que je ne suis pas bien sûr qu'elle soit toujours un moyen trèsefficace de rendre les jugemens plus justes; mais il me paroît hors de doute qu'elle est un obstacle très-puissant à la tyrannie des juges ou de ceux qui les nomment, et une manière certaine d'habituer les hommes à faire plus d'attention et à attacher plus d'importance aux injustices faites à leurs semblables. Cette considération me paroît prouver que cet usage est convenable aux différens gouvernemens, à proportion qu'ils sont eux-mêmes plus compatibles avec l'esprit de liberté, l'amour de la justice et le goût général pour les affaires.

C'est, au reste, un très-bon usage dans tous les gouvernemens, que la punition des délits se poursuive par les soins de la partie publique, et non par l'effet d'accusations particulières. Punir le crime pour empêcher qu'il ne se renouvelle, est une vraie fonction publique. Personne ne doit être maître de s'en emparer, pour la faire servir à ses passions privées, et lui donner l'air d'une vengeance.

Relativement à la sévérité des peines, la première question qui se présente à résoudre, est de savoir si la société a jamais le droit d'ôter la vie à un de ses membres. Montesquieu n'a pas jugé à propos de traiter cette question, sans doute parce qu'il entre dans son plan de parler toujours du fait et de ne jamais discuter le droit. Pour moi, quoique très-fidèle au plan que je me suis fait de le suivre scrupuleusement, je pense qu'il est utile de justifier ici la peine capitale du reproche d'injustice, que lui ont fait des hommes respectables par leurs lumières et par les motifs qui les ont dirigés. Il ne faut pas que cette mesure sévère et affligeante ait un caractère odieux, tant que les circonstances la rendent nécessaire. J'avouerai donc que, suivant mai, la société a pleinement le droit d'annoncer d'avance qu'elle fera périr quiconque se rendra coupable d'un crime, dont les suites lui paroissent assez funestes pour être subversives de son existence. C'est à ceux qui ne voudroient pas se soumettre aux conséquences de cette disposition, à renoncer à la société qui l'adopte, avant de s'être mis dans le cas qu'on puisse la leur appliquer; ils doivent toujours en avoir la liberté tout entière, et dans toute occasion, comme dans celle-là: sans quoi il n'y a pas un règlement de la société qui soit complétement juste, puisqu'il n'y en a pas un qui ait été accepté librement par les intéressés. Mais avec cette condition, l'établissement de la peine de mort me paroît tout aussi juste en lui-même, que celui de toute autre peine.

Cela ne veut pas dire, au reste, que le coupable soit obligé en conscience, d'abandonner sa vie, parce que la loi veut sa mort, et de renoncer à se défendre, parce qu'elle l'attaque. Ceux qui ont professé ces principes sont aussi exagérés dans leur sens, que ceux qui contestent à la société le droit de punir de mort, le sont dans le leur. Les uns et les autres ont une idée inexacte de la justice criminelle. Quand le corps social annonce qu'il punira de telle peine telle action, il se déclare d'avance en état de guerre avec celui qui commettra cette action qui lui nuit. Mais le coupable n'a pas perdu pour cela le droit de sa défense personnelle : nul être animé n'en sauroit être jamais privé; seulement il est réduit à ses forces individuelles;

et les forces sociales qui dans toute autre occasion l'auroient protégé, sont dans celle-ci tournées contre lui.

Il ne reste plus qu'à savoir jusqu'à quel point il faut employer ces forces contre le crime, pour le prévenir efficacement. A cet égard on ne peut qu'admirer la belle observation de Montesquieu, que plus les gouvernemens sont animés de l'esprit de la liberté, plus les peines y sont douces; et les excellentes choses qu'il dit sur l'inefficacité des punitions barbares ou seulement trop sévères, sur le triste effet qu'elles ont de multiplier les crimes au lieu de les diminuer, parce qu'elles rendent les mœurs atroces et les sentimens féroces, ensin sur la nécessité de graduer et de proportionner les peines à l'importance des délits et à la tentation de les commettre, et surtout de faire en sorte qu'il ne paroisse pas possible que le coupable y échappe. C'est là principalement ce qui détourne du crime; et il ne faut jamais oublier que le seul motif raisonnable des punitions, la seule cause qui les rende justes, ce n'est pas de réparer le mal fait, ce qui est impossible; ce n'est pas de satisfaire la haine qu'inspire le vice, ce qui ne seroit qu'obéir à un sentiment aveugle; mais c'est uniquement d'empêcher le mal à venir, ce

qui est la seule chose à la fois utile et possible.

Cette seule réflexion fait voir combien est absurde la loi du talion, qui donne à la justice la marche et toute l'apparence d'une vengeance brutale. On est tout étonné de trouver dans notre célèbre auteur un chapitre exprès sur cette loi de sauvages, et de n'y point trouver cette remarque essentielle. Il y a des momens où les meilleurs esprits paroissent réellement sommeiller. Montesquieu nous en fournit un autre exemple dans le chapitre suivant, où il approuve que des hommes innocens soient déshonorés pour le crime de leur père ou de leurs fils : on en peut dire autant du chapitre 18°, où après ces mots, nos pères les Germains n'admettoient guère que des peines pécuniaires; il ajoute : ces hommes guerriers et libres estimoient que leur sang ne devoit être versé que les armes à la main. Il ne s'aperçoit pas que si les sauvages de la forêt Hercinie qu'il veut vanter, on ne sait pourquoi, n'avoient jamais accepté de compositions pécuniaires pour un assassinat, il auroit dit avec bien plus de raison : Ces hommes généreux et fiers mettoient à si haut prix le sang de leurs proches, qu'ils.croyoient que le sang seul du coupable pouvoit le payer, et qu'ils auroient rougi d'en faire l'objet d'un honteux trafic. Ce profond penseur a souvent le tort, comme Tacite, de beaucoup trop respecter les peuples barbares et leurs institutions.

Malgré ces légères fautes, on ne peut trop l'admirer. Cependant je lui reprocherai encore dans ce livre de ne s'être pas prononcé assez fortement contre l'usage de la torture et celui de la confiscation, que pourtant il désapprouve. A l'égard du droit de faire grâce, il est certain qu'il est nécessaire, au moins aussi long-temps que durera l'usage de la peine de mort. Car tant que les juges seront exposés à faire une injustice irréparable, il faut bien qu'il y ait quelque moyen de s'en préserver, quand on a sujet de le craindre; et cela est encore plus indispensable, lorsque tout le monde convient que les lois sont très-imparfaites. Du reste, je ne vois pas pourquoi Montesquieu dit: La clémence est la qualité distinctive du monarque. Dans la république où l'on a pour principe la vertu, elle est moins nécessaire. Je ne suis pas plus satisfait de ses autres réflexions sur ce sujet. Je vois seulement que dans les gouvernemens où l'on respecte la liberté, on doit prendre bien garde que l'on ne puisse y porter atteinte au moyen du droit de faire grâce; et que ce droit ne devienne un privilége d'impunité pour certaines personnes et pour certaines classes, comme cela n'arrive que trop souvent dans les monarchies, ainsi qu'Helvétius l'objecte avec raison à Montesquieu; passons à d'autres objets.

## LIVRE VII.

CONSÉQUENCES DES DIFFÉRENS PRINCIPES DES TROIS GOUVERNEMENS PAR RAPPORT AUX LOIS SOMPTUAIRES, AU LUXE, ET A LA CONDITION DES FEMMES.

L'effet du luxe est d'employer le travail d'une manière inutile et nuisible.

J'AI regret de me trouver si souvent en opposition avec un homme pour lequel je professe tant de respect. Cependant, c'est ce qui m'a fait prendre la plume; et c'est cela seul qui peut rendre mon travail utile. Ainsi je me résoudrai à ne pas fuir ce danger.

Helvétius reproche avec raison à Montesquieu de n'avoir pas dit nettement ce que c'est que le luxe, et de n'en avoir ainsi parlé que d'une manière vague et inexacte. Il faut donc avant tout déterminer avec précision le sens de ce mot dont on a tant abusé. Le luxe consiste essentiellement dans les dépenses non productives, quelle que soit d'ailleurs la nature de ces dépenses: La preuve que l'espèce de la dépense n'y fait rien, c'est qu'un

joaillier peut employer cent mille écus à faire tailler des diamans et fabriquer des bijoux, sans qu'il y ait le moindre luxe de sa part. Il compte les revendre avec profit. Au contraire, qu'un homme achète une boîte ou une bague de cinquante louis pour son usage, c'est pour lui une dépense de luxe. Un cultivateur, un maquignon, un roulier, peuvent entretenir deux cents chevaux sans aucun luxe; ce sont des outils de leurs metiers. Qu'un homme oisif en ait deux, uniquement pour se promener, c'est du luxe. Un entrepreneur de mines, un chef de manufacture, fait bâtir une pompe à feu pour son service; c'est un acte d'économie. Un amateur de jardins en fait construire une pour arroser ses gazons, c'est une dépense de luxe. Nul ne dépense plus en facons d'habits qu'un tailleur : ce sont ceux qui les portent qui ont du luxe.

Sans multiplier davantage ces exemples, on voit que ce qui constitue réellement les dépenses de luxe, c'est de n'être pas productives. Cependant, comme on ne peut pourvoir à ses besoins et se procurer des jouissances que par des dépenses qui ne rentrent pas, et comme pourtant il faut bien subsister et même jouir jusqu'à un certain point (car en définitif c'est là le but de tous nos travaux, celui de la société et de toutes

ses institutions), on ne regarde comme dépenses de luxe que les dépenses improductives, qui ne sont pas nécessaires; sans quoi luxe et consommation deviendroient synonymes.

Mais le nécessaire absolu n'a pas de limites très-fixes. Il est susceptible d'extension et de restriction. Il varie suivant les climats, suivant les forces et suivant les âges. Il varie même suivant les habitudes, qui sont une seconde nature. Un homme sous un ciel sévère, sur un sol ingrat, un malade, un vieillard, ont bien plus de besoins qu'un jeune Indou bien portant, qui peut aller presque nu, peut coucher sous un cocotier, et se nourrir de ses fruits; et, dans le même pays, le strict nécessaire est bien plus étendu pour l'homme élevé dans l'aisance, qui a peu déployé ses forces physiques et beaucoup exercé ses facultés intellectuelles, que pour son semblable qui a passé son enfance chez des parens pauvres, et sa jeunesse dans l'exercice d'un métier pénible.

Il y a de plus chez les peuples civilisés un nécessaire de convention, qu'on a prodigieusement exagéré sans doute, mais qui, en lui-même, n'est pas entièrement fantastique, et qui est au contraire fondé en raison. Il est au fond de même nature que la dépense qu'un ouvrier, fait en outils de son métier; car il tient à la profession qu'on exerce. Le vêtement long et chaud, et la chaussure légère et peu solide d'un homme de cabinet, seroient un luxe et même un luxe incommode pour un pâtre, un chasseur, un roulier, un artisan; comme le seroient pour un avocat la cuirasse nécessaire à l'homme de guerre, ou l'habit de théâtre dont ne peut se passer un acteur. Il faut qu'un homme qui doit recevoir beaucoup de personnes chez lui, parce qu'il a affaire à elles et qu'il ne peut les aller chercher, soit mieux logé que celui qui travaille en ville. Celui qui par ses fonctions a besoin de connoître un grand nombre d'individus et de les voir parler et agir, doit pouvoir les réunir dans sa maison, et avoir par conséquent un plus grand état de dépense qu'un homme sans relations. C'est le cas de la plupart des fonctionnaires publics. Celui même qui, sans aucunes fonctions, a seulement la réputation de jouir de beaucoup d'aisance et de grands moyens, doit donner plus de latitude à ses consommations, afin de ne pas passer, quelque bienfaisant qu'il puisse être, pour trop parcimonieux et trop attaché à ses intérêts; car c'est un vrai besoin pour tout homme de jouir de la juste estime qui lui est due, surtout lorsqu'il ne lui en coûte aucune injustice, mais seulement

un emploi de ses facultés, moins utile que celui, qu'il auroit pu en faire. Je sais jusqu'à quel point la vanité qui veut paroître ce qu'elle n'est pas, et la rapacité qui veut envahir ce qui ne lui revient pas, ont abusé souvent parmi nous de ces considérations pour colorer leurs excès; mais il n'en est pas moins vrai que réellement le nécessaire n'a pas de limites très-fixes, et que le luxe proprement dit ne commence que là où le nécessaire finit.

Toutefois le caractère essentiel du luxe est de consister en dépenses non productives; et cela seul nous montre combien est absurde, l'idée de ceux qui ont prétendu que l'accroissement du luxe pouvoit enrichir une nation: c'est comme si on conseilloit à un négociant d'augmenter la dépense de sa maison pour rendre ses affaires meilleures. Cette dépense peut bien être un signe, quoique assez équivoque, de sa richesse; mais assurément elle ne sauroit en être la cause. Comment! on convient qu'il faut qu'un fabricant diminue ses frais pour avoir plus de bénéfice sur ce qu'il produit, et on veut qu'une nation soit d'autant plus opulente qu'elle dépensera davantage! cela est contradictoire. Mais, dit-on, le luxe favorise le commerce et encourage l'industrie, en animant la circulation de l'argent. Point du tout : il change cette circulation et la rend moins utile ; mais il ne l'augmente pas d'un écu. Calculons.

Mon bien est en fonds de terre, et j'ai par-devers moi une somme de deux cent mille francs, provenant de mes revenus. Certainement ce sont mes fermiers qui ont produit cette somme, en tirant du sol une masse de denrées de pareille valeur, au delà de leur subsistance, de celle de tous leurs ouvriers, et au delà des légitimes profits des uns et des autres; certainement encore ce n'est pas par leur dépense, mais bien par leur économie, qu'ils ont créé cette valeur; car s'ils avoient consommé autant qu'ils ont produit, ils n'auroient pu me rien remettre. On en pourroit dire autant, si cette somme me venoit de mon travail dans le commerce, dans les manufactures, ou dans tout autre état utile de la société; car si j'avois tout dépensé à mesure de mes gains; je n'aurois rien de reste. Mais enfin j'ai cette somme.

Maintenant je l'emploie en dépenses inutiles et uniquement pour ma propre consommation. Je l'ai éparpillée; elle est passée en diverses mains qui ont travaillé pour moi; différentes personnes en ont été sustentées, et voilà tout; car leur travail est perdu. Il n'en reste rien, il

n'a produit que ma satisfaction passagère, comme si ces personnes s'étoient toutes employées à me donner un feu d'artifice ou un autre spectacle. Si au contraire j'avois employé cette valeur en choses utiles, elle seroit éparpillée de même : le même nombre d'hommes en auroient vécu; mais leur travail seroit suivi d'une utilité qui resteroit. Des améliorations de terres assureroient un revenu futur plus considérable : une maison bâtie produiroit un loyer; un chemin fait, un pont construit, donneroient une plus grande valeur à certains terrains, rendroient praticables des relations commerciales, impossibles auparavant; et il en résulteroit mon avantage par une juste rétribution, ou celui du public par ma générosité. Des marchandises, achetées ou fabriquées, non pas pour consommer, mais pour revendre ou pour donner à des indigens, me rentreroient avec profit, ou seroient un secours pour beaucoup d'individus que la misère auroit détruits. Voilà la comparaison exacte des deux manières de dépenser.

Si l'on suppose qu'au lieu d'employer mon argent de l'une ou de l'autre de ces manières, je l'ai prêté, la question n'est que reculée et point changée. Il s'agit de savoir quel usage fait de la somme celui à qui je l'ai prêtée, et quel usage je fais moi-même de l'intérêt qu'il m'en paie. Suivant ce qu'il sera, il produira un des deux effets que nous venons de développer. Il en est exactement de même si, avec mes deux cent mille francs, j'achète de nouveaux fonds dont je percevrai le revenu.

Si enfin l'on suppose que, sans employer ni prêter mon argent, je l'enterre, c'est le seul cas où l'on puisse soutenir qu'il vaudroit mieux que je l'eusse dépensé, même mal; car du moins quelqu'un en auroit profité. Mais sur ce point j'observe, 1° que ce n'est pas là un système de conduite, mais une vraie manie; que cette manie est rare, parce qu'elle est trop visiblement nuisible à celui qui en est saisi; qu'elle est toujours trop rare pour influer sensiblement sur la masse générale des richesses, et que même elle est encore plus rare dans les pays où règne l'esprit d'économie, que dans ceux où domine le goût du luxe, parce qu'on y connoît mieux l'utilité des capitaux et la manière de s'en servir.

2° Je remarquerai que cette folie, si peu importante qu'elle ne mériteroit pas de nous occuper, est encore en elle-même moins nuisible qu'on ne le croit; car ce ne sont pas des denrées qu'on peut enterrer, ce ne sont que des métaux précieux que l'on enfouit. Ainsi les marchandises qui les ont procurés ont été livrées à la consommation, et ont rempli leur destination. Ce ne sont donc que les métaux qui sont soustraits à l'utilité générale ; et s'il étoit possible que la quantité en fût notable, il arriveroit seulement que chaque portion de ceux qui restent en circulation, en auroit plus de valeur, représenteroit plus de marchandises et de travail, et que par conséquent le service se feroit de même. S'il en résultoit quelque inconvénient, ce seroit tout au plus pour le commerce étranger, parce que l'étranger pourroit, à très-bon marché, s'emparer des productions du pays'; encore en seroit-on bien plus que dédommagé par l'avantage que les manufactures nationales auroient sur les siennes, de pouvoir fournir à plus bas prix; ce qui, comme l'on sait, est la plus grande de toutes les supériorités. C'est cette supériorité que les nations riches en métaux ne peuvent balancer que par un bien plus grand talent de fabrication et de spéculation; talent qui en effet est souvent leur partage, non pas parce qu'elles sont riches, mais parce que dès long-temps il existe chez elles, et que c'est lui qui les a enrichies. Mais c'est suivre trop loin les conséquences d'une chose qui ne peut arriver.

Je me crois donc en droit de conclure que,

sous le rapport économique, le luxe est toujours un mal, une cause continuelle de misère et de foiblesse. Son véritable effet est de détruire incessamment, par la trop grande consommation des uns, le produit du travail et de l'industrie des autres; et cet effet est si énorme, quoiqu'on l'ait souvent méconnu, que, dès qu'il cesse un moment dans un pays où il y a un peu d'activité, on y voit tout de suite un accroissement de richesses et de forces tout-à-fait prodigieux.

Ce que la raison nous démontre à cet égard, l'histoire nous le prouve par les faits. Quand la Hollande a-t-elle été capable d'efforts vraiment incroyables? C'est quand ses amiraux vivoient comme ses matelots, quand tous les bras de ses citoyens étoient employés à enrichir l'état ou à le défendre, et que personne ne s'occupoit à faire croître des tulipes et à payer des tableaux. Tous les événemens politiques et commerciaux subséquens se sont réunis pour la faire déchoir; elle a conservé l'esprit d'économie, elle a en-, core des richesses considérables dans un pays où tout autre peuple vivroit à peine. Faites d'Amsterdam la résidence d'une cour galante et magnifique; changez ses vaisseaux en habits brodés, et ses magasins en salles de bal, et vous verrez si dans très-peu d'années il lui restera seulement de quoi se défendre contre les irruptions de la mer. Quand l'Angleterre, malgré tous ses malheurs et ses fautes, a-t-elle pris un développement prodigieux? Est-ce sous Cromwell ou sous Charles II? Je sais que les causes morales ont bien plus de puissance que les calculs économiques; mais je dis que ces causes morales n'augmentent toutes les ressources, que lorsqu'elles dirigent tous les efforts vers des objets solides; ce qui fait que les moyens ne manquent ni à l'état, ni aux particuliers, pour les grandes choses, parce qu'ils ne les ont pas employés en futilités.

Pourquoi les États-Unis de l'Amérique voientils doubler tous les vingt-cinq ans leur culture, leur industrie, leur commerce, leurs richesses et leur population? C'est parce qu'ils produisent plus qu'ils ne consomment. Ils sont dans une position favorable, j'en conviens; ils produisent prodigieusement; mais enfin, s'ils consommoient encore davantage, ils s'appauvriroient, languiroient, seroient misérables comme les Espagnols; malgré tous leurs avantages.

Enfin, prenons un dernier exemple bien plus frappant encore. La France, sous son ancien gouvernement, n'étoit certainement pas aussi misérable que les Français mêmes se sont plu à le

dire; mais elle n'étoit pas florissante. Sa population et son agriculture étoient, non pas dans un état rétrograde, mais stationnaire; ou bien, si elles avoient fait quelques progrès, ils étoient moindres que ceux de plusieurs nations voisines, et par conséquent n'étoient pas proportionnés aux progrès des lumières du siècle. Elle étoit obérée; elle n'avoit aucun crédit; elle manquoit toujours de fonds pour les dépenses utiles; elle se sentoit incapable de supporter les frais ordinaires de son gouvernement, et encore plus de faire aucun grand effort à l'extérieur. En un mot, malgré l'esprit, le nombre et l'activité de ses habitans, la richesse et l'étendue de son sol, et les bienfaits d'une assez longue paix, elle tenoit avec peine son rang parmi les nations rivales; elle étoit peu considérée et nullement redoutée au dehors.

La révolution est venue, et la France a souffert tous les maux imaginables. Elle a été déchirée par des guerres atroces, civiles et étrangères. Plusieurs de ses provinces ont été dévastées et beaucoup de villes réduites en cendres. Toutes ont été pillées par les brigands et par les fournisseurs des troupes. Son commerce extérieur a été anéanti; ses flottes ont été totalement détruites, quoique souvent renouvelées; ses colonies, qu'on croyoit si nécessaires à sa prospérité, ont été abîmées; et, qui pis est, elle a perdu tous les hommes et tous les trésors qu'elle a prodigués pour les subjuguer. Son numéraire a été presque tout exporté, tant par l'effet de l'émigration que par celui du papier-monnoie. Elle a entretenu quatorze armées dans un temps de famine; et au milieu de tout cela, il est notoire que sa population et son agriculture se sont augmentées considérablement en très-peu d'années; et actuellement (en 1806), sans que rien soit encore amélioré pour elle du côté de la mer et du commerce étranger, auquel on attache communément une si grande importance, sans qu'elle ait eu un seul instant de paix pour se reposer, elle supporte des taxes énormes, elle fait des dépenses immenses en travaux publics; elle suffit à tout sans emprunts, et elle a une puissance colossale à laquelle rien ne peut résister sur le continent de l'Europe, et qui subjugueroit tout l'univers sans la marine anglaise. Qu'est-il donc arrivé dans ce pays, qui ait pu produire ces inconcevables effets? Une seule circonstance changée.

Dans l'ancien ordre de choses, la plus grande partie des travaux utiles des habitans de la France étoit employée chaque année à produire les richesses qui formoient les immenses revenus de la cour et de toute la classe opulente de la société; et ces revenus étoient presque entièrement consumés en dépenses de luxe, c'est-à-dire à solder une masse énorme de population, dont tout le travail ne produisoit absolument rien que les jouissances de quelques hommes. En un moment, la presque totalité de ces revenus est passée, partie dans les mains du nouveau gouvernement, et partie dans celles de la classe laborieuse. Elle a alimenté de même tous ceux qui en tiroient leur subsistance; mais leur travail a été appliqué à des choses nécessaires ou utiles, et il a suffi pour défendre l'état au dehors et accroître ses productions au dedans (1).

Doit-on en être surpris, quand on songe qu'il y a eu un temps assez long où, par l'effet même de la commotion et de la détresse générale, on auroit à peine trouvé en France un seul citoyen oisif ou occupé de travaux inutiles. Ceux qui faisoient des carrosses, ont fait des affûts de canons; ceux qui faisoient des broderies et des dentelles, ont fait de gros draps et de grosses toiles; ceux qui ornoient des boudoirs, ont bâti

<sup>(1)</sup> La seule suppression des droits féodaux et des dîmes, partie au profit des cultivateurs, partie à celui de l'état, a suffi aux uns pour accroître beaucoup leur industrie, à l'autre, pour asseoir une masse énorme d'impôts nouveaux; et ce n'étoit là qu'une foible portion des revenus de la classe consommatrice sans utilité.

des granges et défriché des terres, et même ceux , qui jouissoient en paix de toutes ces inutilités, ont été forcés, pour subsister, de rendre des services dont on avoit besoin. C'est là le secret des ressources prodigieuses que trouve toujours un corps de nation dans ces grandes crises. On met à profit alors tout ce qu'on laissoit perdre de forces, sans s'en apercevoir, dans les temps ordinaires; et l'on est effrayé de voir combien cela étoit considérable. C'est là le fond de tout ce qu'il y a de vrai dans les déclamations de collége sur la frugalité, la sobriété, l'horreur du faste, et toutes ces vertus démocratiques des nations pauvres et agrestes que l'on nous vante si ridiculement, sans en comprendre ni la cause ni l'effet. Ce n'est pas parce qu'elles sont pauvres et ignorantes que ces nations sont fortes; c'est parce que rien n'est perdu du peu de forces qu'elles ont, et qu'un homme qui a cent francs et les emploie bien, a plus de moyens qu'un homme qui en a mille et les perd au jeu. Mais faites qu'il en soit de même chez une nation riche et éclairée, et vous verrez le même développement de forces que vous avez vu dans la nation française, et qui est bien supérieur à tout ce qu'a jamais fait la république romaine; car il a renversé des obstacles bien plus puissans. Que

. l'Allemagne, par exemple, laisse seulement pendant quatre ans dans les mains de la classe laborieuse et frugale, les revenus qui servent au faste de toutes ses petites cours et de ses riches abbayes; et vous verrez si elle sera une nation forte et redoutable. Au contraire, supposez que l'on rétablisse entièrement en France l'ancien cours des choses, vous y verrez incessamment renaître, malgré son grand accroissement de territoire, la langueur au milieu des ressources, la misère au milieu des richesses, la foiblesse au milieu de tous les moyens de force.

On me répétera que j'assigne à la seule distribution du travail et des richesses, le résultat d'une foule de causes morales de la plus grande énergie. Encore une fois je ne nie point l'existence de ces causes; je la reconnois comme tout le monde, mais de plus j'en explique l'effet. Je conviens que l'enthousiasme de la liberté intérieure et de l'indépendance extérieure, et l'indignation contre une oppression injuste et une agression plus injuste encore, ont pu seules opérer en France ces grands renversemens; mais je soutiens que ces grands renversemens n'ont fourni à ces passions tant de moyens de succès, malgré les erreurs et les horreurs auxquelles leur violence les a entraînées, que parce qu'ils ont

produit un meilleur emploi de toutes les forces. Tout le bien des sociétés humaines est dans la bonne application du travail; tout le mal dans sa déperdition. Ce qui, au reste, ne veut dire autre chose, si ce n'est que quand on s'occupe de pourvoir à ses besoins, ils sont satisfaits; et que quand on perd son temps, on souffre. On est honteux de devoir prouver une vérité si palpable; mais il faut se rappeler que l'étendue de ses conséquences est surprenante.

On pourroit faire un ouvrage tout entier sur le luxe, et il seroit très-utile; car ce sujet n'a jamais été bien traité. On montreroit que le luxe, c'est-à-dire le goût des dépenses superflues, est, jusqu'à un certain point, l'effet du penchant naturel à l'homme pour se procurer incessamment des jouissances nouvelles, dès qu'il en a les moyens, et de la puissance de l'habitude qui lui rend nécessaire le bien-être dont il a joui, même alors qu'il lui devient onéreux de continuer à se le procurer; que, par conséquent, le luxe est une suite inévitable de l'industrie, dont pourtant il arrête les progrès, et de la richesse, qu'il tend à détruire; et que c'est pour cela aussi que quand une nation est déchue de son ancienne grandeur, soit par l'effet du luxe, soit par toute autre cause, il y survit à la prospérité qui l'a fait

naître, et en rend le retour impossible, à moins que quelque secousse violente et dirigée vers ce but, ne produise une régénération brusque et complète. Il en est de même des particuliers.

Il faudroit faire voir, d'après ces données, que dans la situation opposée, quand une nation prend pour la première fois son rang parmi les peuples civilisés, il faut, pour que le succès de ses efforts soit complet, que les progrès de son industrie et de ses lumières soient beaucoup plus rapides que ceux de son luxe. C'est peutêtre principalement à cette circonstance qu'on doit attribuer le grand essor qu'a pris la monarchie prussienne sous son second et son troisième roi; exemple qui doit un peu embarrasser ceux qui prétendent que le luxe est si nécessaire à la prospérité des monarchies. C'est cette même circonstance, qui me paroît assurer la durée de la félicité des États-Unis; et l'on peut craindre que la jouissance incomplète de cet avantage ne rende difficiles et imparfaites la vraie prospérité et la vraie civilisation de la Russie.

Il faudroit dire quelles sont les espèces de luxe les plus nuisibles; on pourroit considérer la maladresse dans les fabriques, comme un grand luxe; car elle entraîne une grande perte de temps et de travail. Il faudroit surtout expliquer comment les grandes fortunes sont la principale et la presque unique source du luxe proprement dit; car à peine seroit-il possible, s'il n'en existoit que de médiocres. L'oisiveté même, dans ce cas, ne pourroit guère avoir lieu. Or, c'est une espèce de luxe, puisque, si elle n'est pas un emploi stérile du travail, elle en est la suppression (1). Les branches d'industrie qui peuvent produire rapidement des richesses immenses, portent donc avec elles un inconvénient qui contre-balance fortement leurs avantages. Ce ne sont pas celleslà que l'on doit désirer de voir se développer les premières dans une nation naissante. De ce genre est le commerce maritime. L'agriculture au contraire est bien préférable; ses produits sont lents et bornés. L'industrie proprement dite, celle des fabriques, est encore sans danger et très-utile. Ses profits ne sont pas excessifs; ses succès sont difficiles à obtenir et à perpétuer, ils exigent

<sup>(1)</sup> Les seuls eisifs qu'on devroit voir sans improbation sont ceux qui se livrent à l'étude, et surtout à l'étude de l'homme : et ce sont les seuls qu'on persécute. Il y a raison pour cela. Ils font voir combien les autres sont nuisibles, et ils ne sont pas les plus forts (a).

<sup>(</sup>a) A parler sérieusement, les hommes studieux sont loin d'être des oisifs. Ce sont des producteurs d'utilité, et de la plus grande des utilités, la vérité. La note est une plaisanterie; et l'on voit qu'elle a été faite dans un temps où l'on affectoit de jeter une grande défaveur, et même, s'il étoit possible, un grand ridicule sur ceux qui s'occupoient de l'étude de nos facultés intellectuelles. C'est pour cela que je la laisse subsister.

beaucoup de connoissances et des qualités estimables, et ont des conséquences très-heureuses. La bonne fabrication des objets de première nécessité est surtout désirable. Ce n'est pas que les manufactures d'objets de luxe ne puissent aussi être très-avantageuses à un pays : mais c'est quand leurs produits sont comme la religion de la cour de Rome, dont on dit qu'elle est pour elle une marchandise d'exportation et non pas de consommation : et il est toujours à craindre de s'enivrer de la liqueur qu'on prépare pour les autres. Toutes ces choses et beaucoup d'antres devroient être développées dans l'ouvrage dont il s'agit; mais elles ne sont pas de mon sujet. Je ne devois pas faire l'histoire du luxe; je devois dire seulement ce qu'il est, et quelle est son influence sur la richesse des nations. Je crois l'avoir fait.

Le luxe est donc un grand mal sous le rapport économique (1): c'en est un plus grand en-

<sup>(1.</sup> Je crois cette maxime d'une vérite incontestable. Cependant je n'ai pu l'établir qu'incidemment et a propos de ce livre de l'Esprit des Lois, et je ne me suis pas permis de remonter jusqu'aux premiers principes de l'economie politique, ni de commencer par exposer didactiquement la manière dont les richesses se forment, se distribuent et se consonnent dans la societe. Il pourroit s'ensuivre que mes assertions ne parussent pas demontrees à certains lecteurs, non plus que celles qu'ils rencontreront dans la suite de ce commentaire à propos des livres on Montesquieu traite des revenus publics.

core sous le point de vue moral, qui est toujours le plus important de tous, quand il s'agit des intérêts des hommes. Le goût des dépenses superflues, dont la principale source est la vanité, la nourrit et l'exaspère. Il rend l'esprit frivole et nuit à sa justesse. Il produit dans la conduite le déréglement qui engendre beaucoup de vices, de désordres et de troubles dans les familles. Il conduit aisément les femmes à la dépravation, les hommes à l'avidité, les uns et les autres au manque de délicatesse et de probité, et à l'oubli de tous les sentimens généreux et tendres. En un mot, il énerve les âmes en rapetissant les esprits; et il produit ces tristes effets, non-seulement sur ceux qui en jouissent, mais encore sur tous ceux qui y servent ou qui l'admirent.

Malgré ces funestes conséquences, on doit accorder à Montesquieu, que le luxe est singulièrement propre aux monarchies, c'est-à-dire aux aristocraties sous un seul chef, et qu'il est né-

du commerce, de la monhoie et d'autres objets d'économie politique.

S'il en étoit ainsi, je prie instamment ces juges avant de me condamner, de recourir au traité d'économie politique qui compose le quatrième volume de mes Élémens d'idéologie, traité dont ce commentaire n'a été que la préparation et dans lequel tous ces objets sont exposés méthodiquement. Je me flatte que la on trouveroit la solution entière de tous les doutes et la pleine justification de tout ce que j'avance ici.

cessaire dans ces gouvernemens. Ce n'est point, comme il le dit, afin d'animer la circulation, et pour que la classe pauvre ait part aux richesses de la classe opulente. Nous avons vu que de quelque manière que celle-ci emploie ses revenus, ils fournissent toujours la même quantité de salaires : toute la différence est qu'elle paie des travaux inutiles, au lieu de payer des travaux utiles; et, si elle porte les dépenses de luxe jusqu'à hypothéquer ou aliéner ses fonds, la circulation n'en est point augmentée, parce que celui qui lui fournit son argent l'auroit employé autrement: mais cela va directement contre les principes établis dans les livres précédens par Montesquieu lui-même, qui fait avec raison de la perpétuité du lustre des familles nobles, la condition nécessaire de la durée des monarchies.

Si donc le monarque, comme il faut en convenir, a intérêt à encourager et à favoriser le luxe, c'est parce qu'il a besoin d'exciter puissamment la vanité, d'inspirer beaucoup de respect pour tout ce qui brille, de rendre les esprits frivoles et légers pour les éloigner des affaires, de fomenter des sentimens de rivalité entre les diverses classes de la société, de faire incessamment sentir à tous le besoin d'argent, et de ruiner ceux de ses sujets qui pourroient de-

venir solidement puissans par l'excès de leurs richesses. Sans doute il lui en coûte fréquemment des sacrifices pécuniaires pour réparer le désordre des affaires de ces familles illustrées qu'il a besoin de soutenir; mais avec le pouvoir qu'elles lui conservent, il a le moyen de se procurer de plus grandes ressources encore aux dépens des autres. Telle est la marche propre à la monarchie, comme nous l'avons d'éjà vu-Ajoutons seulement que, par les raisons contraires, le gouvernement représentatif, dont nous avons aussi expliqué la nature et les principes, n'a nul motif de favoriser la foiblesse, naturelle à l'homme, de se livrer à des dépenses superflues; qu'il a des intérêts tout opposés, et que, par conséquent, il n'est jamais obligé de sacrifier une partie des forces de la société, pour réussir à la régir tranquillement. Il n'est pas nécessaire d'entrer dans plus de détails sur ce sujet.

Mais les gouvernemens qui ont intérêt à s'opposer aux progrès du luxe, doivent-ils avoir recours aux lois somptuaires? Je ne répéterai pas ici que les lois somptuaires sont toujours un abus d'autorité, une atteinte à la propriété, et qu'elles n'atteignent jamais le but qu'elles se proposent. Je dirai seulement qu'elles sont inutiles, quand l'esprit de vanité n'est pas incessamment excité par toutes les institutions; quand la misère et l'ignorance de la basse classe ne sont pas assez grandes pour qu'elle ait une admiration stupide pour le faste; quand les moyens de faire des fortunes rapides et excessives sont rares; quand ces fortunes se dispersent promptement par l'égalité des partages dans les successions; quand enfin tout imprime aux esprits une autre direction et le goût des vraies jouissances; quand, en un mot, la société est bien ordonnée.

Voilà les vrais moyens de combattre le luxe; toutes les autres mesures ne sont que des expédiens misérables. Je ne reviens point de mon étonnement de ce qu'un homme comme Montesquieu ait porté le goût de ces expédiens au point que, pour concilier la prétendue modération dont il fait le principe de son aristocratie, avec ce qu'il croit les intérêts du peuple, il approuve qu'à Venise les nobles se fassent voler leurs trésors par des courtisanes, et que dans les républiques grecques, les plus riches citoyens les employassent en fêtes et en spectacles; et qu'enfin il arrive à trouver que les lois somptuaires sont bonnes à la Chine, parce que les femmes y sont fécondes. Heureusement il en conclut aussi qu'il faut détruire les moines; conséquence qui, pour être bonne, ne tient pas trop au principe dont elle sort.

A l'égard des femmes, elles sont des bêtes de somme chez les sauvages, des animaux de ménagerie chez les barbares, alternativement despotes et victimes chez les peuples livrés à la vanité et à la frivolité. Ce n'est que dans les pays où règnent la liberté et la raison, qu'elles sont les heureuses compagnes d'un ami de leur choix, et les mères respectées d'une famille tendre, élevée par leurs soins.

Ni les mariages samnites (ou sunnites) (1), ni les danses de Sparte ne produisent un pareil effet. Il est inconcevable qu'on ait été tant de temps avant de sentir l'énorme ridicule de ces niaiseries, et toute l'horreur du tribunal domestique des Romains. Les femmes ne sont faites ni pour dominer, ni pour servir, non plus que les hommes. Ce ne sont point là des sources de bonheur et de vertu; et l'on peut affirmer qu'elles n'ont produit nulle part ni l'un ni l'autre.

<sup>(1)</sup> Voltaire a remarqué, dans son commentaire sur l'Esprit des Lois, que l'histoire de ces singuliers mariages est tirée de Stobie, et que Stobie parle des Sunnites, peuple de Scythie, et non pas des Samnites. Au reste, cela est fort indifférent.

## LIVRE VIII.

## DE LA CORRUPTION DES PRINCIPES DES TROIS GOUVERNEMENS.

L'étendue convenable à un état est d'avoir une force suffisante avec les meilleures limites possibles. La mer est la meilleure de toutes.

Aucun livre de l'Esprit des Lois ne prouve mieux que celui-ci, combien est vicieuse la classification des gouvernemens qu'a adoptée Montesquieu, et combien nuit à la profondeur et à l'étendue de ses idées l'usage qu'il a fait de cette classification systématique, en adaptant exclusivement à chacun de ces gouvernemens un sentiment qui se trouve plus ou moins dans tous, dont il fait le principe unique de chacun d'eux, et dont il tire, pour ainsi dire par force, la raison de tout ce qu'ils font et de tout ce qui leur arrive.

En effet, dans ce livre huitième, la première chose dont on est frappé, c'est qu'en n'annonçant que trois espèces de gouvernemens, il commence par en distinguer quatre, qui sont en très-différens, et il finit par en réunir deux le nom de républicain, qui n'ont réellement : ressemblance sous le rapport dont il est tion, celui de l'étendue du territoire.

asuite, vu qu'aucune institution humaine exempte de défauts, on s'attend qu'il va s dire quels sont les vices inhérens et proà chacune des formes sociales, et nous enner les moyens de les combattre. Point du : en verta de son arrangement systématique : tient dans les abstractions; il n'est point stion encore des gouvernemens, il ne s'agit de leurs principes. Et que nous apprend-il tivement à ces principes? le voici:

e principe de la démocratie, dit-il, se corrompt, -seulement lorsqu'on perd l'esprit d'égalité, is encore lorsque chacun veut être égal à ceux il choisit pour lui commander: et il explique te seconde idée par beaucoup d'exemples et raisonnemens. Mais, toute juste qu'elle est, -elle quelque rapport particulier avec la vertu mocratique qu'il a caractérisée ailleurs, l'abzation de soi-même, plus qu'avec tout autre incipe politique? Est-il une société quelconque i puisse subsister, quand tout le monde veut mmander, et que personne ne veut obéir? Sur l'aristocratie, il nous dit qu'elle se cor-

rompt, lorsque le pouvoir des nobles devient arbitraire et qu'ils n'observent pas les lois. Sans doute ces excès sont contraires à la modération, prétendu principe de ce gouvernement. Mais quel est celui dont le principe ne se corrompt pas, ou plutôt qui n'est pas déjà corrompu dans le principe et dans le fait, quand il devient arbitraire et quand les lois n'y sont pas observées?

Aussi l'article de la monarchie est-il à peu près le même que celui-ci en d'autres termes. On y trouve que le principe de la monarchie se corrompt, quand le prince détruit les prérogatives des corps ou les priviléges des villes, quand il ôte aux uns leurs fonctions naturelles pour les donner arbitrairement à d'autres, quand il est plus amoureux de ses fantaisies que de ses volontés, quand il devient cruel, quand on peut être à la fois couvert d'infamie et de dignités. Certainement de tels désordres sont pernicieux; mais il n'y en a aucun, excepté le dernier, qui ait un rapport direct avec l'honneur, et il est partout aussi fâcheux et aussi révoltant que dans la monarchie.

A l'égard du gouvernement despotique, on nous dit: Les autres gouvernemens périssent parce que des accidens particuliers en violent le principe : celui-ci périt par son vice intérieur, lorsque quelques causes accidentelles n'empêchent point son PRINCIPE de se corrompre; c'est-à-dire, qu'il ne se maintient que quand quelque circonstance le force à suivre quelque ordre et à souffrir quelque règle. Je crois cela vrai. Il me paroît très-sûr que le gouvernement despotique, non plus qu'un autre, ne peut subsister s'il ne s'y établit une sorte d'ordre. Mais il faut convenir qu'il est singulier d'appeler corruption de la crainte, l'étâ-blissement d'un ordre quelconque. D'ailleurs, je le demande de nouveau, qu'est-ce que tout cela nous apprend?

Je crois pouvoir conclure de ces citations, qu'il y a peu de lumières à tirer des réflexions que suggère à Montesquieu la manière dont s'affoiblissent et se détruisent, suivant lui, ses trois ou quatre prétendus principes de gouvernement. Je ne m'y arrêterai donc pas davantage; mais je prendrai la liberté de combattre ou du moins de discuter une assertion qui est la suite de toutes ces idées. Il prétend que la propriété naturelle des petits états est d'être gouvernés en république; celle des médiocres, d'être soumis à un monarque; celle des grands empires, d'être dominés par un despote : que, pour conserver les principes du gouvernement établi, il faut maintenir l'état dans la grandeur qu'il avoit déjà; et que

cet état changera d'esprit, à mesure qu'on rétrécira ou qu'on étendra ses limites. Je crois cette décision sujette à beaucoup de difficultés.

Premièrement, je répéterai une observation que j'ai déjà faite souvent. Le mot république est. ici fort équivoque. Il s'applique également à deux gouvernemens qui n'ont rien de commun entre eux, que de n'avoir pas un chef unique, et qui diffèrent beaucoup pour l'objet dont il s'agit. La démocratie ne peut certainement avoir lieu que dans un très-petit espace, ou que dans l'enceinte d'une seule ville; et même, à la rigueur, elle est absolument impossible partout un peu de temps de suite-Comme nous l'avons déjà dit, c'est l'enfance de la société. Mais pour l'aristocratie sous plusieurs chefs, nommée république, il me semble que rien ne l'empêche de gouverner un vaste territoire, comme l'aristocratie sous un seul chef, nommée monarchie. La république romaine est une grande preuve que cela est trèspossible.

A l'égard du gouvernement despotique (la monarchie pure), je ne conçois pas comment Montesquieu peut avancer (chap. 19) qu'il est nécessaire pour bien régir un grand empire, après avoir dit précédemment que c'est toujours un gouvernement abominable; ni comment il

end ici qu'il faut conserver à ce vaste emson étendue, pour conserver le principe de jouvernement, après avoir dit aussi précément que ce gouvernement ne peut subsister en renonçant à son principe. Tout cela est tradictoire (1).

e dernier aveu m'autorise à renouveler mon rtion, que le despotisme est, comme la dératie, un état de la société encore informe, ue ces deux mauvais ordres de choses, tous x impossibles à la longue, ne méritent pas 10us occuper. Reste donc seulement l'aristoie sous plusieurs chefs, et l'aristocratie sous seul, ou la monarchie, qui toutes deux peut également avoir lieu dans tous les états, uis le plus petit jusqu'au plus grand; avec e différence cependant, que la dernière, outre frais et les sacrifices que coûtent à la nation tretien et les prérogatives des classes disguées et des corps privilégiés, exige encore gouvernés toutes les dépenses qu'entraîne essairement l'existence d'une cour. En sorte e réellement il faut, pour y suffire, qu'un état un certain degré d'étendue ou du moins de

<sup>)</sup> Je crois que l'on peut dire seulement, que tout état excesment étendu ne peut manquer de tomber sous le joug du dessme, ou de se diviser.

richesse. Il ne s'agit là ni d'honneur, ni de modération, ni d'aucune autre idée fantastique prise arbitrairement pour servir de réponse à tout, mais de calcul et de possibilité. Un roi ne sauroit subsister aux dépens d'un petit nombre d'hommes peu industrieux, et par conséquent peu riches; car, comme dit le bon et profond la Fontaine, il ne vit pas de peu. Il y a plus de philosophie et de saine politique dans ces quatre mots que dans beaucoup de systèmes.

J'ajouterai que le gouvernement représentatif avec un ou plusieurs chefs, lequel j'ai toujours mis en parallèle, et, pour ainsi dire, en pendant avec l'aristocratie et ses diverses formes, comme étant le mode propre à un troisième degré de civilisation, a, de même que cette aristocratie, la propriété de convenir à toutes les sociétés politiques depuis les plus petites jusqu'aux plus grandes. Il jouit même de cet avantage à un plus haut degré. Car, d'une part, il est par sa nature bien moins dispendieux pour les gouvernés, puisqu'aux frais nécessaires de l'administration, il n'ajoute pas les sacrifices beaucoup plus onéreux, résultant des priviléges de quelques hommes; ainsi, il peut plus aisément subsister dans de petits états. D'autre part, joignant à la puissance physique de son pouvoir exécutif, le pouvoir moral de chacun des membres du pouvoir législatif dans la partie de l'empire par laquelle chaque membre est spécialement délégué, il a bien plus de force pour procurer l'exécution des lois sur tous les points d'un vaste territoire. Ainsi il peut mieux maintenir l'ordre dans un grand empire. Il faut seulement, pour cet effet, que le pouvoir législatif ne se mette pas en opposition avec le pouvoir exécutif, comme il arrive souvent dans l'aristocratie sous un seul chef, lorsque les classes privilégiées se mettent en opposition avec ce chef; et il y a beaucoup de moyens pour cela: mais ce n'est pas ce dont il est question actuellement.

Voilà, je pense, tout ce que l'on peut dire de l'étendue d'une société politique, en ne la considérant que relativement à la forme du gouvernement, comme a fait Montesquieu: mais il me semble que ce sujet peut être envisagé sous d'autres points de vue qu'il a négligés, et donner lieu à plusieurs observations importantes.

Premièrement, de quelque manière qu'un état soit gouverné, il faut qu'il ait une certaine étendue. S'il est trop petit, les citoyens pourront, quand ils le voudront, se voir tous en deux jours et faire une révolution en une semaine. Ainsi, vu la mobilité des esprits des hommes et

leur excessive sensibilité au mal présent, cet état n'est jamais à l'abri d'un changement subit. Il ne sauroit donc avoir ni liberté ni tranquillité assurées, ni bonheur durable.

Il faut de plus qu'un état ait une force suffisante. S'il est trop foible, il ne jouit jamais d'une véritable indépendance, et n'a qu'une existence précaire. Il ne subsiste que par la jalousie réciproque de ses voisins plus puissans. Il souffre de toutes leurs querelles, ou est la victime de leurs réconciliations. Il est entraîné malgré lui dans leur atmosphère, et il finit par être englobé par l'un d'eux; ou, ce qui est peut-être pis encore, en lui conservant une ombre d'existence, on ne lui laisse jamais la liberté de se gouverner à son gré. Il faut toujours qu'il soit régi par les principes et suivant les vues des états qui l'entourent; en sorte qu'il est bouleversé non-seulement par les révolutions qui s'opèrent dans son sein, mais encore par toutes celles qui peuvent avoir lieu ailleurs.

Gênes, Venise, tous les petits états d'Italie, tous ceux de l'Allemagne malgré leur lien fédératif, Genève malgré son union au corps helvétique, sont autant de preuves de ces vérités. La Suisse et la Hollande elles-mêmes, malgré leurs forces plus réelles, en sont des exemples en-

plus marquans. On a cru et on a dit trop g-temps sans assez de réflexion, qu'elles ent suffisamment défendues, l'une par ses itagnes, l'autre par ses écluses, et toutes deux le patriotisme de leurs habitans. Mais que vent ces foibles obstacles et le zèle sans yens, contre une puissance prépondérante? xpérience a montré qu'elles n'avoient réelient été conservées que par les égards réciques des grands états les uns pour les autres; elles ont été envahies, dès l'instant que l'un ux a rompu toute mesure avec les autres. Je conçois pas de sort plus malheureux que lui des citoyens d'un état foible.

D'un autre côté, il ne faut pas que le corps litique dépasse certaines proportions. Ce n'est s l'excès de l'étendue qui en lui-même me roît un grand inconvénient. Dans nos sociétés rfectionnées, les relations sont si multipliées, s communications si faciles, l'imprimerie surut rend si aisé le moyen de transmettre des dres, des instructions, et même des opinions, de recevoir, en retour, des comptes et des nseignemens certains et détaillés sur l'état des noses et des esprits, et sur la capacité et les infrêts des individus, qu'il n'est pas plus difficile e gouverner une grande province qu'une pe-

tite: aussi la distance me semble-t-elle un trèsfoible obstacle à l'exercice suffisant de l'autorité, et à celui de la force quand elle est nécessaire. Je crois même que la grande étendue de la base est un avantage incalculable, parce que, lorsqu'elle existe, les troubles intérieurs et les agressions étrangères renversent très-difficilement l'édifice politique; car le mal ne peut pas se déclarer partout en même temps, il reste toujours quelques parties saines, d'où l'on peut porter secours aux parties malades. Mais ce qui est important, c'est que l'étendue d'un état ne soit pas telle qu'il renferme dans son sein des peuples trop différens de mœurs, de caractère, surtout de langage, et qui aient des intérêts particuliers trop distincts. Telle est la considération majeure qui me paroît devoir principalement borner l'étendue d'une société.

Il en est pourtant une autre bien digne d'attention encore: il est essentiel au bonheur des habitans d'un pays, que les frontières soient d'une facile défense, qu'elles ne soient pas en même temps sujettes à contestation, et qu'elles se trouvent placées de manière à ne pas intercepter les débouchés des denrées, et le cours que le commerce tend à prendre de lui-même. Pour cela il faut que l'état ait des limites qu'il tienne de la nature, et qui ne soient pas des lignes abstraites, tracées arbitrairement sur une carte.

Sous tous ces rapports, la mer est de toutes les limites naturelles la meilleure; elle a, de plus, une propriété admirable qui lui est particulière, c'est que les forces qui servent à la défendre, les forces navales, emploient peu d'hommes, que ces hommes sont utiles à la prospérité publique, et surtout qu'ils ne peuvent jamais prendre part en masse aux discordes civiles, ni alarmer la liberté intérieure. Aussi est-ce un avantage inappréciable, pour être heureux et libre, que d'habiter une île. Cela est si vrai, que si vous supposez la surface du globe toute partagée en îles d'une grandeur convenable et suffisamment éloignées les unes des autres, vous la verrez couverte de nations industrieuses et riches, sans armées de terre, par conséquent régies par des gouvernemens modérés, ayant entre elles les communications les plus commodes, et pouvant à peine se nuire, autrement qu'en troublant leurs relations réciproques ; égarement qui cesse bientôt par l'effet de leurs besoins mutuels. Au contraire, imaginez la terre sans mer, vous verrez les peuples sans commerce, toujours en armes, craignant les nations voisines, ignorant l'existence des autres, et vivant sous des gouvernemens militaires. La mer est un obstacle pour toute espèce de mal, et une facilité pour toute espèce de bien.

Après la mer, la meilleure limite naturelle est la cime des plus hautes chaînes de montagnes, en prenant pour ligne de démarcation le point de partage des eaux qui coulent des sommets les plus élevés, et par conséquent les plus inaccessibles. Cette limite est encore très-bonne, en ce qu'elle est d'une précision suffisante, en ce que les communications sont si difficiles d'un revers de montagnes à l'autre, qu'en général les relations sociales et commerciales s'établissent toujours en suivant le cours des eaux; et enfin, en ce que, quoiqu'elle doive être défendue par des troupes de terre, du moins elle en exige un moindre nombre que les pays de plaines, puisque, pour la protéger, il suffit d'occuper les gorges formées par les principaux mamelons qui partent de la grande chaîne.

Enfin, à défaut des mers et des montagnes, on peut se contenter des grands fleuves, en ne les prenant qu'à un endroit où ils soient déjà un peu considérables, et en les suivant jusqu'à la mer; mais des grands fleuves seulement, car s'il s'agit de rivières affluentes dans d'autres dont on ne dispose pas, ce sont autant d'artères cou-

, par lesquelles la circulation ne peut plus ire, et qui paralysent souvent une grande due de pays. De plus, ces rivières ne sont en général assez considérables, au moins une partie de leurs cours, pour être de es barrières contre les entreprises hostiles. ais que les grands fleuves mêmes ne sont une limite très-précise, parce que leur cours ige incessamment, et engendre mille conitions; qu'ils ne sont qu'une défense bien sûre; qu'un ennemi entreprenant les passe ours; qu'en un mot ils sont bien plus faits la nature pour unir leurs riverains, que pour séparer. Mais enfin il est des localités où il bien se contenter de ces limites. Quoi qu'il oit, une société politique doit toujours, pour bonheur, travailler à se procurer ses limites relles, et ne jamais se permettre de les déer.

l'égard du degré de puissance dont elle a oin pour se conserver, il n'est que relatif, épend beaucoup des forces de ses voisins i nous amène naturellement au sujet du'livre

## LIVRE IX.

## DES LOIS DANS LE RAPPORT QU'ELLES ONT AVEC LA FORCE DÉFENSIVE.

La fédération produit toujours moins de force que l'union intime, et vaut mieux que la séparation absolue.

Le titre de ce livre sembleroit annoncer qu'on trouvera ici la théorie des lois relatives à l'organisation de la force armée, et au service que les citoyens doivent à la patrie pour sa défense; mais ce n'est point ce dont Montesquieu s'est occupé. Il ne parle que des mesures politiques que peut prendre un état pour se mettre à l'abri des entreprises de ses voisins. Nous ne ferons que le suivre.

Prévenu de l'idée qu'une république, soit démocratique, soit aristocratique, ne peut jamais être qu'un petit état, il ne voit pour elle de moyen de défense, que de s'unir à d'autres états par un lien fédératif; et il fait un grand éloge des avantages de la constitution fédérative, qui lui paroît la meilleure invention possible pour server la liberté au dedans et au dehors. Sans te il vaut mieux, pour un état trop foible, se dre à plusieurs autres par des alliances, ou une fédération, qui est la plus étroite des inces, que rester isolé: mais si tous ces états nis n'en formoient qu'un seul, ils seroient ainement plus forts. Or, cela se peut an yen du gouvernement représentatif. On se ive bien en Amérique du système fédératif, ce que ces états fédérés n'ont pas de voisins outables; mais si la république française it adopté ce mode comme on le lui a prosé, il est douteux qu'elle eût pu résister à toute urope, comme elle l'a fait, en demeurant une indivisible. Règle générale : un état gagne en ces en se joignant à plusieurs autres; mais il meroit encore davantage, en ne faisant qu'un ec eux, et il perd en se subdivisant en pluurs parties, quelque étroitement qu'elles deurent unies.

On pourroit soutenir, avec plus de vraisemince, que la fédération rend l'usurpation du uvoir souverain plus difficile que l'indivisilité; cependant elle n'a pas empêché la Holide d'être asservie par la maison d'Orange. Il t vrai que c'est surtout l'influence étrangère, ii a rendu le stathoudérat héréditaire et toutpuissant; et cela rentre dans les inconvéniens des états foibles.

Un autre avantage de la fédération, qui me paroît incontestable, et dont pourtant Montesquieu ne parle pas, c'est qu'elle favorise la distribution plus égale des lumières et la perfection de l'administration, parce qu'elle fait naître une espèce de patriotisme local, indépendamment du patriotisme général, et parce que les législatures particulières connoissent mieux les intérêts particuliers de leur petit état.

Malgré ces heureuses propriétés, je pense que l'on ne doit regarder les fédérations, surtout chez les anciens, que comme des essais et des tentatives d'hommes qui n'avoient pas encore imaginé le vrai système représentatif, et qui sherchoient à se procurer à la fois la liberté, la tranquillité et la puissance, avantages que ce système seul peut réunir. Si Montesquieu l'avoit connu, j'ose croire qu'il auroit partagé cette opiajon.

Au reste, il observe avec raison, qu'une sédération doit être composée d'états à peu près de même sorce, et régis à peu près pan les mêmes principes. L'absence de ces deux conditions est la cause de la foiblesse du corps germanique; et l'opposition des principes aristocratiques de Berne et de Fribourg avec la démocratie des petits cantons, a souvent été nuisible à la confédération helvétique, nommément dans ces derniers temps (1).

Il remarque encore avec non moins de justesse, que les petites monarchies sont moins propres à former une fédération que les petites républiques. La raison en est bien frappante. L'effet d'une fédération est d'élever une autorité commune au-dessus des autorités particulières; et, par conséquent, des rois qui essaieroient dien former une ou cesseroient d'être souverains, ou ne seroient pas de vrais fédérés. C'est ce qui se voit en Allemagne, où les petits princes n'ont que l'apparence de la souveraineté; ettoù les grands n'ont que l'apparence d'être de la fédération. Cette réflexion, si netre auteur l'eût faite, auroit, ce me semble, mieux prouvé sa thèse que l'exemple des rois chananéens qu'il nous cite; exemple, en vérité, bien peu imposant et bien peu concluant.

Ace propos, qu'il me soit permis de dire que l'on ne peut assez s'étonner de la quantité de faits, ou minutieux, ou problématiques, ou mal circonstanciés, que Montesquieu va chercher dans les auteurs les plus suspects, ou dans les

<sup>(1)</sup> Et l'on peut bien ajouter encore, dans ce temps-ei.

pays les moins connus, pour les faire servir de preuves à ses principes ou à ses raisonnemens. Il me semble que la plupart du temps ils éloignent de la question, au lieu de l'éclaircir: j'avoue que cela m'a toujours fait une vraie peine. Dans l'occasion présente, il est si attaché à soutenir qu'une république ne sauroit gouverner une grande étendue de pays, sans le secours de la fédération, qu'il cite la république romaine comme une république fédérative. Assurément je ne prétends pas disputer d'érudition avec un homme si savant, qui d'ailleurs ici ne produit pas ses autorités: je sais qu'à différentes époques et suivant différens modes, les Romains ont réuni à leur empire les peuples vaincus; mais je ne puis voir là une vraie fédération; et il me paroît que, si un état a jamais eu le caractère de l'unité, c'est une république qui résidoit tout entière dans une seule ville, que par cette raison on appeloit la tête ou la capitale de l'univers, caput orbis.

Après avoir parlé des fédérations, comme du seul moyen de défense des républiques, Montesquieu dit que celui des états despotiques est de ravager leurs frontières et de s'entourer de déserts, et celui des monarchies, de s'entourer de places fortes. Je crois que c'est pousser bien loin l'esprit de système que d'attribuer exclusivement un de ces moyens à chaque espèce de gouvernement. Mais je ne m'arrêterai pas sur ce sujet, ni sur tout le reste de ce livre, parce que je ne vois pas d'instruction à en tirer.

Je n'y trouve à recueillir que cette belle sentence: L'esprit de la monarchie est la guerre et l'agrandissement; l'esprit de la république est la paix et la modération. Montesquieu répète la même chose en plusieurs endroits. Est-ce donc là faire l'éloge du gouvernement d'un seul?

# LIVRE X.

## DES LOIS DANS LE RAPPORT QU'ELLES ONT AVEC LA FORCE OFFENSIVE.

La perfection du droit des gens seroit la fédération des nations.

Jusque-la le droit de guerre dérive du droit de défense naturellé's et celui de conquête, de celui de guerre.

Sous ce titre, ce livre traite du droit de faire la guerre, et de celui de faire des conquêtes, des conséquences de la conquête, de l'usage qu'on en peut faire, et-des moyens de la conserver

Le droit de faire la guerre qu'a une collection d'hommes, vient du droit qu'a chacun de ces hommes, en qualité d'être sensible, de défendre sa personne et ses intérêts; car c'est pour les défendre avec moins de peine et plus de succès, qu'il s'est réuni en société avec d'autres hommes, et qu'il a ainsi converti son droit de défense personnelle, en celui de faire la guerre conjointement avec eux.

Les nations sont les unes à l'égard des autres dans l'état où seroient des hommes sauvages qui, n'appartenant à aucune nation et n'ayant entre eux aucun lien social, n'auroient aucun tribunal à invoquer, aucune force publique à réclamer, pour en être protégés. Il faudroit bien qu'ils se servissent chacun de leurs forces individuelles pour se conserver.

Cependant, ces hommes-là même, pour ne pas se dévorer incessamment comme des bêtes féroces, seroient obligés de faire usage de la faculté, quoique bien imparfaite, qu'ils auroient de s'entendre les uns les autres; de s'expliquer quand ils seroient en querelle, sans quoi leurs différends dureroient éternellement; de faire entre eux quelques conventions pour se laisser réciproquement en repos, et de compter jusqu'à un certain point sur la foi jurée, quoiqu'ils n'en eussent pas une garantie bien rassurante.

C'est aussi ce que font les nations. Les plus brutales s'envoient des parlementaires, des hérauts, des ambassadeurs que l'on respecte; font des traités, se donnent des otages. Les plus civilisées vont jusqu'à mettre des bornes à la fureur de la discorde, même pendant qu'elle dure encore. Elles s'accordent respectivement le droit d'enterrer les morts, soignent les blessés, échangent les prisonniers, au lieu de les manger ou d'exercer sur eux une vengeance féroce; et d'un autre côté, elles s'habituent à ne pas rempre la

paix sans provocation, sans explication sur cette provocation, et sans déclarer que l'explication ou la satisfaction ne sont pas suffisantes. Tout cela prend la force d'usages reçus et de règles convenues entre elles; règles qui manquent à la vérité de moyen coercitif pour empêcher d'y contrevenir (1), mais qui n'en composent pas moins ce que l'on appelle le droit des nations, le droit des gens, jus gentium.

Cet ordre de choses fait sortir les nations de l'état d'isolement absolu que nous avons peint d'abord, et les amène à être entre elles dans un état de société informe et à peine ébauché, à peu près tel qu'il existe entre les sauvages, qui, par une espèce de confiance mutuelle, se sont réunis en une même horde, sans avoir su organiser une puissance publique qui assure les droits de chacun d'eux. Déjà dans cet état, le meilleur système de conduite est, en général, la probité unie à la prudence, parce qu'en ménageant les moyens de défense personnelle, il assure l'appui qui résulte de la confiance et de la bienveillance générales. C'est là ce qu'on peut dire en faveur de l'observation des règles du droit des gens :

<sup>(1)</sup> C'est ce qui fait qu'elles ne sont pas de véritables lois positives, quoique fondées sur les lois éternelles de la nature. Voyes la définition du mot loi, su livre premier.

c'est la seule sanction dont ces règles soient susceptibles actuellement.

Il paroîtra peut-être que c'est injurier les nations civilisées, de dire qu'elles sont entre elles dans un état semblable à celui des individus, dans une société informe et à peine ébauchée. Cependant c'est un grand pas de fait d'être sorti de l'état d'isolement absolu, pour arriver à celui de société perfectionnée et organisée; il ne leur manque que d'établir entre elles un tribunal et une force coercitive commune, comme font dans l'intérieur d'une fédération les peuples fédérés, comme font dans l'intérieur d'une société les individus qui en sont membres.

Ce second pas a toujours paru impossible et chimérique; pourtant il est peut-être bien moins difficile à faire que le premier ou les deux premiers qui l'ont précédé. Quand on songe combien il a fallu de temps et de peines pour que les hommes dans leur état primitif soient parvenus à se faire un langage tel qu'ils parviennent à s'entendre passablement, à s'inspirer assez de confiance mutuelle pour former ensemble de petites sociétés, et ensuite de plus grandes; combien il en a fallu plus encore pour que ces sociétés aient cessé d'être les unes à l'égard des autres, précisément comme des troupeaux de

bêtes farouches, pour qu'elles aient établi entre elles quelque communication et des relations morales; il paroîtra infiniment plus aisé que ces relations morales s'organisent, et deviennent de vraies relations sociales. Il y a certainement eu une époque, où il devoit paroître plus difficile de former une république fédérative quelconque, qu'il ne l'est actuellement d'établir un vrai pacte social entre plusieurs grandes nations; et il y a plus loin de l'état originaire de l'homme à la ligue des Achéens, que de l'état actuel de l'Europe à la fédération régulière de toutes ses parties. Le plus grand obstacle à cette fédération vient certainement des monarchies que renferme cette partie du monde, parce qu'elles y sont bien moins propres que les républiques, par les raisons que nous avons dites dans le livre précédent. Mais à quoi serviroit-il de s'efforcer de présenter un tel projet comme exécutable à présent; et à quoi surtout seroit-il utile de s'obstiner à le proclamer impossible à jamais? Il y a plus de choses possibles que nous ne le croyons; l'expérience le prouve tous les jours. Laissons faire au temps, ne nous pressons point de réaliser des rêves, et pressons-nous encore moins de combattre et de détruire les espérances des gens de bien.

Je suis fâché que Montesquieu, à propos du droit qu'ont les nations de faire la guerre, ne se soit pas occupé de débrouiller les idées fondamentales du droit des gens. Il en seroit résulté beaucoup de lumière. Mais du moins nous devons le remercier d'avoir rejeté les absurdités de tous nos anciens publicistes sur ce sujet, et lui savoir encore plus de gré d'avoir dit formellement, que le droit de faire la guerre n'a pas d'autre fondement que celui d'une défense nécessaire, et qu'il ne peut jamais être question de prendre les armes pour des raisons d'amourpropre ou de bienséance, et encore moins pour la gloire, ou plutôt pour la vanité d'un prince.

Du droit de faire la guerre dérive le droit de faire des conquêtes. Réunir à son territoire tout le pays du peuple vaincu, ou du moins une partie, est le moyen de constater sa supériorité, de tirer avantage de ses succès, de diminuer la puissance de l'ennemi en augmentant la sienne, et d'assurer sa tranquillité à l'avenir. Les nations sauvages n'ont pas ce moyen d'atteindre le but de la guerre et d'établir la paix. C'est un des malheurs de leur condition. Aussi leurs guerres sont-elles atroces, et pour ainsi dire sans terme; et lorsqu'il y a eu quelques exemples de mauvaise foi réciproque, il n'y a plus de possibilité de re-

pos, que dans la destruction entière d'une des deux parties belligérantes.

Cependant la conquête, quoique préférable à cette funeste extrémité, seroit encore une atteinte au droit naturel qu'a chaque homme de n'être membre d'une société qu'autant qu'il le veut, si le peuple victorieux ne laissoit pas à tous les habitans du pays conquis la liberté d'en sortir, comme les vainqueurs eux-mêmes doivent toujours avoir celle de s'expatrier, quand ils le jugent à propos. Seulement à l'égard des vaincus, il peut, suivant les circonstances, et pendant un certain temps, prendre quelques précautions et mettre des conditions à cette liberté. Mais enfin elle doit exister; et avec cette mesure, la conquête est parfaitement exempte de reproches aux yeux de la justice, si la guerre elle-même a été juste.

Maintenant naissent deux questions. Quand et jusqu'à quel point doit-on faire des conquêtes? et comment, après la paix, doit-on traiter le pays conquis? Montesquieu expose en détail quels sont sur ces deux points les intérêts de chacun des gouvernemens qu'il distingue; il explique même avec soin comment doit se conduire une nation qui en subjugue une autre, en s'établissant tout entière dans son territoire, comme

les Tartares à la Chine, et les Francs dans les Gaules.

Pour moi, j'écarterai d'abord cette dernière supposition, parce que je n'y vois qu'un état de guerre qui se prolonge indéfiniment, et qui subsiste jusqu'à ce que les vainqueurs aient été expulsés, ou que les deux nations se soient complétement fondues l'une dans l'autre, de gré ou de force. Ainsi il ne peut pas être question là d'un établissement de paix. D'ailleurs ce cas ne peut avoir lieu qu'entre un peuple barbare et un peuple dans un état de société encore très-imparfait. Or, je ne veux m'occuper que des nations vraiment civilisées.

Par cette dernière raison, je ne parlerai point non plus ni des états démocratiques, ni des états despotiques, mais seulement de ceux qui sont gouvernés par l'aristocratie sous un seul ou sous plusieurs chefs, ou par le gouvernement représentatif. Ces gouvernemens, comme nous l'avons vu, sont également propres à régir des pays plus ou moins étendus; ainsi ce n'est point cette considération qui peut leur faire désirer ou craindre un accroissement de territoire. Mais la convenance des limites naturelles me paroît d'une tout autre importance. Je crois, je le répète, qu'une nation ne doit rien négliger pour se

procurer les meilleures limites possibles, et qu'elle ne doit jamais les dépasser quand elle les a atteintes. Ainsi, tant qu'elle n'est pas arrivée à ce but, il faut qu'elle ajoute à son domaine tout le pays qu'elle peut acquérir à la paix; mais si elle y est parvenue, et que cependant le soin de sa sûreté future l'oblige à dépouiller son ennemi de tout ou partie de son territoire, je pense qu'elle doit le céder à quelque peuple dont elle ait intérêt d'augmenter la puissance, ou en former un ou plusieurs états indépendans, auxquels elle donnera un gouvernement analogue au sien. Elle prendra seulement la précaution de dofiner à ces nouveaux états une force telle qu'ils ne puissent point lui causer d'inquiétude, mais telle cependant qu'ils soient capables de se soutenir par eux-mêmes, afin de n'être pas incessamment obligée de les protéger et de les défendre; car ce seroit pour elle une source de guerres éternellement renaissantes,

A l'égard de la conduite à tenir avec les habitans des pays conquis que l'on garde, je pense, avec Montesquieu, que les gouvernemens qui, comme les différentes sortes d'aristocraties, ne sont pas fondés sur une justice exacte et sur des principes fixes, doivent souvent, pour s'attacher leurs nouveaux sujets, les traiter plus favorablement que les anciens. Mais le gouvernement représentatif, qui a pour base l'équité et l'égalité absolues, ne peut faire autre chose pour les citoyens qu'il acquiert, que de les assimiler en tout à ceux qu'il a déjà. Au reste, c'est certainement faire assez en leur faveur, pour que bientôt ils soient contens de leur nouveau sort.

A ce propos, je remarque combien est juste la réflexion de Montesquieu, que souvent un peuple gagne beaucoup à être conquis; et j'ajoute que cela est vrai, surtout de ceux qui sont conquis par une nation vivant sous le gouvernement représentatif: car ils gagnent en même temps du côté de la liberté et du côté de l'économie, soit qu'ils soient admis à en faire partie, soit qu'on les destine à former un nouvel état, régi pariles mêmes principes, Être conquis ainsi, c'est moins être envahi qu'être délivré. C'est là ce qui rend ce gouvernement si redoutable à tous les autres; car, dans leurs querelles avec lui, les intérêts de leurs propres sujets sont contre eux. C'est là ce qui fait que les énormes acquisitions de la république française se sont si facilement incorporées avec elle, malgré tous les préjugés civils et religieux qui s'y opposoient; et il en arrivera de même de la Louisiane à l'égard des États Unis, malgré toutes les intrigues étrangères. Si les

Français avoient bien profité de cet immense avantage, en ne s'écartant pas de leurs principes, après s'être donné les limites naturelles qu'ils pouvoient désirer, ils se seroient très-promptement entourés d'états constitués comme le leur, qui, en lui servant de barrières, auroient assuré sa tranquillité à jamais.

· Avant de quitter ce sujet, rendons encore hommage à cette profonde réflexion de Montesquieu, qu'une république qui veut demeurer libre, ne doit pas avoir de sujets. Ceci est parfaitement applicable au gouvernement représentatif; et j'en conclus qu'il ne doit pas avoir de possessions outre-mer, soumises à la métropole. Il peut lui être très-utile de former des colonies, pour se débarrasser du superflu de sa population, ou pour se procurer des relations commodes et amicales dans des pays propres à un commerce avantageux. Mais il doit lés émanciper dès qu'elles sont en état d'exister par elles mêmes ; comme, dans leur système fédératif, les États-Unis de l'Amérique septentrionale font pour leurs nouveaux comtés, lorsqu'ils ont acquis un certain degré de population. Mais c'est assez parler de la guerre et de ses conséquences; passons à d'autres objets.

### LIVRE XI.

# DES LOIS QUI FORMENT LA LIBERTÉ POLITIQUE DANS SON RAPPORT AVEC LA CONSTITUTION.

CHAPITAE PARMIER. — Le problème qui consiste à distribuer les pouvoirs de la société de la manière la plus favorable à la liberté, est-il résolu?

Rironss. — Il ne sauroit être résolu tant qu'on donne trop de pouvoir à un seul homme.

CHAPITAR DEUKIÈME. — Comment pourroit-on parvenir à résoudre le problème proposé?

Ráronsa. — Le problème proposé ne peut être résolu qu'en ne donnant jamais à un seul homme assez de pouvoir pour qu'on ne puisse pas le lui ôter sans violence, et pour que, quand il change, tout change nécessairement avec lui.

J'AI cru devoir partager mon commentaire sur ce livre en deux chapitres. Le premier a seul un rapport direct avec l'ouvrage de notre auteur. Le second est la suite du premier; mais Montesquieu n'a pas jugé à propos de pousser si loin ses recherches.

#### CHAPITRE PREMIER.

Le problèmequi consiste à distribuer les pouvoirs de la société de la manière la plus favorable à la liberté, est-il résolu?

Dans ce livre, dont le titre ne présente pas, ce me semble, un sens suffisamment clair, on examine de quel degré de liberté on peut jouir sous chaque espèce de constitutions, c'est-à-dire quels effets produisent nécessairement sur la liberté des citoyens, les lois qui forment la constitution de l'état. Ces lois sont uniquement celles qui règlent la distribution des pouvoirs politiques; car la constitution d'une société n'est autre chose que l'ensemble des règlemens qui déterminent la nature. l'étendue, et les limites des autorités qui la régissent. Aussi, lorsqu'on veut réunir tous ces règlemens en un seul corps de lois qui soit la base de l'édifice social, la première attention que l'on doit avoir est de n'y faire entrer aucune disposition étrangère à cet objet unique : sans quoi, ce n'est plus précisément une constitution que l'on a rédigée; ce n'est qu'une portion plus ou moins considérable du code général qui régit la nation.

Mais pour voir quelle est l'influence de l'organisation de la société sur la liberté de ses membres, il faut savoir précisément ce que c'est que la liberté. Le mot liberté, comme tous ceux qui expriment des idées abstraites très-générales, est souvent pris dans une multitude d'acceptions différentes, qui sont autant de portions particulières de sa signification la plus étendue : ainsi l'on dit qu'un homme est devenu libre, qu'il a acquis, qu'il a recouvré sa liberté, quand il a mis à fin une entreprise qui l'occupoit tout entier; quand il a terminé des affaires qui l'absorboient; quand il a quitté des fonctions assujettissantes; quand il a renoncé à une place qui lui imposoit des devoirs; quand il s'est affranchi du joug de certaines passions, de certaines liaisons qui l'enchaînoient et le dominoient; quand il s'est évadé d'une prison; quand il s'est soustrait à l'empire d'un gouvernement tyrannique. On dit de même qu'il a la liberté de penser, de parler, d'agir, d'écrire, qu'il a la parole, la respiration, tous les mouvemens libres, lorsque rien ne le gêne à tous ces égards. Ensuite on range toutes ces libertés partielles par groupes; on en forme différentes classes, d'après les objets auxquels elles se rapportent; et on en compose ce que l'on appelle la liberté physique, la liberté morale ou la liberté naturelle, la liberté civile, la liberté politique. De là il arrive que, quand on veut s'élever à l'idée la plus générale de la liberté, chacun la compose principalement de l'espèce de liberté à laquelle il attache le plus de prix, et de l'éloignement des gênes dont il est le plus préoccupé, et qui lui paroissent les plus insupportables. Les uns la font consister dans la vertu, ou dans l'indifférence, ou dans une sorte d'impassibilité, comme les stoïciens, qui prétendoient que leur sage étoit libre dans les fers; d'autres la placent dans la pauvreté; d'autres au contraire dans une honnête aisance, ou bien dans l'état d'isolement et d'indépendance absolue de tout lien social. D'autres encore prétendent qu'être libre, c'est vivre sous un gouvernement d'une telle espèce, ou en général sous un gouvernement modéré, ou même seulement sous un gouvernement éclairé. Toutes ces opinions sont justes, relativement au côté par lequel on considère l'idée de la liberté; mais dans aucune on ne la voit sous tous ses aspects, et on ne l'embrasse dans toute son étendue. Cherchons donc ce que toutes ces différentes espèces de liberté ont de commun, et sous quel point de vue elles se ressemblent toutes; car c'est cela seul qui peut entrer dans l'idée générale, abstraite de toutes les idées particulières, et qui les renferme toute dans son extension.

Si nous y réfléchissons bien, nous trouverons que la qualité commune à toutes les espèces de liberté, est qu'elles procurent à celui qui en jouit un plus grand développement de l'exercice de sa volonté, que s'il en étoit privé. Ainsi l'idée de liberté, dans son plus haut degré d'abstraction et dans sa plus grande étendue, n'est autre que l'idée de la puissance d'exécuter sa volonté; et, être libre, en général, c'est pouvoir faire ce qu'on veut.

D'après cela, l'on voit que l'idée de liberté n'est applicable qu'aux êtres doués de volonté. Aussi, quand nous disons que de l'eau coule plus librement lorsqu'on a enlevé les obstacles qui s'opposoient à son passage; ou qu'une roue tourne plus librement, parce qu'on a diminué les frottemens qui retardoient son mouvement, ce n'est que par extension, et parce que nous supposons, pour ainsi dire, que cette eau a envie de couler, que cette roue a envie de tourner.

Par la même raison, cette question tant débattue, notre volonté est-elle libre? ne devoit pas naître; car il ne peut s'agir de liberté, par rapport à notre volonté, que quand elle est formée, et non pas avant qu'elle le soit. Ce qui y a donné lieu, c'est que, dans certaines occasions, les motifs qui agissent sur nous sont si puissans, qu'il n'est pas possible qu'ils ne nous déterminent pas tout de suite à vouloir une chose plutôt qu'une autre; et alors nous disons que nous voulons forcément: tandis que dans d'autres

circonstances, les motifs ayant moins d'intensité et d'énergie, nous laissent la possibilité d'y réfléchir, de les peser et de les apprécier; et alors nous croyons que nous avons le pouvoir d'y résister ou d'y obéir, et de prendre une détermination plutôt qu'une autre, uniquement parce que nous le voulons. Mais c'est une illusion: car, quelque foible que soit un motif, il entraîne nécessairement notre volonté, s'il n'est pas balancé par un autre qui soit plus fort; et alors celui-ci est aussi nécessairement déterminant que l'auroit été l'autre, s'il avoit existé seul. On veut ou on ne veut pas, mais on ne peut pas vouloir vouloir; et, quand on le pourroit, il y auroit encore une cause à cette volonté antécédente, et cette cause seroit hors de l'empire de notre volonté, comme le sont toutes celles qui la font naître. Concluons que la liberté n'existe qu'après la volonté, et relativement à elle, et qu'elle n'est que le pouvoir d'exécuter la volonté (1). Je demande pardon au lecteur de cette discussion métaphysique, ou plutôt logique, sur la nature de la liberté; mais il verra bientôt qu'elle n'est ni déplacée ni inutile. Il est impossible de bien parler des intérêts des hommes, sans premièrement se bien rendre

<sup>(1)</sup> C'est aussi le sentiment de Locke.

compte de la nature de leurs facultés. Si quelque chose a manqué aux lumières du grand homme que je commente, c'est surtout cette étude préliminaire. Aussi l'on peut voir combien est vague l'idée qu'il nous a donnée du sens du mot liberté, quoiqu'il ait consacré trois chapitres à le déterminer. Nous lui avons déjà fait à peu près le même reproche, au sujet du mot loi, dans le premier livre.

La liberté, dans le sens le plus général de ce mot, n'est donc autre chose que la puissance d'exécuter sa volonté, et d'accomplir ses désirs. Maintenant, la nature de tout être doué de volonté est telle, qu'il n'est heureux ou malheureux que par cette faculté de vouloir, et que relativement à elle. Il jouit quand ses désirs sont accomplis; il souffre quand ils ne le sont pas; et il ne sauroit y avoir de bonheur et de malheur pour lui, qu'autant que ce qu'il désire arrive ou n'arrive pas. Il s'ensuit que sa liberté et son bonheur sont une seule et même chose. Il seroit toujours complétement heureux, s'il avoit toujours complétement le pouvoir d'exécuter sa volonté; et les degrés de son bonheur sont constamment proportionnels aux degrés de će pouvoir.

Cette remarque nous explique pourquoi les

hommes, même sans qu'ils s'en doutent, aiment tous si passionnément la liberté; c'est qu'ils ne sauroient jamais aimer qu'elle. Quelque chose qu'ils souhaitent, c'est toujours, sous un nom ou sous un autre, la possibilité d'accomplir un désir; c'est toujours la possession d'une partie de pouvoir, l'anéantissement d'une portion de contrainte, qui constituent une certaine quantité de bonheur. L'exclamation: Ah! si je pouvais...... renferme tous nos vœux; car il n'y en a pas un qui ne fût accompli, si celui-là l'étoit toujours. La toute-puissance, ou, ce qui est la même chose, la toute-liberté, est inséparable de la félicité parfaite.

Cette même remarque nous conduit plus loin. Elle nous fait voir pourquoi les hommes se sont souvent fait des idées si différentes de la liberté; c'est qu'ils en ont eu de différentes du bonheur. Ils ont toujours dû attacher éminemment l'idée de liberté au pouvoir de faire les choses qu'ils désiroient le plus, celles auxquelles ils attachoient leur principale satisfaction. Montesquieu, dans le chapitre II de ce livre, paroît s'étonner que beaucoup de peuples aient eu de fausses idées de la liberté, et l'aient fait consister dans des choses qui étoient étrangères à leurs solides intérêts, ou qui du moins n'y étoient pas essen-

tielles. Mais il auroit dû d'abord s'étonner que les hommes aient souvent placé leur bonheur et leur satisfaction dans la jouissance de choses peu importantes ou même nuisibles. Cette première faute faite, l'autre devoit s'ensuivre. Dès qu'un Russe, du temps de Pierre Ier, mettoit tant d'intérêt à porter sa longue barbe, qui n'étoit peut-être qu'une gêne et un ridicule; dès qu'un Polonais étoit passionnément attaché à la possession de son liberum veto, qui étoit le fléau de sa patrie, il est tout simple qu'ils se trouvassent très-tyrannisés de se voir enlever l'un ou l'autre de ces prétendus avantages. Ils étoient réellement très-asservis quand on les en a dépouillés, car leur volonté la plus forte a été subjuguée. Montesquieu se répond à lui-même, quand il ajoute cette phrase remarquable : Enfin chacun a appelé LIBERTÉ le gouvernement qui étoit conforme à ses inclinations. Cela devoit être ainsi, et ne pouvoit être autrement : en cela chacun a eu raison ; car chacun est vraiment libre quand ses inclinations sont satisfaites, et on ne peut pas l'être d'une autre manière.

De cette dernière observation dérivent de nombreuses conséquences. La première qui se présente, est qu'une nation doit être regardée comme vraiment libre tant que son gouvernement lui

plaît, quand même, par sa nature, il seroit moins conforme aux principes de la liberté qu'un autre qui lui déplairoit. On a souvent prétendu que Solon disoit: Je n'ai pas donné aux Athéniens les meilleures lois possibles, mais les meilleures qu'ils Pussent recevoir, c'est-à-dire les meilleures dont ils fussent dignes. Je ne crois pas que Solon ait dit cela. Cette vanterie méprisante 'auroit été bien déplacée dans sa bouche, lui qui avoit si mal assorti ses lois au caractère national, qu'elles n'ont pas même duré autant que lui. Mais je crois qu'il a dit : Je leur ai donné les meilleures lois qu'ils voulussent recevoir. Cela peut être, et le justifie de son mauvais succès. Il y a plus, cela a dû être ainsi: puisqu'il n'imposoit pas ses lois par la force, il a bien fallu qu'il les donnât. telles qu'on vouloit les recevoir. Eh bien! les Athéniens, en se soumettant à ces lois si imparfaites, ont sans doute été très-malavisés, mais ils ont été très-libres; tandis que ceux des Français qui ont reçu malgré eux leur constitution de l'an III (1795), quelque libre qu'elle pût être, ont été réellement assujettis, puisqu'ils n'en vouloient pas. Nous devons conclure de ceci, que les institutions ne peuvent s'améliorer que proportionnellement à l'accroissement des lumières dans la masse du peuple, et que les meilleures absolument, ne sont pas toujours les meilleures relativement; car plus elles sont bonnes, plus elles sont contraires aux idées fausses; et si elles en choquent un trop grand nombre, elles ne peuvent se maintenir que par un emploi exagéré de la force. Dès lors plus de liberté, plus de bonheur, plus de stabilité surtout. Cela peut servir d'apologie à beaucoup d'institutions mauvaises en elles - mêmes, qui ont pu être convenables dans leur temps, mais ne doit pas nous les faire conserver. Cela peut aussi nous expliquer le mauvais succès de quelques institutions très-bonnes, et ne doit pas nous empêcher de les reprendre dans un autre temps.

Une seconde conséquence de l'observation que nous avons faite ci-dessus, c'est que le gouvernement sous lequel on est le plus libre, quelle que soit sa forme, est celui qui gouverne le mieux; car c'est celui où le plus grand nombre est le plus heureux; et quand on est aussi heureux qu'on peut l'être, les volontés sont accomplies autant qu'il est possible. Si le prince qui exerce le pouvoir le plus despotique, administroit parfaitement, on seroit sous son empire au comble du bonheur, qui est une seule et même chose avec la liberté. Ce n'est donc pas la forme du gouvernement qui en elle-même est une chose

importante. Ce seroit même une raison assez foible à alléguer en sa faveur, que de dire qu'elle est plus conforme qu'une autre aux vrais principes de la raison; car, en définitif, ce n'est pas de spéculation et de théorie qu'il s'agit dans les affaires de ce monde, mais de pratique et de résultats. C'est là ce qui affecte les individus, qui sont des êtres sensibles et positifs, et non pas des êtres idéals et abstraits. Les hommes qui, dans les commotions politiques de nos temps modernes, disent: Je ne m'embarrasse pas d'être libre; la seule chose dont je me soucie, c'est d'être heureux, disent une chose à la fois très-sensée et très-insignifiante : très-sensée, en ce que le bonheur est effectivement la seule chose que l'on doive rechercher; très-insignifiante, en ce qu'il est une seule et même chose avec la vraie liberté. Par la même raison, les enthousiastes qui disent qu'on doit compter pour rien le bonheur quand il s'agit de la liberté, disent une chose doublement absurde; car si le bonheur pouvoit être séparé de la liberté, ce seroit sans doute lui qu'il faudroit préférer : mais on n'est pas libre quand on n'est pas heureux; car certainement ce n'est pas faire sa volonté que de souffrir. Ainsi la seule chose qui rende une organisation sociale préférable à une autre, c'est qu'elle soit plus propre à rendre heureux les membres de la société; et si l'on désire, en général, qu'elle leur laisse beaucoup de facilité pour manifester leur volonté, c'est qu'alors il est plus vraisemblable qu'ils seront gouvernés à leur gré. Cherchons donc avec Montesquieu quelles sont les conditions principales qu'elle doit remplir pour atteindre ce but; et, comme lui, ne nous occupons de cette question que d'une manière générale, et sans égard pour aucune localité, ni pour aucune conjoncture particulière.

Ce philosophe justement célèbre a remarqué d'abord que toutes les fonctions publiques peuvent être considérées comme se réduisant à trois principales : celle de faire les lois, celle de conduire, suivant le vœu de ces lois, les affaires tant intérieures qu'extérieures; et celle de statuer non-seulement sur les différends des particuliers, mais encore sur les accusations intentées contre les délits privés ou publics; c'est-à-dire en trois mots, que toute la marche de la société se réduit à vouloir, à exécuter, et à juger.

Ensuite il s'est aisément aperçu que ces trois grandes fonctions, et même deux d'entre elles, ne pouvoient jamais se trouver réunies dans les mêmes mains, sans le plus grand danger pour la liberté du reste des citoyens. Car si un seul homme, ou un seul corps, étoit en même temps chargé de vouloir et d'exécuter, il seroit certainement trop puissant pour que personne pût le juger, et éncore moins le réprimer. Si seulement celui qui fait les lois rendoit les jugemens, il seroit vraisemblablement bientôt le maître de celui qui les exécute; et si enfin celui-ci, toujours le plus redoutable de tous dans le fait, parce qu'il est celui qui dispose de la force physique, y joignoit encore la fonction de juger, il sauroit bien faire en sorte que le législateur me lui donnât que les lois qu'il voudroit recevoir.

Ges dangers ne sont que trop réels et trop manifestes; il n'y a pas de mérite à les voir. La grande difficulté est de trouver les moyens de les éviter. Montesquieu s'est épargné la peine de chercher ces moyens : il a mieux aimé se persuader qu'ils étoient trouvés. Il blâme même Harrington de s'en être occupé. On pout dire de lui, dit-il, qu'il n'a cherché la liberté qu'après l'avoir mécomme, et qu'il a bâti Calcédoine, ayant le rivage de Byzance devant les yeux. Il est tellement convaincu que le problème est pleinement résolu, qu'il dit ailleurs : Pour découvrir la tiberté politique dans la constitution, il ne faut pas tent de peine. Si on pout la voir où elle est, si on L'A TROUVÉE, pourquoi la chercher? Et tout de

suite il explique tout le mécanisme du gouvernement anglais, tel qu'il le conçoit dans son
admiration. Il est vrai qu'à l'époque où il écrivoit, l'Angleterre étoit extrêmement florissante et
glorieuse, et que son gouvernement étoit de tous
ceux connus jusqu'alors, celui qui produisoit
ou paroissoit produire les plus heureux résultats
sous tous les rapports. Cependant ces succès, en
partie réels, en partie apparens, en partie effets
de causes étrangères, ne devoient pas faire illusion à une aussi forte tête, au point de lui masquer les défauts de la théorie de ce gouvernement, et de lui faire accroire qu'elle ne laissoit
absolument rien à désirer.

Cette prévention en faveur des institutions et des idées anglaises, lui fait oublier d'abord que les fonctions législatives, exécutives et judiciaires, ne sont que des fonctions déléguées, qui peuvent bien donner du pouvoir ou du crédit à ceux à qui elles sont confiées, mais qui ne sont pas des puissances existantes par elles-mêmes. Il n'y a en droit qu'une puissance, la volonté nationale; et en fait il n'y en a pas d'autre que l'homme ou le corps chargé des fonctions exécutives, lequel disposant nécessairement de l'argent et des troupes, a en main toute la force physique. Montesquieu ne nie pas cela, mais il

n'y songe pas. Il ne voit que ses trois prétendus pouvoirs, législatif, exécutif et judiciaire. Il les considère toujours comme des puissances indépendantes et rivales, qu'il ne s'agit que de concilier et de limiter les unes par les autres, pour que tout aille bien, sans faire entrer du tout en ligne de compte la puissance nationale.

Ne faisant point attention que la puissance exécutive est la seule réelle de fait, et qu'elle emporte toutes les autres, il approuve sans discussion qu'elle soit confiée à un seul homme, même héréditairement dans sa famille, et cela par l'unique raison qu'un homme seul est plus propre à l'action que plusieurs. Quand il en seroit ainsi, il auroit été bon d'examiner s'il n'y est pas tellement propre, que bientôt il ne laisse plus aucune autre action libre autour de lui, et si d'ailleurs cet homme, choisi par le hasard, est toujours suffisamment propre à la délibération qui doit précéder toute action.

Il approuve aussi que la puissance législative soit confiée à des représentant temporaires, librement élus par la nation dans toutes les parties de l'empire. Mais, ce qui est plus extraordinaire, il approuve qu'il existe dans le sein de cette nation un corps de privilégiés héréditaires, et que ces privilégiés composent à eux seuls et de droit, une section du corps législatif, distincte et séparée de celle qui représente la nation, et ayant le droit d'empêcher, par son veto, l'effet des résolutions de celle-ci. La raison qu'il en donne est curieuse. C'est, dit-il, que leurs prérogatives sont odieuses en elles-mêmes, et qu'il faut qu'ils puissent les défendre. On croiroit plutôt devoir conclure qu'il faut les abolir.

Il croit de plus que cette seconde section du corps législatif est encore très-utile pour lui confier tout ce qu'il y a de vraiment important dans la puissance judiciaire, le jugement des crimes d'état; par-là elle devient, comme il le dit, la puissance réglante, dont la puissance exécutive et la puissance législative ont besoin pour se tempérer réciproquement. Il ne s'aperçoit pas, ce dont pourtant toute l'histoire d'Angleterre fait foi, qué la chambre des pairs n'est rien moins qu'une puissance indépendante et réglante, mais qu'elle est seulement un appendice et une avantgarde du pouvoir exécutif, dont elle a toujours suivi le sort; et qu'ainsi, en lui donnant le veto et un pouvoir judiciaire, on ne fait autre chose que le donner au parti de la cour, et rendre à peu près impossible la punition des criminels d'état qu'il favorise.

Malgré ces avantages, et malgré les forces

réelles dont dispose la puissance exécutive, il croit nécessaire qu'elle possède encore le droit d'apposer son veto sur les résolutions, même unanimes, des deux sections du corps législatif, et qu'elle puisse le convoquer, le proroger, et le dissoudre; et il pense que la partie populaire de ce corps trouve suffisamment de quoi se défendre, dans la précaution de ne jamais voter les impôts que pour un an; comme s'il ne falloit pas toujours les renouveler chaque année, sous peine de voir la société se dissoudre, et dans l'attention à ne souffrir ni camps, ni casernes, ni places fortes, comme si on ne pouvoit pas à chaque instant l'y obliger en en faisant naître la nécessité.

Montesquieu termine ce long exposé par cette phrase aussi embarrassée qu'embarrassante: Voici danc la constitution fondamentale du gouvernement dont nous parlons. Le corps législatif étant composé de deux parties, l'une enchaînera l'autre par sa faculté mutuelle d'empêcher. Toutes les deux seront liées par la puissance exécutrice, qui le sera elle-même par la législative. A quoi il ajoute cette singulière réflexion: Ces trois puissances devroient former un repos ou une inaction. Mais comme par le mouvement nécessaire des choses, elles sont contraintes d'aller, elles seront forcées

d'aller de concert. J'avoue que je ne sens pas du tout la nécessité de cette conclusion. Il me paroit au contraire très-manifeste que rien ne pourroit aller, si tout étoit réellement enchevêtré comme on le dit, si le roi n'étoit pas effectivement le maître du parlement, et s'il n'étoit pas inévitable qu'il le mène, comme il a toujours fait, ou par la crainte ou par la corruption. A la vérité, je ne trouve rien dans tout ce fragile échafaudage qui l'en empêche. Aussi je ne vois en faveur de cette organisation; à mon avis trèsimparfaite, qu'une seule chose dent on ne parle pas ; c'est la ferme volonté de la nation, qui ontend qu'elle subsiste; et, comme en même temps elle a la sagesse d'être extrêmement attachée au maintien de la liberté individuelle et de la liberté de la presse, elle conserve toujours la facilité de faire connoître hautement l'opinion publique; en sorte que, quand le roi abuse trop du pouvoir dont il est réellement en passession, il est bientôt renversé par un mouvement général qui se fait en faveur de ceux qui lui résistent, comme cela est arrivé deux fois dans le dix-septième siècle, et comme cela est toujours assezaisé dans une île, où il n'existe jamais de raison pour avoir sur pied une armée de terre bien forte. C'est là le seul véritable peto auprès duquel

tous les autres ne sont rien. Le grand point de la constitution de l'Angleterre est que la nation a déposé six ou sept fois son roi. Mais, il faut en convenir, ce n'est pas là un expédient constitutionnel; c'est bien plutôt l'insurrection ordonnée par la nécessité, comme elle l'étoit autrefois, dit-on, par les lois de la Crète, disposition législative dont, à mon grand étonnement, Montesquieu fait l'éloge dans un autre endroit de son livre. Malgré cet éloge, il est certain que ce remède est si cruel, qu'un peuple un peu sensé endure bien des maux avant d'y avoir recours; et il peut même arriver qu'il diffère assez de s'y déterminer, pour que, si les usurpations du pouvoir sont conduites avec adresse, il prenne insensiblement les habitudes de la servitude, au point de n'avoir plus ni le désir ni la capacité de s'en affranchir par un pareil moyen (1).

Une chose qui caractérise bien la vive imagination de Montesquieu, c'est que sur la foi de trois lignes de Tacite, qui exigeroient de grands commentaires, il croit avoir trouvé, chez les sauvages de l'ancienne Germanie, le modèle et tout l'esprit de ce gouvernement, qu'il regarde comme

<sup>(1)</sup> Cette phrase montre dans quelle circonstance elle a été écrite. Nous craignions beaucoup alors que l'oppression ne durât assez longtemps, pour qu'on s'y accoutumât.

le chef-d'œuvre de la raison humaine. Dans l'excès de son admiration, il s'écrie: Ce beau système a été trouvé dans les bois! Et un moment après, il ajoute: Ce n'est point à moi d'examiner si les Anglais jouissent actuellement de la liberté, ou non; il me suffit de dire qu'elle est établie PAR LEURS LOIS, et je n'en cherche pas davantage.

Je crois pourtant que le premier point méritoit bien d'être examiné par lui, ne fût-ce que pour s'assurer qu'il avoit bien vu le second. S'il avoit cherché davantage dans leurs lois, il auroit trouvé que chez les Anglais il n'existe réellement que deux puissances, au lieu de trois; que ces deux puissances ne subsistent en présence l'une de l'autre, que parce que l'une jouit de toute la force réelle, et n'a presque aucune faveur publique, tandis que l'autre n'a aucune force et jouit de toute la faveur, jusqu'au moment où elle voudroit renverser sa rivale, et quelquefois y compris ce moment; que, de plus, ces deux puissances, en se réunissant, sont également maîtresses de changer toutes les lois établies, même celles qui déterminent leur existence et leurs relations, car aucun statut ne le leur défend, et elles l'ont fait plusieurs fois (1); que, par conséquent, la li-

<sup>(1)</sup> On tient pour maxime, en Angleterre, que le roi peut tout faire, quand il est d'accord avec son parlement.

berté n'est véritablement pas établie par les lois politiques; et que, si les Anglais en jouissent à un certain degré, cela vient des causes que j'ai expliquées, qui tiennent plus aux lois civiles et criminelles qu'aux autres, ou qui même sont toutà-fait hors de la loi.

Je crois donc que le grand problème, qui consiste à distribuer les pouvoirs de la société de manière qu'aucun d'eux ne puisse franchir les limites que lui prescrit l'intérêt général, et qu'il soit toujours facile de l'y retenir ou de l'y ramener par des moyens paisibles et légaux, n'est pas résolu dans ce pays. Je réclamerois plutôt cet honneur pour les États-Unis de l'Amérique, dont les constitutions déterminent ce qui doit arriver, quand le corps exécutif ou le corps législatif, ou tous les deux ensemble, outre-passent leurs pouvoirs, ou sont en opposition, et quand on éprouve la nécessité de faire des changemens à l'acte constitutionnel, soit d'un état, soit de toute la fédération. Mais on m'objecteroit qu'en fait de pareils règlemens, la grande difficulté c'est leur exécution; que les Américains en trouvent la garantie, lorsqu'il s'agit des autorités d'un état en particulier, dans la force des autorités supérieures de la fédération; et que, lorsqu'il s'agit de celles-ci, cette garantie se trouve dans

la réunion de la majorité des états fédérés; qu'ainsi ils ont éludé la difficulté plutôt qu'ils ne l'ont résolue, ou que du moins ils ne l'ont résolue qu'à l'aide du système fédératif; et qu'il reste à savoir comment on pourroit y parvenir dans un état un et indivisible. D'ailleurs, un pareil sujet demande à être traité plutôt théoriquement qu'historiquement. Je vais donc essayer d'établir, à priori, les principes d'une constitution vraiment libre, légale et paisible: pour cela, il convient de reprendre les choses d'un peu plus haut.

#### CHAPITRE SECOND.

Comment pourroit-on parvenir à résoudre le problème proposé?

Nous avons dit que la toute-puissance ou la toute-liberté étoit la félicité parf aite. Cet état n'est point donné à l'homme. Il est incompatible avec la foiblesse de la nature de tout être fini.

Si un homme pouvoit exister dans un état d'isolement et d'indépendance absolue, certainement il ne seroit pas gêné par la volonté de ses semblables; mais il seroit esclave de toutes les forces de la nature, au point de ne pouvoir pas leur résister assez pour se conserver.

Quand donc les hommes se réunissent en société, ils ne sacrifient pas une portion de leur liberté, comme on l'a tant dit; au contraire, chacun d'eux augmente sa puissance. C'est là ce qui les porte si impérieusement à se réunir, et ce qui fait qu'ils existent encore moins mal, dans la plus imparfaite des sociétés, que séparés; car s'ils sont opprimés de temps en temps par la société, ils en sont secourus à tous les momens. Soyez dans les déserts de la Libye, vous croyez arriver sur une terre hospitalière, quand vous entrez dans les états du roi de Maroc. Seulement, pour que les hommes vivent réunis, il faut que chacun d'eux s'arrange le mieux possible avec tous les autres; et c'est dans la manière de s'arranger ensemble, que consiste ce que l'on appelle la constitution de la société.

Ces arrangemens sociaux se sont toujours faits, d'abord au hasard et sans principes; ensuite ils ont été modifiés de même, et améliorés, ou souvent détériorés à beaucoup d'égards, suivant les circonstances. De là naît la multitude presque infinie d'organisations sociales qui existent parmi les hommes, et dont presque pas une ne ressemble en tout à aucune autre, sans qu'on puisse dire le plus souvent quelle est la moins mauvaise. Ces arrangemens doivent subsister sans doute, tant qu'ils ne sont pas devenus absolument insupportables à la majeure partie des intéressés;

car ordinairement il en coûte bien cher pour les changer. Mais enfin supposons qu'une nation nombreuse et éclairée soit décidément lasse de sa constitution, ou plutôt lasse de n'en point avoir de bien déterminée, ce qui est le cas le plus ordinaire; et cherchons ce qu'elle doit faire pour s'en donner une, en suivant les lumières de la simple raison.

Il me paroît manifeste qu'elle ne sauroit prendre qu'un des trois partis suivans: ou de charger les autorités qui la gouvernent, de s'arranger entre elles, de reconnoître réciproquement leur étendue et leurs limites, et de déterminer nettement leurs droits et leurs devoirs, c'est-à-dire les cas où l'on doit leur obéir ou leur résister; ou de s'adresser à un sage pour lui demander de rédiger le plan complet d'un gouvernement nouveau; ou de confier ce soin à une assemblée de députés librement élus à cet effet, et n'ayant aucune autre fonction.

Le premier de ces partis est à peu près celui qu'ont pris les Anglais en 1688, lorsqu'ils ont consenti, au moins tacitement, à ce que leur parlement chassât Jacques II, reçût Guillaume Ier, et fit avec lui une convention qu'ils appellent leur constitution, et qu'ils ont ratifiée de fait par leur obéissance et même par leur attachement. Le se-

cond est celui auquel se sont déterminées plusieurs nations anciennes; et le troisième est celui que les Américains et les Français ont préféré dans ces derniers temps, quand ils ont secoué le joug de leurs anciens monarques. Mais les uns l'ont suivi exactement, excepté dans les premiers instans, au lieu que les autres s'en sont écartés à deux fois différentes, en laissant dans les mêmes mains le pouvoir de gouvernsr et celui de constituer. Chacun de ces trois partis a ses avantages et ses inconvéniens.

Le premier est le plus simple, le plus prompt, et le plus facile dans la pratique; mais on doit s'attendre qu'il ne produira qu'une espèce de transaction entre les différentes autorités; que les limites de leurs pouvoirs, pris en masse, ne seront pas circonscrites avec exactitude; que les moyens de les réformer et de les changer toutes ne seront pas prévus, et que les droits de la nation, à leur égard, ne seront ni bien établis, ni bien reconnus.

Le second promet une rénovation plus entière et une législation plus complète. Il donne même lieu d'espérer que le nouveau système de gouvernement, étant fondu d'un seul jet et sortant d'une seule tête, sera plus homogène et mieux combiné. Mais, indépendamment de la difficulté de trouver un sage digne d'une telle confiance, et du danger de l'accorder à un ambitieux qui la fera servir à ses vues, il est à craindre qu'un plan, qui n'est que la conception d'un seul homme, et qui n'a été soumis à aucune discussion, ne soit pas assez adapté aux idées nationales, et ne se concilie pas solldement la faveur publique. Il est même à peu près impossible qu'il obtienne l'assentiment général, à moins que son auteur, à l'exemple de la plupart des anciens législateurs, ne fasse intervenir la divinité en sa faveur, et ne se prétende l'interprète de quelque puissance surnaturelle. Mais ce moyen est inadmissible dans nos temps modernes. D'ailleurs la législation est toujours bien mal établie, quand elle est fondée sur l'imposture; et, en pareil cas, il y a de plus cet inconvénient, qu'une constitution est toujours essentiellement mauvaise, quand elle ne renferme pas un moyen légal et paisible de la modifier et de la changer, quand elle n'est pas de nature à se prêter aux progrès des temps, et quand elle aspire à avoir un caractère de perpétuité et de fixité qui ne convient à aucune institution humaine. Or, il est bien difficile que tout cela ne se trouve pas dans un ouvrage qu'on suppose être celui d'un Dieu.

A l'égard de la troisième manière de se donner

une constitution, quand on songe combien les hommes réunis sont souvent moins raisonnables que chacun d'eux pris séparément, combien les lumières d'une assemblée sont, en général, inférieures à celles des plus éclairés de ses membres, combien ses résolutions sont exposées à être vacillantes et incohérentes, on doit bien penser que son ouvrage ne sera pas le plus parfait possible: on peut craindre de plus que cette assemblée ne s'empare de tous les pouvoirs; que, pour ne pas s'en dessaisir, elle ne diffère prodigieusement à remplir l'objet de sa mission, et qu'elle ne prolonge tellement son gouvernement provisoire, qu'il ne dégénère en tyrannie ou en anarchie.

La première de ces deux objections est fondée. Mais aussi il faut considérer premièrement que, cette assemblée étant composée de membres accrédités dans les différentes parties du territoire, et qui connoissent l'esprit qui y règne, ce qu'elle décidera sera tout-à-fait propre à devenir pratique, et sera reçu non-seulement sans effort, mais avec plaisir; secondement, que les lumières de cette assemblée d'hommes choisis seront toujours supérieures à celles de la masse du peuple, et que tout étant discuté mûrement et publiquement dans son sein, les motifs de ses détermi-

nations seront connus et pesés, et qu'elle formera l'opinion publique en même temps que la sienne; en sorte qu'elle contribuera puissamment à la rectification des idées généralement répandues, et aux progrès de la science sociale. Or; ces avantages sont bien supérieurs à un degré de perfection de plus dans la théorie de l'organisation sociale qui sera adoptée.

Le second inconvénient est plus apparent que réel. Car une nation ne doit entreprendre de se donner une nouvelle constitution, qu'après avoir remis tous les pouvoirs de la société entre les mains d'une autorité favorable à ce dessein. C'est là le préalable nécessaire. C'est en quoi consistent proprement la révolution et la destruction; tout le reste n'est qu'organisation et reconstrudtion. Or, cette autorité provisoire, en convoquant une assemblée chargée de constituer, ne doit lui remettre que cette seule fonction, et se réserver toujours le droit de faire aller la machine jusqu'au moment de sa complète rénovation. Car la marche de la société est une chose qui ne souffre aucune interruption : il faut toujours un provisoire entre l'état ancien et le nouveau.

La trop fameuse convention nationale française, qui a fait tant de mal à l'humanité en rendant la raison odieuse, qui, malgré la haute capacité et les grandes vertus de plusieurs de ses membres, s'est laissé dominer par des fanatiques et des hypocrites, des scélérats et des fourbes, et qui, par cela même, a rendu d'avance inutiles ses plus belles conceptions, n'a épronvé ces malheurs que parce que la législature précédente lui a remis à la fois tous les pouvoirs. Celle-ci, après s'être vue obligée de renverser le trône, après avoir proclamé le vœu national pour la république (comme on disoit suivant le style de Montesquieu), c'est-à-dire, pour la destruction du pouvoir exécutif héréditaire, devoit n'appeler une canventian que pour réaliser ce vœu et organiser en conséquence la société; elle devoit, en attendant, continuer à veiller sur les intérêts du moment et se réserver la conduite des affaires. Alors l'assemblée conventionnelle auroit infailliblement rempli son objet en très-peu de temps et sans inconvéniens.

Par la même raison, le premier congrès continental américain et la première assemblée nationale française, ayant arraché le pouvoir aux anciennes autorités, et se trouvant, par les circonstances, seules autorités gouvernantes, n'anroient point dû se faire encore autarités constituantes; ils auroient dû convoquer une assemblée expresse à cet effet, et la faire opérer à l'ombre de leur puissance (1).

Cependant, malgré cette irrégularité, l'expérience a prouvé que ces deux corps ne cherchoient pas à prolonger indéfiniment leur existence; ils ont cédé la place, dès que l'intérêt public l'a exigé ou seulement permis; et même l'assemblée constituants française en étoit si impatiente, qu'elle a fait une très-grande faute, en déclarant ses membres inéligibles à l'assemblée constituée qui devoit la suivre, et les privant ainsi de toute influence sur les événemens ultérieurs.

Je crois donc que, des trois partis que peut prendre une nation qui se régénère, le dernier est celui qui réunit le plus d'avantages et le moins d'inconvéniens. Mais quel que soit celui qu'elle préfère, pour le choisir il faut qu'elle s'assemble; pour qu'elle s'assemble, il faut qu'elle y soit provoquée par l'autorité actuellement existante. Or, dans quelle forme cette autorité doit-elle la convoquer? Si nous voulons procéder avec mé-

<sup>(1)</sup> C'est ainsi que s'est tenue la convention de 1787, qui a mis la deraière main à la constitution fédérative des États-Unis de l'Amérique, et en a définitivement fixé la forme, onze ans et soixantequinze jours après la déclaration d'indépendance, et neuf ans et soixante-dix jours après la signature du premièr acte de confédération:

plus relevée, des idées plus étendues et des habitudes plus généreuses, qu'il fixe plus l'attention, qu'on lui accorde plus de bienveillance, que son bonheur cause moins d'envie, et que son malheur inspire plus d'intérêt. Ce sont là de grands avantages sans doute : on ne peut les perdre; ils sont dans la nature des hommes et des choses. Nulle loi ne peut les donner; nulle ne peut les ôter: ils n'ont besoin d'aucune protection spéciale pour subsister. Mais suppose-t-on que ces grands avantages donnent de plus à celui qui les possède, un droit positif à des places, à des distinctions, à des faveurs, à des prérogatives dont sont privés ses concitoyens : ici la thèse est bien différente. De semblables droits, s'ils doivent exister, ne peuvent être accordés que par la société et pour la société. C'est à elle seule à juger s'ils lui sont utiles ou nuisibles; et les individus qui en jouissent ne doivent avoir aucune force particulière pour les défendre contre l'intérêt général.

Il en est de même des richesses. Sans doute la richesse est une très-grande puissance. Elle offre à peu près les mêmes avantages que la naissance, et elle en a qui lui sont particuliers. Une grande fortune donne à celui qui en jouit, s'il sait en user, une grande supériorité sur ceux qui en sout privés. C'est précisément à cause de cela qu'il n'est pas nécessaire d'y rien ajouter. Car si cette grande fortune est patrimoniale, elle est garantie par les lois sur la propriété, comme la subsistance du pauvre; et si elle consiste en bienfaits de l'état, soit à titre de récompenses, soit à titre de salaire, il n'y a pas de raison pour que l'état soit assujetti, dans la distribution de ses dons, par d'autres considérations que celles de la convenance et de la justice.

Il en est de même encore, à plus forte raison, des honneurs. Si l'on entend, par ce mot, l'écclat, la considération qui suivent la naissance, la fortune ou la gloire personnelle, aucune loi ne peut en disposer. Si au contraire on entend par des honneurs, les distinctions, les faveurs que peut accorder le gouvernement, ils ne doivent jamais être accompagnés d'une force réelle, qui puisse les faire conserver contre son gré.

Il est donc toujours inutile ou nuisible que ceux qui possèdent de grands avantages dans la société, y ajoutent encore une supériorité de pouvoir qui, sous prétexte de leur servir à se défendre, ne leur serviroit réellement qu'à opprimer. C'est déjà bien assez qu'ils aient cette supériorité, qui résulte nécessairement de ces avantages, et qui en est inséparable. En vain diroit-on

que, s'ils ne jouissoient pas de cet accroissement de pouvoir, ils se croiroient eux-mêmes opprimés, et regarderoient la liberté commune comme leur propre esclavage: c'est comme si les hommes doués d'une grande force physique se croyoient opprimés, quoiqu'on les laissât s'en servir librement pour leur utilité particulière, parce qu'on les empêche de l'employer à battre leurs concitoyens, ou à les faire travailler, malgré eux, à leur profit.

En général, je regarde comme erroné et provenant de combinaisons imparfaites, ce système de balance, en vertu duquel on veut que quelques particuliers aient une force propre qui les protége contre la force publique, et que quelques autorités puissent se soutenir par elles-mêmes contre d'autres autorités, sans recourir à l'appui de la volonté générale. Ce n'est pas là assurer la paix, c'est décréter la guerre. On a vu ci-dessus que dans le dernier cas, malgré les éloges prodigués au gouvernement d'Angleterre, rien n'iroit, si, derrière toutes ces balances apparentes, il n'y avoit pas une force réelle qui entraîne tout. Il en est de même dans celui dont il s'agit. La société seroit entravée ou déchirée, si tous les priviléges particuliers n'étoient pas réellement tolérés ou détruits par la seule volonté générale.

J'ajoute que cette prétention à une puissance indépendante de la masse commune, et capable de lutter contre elle, est seule la cause de cette éternelle guerre que l'on voit partout entre les pauvres et les riches. Sans elle, il ne seroit pas plus difficile de jouir paisiblement de mille onces d'or que d'une. Car les lois ne peuvent pas défendre les petites propriétés, sans protéger également les grandes. On ne porte pas pour cellesci l'envie jusqu'à la haine, quand elles ne deviennent pas un moyen d'oppression et d'insolence; et si enfin elles ne peuvent pas échapper absolument à la jalousie, l'influence qu'elles donnent naturellement et nécessairement, est supérieure au danger auquel elles exposent.

On peut même dire que, les fortunes des particuliers formant une progression continue depuis la plus extrême misère jusqu'à la plus immense richesse, et celles des mêmes individus étant sujettes à varier fréquemment, on ne sauroit où placer la ligne de démarcation entre les pauvres et les riches, pour en faire deux partis opposés, s'il n'y avoit pas dans la société des groupes d'hommes, formés et signalés par des faveurs, des priviléges, des pouvoirs, que les autres n'ont pas, et qui les mettent en butte à de justes haines; et qu'ainsi ce sont ces classifications maladroites,

qui seules rendent possible la guerre intestine, qui ne naîtroit pas sans elles. Elles sont donc bien peu propres à l'empêcher.

Il y auroit une autre raison pour accorder à ceux qui ont des avantages éminens dans la société, un surcroît de pouvoir; c'est qu'en général ils ajoutent à tous ces avantages celui des lumières, et que par conséquent en général aussi, il vaut mieux pour tous être gouvernés par eux que par d'autres. Cela est vrai. Mais on peut répondre que, si la supériorité des lumières est en effet celle qu'il est réellement désirable de rendre prépondérante, elle n'est liée constamment à aucune autre; qu'elle est celle de toutes qui sait le mieux se défendre elle-même, et prendre son rang dans la société, quand rien ne la gêne; et que c'est précisément pour la laisser plus librement agir, qu'il ne faut accorder aux autres aucune protection spéciale. Elle les fera tout naturellement prévaloir en tout ce qui ne sera pas contraire au bien général. On affoiblit et on Egare la raison, en voulant lui donner pour appuis des fractions de la société, qui ont ou qui croient souvent avoir des intérêts contraires aux siens.

Je conclus que tous les citoyens doivent être également appelés, et voter de la même manière dans les assemblées où l'on délibère sur le moyen à prendre pour donner une nouvelle organisation à la société; car ils y sont tous également intéressés, puisqu'ils y sont également pour tout ce qu'ils possèdent, pour tous leurs intérêts, pour toute leur existence. Peu importe que l'existence des uns soit plus considérable, ou plus précieuse, ou plus agréable que celle des autres. L'existence de chacun est toujours tout pour lui; et l'idée de tout ne comporte pas celle de plus ou de moins. On ne doit exclure de ces assemblées que les individus qui, à cause de leur âge, ne sont pas censés avoir encore une volonté éclairée par la raison; ceux qui sont déclarés par jugemens en être incapables, ou en avoir abusé d'une manière grave, et peut-être ceux qui, à raison des fonctions qu'ils ont acceptées librement, paroissent avoir soumis leur volonté à la volonté d'un autre.

On pourroit demander si les femmes doivent être admises dans ces assemblées. Des hommes, dont l'autorité est très-respectable, ont été de cet avis. Je n'en suis pas. Les femmes, comme êtres sensibles et raisonnables, ont certainement les mêmes droits, et à peu près la même capacité que les hommes. Mais elles ne sont pas appelées à faire valoir ces droits et à employer cette capacité de la même manière. L'intérêt des in-

dividus dans la société est que tout se fasse bien. Par conséquent, comme nous allons le voir quand nous entrerons dans les détails, leur intérêt n'est pas de prendre une part directe à tout ce qui se fait, mais au contraire de n'être employés qu'à ce à quoi ils sont propres. Or, les femmes sont certainement destinées aux fonctions domestiques, comme les hommes aux fonctions publiques. Elles sont très-propres à nous diriger comme épouses et comme mères, mais non à lutter contre nous dans les assemblées. Les hommes sont les représentans et les défenseurs naturels de celles qu'ils aiment; elles doivent les , influencer, et non les remplacer ou les combattre. Il y a entre des êtres si différens et si nécessaires les uns aux autres, disparité, et non pas inégalité. Au reste, cette question est plus curieuse qu'utile. Elle est et sera toujours résolue par le fait, conformément à mon opinion, excepté dans quelques cas, où une longue suite d'habitudes aura fait perdre de vue le vœu de la nature.

Tous les hommes doivent donc être égaux dans les assemblées dont nous parlons, et les femmes ne doivent pas y être hommes. Je pense de plus que ces réunions de citoyens doivent préférer à tout autre moyen de se donner une constitution, celui d'en confier la rédaction à une assemblée qui n'ait pas d'autre fonction, et qui soit composée de députés égaux entre eux et librement élus. Pour abréger, nous appellerons cette assemblée *convention*. Il faut donc nommer les membres de cette convention.

Les premières assemblées peuvent ou élire elles-mêmes ces députés, ou nommer des électeurs chargés de les élire. C'est ici le cas de se rappeler le principe que nous venons de poser en parlant des femmes. Les membres de la société ont intérêt à ce que tout se fasse bien; mais cet intérêt ne doit pas les porter à prendre une part directe à tout ce qui se fait, mais au contraire à n'accepter que les fonctions auxquelles ils sont propres. J'en conclus que ces assemblées qui renferment la totalité des citoyens, et que nous nommerons primaires, parce qu'elles sont la base de tout l'édifice, doivent se borner à nommer des élécteurs. C'est, me dira-t-on, rendre bien indirecte l'influence de chaque citoyen sur la confection des lois; j'en conviens. Mais je demande que l'on prenne garde que je parle ici d'une nation nombreuse, répandue sur un vaste territoire, et qui n'a point adopté le système de la fédération, mais celui de l'indivisibilité. Or, le nombre des députés à élire est nécessairement trop petit, pour que

chaque assemblée primaire puisse en nommer. un. Il faut donc, ou réunir ensemble les votes de toutes les assemblées, ce qui est sujet à une multitude d'inconvéniens, ou souffrir un degré intermédiaire. D'ailleurs, la masse des citoyens n'est point à même de connoître et de discerner le petit nombre de sages vraiment dignes d'une telle mission, au lieu qu'elle est très-propre à prendre dans son sein des hommes dignes de sa confiance, et capables de faire pour elle un pareil choix. Il arrivera nécessairement que ces hommes choisis seront déjà d'une classe audessus de la dernière, d'une éducation plus soignée, auront des vues plus étendues, des relations plus nombreuses, seront moins asservis aux considérations locales : ils rempliront donc mieux cette fonction. C'est là la bonne aristocratie (1). Ainsi, sans nous être déterminés d'après aucun exemple, sans nous appuyer sur aucune autorité, sans adopter aucun système, en ne suivant que les simples lumières de la raison naturelle, nous voilà arrivés à la formation du corps, chargé de donner une constitu-

<sup>(1)</sup> Ajoutons, qu'on ne corromproit pas le peuple anglais, s'il n'avoit que des électeurs à élire : cela n'en vaudroit pas la peine; et ces électeurs, quoique bien moins nombreux, seroient bien plus chers à acheter, d'autant que leur corruption, s'étendant à moins d'individus, seroit bien plus blâmée.

tion à la société. Cherchons de la même manière quelle doit être cette constitution, et sur quels principes elle doit être fondée.

Il ne s'agit point ici d'entrer dans les détails, qui varient nécessairement suivant les localités, mais d'examiner quelques points principaux, qui sont d'un égal intérêt partout. Nous sommes déjà convenus que le pouvoir exécutif et le pouvoir législatif ne doivent pas être réunis dans les mêmes mains. Voyons donc à qui l'un et l'autre doivent être confiés. Nous verrons ensuite comment doivent être nommés ou évincés ceux qui en seront les dépositaires. Commençons par le pouvoir législatif.

On ne s'est jamais avisé, je crois, dans aucun pays, de charger un seul homme de l'unique soin de faire les lois (1), c'est-à-dire de vouloir pour la société tout entière, sans avoir aucune autre fonction. La raison en est vraisemblablement que, quand une nation a eu assez de confiance dans un individu pour trouver bon que sa volonté particulière soit regardée comme l'expression de la volonté générale, elle a toujours désiré en même temps qu'il eût assez de force pour faire exécuter cette volonté; et alors il s'est

<sup>(1)</sup> Entendez les lois ordinaires, et non pas les lois constituantes. Nous avons dit qu'il y a plusieurs exemples de ce dernier fait.

trouvé investi de tous les pouvoirs à la fois. Cependant ce dernier parti est fort dangereux, comme nous l'avons vu; et bien des peuples ont eu à se repentir de l'avoir pris : au lieu que l'autre, qui paroît si singulier, seroit sans aucun inconvénient pour la liberté. Certainement un homme seul, dont les fonctions se borneroient à dicter des lois, sans disposer d'aucune force, ne seroit pas redoutable. On pourroit toujours lui ôter sa place, si on le vouloit. Il ne pourroit même espérer de la conserver, qu'autant que ses déterminations produiroient le bonheur général. Il seroit donc extrêmement intéressé à ne rendre que des décisions sages, à en surveiller l'exécution, et à provoquer la punition des infractions, pour prouver que les mauvais succès ne viennent pas de la loi, mais au contraire de son inexécution. Car on ne lui obéiroit jamais que comme à un ami sage dont on suit les conseils, tant qu'on s'en trouve bien, et non comme à un maître dont on est forcé d'exécuter les ordres les plus funestes (1). Ainsi la liberté seroit à son comble.

On fera deux objections contre cette idée:

<sup>(1)</sup> Cette magistrature auroit de plus l'avantage qu'on n'auroit jamais la ridicule idée de rendre ses fonctions héréditaires. L'absurdité seroit trop frappante.

l'une, que ce législateur unique n'auroit pas assez de pouvoir pour faire exécuter les lois; l'autre, qu'il ne pourroit pas suffire à ses immenses fonctions. A cela je réponds : premièrement, qu'un corps législatif composé de trois ou quatre cents personnes, de mille, si l'on veut, n'a pas plus de force physique et réelle qu'un homme seul; qu'il n'à qu'une puissance d'opinion, que cet homme peut avoir de même quand il est investi de la confiance publique, et quand il est convenu qu'on peut bien le destituer dans certains cas, en suivant certaines formes; mais que, tant qu'il est en fonction, il faut suivre ses décisions et les faire exécuter. Quant à l'étendue et à la multitude de ses devoirs, j'observerai qu'un état bien ordonné n'a pas besoin de nouvelles lois tous les jours; que leur multiplicité est même un très-grand mal; que d'ailleurs ce législateur peut avoir sous lui des coopérateurs et des agens instruits dans différentes parties, qui éclaircissent les matières et facilitent ses travaux; et qu'enfin bien des monarques sont chargés, non-seulement de faire les lois, mais encore de les faire exécuter, et suffisent à cette double fonction.

J'ajouterai même qu'il est plus aisé de trouver un homme supérieur que deux cents, que mille; qu'ainsi, avec un législateur unique, il est vrai-

semblable que la législation seroit plus savante et plus habile qu'avec une assemblée législative, et qu'il est certain qu'elle auroit plus d'ensemble et d'unité; ce qui est un avantage important. En un mot, je crois qu'on ne peut rien dire de solide en faveur de l'opinion contraire, si ce n'est, 1º qu'un corps législatif, composé d'un grand nombre de membres ayant chacun du crédit dans différentes parties du territoire, obtiendra plus aisément la confiance générale, et se fera plus facilement obéir; 2° que, les membres ne sortant pas de place tous à la fois, le corps peut être renouvelé par parties, sans qu'il y ait interruption et changement de système; au lieu que quand tout roule sur un seul homme, lorsqu'il change, tout change avec lui.

Je conviens de la force de ces deux raisons, surtout de la dernière. D'ailleurs je ne prétends pas m'attacher obstinément à une opinion extraordinaire, qui peut sembler paradoxale. Ainsi je consentirai à ce que le pouvoir législatif soit confié à une assemblée, à condition toutefois que ses membres ne seront nommés que pour un temps, et qu'ils auront tous les mêmes droits. On pourra, si l'on veut, pour l'ordre et la maturité des délibérations, partager cette assemblée en deux ou trois sections, et mettre quel-

ques légères différences entre leurs fonctions et la durée de leur mission; mais il faut qu'au fond, ces sections soient de même nature, et surtout qu'elles n'aient aucun droit de veto absolu l'une sur l'autre. Le corps législatif doit être essentiellement un, et délibérer dans son sein, mais non pas combattre contre lui-même.

Tous ces systèmes d'opposition et de balance ne sont jamais, je le répète, que de vaines singeries, ou une guerre civile réelle.

Venons maintenant au pouvoir exécutif. Pour celui-là, j'ose affirmer, quoi que l'on en ait dit, qu'il est absolument indispensable qu'il ne soit pas tout entier dans une seule main. L'unique raison qu'on ait jamais donnée en faveur de l'opinion contraire, c'est, dit-on, qu'un homme seul est plus propre à l'action que plusieurs hommes réunis. Cela est faux. C'est dans la volonté que l'unité est nécessaire, et non pas dans l'exécution. La preuve en est que nous n'avons qu'une tête, et plusieurs membres qui lui obéissent. Une autre preuve plus directe, c'est qu'il n'y a point de monarque qui n'ait plusieurs ministres. Or, ce sont eux qui exécutent réellement: lui ne fait que vouloir, et souvent ne fait rien du tout. Cela est si vrai, que dans un pays organisé comme l'Angleterre, le roi n'est absolument

rien que par la portion qu'il a dans le pouvoir législatif; et, si on lui ôtoit cette part qu'il ne doit point avoir, il seroit complétement inutile. Le corps législatif et le corps des ministres, voilà réellement le gouvernement. Le roi n'est qu'un être parasite, un rouage superflu au mouvement de la machine, dont il ne fait qu'augmenter les frottemens et les frais. Il ne sert à rien du tout qu'à remplir, avec à peu près le moins d'inconvéniens possible, une place funeste à la tranquillité publique, dont tout ambitieux voudroit s'emparer, si elle n'étoit pas déjà occupée, parce qu'on est accoutumé à la voir exister. Mais si l'on n'avoit point cette habitude, ou si l'on pouvoit la perdre, il est évident qu'on n'imagineroit pas de créer une telle place, puisque, malgré son existence et son influence vicieuse, dès qu'il est question d'affaires, on la met absolument à l'écart: les débats ou les relations, la guerre ou la paix, s'établissent entre le conseil et le parlement; et, quand l'un ou l'autre change, tout change, quoique le roi, vraiment fainéant dans la rigueur du mot, c'est-à-dire faisant rien, reste le même.

Tout cela est si constant et si bien fondé dans la nature humaine, que jamais nation ne s'est donné un monarque dans l'intention que l'exé-

cution fût une, mais bien afin d'être régie par une volonté unique qu'elle croyoit très-sage, fatiguée qu'elle étoit d'être déchirée par des volontés discordantes. Or, le mouvement naturel, en prenant ce parti dans des temps où la science sociale n'est point encore approfondie, est de donner à cette volonté à laquelle on désire se soumettre, la force de subjuguer toutes les autres: et de là les monarques absolus. Ils ont d'abord été tels, partout où on en a créé volontairement et inconsidérément. Dans la suite, on a vivement senti qu'on étoit opprimé, ou du moins très-mal dirigé par eux. On s'est réuni, non avec le projet de les arrêter de vive force. parce qu'on ne savoit comment s'y prendre; encore moins avec celui de les chasser, parce qu'on n'auroit su comment les remplacer, et que d'ailleurs on s'étoit accoutumé à un grand respect pour eux; mais dans l'intention de les éclairer, de leur faire des représentations, de leur montrer les vrais intérêts de leur bon peuple, et de leur persuader que leur intérêt personnel étoit le même que celui de la nation. On y a réussi plus ou moins, suivant les temps, les pays, et les circonstances. Mais une nation ne peut pas être réunie long-temps ni souvent pour faire des remontrances, des supplications, des doléances,

sans s'apercevoir ou se ressouvenir qu'elle a le droit incontestable et imprescriptible de donner ses ordres et de dicter ses volontés. Elle a donc réclamé pour elle, ou du moins pour ses députés, le pouvoir législatif; et, quand elle l'a voulu décidément, il a bien fallu le lui laisser reprendre, de peur qu'elle ne redemandât aussi le pouvoir exécutif. Alors elle s'est trouvée avoir repris et remis en plusieurs mains, précisément celui des deux pouvoirs que dans l'origine elle avoit eu le projet de céder et de remettre dans une seule; et on lui a facilement persuadé que l'autre pouvoir, celui de l'exécution, devoit, pour être exercé utilement et paisiblement, être laissé à un seul homme, et même héréditairement dans sa famille; bien entendu que l'on comptoit toujours l'employer à la subjuguer de nouveau. C'est ainsi à peu près que les choses se sont passées chez tous les peuples soumis à une autorité monarchique, qui par la suite des temps et des événemens ont obtenu une représentation nationale un peu régulière, et qui par conséquent vivent sous un gouvernement modéré; et c'est ce qui fait qu'ils ne sont libres qu'à moitié, et qu'ils sont à tout instant en danger de ne l'être plus du tout.

Cependant, je le répète, il n'est pas vrai qu'il

soit de la nature du pouvoir exécutif d'être mieux exercé par un homme seul que par plusieurs hommes réunis, et que l'exécution ait essentiellement plus besoin que la législation, d'être confiée à une seule personne. Car la majorité d'un conseil peu nombreux produit l'unité d'action. tout comme un chef unique; et, quant à la célérité, elle s'y trouve également et souvent plus grande: d'ailleurs il s'en faut beaucoup qu'il soit toujours désirable que l'action soit si soudaine et si rapide. Mais il y a plus; on peut dire au contraire que les affaires d'un grand état, bien que dirigées en général par le corps législatif, ont besoin dans l'exécution d'être toujours conduites d'une manière uniforme, et suivant le même système. Or, c'est ce que l'on ne peut pas attendre d'un homme seul; car, outre qu'il est bien plus sujet à changer de vues et de principes qu'un conseil, quand il vient à manquer ou à être remplacé, tout manque avec lui et tout change à la fois; au lieu que le conseil ne se renouvelant que par parties, son esprit est véritablement immuable et éternel comme le corps politique. Cette considération est certainement d'un bien plus grand poids que celle que l'on fait tant valoir ordinairement en faveur de l'opinion contrairé. Cependant je ne la regarderai pas

comme péremptoire. Dans des matières si compliquées, où il y a tant de choses à peser et tant de conséquences à prévoir, un aperçu unique, une raison isolée ne peuvent jamais être vraiment décisifs. Entrons donc plus avant dans le fond du sujet, et voyons un peu plus en détail quelles sont les suites qu'entraîne nécessairement l'existence d'un chef unique du pouvoir exécutif. Alors nous pourrons porter un jugement avec connoissance de cause.

Ce chef unique ne peut être qu'héréditaire ou électif. S'il est électif, il est élu pour toute sa vie ou pour un certain nombre d'années. Commençons par cette dernière supposition. Si le même esprit de prudence et de prévoyance, qui a fait borner à un petit nombre d'années déterminé la mission du dépositaire du pouvoir exécutif, a fait aussi qu'on l'a assujetti à des règles dans l'exercice de ce pouvoir; si on l'a astreint à suivre certaines formes, à s'adjoindre certaines personnes, à ne point agir contre leur avis; et si des mesures réellement efficaces ont été prises pour qu'il ne puisse s'affranchir de ces entraves, alors sans doute ce principal agent de la nation sera sans inconvénient. Il ne sera pas d'une importance assez majeure pour que son élection ne puisse pas se faire sans troubles. Il sera vrai-

semblablement choisi entre les hommes les plus capables et les plus estimables. Il ne sera en place que dans l'âge où l'homme jouit du plus grand développement de toutes ses facultés. Il ne sera pas assez séparé des autres citoyens pour avoir des intérêts fort distincts de ceux de l'état. Il pourra être déplacé et remplacé sans secousses, et sans que tout change avec lui. Mais aussi ce ne sera pas proprement un chef unique. Il n'aura pas pleinement l'entière disposition de toute la force nationale; il ne remplira pas l'idée que nous avons d'un monarque. Il sera seulement le premier magistrat d'un peuple libre et qui peut continuer à l'être. Plus nous nous écarterons de cette supposition, plus nous allons voir diminuer les avantages et croître les inconvéniens.

Imaginons maintenant ce même chef unique, élu de même pour un temps limité, mais sans précautions prises, et disposant librement des troupes et de l'argent, quoique toujours sous la direction du corps législatif. Dès ce moment, cette place est trop considérable pour qu'elle puisse être donnée, sans qu'il naisse de vraies factions. Elle ouvre la porte à de grandes ambitions; il en naîtra. Le moment des élections les exaspérera jusqu'à la violence; et la force sera employée. Des particuliers songeront d'avance

à se rendre redoutables, et tout sera perdu. Quand ils se borneroient à l'intrigue, lorsqu'ils verront qu'ils ne peuvent réussir pour eux-mêmes, ils feront tomber le choix sur un vieillard, sur un enfant, sur un homme inepte, pour en disposer, parce que ce fonds vaut la peine d'être exploité. Dès lors plus d'hommes capables à la tête des affaires. S'il en paroît un, c'est un ambitieux plus habile que les autres. Il tient seul dans sa main toute la force réelle : elle sera employée uniquement pour lui. Il est trop au-dessus de ses concitoyens pour n'avoir pas d'autres intérêts que les leurs: il n'en a qu'un, celui de se perpétuer dans son pouvoir. Ils ont besoin de repos et de bonheur; il a besoin d'affaires, de discordes, de querelles, de guerres, pour se rendre nécessaire : il n'en manquera pas. Il procurera peut-être à son pays des succès militaires et des avantages extérieurs, mais jamais au dedans une félicité tranquille. Il deviendra impossible de le déplacer et de le remplacer. Cet effet est si aisé à produire, que jamais homme trop puissant n'a manqué de garder toute sa vie le pouvoir, ou ne l'a perdu que par de grands malheurs publics.

Nous voici arrivés à la seconde hypothèse, celle où ce chef unique est en place pour toute

sa vie. Je n'ai pas besoin de m'y arrêter beaucoup. On sent assez que tout ce que j'ai dit de la première hypothèse est encore plus vrai de celle-ci, et qu'une fois la chose venue à ce point, il faut se résoudre à vivre dans les convulsions du désordre, et à voir même arriver la dissolution de la société, comme en Pologne, ou laisser le chef, élu à vie, devenir héréditaire, comme en Hollande et dans beaucoup d'autres pays; trop heureux encore si, par l'effet du hasard et le jeu des intérêts contraires, cette hérédité finit par être déterminée d'une manière nette, constante, qui ne soit point trop déraisonnable, et qui ne conduise pas le corps politique à être déchiré, ou à être la proie d'une pnissance étrangère, comme cela n'est que trop souvent arrivé. S'il est impossible qu'un grand pouvoir soit confié pour un temps limité à un seul homme, sans que bientôt il arrive à le garder toute sa vie, il est encore plus impossible que plusieurs hommes successivement exercent ce pouvoir pendant toute leur vie, sans qu'il ne se trouve un d'entre eux qui le perpétue dans sa famille. Nous voilà donc amenés à examiner les effets de la monarchie héréditaire.

Pour les hommes qui ne réfléchissent pas, et c'est le grand nombre, il n'y a d'étonnant que

ce qui est rare. Rien de ce qui se voit fréquemment n'a le droit de les surprendre, quoique dans l'ordre physique comme dans l'ordre moral, ce soient les phénomènes les plus communs qui sont les plus merveilleux. Ainsi tel qui se croiroit en démence, s'il déclaroit héréditaires les fonctions de son cocher ou de son cuisinier, ou s'il s'avisoit de substituer à perpétuité la confiance qu'il a dans son avocat et dans son médecin, en s'obligeant lui et les siens de n'employer jamais en ces qualités que ceux que lui désigneroit l'ordre de primogéniture, encore qu'ils fussent enfans ou décrépits, fous ou imbéciles, maniaques ou déshonorés, trouve tout simple d'obéir à un souverain choisi de cette manière. Mais, pour l'être qui pense, il est si rare de trouver un homme capable de gouverner, et qui, à la longue, n'en devienne pas indigne; il est si vraisemblable que les enfans de celui qui est revêtu d'un grand pouvoir, seront mal élevés et deviendront les pires de leur espèce; il est si improbable que si un d'eux échappe à cette maligne influence, il soit précisément l'aîné; et, quand cela seroit, son enfance, son inexpérience, ses passions, ses maladies, sa vieillesse, remplissent un si grand espace dans sa vie, pendant lequel il est dangereux de lui être soumis; tout cela forme un si prodigieux ensemble de chances défavorables, que l'on a peine à concevoir que l'idée de courir tous ces risques ait pu naître, qu'elle ait été si généralement adoptée, et qu'elle n'ait pas toujours été complétement désastreuse. Il faut avoir suivi, comme nous venons de le faire, toutes les conséquences d'un pouvoir unique, pour découvrir comment on a pu être amené, et même être forcé à jouer un jeu de hasard si dangereux et si désavantageux; et il faut être bien fortement persuadé de la nécessité de l'unité du pouvoir, pour dire ensuite, comme un très-grand géomètre, homme de beaucoup d'esprit, que j'ai connu: Tout calculé, je préfère le pouvoir héréditaire, parce que c'est la manière la plus simple de résoudre le problème. Cependant ce mot, qui n'a l'air que naïf, est très-profond; car il renferme et la cause de l'institution, et tout ce qu'on peut dire en sa faveur.

Aussi, malgré tout ce que j'ai dit, j'adopterois encore cette conclusion, si le pouvoir héréditaire n'avoit pas d'autres inconvéniens que ceux dont j'ai parlé. Mais il y en a un absolument insupportable suivant moi; c'est d'être de sa nature illimité et illimitable, c'est-à-dire de ne pouvoir pas être contenu dans de justes bornes constamment et paisiblement; et il a cet inconvé-

nient, non pas comme pouvoir héréditaire, mais comme pouvoir un et non partagé : car l'autorité d'un seul est essentiellement progressive. Nous l'avons vue bornée à un petit nombre d'années, devenir nécessairement viagère, et de viagère héréditaire. Ce dernier état n'est que l'entier développement de sa nature toujours agissante; et ce ne sera pas quand elle aura acquis plus de force, qu'il sera plus aisé de l'arrêter dans sa marche; d'autant qu'alors, avec plus de moyens, elle aura encore plus besoin de renverser tous les obstacles qui lui resteroient opposés. En effet, nul pouvoir héréditaire ne peut être assnré, si l'on reconnoît la suprématie de la volonté générale; car il est de l'essence de l'hérédité d'être perpétuelle, et de celle de la volonté d'être temporaire et révocable. Il faut donc de toute nécessité que la monarchie héréditaire, pour être affermie, étouffe le principe de la sonveraineté nationale. Ce n'est pas seulement dans les passions des hommes, c'est dans la nature des choses, que se trouve cette obligation. On voit d'un coup d'œil ce qui en doit résulter, et qu'il ne s'agit de rien moins que d'une guerre éternelle, ou vivé ou lente, ou sourde ou déclarée. Elle peut être amortie par la modération d'un monarque, ajournée par sa prudence, déguisée par son habileté, masquée par les événemens, suspendue par les circonstances; mais elle ne peut finir que par l'esclavage du peuple, ou la chute du trône, monarchie pure ou pouvoir partagé. Espérer liberté et monarchie, c'est espérer deux choses dont l'une exclut l'autre. Bien des monarques, et même des citoyens, peuvent l'avoir ignoré. Mais cela n'en est pas moins vrai; et c'est actuellement une chose bien connue, surtout des souverains.

On ne doit donc plus être étonné de ce que nous avons dit, et de ce que Montesquieu a observé lui-même, de l'immoralité et de la corruption du gouvernement monarchique, de sa pente vers le luxe, le déréglement, la vanité, la guerre, la conquête, le désordre des finances, la dépravation des courtisans, l'avilissement des classes inférieures; et de sa tendance à étouffer les lumières, au moins en fait de philosophie morale, et à répandre dans la nation l'esprit de légèreté, d'irréflexion, d'insouciance et d'égoïsme. Tout cela doit être, puisque le pouvoir héréditaire, ayant des intérêts distincts de l'intérêt général, est obligé de se conduire comme une faction dans l'état, de diviser et souvent d'affoiblir la puissance nationale pour la comhattre, de partager la nation en diverses classes pour dominer les unes par le moyen des autres, de les séduire toutes par des illusions, et par conséquent de porter également le trouble et l'erreur dans la théorie et dans la pratique.

On voit aussi pourquoi les partisans de la monarchie, quand ils se sont occupés d'organisation sociale, n'ont jamais pu imaginer qu'un système de balance, qui, opposant sans cesse les pouvoirs les uns aux autres, en fait réellement des armées en présence, toujours prêtes à se nuire et à se détruire, au lieu de les arranger comme des parties d'un même tout, concourant au même but. C'est que premièrement ils avoient admis dans la société deux élémens inconciliables, entre lesquels ils ne pouvoient que moyenner des arrangemens, et jamais les amener à une union intime.

Vraisemblablement ils ne s'en sont pas aperçus eux-mêmes. Mais quand on voit de bons esprits, occupés à résoudre une difficulté, ne jamais aller au delà d'une solution incomplète qui ne satisfait pas pleinement la raison, on peut être sûr qu'il y a une erreur antérieure qui les empêche d'arriver jusqu'à la vérité. On croit trop que ce sont les passions ou les habitudes des hommes qui forment leurs opinions quand elles ne sont pas lucides; ce n'est le plus souvent que le manque d'un degré de réflexion de plus, d'un degré de plus d'opiniâtreté dans leurs recherches. En creusant encore un peu, ils auroient trouvé la vraie source.

Quoi qu'il en soit, tant d'erreurs et tant de maux provenant nécessairement d'une seule faute, la disposition de la force nationale laissée à un seul homme, je conclus, comme je l'avois annoncé, que le pouvoir exécutif doit être confié à un conseil composé d'un petit nombre de personnes élues pour un temps, et se renouvelant successivement; comme aussi le pouvoir législatif doit être remis à une assemblée plus nombreuse, formée aussi de membres nommés pour un temps limité, et se renouvelant partiellement chaque année.

Voilà donc deux corps établis, l'un pour vouloir, l'autre pour agir au nom de tout un peuple. Il ne faut point prétendre les mettre en parallèle, et, pour ainsi dire, en pendant. L'un est incontestablement le premier, et l'autre le second, par la seule raison qu'il faut vouloir avant d'agir. Il ne faut pas les considérer comme rivaux, et les placer en opposition l'un vis-à-vis de l'autre. Le second dépend nécessairement du premier, en ce sens que l'action doit suivre la volonté. Il ne faut point s'occuper de stipuler leurs intérêts respectifs, et même ceux de leur vanité; car ils n'ont aucuns droits qui leur appartiennent en propre, ils n'ont que des fonctions à exercer, et ce sont celles qui leur ont été confiées: il ne faut donc songer qu'à faire en sorte qu'ils les remplissent bien et à la satisfaction de ceux qui les en ont chargés. Ce langage, incompatible avec l'esprit des cours, n'est que celui du simple bon sens. Or, ce petit nombre de vérités palpables résout tout de suite bien des difficultés dont on a fait trop de cas, et va nous faire voir bientôt comment les membres de ces corps doivent être nommés, comment ils doivent être destitués, quand il y a lieu, et comment leurs différends doivent être terminés, s'il s'en élève quelques-uns.

Pour les membres du corps législatif, leur élection n'a rien d'embarrassant. Ils sont nombreux, ils doivent être tirés de toutes les parties du territoire : ils peuvent être très-bien choisis par des corps électoraux assemblés dans différentes communes, lesquels sont très-propres à choisir les deux ou trois sujets les plus capables, les mieux famés, et les plus accrédités dans une certaine étendue de pays. La punition de leurs fautes n'offre pas plus de difficultés. Leurs fonctions se bornent à parler et à écrire, à émettre, à motiver et à soutenir leurs opinions par toutes les raisons dont ils peuvent s'aviser : ils doivent avoir

pleine et entière liberté de les remplir, sauf l'observation des convenances, dont l'oubli ne peut donner lieu qu'à quelques légères corrections de simple police intérieure. Ils ne sont donc pas même susceptibles de culpabilité pour raison de leurs fonctions. Ils ne peuvent donc se trouver dans le cas d'être punis, que pour des fautes ou des crimes étrangers à leur mission, comme tous les autres citoyens; et, comme tous les autres citoyens, ils doivent être poursuivis pour ces délits par les voies ordinaires; en prenant toutefois quelques précautions, pour que ces accusations individuelles et privées ne deviennent pas un moyen d'écarter des magistrats utiles, et de paralyser le service public : mais surtout ils ne doivent jamais avoir le droit de s'exclure réciproquement, et de s'interdire les uns aux autres l'exercice de leurs fonctions.

Il n'en doit pas être tout-à-fait de même des membres du corps exécutif. Ils sont peu nombreux. Chacun des corps électoraux n'en peut pas nommer un. D'ailleurs, ces électeurs dispersés, et bons pour désigner des hommes dignes de coopérer à la législation, pourroient bien, livrés à leurs seules lumières, n'être pas des juges très-compétens du mérite des huit ou dix hommes d'état capables de gérer les affaires d'une grande

nation. D'un autre côté, ces membres du corps exécutif sont dans le cas d'agir, de donner des ordres, d'employer la force, de faire mouvoir les troupes, de disposer de l'argent, de créer et de supprimer des places. Ils doivent faire toutes ces choses, conformément aux lois et suivant leur esprit. Ils peuvent, dans chacune de ces mesures, être coupables et punissables. Cependant ce n'est pas au corps législatif à les nommer, ni à les destituer, ni à les juger. Car comme nous l'avons dit, ils doivent dépendre de lui, en ce sens que l'action doit suivre la volonté; mais ils ne doivent pourtant pas en dépendre passivement, puisqu'ils ne doivent exécuter ses volontés qu'autant qu'elles sont légitimes. L'un de ces corps peut bien reprocher à l'autre de mal agir, c'est-à-dire de ne pas suivre les lois; mais, comme celui-ci à son tour peut reprocher à celui-là de mal vouloir, c'est-à-dire de faire des lois contraires à la constitution, que tous les corps constitués doivent également respecter, il suit de là que ces corps peuvent et doivent avoir ensemble des discussions, sur lesquelles aucun des deux n'a le droit de prononcér, et qui pourtant doivent se terminer paisiblement et légalement; sans quoi, dans notre constitution, comme dans beaucoup d'autres, personne ne sauroit

précisément son devoir, et tout seroit réellement sous l'empire de la force et de la violence.

Cette dernière observation, jointe à celles qui précèdent, nous montre qu'il faut encore une pièce à la machine politique, pour qu'elle puisse se mouvoir régulièrement. En effet, elle a un corps pour vouloir, un autre pour agir : il lui en faut un pour conserver, c'est-à-dire pour faciliter et régler l'action des deux autres. Dans ce corps conservateur, nous allons trouver tout ce qui nous manque pour compléter l'organisation de la société.

### Ses fonctions seront:

- 1° De vérifier les élections des membres du corps législatif avant qu'ils entrent en fonction, et de juger de leur validité.
- 2° D'intervenir dans les élections des membres du corps exécutif, soit en recevant, des corps électoraux, une liste de candidats parmi lesquels il choisiroit, soit au contraire en leur envoyant une liste de ceux entre lesquels ils devroient élire (1).
  - 3º D'intervenir à peu près de même et suivant
- (1) Si l'on préféroit le second mode, la constitution pourroit statuer que, lorsque les corps électoraux ne trouveroient pas dans la liste des éligibles un nom qu'ils vondroient y voir, ils pourroient demander qu'il y fût ajouté : et le corps conservateur seroit obligé de l'y admettre, si la majorité des corps électoraux le vouloit.

les mêmes formes, dans la nomination des juges suprêmes, soit grands juges, comme en Amérique, soit membres d'un tribunal de cassation, comme en France.

- 4° De prononcer la destitution des membres du corps exécutif, s'il y a lieu, sur la demande du corps législatif.
- 5° De décider, d'après la même provocation, s'il y a lieu à accusation contre eux, et, dans ce cas, de donner quelques-uns de ses membres, suivant une forme déterminée, pour composer le grand jury devant les juges suprêmes.
- 6° De prononcer l'inconstitutionnalité, et par conséquent la nullité des actes du corps législatif ou du corps exécutif, sur la réclamation de l'un des deux, ou sur d'autres provocations reconnues valables par la constitution.
- 7° De déclarer, d'après la même réclamation, ou d'après celle de la masse des citoyens, dans des formes et avec des délais déterminés, quand il y a lieu à la révision de la constitution, et en conséquence de convoquer une convention ad hoc, tout demeurant provisoirement dans le même état (1).

<sup>(1)</sup> Ces deux derniers actes du corps conservateur pourroient, et même devroient, avant d'être exécutoires, être soumis à l'approbation de la nation, qui en décideroit par oui ou par non, dans les

Au moyen de ces fonctions du corps conservateur, je ne vois plus aucun obstacle qui puisse arrêter la marche de la société, aucune difficulté qui ne puisse être résolue paisiblement. Je ne vois aucun cas où chaque citoyen ne sache pas à qui il doit obéir, et aucune circonstance où il n'ait pas des moyens légaux de faire prévaloir sa volonté et d'arrêter celle d'un autre, quel qu'il soit, autant qu'il le doit et autant qu'il le faut pour le bien général; et en même temps ces fonctions me paroissent si nécessaires, que tout état un et indivisible, dans la constitution duquel on n'a pas placé un pareil corps, me semble manifestement abandonné au hasard et à la violence.

Ce corps seroit composé d'hommes qui devroient y rester toute leur vie, qui ne pourroient plus remplir aucune autre place dans la société, et qui n'auroient d'autre intérêt que de maintenir la paix et de jouir tranquillement d'une existence honorable. Il deviendroit la retraite et la récompense de ceux qui auroient rempli de grandes places; et c'est un avantage qui n'est pas à dédaigner. Car si la carrière politique ne doit pas être arrangée de manière à faire naître de grandes ambitions, elle ne doit pas non plus

assemblées primaires, ou dans les corps électoraux, ou dans des corps nommés à cet effet.

être si ingrate qu'elle soit négligée, ou qu'on ne puisse y entrer qu'avec l'intention de changer les lois ou de les éluder.

Les membres du corps conservateur devroient, pour la première fois, être nommés par la convention qui auroit fait la constitution, dont le dépôt lui seroit confié; et ensuite les remplacemens seroient faits, à mesure des vacances, par les corps électoraux, sur des listes d'éligibles formées par le corps législatif et le corps exécutif.

Je me suis un peu étendu sur ce qui regarde ce corps conservateur, parce que cette institution a été imaginée depuis peu, et parce qu'elle me paroît de la plus extrême importance. C'est, suivant moi, la clef de la voûte, sans laquelle l'édifice n'a aucune solidité et ne peut subsister. Je m'attends cependant qu'on me fera deux objections opposées. Les uns diront que ce corps décidant les différends, et jugeant les hommes les plus importans de l'état, acquerra par cela même une puissance prodigieuse, et deviendra très-dangereux pour la liberté. A cela je réponds qu'il sera composé d'hommes contens de leur sort, ayant tout à perdre et rien à gagner dans les troubles, ayant passé l'âge des passions et celui des grands projets, ne disposant d'aucune

force réelle, et ne faisant guère dans leurs décisions qu'en appeler à la nation, et lui donner le temps et le moyen de manifester sa volonté.

D'autres personnes, au contraire, prétendront que ce corps ne sera qu'un fantôme inutile dont tout ambitieux se jouera, et que la preuve en est qu'en France il n'a pu défendre un moment le dépôt qui lui étoit confié. Je répondrai que cet exemple ne prouve rien, parce que la liberté est toujours impossible à défendre, dans une nation tellement fatiguée de ses efforts et de ses malheurs, qu'elle préfère même l'esclavage à la plus légère agitation qui pourroit résulter de la moindre résistance : et telle étoit la disposition des Français, lors de l'établissement de leur sénat; aussi ils se sont vu enlever, sans le moindre murmure et presque avec plaisir, jusqu'à la liberté de la presse et la liberté individuelle. D'ailleurs, ainsi que je l'ai souvent dit, il n'y a aucune mesure qui puisse empêcher les usurpations, quand une fois toute la force active est remise dans une seule main, comme elle l'étoit par la constitution française de 1799 (an VIII), ( car les deux seconds consuls n'étoient rien ): et j'ajoute que si les Français se fussent avisés de placer ce même corps conservateur dans leur constitution de 1795 (fructidor an III), dans laquelle le pouvoir exécutif étoit réellement partagé, il se seroit maintenu avec succès entre le directoire et le corps législatif; il auroit empêché la lutte violente qui a eu lieu entre eux en 1797 (18 fructidor an V); et cette nation jouiroit actuellement de la liberté, qui lui a toujours échappé au moment de l'atteindre (1).

Voilà, je pense, quel seroit le chemin à suivre pour résoudre le problème que nous nous sommes proposé. Ne voulant point tracer le plan complet d'une constitution, mais seulement en poser les principales bases, je me bornerai à ces points capitaux, et je n'entrerai pas dans des détails qui peuvent varier sans inconvéniens, suivant les localités et les circonstances. Je ne dis pas que les idées que je viens d'exposer soient praticables partout et en tout temps. Il se peut faire qu'il y ait des pays où l'autorité d'un seul, même la plus illimitée, soit encore nécessaire, comme l'établissement des moines a pu être utile dans certaines circonstances, bien que très-mauvais

<sup>(1)</sup> Il faut ajouter à tout cela, que la manière de nommer et de remplacer les sénateurs français, étoit fort différente de celle que je propose. Elle a été vicieuse, dès le principe, dans leur constitution de l'an VIII (1799), et rendue ensuite plus vicieuse encore, ainsi que les attributions de ces mêmes sénateurs, par les dispositions illégales et illégitimes qu'ils appellent les Constitutions de l'Empire.

et très-absurde en lui-même. Mais je crois que, lorsqu'on voudra suivre les plus saines notions de la raison et de la justice, ce sera à peu près ainsi que la société devra être organisée, et qu'il ne se trouvera jamais de véritable paix ailleurs. Je livre ce système, si c'en est un, aux méditations des penseurs. Ils verront facilement quelles doivent être ses heureuses conséquences, et combien il est appuyé par tout ce que nous avons dit précédemment de l'esprit et des principes des différens gouvernemens, et de leurs effets sur la richesse, la puissance, les mœurs, les sentimens et les lumières des peuples. Je n'ajouterai plus qu'un mot: Le plus grand avantage des autorités modérées et limitées étant de laisser à la volonté générale la possibilité de se former et de se faire connottre; et la manifestation de cette volonté étant le meilleur moyen de résistance à l'oppression, la liberté individuelle et la liberté de la presse sont les deux choses les plus indispensables. pour le bonheur et le bon ordre de la société, et sans lesquelles toutes les combinaisons qu'on peut faire, pour établir la meilleure distribution des pouvoirs, ne sont que de vaines spéculations. Mais ceci rentre dans le sujet que nous devons traiter dans le livre suivant (1).

<sup>(1)</sup> Nous croyons devoir placer ici une remarque que les critiques

et les commentateurs sont pries de nous pardonner. C'est que le livre que l'on vient de lire, comparé avec quelques-uns des précédens, montre avec évidence combien il est plus aisé de rejeter ce qui est mauvais, que de trouver ce qui est bon, de critiquer que de produire, de détruire que de construire. En effet, l'auteur ici change de rôle. Il cesse de combattre les idées de Montesquieu pour proposer les siennes, et quoique le livre dont il s'agit renferme, suivant nous, de très-bonnes choses, il nous semble qu'il laisse beaucoup à désirer. Les jugemens de l'auteur nous paroissent, en géneral, tres-fondes, et ses raisonnemens tres-plausibles; mais nous croyons qu'il en presse trop les conséquences, et que ses conclusions sont trop absolues et trop tranchantes. Cependant il faut con. venir qu'il n'expose ici qu'une théorie abstraite, sans aucune considération de lieu ni de temps, et que lui-même indique que dans l'application, elle pourroit et devroit recevoir beaucoup de modifications suivant les circonstances. Au reste, il n'est plus en notre pouvoir de rien changer aux idées de l'auteur. Nous devons nous borner à notre rôle d'éditeur, et donner ici l'ouvrage tel qu'il (Note de l'Éditeur.) a été imprimé à Philadelphie en 1811 (a).

(a) De toutes les libertés qu'ont prises avec mon ouvrage ceux qui l'ont imprimé sans que je m'en mélasse, celle qui me plaît le plus est la note qu'en vient de lire. Aussi, je la conserve, et je l'adopte en entier et sans restriction.

J'ajoute : 10 Que je suis très-persuadé que la monarchie constitutionnelle, ou le gouvernement représentatif avec un seul chef héréditaire, est et sera encore extrêmement long-temps, malgré ses imperfections, le meilleur de tous les gouvernemens possibles pour tous les peuples de l'Europe, et surtont pour la France;

20 Que toutes les nations qui ont reçu de leur monarque une charte constitutionuelle déclarant et consacrant les principaux droits des hommes en société, et qui, comme les Français, l'ont acceptée avec joie et reconnoissance, ne sont plus dans le cas des peuples qui ont à se faire une constitution; qu'ils en ont véritablement une, et qu'ils ne doivent plus songer qu'à l'exécuter ponctuellement. et à s'y attacher tous les jours plus fortement.

La franchise avec laquelle j'ai exposé mes opinions jusqu'ici, doit être un sûr garant de la sincérité de celle que j'énonce en ce moment. Je ne pense pas du tout que ce soit me contredire. Je crois fermement que je ne fais qu'établir la différence très-importante que tout homme sage ne peut s'empêcher de reconnoître, entre les abstractions de la théorie et les réalités de la pratique. Ce qu'il y a de certain, c'est que si je n'en étois pas très-persuadé, je ne le dirois pas. ( Note de l'Auteur. )

## LIVRE XII.

# DES LOIS QUI FORMENT LA LIBERTÉ POLITIQUE DANS SON RAPPORT AVEC LE CITOYEN.

La liberté politique ne sauroit subsister sans la liberté individuelle et la liberté de la presse, et celles-ci sans la procédure par jurés.

Le livre précédent est intitulé par Montesquieu: Des lois qui forment la liberté politique dans son rapport avec la constitution. Nous avons vu que sous ce titre, il traite des effets que produisent sur la liberté des hommes les lois qui forment la constitution de l'état, c'est-à-dire qui règlent la distribution des pouvoirs politiques. Ces lois sont en effet les principales de celles qui régissent les intérêts généraux de la société; et en y joignant celles qui règlent l'administration et l'économie publique, c'est-à-dire celles qui dirigent la formation et la distribution des richesses, on auroit le code complet qui gouverne les intérêts du corps politique, pris en masse, et qui influe sur le bonheur et la liberté

de chacun par les effets qu'il produit sur le bonheur et la liberté de tous.

Ici il s'agit des lois qui atteignent directement chaque citoyen dans ses intérêts privés. Ce n'est plus la liberté publique et politique qu'elles attaquent ou qu'elles protégent immédiatement; c'est la liberté individuelle et particulière. On sent que cette seconde espèce de liberté est bien nécessaire à la première, et lui est intimement liée. Car il faut que chaque citoyen soiten sûreté contre l'oppression dans sa personne et dans ses biens, pour pouvoir défendre la liberté publique; et il est bien clair que si, par exemple, une autorité quelconque étoit en droit ou en possession d'ordonner arbitrairement des emprisonnemens, des bannissemens ou des amendes, il seroit impossible de la contenir dans les bornes qui pourroient lui être prescrites par la constitution, l'état en eût-il une très-précise et très-formelle. Aussi Montesquieu dit que, sous le rapport dont il s'agit, la liberté consiste dans la sareté, et que la constitution peut être libre (c'est-à-dire contenir des dispositions favorables à la liberté), et le citoyen ne l'être pas; et il ajoute avec beaucoup de raison, que dans la plupart des états (il pourroit dire dans tous) la liberté individuelle est plus gênée, choquée, ou

abattue, que leur constitution ne le demande. La raison en est que les autorités, voulant toujours aller au delà des droits qui leur sont concédés, ont besoin de peser sur cette espèce de liberté pour opprimer l'autre.

De même que ce sont les lois constitutionnelles principalement, et ensuite les lois administratives qui influent sur la liberté générale, ainsi ce sont les lois criminelles, et subsidiairement les lois civiles qui disposent de la liberté individuelle. Le sujet que nous avons à traiter rentre presque entièrement dans celui du livre sixième, où Montesquieu s'est proposé d'examiner les conséquences des principes des différens gouvernemens par rapport à la simplicité des lois civiles et criminelles, la forme des jugemens et l'établissement des peines. Un' meilleur ordre dans la distribution et l'enchaînement de ses idées, auroit réuni ce livre avec celui-ci, et même avec le vingt-neuvième, qui traite de la manière de composer les lois, et en même temps de la manière d'apprécier leurs effets. Mais nous nous sommes assujettis à suivre l'ordre adopté par notre auteur. Chacun pour son compte fera bien de le réformer et de refondre son ouvrage et le nôtre, pour se composer un système de principes suivi et complet.

Nous sommes convenu, au commencement de ce livre sixième, que, malgré les grandes et belles vues qu'il renferme, nous n'y trouvions pas toute l'instruction que nous aurions dû en attendre. Nous sommes obligés de faire le même aveu au sujet de celui-ci. Il devroit naturellement renfermer l'exposition et l'appréciation des principales institutions, les plus favorables ou les plus contraires à la sûreté de chaque citoyen, et au libre exercice de ses droits naturels, civils et politiques. Or, c'est ce qu'on n'y trouve pas. Montesquieu, à son ordinaire, dans une multitude de petits chapitres décousus, parcourt tous les temps et tous les pays, et surtout les temps anciens et les contrées mal connues. Certainement il tire de tous ces faits des conséquences qui, le plus souvent, sont très-justes. Mais il ne falloit pas tant de recherches et tant d'esprit, pour nous apprendre que l'accusation de magie est absurde; que les fautes purement religieuses doivent être réprimées par des punitions purement religieuses aussi; que, dans les monarchies, on a souvent abusé du crime de lèse-majesté jusqu'à la barbarie et jusqu'au ridicule; qu'il est tyrannique de punir les écrits satiriques, les paroles indiscrètes, et jusqu'aux pensées; que les jugemens par commissaires, l'espionnage et les

délations anonymes, sont des choses atroces et odieuses, etc. S'il a été obligé d'user d'adresse pour oser dire de telles vérités, et s'il lui a été impossible d'aller plus loin, il faut le plaindre; mais il ne faut pas nous y arrêter.

Je ne trouve au milieu de tout cela qu'une seule réflexion profonde, c'est celle-ci : Qu'il est du plus grand danger pour les républiques de multiplier les punitions pour cause du crime de lèsemajesté où de lese-nation. Sous prétexte de la vengeance de la république, dit Montesquieu, on établiroit la tyrannie des vengeurs. Il n'est pas question de détruire celui qui domine, mais la domination. Il faut rentrer, le plus tôt qu'en peut, dans ce train ordinaire du goupernement, où les lois protégent tous, et ne s'arment contre personne. Ces paroles sont admirables. La preuxe tirée. des faits est sans réplique. Chez les Grecs, pour n'avoir pas agi ainsi, l'exil ou le retour des exilés furent toujours des époques qui marquèrent le changement de la constitution. Que d'événemens modernes viendroient à l'appui, s'il en étoit besoin!

Mais, à côté de ces décisions si sages, j'en trouve une bien dangereuse, contraire à l'avis formel de Cicéron; c'est qu'il y a des occasions où l'on peut faire une loi expresse contre un 15

VIII.

seul homme; et qu'il y a des cas où il faut mettre pour un moment un voile sur la liberté, comme l'on cache les statues des dieux (1). Voilà jusqu'où l'anglomanie a conduit ce grand homme.

Quoi qu'il en soit, puisque notre auteur n'a pas jugé à propos de pénétrer plus avant dans son sujet, nous neus hormerons à répéter ici que la liberté politique ne sauroit subsister sans la liberté individuelle et la liberté de la presse, et que, pour le maintien de celles-ci, il faut absolument la proscription de toute détention arbitraire, et l'usage de la procédure par jurés, au moins au criminel. Nous renverrons donc le lecteur à ce que nous avons dit sur ces objets dans les livres précédens, et nommément dans le quatrième, le sixième et le onnième, où nous avons fait voir comment et pourquoi ces principes sont favorisés ou contrariés par la nature et l'esprit de chaque espèce de gouvernement.

<sup>(1)</sup> Esprit des Lois, chapitre 19, du livre 72.

# RÉSUMÉ

#### DES DOUZE PREMIERS LIVRES

### DE L'ESPRIT DES LOIS.

Nous avons une longue carrière à parcourir : je ne puis me dispenser de m'arrêter un moment au point où nous voici parvenus. Bien que l'Esprit des Lois de Montesquieu soit composé de trente-un livres, les douze premiers que nous venons de commenter, renferment tout ce qui concerne directement et immédiatement l'organisation de la société et la distribution de ses pouvoirs. Nous ne trouverons plus dans les autres, que des considérations économiques, philosophiques ou historiques sur les causes, les effets, les circonstances et l'enchaînement des différens états de la société dans certains temps et dans certains pays, et sur le rapport de toutes ces choses avec la nature de l'organisation sociale. Les opinions qui y seront émises, les vues qui y seront présentées, seront plus ou moins justes, plus ou moins nettes, plus ou moins profondes, suivant que les idées adoptées précédemment sur l'organisation de la société, auront été plus ou moins saines. Mais, en définitif, cette organisation n'est faite que pour amener de bons résultats; elle n'est préférable à l'anarchie (entendez, si vous voulez, l'indépendance naturelle) que par les maux qu'elle évite et les biens qu'elle procure; on ne doit juger de son degré de perfection que par les effets qu'elle produit. Il est donc à propos, avant d'aller plus loin, de nous rappeler sommairement les principes que nous avons extraits des discussions précédentes : nous verrons mieux ensuite comment ils s'allient avec les diverses circonstances, et si c'est pour les avoir négligés ou suivis, que sont nés, dans tous les temps. les biens et les maux de l'humanité.

Voulant parler de l'esprit des lois, c'est-à-dire de l'esprit dans lequel les lois sont ou doivent être faites, nous avons commencé par nous rendre un compte exact du sens du mot loi. Nous avons reconnu qu'il signifie essentiellement et primitivement, une règle prescrite à nos actions par une autorité en qui nous reconnoissons le droit de la faire. Ce mot est donc nécessairement relatif à l'organisation sociale, et n'a pu être inventé que dans l'état de société com-

RÉSUMÉ DES 12 PREMIERS LIVRES. 229 mencée. Cependant, par extension, nous avons ensuite appelé lois de la nature, les règles que paroissent suivre constamment tous les phénomènes qui se passent sous nos yeux, considérant qu'ils s'opèrent toujours comme si une autorité invincible et immuable avait ordonné à tous les êtres de suivre certains modes dans leur action les uns sur les autres. Ces lois ou règles de la nature ne sont autre chose que l'expression de la manière dont les choses arrivent inévitablement. Nous ne pouvons rien sur cet ordre universel des choses. Il faut donc nous y soumettre et y conformer nos actions et nos institutions. Ainsi, dès le début, nous trouvons que nos lois positives doivent être consequentes aux lois de notre nature.

Nos diverses organisations sociales ne sont pas toutes également conformes à ce principe. Elles n'ont pas toutes une égale tendance à s'y soumettre et à s'en rapprocher. Elles paroissent avoir des formes très-variées. Il est donc essentiel de les étudier séparément. Après les avoir bien examinées nous trouvons, dès le second livre, que les gouvernemens viennent tous se ranger dans deux classes, savoir : ceux qui sont fondés sur les droits généraux des hommes, et ceux qui se prétendent fondés sur des droits particuliers.

Montesquieu n'a pas adopté cette division. Il classe les gouvernemens d'après la circonstance accidentelle du nombre des hommes qui sont les dépositaires de l'autorité, et il cherche, dans le livre troisième, quels sont les principes moteurs, ou plutôt conservateurs, de chaque espèce de gouvernement. Il établit que pour le despotisme, c'est la crainte, pour la monarchie l'honneur, et pour la république, la vertu. Ces assertions peuvent être plus ou moins sujettes à explication et à contestation. Mais, sans prétendre les nier absolument, nous croyons pouvoir affirmer qu'il résulte de la discussion à laquelle elles nous ont engagé, que le principe des gouvernemens fondés sur les droits des hommes, est la RAISON. Nous nous bornous à cette conclusion, que tout confirmera par la suite.

Dans le livre quatrième, il est question de l'éducation. Montesquieu établit qu'elle doit être relative au principe du gouvernement, pour qu'il puisse subsister. Je pense qu'il a raison, et j'en tire cette conséquence: que les gouvernemens qui s'appuient sur des idées fausses et mal démêlées, ne doivent pas risquer de donner à leurs sujets une éducation bien solide; que ceux qui ont besoin de tenir certaines classes

RÉSUMÉ DES 12 PREMIERS LIVRES. 231 dans l'avilissement et l'oppression, ne doivent pas les laisser s'éclairer; et qu'ainsi il n'y a que les gouvernemens fondés sur la raison qui puissent désirer que l'instruction soit saine, forte, et généralement répandue.

Si les préceptes de l'éducation doivent être relatifs au principe du gouvernement, il n'est pas douteux qu'il n'en doive être de même, à plus forte raison, des lois proprement dites; car les lois sont l'éducation des hommes faits. C'est aussi ce que dit Montesquieu, dans le livre cinquième; et, en conséquence, il n'y a aucun des gouvernemens dont il parle, auquel il ne conseille quelques mesures évidemment contraires à la justice distributive et aux sentimens naturels à l'homme. Je ne nie point que ces tristes expédiens ne leur soient nécessaires pour se soutenir; mais je montre qu'au contraire les gouvernemens fondés sur la raison n'ont qu'à laisser agir la nature, et à la suivre sans la contrarier.

Montesquieu ne destine le sixième livre qu'à examiner les conséquences des principes des divers gouvernemens, par rapport à la simplicité des lois civiles et criminelles, la forme des jugemens, et l'établissement des peines. En traitant ce sujet avec lui, et profitant de ce qui a

été dit précédemment, j'arrive à des résultats plus généraux et plus étendus. Je trouve que la marche de l'esprit humain est progressive dans la science sociale, comme dans toutes les autres; que la démocratie ou le despotisme sont les premiers gouvernemens imaginés par les hommes, et marquent le premier degré de civilisation; que l'aristocratie sous un ou plusieurs chefs, quelque nom qu'on lui donne, a partout remplacé ces gouvernemens informes, et constitue un second degré de civilisation; et que la représentation sous un ou plusieurs chefs est une invention nouvelle. qui forme et constate un troisième degré de civilisation. J'ajoute que dans le premier état, c'est l'ignorance qui règne et la force qui domine; que, dans le second, il s'établit des opinions; c'est la religion qui a le plus d'empire; et que dans le troisième; la raison commence à prévaloir, et la philosophie a plus d'influence. J'observe de plus, que le motif principal des punitions, dans le premier degré de civilisation, est la vengeance humaine; dans le second, c'est la vengeance divine; et dans le troisième, c'est le désir d'empêcher le mal à venir. Ici je n'étendrai pas davantage ces réflexions, qui font place tout d'un coup à des objets d'un autre genre.

Dans le septième livre, il s'agit des consé-

RÉSUMÉ DES 12 PREMIERS LIVRES. 235 quences des différens principes des trois gouvernemens de Montesquieu, par rapport aux lois somptuaires, au luxe, et à la condition des femmes. Le mérite des lois somptuaires a été jugé par ce que nous avons dit des lois civiles en général, dans le cinquième livre. Ce qui regarde les femmes se trouvera plus à propos et mieux développé, lorsqu'il sera question des mœurs et des climats. Il ne reste donc ici que le luxe, qui mérite d'être examiné à fond; et le résultat de la discussion est, qu'en convenant de la nécessité où sont certains gouvernemens d'encourager le luxe pour se soutenir, l'effet du luxe est toujours néanmoins d'employer le travail d'une manière inutile et nuisible. Or, le travail, l'emploi de nos facultés, étant tout pour nous, et notre seul moyen d'action, je me trompe beaucoup si cette vérité n'est pas la base de toute la science sociale, et n'en décide pas toutes les questions de tout genre. Car ce qui étouffe le développement de nos forces, ou le rend inutile et même

Le livre huitième nous reporte vers d'autres objets; il y est question de la corruption des principes des trois gouvernemens distingués par Montesquieu. Après avoir expliqué plus ou moins bien en quoi consiste la corruption de ces pré-

nuisible, ne sauroit nous être propice.

relatif à une certaine étendue de territoire, et se perd si elle change. Cette décision m'amène à considérer la question sous des rapports tout différens, à faire voir les prodigieuses conséquences qui résultent pour un état d'avoir certaines limites plutôt que d'autres, et à conclure généralement, que l'étendue convenable à tout état est d'avoir une force suffisante, avec les meilleures limites possibles, et que la mer est la meilleure de toutes, par beaucoup de raisons de différens genres.

Montesquieu ayant avancé que tel gouvernement ne peut exister que dans un petit état, et tel autre que dans un grand, est obligé de leur assigner à chacun une manière particulière et exclusive de se défendre contre les agressions étrangères; et il prétend, dans le livre neuvième, que les républiques n'ont d'autre moyen de salut, que de former des confédérations. J'en prends occasion de discuter les principes et les effets du gouvernement fédératif; et j'en conclus que la fédération produit toujours plus de force, à la vérité, que la séparation absolue, mais moins que l'union intime et la fusion complète.

Enfin, dans le livre dixième, notre auteur examine ces mêmes gouvernemens sous le rapport RÉSUMÉ DES 12 PREMIERS LIVRES. 235 de la force offensive; cela l'engage dans la discussion des bases du droit des gens, et des principes et des conséquences du droit de guerre et du droit de conquête. J'avoue que sa doctrine ne me paroît pas lumineuse; et je trouve en définitif que la perfection du droit des gens seroit la fédération des nations, et que jusque-là le droit de guerre dérive du droit de défense naturelle, et celui de conquête de celui de guerre.

Après avoir ainsi, dans ses dix premiers livres, considéré les divers genres de gouvernement sous tous les aspects, Montesquieu consacre le livre onzième, intitulé: Des lois qui forment la liberté politique dans son rapport avec la constitution, à prouver que la constitution anglaise est la perfection et le dernier terme de la science sociale, et que c'est une folie de chercher encore le moyen d'assurer la liberté politique, puisque ce moyen est complétement trouvé.

N'étant pas de cet avis, j'ai partagé ce livre en deux chapitres. Dans le premier, je fais voir que le problème n'est pas résolu, et qu'il ne sauroit l'être tant qu'on donne trop de pouvoir à un seul homme: et dans le second, je tâche de montrer comment on peut résoudre le problème, en ne donnant jamais à un seul homme assez de pouvoir pour qu'on ne puisse pas le lui ôter sans violence, et pour

que, quand il change, tout change nécessairement avec lui.

Pour terminer, Montesquieu, dans son douzième livre, traite des lois qui forment la liberté politique dans son rapport avec le citoyen. Ce livre offrant peu de choses nouvelles à en tirer, je me borne à ce résultat, que la liberté politique ne sauroit subsister sans la liberté individuelle et la liberté de la presse, et celles-ci sans la procédure par jurés.

Cet aperçu de nos douze premiers livres est nécessairement trop rapide. Il n'en donneroit pas une idée suffisante à ceux qui ne les auroient pas lus; et il ne représente qu'imparfaitement à ceux qui les ont lus, ce qu'ils peuvent y avoir remarqué. Cependant il rappelle, au moins en masse, la série d'un petit nombre d'idées qui forment un ensemble important.

L'homme est un atome dans l'immensité des êtres. Il est doué de sensibilité, et, par suite, de volonté: son bonheur consiste dans l'accomplissement de cette volonté; et il a bien peu de puissance pour l'exécuter. C'est cette puissance qu'il appelle liberté: il a donc bien peu de liberté. Il n'a surtout pas celle d'être autrement, et de faire que tout soit autrement. Il est soumis à toutes les lois de la nature, et spécialement à celles de

RESUMÉ DES 12 PREMIERS LIVRES. 237 sa propre nature. Il ne peut des changer, il ne peut qu'en tirer parti, en s'y conformant.

Heureusement ou malheureusement, il est dans sa nature qu'il combine les perceptions de sa sensibilité, et les analyse assez pour les revêtir de signes très-détaillés; et qu'il se serve de ces signes pour multiplier ces perceptions et pour les exprimer. Il profite de cette possibilité pour communiquer avec ses semblables, et se réunir à eux pour augmenter sa puissance ou sa liberté, comme on voudra l'appeler.

Dans cet état de société, les hommes ont besoin de lois pour régler leur conduite les uns envers les autres. Ces lois ont besoin d'être conformes aux lois immuables de la nature humaine, et de n'en être que des conséquences; sans quoi elles sont impuissantes, passagères, et n'engendrent que désordres. Mais les hommes ne savent pas cela d'abord. Ils n'ont pas encore assez observé leur nature intime, pour connoître ces lois nécessaires. Ils n'imaginent que de se soumettre, sans réflexion comme sans réserve, à la fantaisie de tous ou à la fantaisie d'un seul, qui s'est attiré leur aveugle confiance. C'est le temps de l'ignorance et du règne de la force; c'est celui de la démocratie ou du despotisme. Dans ce temps, les hommes punissent pour se venger du tort qu'ils croient qu'on leur a fait. C'est la base de leur code criminel : il n'est que la suite de la défense naturelle. Pour le droit des gens, ou le droit de nation à nation, il est absolument nul.

Ensuite les connoissances, les relations, les événemens se multiplient et se compliquent. On n'en voit ni la théorie ni l'enchaînement; mais on cherche, on fait des spéculations, des suppositions, on crée des systèmes hasardés, même des systèmes religieux. Des opinions s'accréditent. Il s'établit jusqu'à des puissances d'opinion. On tire parti de tout cela. On s'arrange suivant les circonstances, sans jamais remonter aux principes. On procède par expédiens; et de là naissent différens ordres de choses, différens modes de sociétés, qui sont toujours des aristocratics d'un genre ou d'un autre, sous un ou sous plusieurs chefs, et dans lesquelles les opinions religieuses jouent toujours un grand rôle. C'est l'époque du demi-savoir ou de la puissance de l'opinion. Dans ce temps, à la vengeance humaine se joint l'idée de la vengeance divine; et c'est là le fonds du système des lois pénales. Dans ce temps aussi, il s'établit entre les nations quelques usages, que l'on honore du nom de droit des gens, mais hien improprement.

## RÉSUMÉ DES 12 PREMIERS LIVRES. 239

Cette période dure long-temps. Elle existe encore pour presque toute la terre. Cependant, de loin en loin, la nature, c'est-à-dire l'ordre éternel des choses dans ses rapports avec nous, a été observée. Quelques-unes de ses lois ont été reconnues. Les erreurs contraires ont été discutées. Si on ne sait pas encore toujours ce qui est, on sait déjà bien souvent ce qui n'est pas. Quelques peuples, plus éclairés ou plus entreprenans que d'autres, ou excités par les circonstances, ont tenté de se conduire d'après ces découvertes, ont essayé, avec plus ou moins de succès, de se donner une manière d'être plus conforme à la nature, à la vérité, à la raison. Voilà l'aurore du règne de cette dernière. C'est le mal, et non pas le méchant que l'on combat. Si l'on punit, c'est uniquement pour empêcher le mal à venir. Tel est l'unique principe des lois criminelles, à cette troisième époque, qui ne fait que de commencer.

Les gouvernemens nés et à maître sous cette influence, peuvent être regardés comme ayant pour principe moteur et conservateur, la raison.

Leur première loi est qu'ils sont faits pour les gouvernés, et non pas les gouvernés pour eux; que par conséquent ils ne peuvent exister qu'en vertu de la volonté de la majorité de ces gouvernés; qu'ils doivent changer, dès que cette volonté change, et que néanmoins dans aucun temps ils ne doivent retenir dans leur territoire ceux qui veulent s'en éloigner.

Il suit de là qu'il ne peut s'y établir aucune hérédité de pouvoir, ni y exister aucune classe d'hommes qui soit favorisée ou opprimée aux dépens ou au profit d'une autre.

Leur seconde loi est qu'il ne doit jamais y avoir dans la société une puissance telle qu'on ne puisse pas la changer sans violence, ni telle que, lorsqu'elle change, toute la marche de la société change avec elle.

Cette loi défend de laisser la disposition de toutes les forces de la nation à un seul homme; elle empêche aussi de confier au même corps le soin de faire la constitution, et celui d'agir en conséquence. Elle conduit aussi à conserver soigneusement la séparation des pouvoirs exécutif, législatif, et conservateur ou juge des différends politiques.

La troisième loi d'un gouvernement raisonnable est d'avoir toujours pour but la conservation de l'indépendance de la nation et de la liberté de ses membres, et celle de la paix intérieure et extérieure.

Cette troisième loi lui prescrit de chercher à se donner une étendue de territoire suffisante,

RÉSUMÉ DES 12 PREMIERS LIVRES. 241 mais telle que la nation ne soit pas composée d'élémens trop divers, et telle qu'elle ait les limites qui peuvent le moins faire naître des contestations, et dont la défense exige le moins l'emploi des troupes de terre. Par les mêmes motifs, après avoir atteint ce but, on peut se lier avec des nations voisines par des liens fédératifs; et on doit toujours tendre à rapprocher, le plus possible, les relations des nations indépendantes entre elles, de l'état d'une fédération régulière. Car c'est là le point de perfection du droit des gens, ou, si l'on veut, celui où la violence cède tout-à-fait à la justice, et où ce qu'on appelle communément le droit des gens, commence seulement à mériter de s'appeler droit.

Il suit encore de cette loi, que le gouvernement ne doit porter aucune atteinte à la sûreté des citoyens, ni à leur droit de manifester leurs sentimens sur toutes sortes de sujets, ni à celui de suivre leurs opinions en matière de religion.

Telles sont à peu près, je pense, les lois fondamentales de tout gouvernement vraiment raisonnable; et celles-là sont les seules réellement fondamentales, en ce sens qu'elles seules sont immuables et doivent toujours subsister. Car toutes les autres peuvent et doivent être chan-

16

gées, quand les membres de la société le veulent, en observant toutefois les sommes nécessaires. Aussi les lois dont nous parlons, ne sont pas proprement des lois positives; ce sont des lois de notre nature, des déclarations de principes, des énoncés de vérités éternelles. Elles devroient se trouver à la tête de toutes nos constitutions, au lieu de ces déclarations de droits que l'on est dans l'usage d'y mettre depuis quelque temps. Ce n'est pas que je blâme cet usage. Je sais que c'est un grand pas de fait dans l'art social. Je sais qu'il fera époque à jamais dans l'histoire des sociétés humaines (1). Je sais qu'il est très-utile, puisqu'on n'ose pas le suivre quand, on donne à une nation une constitution vicieuse par les dispositions qu'elle renferme, ou par la manière dont on l'établit. Mais il n'en est pas moins vrai que cette précaution de faire précéder le code politique d'une nation de l'exposé

<sup>(1)</sup> La première déclaration des droits des hommes que l'on ait jamais proposée en Europe, a été présentée à l'assemblée constituante française, par le général La Fayette, le 11 juillet 1789. Elle est, je crois, la mailleure qui ait été faite, car elle se réduit à l'énomée d'un petit nombre de principes, qui sont tous sains.

Il est remarquable que ce soit un homme, qui a contribué puissamment à faire reconnoître les droits des hommes dans un autre hémisphère, qui les ait ensuite proclamés le premier dans l'ancien monde. A cette époque, c'étoit une déclaration de guerre aux oppresseurs.

# RÉSUMÉ DES 12 PREMIERS LIVRES. 243

des droits des citoyens, est un effet du long oubli où l'on a laissé ces droits. C'est une suite de la longue guerre qui a eu lieu partout entre les gouvernés et les gouvernans. C'est une espèce de manifeste et de protestation contre l'oppression, en cas qu'elle vînt à renaître. Sans ce motif, il n'y auroit pas de raison pour que des associés, se réunissant librement pour régler le mode de leur association, commençassent par faire l'énumération des droits qu'ils prétendent avoir (1); car ils les ont tous. Ils peuvent faire tout ce qu'ils veulent. Ils n'ont à rendre compte à personne, qu'à eux-mêmes, de leurs déterminations. Ce n'est donc pas une déclaration de droits qui devroit précéder une constitution mais plutôt une déclaration des principes sur lesquels elle doit être fondée, et des vérités auxquelles elle doit être conforme. Alors je pense que l'on n'y mettroit guère que les deux ou trois lois de la nature, dont nous venons de parler, et qui sortent également de l'observation de l'homme, et de celle de ses découvertes et de ses erreurs.

<sup>(1)</sup> C'ost os même esprit de précaution timide, qui a fait ensuite imaginer d'ajouter à une déclaration des droits, une déclaration des devoirs, comme si ce n'étoit pas la même chose de diré : Jui'cs droit, ou respectés en môt es droit? Cetts répétition est une vrais missegies.

Quoi qu'il en soit, voilà le résumé succinct des vérités que nous avons extraites de l'examen des douze premiers livres de Montesquieu. Il renferme assez complétement tout ce qui concerne l'organisation de la société et la distribution de ses pouvoirs, et, par conséquent, toute la première et la plus importante partie de l'Esprit des Lois, ou, si l'on veut, de l'esprit dans lequel doivent être faites les lois. C'est à ce point que j'ai voulu m'arrêter un moment. Notre auteur va maintenant nous faire parcourir une multitude de sujets divers, les impôts, le climat, la nature du sol, l'état des esprits et des habitudes, le commerce, la monnoie, la population, la religion, les révolutions successives de certaines lois civiles et politiques dans certains pays. Tout cela sera très-curieux à examiner avec lui; mais nous n'en pourrons juger, qu'en nous rappelant ce que nous aurons reconnu des intérêts et des dispositions des différens gouvernemens, et du but auquel ils doivent ou devroient tendre tous. Ainsi, c'est ce qui précède qui sert de mesure à ce qui suit, et qui nous guidera dans l'appréciation de tous ces rapports. On verra, j'ose le croire, que la ma-: nière dont nous avons considéré la société, son organisation et ses progrès, est un foyer de luRÉSUMÉ DES 12 PREMIERS LIVRES. 245 mière, qui, jeté au milieu de tous ces objets, en fera disparoître un jour toutes les obscurités. Hâtons-nous de réaliser, du moins en partie, cette espérance.

# LIVRE XIII.

DES RAPPORTS QUE LA LEVÉE DES TRIBUTS ET LA GRANDEUR DES REVENUS PUBLICS ONT AVEC LA LIBERTÉ.

L'impôt est toujours un mal.

Il nuit de plusieurs manières différentes à la liberté et à la richesse,

Suivant sa nature et les circonstances, il affecte diversement différentes classes de citoyens.

Pour bien juger de ses effets, il faut savoir que le travail est la seule source de toutes nos richesses, que la propriété territoriale n'est en rien différente de toute autre propriété, et qu'un champ n'est qu'un outil comme un autre.

Montesquieu a abordé là un grand et magnifique sujet, qui à lui seul embrasse toutes les parties de la science sociale; mais j'ose dire qu'il ne l'a point traité. Il a bien vu cependant qu'il y a une énorme absurdité à croire que la grandeur des impôts est une chose bonne en ellemême, et qu'elle excite et favorise l'industrie. Il est singulier qu'il faille lui tenir compte de n'avoir pas professé une erreur si grossière. Mais tant d'hommes, éclairés d'ailleurs, ont fait cette faute; tant d'écrivains de la secte des économistes ont prétendu que la consommation est une source de richesses, et que les causes de la fortune publique sont d'une nature toute différente de celles de la fortune des particuliers, que l'an doit savoir gré à notre auteur de ne s'être pas laissé séduire par leurs sophismes, et embaurasser par les subtilités de leur mauvaise métaphysique.

Quoiqu'il ne se soit pas donné la peine de les réfuter, ce qui pourtant auroit été utile, il dit nettement que les revenus de l'état sont une portion que chaque citoyen donne de son bien pour avoir la sûreté de l'autre; qu'il faut que cette portion soit la plus petite possible; qu'il ne s'agit pas d'enlever aux hommes tout ce à quoi ils peuvent renoncer, ou tout ce qu'on peut leur arracher, mais seulement ce qui est indispensable aux besoins de l'état; et qu'enfin, si on use de toute la possibilité que les citoyens ont de faire des sacrifices, on doit au moins n'en pas exiger d'eux de tels, qu'ils altèrent la reproduction au point qu'ils ne puissent plus se répéter annuellement. En effet, il faut qu'une société abuse étrangement de ses forces pour seulement demeurer stationnaire; car il y a dans la nature humaine une prodigieuse capacité d'accroître rapidement ses jouissances et ses moyens, surtout quand elle est déjà arrivée à un certain degré de lumières.

Montesquieu remarque en outre que plus il y à de liberté dans un pays, plus on peut le charger d'impôts, etrendre sévères les peines fiscales, soit parce que la liberté, laissant agir l'activité et l'industrie, augmente les moyens, soit parce que plus un gouvernement est aimé, plus il peut, sans risques, être exigeant. Mais il remarque aussi que les gouvernemens de l'Europe ont énormément abusé de cet avantage, ainsi que de la ressource dangereuse du crédit; que presque tous se livrent à des expédiens dont rougiroit le fils de famille le plus dérangé; qu'ainsi tous les gouvernemens modernes courent à leur ruine prochaine, qu'accélère encore la manie de tenir constamment sur pied des armées innombrables.

Tout cela est vrai; mais c'est à peu près à quoi se réduit ce livre treizième. Or, ce petit nombre de vérités sans développement, entremêlées de quelques assertions douteuses ou fausses, et de quelques déclamations vagues contre les traitans, ne fait pas assez connoître quel doit être l'esprit des lois relatives à l'impôt. Cela ne suffit même pas pour remplir le titre du livre; car il faut bien d'autres données que celles-là, pour voir réellement quelle est l'influence de la liberté

politique sur les besoins et les moyens de l'état, ou seulement quelle réaction a sur cette même liberté la nature des tributs et la grandeur des revenus publics. Je vais donc risquer de présenter quelques idées, que je crois utiles et même nécessaires à la pleine intelligence du sujet.

- 1° Je montrerai pourquoi et comment l'impôt est toujours un mal. Cela est d'autant plus à propos, que Montesquieu lui-même paroît avoir ignoré la meilleure partie des raisons qui motivent cette assertion, puisque, dans d'autres endroits de son ouvrage, il parle de l'excès de la consommation, comme d'une chose utile et d'une source de richesses. (Voyez le livre septième.)
- 2° J'expliquerai quels sont les inconvéniens particuliers à chaque espèce d'impôt.
- 3° Je tâcherai de faire voir sur qui tombe réellement et définitivement la perte résultante de chaque impôt.
- 4° J'examinerai pourquoi les opinions ont été si divergentes, principalement sur ce dernier point, et quels sont les préjugés qui ont masqué la vérité, quoiqu'elle pût se reconnoître à des signes certains.

Toutes les fois que la société, sous une forme ou sous une autre, demande un sacrifice quelconque à quelques-uns de ses membres, c'est une masse de moyens qui est enlevée à des particuliers, et dont le gouvernement s'attribue la disposition. Pour juger de ce qui en résulte, il s'agit donc uniquement de savoir quel est l'usage que le gouvernement fait de ces moyens dont il s'empare; car s'il les emploie d'une manière qu'on puisse dire profitable, il est manifeste que l'impôt est une cause d'accroissement dans la masse de la richesse nationale; si c'est le contraire, il faudra tirer une conclusion opposée.

Dans le livre septième, à propos du luxe, nous avons fait, sur la production et la consommation, des remarques qui vont nous donner la solution de cette question. Nous avons vu que le seul trésor des hommes est l'emploi de leurs forces, le travail; que tout le bien des sociétés humaines est dans la bonne application du travail, tout le mal dans sa déperdition; que le seul travail qui produise l'accroissement du bien-être, est celui qui produit des richesses supérieures à celles que consomment ceux qui s'y livrent; et qu'au contraire tout travail qui ne produit rien est une cause d'appauvrissement, puisque tout ce que consomment ceux qui l'exécutent, étoit le résultat de travaux productifs antérieurs, et est perdu sans remplacement. D'après ces données,

voyons quelle idée nous devons nous faire des dépenses des gouvernemens.

D'abord, et c'est la presque totalité des dépenses publiques, tout ce qui est employé à payer les soldats, matelots, juges, administrateurs, prêtres et ministres, et surtout à alimenter le luxé des possesseurs et des favoris du pouvoir, ést absolument perdu; car aucun de ces genslà ne produit rien qui remplace ce qu'il consomme.

Ensuite il y a, à la vérité, dans tous les états, quelques sommes consacrées à provoquer et à récompenser les succès dans les arts, dans les sciences, et dans différens genres d'industrie; et celles-là, on peut les considérer comme servant indirectement à augmenter la richesse publique. Mais, en général, elles sont foibles; et, de plus, il est douteux si le plus souvent elles n'auroient pas encore mieux produit l'effet désiré, étant laissées à la disposition des consommateurs et des amateurs, qui ont un intérêt plus direct au succès, et en sont, en général, les meilleurs juges.

Enfin; il'n'y a point de gouvernement qui n'emploie des fonds plus ou moins considérables à faire construire des ponts, des chaussées, des canaux, et autres ouvrages qui augmentent le produit des terres, facilitent la circulation des denrées, et accélèrent le développement de l'industrie. Il est certain que les dépenses de ce genre accroissent directement la richesse nationale, et sont réellement productives. Néanmoins on peut dire encore que si, comme il arrive fréquemment, le gouvernement qui a payé ces constructions en profite pour établir des péages ou autres impositions qui, outre les frais de l'entretien, lui produisent l'intérêt de ses avances, il n'a rien fait que ce que des particuliers auroient pu faire aux mêmes conditions, avec les mêmes fonds, si on les leur avoit laissés; et il faut même ajouter que ces particuliers auroient presque toujours atteint le même but à moins de frais.

De tout cela il résulte que la presque totalité des dépenses publiques doit être rangée dans la classe des dépenses, justement nommées stériles et improductives, et que par conséquent tout ce qu'on paie à l'état, soit à titre d'impôt, soit à titre d'emprunts, est un résultat de travaux productifs antérieurement faits, qui doit être regardé comme presque entièrement consumé et anéanti, le jour où il entre dans le trésor national. Cela ne veut pas dire, au reste, que ce sacrifice ne soit pas nécessaire, et même indispensable. Sans doute on doit le faire, puisqu'il faut bien être défendu,

gouverné, jugé, administré; sans doute il faut que chaque citoyen, sur le produit de son travail actuel ou sur les revenus de ses capitaux, qui sont le produit d'un travail plus ancien, prélève ce qui est nécessaire à l'état, comme il faut qu'il entretienne sa maison pour y loger en sûreté; mais il faut qu'il sache que c'est un sacrifice, que ce qu'il donne est incessamment perdu pour la richesse publique, comme pour la sienne propre; qu'en un mot, c'est une dépense et non pas un placement : enfin il faut que personne ne soit assez aveuglé pour croire que des frais quelconques sont une cause directe d'augmentation de fortune; et que chacun sache bien que pour les sociétés politiques comme pour toutes les autres, une régie dispendieuse est ruineuse, et que la plus économique est la meilleure.

Je crois qu'on ne peut nier cette conclusion, et qu'il demeure bien constant que les sommes absorbées par les dépenses de l'état sont une cause continuelle d'appauvrissement, et que par conséquent la grandeur des revenus nécessaires pour faire face à ces dépenses, est un mal sous le rapport économique. Mais s'il est visible que la grandeur de ces revenus est nuisible à la richesse nationale, il n'est pas moins manifeste qu'elle est encore plus funeste à la liberté politi-

que, parce qu'elle met dans les mains des gouvernans de grands moyens de corruption et d'oppression. Ce n'est donc pas, on ne sauroit trop le redire parce que les Anglais paient de grands subsides, qu'ils sont libres et riches; mais c'est parce qu'ils sont libres jusqu'à un certain point qu'ils sont riches, et c'est parce qu'ils sont riches qu'ils peuvent payer de grands subsides; c'est parce qu'ils ne sont pas assez libres qu'ils en paient d'énormes, et c'est parce qu'ils en paient d'énormes, qu'ils ne seront bientôt plus ni libres ni riches.

Après ayoir ainsi reconnu l'effet général des impôts, si pous voulons nous rendre compte des effets particuliers de chacun d'eux, il faut entrer dans quelques détails que notre auteur a négligés. Tous les impôts imaginables, et je crois que tous ont été imaginés par les très-gracieux souverains de l'Europe, peuvent se partager en six espèces principales (1), savoir : 1° l'impôt sur les terres, tel que la taille réelle, les vingtièmes, la contribution foncière en France, et le land-tax en Angleterre; 2° celui sur les loyers des maisons; 3° celui sur les rentes dues par l'état; 4° celui sur les personnes, comme capita-

<sup>(1)</sup> C'est, suivant moi, la meilleule manière de les classer, pour se bien rendre compte de leurs effets.

tion, contributions somptuaire et mobiliaire, droit de patente, jurandes, maîtrises, etc.; 5º celui sur les actes civils et sur certaines transactions sociales, comme droits de timbre et d'enregistrement, de lods et ventes, de centième denier; d'amortissement et autres, auxquels il faut joindre l'impôt annuel qu'on voudroit mettre sur les rentes constituées à un particulier par un autre, car on n'a d'autre moyen de connoître ces rentes, que les dépôts publics qui conservent les actes qui les établissent; 6° et enfin celui sur les marchandises, soit par monopole et vente exclusive ou même forcée, comme autrefois le sel·et·le tabac en France, soit au moment de la production, comme les droits sur les marais salans et sur les mines, une partie de ceux sur les vins en France, et de ceux sur les brasseries en Angleterre, soit au moment de la consommation, soit dans le trajet depuis le producteur jusqu'au consommateur, comme les douanes tant intérieures qu'extérieures, les taxes sur les routes, les ports, les canaux et aux portes des villes, etc. Chacun dé ces impôts a une ou plusieurs manières, qui lui sont propres, de blesser la justice distributive et par conséquent la liberté, ou de nuire à la prospérité publique.

Au premier coup d'œil, on voit que l'impôt

sur les terres a l'inconvénient d'être très-difficile à répartir avec justice, et de faire mépriser la possession de toutes les terres dont la location ne surpasse pas la taxe, ou la surpasse de trop peu pour déterminer à courir les sisques inévitables, et à faire les avances nécessaires.

L'impôt sur le revenu des maisons louées a le défaut de diminuer le produit des spéculations de bâtisse, et par-là de dégoûter de bâtir pour louer; en sorte que chaque citoyen est obligé de se contenter d'habitations moins saines et moins commodes que celles qu'il auroit eues pour le même loyer (1).

L'impôt sur les rentes dues par l'état est une vraie banqueroute, si on l'établit sur des rentes

(1) Je ne fais pas valoir contre cet impôt l'opinion avancée par quelques économistes français, que le revenu des maisons ne doit pas être imposé, ou du moins ne doit l'être qu'à raison du produit net que donneroit, par la culture, le terrain que ces maisons occupent, tout le reste n'étant que l'intérêt du capital employé à bâtis, lequel, suivant eux, n'est pas imposable.

Cette opinion est une consequence de celle que le travail de la culture est le seul travail productif, et que le revenu des terres est le seul imposable, parce qu'il y a dans le produit de la terre une portion qui est purement gratuite et entièrement due a la nature, laquelle portion, suivant ces auteurs, est le seul fonds légitime et saisonnable de l'impôt.

J'espère faire voir bientôt que tont cela est faux; ainsi je ne saurois m'en prévaloir ni contre cet impôt, ni contre tous ceux qui suivent, et qui sont tous également reprouvés dans ce système.

déjà créées, puisque c'est une diminution de l'intérêt promis pour un capital reçu; et il est il-lusoire, si on le place sur des rentes au moment de leur création; car il eût été plus simple d'offrir un intérêt moins fort de toute la quotité de l'impôt, au lieu de promettre plus et d'en retenir une partie, et cela seroit revenu au même.

L'impôt sur les personnes donne lieu à des perquisitions très-désagréables pour parvenir à le graduer suivant la fortune de chacun, et ne peut jamais reposer que sur des bases très-arbitraires et des connoissances très-imparfaites, tant lorsqu'on prétend l'asseoir sur des richesses acquises, que lorsqu'on veut le faire porter sur les moyens d'en acquérir. Dans ce dernier cas, c'est-à-dire lorsqu'il est motivé sur la supposition d'une industrie quelconque, il décourage cette industrie, et oblige à la renchérir ou à l'abandonner.

L'impôt sur les actes, et en général sur les transactions sociales, gêne la circulation des biens-fonds, et diminue leur valeur vénale en rendant leur translation très-coûteuse, augmente les frais de justice au point que le pauvre n'ose plus défendre ses droits, fait que toutes les affaires deviennent épineuses et difficiles, occasione des recherches inquisitoriales et des vexa-

tions de la part des agens du fisc, et oblige à faire, dans les actes, des réticences, ou même à y mettre des clauses et des évaluations illusoires, qui ouvrent la porte à beaucoup d'iniquités, et deviennent la source d'une foule de contestations et de malheurs.

A l'égard des impôts sur les marchandises, leurs inconvéniens sont encore plus nombreux et plus compliqués, mais ne sont pas moins fàcheux ni moins certains.

Le monopole, ou la vente exclusivement faite par l'état, est odieux, tyrannique, contraire au droit naturel qu'a chacun d'acheter et de vendre comme il lui plaît, et nécessite une multitude de mesures violentes. C'est encore bien pis quand cette vente est forcée, c'est-à-dire quand on oblige le particulier, comme cela est arrivé quelquefois, à acheter ce dont il n'a pas besoin, sous prétexte qu'il ne peut s'en passer, et que s'il n'achète pas, c'est qu'il est approvisionné en contrebande.

L'impôt prélevé au moment de la production, nécessite évidemment de la part du producteur une avance de fonds qui, étant long temps sans lui rentrer, diminue beaucoup ses moyens de produire.

Il n'est pas moins clair que les impôts exigés,

soit au moment de la consommation, soit pendant le transport, gênent ou détruisent toujours quelque branche d'industrie ou de commerce, rendent rares et coûteuses des denrées nécessaires ou utiles, troublent toutes les jouissances, dérangent le cours naturel des choses, et établissent entre les différens besoins et les moyens d'y pourvoir, des proportions et des rapports qui n'existeroient pas sans ces perturbations, qui sont nécessairement variables et qui rendent incessamment précaires les spéculations et les ressources des citoyens.

Enfin, tous ces impôts sur les marchandises, quels qu'ils soient, nécessitent une infinité de précautions et de formalités génantes. Ils donnent lieu à une multitude de difficultés ruineuses. Ils sont nécessairement très-sujets à l'arbitraire. Ils obligent à ériger en crimes des actions indifférentes en elles-mêmes, et à sévir par des punitions souvent cruelles. Leur perception est très-dispendieuse, et elle cause l'existence d'une armée d'employés et d'une armée de fraudeurs, tous hommes perdus pour la société, qui y entretiennent continuellement une véritable guerre civile, avec toutes les funestes conséquences économiques et morales qu'elle entraîne.

Quand on examine avec attention chacune de

ces critiques des différens impôts, on reconnoît que toutes sont fondées. Ainsi, après avoir fait voir que tout impôt est un sacrifice, et que son produit est toujours employé d'une manière improductive et souvent funeste, nous nous trouvons avoir montré que chaque impôt a en outre une manière qui lui est propre de nuire à la liberté des citoyens et à la prospérité de la société. C'est déjà beaucoup. Cependant ce ne sont encore là que des aperçus généraux. Ils prouvent bien que l'impôt est funeste, et qu'il nuit même de plusieurs manières différentes; mais on ne voit pas encore nettement sur qui tombe précisément la perte qui en résulte, et qui la supporte réellement et définitivement. Cette dernière question est celle qui fait entrer le plus avant dans le fond du sujet. Elle est très-curieuse à éclaircir, et très-importante par les nombreuses conséquences qu'on peut tirer de sa solution. Examinons-la donc sans adopter aucun système, et en nous tenant scrupuleusement à l'observation des faits.

Pour l'impôt sur les terres, il est évident que c'est celui qui possède la terre au moment où l'on établit la taxe, qui la paie réellement, sans pouvoir la rejeter sur personne. Car elle ne lui donne pas le moyen d'augmenter ses produits,

puisqu'elle n'ajoute rien ni à la demande de la denrée, ni à la fertilité de la terre; et elle ne le met pas à même de diminuer ses frais, puisqu'elle ne change ni le sort de ceux qu'il emploie et qu'il paie, ni son habileté dans la manière de les employer. Tout le monde convient de cette vérité. Mais ce que l'on n'a pas assez remarqué, c'est que ce propriétaire doit être considéré, moins comme étant privé d'une portion de son revenu annuel, que comme ayant perdu la portion de son capital qui produisoit cette portion de revenu au taux courant de l'intérêt actuel. La preuve en est que si une terre de cinq mille françs de revenu net vaut cent mille francs, le lendemain du jour où on l'aura chargée d'un impôt perpétuel du cinquième, on n'en trouvera, toutes choses égales d'ailleurs, que quatre-vingt mille francs, si on la met en vente; et elle ne sera de même comptée que pour quatre-vingt mille francs dans l'actif d'une succession, qui contiendra d'autres valeurs qui n'auront point changé. En effet, quand l'état a déclaré qu'il prend à perpétuité le cinquième des revenus de la terre, c'est comme s'il s'étoit déclaré propriétaire du cinquième du fonds, car nulle propriété ne vaut que par l'utilité qu'on en peut retirer. Cela est si vrai que quand, en conséquence du nouvel impôt, l'état

ouvre un emprunt aux intérêts duquel est affecté le revenu dont il s'est emparé, l'opération est consommée; il a réellement touché le capital qu'il s'est approprié, et il l'a mangé tout d'un coup, au lieu d'en dépenser annuellement le revenu. C'est comme quand M. Pitt s'est fait livrer tout d'un coup par les propriétaires le capital de l'impôt territorial dont ils étoient chargés. Ils se sont trouvés libérés, et lui a mangé son fonds.

Il suit de là que quand toutes les terres ont changé de main depuis l'établissement de l'impôt, il n'est plus réellement payé par personne. Les acquéreurs n'ayant acquis que ce qui restoit, ils n'ont rien perdu : les héritiers n'ayant recueilli que ce qu'ils ont trouvé, le surplus est pour eux comme si leur prédécesseur l'avoit dépensé ou perdu, comme effectivement il l'a perdu.

Il suit de là encore que quand l'état renonce, en tout ou en partie, à un impôt territorial anciennement établi à perpétuité, il fait purement et simplement présent aux propriétaires actuels, du capital du revenu qu'il cesse de percevoir. C'est à leur égard un don absolument gratuit, auquel ils n'ont pas plus de droit que tout autre citoyen. Car aucun d'eux n'avoit compté sur ce capital dans les transactions par lesquelles il est devenu propriétaire.

Il n'en seroit pas absolument de même, si l'impôt n'avoit été établi originairement que pour un nombre d'années déterminé. Alors il n'y auroit eu réellement d'enlevé au propriétaire que la portion de capital correspondant à ce nombre d'annuités. Aussi l'état n'auroit-il pu emprunter que cette valeur aux prêteurs à qui il auroit donné l'impôt en paiement; et les terres n'auroient été considérées dans les transactions que comme détériorées de cette quantité. Dans ce cas, quand l'impôt cesse, comme quand les coupons de l'emprunt qui y correspond sont épuisés, c'est de part et d'autre une dette qui s'éteint. Du reste le principe est le même que dans le cas de l'impôt et de la rente perpétuels.

Il est donc toujours vrai que quand on met un impôt sur les terres, on enlève à l'instant à ceux qui les possèdent actuellement, une valeur égale au capital de cet impôt, et que quand elles ont toutes changé de main depuis qu'il est établi, il n'est plus réellement payé par personne. Cette observation est singulière et importante.

Il en est absolument de même de l'impôt sur le revenu des maisons. Ceux qui les possèdent au moment où on l'établit, supportent la perte en entier, car ils n'ont aucun moyen de s'en dédommager; mais ceux qui les achètent ensuite

ne les paient qu'en conséquence des charges dont elles sont grevées; ceux qui en héritent ne les comptent de même que pour la valeur qui leur reste; et quant à ceux qui en bâtissent postérieurement, ils font leur calcul d'après les choses, telles qu'elles sont établies. S'il ne restoit plus assez de marge pour que la spéculation fût utile, ils ne la feroient pas, jusqu'à ce que, par l'effet de la rareté, les loyers fussent augmentés; comme au contraire, si elle étoit encore trop avantageuse, il s'y jetteroit bientôt assez de fonds pour que cet emploi ne fût plus préférable à tout autre. Concluons encore que les propriétaires sur qui tombe l'impôt, en perdent en entier le capital; et que quand tous sont morts ou expropriés, l'impôt n'est plus payé que par des gens qui n'ont plus à s'en plaindre.

On en peut dire tout autant de l'impôt qu'un gouvernement se permet quelquesois de mettre sur des rentes qu'il doit pour des capitaux sournis antérieurement. Certainement le malheureux créancier, à qui on fait cette retenue, en souffre tout le dommage, ne pouvant le rejeter sur personne; mais de plus il perd le capital de la retenue ordonnée. La preuve en est que s'il vend sa rente, il en trouve d'autant moins qu'elle est plus grevée, si d'ailleurs le taux général de l'in-

térêt de l'argent n'a pas varié. D'où il suit que les possesseurs subséquens de cette même rente ne paient plus rien; car ils l'ont reçue en cet état et pour la valeur qui lui reste, en vertu d'acquisitions faites librement, ou de successions acceptées volontairement.

L'effet de l'impôt sur les personnes n'est déjà plus le même. Il faut distinguer entre celui qui est censé porter sur les richesses acquises, et celui qui a pour motif des moyens d'en acquérir, c'est-à-dire une industrie quelconque. Dans le premier cas, c'est bien toujours la personne imposée qui supporte la perte qui en résulte, car elle ne peut la rejeter sur aucune autre : mais comme pour chacun la taxe cesse avec sa vie, et que tout le monde y est soumis successivement à proportion de sa fortune présumée, le premier imposé ne perd que les redevances qu'il paie, et non pas le capital, et ne libère pas ceux qui viennent après lui. Ainsi, à quelque époque que l'impôt cesse, ce n'est pas un pur gain que font ceux qui y sont soumis; c'est une charge pesant réellement sur eux, qui cesse de se prolonger.

A l'égard de l'impôt personnel qui a pour motif une industrie quelconque, il est également vrai que celui qui le paie le premier, n'en ' perd pas le capital, et ne libère pas ceux qui y

seront soumis après lui : mais il donne lieu à des considérations d'un autre genre. L'homme qui exerce une industrie au moment où elle vient à être grevée par un nouvel impôt personnel, tel que l'établissement ou l'accroissement des droits de patentes, de maîtrises, de jurandes ou autres semblables, cet homme, dis-je, n'a que deux partis à prendre, ou de renoncer à son état, ou de payer ledit impôt et de supporter la perte qui en résulte, si malgré cela il voit qu'il y ait encore des bénéfices à faire dans sa profession. Dans le premier cas il souffre certainement, mais il ne paie pas l'impôt: ainsi je ne m'en occuperai pas actuellement. Dans le second, c'est lui assurément qui paie l'imposition, puisque n'augmentant pas la demande et ne diminuant pas les frais, elle ne lui donne aucun moyen immédiat d'accroître sa recette ou d'atténuer ses dépenses. Mais on ne met jamais tout d'un coup un impôt assez lourd pour que tous les hommes d'un même état soient inévitablement obligés de le quitter; car toutes les professions industrielles étant nécessaires à la société, l'extinction absolue d'une seule produiroit un désordre général. Ainsi lors de l'établissement d'un impôt de l'espèce de ceux dont nous parlons, il n'y a que les hommes qui sont déjà assez riches pour

ne plus se soucier d'un bénéfice qui est diminué, ou ceux qui exerçoient leur profession avec assez peu de succès pour qu'il ne leur reste plus de profit après l'impôt payé, qui renoucent à leur état; les autres le continuent; et ceux-là, comme nous l'avons dit, paient réellement l'impôt; au moins jusqu'à ce que, débarrassés de la concurrence de beaucoup de leurs confrères, ils puissent se prévaloir de cette circonstance, pour se faire payer par les consommateurs plus cher qu'ils ne faisoient auparavant.

Voilà pour ceux qui exerçoient la profession au moment de l'établissement de l'impôt. Quant à ceux qui l'embrassent après qu'il est établi, le cas est différent : ils trouvent la loi faite. On peut dire qu'ils s'engagent à cette condition. L'impôt est pour eux au nombre des frais qu'exige la profession, comme l'obligation de louer tel emplacement ou d'acheter tel outil. Ils ne prennent cette profession que parce qu'ils calculent que malgré ces frais, c'est encore le meilleur emploi qu'ils puissent faire de la portion de capitaux et d'industrie qu'ils possèdent. Ainsi ils avancent bien l'impôt, mais cet impôt ne leur enlève réellement rien. Ceux à qui il fait un tort réel, sont les consommateurs qui, sans cette charge, leur auroient fait avec moins de dépense le sort dont

ils se contentent, et qui étoit le meilleur qu'ils fussent à portée de se procurer dans l'état actuel de la société. Il suit de là que si on ôte l'impôt, ces hommes font réellement un profit sur lequel ils n'ont pas compté. Ils se trouvent transportés gratuitement et fortuitement dans une classe de la société, plus favorisée de la fortune que celle où ils étoient placés, tandis que pour ceux qui étoient en exercice antérieurement à l'impôt, ce n'est qu'un retour à leur premier état. On voit que l'impôt personnel, basé sur l'industrie, a des effets bien divers; mais son effet général est de diminuer les jouissances des consommateurs, puisque leurs fournisseurs ne leur donnent pas des marchandises pour la partie de leur argent qui passe au trésor public. Je ne puis entrer dans plus de détails: mais on ne sauroit trop s'habituer à juger ces différens ricochets de l'impôt, et à les suivre par la pensée dans toutes leurs modifications. Passons à l'impôt sur les papiers, les actes, les registres et autres monumens des transactions sociales.

Celui-là exige encore une distinction. La portion de cet impôt qui tourne en accroissement des frais de justice, et qui en fait partie, est certainement payée par les plaideurs sur qui les jugemens font tomber ces frais; et il est difficile

de dire à quelle classe de la société il est le plus nuisible. Cependant il est aisé de voir qu'il grève particulièrement le genre de propriété qui est le plus sujet à contestation. Or, comme ce sont les biens-fonds, l'établissement d'un tel impôt diminue certainement leur valeur vénale. D'où il suit que ceux qui les ont achetés depuis que l'impôt existe, en sont un peu dédommagés d'avance par le moindre prix de leur acquisition, et que ceux qui les possédoient auparavant supportent la perte tout entière, s'ils plaident, et supportent même une perte sans plaider et sans payer l'impôt, puisque la valeur de leur propriété est diminuée. Par conséquent, si l'impôt cesse, ce n'est que restitution pour ces derniers, et il y a une portion de gain gratuit pour les autres : car ils se trouvent dans une meilleure position que celle sur laquelle ils avoient compté, et d'après laquelle ils avoient fait leurs spéculations.

Tout cela est encore plus vrai, et est vrai sans restriction de la portion de l'impôt sur les transactions qui regardent les achats et les ventes, comme les lods et ventes, centième denier et autres. Le capital de cette portion de l'impôt est totalement payé par celui qui possède le bien au moment où il est ainsi grevé. Car celui qui le lui

achète postérieurement, ne le lui achète qu'en conséquence, et ne paie réellement rien. Tout ce que l'on peut dire, c'est que, si cet impôt sur les actes de vente de certains biens est accompagné d'autres impôts sur d'autres actes qui grèvent d'autres genres de propriétés, d'autres emplois de capitaux, il arrive que ces biens ne sont pas les seuls qui soient détériorés, et que par-là une partie de leur perte est prévenue par celle des autres; car le prix de chaque espèce de revenu est relatif à celui de toutes les autres. Ainsi, si toutes ces pertes pouvoient se balancer exactement, la perte totale résultante de l'impôt seroit exactement et très-proportionnellement distribuée. C'est tout ce qu'on peut demander; car il faut bien qu'elle existe, puisque l'impôt est toujours une somme de moyens arrachée aux gouvernés, pour être mise à la disposition des gouvernans.

L'impôt sur les marchandises a encore des effets plus compliqués et plus variés. Pour les bien démêler, observons d'abord que toute marchandise, au moment où elle est livrée à celui qui doit la consommer, a un prix naturel et nécessaire. Ce prix est composé de la valeur de tout ce qui a été nécessaire à la subsistance de ceux qui ont produit, fabriqué et voituré cette marchandise, pendant le temps qu'ils y ont employé. Je dis que ce prix est naturel, parce qu'il est fondé sur la nature des choses, indépendamment de toute convention; et qu'il est nécessaire, parce que, si les gens qui font un travail quelconque n'en retirent pas leur subsistance, ils l'abandonnent ou se livrent à d'autres occupations, et ce travail n'est plus exécuté. Mais ce prix naturel et nécessaire n'a presque rien de commun avec le prix vénal ou conventionnel de la marchandise, c'est-à-dire avec le prix auquel elle est fixée par l'effet d'une vente libre de part et d'autre. Car une chose peut avoir coûté trèspeu de peines et de soins, elle peut avoir été trouvée ou volée par celui qui la met en vente; ainsi il peut la donner à très-bon marché sans y perdre: mais elle peut en même temps lui être si utile, qu'il ne veuille s'en défaire que pour un très-grand prix; et si beaucoup de gens la désirent, il en trouvera ce prix et fera un gain énorme. Au contraire, il se peut qu'une chose ait coûté au vendeur des peines infinies, que non-seulement elle ne lui soit pas nécessaire, mais même qu'il ait un besoin pressant de s'en défaire, et que pourtant personne n'ait envie de l'acheter. Dans ce cas, il sera obligé de la donner presque pour rien, et il fera une trèsgrande perte. Le prix naturel est donc composé des sacrifices antérieurs, faits par le vendeur; et le prix conventionnel est fixé par l'offre des acheteurs. Ces deux choses en elles-mêmes sont étrangères l'une à l'autre. Seulement quand le prix conventionnel d'un travail est constamment au-dessous de son prix naturel et nécessaire, on cesse de s'y livrer. Alors le résultat de ce travail devenant plus rare, on fait plus de sacrifices pour se le procurer, s'il est toujours désiré; et ainsi, pour peu qu'il soit réellement utile, le prix conventionnel ou vénal remonte au niveau du prix que la nature a attaché à ce travail, et qui est nécessaire pour qu'il continue à être exécuté. C'est de cette manière que se forment tous les prix dans l'état de société.

Il suit de là que ceux qui ne savent faire qu'un travail dont le prix conventionnel est inférieur à la valeur naturelle, se détruisent ou se dispersent; que ceux qui exécutent un travail, ou, en d'autres termes, exercent une industrie quelconque dont le prix conventionnel est strictement égal à la valeur naturelle, c'est-à-dire ceux dont les profits balancent à peu près les besoins urgens, végètent et subsistent misérablement; enfin que ceux qui possèdent un talent dont le prix conventionnel est supérieur au nécessaire

absolu, jouissent, prospèrent, et par suite multiplient: car la fécondité de toute race vivante, même parmi les végétaux, est telle qu'il n'y a que le défaut d'alimens pour les germes éclos, qui arrête l'accroissement du nombre des individus. C'est là la cause de l'état rétrograde, stationnaire, ou progressif, de la population dans la race humaine. Les fléaux passagers, tels que les famines et les pestes, y font peu. Travail improductif ou productif à un degré insuffisant, c'est-à-dire luxe (dans lequel il faut comprendre la guerre), et maladresse (par laquelle il faut entendre l'ignorance de tout genre), voilà le poison qui infecte profondément les sources de la vie, et qui tue constamment la reproduction. Cette vérité confirme celles que nous avons établies au septième livre, ou plutôt elle leur est identique. La dépopulation des pays sauvages et la foible population des pays civilisés, où une énorme inégalité des fortunes a introduit un grand luxe d'un côté, et par suite une grande misère de l'autre, en sont des preuves continuelles et irrécusables.

Maintenant il est aisé de voir que l'impôt sur les marchandises affecte très-diversement les prix, et a différentes limites, suivant la manière dont il est levé, et suivant la nature des denrées sur lesquelles il porte. Par exemple, dans le cas du monopole ou de la vente exclusive faite par l'état, il est clair que l'impôt est payé directement, immédiatement et sans ressource, par le consommateur, et qu'il a la plus grande extension dont il soit susceptible. Mais cette vente, fût-elle forcée, ne peut encore, ni pour le prix, ni pour la quantité, surpasser un certain terme, qui est celui de la possibilité de la payer. Elle s'arrête alors qu'il seroit inutile de l'exiger, ou qu'il en coûteroit plus qu'elle ne rapporteroit. C'est le point où étoit la gabelle en France, et c'est le maximum de l'exaction possible.

Si la vente exclusive n'est pas forcée, elle varie suivant la nature de la marchandise. S'il s'agit d'une denrée qui ne soit pas nécessaire, à mesure que le prix monte, la consommation diminue; car il n'y a qu'une certaine somme de moyens dans toute la société, qui soit destinée à procurer un certain genre de jouissances. Il peut même arriver qu'en élevant peu le prix, le profit diminue beaucoup, parce que beaucoup de gens renoncent tout-à-fait à ce genre de jouissance, ou même parviennent à le remplacer par un autre. Toutefois l'impôt est toujours payé effectivement par ceux qui s'obstinent à consommer.

Si au contraire la vente faite exclusivement

par l'état, mais de gré à gré, porte sur une marchandise de première nécessité, elle équivaut à la vente forcée. Car la consommation diminue bien à mesure que le prix s'élève, c'est-à-dire qu'on souffre et qu'on meurt; mais comme enfin elle est nécessaire, elle s'élève toujours autant que le moyen de la payer; et elle est payée par ceux qui consomment.

Si de ces remèdes héroïques, employés par les gouvernemens pour purger les sujets de leurs richesses surabondantes, nous passons à des minoratifs plus doux, nous leur trouverons des effets analogues avec un moindre degré d'énergie. Le plus efficace de ceux-ci est l'impôt mis sur une marchandise au moment de sa production; car aucune partie n'en échappe, pas même celle consommée par le producteur lui-même, ni même celle qui pourroit s'avarier ou se perdre en magasin, avant d'être employée. Tel est l'impôt sur le sel levé dans le marais salant, celui sur le vin à l'instant de la récolte ou avant la première vente, et celui sur la bière dans la brasserie. On peut encore ranger dans la même classe l'impôt sur le sucre ou le café, ou telles autres denrées, exigé au moment où elles arrivent du pays qui les produit; car ce n'est que de ce moment qu'elles existent pour le pays qui ne peut

pas les produire, et qui doit les consommer.

Cet impôt levé au moment de la production, s'il est établi sur une marchandise peu nécessaire, est aussi limité que le goût que l'on a pour elle. Aussi, quand on a voulu tirer grand parti du tabac en faveur du roi de France, on s'est étudié à en donner le besoin au peuple. Car la société est bien instituée pour satisfaire plus aisément les besoins que nous a donnés la nature, et auxquels nous ne pouvons nous soustraire; mais les gouvernemens constitués dans la vue des intérêts des gouvernans, semblent se destiner · à nous créer des besoins, pour nous en refuser une partie et nous faire payer l'autre. Ce sont des fabriques de privations, au lieu de jouissances. Je ne connois pas d'industrie qui ait plus besoin d'être surveillée que celle-là; et c'est elle qui prétend surveiller les autres.

Lorsque ce même impôt, au moment de la production, est établi sur une denrée plus nécessaire, il est susceptible d'une plus grande extension. Cependant, si pour la produire, cette denrée coûte beaucoup de peines et de frais, l'extension de l'impôt est encore arrêtée assez promptement, non plus par le manque du désir de se procurer la denrée, mais par l'impossibilité de la payer; car il faut toujours qu'il ar-

rive aux producteurs une assez grande portion du prix, pour qu'ils puissent ne pas périr : alors il en reste moins pour l'état.

Mais où l'impôt déploie toute sa force, c'est quand la denrée est bien nécessaire et qu'elle coûte bien peu, comme, par exemple, le sel. Là tout est profit jusqu'au dernier écu des consommateurs. Aussi le sel s'est-il toujours attiré une attention particulière de la part des grands ministres et des grands princes. Les mines très-riches font encore le même effet jusqu'à un certain point. Mais, en général, les gouvernemens s'en sont emparés (1), ce qui simplifie l'opération et équivaut au procédé de la vente exclusive. L'air et l'eau, si on avoit pu s'en rendre maître, auroient encore été l'objet de spéculations très-fructueuses, ou du moins de prélèvemens très-forts; mais la nature les a trop disséminés (2). Je ne doute pas qu'en Arabie un gou-

<sup>(1)</sup> G'est pour elles que de savans publicistes ont établi la maxime délicate que, quand un particulier prend possession d'un champ, par droit de premier occupant, ou par une acquisition légale, il n'acquiert la propriété du terrain que jusqu'à une certaine profondeur. Il résulte de ce lumineux principe, que le dessous du sol appartient au prince, toutes les fois qu'il vaut mieux que la superficie.

<sup>(2)</sup> Montesquieu fait l'honneur à l'empereur Anastase de le citer, pour avoir eu l'heureuse idée de mettre un impôt sur l'air qu'on respire, pro haustu aeris. Mais il ne faut pas trop flatter cet habile

vernement régulier ne tirât un bon parti de l'eau, et tel que personne n'y boiroit sans sa permission. Quant à l'air, l'impôt sur les fenêtres est un moyen assez ingénieux de l'utiliser, comme on dit.

Le vin n'est point ainsi un présent gratuit de la nature. Il coûte beaucoup de peines, de soins et de frais; et malgré le besoin et le vif désir que l'on a de s'en procurer, on seroit étonné qu'il pût supporter les énormes charges dont il est grevé en France, au moment de sa production, si l'on ne faisoit pas attention qu'une partie de ce fardeau tombe directement sur la terre plantée en vignes, et opère seulement une grande diminution dans le prix du bail qu'on en donneroit. Alors il n'a que l'effet de l'impôt foncier, qui est, comme nous l'avons vu, d'enlever au propriétaire du sol une partie de son capital, sans influer sur le prix de la denrée, ni entamer le salaire du producteur. Ainsi le capitaliste est appauvri, mais rien n'est dérangé dans l'économie de la société.

politique. Il paroit qu'il n'a pas réuni plus qu'un antre à se rendet effectivement maître de cette marchandise; que l'air figure ici platôt comme motif que comme moyen, et qu'il faut prendre pou haustu seris dans un seus métaphorique, pour le banhour de respirer et de vivre seus l'empire de ce grand prince. Gela me sauroit, en effet, se trop payer; et c'est l'abjet que remplit la capitation.

Le blé pourroit être comme le vin, l'objet d'un impôt très-lourd, levé au moment de la production, indépendamment même de la dîme qu'ils supportent l'un et l'autre presque partout. Une partie de l'impôt tomberoit de même en diminution de la vente de la terre, sans toucher au salaire de la production, et sans par conséquent accroître le prix de la denrée. Si les gouvernemens se sont abstenus de cet impôt, je suis persuadé qu'ils ont été arrêtés, moins par un respect superstitieux pour la nourriture principale du pauvre, qu'ils ont chargée d'ailleurs de bien d'autres manières, que par la difficulté de surveiller l'entrée de toutes les granges, difficulté qui est en effet plus grande encore que celle de pénétrer dans toutes les caves. Du reste, il y a similitude complète.

Observons en finissant qu'un impôt ainsi levé, au moment de la production, sur une denrée d'un usage indispensable pour tout le monde, équivant à une véritable capitation; mais de toutes les capitations c'est la plus cruelle pour le pauvre: car ce sont les pauvres qui consomment en plus grande quantité les denrées de première nécessité, parce que pour eux elles ne sont suppléées par rien; et elles font la presque totalité de leur dépense, car ils ne peuvent guère

pourvoir qu'à leurs besoins les plus pressans. Ainsi une pareille capitation se trouve répartie en proportion de la misère et non pas de la richesse, en raison directe des besoins et en raison inverse des moyens. D'après cela, on peut apprécier les impôts de ce genre : mais ils sont très-productifs, et affectent peu la bonne compagnie; cela détermine en leur faveur.

A l'égard des impôts qu'on lève sur les diverses marchandises, soit au moment de la consommation, soit dans leurs différentes stations, comme sur les chemins, dans les ports, dans les marchés, aux portes des villes, dans les boutiques, etc., leurs effets sont déjà indiqués par ceux que nous venons de voir résulter de la vente exclusive et de la taxe, au moment de la production. Ceux-ci sont du même genre; seulement ils sont ordinairement moins généraux et moins absolus, parce qu'ils sont plus variés, et qu'il est rare qu'ils embrassent une aussi grande étendue de pays. En effet, la plupart de ces taxes sont des mesures locales. Un péage n'affecte que les denrées qui passent sur le chemin ou le canal sur lequel il est établi. Les entrées des villes n'influent que sur les consommations qui se font dans leur intérieur. Un impôt levé dans un marché ou dans une boutique, n'atteint pas ce qui

se vend dans la campagne ou dans des foires extraordinaires. Ainsi ils dérangent le prix et les industries plus irrégulièrement, mais toujours ils les dérangent dans le point où ils portent; car dès qu'une marchandise est chargée, il faut nécessairement que le sort du producteur ou celui du consommateur soit détérioré.

C'est ici que se retrouvent, relativement au produit et aux effets de l'impôt, les conséquences des deux importantes conditions: l'une que la marchandise soit de première nécessité ou seulement d'agrément et de luxe, l'autre que son prix conventionnel et vénal soit supérieur à son prix naturel et nécessaire, ou lui soit seulement égal. Nous savons qu'il est impossible qu'il lui soit inférieur.

Si la marchandise imposée est de première nécessité, on ne peut s'en passer; elle sera toujours achetée, tant qu'on en aura le moyen; et si son prix conventionnel n'est qu'égal à son prix naturel, le producteur ne peut rien céder. Ainsi toute la perte tombera sur le consommateur; d'où l'on doit conclure que c'est le consommateur qui souffre et s'éteint, si la vente et le produit de l'impôt diminuent. Il faut remarquer que dans les vieilles sociétés, établies sur un territoire circonscrit dès long-temps, et ne

pouvant conquérir que des terrains déjà occupés, c'est le cas de presque toutes les marchandises de première nécessité. Car par l'effet du long combat des intérêts contraires du producteur et du consommateur, chacun est nasé dans l'économie de l'ordre social, suivant son degré, de capacité. Ceux qui ont quelque talent assez distingué pour qu'ils puissent le faire payer au delà du nécessaire, se livrent à ces industries préférées. Il n'y a que ceux qui ne penvent y réussir qui se voment aux productions indispensables, parce que celles là sont toujours demandées; mais aussi elles ne sont payées qu'autant qu'il est strictement nécessaire, parce qu'il y a toujours des gens inférieurs à d'autres, qui n'ont autre chose à faire qu'à s'y adonner. Il y a plus : il faut que cela soit ainsi. Car ces denrées de première nécessité sont les besoins urgens de tous, et surtout des plus pauvres dans toutes les classes qui les consomment sans les produire, et qui sont employés à d'autres travaux. Ainsi ces pauvres ne peuvent subsister, qu'à proportion de la facilité qu'ils ont de se procurer ces denrées. C'est donc bien en vain qu'on fait des phrases vagues sur la dignité et l'utilité de l'agriculture ou de telle autre profession indispensable. Plus elle est indispensable,

plus il est inévitable que ceux qui y concourent, faute d'autre capacité, soient réduits au strict nécessaire. Il n'y a d'autre manière directe d'améliorer le sort de ces hommes, les derniers en rang dans la société par leur défaut de talent, que de leur laisser toujours la liberté d'aller exercer ce foible jalent ailleurs, où il leur seroit plus fructueux. C'est pour cela que l'expatriation doit toujours être permise à tout homme. Il est déjà assez malheureux d'être réduit à cette ressource. Beaucoup d'autres mesures politiques peuvent concourir encore indirectement à défendre l'extrême foiblesse contre le joug de fer de la nécessité; mais ce n'est pas ici le lieu de nous en occuper, nous ne parlons que de l'impôt. Au reste, ces hommes que nous plaignons avec justice, souffrent encore moins dans l'état de société, même imparfaite, qu'ils ne feroient dans l'état de sauvagerie. Sans entrer dans les détails, la preuve en est que sur un même terrain il végète plus d'animaux de notre espèce, même serfs de glèbe, et, le dirai-je, même toutà-fait esclaves, que sauvages. Or, l'homme ne s'éteint que par l'excès de la souffrance. Il faut sentir les proportions de tout, et ne rien s'exagérer, même dans ce qui afflige et dans ce qu'on blâme. Observons que le voisinage de pays déserts, mais fertiles, est un prodigieux moyen de remédier à ces maux. C'est le cas des États-Unis en Amérique, et de la Russie en Europe. Les diverses manières de tirer parti de cette heureuse circonstance, montrent la différence des deux gouvernemens, ou plutôt celle des deux nations, dont l'une est incapable de se gouverner comme l'autre, et le sera encore bien long-temps.

Si la marchandise imposée n'est pas de première nécessité, et si pourtant son prix conventionnel n'est qu'égal à son prix nécessaire, c'est une preuve que le consommateur tient bien foiblement à cette jouissance. Alors l'impôt survenant, le producteur n'a autre chose à faire qu'à renoncer à son industrie, et à tâcher de trouver son salaire dans quelque autre profession, où il va accroître la misère par sa concurrence, et où il a encore du désavantage, parce que cette profession n'étoit pas la sienne. Ainsi il s'éteint, au moins en très-grande partie. Pour le consommateur, il ne perd rien qu'une jouissance à laquelle il étoit peu attaché apparemment, parce qu'il la remplace facilement par une autre : mais le produit de l'impôt devient nul. •

Si au contraire la marchandise ou l'industrie peu nécessaire, qui vient à être frappée par un

impôt, a un prix conventionnel très-supérieur à son prix nécessaire, et c'est le cas de toutes les choses de luxe, il y a de la marge pour le fisc sans réduire personne précisément à la misère. La même somme totale se dépense pour cette. jouissance, à moins que le goût qui la fait rechercher ne diminue, et c'est le producteur qui est obligé de céder presque en entier ce que l'impôt emporte de cette somme totale; mais comme il gagnoit plus que le nécessaire, il n'est pas encore au-dessous. Cependant on doit dire que cela n'est vrai qu'en général. Car dans ce métier, supposé communément avantageux, il y a des individus qui, faute d'habileté ou de réputation, ou victimes de quelques circonstances imprévues, n'y trouvent qu'un nécessaire exigu. Ceux-là, l'impôt survenant, sont obligés de renoncer à leur état, ce qui est toujours une grande souffrance. Car les hommes ne sont pas des points mathématiques; et leurs déplacemens ne s'opèrent pas, sans causer des frottemens qui produisent déchirement. Toutefois, c'est ainsi qu'on peut se représenter avec assez de justesse les effets directs des divers impôts partiels et locaux, qu'on lève sur les marchandises dans leur trajet du producteur au consommateur.

Mais outre ces effets directs, ces impôts en

ont d'indirects, étrangers aux premiers ou qui s'y mêlent et les compliquent. Ainsi un impôt onéreux sur une denrée importante, levé à l'entrée d'une ville, d'une part diminue les loyers des maisons de cette ville, et rend son séjour moins désirable; et de l'autre, diminue les loyers des terres qui produisent la dernée imposée, en en rendant le débit moins considérable ou moins avantageux. Voilà donc des capitalistes, quand même ils seroient absens et ne feroient ni ne consommeroient rien, atteints dans leurs capitaux, comme par un impôt foncier, tandis qu'on ne croit toucher que le consommateur ou le producteur. Cela est si vrai que ces proprietaires, si on le leur proposoit, feroient des sacrifices plus ou moins grands pour rembourser une partie du fonds de l'impôt, ou fournir directement une partie de son produit annuel. On l'a vu mille fois.

Il y a plus. Dans toutes nos considérations économiques, nous ne devons jamais regarder comme véritables consommateurs d'une denrée, que ceux qui effectivement la consomment pour leur satisfaction personnelle, et l'emploient à leur propre usage. Ce n'est jamais que de ceux-là que nous parlons, sous le nom de consommateurs. Cependant il s'en faut bien qu'ils soient

les seuls acheteurs de cette denrée. Souvent la plupart de ceux qui se la procurent, ne la recherchent que comme matière première d'autres productions, et comme moyen dans leur industrie. Alors l'effet de l'impôt qui frappe cette denrée, reflue sur toutes ces productions et toutes ces industries. C'est ce qui arrive surtout aux denrées d'une utilité très-générale ou d'une nécessité indispensable. Elles font partie des frais de beaucoup de producteurs divers.

Enfin, il faut encore observer que les impôts dont nous parlons, ne chargent jamais uniquement une seule marchandise. On les met en même temps sur beaucoup d'espèces de denrées, c'est-à-dire sur beaucoup d'espèces de productions et de consommations : sur chacune, suivant sa nature, ils font quelqu'un des effets que nous venons d'expliquer, de manière que tous ces différens effets se heurtent, se balancent et se résistent réciproquement. Car les frais nouveaux dont est grevée une industrie, font qu'on est moins prompt à s'y livrer, de préférence à une autre qui vient d'éprouver un tort du même genre. Le fardeau qui pèse sur un genre de consommation, est cause qu'on ne peut pas la faire servir de remplacement à celle à laquelle on voudroit renoncer. D'où il suit que, s'il étoit possible de prévoir assez complétement tous ces ricochets pour équilibrer tous les poids, en sorte qu'en les plaçant tous à la fois, ils fissent partout une pression égale, nulle proportion ne seroit changée par eux. Ils ne feroient tous ensemble que l'effet général, inhérent à tout impôt, savoir, que le producteur ait moins d'argent pour son travail, et le consommateur moins de jouissances pour son argent. On doit regarder les impôts comme bons, quand à ce mal général et inévitable, il ne se joint pas de maux particuliers qui soient trop fâcheux.

Telles, sont à peu près les principales observations que j'aurois voulu trouver dans cétte partie de l'Esprit des Lois, qui traite des rapports de la levée des tributs et de la grandeur des revenus publics, avec la liberté. Car, on ne sauroit trop le redire, la liberté, c'est le bonheur; la science économique est une partie considérable de la science sociale; elle en est même le but, puisque l'on ne désire que la société soit bien organisée, qu'afin que les jouissances (1) y soient plus multipliées, plus complètes, plus paisibles; et tant que ce but n'est pas bien con-

<sup>(1)</sup> Entendez aussi les jouissances morales: mais elles résultent en très-grande partie du bon ordre des choses. La vertu en est un effet comme une cause.

nu, on tombe dans une foule d'erreurs dont notre célèbre auteur ne s'est pas toujours garanti. La question de savoir par qui l'impôt est réellement payé, est surtout remarquable, parce qu'elle tient à tout le mécanisme de la société, et que ses vrais ressorts sont méconnus ou dévoilés, suivant qu'elle est bien ou mal résolue. Si l'on trouve que je m'y suis trop arrêté, l'importance du sujet est mon excuse. Il s'en faut bien. encore que j'aie donné tous les développemens, que j'aie fait toutes les applications, et que j'aie tiré toutes les conséquences, qui auraient été nécessaires pour le bien éclaircir. C'est un soin que je laisse à la sagacité du lecteur; et je suis persuadé que plus il prendra cette peine, plus il trouvera solides et féconds les principes que nous avons posés. Mais s'ils sont vrais, comme je le pense, et même d'une vérité si frappante, que je crois pouvoir me borner à les énoncer et à les livrer à leurs propres forces, sans autre appui que leur évidence, comment se fait-il que des opinions contraires aient été si généralement adoptées? C'est un point que je demande encore la permission de traiter, dût-on trouver que j'abuse du droit des commentateurs, de faire naître les discussions les unes des autres avec une persévérance insupportable.

Les anciens économistes français étoient des hommes éclairés, estimables, qui ont rendu de grands services; mais de très-mauvais métaphysiciens, comme ont été tous les métaphysiciens, jusqu'à ce que les physiologistes s'en soient mêlés. Dans ce genre

Les bons esprits ne sont que de nos jours,

encore sont-ils rares. Les philosophes appelés exclusivement économistes, n'avoient donc pas assez observé la nature de l'homme, et spécialement sa nature intellectuelle: ils n'avoient pas vu que dans nos facultés et dans l'emploi qu'en fait notre volonté, consistent tous nos trésors; et que cet emploi, le travail, est la seule richesse qui ait par elle-même une valeur primitive, naturelle et nécessaire, qu'elle communique à toutes les choses auxquelles elle est appliquée, et qui n'en sauroient avoir d'autres ! en conséquence ils ont imaginé qu'il pouvoit y avoir des travaux, mêmes utiles, qui pourtant ne produisissent aucune valeur, qui méritassent d'être appelés réellement improductifs. Ensuite, plus frappés de la force végétative de la nature, qui semble faire des créations en faveur de l'agriculteur qui la met en jeu, que des autres forces physiques à l'aide desquelles s'exécutent tous nos autres travaux, ils se sont persuadés qu'il y avoit là un véritable don gratuit de la part de la terre, et que le travail qui le provoque mérite seul le nom de productif, sans faire attention qu'il y a aussi loin d'une botte de chanvre à une chemise, que d'un paquet de chenevis à une botte de chanvre, et que la différence est tout-à-fait du même genre, savoir, le travail employé à la transmutation.

Cette fausse idée d'une sorte de vertu magique, attribuée à la terre, a conduit ces philosophes à plusieurs conséquences encore plus fausses; je veux dire, à la persúasion qu'il n'y a de vrais citoyens dans un état que les propriétaires du sol, et qu'eux seuls forment proprement toute la société; à l'admiration du système féodal, entièrement fondé sur les prétendus droits du propriétaire d'une immense étendue de terrain qui en inféode et sous-inféode les diverses parties, ce qui établit une hiérarchie depuis le dernier tenancier et même le serf de glèbe, jusqu'à ce premier et suzerain seigneur, qui ne laisse à personne vivant dans son territoire, d'autres droits que ceux qu'il a concédés; et enfin à l'opinion erronée que, tout venant de la terre, la terre seule doit être imposée; et que même, quand on établit d'autres impôts que l'impôt territorial, il arrive nécessairement, par la force des choses,

qu'ils retombent toujours en définitif sur le propriétaire foncier, et même avec surcharge. Comme ces conséquences ne sont pas complétement rigoureuses, plusieurs membres de la secte en ont rejeté quelques-unes, mais tous ont admis celle qui nous occupe, la doctrine relative à l'impôt.

Le préjugé d'une production gratuite de la part de la terre a si bien tout embrouillé, et a jeté de si profondes racines dans les esprits, qu'il est devenu très-difficile de s'en débarrasser entièrement. Le savant et judicieux Écossais Adam Smith, a bien vu que le travail est notre seul trésor, et que tout ce qui compose la masse des richesses d'un particulier ou d'une société, n'est autre chose que du travail accumulé, parce qu'il n'a pas été consommé aussitôt que produit. Il a reconnu que tout travail qui ajoute à cette masse de richesses plus que n'en consomme celui qui l'exécute, doit être appelé productif, et qu'il n'est improductif que dans le cas contraire; et il a réfuté parfaitement ceux qui ne donnent le nom de productif qu'au travail de la culture. En conséquence il a rejeté leur opinion, que tous les impôts retombent nécessairement sur les propriétaires de terres. Cependant il croit voir encore dans la rente de la terre autre chose que ce qu'il appelle les profits d'un capital. Il la regarde comme

un produit de la nature. Il dit expressément, liv. II, chap. v, que c'est l'œuvre de la nature qui reste, après qu'on a fait la déduction ou la balance de tout ce qu'on peut regarder comme l'œuvre de l'homme. Aussi, dans la portion des richesses accumulées, qu'il appelle le capital fixe d'une nation, il comprend les améliorations faites à la terre; mais il ne va pas, comme il le devroit, jusqu'à y comprendre la terre elle-même pour la valeur qu'elle a dans le commerce. Il dit bien qu'une ferme AMÉLIORÉE peut être regardée sous le même point de vue que ces machines utiles qui facilitent le travail; mais il n'ose dire nettement, ce qui est pourtant vrai, qu'un champ est un outil comme un autre; et que son fermage est toutà-fait la même chose que le loyer d'une machine ou l'intérêt d'une somme prêtée.

M. Say, ancien membre du tribunat français, qui est sans contredit l'auteur du meilleur livre d'économie politique qui ait encore été fait (1), et qui a écrit long-temps après Smith, voit bien comme lui que l'emploi de nos facultés est la source de toutes nos richesses, et que lui seul est la cause de la valeur nécessaire de tout ce qui

<sup>(1)</sup> Observez qu'ayant écrit oeci il y s treize ans, je n'ai pu citer que la première édition de M. Say, et que la seconde édition de cet excellent ouvrage est encore supérieure à la première.

en a une, parce que cette valeur n'est que la représentation de tout ce qui a été nécessaire à la satisfaction des besoins de celui qui a créé une chose, pendant le temps qu'il y a employé ses moyens. Il va beaucoup plus loin. Il voit nettement qu'étant incapables de créer un atome de matière, nous n'opérons jamais que des transmutations et des transformations, et que ce que nous appelons produire, c'est, dans tous les cas imaginables, donner une utilité plus grande, par rapport à nous, aux élémens que nous combinons et manipulons, à l'aide des forces de la nature que nous mettons en jeu par l'emploi des nôtres; comme ce que nous appelons consommer, c'est toujours diminuer ou détruire cette utilité en nous en servant. Ce lumineux principe est également applicable aux industries agricole, manufacturière et commerçante. Cultiver, c'est, par le moyen d'un outil appelé un champ, convertir des graines, de l'air, de la terre, de l'eau et d'autres principes, en une moisson abondante (1). Manufacturer, c'est, à l'aide de quelques instrumens, changer du chanvre en toile et

<sup>(1)</sup> L'agriculture est surtout tin art chimique. Un laboureur fait du blé, dont il a besoin, comme un chimiste fait du gaz inflammable, dont il a besoin aussi. Le premier laboure, herse, fume, sème, arrose s'il y a lieu, pour mettre en contact d'une manière convenable les élémens qui doivent agir, comme l'autre dispose ses ap-

en vêtemens. Commercer, c'est, avec des machines, telles que des vaisseaux et des chariots, approcher du consommateur des choses utiles qui en sont loin, et y ajouter le prix de tout ce qu'il en coûteroit pour les aller chercher, tandis que l'on porte à ceux qui les cèdent d'autres choses qu'ils désirent, et qui ont également le tort pour eux de n'être pas à leur portée. Au contraire, consommer des alimens, c'est les convertir en fumier; consommer un habit, c'est le changer en lambeaux; consommer de l'eau, c'est la boire, la salir, ou seulement la reporter à la rivière.

Avec un coup d'œil si juste et si ferme, il est impossible de ne pas voir les choses telles qu'elles sont. Aussi M. Say prononce sans hésiter, liv. I, chap. v, qu'un fonds de terre n'est qu'une machine. Néanmoins, entraîné par l'autorité de ses prédécesseurs, qu'il a si souvent corrigés et surpassés, on peut-être dominé seulement par l'empire de l'habitude, et de je ne sais quel prestige, M. Say lui-même revient ensuite à se laisser éblouir par l'illusion, qu'il a détruite le plus com-

pareils', de la limaille de fer, de l'eau et de l'acide sulfurique, dans la même vue. Puis tous deux laissent agir les affinités; et tous deux ont atteint leur but, si ce qu'ils produisent a plus de valeur vénale (preuve irrécusable de plus d'utilité) que n'en avoit ce qu'ils ont employé et consommé pendant l'opération.

plétement possible. Il s'obstine à regarder un fonds de terre comme un bien d'une nature tout-à-fait particulière, son service productif comme autre chose que l'utilité d'un outil, et son fermage comme différent du loyer d'un capital prêté. Enfin, liv. IV, chap. XVI, il prononce encore plus formellement que Smith, et même en le discutant, que c'est de l'action de la terre que natt le profit qu'elle donne à son propriétaire. Cette seule faute est la cause de ce qu'il y a encore de louche dans tout ce qu'il dit sur les capitaux, les revenus et les impôts.

En effet, avec cette prévention, il est impossible de se rendre compte des progrès de la société et de la formation de nos richesses. On est obligé, comme M. Say, de reconnoître comme parties intégrantes de la valeur de toutes les choses qui en ont une, 1° des profits de travail ou salaires; 2° des profits de capitaux, qui semblent une chose différente des premiers; 3° des profits de fonds de terre, qui paroissent encore un élément d'un tout autre genre. On ne sait comment déterminer le prix naturel et nécessaire de chaque chose. Il y en a toujours une portion dont on ne voit pas la cause. Encore moins peut-on voir l'effet qu'y produit l'impôt, et l'influence de tout cela sur la vie des hommes, l'étendue

de la population, et la puissance des états. Tout est embrouillé'et sophistiqué dès le principe, et on ne peut plus se faire sur tous ces objets, que des opinions arbitraires et incohérentes.

Au contraire, supprimez ce préjugé: persuadez-vous bien que ce que vous appelez un terrain ( c'est-à-dire un cube de terre et de pierre, ayant une de ses faces à la superficie de notre globe), est une masse de matière tout comme une autre, à la différence près qu'elle ne sauroit changer de place en totalité. Cette différence, il est vrai, fait que, comme propriété, c'est la plus difficile de toutes à conserver et à défendre, parce qu'on ne peut ni la serrer', ni la cacher, ni l'emporter avec soi comme tout ce qui est meuble. Mais enfin, quand la société est assez éclairée pour la reconnoître et assez forte pour la protéger, c'est une propriété comme une autre. Cette propriété peut être telle que sa possession ne soit bonne à rien; dans ce cas, elle n'a aucun prix dans aucun pays du monde; on ne sauroit trouver ni à la vendre, ni à la louer. Elle peut au contraire être utile de beaucoup de manières différentes. Elle peut servir à devenir la base de maisons, d'habitations, de magasins ou d'ateliers. On peut en tirer des combustibles utiles, des matériaux nécessaires aux constructions, des engrais bons pour fertiliser d'autres terres. On peut y trouver des sources propres à des irrigations, des métaux précieux, des diamans ou d'autres pierres et minéraux d'un grand prix. Elle peut surtout être susceptible de recevoir des graines, qui donneront un grand produit. Dans tous ces cas, elle a une grande valeur. Vous me direz qu'alors la valeur de ce terrain n'a aucune proportion avec le travail de celui qui le premier l'a été chercher, l'a examiné, et se l'est approprié. Cela est vrai. Mais il en est de même pour celui qui tout d'un coup trouvant un très-gros diamant, fait un gain énorme; tandis que celui qui, après de longues recherches, n'en rencontre qu'un très-petit, est fort mal récompensé. Cependant cela n'empêche pas que le prix naturel du diamant ne soit le travail de l'homme qui l'a cherché et trouvé, et que son prix vénal ne soit celui qu'en fait offrir le désir de le posséder. Cela prouve seulement que dans tous les genres il y a des travaux bien ingrats et d'autres bien fructueux. Il en est ainsi de la terre. Son prix naturel est peu de chose, tant qu'il ne faut pas aller bien loin pour en trouver de toute prête, et qui n'appartienne à personne; il est plus grand, quand cela exige des ouvrages ou des déplacemens coûteux. Quant à son prix vénal, il varie comme celui de toutes choses et par les mêmes causes. Un très-mauvais terrain se vend très-cher, quand beaucoup de personnes ont envie de l'acquérir. Au contraire, les États-Unis d'Amérique vendent de fort bonnes terres à très-bas prix, dans les provinces de l'Ouest; et dans certaines parties de la Russie, le gouvernement en offre pour rien, et donne même encore quelques provisions et quelques bestiaux à ceux qui les acceptent, à condition de s'y fixer et de les faire fructifier par leur travail. Quoi qu'il en soit, un terrain est un outil comme un autre, susceptible d'être employé à différens usages, comme nous venons de le voir. Quand il n'est propre à rien, il ne vaut rien. Quand il peut servir, il a une valeur. Quand il n'appartient à personne, il ne coûte que la peine de se l'approprier. Quand il appartient à quelqu'un, il faut donner une autre chose utile pour l'obtenir. Dans tous les cas, il équivaut exactement et sans aucune différence au capital (pour m'exprimer comme les auteurs), qu'on peut se procurer en le cédant; et peut, comme ce capital, être donné ou prêté, vendu ou loué (1), ou employé immédiatement par son

<sup>(1)</sup> On s'exprime très-ridiculement en disant que quand je cede mon argent pour un temps, moyennant un loyer appelé intérêt, je le prête. Dans ce cas, je le loue. Je ne le prête réellement que quand

possesseur. Mais il ne sauroit jamais y avoir d'autre parti à tirer de ce terrain bon ou mauvais, que d'en faire un de ces cinq usages.

Quand on est bien pénétré de ces idées, c'est la chose du monde la plus claire que la formation de toutes nos richesses. Il n'est plus question de mille distinctions superflues, qui ne font que tout embrouiller: Il n'y a dans le monde que du travail. Quand l'emploi des forces d'un homme ne produit que sa subsistance, il ne reste rien. Mais toutes les choses utiles quelconques qui sont à notre disposition, jusques et compris les plus intellectuelles, comme nos connoissances, ne sont que du travail, dont le résultat subsiste après que ceux qui l'ont exécuté ont vécu. C'est ce travail et les consommations nécessaires de ceux qui l'ont fait, qui constituent le prix naturel de toutes choses. Pour leur prix vénal, il consiste dans la somme d'autres choses utiles qu'on est disposé à donner pour les acheter. Mais ces autres choses utiles sont encore du travail accumulé. Ainsi quiconque possède du travail ac-

j'en cède l'usage sans rétribution. Il y a entre ces deux actions la même différence qu'entre donner ou vendre. Cette inexactitude de langage a fait dire et croire bien des sottises, ou ces sottises ont été cause de cette inexactitude de langage. Car tout est action et réaction. Faire une science, c'est en faire la langue; et faire la langue d'une science, c'est faire la science elle-même.

cumulé, peut commander du travail actuel à ses semblables ou obtenir d'eux celui qu'ils ont déjà fait, en leur cédant quelque chose que ce soit de ce qu'il possède, soit à toujours, ce qui s'appelle vendre, soit pour un temps, ce qui s'appelle louer. Si ce qu'il reçoit pour un temps de loyer quelconque, fournit à sa subsistance pendant ce temps, on dit qu'il vit de son revenu. Dans le cas contraire, il faut qu'il mange son fonds, ou qu'il fasse un travail qui lui soit profitable. Mais ceux qui font des ouvrages utiles, sont le plus. souvent obligés, pour les exécuter, d'acheter ou de louer d'autres choses ; alors ces dépenses fontpartie du prix nécessaire de ce qu'ils produisent. S'ils ne les retrouvoient pas lors de la vente, ils ne pourroient subsister; et ce seroit une preuve que ce qu'ils auroient détruit, étoit autant ou plus utile que ce qu'ils auroient produit. Au contraire, quiconque produit, et trouve dans ce travail une valeur supérieure à celle de tout ce qu'il a consommé, acheté, loué, pour arriver à ce résultat, a évidemment augmenté la massodes valeurs, et par conséquent fait du bien. Car la somme de toutes les choses utiles que nous possédons, ou plutôt la somme de leur utilité, est la même chose que la somme de nos moyens de pourvoir à nos besoins, de multiplier nos jouissances, de diminuer nos souffrances. A quoi on peut ajouter que, l'existence des hommes en masse n'ayant pas d'autres limites que la possibilité de l'entretenir, leur nombre s'accroît toujours en proportion de cette possibilité. D'où l'on peut conclure que le honheur et la puissance d'une société s'accroissent en même temps et par le même moyen, et que ce moyen est de multiplier le travail productif d'une utilité quelconque, de le rendre le plus productif possible, et de diminuer, autant que cela se peut, les consommations superflues et le nombre des gens qui ne font que consommer. Ceux-là sont les frelons de la ruche.

Je me bornerai à ce petit nombre d'idées principales que je crois de la plus grande importance, et dont il est aisé de faire bien des applications et de tirer bien des conséquences. Il eût mieux valu sans doute les exposer didactiquement et d'une manière élémentaire (1), que de les présenter, comme j'ai fait, incidemment et seulement à propos des erreurs que je voulois réfuter. Mais je n'en avois pas le choix. D'ailleurs, telles que les voilà, je me flatte encore qu'elles paroîtront plus claires que celles que les écrivains

<sup>(1)</sup> C'est ce que j'ai tâché de faire dans le quatrième volume de mon Idéologie, qui est un traité de l'Économie politique.

économistes y ont substituées si péniblement; et que l'on trouvera qu'elles rendent intelligible et plausible tout ce que nous avons dit du luxe, du travail, des valeurs, des richesses, de la population, de la production, de la consommation, et des effets de l'impôt sur tout cela. Pourquoi Montesquieu ne s'est-il pas livré à ces recherches? L'esprit des lois est-il donc autre chose que ce que doivent être les lois? Et, pour le connoître, ne faut-il pas voir quels sont les motifs qui doivent déterminer le législateur? Il a fait beaucoup: un seul homme ne peut pas tout faire.

#### LIVRE XIV.

DES LOIS DANS LE RAPPORT QU'ELLES ONT AVEC LA NATURE DE CLIMAT.

#### LIVRE XV.

COMMENT LES LOIS DE L'ESCLAVAGE CIVIL ONT DU RAPPORT AVEC LA NATURE DU CLIMAT.

### LIVRE XVI.

COMMENT LES LOIS DE L'ESCLAVAGE DOMESTIQUE ONT DU BAPPORT AVEC LA NATURE DU CLIMAT.

### LIVRE XVII.

COMMENT LES LOIS DE LA SERVITUDE POLITIQUE, ONT DU RAPPORT AVEC LA NATURE DU CLIMAT.

Gertains climats out différens inconvéniens pour l'homme. Les institutions et les habitudes peuvent y remédier jusqu'à un certain point. Les bonnes lois sont celles qui atteignent ce but.

JE réunis ces quatre livres, parce qu'ils ont tous rapport au même sujet; et je m'y arrêterai peu, parce que je ne vois pas beaucoup d'instruction à en tirer, et qu'ils ne m'offrent aucune question importante à discuter. Je me bornerai donc à un petit nombre de réflexions. J'observerai d'abord que, pour se faire une idée juste de l'influence du climat, il faut entendre, par ce mot, l'ensemble de toutes les circonstances qui forment la constitution physique d'un pays. Or, c'est ce que Montesquieu n'a point fait. Il paroît ne songer jamais qu'au degré de latitude et au degré de chaleur; et ce n'est pas dans cela seul que consiste la différence des climats.

Je remarque ensuite que, s'il n'est pas douteux que le climat influe sur toutes les espèces vivantes, même végétales, et par conséquent sur l'espèce humaine, il est pourtant vrai qu'il influe moins sur l'homme que sur aucun autre animal. La preuve en est que l'homme seul s'accommode de toutes les positions, de toutes les régions, de tous les régimes; et la raison s'en trouve dans l'étendue de ses facultés intellectuelles qui, en lui donnant d'autres besoins, le rend moins dépendant des besoins purement physiques, et dans la multitude d'arts par lesquels il pourvoit à ses divers besoins. A quoi il faut ajouter que, plus ces facultés sont développées, plus ces arts sont multipliés et perfectionnés, c'est-à-dire, que plus l'homme est civilisé, plus l'empire du climat sur lui diminue. Je crois donc que Montesquieu n'a pas vu toutes les causes de cet empire, et que pourtant il s'en est exagéré les effets: j'oserai même dire qu'il a cherché à les prouver par beaucoup d'anecdotes douteuses et d'historiettes fausses ou frivoles, dont quelques-unes vont jusqu'au ridicule.

Après ces préliminaires, il considère l'influence du climat comme cause de l'usage des esclaves, ce qu'il appelle l'esclavage civil; de l'esclavage des femmes, qu'il nomme l'esclavage domestique; de l'oppression des citoyens, à laquelle il donne le nom de servitude politique. Ce sont en effet trois choses bien importantes dans l'économie sociale.

Mais premièrement, après avoir peint trèsénergiquement l'usage des esclaves comme une chose abominable, inique, atroce, qui corrompt encore plus les oppresseurs que les opprimés, et sur laquelle il est impossible de faire aucune loi raisonnable, il convient lui-même qu'aucun climat ne nécessite ni ne peut nécessiter absolument cet excès de dépravation. En effet, il a existé dans les marais glacés de la Germanie, et on peut s'en préserver dans la zone torride. Il ne faut donc pas l'attribuer au climat, mais à la férocité et à la stupidité des hommes.

Secondement, quant à la servitude politique, nous voyons des peuples horriblement asservis dans les mêmes contrées de la Grèce, de l'Italie, de l'Afrique, où il en existoit autrefois de trèslibres, ou du moins de très-amoureux de la liberté, quoiqu'ils ne sussent pas bien en quoi elle consiste, et comment se l'assurer. C'est donc plus la constitution de la société que la constitution du climat, qui en décide.

A l'égard des femmes, il est trop vrai que le malheur d'être nubiles dès l'enfance, et d'être flétries dès leur jeunesse, doit faire qu'elles ne peuvent être aimées en même temps pour leurs charmes et pour leur mérite, qu'elles doivent, en général, avoir peu des qualités du cœur et de l'esprit, et que par conséquent elles doivent être facilement les jouets et les victimes des hommes, et rarement leurs compagnes et leurs amies. C'est là sans doute un grand obstacle à la vraie moralité et à la vraie civilisation; car si l'homme se corrompt quand il opprime son semblable, il se pervertit encore plus profondément quand il asservit l'objet de ses désirs les plus vifs. Ce développement précoce, qui empêche les êtres de venir à leur perfection, et cette fureur pour les plaisirs des sens qui les éteint prématurément, et qui, pendant qu'elle dure, égare la raison, sont donc de très-grands maux; et on ne peut nier qu'ils existent dans certains pays, quoiqu'il faille bien se garder de croire tout ce que dit

Montesquieu sur ce dernier point. Mais enfin, toutes choses réduites à leur juste valeur, qu'en résulte-t-il? Qu'il y a des inconvéniens attachés à certains climats. A quoi il faut ajouter que les conséquences qu'on en voit souvent résulter, sont loin d'être inévitables; que les institutions et les habitudes peuvent beaucoup y remédier, et qu'enfin la raison est toujours la raison, et doit partout être notre guide. De tout cela, je ne vois d'autre conclusion à tirer que de répéter après Montesquieu, que les mauvais législateurs sont ceux qui favorisent les vices du climat, et que les bons sont ceux qui s'y opposent.

## LIVRE XVIII.

# DES LOIS DANS LE RAPPORT QU'ELLES ONT AVEC LA NATURE DU TERRAIN.

Les progrès de la richesse et de la civilisation multiplient les chances d'inégalité parmi les hommes : et l'inégalité est la cause de la servitude, et la source de tous les maux et de tous les vioes.

IL y a loin de la nature du terrain à la chevelure de Clodion et aux débauches de Childéric; et il est difficile de voir la série d'idées qui a pu conduire notre auteur d'un de ces objets à l'autre, et encore plus difficile de dire précisément quel est le sujet de ce livre.

J'y trouve d'abord une grande preuve de la justesse du reproche que j'ai osé faire à Montesquieu à propos du livre onzième, de ne s'être pas fait une idée précise du sens du mot liberté. Il dit dans celui-ci, chapitre 2: La liberté, c'est-à-dire le gouvernement dont on jouit, etc. Il faut convenir que c'est là une singulière liberté, si ce gouvernement est oppresseur, comme il y en a beaucoup.

Ensuite il dit, chap. 4, que la stérilité des terres rend les hommes courageux et propres à la guerre, tandis que leur fertilité donne un certain amour pour la conservation de la vie; et chap. 1er, pour prouver que cette même fertilité dispose à l'esprit de dépendance, il a dit: La stérilité du terrain de l'Attique y établit le gouvernement populaire; et la fertilité de celui de Lacedémone; le gouvernement aristocratique : car, dans ces temps là, on ne vouloit point dans la Grèce du gouvernement d'un seul. Or, le gouvernement aristocratique a plus de rapport avec le gouvernement d'un seul. Il suivroit de ces beaux principes et des raisonnemens dont on les appuie, que les Spartiates n'avoient ni courage ni amour de la liberté. Cela est difficile à croire.

Si donc il est vrai, comme le dit Montesquieu, que le gouvernement d'un seul se trouve plus souvent dans les pays fertiles, et le gouvernement de plusieurs dans les pays qui ne le sont pas; ce qui est quelquefois un dédommagement (ce sont ses paroles), il faut en chercher une meilleure raison; je pense qu'elle n'est pas difficile à trouver.

La fertilité du sol n'ôte aux hommes ni la force, ni le courage, ni l'amour de la liberté; mais elle leur donne plus de moyens de pourvoir à leurs besoins. Ils se multiplient; et étant plus nombreux, ils deviennent plus facilement plus éclairés et plus riches. Jusque -là, il n'y a que des avantages; mais voici l'inconvénient. Ayant plus de moyens d'acquérir des connoissances et des richesses, il est inévitable que les uns y réussissent moins, et les autres beaucoup mieux; et qu'il s'établisse entre eux de plus grandes inégalités de talent et de fortune. Or, l'inégalité, sous quelque forme qu'elle se présente, est le grand malheur des hommes. L'habitude de l'inégalité amène l'esprit de servilité, beaucoup d'autres vices, et un mauvais emploi de la masse des moyens, comme nous l'avons vu, en parlant du luxe, livre septième.

Voilà, je pense, la véritable explication de l'asservissement ordinaire, non pas des peuples riches, mais des peuples parmi lesquels il y a de grandes richesses. Cette distinction est très-essentielle. Car il est bien à remarquer que le peuple est presque toujours plus riche dans les nations que l'on appelle pauvres, que dans celles que l'on appelle riches: et quand nos pédans nous disent qu'une nation est amollie par le luxe et les richesses, il faut toujours entendre que les quatre-vingt-dix-neuf centièmes de cette nation sont languissans et abrutis par la misère. Ainsi, quand ils vous parlent de mollesse et de cor-

ruption, entendez inégalité, et vous avez la clef de tout ce qui en résulte.

Ces considérations expliquent aussi, non pas pourquoi les peuples pauvres, ignorans, agrestes, sont libres; car ils ne le sont réellement pas ( nous avons vu, livre onzième, que pour établir la vraie liberté politique et se l'assurer, il faut des moyens et des lumières que ces peuples n'ont pas, et que peut-être même il étoit impossible de la constituer solidement avant l'invention de l'imprimerie, qui établit des communications faciles entre les co-associés): mais cela explique pourquoi ces peuples aiment cette liberté, la cherchent, et ont l'esprit d'indépendance. La raison en est que, ces peuples ayant peu de moyens, ces moyens sont assez également répartis parmi eux. Ils ne sont point habitués à l'inégalité. Ils restent à peu près indépendans plutôt que libres, tant qu'une force majeure étrangère ne les écrase pas, ce qui arrive dès qu'elle y a intérêt; ou tant que la superstition, qui est une grande cause d'inégalité au profit des fripons qui s'en emparent, ne les subjugue pas, ce qui arrive presque toujours.

Tel est, en général, le cas des montagnards, qui ne sont pas plus braves que d'autres, malgré les récits ridicules que l'on en fait, et que leurs montagnes défendent fort mal, quoi qu'en disent des auteurs très-peu versés dans l'art militaire, mais qui ordinairement sont tous assez également pauvres.

Vous trouvez aussi là l'explication des effets que Montesquieu attribue avec raison à l'usage de la monnoie, qui, à la vérité, favorise l'inégalité, en facilitant l'accumulation des richesses dans les mêmes mains. Mais il n'y a point de nation un peu développée qui n'ait une monnoie: ainsi toutes les nations qui n'en ont pas, sont dans la classe des nations très-pauvres et très-brutes.

Pour les peuples des îles, nous avons dit suffisamment, dans le livre huitième, la principale cause qui favorise leur liberté, et les empêche d'en perdre le goût. Elle est d'un autre genre, et a lieu dans tous les degrés de leur civilisation: cette cause est l'avantage qu'ils ont d'être dispensés du besoin de tenir une armée de terre toujours sur pied.

A l'égard de la simplicité des lois, autre avantage des peuples dont l'industrie est peu avancée, nous en avons déjà fait la remarque dans le livre sixième; je ne m'y arrêterai pas. Je négligerai de même toutes les discussions relatives au droit des gens chez les Tartares, aux lois saliques et ripuaires, aux rois francs, etc. Il y a, ce me semble, peu de lumières à en retirer.

Tels sont à peu près tous les sujets divers que Montesquieu a effleurés dans ce livre. Au fait, ce n'étoit pas précisément de la nature du terrain qu'il vouloit parler; car la fertilité des terres n'est pas la seule cause de la richesse des hommes: l'industrie et le commerce y contribuent au moins autant: et ce sont les effets de la richesse et de la civilisation, dont notre auteur rend compte sans peut-être le voir nettement. En généralisant ainsi la question, elle est mieux posée. Des observations auxquelles elle donne lieu, voici, suivant moi, ce qu'on peut conclure relativement à l'esprit des lois : c'est que plus la société se perfectionne, plus les moyens de jouissance et de puissance s'accroissent parmi les hommes, mais aussi plus les chances d'inégalité se multiplient entre eux; et que dans tous les degrés de civilisation, les lois doivent tendre à diminuer, autant que possible, l'inégalité, parce qu'elle est l'écueil de la liberté, et la source de tous les maux et de tous les vices. Tout prouve ce grand principe, et tout y ramène.

## LIVRE XIX.

DES LOIS DANS LE RAPPORT QU'ELLES ONT AVEC LES PRINCIPES QUI FORMENT L'ESPRIT GÉ-NÉRAL, LES MŒURS ET LES MANIÈRES D'UNE NATION.

Pour les meilleures lois, il est nécessaire que les esprits y soient préparés. C'est pour cela qu'il faut que le pouvoir législatif soit exercé par des députés, librement élus pour un temps limité, sur toutes les parties du territoire.

IL y a bien de l'esprit dans ce livre. Le portrait des Français est une jolie plaisanterie; celui des Anglais est très-bien fait pour prouver que ce qui est doit être, et quelquefois pour rendre raison de ce qui n'est pas. Mais tout cela n'est-il point plus éblouissant que solide, et entremêlé d'assertions insoutenables?

Il ne faut pas tout corriger, sans doute. Pourquoi? De peur de faire pis. Mais s'ensuit-il que la vanité est un bon ressort pour un gouvernement, et qu'à force de se rendre l'esprit frivole, on augmente sans cesse les branches de son commerce? Les nations les plus commerçantes ne

sont pas les plus légères. Surtout doit-on établir en thèse générale que tous les vices moraux ne sont pas des vices politiques? J'ose dire que cela est faux, si la politique est la science du bonheur des hommes. Si elle est l'art de les dépraver pour les opprimer, je n'ai rien à objecter; je ne m'occupe pas de cette politique.

Est-il donc très-singulier, comme le dit l'auteur, qu'un peuple comme les Chinois, asservi jusque dans ses manières, et toujours occupé de démonstrations cérémonieuses, soit très-fourbe? pour expliquer un fait si simple, peut-on se permettre d'affirmer qu'à la Chine il est permis de tromper? Pour moi, j'ose assurer qu'on a trompé partout, et que jamais les lois n'y ont autorisé nulle part, pas même à Lacédémone, malgré les prétendus vols permis.

J'ose encore affirmer que ce n'est pas la détestable manière d'écrire des Chinois qui a pu établir parmi eux l'émulation, la fuite de l'oisiveté, et l'estime pour le savoir. Elle a sans doute contribué à leur respect pour les rites, en les rendant incapables d'apprendre rien autre chose, c'est-à-dire qu'elle a aidé à les asservir en les abrutissant. Mais si c'est en cela que le gouvernement chinois triompha, comme le dit notre auteur, ce n'étoit pas à lui à chanter ce triomphe. Un

philosophe doit accorder ses éloges avec plus de discernement.

N'y a-t-il pas aussi un peu d'irréflexion à louer sans restriction Rhadamante de ce qu'il expédioit tous les procès avec célérité, déférant seulement le serment sur chaque chef? Je crois que nous savons assez mal, malgré le secours de Platon, ce que faisoit Rhadamante; mais nous savons très-bien, et nous l'avons vu dans le livre sixième, que les lois peuvent plus facilement être simples, suivant que la société est moins avancée, et que les intérêts sont moins compliqués; et nous sommes assurés de même que, moins on sait écrire, plus on est obligé d'employer la preuve testimoniale et l'affirmation par serment. Il ne faut donc pas toujours prendre l'ignorance pour l'innocence, et la rusticité pour la vertu.

Une autre assertion singulière est celle-ci: Une nation libre peut avoir un libérateur; une nation subjuguée ne peut avoir qu'un autre oppresseur. Il s'ensuivroit qu'une nation une fois opprimée ne peut jamais cesser de l'être; et d'ailleurs il est difficile de comprendre ce que c'est que le libérateur d'une nation déjà libre.

Ces distractions n'empêchent pas que notre auteur n'ait grande raison, quand il dit que c'est une très-mauvaise politique de changer par les lois ce qui doit être changé par les manières. C'est pour cela que, contre son avis, j'ai désapprouvé les lois somptuaires. Voyez le livre septième.

A l'égard du fameux mot de Solon, dont les défenseurs de toutes les institutions reconnues mauvaises ont toujours invoqué l'autorité, j'ai dit, livre onzième, à quoi on doit le réduire, et ce qu'on peut en penser. J'ai même à cette occasion expliqué comment des institutions, mauvaises en elles-mêmes, peuvent avoir une bonté relative, et pourquoi au contraire de trèsbonnes lois peuvent ètre aussi inadmissibles dans une situation donnée. Ainsi je pense complétement comme notre auteur, que pour les meilleures lois, il est nécessaire que les esprits y soient préparés. Je professe sincèrement ce principe qui me paroît excellent, et le seul bon qu'on trouve dans ce dix-neuvième livre. J'en tire cette conséquence, qu'il est très-essentiel que le pouvoir législatif soit exercé par des députés librement élus, pour un temps limité, sur toutes les parties du territoire d'une nation. Car c'est cette manière qui donne le plus la certitude que les lois seront bien assorties à l'esprit général qui règne dans cette nation.

# LIVRE XX.

DES LOIS DANS LE RAPPORT QU'ELLES ONT AVEC LE COMMERCE. CONSIDÉRÉ DANS SA NATURE ET SES DISTINCTIONS.

### LIVRE XXI.

DES LOIS DANS LE RAPPORT QU'ELLES ONT AVEC LE COMMERCE CONSIDÉRÉ DANS LES RÉVOLUTIONS QU'IL A EUES DANS LE MONDE.

Les négocians sont les agens du commerce. L'argent en est l'instrument. Mais ce n'est pas là le commerce. Le commerce consiste dans l'échange. Il est la société tout entière. Il est l'attribut de l'homme. Il est la source de tout bien. Sa principale utilité est de développer l'industrie. C'est lui qui a civilisé le monde, c'est lui qui a affoibli l'esprit de dévastation. Les prétendues balances de commerce sont des illusions ou des minuties.

De même que j'ai joint ensemble les quatre livres qui traitent de la nature du climat, je réunis actuellement ces deux-ci qui ont rapport au commerce. Mais j'avoue que je ne sais comment aborder les questions qui y sont, non pas traitées, mais tranchées. Je ne puis ni voir la connexion qu'elles ont entre elles, ni trouver dans les unes les élémens de la solution des autres,

comme cela devroit être, si elles étoient bien éclaircies et bien liées. Cela me rappelle ces paroles d'un homme qui avoit un excellent esprit: Mon père, dit-il, mon frère ainé et moi, nous avions trois manières de travailler tout-à-fait différentes. Mon père cassoit tous les fils et les renouoit facilement; mon frère les cassoit aussi et ne les renouoit pas toujours. Pour moi, je tâche de ne les pas rompre, car je ne serois jamais sûr de les bien renouer. Je veux croire que Montesquieu est 'comme le père, et qu'il ne laisse jamais échapper le fil de ses idées, quoiqu'on n'en voie pas toujours l'enchaînement. Mais pour moi, qui ne veux pas être comme le frère aîné, je n'ai d'autre moyen que de m'efforcer de faire comme le second. Je vais donc tâcher de pénétrer assez avant dans le fond du sujet, pour y trouver un point fixe d'où je puisse partir, et auquel je puisse tout rattacher.

On se fait, en général, du commerce une idée très-fausse, parce qu'elle n'est pas assez étendue. Il est à peu près dans le même cas que ce que l'on appelle les figures de rhétorique. Nous ne remarquons ordinairement celles-ci que chez les rhéteurs et dans les discours d'apparat, en sorte qu'elles nous paroissent une invention très-recherchée et fort extraordinaire; et nous ne nous apercevons pas qu'elles nous sont si naturelles, que nous en faisons tous une quantité prodigieuse dans nos moindres discours, sans y penser. De même nous ne reconnoissons communément le commerce que chez les négocians qui en font une espèce de science occulte et un métier particulier; nous n'y voyons que le mouvement d'argent qu'il produit, et qui n'en est pas le but; et nous ne faisons pas attention que nous commerçons tous incessamment et continuellement, et que la totalité du commerce pourroit s'effectuer sans argent et sans négocians. Car les négocians de profession sont les agens de certains commerces : l'argent en est le véhicule et l'instrument; mais ce n'est pas là proprement le commerce. Le commerce consiste essentiellement dans l'échange. Tout échange est un acte de commerce; et notre vie tout entière est une suite perpétuelle d'échanges et de services réciproques. Nous serions tous très-malheureux qu'il n'en fût pas ainsi; car nous serions réduits chacun à nos propres forces, sans pouvoir nous aider jamais de celles des autres. En considérant le commerce sous ce point de vue, qui est le vrai, on y voit ce qu'on n'y avoit jamais remarqué. On trouve qu'il n'est pas seulement le fondement et la base de la société, mais

qu'il en est, pour ainsi dire, l'essence, qu'il est la société elle-même. Car la société n'est autre chose qu'un échange continuel de secours mutuels; et cet échange produit le concours des forces de tous pour la plus grande satisfaction des besoins de chacun.

Il est donc ridicule de mettre en doute que le commerce soit un bien, et plus ridicule encore de croire qu'il puisse jamais être un mal absolu, ou seulement n'être utile qu'à une des parties contractantes. Il est toujours utile à un homme de pouvoir se procurer ce dont il a besoin, au moyen de ce dont il n'a que faire. Cette faculté ne peut jamais être un mal en elle-même; et, quand deux hommes se donnent réciproquement et librement une chose qu'ils estiment moins, pour recevoir une chose qu'ils estiment plus, puisqu'ils la désirent, il est impossible qu'ils n'y trouvent pas tous deux leur avantage. Or c'est là tout le commerce. Il est bien vrai que l'un des deux peut faire ce que nous appelons un . mauvais marché, et l'autre en faire un bon; c'est-à-dire que l'un, pour ce qu'il sacrifie, ne recoit pas autant de la chose qu'il désire, qu'il auroit pu s'en procurer, et que l'autre en recoit plus qu'il n'auroit dû l'espérer. Il se peut encore que l'un des deux, ou même tous deux aient

tort de désirer la chose qu'ils se procurent. Mais ces cas sont rares; ils ne font pas l'essence du commerce, ils en sont des accidens causés par certaines circonstances que nous examinerons par la suite, et dont nous verrons les effets. Il n'en est pas moins vrai que dans tout acte de commerce, dans tout échange libre, les deux contractans se sont satisfaits, sans quoi ils n'auroient pas contracté; et, par conséquent, cet échange est en soi un bien pour tous deux.

Smith, si je ne me trompe, a remarqué le premier que l'homme seul fait des échanges proprement dits (1). Cela est vrai. On voit bien certains animaux exécuter des travaux qui concourent à un but commun, et qui paroissent concertés jusqu'à un certain point, ou se battre pour la possession de ce qu'ils désirent, ou supplier pour l'obtenir; mais rien n'annonce qu'ils fassent réellement des échanges. La raison en est, je pense, qu'ils n'ont ni une idée assez nette de la propriété, pour croire qu'ils puissent avoir un droit sur ce qu'ils me tiennent pas actuellement,

<sup>(1)</sup> Voyez l'admirable chapitre 11 du premier livre de son Traité des Richesses. Je régrette qu'en remarquant ce fait, il n'en ait pas recherché plus curieusement la cause; ce n'étoit pas à l'adtérir de la Théorie des sentimens moraux à regarder comme inutile de scruter les opérations de l'intelligence. Ses succès et ses fautes devoient également contribuer à lui faire penser le contridiré.

ni un langage assez développé pour pouvoir faire des conventions expresses; et ces deux inconvéniens viennent, je crois, de ce qu'ils ne peuvent assez abstraire leurs idées, ni pour les généraliser, ni pour les exprimer séparément, en détail, et sous la forme d'une proposition. D'où il résulte que les idées dont ils sont susceptibles sont toutes particulières, confuses avec leurs attributs, et se manifestent en masse par des espèces d'interjections qui ne peuvent rien expliquer explicitement. L'homme, au contraire, qui a tous les moyens qui leur manquent, est naturellement porté à s'en servir pour faire des conventions avec ses semblables. Quoi qu'il en soit, il est certain qu'il fait des échanges, et que les animaux n'en font pas. Aussi n'ont-ils pas de véritable société; car le commerce est toute la société, comme le travail est toute la richesse.

C'est encore Smith qui a aperçu cette seconde vérité, que nos forces étant notre seule propriété originaire, l'emploi de nos forces est notre seule richesse primitive. Elle l'a conduit à en voir une troisième bien importante; c'est que cette richesse s'accroît d'une manière incalculable par l'effet de la division du travail; c'est-à-dire qu'à mesure que chacun de nous s'applique plus exclusivement à un seul genre de travail, ce travail de-

vient incomparablement plus rapide, plus par-, fait, plus productif; en un mot, il augmente infiniment plus la masse de nos jouissances.

Comme on fait beaucoup de chemin quand on est dans une bonne route. Smith a encore été plus loin; il a observé que cette distribution du travail, si importante et si désirable, ne devenoit possible que par les échanges, et à proportion de leur nombre et de leur facilité. Car tant que chacun ne peut profiter en rien du travail d'un autre, il faut qu'il pourvoie lui-même à tous ses besoins, et par conséquent qu'il fasse tous les métiers. Quand ensuite les échanges commencent, un seul métier ne suffiroit pas pour faire vivre un homme; il faut encore qu'il en fasse plusieurs. C'est le cas de bien des ouvriers dans les campagnes. Mais quand enfin le commerce s'anime et se perfectionne, non-seulement un seul métier, mais souvent la moindre partie d'un métier suffit pour occuper un homme tout entier, parce qu'il trouve toujours à placer le produit de son travail, quoique très-considérable et d'une seule espèce. Il me semble que l'on n'a jamais tenu assez de compte à Smith de cette dernière vue. Cependant elle est très-belle; et c'est là qu'il a trouvé la principale utilité du commerce, celle qu'il ne faut jamais perdre de vue,

celle que l'on doit toujours et dans tous les cas regarder comme la plus essentielle de ses propriétés et le premier de ses avantages. Arrêtonsnous-y un moment: et puisque c'est le commerce qui nous occupe actuellement, remarquons bien qu'à l'instant où les échanges commencent, commence aussi la société, et avec elle la possibilité que chacun a de se livrer exclusivement au genre d'occupation dans lequel il peut le mieux réussir, tant par ses dispositions naturelles, que par les circonstances dans lesquelles il se trouve.

Lors de ce commencement, le commerce se fait directement et sans intermédiaire. Tout homme qui a quelque chose à vendre, est obligé de chercher un acheteur; et tout homme qui a quelque chose à acheter, est obligé de chercher un vendeur: en un mot, quiconque veut faire un échange, doit prendre lui-même la peine de chercher avec qui le faire. Bientôt, par l'effet même de cette division du travail, que le commerce provoque si puissamment, il se forme une classe d'hommes dont l'unique profession est d'éviter cette peine aux échangistes, et par-là de faciliter beaucoup les échanges. Ces hommes sont connus sous le nom général de commerçans. Ensuite ils se subdivisent encore; et on

distingue parmi eux des négocians, des marchands, des détaillans, des courtiers, des commissionnaires, et autres agens du commerce, qui tous le servent en remplissant chacun une fonction différente. Considérons-les tous en masse: cela suffit pour notre objet.

Les commerçans sont là toujours prêts à acheter, quand quelqu'un veut vendre; et à vendre, quand quelqu'un veut acheter. Ils font venir dans un endroit les denrées d'un autre, et réciproquement. Ainsi, par leurs soins, chacun trouve tout de suite, à portée de soi, tout ce qu'il désire et tout ce qu'il ne pourroit souvent se procurer qu'avec beaucoup de peine et de temps. Leur travail est donc utile. Puisqu'il est utile, il doit leur procurer un salaire. Aussi se le procurent-ils facilement. On aime mieux vendre à meilleur marché chez soi, que d'aller loin porter ses denrées. On aime mieux acheter plus cher à sa porte, que de se déplacer pour chercher ce qu'on désire. Les négocians achètent donc à bon marché et revendent cher. Voilà leur récompense. Ils peuvent la restreindre d'autant plus, que les communications sont plus sûres et plus façiles, leurs frais et leurs risques étant moins grands. Quand les négocians sont rares, ils exagèrent leurs profits; quand ils sont nombreux,

ils se contentent de moins, afin d'avoir la préférence. En cela ils sont comme les autres travailleurs. Quel que soit leur salaire, il est certain qu'il est pris sur les échangistes; mais il est pour ces échangistes d'une moindre valeur que les peines qu'il leur épargne. Ainsi ils gagnent, au moins en général, à faire ce sacrifice. La preuve en est qu'ils préfèrent presque toujours se servir de cet intermédiaire. L'existence de ces entremetteurs est donc utile.

L'explication de l'utilité des commerçans m'amène à expliquer l'utilité de l'argent; car il sert le commerce comme instrument, précisément de la même manière qu'ils le servent comme agens. On peut faire le commerce sans cet instrument et sans ces agens; mais ils le rendent plus facile. L'argent est une marchandise comme une autre, propre à différens usages, ayant, comme toutes les autres, sa valeur naturelle, qui est la valeur du travail nécessaire pour l'extraire de la terre et le façonner, et sa valeur vénale, qui est celle des choses que l'on offre pour se le procurer, ainsi que nous l'avons expliqué dans nos observations sur le livre treizième. Mais cette marchandise a cela de particulier, qu'elle est inaltérable, en sorte qu'on peut la garder sans craindre ni déchet ni avaries; qu'elle est toute

de même qualité, quand elle est pure, en sorte qu'on peut toujours la comparer à elle-même sans incertitude de valeur; qu'elle est susceptible de divisions très-multipliées, très-justes, trèsconstantes, de manière qu'elle se prête trèscommodément aux divisions de toutes les autres, depuis les plus précieuses jusqu'aux plus communes, depuis les plus petites masses jusqu'aux plus grandes. Voilà bien des avantages pour devenir le terme commun de comparaison de toutes les valeurs. C'est aussi ce qui arrive; et une fois que cela est ainsi, l'argent ne peut plus changer de valeur fréquemment et démesurément comme une autre marchandise, pour être trop recherchée dans un temps et pas assez dans un autre. Il ne peut varier de prix que foiblement et à la longue, suivant qu'il est un peu plus ou un peu moins rare. C'est là encore un autre avantage très-important pour être gardé. Ainsi, quiconque possède une chose dont il n'a pas besoin, n'est plus obligé d'attendre, pour s'en défaire; qu'il trouve à la troquer précisément contre celle qui lui est nécessaire. Pourvu qu'il en trouve de l'argent, il le prend, parce qu'il est sûr avec cet argent de se procurer tout ce qu'il voudra, quand il le jugera à propos, surtout lorsqu'il existe des commerçans toujours prêts à vendre de tout.

Du reste, l'argent n'est pas plus la totalité de nos richesses, que les commerçans ne sont la totalité de nos échangistes. L'un est un outil, les autres sont des ouvriers qui servent au commerce, mais qui ne constituent pas le commerce. Il faut de cet outil et de ces ouvriers, autant et pas plus qu'il n'est nécessaire, pour que le commerce se fasse. Quand il y a plus d'argent dans un pays qu'il n'en faut pour la circulation, il faut l'envoyer au dehors, ou en faire des meubles de différentes espèces; quand il y a trop de négocians pour la quantité des affaires qu'on peut y faire, il faut qu'ils s'expatrient, ou qu'ils prennent un autre état.

Les propriétés du commerce étant ainsi bien senties, et les fonctions des commerçans bien entendues, il est aisé de voir que, si les commerçans ne sont pas indispensables, puisque le commerce peut avoir lieu jusqu'à un certain point sans eux, ils sont très-utiles, puisqu'ils le facilitent prodigieusement. Mais il ne paroît pas aussi aisé d'abord de décider si leun travail est réellement productif, et s'ils méritent d'être rangés dans la classe productrice. Aussi des écrivains, qui n'ont voulu voir de production réelle que dans le travail qui nous procure les matières premières, et qui, en conséquence, ont refusé le

nom de producteurs à ceux qui emploient ces matières (les artisans), ont par suite refusé le même titre à ceux qui les transportent (les négocians). Cependant c'est là une erreur où l'on tombe uniquement, parce que l'on ne sait pas soimême ce que l'on veut dire par le mot de production.

M. Say, nous l'avons déjà dit, a fait disparoître toute cette logomachie par une seule observation hien juste, en remarquant que nous ne créons jamais un seul atome de matière, que nous n'opérons jamais que des transformations, et que ce que nous appelons produire, n'est jamais que donner un degré d'utilité de plus, par rapport à nous, à ce qui existoit déjà. On pourroit dire de même, et avec autant de justesse, de pos productions intellectuelles, qu'elles ne sont jamais que des transformations des impressions que nous recevons de tout ce qui existe; impressions que nous élaborons, dont nous formons toutes nos idées, dont nous tirons toutes les vérités que nous apercevons, toutes les combinaisons que nous imaginons.

En effet, pour ne point sortir de l'ordre physique, les hommes qui tirent du sein de la terre et des eaux, par les travaux de la pêche, de la chasse, des mines, des carrières et de la culture, toutes les matières premières dont nous nous servons, ne font par leurs peines que commencer à disposer ces animaux, ces minéraux, ces végétaux, à nous être utiles. Le métal vaut mieux pour nous que le minéral, une riche moisson mieux que la semence et le fumier dont elle provient. Un animal pris ou tué est plus près de nous servir qu'un animal qui s'enfuit; et un animal apprivoisé, plus qu'un animal farouche. Ces premiers travailleurs ont donc été utiles, ils ont été producteurs d'utilité; et c'est la seule manière d'être producteur.

· Viennent ensuite d'autres travailleurs : ce sont les artisans, qui façonnent encore ces matières. Si le métal vaut mieux que le minerai, une pioche, une bêche ou un autre ustensile, valent mieux qu'un bloc de fonte. Si le chanvre vaut mieux que le chenevis qui l'à produit, la toile vaut mieux que le chanvre, le drap mieux que la toison, la farine mieux que le blé, et le pain mieux que la farine, etc. Ces nouveaux travailleurs sont donc encore des producteurs tout comme les autres, et de la même manière. Cela est si vrai, que souvent on ne peut les distinguer les uns des autres. Je demande que l'on me dise si celui qui avec de l'eau salée fait du sel, est un agriculteur ou un artisan? pourquoi celui qui tue un daim appartiendroit plus à l'industrie agricole, que celui qui l'écorche pour me faire des gants? et quel est le producteur, du laboureur, du semeur, du moissonneur, ou même de celui qui a fait les fossés nécessaires pour rendre le champ productif?

Mais il ne suffit pas que les matières aient reçu · leurs dernières façons pour que je puisse m'en servir; il faut encore qu'elles soient près de moi. Peu m'importe qu'il y ait du sucre aux Indes, de la porcelaine à la Chine, du café en Arabie; il faut qu'on me l'apporte. C'est ce que font les négocians; ils sont donc aussi producteurs d'utilité. Cette utilité est si grande, que sans cellelà les autres s'évanouissent. Elle est si palpable, que dans les endroits où une chose surabonde, elle n'a aucune valeur, et qu'elle en prend une très-grande quand elle est transportée dans ceux où elle manque: il faut donc ou renoncer à savoir ce qu'on veut dire, ou confesser que les négocians sont des producteurs comme tous les autres, et convenir que tout travail est productif lorsqu'il produit des richesses supérieures à celles que consomment ceux qui s'y livrent. C'est là la seule manière raisonnable d'entendre le mot production. Voyez le livre treizième.

Il est vrai que par l'effet de l'industrie que l'on nomme assez mal agricole, les matières chan-

gent le plus souvent de nature; que l'industrie manufacturière n'en change ordinairement que la forme (encore cela n'est pas vrai des arts chimiques, et ils le sont presque tous plus ou moins); et que l'industrie commerçante ne faît que les changer de lieu. Mais qu'est-ce que cela fait, si ce dernier changement est utile comme les autres? si c'est une dernière façon nécessaire pour faire valoir toutes les autres? et si cette dernière façon est si fructueuse, qu'elle produit un accroissement de valeur très-supérieur aux frais qu'elle coûte?

On dira que cet accroissement de valeur souvent n'a pas lieu, et que souvent la marchandise est perdue, ou détériorée; ou arrive à contretemps, et que le travail du commerçant se trouve infructueux. Mais il en est de même du travail de l'agriculteur et du manufacturier, quand ils sont mal entendus ou contrariés par des accidens. On dira encore que souvent le commerçant ne fait que nous apporter des objets de consommation inutiles, que nous aurions été heureux d'ignorer; que nous y prenons goût; que nous nous ruinons pour nous les procurer, et qu'ainsi il nous appauvrit au lieu de nous enrichir. Mais il en est de même souvent de l'agriculture et des arts. Si je fais d'une vaste cam-

pagne un champ de roses, si j'emploie beaucoup de monde à les cultiver et à les recueillir, beaucoup de monde encore à les distiller, et qu'il ne résulte de tout cela que la satisfaction trèspassagère de quelques belles dames qui se parfument en dépensant des sommes considérables, au moyen desquelles on auroit pu exécuter des ouvrages très-durables et très-utiles; certainement il y a perte de richesse : mais la perte n'est pas dans la production, elle est dans la consommation. Si on avoit exporté cette essence de roses, on auroit pu avoir en retour beaucoup de choses de première nécessité. Dans tous les cas, il y a similitude complète entre le travail du commercant et celui de l'agriculteur ou du manufacturier. L'un n'est ni plus ni moins essentiellement productif que l'autre. Tous ne réussissant pas, sont en pure perte; tous réussissant, produisent accroissement de jouissance, si on consomme; accroissement de richesse, si on ne consomme pas. Au reste, peu importe le nom que l'on donne à l'industrie des commerçans; pourvu que ce nom ne conduise pas à de fausses conséquences, et que l'on voie bien ce que c'est que le commerce, dont les commerçans ne sont que les agens. Il me semble que nous nous en sommes rendu compte assez nettement, pour pouvoir

gent le plus souvent de nature; on manufacturière n'en change orthin la forme (encore cela n'est pas miques, et ils le sont presque, et que l'industrie comment changer de lieu. Mais que ce dernier changement tres? si c'est une der faire valoir toutes façon est si fructus sement de valer coûte?

, s'il ne de-On dir \_ire des profits sur vent n'a r a cela comme bien des est perf hommes d'état trop adtemps ant, même dans cette supposition, infr atérieur demanderoit encore toute de tention; et, dans tous les cas, il est tours de beaucoup le plus important, surtout pour une grande nation. En effet, de même que tant qu'il n'y a pas du tout d'échanges entre les hommes d'un même canton, ils sont tous étrangers les uns aux autres et tous misérables, au lieu qu'en s'entr'aidant, ils augmentent prodigieusement leur puissance et leurs jouissances; de même dans un grand pays, si chacune de ses

**-** և 11

re isolée et sans communication. · dans le dénûment et dans une lieu qu'en formant des liaiune profite de l'industrie mploi et le développevces. Prenons pour c'est une contrée sons la nation environnée \_ ≟lle a des porertiles en grains, , qui ne sont bonnes a autres formées de coteaux .. sont bons qu'à la culture des vi-.atres enfin plus montagneuses, qui ne ent guère produire que des bois. Si chacun de ces pays est réduit à lui-même, qu'arrive-t-il? Il est clair que dans le pays à blé, il peut encore subsister un peuple assez nombreux, parce que du moins il a le moyen de satisfaire largement au premier de tous les besoins, la nourriture. Cependant ce besoin n'est pas le seul; il faut le wêtement, le couvert, etc. Ce peuple sera donc obligé de sacrifier en bois, en pâturages, en mauvaises vignes, beaucoup de ces bonnes terres, dont une bien moindre quantité auroit suffi pour lui procurer par voie d'échange, ce VIII.

poser quelques principes certains, et nous décider sur les différentes questions qui peuvent naître d'après des vues générales et constantes. Revenons donc à notre auteur, et essayons d'examiner quelques-unes de ses opinions.

Montesquieu, qui s'est épargné la peine que nous venons de prendre, semble ne voir dans le commerce que les relations des nations entre elles, et leur manière d'influer les unes sur les autres. Il ne dit pas un mot du commerce qui se fait dans l'intérieur d'un pays; et il paroît supposer qu'il seroit nul et d'aucun effet, et qu'il ne mériteroit aucune considération, s'il ne devoit pas donner le moyen de faire des profits sur les étrangers. Il pense en cela comme bien des écrivains et bien des hommes d'état trop admirés. Cependant, même dans cette supposition, le commerce intérieur demanderoit encore toute notre attention; et, dans tous les cas, il est toujours de beaucoup le plus important, surtout pour une grande nation. En effet, de même que tant qu'il n'y a pas du tout d'échanges entre les hommes d'un même canton, ils sont tous étrangers les uns aux autres et tous misérables, au lieu qu'en s'entr'aidant, ils augmentent prodigieusement leur puissance et leurs jouissances; de même dans un grand pays, si chacune de ses

parties demeure isolée et sans communication, elles sont toutes dans le dénûment et dans une inaction forcée; au lieu qu'en formant des liaisons entre elles, chacune profite de l'industrie de toutes, et y trouve l'emploi et le développement de ses propres ressources. Prenons pour exemple la France, parce que c'est une contrée très-vaste et très-connue. Supposons la hation française seule dans le monde, ou environnée de déserts impossibles à traverser. Elle a des portions de son territoire très-fertiles en grains, d'autres plus humides, qui ne sont bonnes qu'aux pâturages, d'autres formées de coteaux arides, qui ne sont bons qu'à la culture des vignes, d'autres enfin plus montagneuses, qui ne peuvent guère produire que des bois. Si chacun de ces pays est réduit à lui-même, qu'arrive-t-il? Il est clair que dans le pays à blé, il peut encore subsister un peuple assez nombreux, parce que du moins il a le moyen de satisfaire largement au premier de tous les besoins, la nourriture. Cependant ce besoin n'est pas le seul; il faut le vêtement, le couvert, etc. Ce peuple sera donc obligé de sacrifier en bois, en pâturages, en mauvaises vignes, beaucoup de ces bonnes terres, dont une bien moindre quantité auroit suffi pour lui procurer par voie d'échange, ce

qui lui manque, et dont le reste auroit encore nourri beaucoup d'autres hommes. Ainsi, ce peuple ne sera déjà pas si nombreux que s'il avoit eu du commerce; et cependant il manquera de bien des choses. Cela est encore bien plus vrai de celui qui habite les coteaux propres aux vignes. Celui-là, si même il en a l'industrie, ne fera du vin que pour son usage, n'ayant où le vendre. Il s'épuisera dans des travaux ingrats, pour faire produire à ces côtes arides quelques mauyais grains, ne sachant où en acheter. Il manquera de tout le reste. Sa population, quoique encore agricole, sera misérable et rare. Dans le pays de marais et de prairies, trop humide pour le blé, trop froid pour le riz, ce sera bien pis. Il faudra nécessairement renoncer à cultiver, se réduire à être pasteur, et même ne nourrir d'animaux qu'autant qu'on en peut manger. Pour le pays de bois, il n'y a de moyen d'y vivre que la chasse, à mesure et autant qu'on y trouve des animaux sauvages, sans songer seulement à conserver leurs peaux; car qu'en feroit-on? Voilà pourtant l'état de la France, si vous supprimez toute correspondance entre ses parties. Une moitié est sauvage, et l'autre mal pouryue.

Supposez au contraire cette correspondance

active et facile, quoique toujours sans relation extérieure. Alors la production propre à chaque canton ne sera plus arrêtée par le défaut de débouchés, et par la nécessité de se livrer, en dépit des localités, à des travaux très-ingrats, mais nécessaires faute d'échanges, pour pourvoir par soi-même, tant bien que mal, à tous ses besoins, ou du moins aux plus pressans. Le pays de bonne terre produira du blé autant que possible, et en enverra au pays de vignobles, qui produira des vins tout autant qu'il trouvera à en vendre. Tous deux approvisionneront le pays de pâturages, où les animaux se multiplieront à proportion du débit, et les hommes à proportion des subsistances que leur procurera ce débit; et ces trois pays réunis alimenteront, jusque dans les montagnes les plus âpres, des habitans industrieux qui leur fourniront des bois et des métaux. On multipliera les lins et les chanvres dans le nord, pour envoyer des toiles dans le midi, qui multipliera ses soieries et ses huiles pour les payer. Les moindres avantages locaux seront mis à profit. Une commune tout en cailloux fournira des pierres à fusil à toutes les autres, qui n'en ont pas et qui en ont besoin; et ses habitans vivront des produits de ces échanges. Une autre tout en rochers enverra des meules de moulins dans

plusieurs provinces. Un petit pays de sable va produire de la garance pour toutes les teintures. Quelques champs d'une certaine argile donneront de la terre pour toutes les poteries. Les habitans des côtes ne mettront pas de bornes à leurs pêches, pouvant envoyer dans l'intérieur leurs poissons salés. Il en sera de même du sel marin, des alcalis des plantes marines, des gommes des arbres résineux. On verra naître partout de nouvelles industries, non-seulement par l'échange des marchandises, mais encore par la communication des lumières. Car si nul pays ne produit tout, nul n'invente tout. Quand des communications sont établies, ce qui est connu dans un endroit l'est partout; et on a bien plus tôt fait d'apprendre ou même de perfectionner, que d'inventer. D'ailleurs, c'est le commerce luimême qui inspire l'envie d'inventer; c'est même sa grande étendue qui seule rend possibles bien des industries. Cependant ces nouveaux arts occupent une foule d'hommes qui ne vivent de leur travail que parce que celui de leurs voisins étant devenu plus fructueux peut suffire à les payer. Voilà donc cette même France, tout à l'heure si indigente, remplie d'une population nombreuse et bien approvisionnée, et par conséquent devenue heureuse et riche, sans qu'elle

ait fait le moindre profit sur aucun étranger. Tout cela est dû au meilleur emploi des avantages de chaque localité, et des facultés de chaque individu; et remarquez que pour cela il est indifférent que ce pays soit riche ou pauvre en or et en argent. Car, si ces métaux précieux y sont rares, il en faudra une très-petite quantité pour payer une grande quantité de marchandises; s'il y en a beaucoup, il en faudra davantage. Voilà toute la différence. Dans les deux cas, la circulation se fera de même. Tels sont les miracles du commerce intérieur.

Je conviens que j'ai pris pour exemple un pays très-vaste et très-favorisé de la nature. Mais les mêmes causes produiroient les mêmes effets dans tous, proportion gardée de leur étendue et de leurs avantages, excepté toutefois dans ceux qui seroient absolument incapables de fournir les denrées de première nécessité en quantité suffisante. Pour ceux-là, il est certain que le commerce étranger est indispensable pour qu'ils soient habités, puisque lui seul peut les approvisionner de ces denrées nécessaires à la vie. Ils sont dans le cas des parties montagneuses ou marécageuses de la France dont nous venons de parler, qui ne doivent leur population qu'à leurs communications avec les parties fertiles. Pour

tous les autres pays, le commerce étranger n'est qu'accessoire et de surérogation.

Je ne prétends pourtant pas nier l'utilité du commerce extérieur. Ce que nous venons de dire nous montre même quel est son plus grand avantage. En effet, puisque le commerce intérieur produit tant de bien, par cela seul qu'il anime l'industrie, et puisqu'il n'anime si puissamment l'industrie que parce qu'il accroît la possibilité du débit, ou, comme l'on dit, parce qu'il augmente l'étendue du marché pour les productions de chaque partie du pays, il est manifeste que le commerce extérieur, en agrandissant encore prodigieusement le marché, augmente de même l'industrie et les produits. La France elle-même, quoique plus en état pent-être qu'aucun pays de se passer de tous les autres, seroit cependant privée de beaucoup de jouissances, si elle ne tiroit pas des donrées des quatre parties du monde; et plusieurs de ses fabriques actuelles, même des plus nécessaires, ont un besoin indispensable de matières premières qui viennent des extrémités de la terre. On peut même ajouter que centaines provinces, quoique faisant partie du même corps politique, ont souvent moins de facilité à communiques entre elles qu'avec certains pays étrangers. Ainsi il est plus aisé de faire arriver les

vins de Bordeaux en Angleterre, les draps de Languedoc en Turquie, ceux de Sedan en Allemagne, que dans beaucoup de parties de la France; et réciproquement, beaucoup de choses peuvent souvent être tirées plus commodément de l'étranger que de son propre pays; et alors c'est une grande maladresse de s'en priver. Le commerce étranger sert donc aussi l'industrie; et ce que nous venons de voir des effets du commerce intérieur nous prouve combien est précieuse cette propriété de développer l'industrie. Que penser donc de ceux qui ne tiennent aucun compte de cet avantage, qui ne font aucune attention au commerce intérieur, et qui ne voient dans le commerce extérieur qu'un moyen d'attraper quelques écus aux nations étrangères? On peut dire, sans hésiter, qu'ils n'ont pas les premières notions de la manière dont se forment et se distribuent les richesses des nations. Il faut convenir que c'est le cas où se trouve notre auteur, malgré toutes ses lumières.

Aussi, après quelques phrases vagues sur les effets moraux du commerce (et nous en parlerons plus loin), il établit tout de suite qu'il y a deux espèces de commerce : le commerce de luxe, et celui d'économie; et, fidèle à son système de faire tout dériver de trois ou quatre

formes de gouvernement qu'il a jugé à propos de distinguer, il ne manque pas d'ajouter que l'un de ces deux commerces est plus convenable à la monarchie, et l'autre à la république; et il trouve beaucoup de raisons pour que cela soit ainsi. Le vrai est qu'il n'y a jamais eu, et qu'il n'y aura jamais de commerce de luxe. Qui dit luxe, dit consommation, et même consommation excessive. Le commerce, l'industrie commerciale, fait partie de la production. Ces deux choses n'ont rien de commun. Si l'on entend par commerce de luxe, que les uns dépensent ce que les autres gagnent, gagner est une chose, et manger en est une autre toute différente (1). Si commerce de luxe veut dire le commerce des choses servant au luxe, rien n'empêche que les républicains hollandais n'apportent de la porcelaine de la Chine, des schalls de Cachemire, des diamans de Golconde, quoique ce soient des courtisans français ou allemands qui aient la sottise de les acheter. Dans tous les cas, M. Say a bien raison de dire: Tout cela ne signifie absolument rien. Il en faut dire autant des raisonnemens par lesquels Montesquieu croit

<sup>(1)</sup> Nous l'avons déjà dit, livre VII. Un joaillier n'a point de luxe, quoiqu'il dépense beaucoup en pierreries; ce sont ceux qui se parent de ces bijoux, qui ont du luxe.

prouver qu'un commerce toujours désavantageux peut être utile; ou que la faculté accordée aux négocians de faire ce qu'ils veulent seroit la servitude du commerce; ou que l'acquisition que l'on peut faire de la noblesse à prix d'argent encourage beaucoup les négocians; ou que les mines d'Allemagne et de Hongrie font valoir la culture des terres, tandis que le travail de celles du Mexique et du Pérou la détruit, et autres maximes de la même force. De tout cela on est obligé de conclure encore avec M. Say, que, quand un auteur parlant de ces chases se forme une vue si peu nette . de leur vraie nature, si par hasard il vient à rencontrer une vérité utile, et s'il lui arrive de donner un bon conseil, c'est fort heureux. Achevons donc d'expliquer nettement, s'il se peut, les effets du commerce extérieur. Jusqu'à présent cela n'a jamais été fait suffisamment; et si nous y réussissons, ce ne sera point par bonheur, mais bien par les déductions les plus rigoureuses, que cette connoissance nous conduira à beaucoup de vérités utiles trop méconnues.

Nous avons vu que, de même que le commerce d'homme à homme constitue seul la société, et est la cause première de toute industrie et de toute aisance, de même le commerce de canton à canton et de province à province dans

l'intérieur du même corps politique, donne un nouvel essor à cette industrie, et produit un nouvel accroissement de bien-être, de population et de moyens; et que le commerce extérieur augmente encore tous ces biens, que le commerce intérieur a fait naître, et contribue à mettre en valeur tous les dons de la nature, en rendant le travail des hommes plus fructueux et plus productif (1). Cette propriété est le plus grand de tous les avantages du commerce extérieur; et, quoique vraiment incalculable, cet avantage peut pourtant être représenté par des nombres qui en donneront une idée approximative. Imaginous vingt hommes travaillant séparément et sans s'aider : ils feront de l'ouvrage comme vingt; et, si nous les supposons tous égaux en capacité, ils auront des jouissances chacun comme an. S'ils se réunissent et s'entr'aident, par cela seul ils feront de l'ouvrage comme quarante, et peut-être comme quatre-

<sup>(1)</sup> N'oublions jamais que travail productif est celui dont il résulte des valeurs supérieures à celles que consomment ceux qui s'y livrent. Le travail des soldats, des gouvernans, des avocats, des médecins, peut être utilé; mais il n'est pas productif, puisqu'il n'en reste rien. Celui d'un agriculteur ou d'un manufacturier, qui dépenseroit dix mille francs pour en produire cinq, n'est point productif non plus, et ne sauroit être utile, à moins qu'il ne le soit comme expérience.

vingts; et par conséquent ils jouiront chacun comme deux ou comme quatre. S'ils profitent de cet avantage, du loisir qu'il leur procure, de l'esprit qu'il leur donne, pour découvrir de nouvelles ressources, pour inventer de nouveaux moyens, pour se procurer de nouvelles matières premières, ils pourront produire comme cent soixante, comme trois cent vingt, et jouir comme huit ou comme seize: enfin leur industrie se perfectionnant indefiniment, car il est impossible d'en assigner le terme, ils arriveront peutêtre, s'ils sont très-intelligens ou très-favorisés de la nature, jusqu'à produire comme mille, et même comme deux mille; et par suite à jouir chacun comme cinquente ou comme cent, si l'égalité subsiste entre eux; ou à vivre cent ou deux, cents sur le même terrain où ils n'étoient que vingt, et à avoir encore des jouissances comme dix au lieu d'un, le tout sans avoir gagné la moindre chose sur aucun étranger.

Ces évaluations ne sont pas forcées, elles sont même au-dessous de la vérité. Il y a plus que cette différence entre l'isolement sauvage et la société créée et perfectionnée par l'invention des échanges, aurtout si cette société étoit assez bien ordonnée pour que l'égalité s'y maintant, ou que du moins l'inégalité s'y in-

troduisît le moins possible, et que par suite beaucoup de moyens ne devinssent pas inutiles ou nuisibles. (Voyez l'article du Luxe, livre septième.) Le plus grand avantage du commerce extérieur, on ne sauroit trop le répéter, est donc certainement de contribuer à cet heureux phénomène en augmentant l'étendue du marché; et c'est celui auquel on n'a presque jamais pensé, et que l'on a toujours été prêt à sacrifier à l'appât d'un gain sordide et à l'apparence du moindre profit à faire sur l'étranger. Je dis à l'apparence; je ne prétends pas insinuer parlà que ce profit soit toujours illusoire; c'est ce que nous verrons : je soutiens seulement que c'est à tort qu'il a été l'objet unique de la plupart des politiques, et qu'il n'est rien en comparaison de l'avantage qu'a le commerce de créer la société et de développer l'industrie, avantage qui appartient éminemment au commerce intérieur, auquel contribue subsidiairement le commerce extérieur, ce qui constitue à mes yeux son plus grand mérite. Au reste, puisqu'on a attaché une importance très-exagérée au profit direct qu'une nation peut faire sur les nations étrangères par le moyen de son commerce avec elles, il convient d'examiner plus en détail ce profit, pour voir nettement en quoi

il consiste, et jusqu'à quel point on peut le connoître.

Le commerce extérieur peut être profitable, ou plutôt les négocians qui le font, peuvent augmenter directement la masse des richesses nationales par les gains qu'ils font sur les étrangers avec lesquels ils trafiquent; et cet effet, ils peuvent le produire de plusieurs manières différentes.

Premièrement, ils peuvent n'être que les voituriers et les commissionnaires des étrangers. Dans cette supposition, ils sont plutôt artisans que commerçans. En cette qualité, ils reçoivent des salaires. Ils vivent de ces salaires, quand même leur pays ne produiroit rien. C'est une somme de richesses qu'ils y importent. S'ils la consument tout entière à leur subsistance annuelle, elle se borne à entretenir dans le pays une portion de population qui n'y existeroit pas sans elle. S'ils ne l'emploient pas en totalité, et s'ils font quelques économies, ces économies sont autant d'ajouté à la masse permanente des richesses nationales.

Secondement, ils peuvent aller acheter dans un pays étranger des denrées qui y sont à bon marché, et les revendre dans un autre où elles sont chères. La différence suffit pour payer la subsistance de ceux qu'ils emploient et la leur, en un mot, tous leurs frais, et leur donner un bénéfice. Ce bénéfice, soit en argent, soit en denrées, et même toute la partie de leurs frais gagnée par les nationaux, est une masse de moyens qu'ils ont ajoutés à ceux de leur patrie, puisque tout cela est payé par des étrangers. Si cette masse de moyens n'est pas totalement consommée annuellement, ce qui en reste économisé est autant d'ajouté au fonds de la richesse nationale. Ce second cas est celui du commerce de transport.

Troisièmement, les commerçans prennent chez eux des denrées qui n'ont qu'un vil prix dans le grand marché de l'Europe et de toutes les nations civilisées; ils les portent au loin, et ils rapportent dans leur pays d'autres denrées, qui ont une grande valeur chez toutes ces nations. La différence dans ce cas couvre les frais et bien au delà. Ces frais, fussent-ils payés à des étrangers, il y a bénéfice. C'est cette opération que l'on fait, quand on va chez des sauvages troquer des grains de verre et autres bagatelles contre de la poudre d'or, de l'ivoire, des four-rures, et autres choses précieuses. Certainement alors on a augmenté la masse des richesses de la société dont on fait partie. Il n'est pas nécessaire,

pour en être sûr, de savoir si ces richesses importées sont consommées dans le sein de cette société, ou réexportées, gaspillées ou mises à profit. C'est là une autre question. C'est celle de la consommation; elle est étrangère à celle de la production. Ces richesses peuvent être perdues de nouveau, mais elles sont acquises; c'est tout ce qu'il nous faut pour le moment.

Quatrièmement, les négocians peuvent aller chez des étrangers acheter des matières premières, les faire fabriquer chez eux, et les reporter avec profit à ces mêmes étrangers ou à d'autres. C'est ce que font des marchands français, qui tirent d'Espagne des cuirs bruts qu'ils y renvoient tannés, et des laines qu'ils y renvoient en draps. Leur bénéfice, et même le salaire de tous leurs agens, est un profit pour leur patrie; car l'objet unique de ce commerce étant de fournir les étrangers, toute l'industrie qu'il met en œuvre est exclusivement payée par eux. Les artisans qu'il emploie sont à la solde de ces .. étrangers, comme les voituriers et les matelots qui leur conduisent la marchandise. Aussi ce commerce est-il, de beaucoup, celui de tous qui fait entrer le plus de richesses dans le pays; mais il est à remarquer que cet effet, il le produit bien moins par les bénéfices du négociant,

qui peuvent être très-peu de chose, que par la grande masse d'industrie qu'il développe et qu'il met en mouvement. Car le développement de l'industrie est toujours, dans toutes les suppositions et sous tous les rapports, ce qu'il y a de plus utile à une société d'hommes.

Enfin le cinquième genre de commerce extérieur, est celui qui consiste à exporter toutes les denrées et marchandises dont on n'a pas besoin, que, sans ce commerce, on n'auroit aucun intérêt à produire, et qu'assurément on ne produiroit pas; et à importer toutes celles dont on manque absolument, ou qu'on ne pourroit se procurer chez soi que beaucoup plus chèrement. C'est ce commerce qui a lieu le plus ordinairement entre les nations. Les autres, dont nous-venons de parler, ne sont, pour ainsi dire, que des cas particuliers et d'exception. C'est celui-ci qui compose la presque totalité du commerce extérieur de la plupart des peuples. C'est lui qui secourt puissamment le commerce intérieur, en agrandissant le marché, et qui l'aide à atteindre ce but si important, d'augmenter les facultés des citoyens, en développant leur industrie, et de les approvisionner de tous les moyens de jouissance que cette industrie les met en état d'acquérir. Cet objet est si capital, cet intérêt est si majeur, qu'il absorbe tous les autres, et qu'il faut compter pour rien parmi les avantages de ce commerce, le bénéfice que peuvent y faire les négocians qui en sont les agens.

Il faut pourtant que ce bénéfice ait lieu pour que les négocians prennent la peine de faire le service; et, s'il n'avoit pas lieu, ce seroit une preuve que leur service n'est ni utile ni agréable, et que leurs opérations sont sans objet. Elles cesseroient. Ce bénéfice a donc lieu. Mais premièrement, il est nécessairement pris en partie sur les nationaux, et il est impossible de déterminer la part qu'ils ont dans les sacrifices que les agens de l'échange exigent des échangistes. Secondement, il est nécessairement partagé par les négocians étrangers avec lesquels ceux du pays correspondent; et il est bien vraisemblable qu'en général les uns et les autres respectivement gagnent à peu près ce que les vendeurs et les acheteurs de leurs pays sacrisient. Ainsi ce n'est point une conquête sur l'étranger. Troisièmement enfin, et il faut encore le répéter, ce bénéfice est une misère, en comparaison des autres avantages de ces transactions et de l'immense masse de richesses qu'elles mettent en mouvement et qu'elles font naître; et j'ose affirmer,

contre l'opinion vulgaire, qu'il ne mérite aucune attention de la part du-politique philosophe. Ainsi on ne doit point compter ce commerce, de beaucoup le plus utile et le plus considérable de tous, au nombre de ceux qui augmentent directement la masse des richesses nationales, précisément parce qu'il est celui qui les augmente le plus indirectement.

Voilà, je pense, les principales espèces de commerce qu'une nation peut faire à l'étranger. Cette classification n'est pas très-rigoureuse, il ne faut pas y attacher trop d'importance. Elle a son inconvénient, comme toutes les classifications; c'est que les êtres réels se plient difficilement à ces manières générales et abstraites de les considérer. Il n'y a peut-être pas une seule opération commerciale effective et réellement existante, qui puisse être rangée exclusivement et uniquement dans une de ces cinq classes, et qui n'appartienne pas aux autres par quelquesunes de ses parties. Néanmoins, cette analyse des effets les plus marquans du commerce extérieur commence à répandre sur cette matière quelques lumières, et nous met à même d'examiner ce que nous devons penser de ce que l'on appelle communément la balance du commerce.

Il faut convenir que ces deux mots n'offrent

pas toujours un sens bien net; et peut-être même que si ceux qui les ont le plus employés, avoient creusé davantage dans le fond du sujet, ils auroient trouvé qu'ils n'ont aucun sens. Cependant, sans trop se rendre compte ni de la cause du fait, ni de la manière dont il arrive, ni de la possibilité qu'il arrive, quand on croit qu'une nation envoie plus de valeurs à l'étranger qu'elle n'en reçoit, on dit généralement que la balance lui est défavorable; et, dans le cas contraire, on dit qu'elle est en sa faveur. Voilà ce qu'on entend à peu près par cette balance du commerce, que l'on a tant d'envie de faire pencher de son côté.

Mais, premièrement, il est manifeste que, pour que cette idée de balance ne soit pas tout-à-fait chimérique, il ne faut pas borner le mot valeurs à ne représenter que les espèces monno yées ou même les métaux précieux; car l'or et l'argent sont bien loin d'être notre seule richesse ou même la principale partie de nos richesses; et il est très-clair que quand je donne pour cinq cents francs d'argent, et que je reçois pour six cents francs de marchandises, je gagne cent francs, et que, par conséquent, une nation pourroit faire beaucoup de profits sur une autre, à laquelle pourtant elle enverroit plus d'argent qu'elle n'en recevroit

d'elle. Cette seule raison, quand il n'y en auroit pas beaucoup d'autres, suffiroit pour prouver que le cours du change, dont on tire tant de conséquences téméraires, est un indice très-insignifiant de l'état de la balance. Car il ne peut tout au plus qu'indiquer que l'on verse plus d'argent d'un côté que de l'autre; et encore il ne le fait que d'une manière très-peu sûre. Or, se décider sur ce seul symptôme, c'est juger du tout par une partie, et par une partie très-mal connue.

Secondement, il n'est pas moins évident que, même en admettant la double supposition qu'une nation civilisée peut recevoir d'une autre nation civilisée aussi, plus ou moins de valeurs qu'elle ne lui en livre, et qu'on peut le savoir, pour juger de la balance du commerce pour ou contre cette première nation, il faut au moins bien réunir toutes les branches de son commerce extérieur, et ne pas se décider d'après l'examen d'une partie séparée et isolée. Car il se pourroit que cette nation ne perdît avec une autre que pour gagner davantage avec une troisième, ou n'achetât très-cher une denrée dans un endroit que pour en vendre une autre encore plus cher en retour, ou pour s'en procurer d'autres à trèsgrand marché. C'est donc de l'ensemble, et uniquement de l'ensemble que l'on peut juger, si toutefois on peut en juger.

Mais pour en juger, il faut le connoître. Or, est-il bien certain qu'on puisse le connoître, même à peu près, ou plutôt à beaucoup près? Prenons d'abord la quantité des marchandises, qui est la circonstance la plus facile à constater. Quelque rigoureux que soit devenu le régime des douanes dans beaucoup de pays, il n'y a aucun gouvernement qui puisse se flatter de connoître exactement par ses employés la quantité de toutes les marchandises qui passent les frontières, soit pour entrer, soit pour sortir. Les produits de la contrebande sont toujours considérables et impossibles à savoir au juste. Les déclarations des marchandises qui passent sans fraude, sont toujours infidèles. Celles qui ne paient rien, soit en entrant, soit en sortant (et il y en a toujours beaucoup), sont déclarées très-négligemment, ou même ne le sont point du tout. Ainsi, on est déjà bien loin de son compte, même pour la quantité, qui est pourtant ce qu'il y a de moins difficile à vérifier.

C'est bien pis pour la qualité. Cependant elle influe bien davantage sur les valeurs. Nos richesses sont si multipliées et si diversifiées, nous avons porté tant de recherche et de variété

dans la préparation et la confection des produits de la nature et des arts, qu'il y a souvent la différence d'un à cent, d'un à mille, entre les valeurs de deux choses à peu près du même genre, ou qui passent aux barrières sous les mêmes dénominations générales; et ajoutez que ce sont toujours les plus précieuses qui sont dissimulées ou même totalement cachées, parce qu'en général elles sont peu volumineuses. Il est donc vraiment impossible d'avoir une connoissance, même approximative, de la valeur des marchandises exportées ou importées par le commerce; et c'est s'abuser absolument que d'accorder quelque confiance, à cet égard, à des déclarations grossières et à des relevés de registres, nécessairement imparfaits et incomplets.

Ce n'est pas tout. Quand on connoîtroit exactement la quantité et la qualité, et par suite la valeur de toutes les marchandises importées et exportées dans le cours d'une année, il faudroit encore savoir combien il en a coûté pendant cette même année à tous les négocians du pays pour opérer ces transports, c'est-à-dire tout ce qu'ils ont dépensé en commis, en agens, en vaisseaux, en agrès, en nourriture et en paiement d'équipages et de rouliers, jusqu'à ce que chaque chose soit arrivée à sa dernière destination.

En un mot, il faudroit connoître la masse de tous leurs frais. Car ces frais sont des sommes avec lesquelles ils paient du travail, et avec lesquelles ils pourroient le payer pour produire des choses utiles, qui augmenteroient le total de la richesse nationale. Ces sommes doivent donc être déduites de la valeur des richesses importées. Or, ce dernier article est encore plus impossible à connoître que les autres. On n'a nul moyen, nul élément pour s'en faire une idée, même approximative. Les intéressés mêmes wile savent pas, ou du moins ne sauroient pas dire quelles de ces dépenses doivent être attribuées au seul commerce extérieur, ou imputées au commerce intérieur, et quelles sont gagnées par l'étranger ou par le compatriote. Elles se perdent, elles se fondent dans la circulation générale. Voilà donc encore un inconnu important.

Enfin, on pourroit bien aussi critiquer avec raison la fixation des valeurs des marchandises, faite à l'endroit où est la douane. Ce n'est pas là où elles ont été achetées, ce n'est pas là qu'elles seront employées. Or, c'est dans ces deux endroits que leur valeur réelle est constatée et réalisée. Plusieurs de ces denrées ont été ou seront avariées avant ou après le moment où vous les mettez à prix à votre bureau de douane. D'autres

gagneront beaucoup à être rendues à leur destination, ou seulement par le seul effet du temps qui les bonifie. Quelle nouvelle source d'incertitudes!

Si, avec tant de desiderata, quelqu'un peut se persuader de savoir quelque chose de la balance dont il s'agit, c'est un intrépide faiseur de chiffres. Mais il y a bien plus. Quand on le sauroit, quand on supposeroit, ce qui est impossible, que l'on sait réellement de science certaine que, dans le cours d'une ou de plusieurs années, il est entré effectivement dans un pays une somme de valeur plus grande que celle qui en est sortie, à quoi cela meneroit-il? Premièrement, cette différence ne sauroit être considérable; car elle ne peut consister que dans le gain définitif de tous les négocians de ce pays employés au commerce étranger. Or, c'est bien peu de chose presque partout, en comparaison de la masse totale. Cela ne peut faire un objet important que dans quelques petits états, où une forte portion de la population subsiste du commerce de transport par mer. Secondement, on n'en peut rien inférer pour l'accroissement ou la diminution de la richesse nationale. Car si cette nation, supposée avoir plus importé qu'exporté pendant un temps, a, pendant ce même temps, consommé

tout ce qu'elle a importé, elle est réellement appauvrie de la valeur de tout ce qu'elle a exporté, et dont il ne lui reste rien, quoiqu'elle ait gagné dans les échanges; si au contraire elle a beaucoup emmagasiné, ou, ce qui revient au même, si elle a fait chez elle de grands ouvrages utiles et durables, elle peut avoir accru la somme de ses moyens, c'est-à-dire avoir augmenté son fonds, s'être enrichie, quoique dans le même temps elle ait fait quelques pertes à l'extérieur.

Concluons donc avec Smith, qu'il n'y a de véritable balance que celle entre la production et la consommation de tout genre. C'est celle-là qui est la vraie mesure de l'appauvrissement ou de l'amélioration. C'est elle qui, par des progrès lents, trop souvent contrariés, a amené graduellement les peuplades humaines de leur misère primitive à un état plus heureux. C'est elle qui, grâces à l'activité, à l'intelligence des hommes et à l'énergie de leurs facultés, seroit partout et toujours en faveur de l'humanité, si ceux qui gouvernent les sociétés ne les égaroient et ne les désoloient pas incessamment. L'état de cette balance n'est pas aisé à constater immédiatement par un calcul direct. Il faudroit faire, pour ainsi dire, le bilan d'une nation à deux époques don-

nées, et pouvoir faire entrer dans son actif et dans son passif, non-seulement ses richesses matérielles et ses dettes positives, mais les vérités et les erreurs dont elle est imbue, les bons et les mauvais sentimens dont elle est animée, les habitudes utiles ou nuisibles auxquelles elle est livrée, et les institutions funestes ou bienfaisantes qu'elle s'est données. On sent qu'un tel état de compte est impossible à dresser. Mais les effets de cette balance, qui est la seule réelle, sont très-sensibles à l'œil de l'observateur philosophe. Pour celle du commerce proprement dite, c'est une pure illusion ou une misérable vétille, bonne uniquement à faire briller quelques subalternes trompeurs ou trompés, aux yeux de quelques supérieurs ignorans ou prévenus.

Il y a pourtant un résultat précieux et certain à recueillir des états, même très-imparfaits, des importations et des exportations. D'abord il faut bien se mettre dans l'esprit que les unes sont toujours à peu près égales aux autres, et que la légère différence qui peut exister accidentellement entre elles, en supposant même qu'on puisse l'apercevoir, est peu importante. Mais ensuite, lorsque l'on voit que les unes et les autres sont très - considérables, par rapport au nombre d'hommes dont la nation est composée, on peut

être assuré que cette nation a beaucoup de capacité, beaucoup de richesses, et que par conséquent chacun de ses membres a beaucoup de jouissances, si toutefois ces richesses sont bien réparties entre eux. Car tout ce qu'ils ont exporté, ils avoient trouvé le moyen de se le procurer; et tout ce qu'ils ont importé en retour, est autant de moyens de jouissances dont ils peuvent user sans s'appauvrir, pourvu qu'ils n'altèrent pas leurs fonds. Ainsi, quand on voit la valeur de ces exportations et importations augmenter graduellement et constamment dans un pays, pendant un certain nombre d'années, on peut conclure avec assurance, ou que le nombre de ses habitans est augmenté, ou que chacun d'eux a plus d'aisance, si une inégalité trop choquante ne s'y est pas établie, ou même que ces deux marches progressives existent; car elles ont presque toujours lieu en même temps. Dans le cas opposé, on peut se tenir pour certain des résultats contraires. On sent bien qu'il ne faut pas comprendre dans la masse des richesses circulantes dont je parle, celles qui ne feroient que passer par la voie du commerce de simple transport : elles n'indiqueroient que la grandeur de ce commerce, et non pas cellé de la production. Mais avec cette précaution, notre conclusion est trèssûre, ainsi que toutes les conséquences qu'on en peut tirer. C'est à peu près la tout ce que peuvent nous apprendre les registres des douanes; mais ce fait est important, et ils nous l'apprennent avec certitude, sans qu'il soit besoin pour cela de les compulser bien minutieusement.

Telles sont les principales réflexions qui m'ont été suggérées par les deux livres de l'Esprit des Lois qui nous occupent actuellement. Il seroit peut-être à propos de placer encore ici quelques remarques sur les effets moraux du commerce. Mais c'est un trop vaste sujet, si on veut entrer dans les détails; et si on n'en prend que les sommités, il est aisé de voir que le commerce, l'échange, étant la société elle-même, il est l'unique lien entre les hommes, la source de tous leurs sentimens moraux, et la première et la plus puissante cause du développement de leur sensibilité mutuelle et de leur bienveillance réciproque. Nous lui devons tout ce que nous avons de bon et d'aimant. Il commence par réunir tous les hommes d'une même peuplade; il lie ensuite ces sociétés entre elles, et il finit par unir toutes les parties de l'univers. Il n'étend, ne provoque et ne propage pas moins les lumières que les relations. Il est l'auteur de tous les biens. Sans doute il cause des guerres, comme il occasione

des procès; et c'est surtout grâces aux fausses vues des prétendus adeptes qui lui sont si nuisibles. Mais il n'en est pas moins vrai que, plus l'esprit de commerce s'accroît, plus celui de ravage diminue; et que les hommes les moins querelleurs sont toujours ceux qui ont des moyens paisibles de faire des gains légitimes, et qui possèdent des richesses vulnérables. Quant à la prétendue avidité que le commerce proprement dit inspire à ceux qui en font leur état spécial, c'est un reproche vague qu'il faut rejeter parmi les déclamations les plus insipides et les plus insignifiantes. L'avidité consiste à ravir le bien d'autrui par violence ou par souplesse, comme dans les deux nobles métiers de conquérant et de courtisan. Mais les négocians, comme tous les autres hommes industrieux, ne cherchent leur bénéfice que dans leur talent, en vertu de conventions libres, et en réclamant la foi et les lois. Application, probité, modération, leur sont nécessaires pour réussir, et par conséquent ils contractent les meilleures de toutes les habitudes morales. Si l'occupation continuelle de se procurer un gain, les rend quelquefois un peu âpres pour leurs intérêts, on peut dire que l'on désireroit dans son ami quelque chose de plus libéral et de plus tendre; mais on ne peut pas

exiger la perfection des hommes pris en masse; et un peuple qui seroit, en général, modelé sur ceux que nous versons de peindre, seroit le plus vertueux de tous les peuples. C'est le désordre qui est le grand ennemi de l'homme: partout où il y a ordre, il y a bonheur. J'aime et j'admire ceux qui font du bien: mais que seulement personne ne fasse du mal, et vous verrez comme tout ira. Ajoutez que l'homme laborieux fait plus de bien à l'humanité, même en n'en faisant pas à dessein, que n'en peut jamais faire l'oisif le plus philanthrope avec tout son zèle. Je crois devoir me borner à ce peu de mots sur ce sujet.

Qu'il me soit seulement permis d'ajouter encore que, si le commerce intérieur est toujours un bien, le commerce extérieur en lui-même et livré à lui-même, ne peut jamais être un mal. Sans doute, si dans l'intention de fournir plus abondamment un article de commerce à des négocians étrangers qui le demandent, un gouvernement gêne ou prohibe la production d'une autre denrée utile ou nécessaire au bien-être des habitans, comme cela est arrivé quelquefois en Russie et ailleurs; sans doute, dis-je, dans ce cas il vaudroit mieux n'avoir point de relations à l'extérieur. Mais ce n'est pas là la faute du commerce, c'est celle de l'autorité. De même en Po-

logne, où un petit nombre d'hommes est propriétaire non-seulement de tout le sol, mais encore de toutes les personnes qui le cultivent, quand ces propriétaires ramassent tout le blé que leurs serfs s'épuisent à produire, pour le vendre à l'étranger, et acheter en retour des objets de luxe qu'ils consomment, tout le monde n'en est que plus misérable. Il vaudroit mieux que ces magnats ne trouvassent pas à vendre leurs grains. Ils essaieroient peut-être d'en nourrir des hommes auxquels ils tâcheroient d'apprendre petit à petit à fabriquer au moins une partie des choses qu'ils désirent. Mais, encore une fois, ce n'est pas là la faute du commerce. On peut même ajouter, qu'encore dans ce cas', par son effet lent et inévitable d'appauvrir les prodigues en leur offrant des jouissances, et d'éclairer les malheureux en faisant pénétrer parmi eux quelques hommes moins abrutis, il tend nécessairement à amener un ordre de choses moins détestable. On peut en dire autant des guerres absurdes et ruineuses que l'on fait trop souvent pour conserver l'empire et le monopole exclusif de quelques colonies lointaines. Ce n'est point encore là le commerce, mais la manie de la domination et la démence de l'avidité; ou, comme disoit Mirabeau du papier-monnoie

forcé, et comme on pourroit dire de bien d'autres choses, c'est une orgie de l'autorité en délire. Voilà, ce me semble, une partie de ce que notre auteur auroit dû développer avec toute l'éloquence et la profondeur de vues dont il étoit doué, au lieu de tant de choses insignifiantes ou fausses qu'il a laissé échapper à sa plume, au milieu de beaucoup d'autres qui sont admirables. Mais suivons-le vers d'autres objets.

## LIVRE XXII.

## DES LOIS DANS LE RAPPORT QU'ELLES ONT AVEC L'USAGE DE LA MONNOIE.

L'argent a une valeur naturélle; c'est pour cela qu'il peut être la mesure de toutes les autres valeurs, ce que ne peut pas être le papier qui n'est que signe. Quand l'argent est frappé d'une empreinte qui en atteste la quantité et la qualité, il est monnoie. Deux métaux ne peuvent pas être tous deux monnoie fondamentale.

Le possesseur de l'argent peut le consommer ou le garder, le donner ou le prêter, le louer ou le vendre comme toute autre richesse.

Le service des changeurs et banquiers consiste à convertir une monnoie dans une autre, à la transporter d'une ville dans une autre, à escompter les lettres non encore échues. Les grandes compagnies qu'ils forment, à cet effet, sont toujours dangereuses; leurs succès sont peu importans.

Les dettes publiques font hausser l'intérêt de l'argent.

LES monnoies sont un sujet bien savant, aux yeux de certains hommes qui se croient bien habiles, et qui s'imaginent qu'il y a des choses trèsfines à dire sur l'argent, sur son usage, sur sa circulation, et sur les moyens de la faciliter, et même d'y suppléer. Pour moi, j'avoue que je ne vois point là de mystères si occultes, et je suis même convaincu que, dans ce genre, comme

dans tous les autres, tout ce qui approche de la subtilité ne fait qu'éloigner de la droite raison. Je me bornerai donc à un petit nombre d'observations, d'autant que je crois fermement avoir dit dans le livre précédent, à propos du commerce, la plus grande partie de ce qu'il y a de plus essentiel à remarquer sur les propriétés et les effets de l'argent monnoyé.

La société consiste essentiellement dans le commerce, et le commerce dans l'échange. Toutes les marchandises, nous l'avons vu, ont une valeur naturelle et nécessaire, celle du travail indispensable pour les produire, et une valeur vénale, celle des autres marchandises que l'on trouve à troquer contre celles-là. Toutes ces valeurs diverses sont successivement mesures les unes des autres; mais elles sont variables et fragiles, et par conséquent difficiles à apprécier, à fixer, à conserver. Parmi ces denrées ayant toutes une valeur, il s'en trouve une homogène, inaltérable, divisible, façile à transporter; elle devient naturellement la mesure de toutes les autres. C'est l'argent. Pour en constater la qualité et la quantité avec le plus grand scrupule ( c'est le titre et le poids), l'autorité publique y imprime une marque. Il devient la monnoie. Voilà tout le mystère.

## LIVRE XXII.

Cette courte explication de la nature de la monnoie, nous montre d'abord qu'il ne peut y avoir qu'un métal qui soit réellement monnoie, c'està-dire à la valeur duquel on rapporte toutes les autres valeurs; car, dans tout calcul, il ne peut y avoir qu'une unité de mesure. Ce métal, c'est l'argent, parce que c'est celui qui se prête le mieux au plus grand nombre des subdivisions dont on a besoin dans les échanges. L'or vient le secourir pour le paiement de plus grandes sommes; mais ce n'est que subsidiairement, ce n'est qu'en rapportant la valeur de l'or à celle de l'argent. La proportion est à peu près en Europe de quinze ou seize à un. Mais elle varie comme toutes les autres proportions, suivant les demandes. A la Chine, elle n'est ordinairement que de douze ou treize à un; ce qui fait qu'il y a du profit à y porter de l'argent, parce que pour douze onces d'argent vous y avez une once d'or, qui, à votre retour en Europe, vous vaut quinze onces d'argent : vous en avez donc gagné trois. Les autorités politiques peuvent bien cependant frapper de la monnoie d'or et en fixer la proportion avec celle d'argent, c'est-à-dire statuer que toutes les fois qu'il n'y aura pas de stipulations contraires, on recevra indifféremment une once d'or ou quinze ou seize onces d'argent. C'est

comme elles établissent que, dans les actions judiciaires, quand il y a des sommes qui doivent porter un intérêt qui n'a pu être déterminé par les parties, cet intérêt sera de tant pour cent. Mais elle ne peuvent, ou du moins elles ne doivent pas plus empêcher les particuliers de régler entre eux la quantité d'or qu'ils veulent donner ou recevoir pour une certaine quantité d'argent, que de déterminer de gré à gré le taux de l'intérêt de la somme qu'ils prétent ou qu'ils empruntent. C'est ainsi que ces deux choses se font toujours dans le commerce, même en dépit de toute loi contraire, parce que, sans cela, les affaires ne se feroient pas. Quant à la monnoie de cuivre, ce n'est point une véritable monnoie, c'en est une fausse. Si elle contenoit la quantité de cuivre suffisante pour qu'elle valût réellement la quantité d'argent à laquelle on la fait correspondre, elle seroit cinq ou six fois plus pesante qu'elle n'est; ce qui la rendroit fort incommode: encore cette proportion varieroit - elle journellement comme celle de l'or. Ainsi la monnoie de cuivre ne vaut que la quantité d'argent qu'on est convenu de donner en troc. Aussi elle ne doit servir que pour de petits appoints, dans lesquels cette exagération de valeur est de peu d'importance. Mais quand on autorise, comme cela est arrivé quelquefois, à payer de grosses sommes en monnoie de cuivre, c'est un véritable vol, parce que celui qui les reçoit ne peut jamais trouver, de gré à gré, à réaliser ces grandes masses en argent pour leur valeur nominale, mais seulement pour leur valeur réelle, qui est cinq ou six fois moindre.

Secondement, on voit que quand on a frappé pour la première fois de l'argent en monnoie, il a été fort inutile d'inventer des noms de monnoies nominales, telles que livres, sous, deniers, etc. Il auroit été bien plus clair de dire tout simplement, une pièce d'une once, d'un gros, d'un grain, qu'une pièce de trois livres, de trente, de vingt-quatre, de douze, de quinze sous. On auroit su toujours quel poids d'argent on vouloit pour chaque chose. Mais une fois que ces dénominations arbitraires ont été admises, et qu'on s'en est servi dans toutes les obligations contractées, il faut bien se garder d'y rien changer. Car, quand j'ai reçu trente mille livres, et que j'ai promis de les rendre dans tel temps, si, dans l'intervalle, le gouvernement vient à dire que la quantité d'argent qu'on appeloit trois livres, s'appellera six livres, ou, ce qui est la même chose, s'il fait des écus de six livres qui ne contiennent pas plus d'argent que n'en contenoient

les écus de trois, moi, qui paie avec ces nouveaux écus, je ne rends réellement que la moitié de l'argent que j'ai reçu. Tranchons le mot, c'est voler; et c'est, il le faut avouer, ce que presque tous les gouvernemens ont fait si souvent avec tant d'audace et si peu de mesure, que, par exemple, ce que l'on appelle actuellement en France une livre, et qui étoit réellement autrefois une livre d'argent de douze onces, en est à peine la quatre-vingt-unième partie aujourd'hui que le marc, composé de huit onces, vaut cinquante-quatre de ces livres. Donc, à différentes fois, on a volé les quatre-vingt-quatre-vingtunièmes de ce qu'on devoit; et, s'il existe encore une rente perpétuelle d'une livre, constituée dans ces temps anciens, pour vingt livres reçues, on l'acquitte aujourd'hui avec la quatrevingt-unième partie de ce qu'on a promis originairement, et de ce qu'on devoit loyalement. Il est vrai que quand un gouvernement a diminué de moitié la valeur réelle de sa monnoie, le lendemain, s'il veut acheter des marchandises, on lui demande moitié plus de valeur nominale pour avoir la même valeur réelle, et, d'un autre côté, on lui paie la même quantité nominale de tribut qui est imposée, c'est-à-dire qu'on lui paie moitié moins de valeur réelle, et qu'ainsi il est appauvri de moitié. Mais il augmente les impôts, et, par provision, il s'est libéré; cela s'appelle une opération de finance. On ne fait plus guère aujourd'hui de ces sortes d'iniquités; mais on en fait d'équivalentes, comme, par exemple, quand on force à prendre du papier pour de l'argent, comme font maintenant presque tous les gouvernemens de l'Europe.

Il est clair, d'après ce que nous avons dit, que l'argent n'est la mesure des valeurs des autres choses, que parce qu'il a une valeur lui-même. C'est se tromper étrangement de dire qu'il en est le signe. Il n'est point signe, il est équivalent. Cette erreur a mené à une autre; c'est de croire que du papier pouvoit, en vertu d'un ordre de l'autorité, équivaloir à de l'argent. Le papier n'a de valeur réelle que son prix de fabrication, et de valeur vénale que son prix dans la boutique comme papier. Quand je tiens une promesse, une obligation quelconque d'un homme solvable de me payer à vue cent onces d'argent, ce papier n'a que la valeur réelle d'une feuille de papier. Il n'a point celle des centonces d'argent qu'il me promet. Il n'est pour moi que le signe que je recevrai ces cent onces d'argent quand je voudrai. Si ce signe est très-certain, je ne suis point en peine de le réaliser. Je pourrai

même, sans prendre cette peine, le passer de gré à gré à un autre qui sera aussi tranquille que moi, et qui même aimera mieux ce signe que la réalité, parce qu'il est moins lourd et plus transportable. Nous n'avons ni l'un ni l'autre aucune valeur. Toutefois nous sommes aussi sûrs d'en avoir quand nous voudrons, que nous sommes sûrs avec de l'argent d'avoir à dîner quand nous aurons faim. Mais qu'on vienne d'autorité nous dire : Voilà un papier sur lequel est écrit Bon pour cent onces d'argent; je vous ordonne de le prendre et de le donner pour cette valeur: j'ordonne aux autres de le recevoir, et je vous défends à tous de jamais exiger qu'on le réalise. Il est clair que je ne tiens qu'un morceau de papier, qu'il n'est point pour moi le signe que je recevrai la valeur qu'il annonce; qu'il est même très-certain que je ne la recevrai pas, que je ne trouverai jamais personne qui, volontairement et librement, le prenne pour cette valeur; qu'il n'y a que la présence actuelle des supplices incessamment menaçans qui puisse y contraindre, et que, dans toutes les transactions faites de gré à gré, et qui pourront échapper à la vue de l'autorité opprimante, ce papier sera compté pour rien, ou pour la foible portion de la valeur nominale que, d'après certaines circonstances, on peut croire qu'il procurera un jour. Ainsi on n'osera pas me dire: Vos cent onces d'argent en papier n'en valent qu'une; mais on m'en fera donner dix mille en papier, pour la même chose qu'on m'auroit vendue cent en argent. Tel est le sort inévitable de tous les papiers forcés; car, s'ils sont hons, il n'est pas nécessaire de forcer à les recevoir; et, s'ils sont mauvais, les rendre forcés fait qu'on s'en méhe encore plus.

De ce que l'argent a une valeur qui lui est propre comme tout ce qui est utile, de ce qu'il est une richesse comme une autre, il s'ensuit encore que celui qui le possède peut en disposer comme de toute autre chose; qu'il a le droit de le consommer ou de le garder, de le donner ou de le prêter, de le louer ou de le vendre, suivant sa volonté, comme nous l'avons dit livre treizième. Le vendre, c'est s'en servir pour acheter autre chose; le louer, c'est en céder l'usage pour un temps, moyennant une rétribution qu'on appelle intérêt. Il n'y a pas plus de raison à obliger le possesseur de l'argent à le louer, moyennant une rétribution plus foible que celle qu'il en peut trouver, qu'à le contraindre à en donner pour une autre marchandise plus qu'on ne lui en demande, ou qu'à forcer le possesseur de l'autre marchandise à la donner pour moins d'argent qu'on ne lui en offre. Toutes les fois que l'autorité commet une de ces atteintes au droit de propriété, elle trouble toutes les relations sociales. Il faut qu'elle emploie des moyens de rigueur odieux, et encore on y échappe par des subterfuges, des contre-lettres, etc., toutes choses qui favorisent le fripon et exposent l'honnête homme. Il faut être bien borné ou avoir renoncé à sa raison, comme certains théologiens, pour ne pas voir cela (1).

Quant au change, qui consiste essentiellement dans la conversion de la monnoie d'un pays en celle d'un autre, il ne s'agit pour le particulier que de savoir si la quantité de monnoie qu'il demande, contient exactement autant d'argent pur que celle qu'il donne, et de payer le droit de commission à celui qui lui rend ce service; et, pour le changeur ou banquier, il ne s'agit que d'embrouiller ou d'obscurcir cette équation, afin

<sup>(1)</sup> Je voudrois que tout docteur, de quelque communion qu'il soit, qui me condamne à louer à son fermier mon argent pour la moitié du prix qu'il m'en offre, fût obligé de louer à ce même fermier les terres de son bénéfice, pour la moitié du prix que ce fermier est disposé à en donner : car il y a parité absolue. Son champ est un capital comme mon argent. Avec ce champ, il peut acheter mon argent, comme avec mon argent je peux acheter ce champ; et il importe fort peu au fermier que ce soit le champ ou l'argent qu'il loue à moitié prix.

d'y introduire quelque inégalité à son profit, pour augmenter son salaire connu. Il y a en outre cette circonstance, que, dans certains momens, beaucoup d'habitans d'une ville ayant des dettes à payer aux habitans d'une autre ville, viennent en foule apporter leur argent aux banquiers, pour leur demander des lettres ou billets payables dans cette autre ville. Cela gêne ces banquiers, s'ils n'y ont pas des fonds suffisans. Ils peuvent même être obligés d'y en faire voiturer, ce qui entraîne des risques et des frais. D'où il arrive que, pour cent onces d'argent que vous leur portez, vous vous contentez de la lettre qu'ils vous donnent, et qui porte l'obligation d'en payer quatre-vingt-dix-huit, ou même quatre-vingt-dix-sept. Ainsi on perd deux ou trois pour cent. Dans le cas contraire, la même chose arrivant dans l'autre ville, si on leur apporte quatre-vingt-dix-sept ou quatre-vingt-dix-huit onces d'argent, ils peuvent en faire toucher cent dans cette ville, sans y perdre. Mais ils s'arrangent toujours pour faire supporter aux particuliers plus que la perte, et pour ne les pas faire profiter de tout le bénéfice. Ces mêmes changeurs ou banquiers font encore un autre négoce; c'est de payer en argent tout bon billet ou lettre de change à terme, qui n'est pas encore

échu, en déduisant de la somme l'intérêt qu'on en tireroit pendant le temps qui reste à courir jusqu'à l'époque de l'échéance; cela s'appelle escompter.

Ces changeurs ou banquiers se réunissent quelquesois plusieurs ensemble, et forment de grandes compagnies pour faire, avec de plus grands fonds, l'un ou l'autre de ces commerces ou tous les deux à la fois. Cela peut être utile, en ce que, faisant beaucoup plus d'affaires, ils peuvent se contenter d'un moindre bénéfice sur chacune, obliger par-là leurs rivaux à réduire aussi le leur, pour soutenir la concurrence, et diminuer ainsi le taux général des frais du change, de l'escompte, et par suite de l'intérêt de l'argent, ce qui est un bien. Il arrive aussi que ces grandes compagnies, ayant beaucoup de crédit, émettent, pour des sommes considérables, des billets payables à vue; et, comme on les sait très-bons, on les prend pour comptant, et pendant ce temps elles font travailler leur argent. C'est comme s'il y avoit une plus grande quantité d'argent dans le pays, ce qui, à certains égards, peut être encore un avantage, quoique je le croie bien foible: car, qu'il y ait peu ou beaucoup d'argent dans un pays, la circulation se fait de même dans les deux cas. La seule différence est

que la même quantité d'argent représente plus ou moins de marchandises dans un cas que dans l'autre. Quoi qu'il en soit, c'est en cela que consiste uniquement la manœuvre de toutes ces banques. Mais, pour qu'elles produisent les bons effets que nous venons de voir, il faut qu'elles ne soient ni protégées ni privilégiées; qu'il puisse toujours s'en établir de pareilles à côté d'elles, et surtout qu'elles puissent toujours, et à tout instant, être contraintes de réaliser leurs billets à vue. Car, sans ces conditions, au lieu de diminuer le prix de leurs services, elles l'augmenteroient bientôt, en vertu des avantages du monopole, et elles finiroient aussi très-promptement par prendre des termes pour solder leurs billets à vue, ce qui est une vraie banqueroute, et établit, qui pis est, tout de suite dans la société un véritable papier-monnoie forcé. Au reste, quand ces banques vont bien, ce qui est très-rare et ne s'est encore jamais vu long-temps de suite nulle part, elles méritent encore bien peu la haute estime qu'on leur accorde. Produire, fabriquer, transporter, c'est-àdire extraire les matières premières avec intelligence, les façonner avec adresse, et les échanger à propos, ou, en d'autres termes, faire le plus de travail que l'on peut, et le rendre le plus fructueux possible; voilà la grande source de la richesse des nations. Tous les petits profits que l'on peut faire sur le thange, sur l'escompte, sur l'intérêt de quelques sommes fictives, et autres grivelages de cette espèce, sont de bien foibles gains, qui peuvent peut-être faire la fortune de quelques particuliers, et c'est pourquoi on les vante tant; mais qui sont bien peu de chose en comparaison de la masse des affaires, et bien indifférens à la prospérité d'un pays. Y attacher de l'importance est une grande erreur. Voilà, suivant moi, tout ce qu'en peut dire d'essentiel et de vrai sur les monnoies.

Puisque Montesquieu a jugé à propos de parler, dans ce livre, des dettes publiques, il est bon d'observer que, non-seulement elles ont l'inconvénient de nécessiter des impôts pour en payer les intérêts, et de faire vivre avec ces intérêts une foule d'oisifs qui, sans cela seroient obligés de travailler, ou de faire travailler utilement leurs capitaux, mais encore qu'elles n'ont point l'avantage de diminuer le taux courant de l'intérêt de l'argent, comme l'avance notre auteur, chapitre 6 de ce livre.

Elles produisent, au contraire, l'effet opposé; car un gouvernement qui emprunte, ne peut pas forcer à ce qu'on lui prête. Il faut qu'il donne un intérêt capable de déterminer le prêteur, et par conséquent au moins égal à celui qu'offrent ordinairement les particuliers solvables. Mais toutes les sommes qu'on lui prête, on les auroit prêtées à d'autres. Par conséquent la concurrence augmente pour emprunter, et, par suite, l'intérêt se tient plus haut qu'il n'auroit été: d'où il arrive que bien des spéculations d'agriculture, de manufacture ou de commerce, qui auroient été fructueuses en empruntant des fonds moins chers, deviennent impossibles. C'est un grand obstacle à la production en général.

L'intérêt de l'argent emprunté fait, sur toutes les affaires, l'effet que produit l'impôt foncier sur la culture. A mesure que l'un et l'autre augmentent, il y a toujours plus de terres, et d'entreprises qui ne valent plus la peine d'être exploitées.

## LIVRE XXIII.

DES LOIS DANS LE RAPPORT QU'ELLES ONT AVEC LE NOMBRE DES HABITANS.

La population est arrêtée chez les sauvages par le défaut de moyens, et chez les peuples civilisés par la mauvaise répartition des moyens. Partout où il y a aisance, liberté, égalité, lumières, elle augmente rapidement. Au reste, ce n'est pas la multiplication des hommes qui est désirable, c'est leur bonheur.

SI l'on est étonné de voir un chapitre de politique commencer par une traduction, et même une traduction assez mauvaise d'un morceau de Lucrèce, on est bien plus surpris encore de tout ce que l'on trouve d'énoncé dans ce livre, et cela sans improbation ou même avec éloges, sur les moyens d'augmenter et de diminuer le nombre des citoyens d'un état, sur les droits des pères sur la vie de leurs enfans et sur leurs mariages, sur l'intervention du gouvernement dans tout cela, etc., etc. Il est impossible de suivre de pareilles idées pas à pas. Nous commencerons donc par quelques réflexions générales, et ensuite nous tâcherons d'observer de plus près la nature humaine, sur laquelle l'art, et surtout l'art social, doit toujours régler et modeler ses conceptions et ses institutions.

Tout être animé est entraîne à se reproduire par le plus irrésistible de tous les penchans. Un homme et une femme, parvenus à un âge fait, bien constitués, et pouvant pourvoir largement à leur subsistance, sont toujours capables, durant le temps de leur vie pendant lequel ils sont propres à la propagation, de faire plus de deux, plus de quatre, ou même plus de six enfans. Ainsi, quand on supposeroit que, suivant le cours de la nature, la moitié ou même les deux tiers de ces enfans dussent périr avant d'être en état de produire leurs semblables, supposition certainement bien exagérée, l'homme et la femme dont il s'agit devroient encore, avant de finir leur carrière, laisser une postérité plus que suffisante pour les remplacer; et la population devroit toujours aller croissant. Si donc nous la voyons stationnaire et rare chez les peuples sauvages, et presque stationnaire, quoique plus nombreuse, chez les vieilles nations civilisées, il faut en chercher les causes. Pour les sauvages, la raison en est sans doute que les grandes disettes, les accidens imprévus, les intempéries, les épidémies, emportent souvent une partie des hommes faitsoit altèrent les, sources, de la reproduction dans

ceux qui demeurent; et que le dénûment, le besoin, l'impossibilité d'apporter des soins nécessaires, le manque d'intelligence et d'affection, font périr la plus grande partie des enfans qui naissent. Pour les nations civilisées, quoique le développement de l'industrie, l'accroissement des moyens et des ressources, leur ait permis de multiplier bien plus, elles s'arrêtent pourtant dans leurs progrès, lorsque leurs avantages deviennent trop mal répartis. Un petit nombre d'hommes des classes aisées et privilégiées, dévore la subsistance d'une grande multitude; et pourtant ils sont énervés par les excès, par l'indolence, par les travaux intellectuels, par les passions; et, soit l'effet du calcul, soit celui de l'altération physique et morale de leur nature, ils ne multiplient pas. Pendant ce temps, les hommes et les femmes de la classe pauvre, à qui on enlève journellement une partie considérable du fruit de leurs travaux, sont affoiblis par une fatigue excessive, languissent dans la misère, et sont vieux avant le temps. Ils font encore un assez grand nombre d'enfans, mais ils sont débiles. Ils ne peuvent ni ne savent les soigner en santé, ni les secourir dans leurs maladies, et il en périt une quantité prodigieuse. Comme ces malheureux forment incomparablement le plus grand nombre dans la société, leur détresse influe prodigieusement sur les tables de mortalité; et je suis persuadé que c'est elle seule qui a fait trouver en Europe qu'environ la moitié des enfans meurent des leurs premières années. Quoi qu'il en soit, il est certain que chez les peuples sauvages, il existe autant d'hommes que le foible développement de leur intelligence en peut défendre contre toutes les chances de mort, et cela est peu de chose. Les peuples civilisés, au contraire, ont des movens plus puissans; ils sont plus nombreux sur une étendue de terrain semblable, mais non pas aussi nombreux qu'ils pourroient l'être. Chez eux, il n'existe des hommes qu'autant et à proportion que les gouvernans, les grands, les riches, et en général tous les oisifs, laissent des moyens de subsistance à la classe laborieuse et pauvre, qui produit plus qu'elle ne consomme. Aussi, dès que le gouvernement devient plus doux et moins rapace, dès qu'il réforme quelques abus, dès qu'il empêche quelques oppressions, dès qu'enfin quelques fonds ou quelques revenus repassent des mains des oisifs dans celles des travailleurs, on voit tout de suite la population croître presque soudainement. Cela est si vrai, que, dans les États-Unis de l'Amérique, où

l'on a les avantages de la civilisation sans en avoir les inconvéniens, où le peuple est éclairé et par conséquent fait un travail très-productif, où il jouit pleinement du fruit de ce travail, où il ne doit payer ni dîmes, ni champarts, ni droits seigneuriaux, ni même de fermages, car ordinairement la terre qu'il cultive est à lui, ni des impôts fort lourds, ni l'impôt plus lourd encore de la paresse et de l'ignorance, effet de la misère et du découragement, la population double tous les vingt ans; et quoi qu'on en dise, l'immigration est pour très-peu de chose dans cet accroissement. On pourroit même observer au contraire, que, quelle qu'en soit la cause, il y a aux États-Unis peu de vieillards, peu de longévités remarquables; de sorte que la durée moyenne de la vie humaine y seroit plus courte qu'en Europe, si, dans cette vieille Europe, le nombre prodigieux d'enfans qui périssent, ne diminuoit pas extrêmement ce taux moyen. Il est bien vrai que quand les Américains n'auront plus de nouvelles terres à occuper, les hommes se gêneront un peu davantage les uns les autres, et que cette progression pourra se ralentir; mais, tant que chacun travaillera avec intelligence et librement, et recueillera à lui tout seul le fruit de ce travail, il n'y aura presque point de ménage

qui ne laisse après lui plus d'enfans qu'il n'en faut pour le remplacer. En thèse générale, on peut dire que, dans notre espèce, la fécondité naturelle étant très-grande, et augmentant même avec le bon état des individus, il existe toujours des hommes dans un pays autant et à proportion qu'ils savent et qu'ils peuvent sé procurer des moyens de subsistance. Cependant, pour que cette maxime soit pleinement juste, il ne faut pas entendre par moyens de subsistance, seulement les vivres, mais toutes les connoissances, toutes les ressources et tous les secours par lesquels nous pouvons nous préserver de toutes les misères et de tous les malheurs auxquels nous sommes sujets. Voilà pour ce qui concerne la possibilité de la population; et cette manière de l'envisager fait déjà voir assez clairement, je pense, quelle est la manière de l'accroître. Aisance, liberté, égalité, lumières, en sont les principaux moyens; et toutes les ordonnances d'Auguste et de Louis XIV sur les mariages, sont des expédiens misérables et ridicules.

Maintenant considérons ce sujet sous un autre aspect. Est-il donc si désirable de multiplier les hommes dans un pays, comme les lapins dans une garenne? Nul de nos politiques n'a imaginé que cela puisse faire une question, et nul despote n'hésitera sur la réponse. Un des plus grands hommes qui aient jamais régné, Frédéric II. a sali une de ses lettres à Voltaire de la phrase suivante : « Je les regarde ( les hommes ) » comme une horde de cerfs dans le parc d'un » grand seigneur, et qui n'ont d'autre fonction » que de peupler et remplir l'enclos (1). » Il est vrai que Voltaire lui reproche sévèrement cet apophtegme, et lui cite, en réponse, une maxime de Milton, qui renferme une vérité bien terrible pour les oppresseurs : « Amongst unequals no » society (1). » Toutefois tel étoit le sentiment d'un roi jeune encore, ayant passé sa vie dans le malheur, et ne régnant que depuis un an; et ce roi est un des meilleurs qui aient jamais existé. Jugez de ce que peuvent penser d'autres princes ayant moins de lumières et ayant joui d'une longue prospérité. En partant de ce principe, on sent bien qu'il faut multiplier son gibier, parce

<sup>(1)</sup> Lettre du 24 août 1741.

<sup>(2)</sup> Entre les êtres inégaux, nulle société. C'est d'un seul mot mettre hors la loi tout ce qui se prétend au-dessus de la règle commune. Des misérables ont souvent dit que Voltaire, le meilleur des hommes, flattoit les hommes puissans. Il est vrai que, pour les encourager, il a souvent loué avec excès ce qu'ils faisoient de bon; mais il n'a jamais applaudi à leurs mauvaises actions, ni à leurs mauvaises maximes; et il les a souvent blamé hautement: qu'un seul de ses vils détracteurs se vante d'en avoir fait autant.

que plus on en a, plus on en tue; plus on en fait tuer, plus on en mange. Pour nous, qui avons en vue le bonheur réel de ces pauvres animaux, et non pas la satisfaction vraie ou fausse de leurs nobles maîtres, il nous paroît clair qu'il s'agit de les rendre heureux, et non pas de les rendre nombreux.

Nous avons vu, en parlant du commerce, que, quand vingt hommes travaillent sans art et sans outils, ils se procurent des jouissances comme. vingt, et jouissent chacun comme un; et que quand, en mettant plus d'intelligence dan leurs travaux, ils les rendent plus productifs, ils peuvent parvenir jusqu'à se procurer cent fois plus de moyens de jouissance, et à jouir chacun cent fois davantage, s'ils restent en même nombre; mais qu'ils ne jouissent chacun que comme dix, si, pendant ce temps, ils deviennent dix fois plus nombreux. Ce calcul est simple. Il est vrai pourtant qu'étant devenus dix fois plus nombreux, ils font aussi dix fois plus de travail, et qu'ainsi leur multiplication n'est pas an détriment de leur aisance, ou du moins n'y est qué pour la somme de sacrifices que leur a coûtée l'éducation des enfans dont leur nombre s'est aceru, et ne devient vraiment un mal que quand les hommes sont assez nombreux pour se géner

les uns les autres, et s'empêcher réciproquement d'employer leurs facultés aussi utilement pour eux, qu'ils pourroient le faire, s'ils étoient moins rapprochés.

Quoi qu'il en soit, il est certain que l'augmentation du nombre des individus est une conséquence de leur bien-être; mais que c'est leur bien-être qui est le vrai but de la société, et que leur multiplication n'en est que l'accessoire souvent peu désirable. Au reste, quand on en feroit le principal, les moyens que nous avone indiqués seroient encore les seuls efficaces pour produire cette multiplication follement désirée. Tous ceux qui révoltent la nature, qui blessent la liberté naturelle, qui froissent les sentimens qui sont dans tous les cœurs, qui enlèvent à chacun, en tout ou en partie, la libre disposition de sa personne; tous ceux enfin qui exigent l'action violente d'une autorité que personne n'a pu vouloir donner à un autre sur lui-même, n'atteindront point le but : car les hommes ne sont point des machines impassibles, mais des êtres sensibles; leurs sentimens sont les plus grands ressorts de leur vie, surtout ceux qui sortent du fonds même de leur constitution. D'un autre côté, quand je dis qu'il est désirable que le nombre

des hommes ne s'augmente pas au delà d'un certain terme, il n'en faut point conclure que l'on puisse donner à qui que ce soit le pouvoir de retrancher l'excédant du nombre des vivans : tout être animé, une fois né et capable de jouissance et de souffrance, n'est la propriété de personne, ni de son père, ni de l'état; il est la sienne propre. Par son existence même, il a droit à sa conservation. L'en priver est un crime qui a été autorisé par beaucoup de législateurs, contre lesquels les théologiens de leur pays n'ont point réclamé.

Mais ne pas donner naissance à cet être, quand il ne pourroit que vivre malheureux, et que rendre malheureux ses proches, est un acte de prudence qui a été condamné et contrarié par beaucoup de dispositions législatives et de préceptes religieux. C'est ainsi que va souvent le monde. Ceci nous amène naturellement au sujet des deux livres suivans.

#### LIVRE XXIV.

des lois dans le rapport qu'elles out avec la religion établie dans chaque pays, considérée dans ses pratiques et en elle-même.

### LIVRE XXV.

DES LOIS DANS LE RAPPORT QU'ELLES ONT AVEC L'ÉTABLISSEMENT DE LA RELIGION DE CHAQUE PAYS ET SA POLICE EXTÉRIEURE.

Moins les idées religieuses ont de force dans un pays, plus on y est vertueux, heureux, libre et paisible.

La religion n'est pas un sujet bien difficile à traiter sous le rapport de l'art social. L'esprit des lois à cet égard doit être de ne blesser ni de gêner les opinions religieuses d'aucun citoyen, de n'en adopter aucune, et d'empêcher qu'aucune ait la moindre influence sur les affaires civiles. Sans doute il y a des religions plus nuisibles que d'autres par les usages qu'elles adoptent, par les maximes pernicieuses qu'elles consacrent, par le célibat de leurs prêtres, par les moyens de séduction, de corruption ou seulement d'influence qu'elles leur donnent, par leur dépendance d'un souverain étranger,

surtout par leur aversion plus ou moins grande pour les lumières en tout genre; mais aucune, quelle qu'elle soit, n'appartient en rien à l'ensemble du corps social. Elle est une relation immédiate et particulière de chaque individu avec l'auteur de toutes choses. Elle n'est point au nombre des choses qu'il a dû et pu mettre en commun avec ses co-associés ou concitoyens. On ne peut jamais s'engager à penser de même ou autrement qu'un autre, parce qu'on n'en est pas le maître. On ne l'est pas même de ne pas changer d'avis. Toute religion consiste essentiellement dans des opinions purement spéculatives, appelées dogmes. Sous ce rapport, toutes, excepté la véritable, sont des systèmes philosophiques plus ou moins téméraires, plus ou moins contraires à la sage réserve de la saine logique. Toutes joignent à ces dogmes quelques préceptes de conduite. Si quelques-uns de ces préceptes sont contraires à la saine morale sociale (et cela arrive toujours, parce que toutes ont été faites dans des temps d'ignorance, et que la morale ne peut être épurée que dans des temps éclairés, et ne l'est pas même encore complétement), ces préceptes sont un mal. Si les préceptes de conduite adoptés par une religion étoient tous irrépréhensibles, ils auroient

encore le tort qu'elle leur donneroit pour base des opinions hasardées, au lieu de les fonder sur la saine raison et sur des motifs inébranlables. C'est là le cas de dire, avec bien plus de raison, ce qu'Omar disoit de l'Alcoran: Si tous ces livres n'enseignent que la même chose que la raison, ils sont inutiles : s'ils enseignent le contraire, ils sont nuisibles. Le gouvernement ne doit donc jamais faire enseigner aucun système religieux, mais la meilleure doctrine morale, reconnue telle par les esprits les plus éclairés du temps dans lequel il existe. D'ailleurs, les opinions religieuses ont ceci de particulier, qu'elles donnent un pouvoir illimité à ceux qui les annoncent, sur ceux qui les croient réellement les dépositaires et les interprètes de la volonté divine. Leurs promesses sont immenses dans l'avenir. Nulle puissance temporelle ne peut les balancer. Il suit de là que les prêtres sont toujours dangereux pour l'autorité civile; ou bien que, pour en être soutenus, ils adorent tous ses abus et font un devoir aux hommes de lui sacrifier tous leurs droits; en sorte que, tant qu'ils sont en grand crédit, ni liberté ni même oppression paisible n'est possible. Aussi tout gouvernement qui veut opprimer s'attache les prêtres, puis travaille à les rendre assez

puissans pour le servir. Celui qui veut le bonheur et la liberté, s'occupe de les discréditer par le progrès des lumières. Voilà à quoi se réduit l'esprit des lois sur ce point. Il me paroît assez inutile d'aller chercher ce que l'auteur d'une religion devroit faire pour la faire goûter et pour qu'elle puisse se répandre. J'ose croire qu'il ne s'en fera plus de nouvelles, du moins chez les nations policées.

# LIVRE XXVI.

DES LOIS DANS LE RAPPORT QU'ELLES DOIVENT AVOIR AVEC L'ORDRE DES CHOSES SUR LES-QELLES ELLES STATUENT.

Il n'y a rien à tirer de ce livre.

Sous un titre assez énigmatique, tout ce livre se réduit à ce seul point : qu'il ne faut pas se décider sur une question, par les motifs qui ont déterminé à l'égard d'une autre d'une nature toute différente. Cela est trop évident pour que personne soit tenté de le nier. Je ne m'y arrêterai donc pas; d'autant que toutes les décisions énoncées sur les nombreux objets que l'on prend pour exemples sont jugées d'avance, au moins dans ma manière de voir, par les principes que j'ai établis précédemment, en traitant des différentes matières auxquelles ces objets se rapportent. Si je les discutois de nouveau, je ne ferois que me répéter; et, quand on a posé des bases, il n'est pas nécessaire d'examiner l'un après l'autre chaque cas particulier. N'ayant donc aucune instruction nouvelle à tirer de ceci, je passe outre, sans plus tarder.

#### LIVRE XXVII.

DE L'ORIGINE ET DES RÉVOLUTIONS DES LOIS DES ROMAINS SUR LES SUCCESSIONS.

## LIVRE XXVIII.

DE L'ORIGINE ET DES RÉVOLUTIONS DES LOIS CIVILES CHEZ LES FRANÇAIS.

Ges deux-ci sont purement historiques. Je ne m'y arrêterai pas.

Mon objet dans ce commentaire n'a point été de faire l'apologie de l'érudition de Montesquieu; et encore moins de me joindre à ceux qui lui reprochent d'avoir mal saisi l'esprit des lois de ces temps anciens, dont il a essayé de percer l'obscurité. Je ne me suis proposé que d'établir quelques principes de l'art social. Or, comme ces deux livres-ci sont purement historiques, et qu'on n'en peut rien tirer pour la théorie de la formation et de la distribution des pouvoirs, ni pour celle de la formation et de la distribution des richesses, je les passerai entièrement sous silence.

## LIVRE XXIX.

DE LA MANIÈRE DE COMPOSER LES LOIS.

Rien d'instructif encore ici, que la manière dont Condorcet a critiqué ce livre, ou plutôt l'a refait.

CE titre un peu vague a besoin de quelque explication pour être bien compris, ainsi que plusieurs autres titres sur lesquels nous avons déjà fait la même remarque. L'auteur, dans ce livre, se propose de prouver que les lois doivent être claires et précises, s'énoncer avec dignité et simplicité; qu'elles ne doivent point prendre le style et la tournure de dissertation, et surtout ne pas s'appuyer sur des raisons ridicules, quand elles donnent leurs motifs; qu'elles ant souvent des effets indirects, contraires au but du législateur; qu'elles doivent être en harmonie entre elles; que souvent plusieurs se corrigent et se soutiennent les unes les autres, et que, pour bien apprécier leurs effets, il faut les rapprocher et les juger dans leur ensemble, et non pas chacune en particulier et prise isolément; qu'il ne faut point que le législateur perde de vue la nature de l'objet sur lequel il statue, et se décide par des motifs qui y sont étrangers. En cela, ce livre rentre dans le sujet déjà traité dans le livre vingt-sixième, comme à d'autres égards il se rapproche en bien des points des objets des livres douzième et sixième. L'auteur montre encore que, pour bien apprécier une loi, il faut tenir compte des circonstances dans lesquelles elle a été rendue; cela a déjà été dit et prouvé ailleurs. Il veut aussi que les lois statuent toujours d'une manière générale, et ne soient pas rendues, comme les rescrits, à l'occasion de faits particuliers. Enfin, il voudroit que le législateur se défit de ses préjugés. Personne ne sera tenté de le contredire sur aucun de tous ces points. On pourroit bien n'être pas aussi satisfait des divers exemples et de quelques-unes des raisons qu'il emploie pour prouver des choses si claires. Plusieurs seroient grandement sujets à critique. Mais, comme il n'en résulteroit aucune lumière nouvelle qui fût de grande importance, je m'en abstiens. Il ne suffit pas d'avoir raison contre les grands hommes; il faut encore, pour s'attacher à les contredire, que cela soit nécessaire.

J'ai entre les mains une critique de ce livre de l'Esprit des Lois, faite par le plus grand philosophe de ces derniers temps, Condorcet. Elle n'a jamais été publiée, et probablement n'a pas été faite pour l'être. On la trouvera à la fin de ce volume. On y verra avec quelle force de dialectique il réfute Montesquieu, et avec quelle supériorité de vues il refait son ouvrage. On y verra surtout que, si je suis loin d'une si haute capacité, je ne suis pas moins éloigné d'une telle sévérité.

#### LIVRE XXX.

tréorie des lois péodales chez les francs , dans le rapport QU'ELLES ONT AVEC L'ÉTABLISSEMENT DE LA MONARCHIE.

## LIVRE XXXI.

THÉORIE DES LOIS PÉODALES CHEZ LES PRANCS, DANS LE RAPPORT QU'ELLES ONT AVEC LES RÉVOLUTIONS DE LA MONARCHIE.

Ges deux livres sont encore purement historiques. Malgré tous ses défauts, l'Esprit des Lois, quand il a paru, a mérité d'être attaqué par tous les ennemis des lumières et de l'humanité, et d'être défendu par leurs amis.

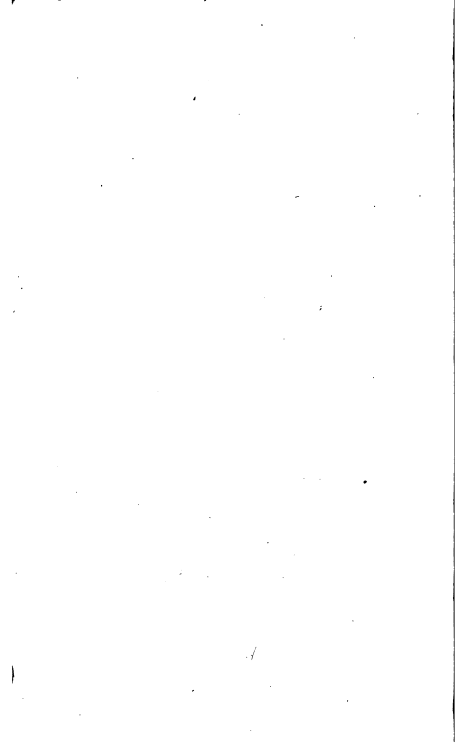
LES raisons qui m'ont fait passer si rapidement sur les livres vingt-septième et vingt-huitième, m'obligent à en user de même à l'égard de ceux-ci. Je respecte beaucoup ces recherches: elles ont sans doute leur utilité; mais elles n'ont qu'un rapport très-éloigné avec celles qui m'occupent. Ainsi je ne les examinerai point. J'observerai seulement, sans entrer dans le fond de la dispute, que tout homme sensé est affligé de voir Montesquieu (chapitre 25 du livre 30) donner comme une forte raison contre le système de l'abbé Dubos, qu'il seroit injurieux pour les

grandes maisons de France et pour les trois races de leurs rois, parce que, dans cette hypothèse, il y auroit eu un temps où elles auroient été des familles communes. On n'est pas moins choqué de l'emphase avec laquelle il parle continuellement de cette fameuse noblesse, qu'il représente toujours comme incessamment couverte de poussière, de sang et de sueur, et qui finalement ne l'a été que de ridicules, précisément pour s'être trop infatuée de ces pompeuses billevesées. Il y a bien encore quelques autres niaiseries qui même contredisent celles-là, comme, par exemple, de dire que, dès le temps de Gontran, les armées françaises ne furent plus funestes qu'à leur propre pays; et de s'écrier : chose singulière! elle (la monarchie) étoit dans la décadence des le temps des petits-fils de Clovis. C'est de bonne heure. Il auroit mieux valu, ce me semble, avouer naïvement qu'elle étoit un enfant mort-né, ou du moins fort mal constitué. Mais je livre tout cela aux réflexions des lecteurs. Ainsi ma tâche est finie.

Ce seroit peut-être ici le lieu de hasarder un jugement général sur l'ouvrage dont nous venons de discuter différentes parties. Cependant je m'en abstiendrai. Je me contenterai de remarquer que l'Esprit des Lois, quand il a paru, n'a

guère été attaqué que par des hommes de parti, la plupart très-méprisables et de très-mauvaise foi; et que, malgré ses nombreux défauts, connus, reconnuș et avoués, il a constamment été défendu par tous les vrais amis des lumières et de l'humanité, même par ceux qui avoient de justes motifs personnels de se plaindre de l'auteur. A leur tête il faut mettre Voltaire, qui, dans cette occasion comme dans toutes les autres semblables, a bien manifesté son noble et généreux caractère, aussi supérieur aux petitesses de la vanité, que son esprit l'étoit à celles des préjugés, en faisant l'éloge le plus complet, et même le plus exagéré de l'Esprit des Lois, par ce mot si connu: Le genre humain avoit perdu ses titres; Montesquieu les a retrouvés, et les lui a rendus.

FIN DU COMMENTAIRE.

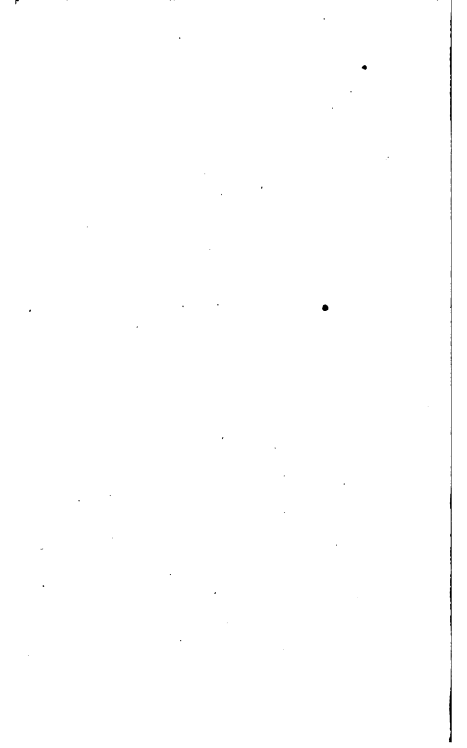


# **OBSERVATIONS**

DE CONDORCET,

SUR LE VINGT-NEUVIÈME LIVRE

DE L'ESPRIT DES LOIS.



# **OBSERVATIONS**

## DE CONDORCET

SUR LE VINGT-NEUVIÈME LIVRE

DE L'ESPRIT DES LOIS.

## LIVRE XXIX.

DE LA MANIÈRE DE COMPOSER LES LOIS.

CHAPITAR I. De l'esprit du législateur.

CHAPITRE II. Continuation du même sujet.

JE n'entends pas ce premier chapitre.

L'esprit d'un législateur doit être la justice, l'observation du droit naturel dans tout ce qui est proprement loi. Dans les règlemens sur la forme des jugemens ou des décisions particulières, il doit chercher la meilleure méthode de rendre ces décisions conformes à la loi et à la vérité. Ce n'est point par esprit de modération, mais par esprit de justice, que les lois criminelles doivent être douces, que les lois civiles doivent tendre à l'égalité, et les lois d'administration au maintien de la liberté et de la propriété.

Les deux exemples cités sont mal choisis. La simplicité des formes n'est pas contraire à la sûreté, soit de la personne, soit des biens, pour le maintien de laquelle les formes sont établies. Montesquieu semble le croire; mais il ne le prouve nulle part, et les injustices causées par les formes compliquées, rendent l'opinion contraire au moins vraisemblable.

Le second exemple est ridicule. Qu'importe à la science de composer les lois, que Cécilius ou Aulu-Gelle aient dit une sottise?

Par esprit de modération, Mentesquieu n'entendroit-il pas cet esprit d'incertitude, qui altère par cent petits motifs particuliers les principes invariables de la justice? (Voyez le chapitre 18).

CHAPPER III. Que les lois qui paroissent s'éloigner des vues du législateur, y sont souvent conformes.

Le premier devoir d'un législateur est d'être juste et raisonnable. Il est injuste de punir un homme pour n'avoir pas pris un parti, puisqu'il peut ou ignorer quel est le parti le plus juste, on les croire tous deux coupables. Il est contre la raison de prononcer la peine d'infamie par une loi : l'opinion seule peut décerner cette peine. Si la loi est d'accord avec l'opinion, la loi est

inutile; et elle devient ridicule, si elle est contraire à l'opinion.

Montesquieu ne se trompe-t-il pas sur l'intention de Solon? Il semble qu'elle étoit plutôt d'obliger le gros de la nation à prendre parti dans les querelles entre un tyran, un sénat oppresseur, des magistrats iniques, et les désenseurs de la liberté, afin d'assurer à ceux-ci l'appui des citoyens bien intentionnés, mais que la crainte auroit empêchés de se déclarer.

C'étoit un moyen de changer en guerre civile toute insurrection particulière; mais ce motif étoit conforme à l'esprit des républiques grecques.

CHAPITRE IV. Des lois qui choquent les vues du législateur.

Un bénéfice étant ou une fonction publique, ou une récompense, doit être donné au nom de l'état; et on doit savoir à qui l'état l'a donné. Un procès pour un bénéfice est donc une chose ridicule.

Si on regarde, au contraire, un bénéfice comme une propriété, et le droit de le donner comme une autre espèce de propriété, alors la loi citée est évidemment injuste.

Comment, dans l'Esprit des Lois, Montesquieu n'a-t-il jamais parlé de la justice ou de l'injustice des lois qu'il cite, mais seulement des motifs qu'il attribue à ces lois? Pourquoi n'a-t-il établi aucun principe pour apprendre à distinguer, parmi les lois émanées d'un pouvoir légitime, celles qui sont injustes et celles qui sont conformes à la justice? Pourquoi, dans l'Esprit des Lois, n'est-il question nulle part de la nature du droit de propriété, de ses conséquences, de son étendue, de ses limites?

## CHAPITRE V. Continuation du même sujet.

Je ne sais pourquoi Montesquieu appelle une loi, ce serment qui étoit aussi imprudent que barbare. Une loi qui ordonneroit de détruire une ville, parce que ses habitans en ont détruit une autre, peut être très-injuste; mais elle ne seroit pas plus contraire aux vues du législateur, que la loi qui décerne la peine de mort contre les assassins, dans la vue d'empêcher les meurtres.

Il existe près de nous tant de lois importantes, qui contrarient les vues pour lesquelles le législateur les a établies, qu'il est bien étrange que l'auteur de l'Esprit des Lois ait été choisir ces deux exemples.

Cette observation se présente souvent, et l'on peut en donner la raison. (Voy. ch. 16.)

CHAPITRE VI. Que les lois qui paroissent les mêmes n'ont pas toujours le même effet.

La loi de César étoit injuste et absurde. Quelle étoit donc la tyrannie de cet homme si clément, s'il s'étoit arrogé le droit de fouiller les maisons des citoyens, d'enlever leur argent, etc.! et s'il n'employoit pas ces moyens, à quoi servoit sa loi? D'ailleurs elle devoit augmenter la masse des dettes; et elle n'auroit pu être utile aux débiteurs, qu'en diminuant l'intérêt de l'argent. Or, la liberté du commerce est le seul moyen de produire cet effet. Toute autre loi n'est propre qu'à faire hausser l'intérêt au-dessus du taux naturel.

La loi de César n'étoit vraisemblablement qu'un brigandage, et celle de Law étoit de plus une extravagance. (Voir Dion Cassius, liv. 41.)

CHAPITRE VII. Continuation du même sujet. Nécessité de bien composer les lois.

L'ostracisme étoit une injustice. On n'est point criminel pour avoir du crédit, des richesses ou de grands talens. C'étoit de plus un moyen de priver la république de ses meilleurs citoyens, qui n'y rentroient ensuite qu'à la faveur d'une guerre étrangère ou d'une sédition. Et comment la nécessité de bien composer les tois, et, ce qui en devroit être la suite, les principes d'après lesquels on doit les composer, sontils établis par l'exemple de deux mauvaises lois, établies dans deux villes grecques?

Il s'agit de donner aux hommes les lois les plus conformes à la justice, à la nature et à la raison; il s'agit de composer ces lois de manière qu'elles puissent être hien exécutées, et qu'on n'en abuse point; et l'auteur de l'Esprit des Lois fait l'éloge d'une loi absurde des Athéniens! Jamais d'analyses, jamais de discussions, jamais aucun principe précis; toujours un ou deux exemples qui le plus souvent ne prouvent qu'une chose, c'est qu'il n'y a rien de si commun que les mauvaises lois.

CHAPITER VIII. Que les lois qui paroissent les mêmes, n'ont pas toujours eu le même effet.

La liberté de faire des substitutions dérive dans les lois romaines, comme dans les nôtres, du principe que le droit de propriété s'étend jusqu'à la disposition des biens après la mort. Ce principe est assez généralement établi, parce que presque partout ce sont les possesseurs actuels qui dans l'origine ont fait les lois. Si les Romains vouloient perpétuer certains sacrifices, comme nous voulons perpétuer certains titres, il est vraisemblable que la vanité en étoit également le motif. C'étoit toujours un représentant qu'on se choisissoit dans l'avenir.

CHAPITRE IX. Que les lois grecques et romaines ont puni l'homicide de soi-même, sans avoir le même motif.

Dans quel pays de la Grèce punissoit-on le suicide? et quelle étoit la peine établie?

'Montesquieu n'en dit rien. Aussi trouve-t-on que Platon ne parle dans ce dialogue d'aucune loi établie, mais de celles qu'il faudroit établir. Il veut, par exemple, qu'un esclave qui tueroit un homme libre en se défendant, soit puni de mort, etc. Quant aux suicides, Platon conseille à leurs parens de les enterrer sans cérémonie, sans inscription, et de consulter dévotement les prêtres sur la forme des sacrifices expiatoires.

Enfin ce mot: sera puni, n'est pas dans Platon; et voilà comment Montesquieu cite Platon, et comment il prouve qu'en Grèce on punissoit le suicide.

A Rome, si l'on se donnoit la mort avant d'être condamné, on évitoit la confiscation des biens, la privation de la sépulture, etc. Les empereurs déclarèrent donc que les accusés qui se tueroient pour prévenir la condamnation, seroient traités

comme s'ils avoient été condamnés. Les lois qui prononçoient la confiscation après la condamnation, étoient injustes; celles qui privent les condamnés de la sépulture, peuvent être barbares, mais il ne s'agit pas dans tout cela de peine contre le suicide.

On fait grâce en Angleterre de certaines peines à ceux qui savent lire. Supposons qu'on eût fait une loi pour priver de cette grâce ceux qui apprennent à lire pendant le procès, dira-t-on qu'on a établi des peines en Angleterre contre ceux qui apprennent à lire?

CHAPITRE X. Que les lois qui paroissent contraires, dérivent quelquesois du même esprit.

Pour que l'exemple répondît au titre, il faudroit que la loi française eût pour motif le principe de respecter l'asile d'un citoyen.

Et, pour que le titre répondît à l'exemple, il faudroit dire qu'on étend plus ou moins, dans différens pays, les conséquences d'un même principe.

Mais alors le titre n'eût pas eu l'air profond.

Montesquien auroit pu observer que du même principe, du respect pour la vie des hommes, on peut déduire ou des lois douces, ou des lois sévères jusqu'à l'atrocité; et il auroit fallu en conclure que tout autre principe que celui de la justice peut conduire à de fausses conséquences.

CHAPITER XI. De quelle manière deux lois diverses peuvent être comparées.

Pour que le principe établi dans ce chapitre fût vrai, il faudroit qu'un système de lois où il en entreroit d'injustes, pût être bon. Autrement il est beaucoup plus simple de juger séparément chaque loi, de voir si elle ne choque pas la justice, le droit naturel. Si elle y est contraire, alors il faut la rejeter; et, dans le cas où elle auroit une utilité locale, la remplacer par une autre loi qui auroit les mêmes effets sans blesser la justice.

Dans l'exemple cité, il falloit, 1° distinguer le faux témoignage regardé en lui-même comme un crime, et le faux témoignage considéré seulement comme un attentat contre la vie, l'honneur d'un citoyen, et prouver que c'est sous ce point de vue seul qu'il est un délit. 2° Il falloit montrer que la loi de France non-seulement n'est pas nécessaire, mais qu'elle est mauvaise; non en ce qu'elle punit de mort, dans une affaire capitale, celui qui a causé, par un faux témoignage, la mort d'un innocent, mais parce qu'elle autorise à poursuivre comme faux témoin celui qui, après la confrontation, se rétracteroit, ou dont

le faux témoignage seroit découvert; qu'elle n'est par conséquent qu'un obstacle de plus opposé à la justification d'un innocent accusé. 3° De ce qu'il est difficile en Angleterre de faire périr un innocent par un faux témoignage, il ne s'ensuit pas que l'on ne doive point regarder ce crime, lorsqu'il est commis, comme un crime capital.

Ainsi non-sculement le principe exposé dans ce chapitre est très-incertain, mais le fait employé comme exemple ne s'y applique point.

Qu'on nous permette seulement d'être un peu surpris que la barbarie de la torture, le refus injuste et tyrannique d'admettre à la preuve de faits justificatifs, et la loi équivoque et peut-être trop rigoureuse contre les faux témoins, soient présentés par Montesquieu comme formant un système de législation dont il faille examiner l'ensemble. Si c'est un persiflage, il n'est pas assez marqué.

CHAPITRE XII. Que les lois qui paroissent les mêmes, sont réellement quelquesois différentes.

Ce chapitre ne contient rien que de juste. Mais le titre semble annoncer la prétention de dire une chose extraordinaire, que le chapitre ne justifie pas. Cette proposition: Le recéleur doit être puni de la même peine que le voleur, n'est pas une loi, mais une maxime générale, vraie ou fausse. Si elle est vraie, la loi de France et la loi romaine sont également honnes ou mauvaises, soit lorsqu'elles statuent contre le voleur, soit lorsqu'elles statuent contre le recéleur; si elle est fausse, toutes deux sont nécessairement mauvaises par rapport à l'un des deux.

CHAPITRE XIII. Qu'il ne faut point séparer les lois de l'objet pour lequel elles sont faites. Des lois romaines sur le vol.

La distinction entre le vol manifeste et le vol non manifeste, n'a pas besoin d'une explication tirée des lois de Lacédémone. La différence de la peine peut n'avoir eu d'autre motif que la certitude de l'un de ces vols, et la difficulté de prouver l'autre. Et comme le second n'étoit puni que par une amende, cette distinction n'est pas déraisonnable; parce qu'un recéleur, un acheteur imprudent ou à demi de mauvaise foi, pouvoient être sans injustice condamnés à cette amende du double. Il y a des cas où nos tribunaux font grâce de la vie, et condamnent aux galères perpétuelles un assassin, un empoisonneur, sous prétexte qu'ils ne sont pas absolument convaincus, mais seulement à très-peu près. C'est une jurisprudence assez naturelle chez un peuple  encore à demi sauvage, qui regarde la punition des crimes plus comme un acte de vengeance réglé par la loi, que comme un acte de justice.

La distinction entre la peine des pubères et des impubères n'a besoin, pour être entendue, ni des lois de Lacédémone, ni des raisonnemens de Platon sur les lois de l'île de Crète. Elle est fondée sur ce que les impubères sont supposés n'avoir ni l'usage de leur raison, ni la connoissance distincte des lois de la société.

CHAPITRE XIV. Qu'il ne faut pas séparer les lois des circonstances dans lesquelles elles ont été faites.

J'avouerai qu'il m'est encore impossible d'apercevoir la moindre liaison entre le titre de ce chapitre et le premier article.

On voit clairement que Montesquieu avoit rassemblé une foule de notes sur les lois de tous les peuples, et que pour faire son ouvrage il les a rangées sous différens titres. Voilà toute cette méthode dont on lui a fait tant d'honneur, et qui n'existe que dans la tête de ceux qui refont son livre d'après leurs idées.

De ce qu'un médecin, qui ne réussit pas dans le traitement d'un malade qui lui a donné sa confiance librement, n'appartient à aucun corps, il ne s'ensuit pas qu'on doive le punir; et qu'au contraire il ne mérite aucune punition lorsque, ayant un privilége exclusif de me traiter, il m'a 'empêché, en vertu de son privilége, de m'adresser à un autre qui m'auroit guéri.

Est-ce qu'en France les chirurgiens et les apothicaires ne sont pas interdits ou condamnés à des dommages lorsqu'ils se rendent coupables d'impéritie? Si on ne punit pas les médecins, c'est qu'il seroit très-rare de pouvoir les convaincre d'avoir eu tort; au lieu que la preuve contre les chirurgiens et les apothicaires est souvent très-facile (1).

CHAPITRE XV. Qu'il est bon quelquefois qu'une loi se corrige elle-même.

Tout homme qui tue un autre homme, est coupable d'homicide, sinon d'assassinat, à moins qu'il ne l'ait tué à son corps défendant, pour sauver sa vie ou celle d'un autre; et pour être regardé comme innocent, il faut que cette excuse soit au moins probable.

La loi des douze tables étoit mauvaise. D'ail-

<sup>(1)</sup> Ajoutons: Qu'est-ce qu'un médecin d'une condition plus basse qu'un autre médecin? Et cette condition plus basse est-elle une bonne raison de condamner ce médecin à la mort, pour la même faute pour laquelle le médecin d'une condition un peu rèlevée n'est condamné qu'à la déportation? Tout cela fait frémir le bon sens. (Note de M. Destutt de Tracy.)

leurs, Montesquieu veut-il dire autre chose, sinon qu'une loi peut exiger quelques modifications, distinguer certaines circonstances? Tout cela est vrai et commun; et il pouvoit le dire d'une manière plus simple et plus utile.

CHAPITRE XVI. Choses à observer dans la composition des lois.

L'auteur commence dans ce chapitre à traiter le sujet annoncé par le titre du livre. Ce qu'il dit est vrai en général, mais n'est ni assez approfondi, ni assez développé. (Voyez les remarques sur le chapitre 19.)

D'ailleurs, ce chapitre 16 renferme beaucoup de choses inexactes.

Le testament attribué à Richelieu emploie une expression vague, mais cette phrase n'est pas une loi; et Montesquieu pouvoit trouver dans nos lois, ou dans celles des peuples voisins, des exemples plus frappans. Le chancelier de l'Hôpital crut devoir faire déclarer Charles IX majeur à quatorze ans commencés; mais ni lui, ni personne, n'imaginèrent jamais d'en donner d'autres raisons sérieuses que celles qu'on pouvoit avouer publiquement.

Ce n'est pas dans des lois qu'on a cité ni la

rondeur de la couronne, ni les nombres de Pythagore.

L'édit de proscription de Philippe II n'est pas une loi.

Quoi! notre jurisprudence criminelle est remplie de lois vagues, qui conduisent des juges ignorans et féroces à des barbaries honteuses; et Montesquieu dédaigne d'en parler, et il va chercher ses exemples dans des lois oubliées!

Il reproche aux lois du Bas-Empire leur style; mais c'est confondre le préambule d'une loi avec la loi. Lorsqu'un peuple se donne à lui-même des lois, il n'a pas besoin d'en développer les motifs; et souvent il n'en pourroit donner d'autres que sa volonté. Mais lorsqu'un seul homme dicte des lois à toute une nation, le respect dû à la nature humaine lui impose le devoir de rendre raison de ses lois, de montrer qu'il ne prescrit rien que de conforme à la justice, à la saine raison, à l'intérêt général. Les ministres des empereurs eurent tort, s'ils écrivirent ces préambules comme des rhéteurs; mais ils avoient raison de les regarder comme nécessaires; et Montesquieu devoit faire cette distinction (1).

<sup>(1).</sup> On plutôt il ne deweit pas la faire. Tout délégué du peuple agissant pour lui, doit lui rendre compte de ses motifs : et quand il seroit possible que le peuple antier agisse, il feroit encore bien

CHAPITAR XVII. Mauvaise manière de donner les lois.

Les lois doivent statuer sur des objets généraux, et non sur des questions particulières; et les rescrits des empereurs ne peuvent être regardés que comme des interprétations données par le législateur. Or, de telles interprétations ne peuvent avoir ni effet rétroactif, ni force de loi, tant qu'elles ne seront pas revêtues de la forme authentique qui caractérise les lois.

Une loi de Caracalla étoit une loi, et pouvoit être une loi absurde; un rescrit de Marc-Aurèle ou de Julien, fût-il un oracle de sagesse, ne devoit pas être regardé comme une loi avant qu'un édit lui en eût donné la sanction.

Justinien put avoir tort de donner force de loi à plusieurs de ces rescrits, s'ils contenoient

de se rendre compte à lui-même de ses raisons. Il en agiroit plus sagement. Condorcet, lui-même, dit, au chapitre xix, que tout législateur, pouvant se tromper, doit dire le motif qui l'a déterminé; et il explique les différens avantages de cette précaution, et la manière de l'exécuter.

Il y a encore une raison pour que tout législateur donne ses motifs; c'est que ces motifs, fussent-ils bons, s'ils ne sont pas de nature à être goûtés généralement, il n'est pas encore temps de rendre la loi; et qu'au contraire, s'il parvient à les faire goûter, il set bien plus près d'amener la nation à toutes les bonnes conséquences qui en dérivent, que s'il avoit fait passer la loi toute seule par autorité ou par surprise. (Note de M. Destutt de Tracy.) des dispositions absurdes; mais ce n'étoit point parce qu'ils avoient été faits par les jurisconsultes qui écrivoient au nom de Caracalla ou de Commode. Les empereurs ne faisoient pas plus leurs rescrits que Louis XIV n'a fait l'ordonnance de 1670.

Ce Macrin, qui avoit été gladiateur et greffier, puis rédacteur des rescrits de Caracalla; qui régna quelques mois et perdit l'empire et la vie par sa lâcheté, est une singulière autorité à citer dans l'Esprit des Lois.

### CHAPITRE XVIII. Des idées d'uniformité.

Nous voici à un des chapitres les plus curieux de l'ouvrage. C'est un de ceux qui ont valu à Montesquieu l'indulgence de tous les gens à préjugés, de tous ceux qui haïssent les lumières, de tous les protecteurs des abus, etc. Il faut l'examiner en détail.

- 1° Les idées d'uniformité, de régularité, plaisent à tous les esprits, et surtout aux esprits justes.
- 2° Le grand esprit de Charlemagne peut-il être cité au dix-huitième siècle, dans la discussion d'une question de philosophie? Ce n'est sans doute qu'une plaisanterie contre ceux qui

avoient les idées que Montesquieu vouloit combattre.

5° Nous n'entendons pas ce que signifient les mêmes poids dans la police, les mêmes mesures dans le commerce. Le commerce emploie des poids et des mesures; la police se mêle des uns et des autres, et ne devroit s'en mêler que pour savoir s'ils ont réellement la valeur qui leur a été supposée, et pour en conserver d'exacts, avec lesquels on puisse comparer ceux qui sont employés.

4° L'uniformité de poids et de mesures ne peut déplaire qu'aux gens de loi, qui craignent de voir diminuer le nombre des procès, et aux négocians, qui craignent tout ce qui rend les opérations du commerce faciles et simples. Ce qu'on a proposé à cet égard, avec l'approbation universelle de tous les hommes éclairés, c'est de déterminer une mesure naturelle, fixe et invariable, qu'on pût toujours retrouver; de l'employer à former des mesures de longueur, de superficie, de contenance, et de poids; de manière que les divisions successives en mesure et en poids moindres, fussent exprimées par des nombres simples et commades pour les divisions; d'établir ensuite d'une manière publique et légale, et par les moyens exacts que fournit la physique, le rapport précis de toutes les mesures usitées dans un pays avec la mesure nouvelle, ce qui prévient pour jamais toute espèce de procès pour la valeur de ces mesures; la nouvelle mesure auroit été adoptée par le gouvernement, les assemblées d'états, les communautés, etc. Les particuliers auroient eu la liberté de se servir de telle mesure qu'ils auroient voulu. Ce changement se seroit donc fait sans aucune gêne, sans aucun trouble pour le commerce : et jamais personne n'a proposé une autre opération.

5° Comme la vérité, la raison, la justice, les droits des hommes, l'intérêt de la propriété, de la liberté, de la sûreté, sont les mêmes partout, on ne voit pas pourquei toutes les provinces d'un état, ou même tous les états, n'auroient pas les mêmes lois criminelles, les mêmes lois civiles, les mêmes lois de commerce, etc. Une bonne loi doit être bonne pour tous les hommes, comme une proposition vraie est vraie pour tous. Les lois qui panoissent devoir être différentes suivant les différens pays, ou statuent sur des objets qu'il ne faut pas régler par des lois, comme sont la plupart des règlemens de commerce, ou bien sont fondées sur des préjugés, des habitudes qu'il faut déraciner; et un des meilleurs moyens de les détruire, est de cesser de les soutenir par des lois.

6° L'uniformité dans les lois peut s'établir sans trouble, sans que le changement produise aucun mal.

On en convient pour l'établissement d'une bonne jurisprudence criminelle. Mais quel trouble produira ce lui d'un code civil? Il changera l'ordre de la distribution des successions; mais une succession qu'on attend n'est pas un droit de propriété: il ne résulte de même aucun droit d'un testament, avant la mort du testateur. Les conventions faites avant la nouvelle loi conserveront toute leur force, à moins qu'elles ne soient contraires au droit naturel. Les conventions sont de trois espèces. Ou leur exécution est instantanée, ou elle dure un temps fixe, ou elle est perpétuelle. Dans les deux premiers cas, l'exécution des conventions faites avant la loi nouvelle peut être jugée d'après l'ancienne jurisprudence, sans nuire à l'uniformité des lois. Dans le dernier, elle y pourroit nuire; mais l'exécution perpétuelle d'une convention ne peut naître du droit de propriété, elle est uniquement fondée sur la sanction de la loi; et par conséquent le législateur doit, par la nature des choses, conserver le droit de changer ces conventions, en conservant le droit véritable et originaire de chacune des parties ou de ses ayans cause.

Si on établit un mode de jurisprudence uniforme et simple, il s'ensuivra que les gens de loi perdront l'avantage de posséder exclusivement la connoissance des formes; que tous les hommes sachant lire seront également habiles sur cet objet; et il est difficile d'imaginer qu'on puisse regarder cette égalité comme un mal.

7° Ce n'est point une petite vue que l'idée d'une uniformité qui donneroit à tous les habitans d'un pays des idées précises sur des objets essentiels, une connoissance plus nette de leurs intérêts, et qui diminueroit l'inégalité entre les hommes, relativement à la conduite de la vie et des affaires.

8° Un fermier-général disoit aussi en 1775: Pourquoi faire des changemens, est-ce que nous ne sommes pas bien? La répugnance à changer ne peut être raisonnable que dans ces deux circonstances: 1° lorsque les lois d'un pays approchent tellement d'être conformes à la raison et à la justice, que les abus sont si petits, que l'on ne peut espérer du changement aucun avantage sensible. 2° Dans celle où l'on croiroit qu'il n'y a aucun principe certain, d'après lequel on puisse se diriger d'une manière sûre dans l'établissement des lois nouvelles. Or, toutes les nations qui existent sont bien éloignées du pre-

mier point, et on ne peut plus être de la seconde opinion.

9° La grandeur du génie est une de ces phrases vagues qui frappent les petits esprits et qui les séduisent, qui plaisent aux hommes corrompus, et sont adoptées par eux. Les uns, parce qu'ils ne voient rien, aiment à croire que la lumière n'existe pas; les autres, qui la craignent, voudroient que personne ne s'avisât d'ouvrir les yeux.

10° Lorsque les citoyens suivent les lois, qu'importe qu'ils suivent la même? Il importe qu'ils suivent de bonnes lois; et comme il est difficile que deux lois différentes soient également justes, également utiles, il importe encore qu'ils suivent la meilleure; il importe enfin qu'ils suivent la même, par la raison que c'est un moyen de plus d'établir de l'égalité entre les hommes. Quel rapport le cérémonial tartare ou chinois peut-il avoir avec les lois? Cet article semble annoncer que Montesquieu regardoit la législation comme un jeu, où il est indifférent de suivre telle ou telle règle, pourvu qu'on suive la règle établie, quelle qu'elle puisse être. Mais cela n'est pas vrai, même des jeux. Leurs règles, qui paroissent arbitraires, sont fondées presque toutes sur des raisons que les joueurs sentent vaguement, et dont les mathématiciens, accoutumés au calcul des probabilités, sauroient rendre compte.

#### CHAPITAR XIX. Des législateurs.

Montesquieu confond ici les législateurs avec les écrivains politiques qui ont proposé des systèmes de législation.

Est-il bien sûr qu'Aristote ait eu une intention si marquée de contredire Platon?

Ce que nous savons des républiques grecques nous donne lieu de croire que leur législation étoit très-imparfaite à quelques égards, et surtout très-compliquée. Plus la législation d'un état sera simple, mieux il sera gouverné.

Qu'a de commun César Borgia avec la législation? Les discours de Machiavel sur Tite-Live, son Histoire de Florence, renferment beaucoup de vues politiques qui annoncent, si l'on a égard au siècle où vivoit Machiavel, un esprit vaste et profond: mais il n'a certainement pas songé, en les écrivant, à César Borgia. Quant au livre intitulé le Prince, quant à la Vie de Castracani, etc., ce sont des ouvrages où Machiavel développe comment un scélérat peut s'y prendre pour voler, assassiner, etc., avec impunité. César Borgia passa quelque temps pour être un bon modèle en ce genre; mais il ne s'agit point là de législation.

Pourquoi Montesquieu n'a-t-il pas compté Locke parmi les législateurs? Est-ce qu'il a trouvé les lois de la Caroline trop simples?

Nous sera-t-il permis de placer ici quelques idées sur le sujet de ce livre? Nous distinguerons d'abord le cas où il s'agiroit de donner à un peuple une législation nouvelle; celui où l'on ne statue que sur une branche plus ou moins étendue de la législation; celui enfin où la loi n'a qu'un objet particulier.

Dans le premier cas, il est d'abord essentiel de fixer les objets sur lesquels le législateur doit statuer.

Ces objets sont:

- 1° Les lois qui ont pour but de désendre les citoyens contre la violence ou contre la fraude: ce sont les lois criminelles.
- 2° Les lois de police: elles se partagent en deux classes. Les unes ont pour objet de déterminer les sacrifices que chaque citoyen peut être obligé de faire de sa liberté au maintien de l'ordre et de la tranquillité publique. C'est un véritable droit que l'homme acquiert en vivant en société; et par conséquent il n'est pas injuste

de soumettre les individus à sacrifier à ce droit une partie de leur liberté. La deuxième espèce des lois de police a pour objet de régler la jouissance des choses communes, comme les rues, les chemins, etc.

3° Les lois civiles, qui se distinguent en cinq espèces : celles qui déterminent à qui doit appartenir la propriété, comme les lois sur les successions, etc.; celles qui règlent les moyens d'acquérir la propriété, comme les lois sur les ventes; celles qui règlent l'exercice du droit de propriété, dans les cas où cet exercice peut nuire à la propriété d'un tiers; celles qui assurent la propriété, comme les lois sur les hypothèques, sur les débiteurs, etc.; celles enfin qui statuent sur l'état des personnes.

Sur tous ces objets, il faut des lois de deux espèces. Les premières sont les principes d'après lesquels chaque question doit être décidée; les autres règlent la forme suivant laquelle elle doit l'être.

4° Les lois politiques, qui règlent: 1° l'exercice du droit de législation; 2° la manière d'employer la force publique au maintien de la sûreté extériente; 5° les moyens doil'employer: à assuren l'exécution des lois; 4º la manière de traiter, au nom: de da quation, avec les étrangers; 5° les

dépenses qui doivent être faites aux frais de la nation; 6° les impôts.

Nous ne parlons pas des lois de commerce, parce que le commerce doit être absolument libre, et n'a besoin d'aucune autre loi que de celles qui assurent les propriétés.

Ensuite il faut sur chaque partie réduire à des questions générales, simples, et en aussi petit nombre qu'on pourra, toutes les questions particulières qui peuvent se présenter, et examiner pour chacune:

- 1° Si elle doit être décidée par une loi;
- 2° Si, d'après les règles de la justice, la raison ne fournit pas une réponse à la question.

Si la raison fournit une réponse, il faut la suivre; sinon, on choisira le parti qui paroîtra le plus conforme à l'utilité publique.

Il ne suffit pas que ces lois soient claires, il faut qu'elles ne contiennent que des mots d'un sens précis et déterminé; et toutes les fois qu'une loi en emploiera d'autres, ces mots seront définis avec une exactitude scrupuleuse.

Comme tout législateur peut se tromper, il faut joindre à chaque loi le motif qui a décidé à la porter. Cela est nécessaire, et pour attacher à ces lois ceux qui y obéissent, et pour éclairer ceux qui les exécutent; enfin, pour empêcher

Si l'on ne veut donner qu'une branche particulière de législation, il faut avoir soin de la circonscrire avec exactitude; examiner, après l'avoir réglée selon la raison et la justice, si elle n'est en contradiction avec aucune loi établie, et détruire soigneusement toutes celles-ci-pomme on détruit toutes les racines d'un mal qu'on veut extirper. Cependant il vaudroit mieux laisser subsister une bonne loi, en contradiction avec une mauvaise qu'on n'auroit pu détruire, que de laisser la mauvaise seule.

Pour une loi particulière, si l'on veut être sûr qu'elle soit bonne, il faudra l'examiner, non pas isolée, mais dans son rapport avec toutes celles qui doivent entrer dans un bon système de lois, pour la branche de législation à laquelle elle appartient, et avec l'état actuel de cette branche de législation. Alors il peut arriver, ou que la loi

qu'on veut faire, doive entrer dans un bon système de législation; ou qu'elle ne soit utile et juste, que parce qu'elle s'oppose à l'injustice qui résulte d'une mauvaise loi qu'on ne peut changer.

Dans le premier cas, il faut se conformer à la justice absolué; dans le second, à la justice relative. Dans le premier, la loi doit être présentée comme une véritable loi; dans le second, comme une modification de la mauvaise dei qu'elle corrige.

Plus l'objet de la loi est particulier, plus il importa que le législateur expose ses motifs. Il est beaucoup plus aisé de saisir l'esprit d'une législation générale, on d'une branche de législation, que celui d'une loi isolée.

Il seroit bon de régler, dans une législation générale, un mayen de réformer les lois qui entraînent des abus, sans qu'on soit obligé d'attendre que l'excès de ces abus qu' fait sentir la nécessité de la réforme.

Il y a des lois qui doivent paroître au législateur faites pour être éternelles; il y en a d'autres qui doivent vraisemblablement être changées. Ces deux classes de lois doivent être distinguées dans la rédaction.

Pariexemple, cette loi : Les impôts seront toujours établis proportionnellement au produit net des terres, peut être regardée comme une loi fondée sur la nature des choses (1). Mais la loi qui fixe la manière d'évaluer le produit, peut être variable, parce qu'il est possible de perfectionner la méthode qu'il faut employer dans ces évaluations.

Il est encore plus important de distinguer les lois qui ne sont que pour un temps. Le chance-lier de l'Hôpital, dans un édit de pacification, porta peine de mort contre ceux qui briseroient des images. Il est clair que cette loi, trop rigoureuse, n'avoit pour objet que de prévenir des imprudences qui pouvoient rallumer la guerre civile; et c'est en vertu de cette loi, regardée comme perpétuelle, contre toute raison, que le parlement de Paris a eu la barbarie de condamner le chevalier de la Barre. Même en supposant la loi juste, il eût fallu statuer qu'elle cesseroit d'être exécutée au bout de tant d'années, à moins que la continuation des troubles n'obligeât de la renouveler.

Ce que dit Montesquieu, chap. 16, sur les

<sup>(1)</sup> On voit qu'à l'époque ou Condorcet a écrit ceci, il partageoit encore les opinions des économistes français les plus exclusifs. Il prouve lui-même la sagesse profonde de l'expression dont il vient de se servir: Il y a des lois qui doivent platoiras au législateur faites pour être éternelles. Les hommes, en effet, ne peuvent jamais répondre de l'avenir sous aucun rapport. (Note de M. Destutt de Tracy.)

énonciations en monnoie, n'est pas suffisant. Non-seulement il faut y ajouter toujours leur évaluation en valeurs réelles; mais il faut, suivant les cas, faire cette évaluation, ou en métal, ou en denrées; et l'évaluation en denrées doit être faite d'après le prix moyen du blé en Europe, du riz en Asie, parce que la denrée qui sert de nourriture principale et habituelle au peuple, est la seule dont on puisse regarder la valeur comme constante; et, si la manière de vivre changeoit, il faudroit faire une autre évaluation.

Nous avons dit qu'il y avoit des choses qu'il faut évaluer en métal (1). Tel est l'intérêt d'une somme d'argent prêtée, qui doit toujours être la même partie du poids total; tel est l'intérêt de l'achat d'une maison, d'un meuble, etc., tandis que l'intérêt de l'achat d'une terre doit être évalué en denrées.

Les lois doivent être rédigées suivant un ordre systématique, de manière qu'il soit facile d'en saisir l'ensemble et d'en suivre les détails.

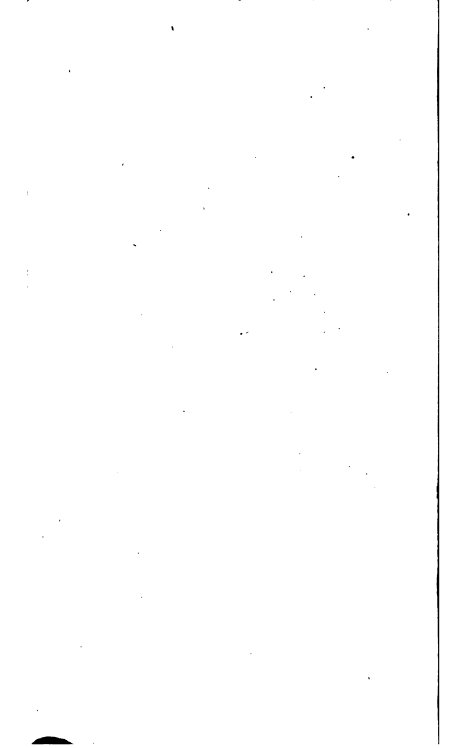
<sup>(1)</sup> Cette distinction n'est point fondée. Une somme d'argent est une valeur déterminée, au moment ou on la prête. On doit faire en sorte que l'intérêt qu'on en paie, soit toujours la même portion qu'il a été convenu de donner annuellement de cette valeur, telle qu'elle étoit au moment du prêt. L'emprunteur a pu en acheter tout de suite une valeur égale de biens susceptibles d'accroissement ou de décroissement. (Note de M. Destutt de Tracy.)

C'est le seul moyen de juger s'il ne s'y est pas glissé de contradictions ou d'omissions, si les questions qui se présentent dans la suite ont été prévues ou non.

C'est le seul moyen de bien voir, lorsqu'une réforme devient nécessaire, sur quelle partie de l'ancienne loi elle doit porter; et alors la réforme doit être faite de manière qu'on puisse, sans altérer l'unité du système de la loi, substituer la loi nouvelle à celle que l'on réforme.

Ces réflexions sont simples: elles ne forment qu'une petite partie de ce qui doit entrer dans un ouvrage sur la manière de composer les lois: elles sont nécessaires, et Montesquieu n'a pas daigné s'en occuper.

FIN DES OBSERVATIONS DE CONDORCET.

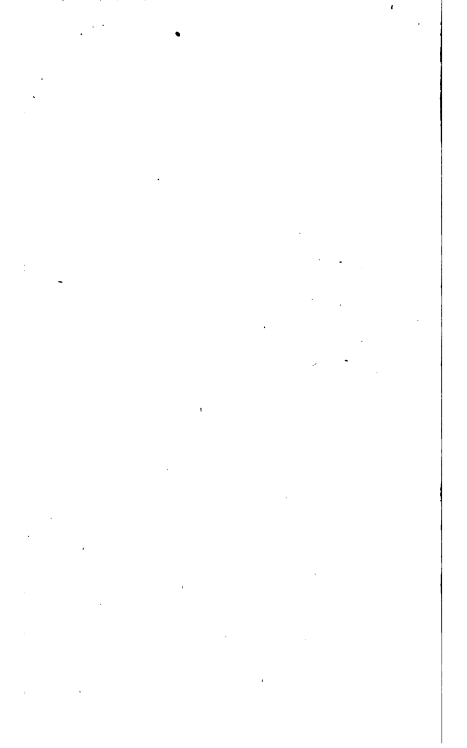


# **MÉMOIRE**

### SUR CETTE QUESTION:

QUELS SONT LES MOYENS DE FONDER LA MORALE D'UN PEUPLE?

Écrit en janvier 1798, et imprimé dans trois numéros du Mancuns au printemps de la même année (en ventôse an VI).



#### AVERTISSEMENT.

A DIEU ne plaise que j'aie la folle idée de croire avoir fait un esprit des lois, c'est-à-dire un vaste tableau de l'esprit dans lequel les lois doivent être faites. Mais autrefois, à propos d'une circonstance assez peu importante, j'ai rédigé un petit écrit dans lequel je m'efforçois d'expliquer leur efficacité pour donner aux hommes de saines idées morales, et leur degré d'importance sous ce rapport qui, au fait, est le principal et même l'unique à considérer, puisque le but de toutes les lois ne sauroit être autre que de bien diriger les actions et les sentimens des hommes qui leur sont soumis.

Je prends la liberté de reproduire ici cet opuscule oublié depuis long-temps, parce qu'il me paroît propre à faire apercevoir, d'un coup d'œil, la coordination de beaucoup de choses dont trop souvent on n'aperçoit pas la liaison, et parce que je suis bien aise de montrer que dès le commencement de 1798, dans des temps bien différens des nôtres, j'avois le même ensemble d'idées qui, huit ans après, m'ont servi

bien ou mal à apprécier les belles et grandes vues éparses dans l'immortel ouvrage de Montesquieu.

Je prie le lecteur d'excuser l'imperfection du style de ce petit ouvrage, et de suppléer, par ses réflexions, à l'extrême concision que je m'y suis prescrite; car elle m'a forcé de resserrer en peu de pages les traits principaux d'un immense tableau.

## MÉMOIRE

#### SUR CETTE QUESTION:

QUELS SONT LES MOYENS DE FONDER LA MORALE D'UN PEUPLE?

. Écrit en janvier 1798, et imprimé dans trois numéros du Marcuar au printemps de la même année (en ventôse an VI).

L'INSTITUT national avoit d'abord proposé la solution de cette grande question pour le sujet d'un prix; mais par des explications subséquentes, il a réduit les concurrens à ne s'occuper que de cérémonies publiques. J'ignore quels motifs ont pu déterminer cette savante compagnie à rapetiser à ce point un si beau sujet. Pour moi, quoique je me propose de ne le traiter que très-sommairement, je l'embrasserai dans toute son étendue, craignant de me tromper prodigieusement sur l'importance d'une de ses parties, si je la détachois de l'ensemble. Je n'éccris que pour fixer mes idées, et je veux qu'elles soient toujours coordonnées entre elles.

CHAPITRE I. De la punition des crimes.

Le premier pas à faire en morale est sans doute d'empêcher les grands crimes; et le moyen le plus efficace est de les punir. L'important n'est pas que les peines soient très-rigoureuses, mais qu'elles soient inévitables. Le plus utile principe de la morale que l'on puisse graver dans la tête des êtres sensibles, c'est que tout crime est une cause certaine de souffrance pour celui qui le commet. Si l'organisation sociale étoit d'une perfection telle que cette maxime fût d'une vérité qui ne souffrît jamais d'exception, par cela seul les plus grands maux de l'humanité seroient anéantis. Les vrais soutiens de la société, les solides appuis de la morale, sont donc les suppôts et les exécuteurs des lois : ce sont ceux chargés d'arrêter les coupables, de les garder, de constater leurs délits, de prononcer la peine qui doit les suivre. Je me permettrai quelques réflexions sur chacun d'eux.

Arrêter les malfaiteurs est une fonction estimable, parce qu'elle est utile, mais elle n'a rien de brillant. On ne peut s'y dévouer par enthousiasme; il faut qu'elle procure un état avantageux : elle expose à la plus dangereuse des haines, celle des méchans cachés; il faut que cet état soit solide, et que la malignité ne puisse pas le faire perdre aisément. Elle est pénible, elle est périlleuse, il faut qu'on trouve son intérêt à la bien remplir, et que le gendarme soit récom-

pensé à proportion de ses captures. Mais cette situation d'être toujours occupé à nuire à des hommes bien que coupables, et de fonder son profit sur leur malheur, ne peut manquer à la longue d'émousser la sensibilité, la pitié, ces deux précieux sentimens de l'homme, source de tous ses bons mouvemens, et qui sont, pour ainsi dire, l'instinct de la vertu. La moralité du gendarme est donc plus exposée à se corrompre, que celle de bien d'autres citoyens; il faut qu'il soit contenu par la dépendance de ses supérieurs, et soutenu par leur estime; il faut qu'il ait toujours les mêmes pour en être connu, et avoir le besoin d'en être connu avantageusement; il faut enfin que ce grand corps, la gendarmerie nationale, ait une organisation constante, un ordre d'avancement invariable, et qu'il soit dans la main d'un seul chef permanent, qui attache sa fortune et sa gloire à la perfection de son service.

Ces dernières vérités sont communes à tout grand système d'administration quelconque; et je pense qu'on doit les prendre pour règle invariable, toutes les fois qu'une forte crainte de l'abus du pouvoir et une juste inquiétude pour la liberté publique, ne contraignent pas impérieusement à s'en écarter : alors, sans doute, il

faut sacrifier une partie du bien-être présent au soin de l'avenir. Mais il restera toujours vrai qu'un service public ne sera jamais aussi-bien fait lorsqu'il sera dirigé par une collection d'hommes nommés pour un terme court, que quand il dépendra d'un chef unique et permanent qui en fera son affaire personnelle; et il est encore plus certain que dans tout établissement public le passage d'une manière d'être à une autre, même meilleure, est toujours un moment de crise où on éprouve tous les maux de deux régimes, et que si l'incertitude des individus sur leur sort se prolonge, il en résulte des désordres qui deviennent irremédiables, si ce n'est par le temps; preuve qu'en fait d'amélioration on auroit plus tôt fini en allant plus doucement.

Quant aux gardiens des maisons de détention, je n'ai qu'une chose à en dire : c'est qu'il faut être inflexible à leur égard si leurs prisonniers leur échappent. Je pense qu'ils devroient faire partie du corps de la gendarmerie, et être soumis aux mêmes chefs. Arrêter et garder sont deux services du même genre. Ils doivent être régis d'après le même principe, savoir : que le plus grand intérêt de la société est que nul malfaiteur ne puisse ni échapper, ni s'évader,

. A l'égard des jurés, c'est sans doute une belle

institution, en ce que ce sont des hommes indépendans et indifférens pour l'accusé. Par conséquent, ni la prévention, ni l'autorité ne peuvent les pousser à l'injustice; et la première chose est sans doute que ceux chargés de punir les crimes n'en commettent pas eux-mêmes dans l'exercice de leurs fonctions. Mais ce n'est pas tout; il faut encore qu'ils veuillent remplir cette fonction suivant l'intérêt général de la société. Or, dans les temps de troubles, emportés ou dominés par une faction, ils agissent souvent en hommes de parti; et dans les temps calmes, l'excès de leurs scrupules et de leur commisération allant jusqu'à la foiblesse, ils se conduisent fréquemment en particuliers sensibles. Dans l'un et l'autre cas, il n'est pas rare qu'ils manquent de cette impassibilité, la première qualité des hommes publics : c'est donc plus sous le rapport de la liberté que sous celui qui m'occupe actuellement, que j'admire cet usage. Toujours est-il certain que, comme tous les autres, dans les premiers momens de son établissement, il a presque tous les inconvéniens dont il est susceptible, et presque aucun des avantages qui lui sont propres. Ce qui, au reste; ne veut pas dire qu'il faille le détruire, mais, en cas de besoin, signifieroit qu'il faut le . viII.

maintenir pour n'avoir pas à l'établir une autre fois (1).

Quand il y a des jurés, les juges au criminel sont bien moins importans. Cependant je crois utile qu'ils soient, autant que possible, indépendans et des gouvernans et des justiciables. Je les voudrois donc bien payés, nommés à long terme, et ambulans. Mais les accusateurs publics ne sauroient être trop actifs. Ils doivent dépendre du gouvernement, et être destituables par lui pour simple négligence.

Si, des exécuteurs des lois, nous passons aux lois elles-mêmes, je répéterai que je ne demande pas que les peines soient sévères, mais qu'elles soient bien graduées, et proportionnelles, non pas seulement à l'énormité du crime, mais à la tentation de le commettre.

C'est pour la forme de la procédure que le législateur doit réserver toute sa sévérité. Elle doit sans doute donner toute facilité à la juste défense de l'accusé, mais elle doit surtout ne laisser perdre aucun moyen de conviction; et à ce propos, je dois rappeler une maxime qui s'applique plus ou moins à tout ce que je viens de

<sup>(1)</sup> A l'époque ou ceci a été écrit, le jury d'accusation existoit. C'est un grand malheur qu'il ait été détruit; et je pense qu'il est très-instant de le rétablir.

dire, et dont, suivant moi, on a étrangement abusé. C'est celle-ci: Il vaut mieux laisser échapper cent coupables, que de condamner un innocent. Sans doute il n'y a pas de crime plus atroce que celui d'opprimer sciemment un innocent avec l'appareil de la justice; et de tous les forfaits le plus abominable, et le plus capable d'en faire commettre un grand nombre d'autres, est l'assassinat juridique. Dans ce sens, la maxime est de toute vérité sans la moindre restriction. Sans doute encore, o'est un malheur horrible qu'une condamnation injuste, prononcée par erreun L'humanité tout entière doit en gémir, mais elle n'a pas à en redouter les conséquences pour la morale publique et privée. Au contraire ; car une erreur reconnue préserve de dix autres, et ne se fait pardonner que par une conduite irréprochable. Et si, par une crainte exagérée de cette calamité, affreuse: assurément, mais toujours care, parce que sous les intérêts se réunissent; pour la prévenir; si, dis-je, parmette crainte on va jusqu'à soutenir qu'il faut que les formes, soient tellement favorables à l'accusé, que braucoup de coupables puissent se sauver de peur qu'un innocent ne puisse succomber, je dis que par humanité on pose de tous les principes le plus cruel. Si l'on pense un moment

avec moi à tous les crimes qu'engendre cette espérance d'impunité, et à toutes les victimes innocentes de ces crimes, on verra que l'humanité même conduit à un résultat diamétralement contraire. A Dieu ne plaise, encore une fois, que je veuille insinuer que le législateur puisse négliger la moindre des précautions qui peuvent servir à la justification d'un innocent accusé; il se rendroit coupable de sa condamnation. Je dis seuloment qu'il doit, par tous les moyens possibles, assuren la punition du coupable; car s'il pouvoit la rendre manifestement inévitable; presque tous les désordres seroient prévenus, nul homme dans son bon sens ne voulant s'exposer à une peine certaine.

On pourroit faire des volumes sur chacun des sujets que je viens de parcourir amais je ne veux qu'indiquer des vues; si elles sont justes, quitonque en mettra quelques unes à exécution, aura contribué puissamment à fander la saine morale dans sa patrie. Tout est dans ce principe par où j'ai commencé, que ée que l'on peut faire de plus efficace pour parvenir à ce but, est de rendre aussi inévitable que possible la punition des crimes. Passons à des objets d'une moindre importance.

CHAPITRE II. De la répression des délits moins graves.

Après la punition des crimes, rien n'est si intéressant que la répression de la friponnerie de toute espèce. Ce chapitre, qui ne peut tenir que peu de place ici, doit en occuper une grande dans la tête de l'homme d'état. Il ne peut malheureusement pas punir directement tout ce qui est blâmable; mais il peut avec art disposer les choses, de manière que tout mauvais déportement devienne matériellement préjudiciable à son auteur, sans compter la punition de l'opinion publique qu'il ne pourra éviter, si les institutions ont donné une bonne direction à cette opinion.

La bonté de l'organisation des tribunaux civils, la simplicité, et la célérité de la procédure, la sévérité des mesures contre les banqueroutiers frauduleux, la condamnation aux dépens contre les plaideurs de mauvaise foi, le soin d'exclure de toute place utile à la nomination du gouvernement les hommes jouissant d'une mauvaise réputation, contribuent puissamment à remplir ce but. L'attention de n'employer, autant que cela se peut, les hommes que dans la province qui les a vus naître, et dans la carrière à laquelle ils se sont d'abord destinés, est encore un

moyen énergique pour que, étant toujours sous les yeux de ceux qui les connoissent, ils ne puissent manquer de recueillir le fruit de leur conduite passée. On ne peut assez penser combien sont dangereux les hommes dépaysés. Nous en avons sous les yeux de bien nombreux et bien funestes exemples.

Je sens que ce seroit là le lieu de parler de la police, ce pouvoir le plus difficile de tous à organiser, parce que de tous il est le plus exposé à devenir impuissant ou oppressif; mais l'objet de mon ouvrage étant de montrer quelles sont les impressions les plus influentes sur les hommes, plutôt que de développer les moyens de produire ces impressions, je ne puis à cet égard présenter que quelques aperçus. Je me bornerai donc à dire de la police, que les règles qu'elle prescrit ne doivent jamais être minutieuses, mais que les amis de la liberté doivent se garder de prendre trop facilement ombrage de son activité. Pourvu qu'elle soit astreinte à remettre promptement aux tribunaux ceux qu'elle arrête, elle ne peut être dangereuse. surtout si les autorités suprêmes de l'état sont bien constituées; avec ces sauvegardes, on peut sans inconvéniens lui laisser beaucoup de latitude pour arrêter. En tout fidèle à mes principes,

je l'aime mieux un peu incommode, que paralysée; car la seconde base de la morale est certainement de rendre aussi difficile qu'il est possible le succès de la friponnerie.

#### CHAPITRE III. Des occasions de nuire à autrui.

SI nul crime ne pouvoit rester impuni, et nulle friponnerie ne pouvoit réussir, on a peine à concevoir ce qui resteroit à faire pour porter les hommes au bien et opérer le bonheur d'une société. Mais malheureusement toute action blâmable n'est pas saisissable par la loi; et parmi celles mêmes qu'elle peut condamner expressément, un grand nombre échappera toujours-à sa juste vengeance. Les lois de la société sont l'ouvrage des hommes; elles ne peuvent manquer de se ressentir de la foiblesse et de l'imperfection de leurs auteurs; elles ne peuvent avoir, comme celles de la nature, cette certitude et cette continuité d'action; cette plénitude de puissance qui fait que nous ne pouvons jamais échapper à leur empire, et qu'elles nous atteignent dans les moindres détails de notre existence. Jamais l'effet des lois humaines ne sauroit être aussi certain, aussi complet que celui des lois de la mécanique; car celles-ci sont l'expression de la

nécessité elle-même, et les premières ne sont que des conventions.

Cette observation n'a échappé à aucun de ceux qui ont médité sur le bonheur de leurs semblables. Vivement frappés de l'influence des moyens de répression, ils ont tâché d'enlever aux hommes jusqu'à la possibilité de se nuire réciproquement. Ils ont cherché à extirper la racine même de tout mal moral. Ils ont cru la trouver dans la propriété. En effet, disoient-ils, quelle injustice seroit possible, si rien n'appartenoit en propre à personne? Et tous les anciens législateurs ou philosophes se sont efforcés de fonder la société sur la communauté absolue de tous les biens; ou s'ils n'ont pas entrepris de l'exécuter, ils ont cru qu'en théorie, c'étoit là le point de perfection, et beaucoup de modernes les ont imités dans cette erreur. Ils ne se sont pas aperçus que, pour que cette communauté eût son entier effet, il faudroit que chaque homme pût faire abnégation totale de son propre individu pour l'apporter, tout entier et sans restriction, à la masse commune; car s'il conserve seulement la propriété de sa pensée et de ses bras, il s'ensuit qu'il a celle du travail de ses mains, et par une conséquence nécessaire, que le gibier qu'il a abattu, que l'outil qu'il a faconné, que la moisson qu'il a semée, en un mot, que tous les produits de ce travail ne peuvent appartenir qu'à lui. Enfin, quand l'homme pourroit fouler aux pieds toutes les lois de la nature, jusqu'à renoncer ainsi à toutes leurs conséquences immédiates, il n'en seroit pas plus en paix avec ses semblables; car tous les intérêts individuels renaîtroient, lorsqu'il s'agiroit de prendre chacun sa part de la masse commune des peines et des jouissances, et ils ne seroient pas moins opposés dans ce partage qu'ils le sont dans la possession directe et particulière des biens que nous connoissons. Rousseau du moins a été plus conséquent que les anciens. Quand il a prononcé que le tien et le mien étoient la cause de tous les crimes, il a déclaré, sans hésiter, que la société étoit la source de tous les vices, et il a trouvé la perfection dans un état d'isolement, dont à la vérité on ne sauroit concevoir même la possibilité. Mais enfin on ne peut nier qu'il n'y a pas de mal moral là où il n'existe pas de relation morale.

C'est à cette insignifiante vérité que se réduisent tous ces paradoxes qui ont troublé tant de têtes, et ont fait des scélérats par vertu. Au lieu de tout cela, il auroit fallu dire: Toutes les fois qu'il y a deux êtres sentans, il existe deux intérêts distincts qui peuvent devenir opposés. Occupons-nous de les concilier et de les contenir. L'idée de tien et mien dérive inévitablement de celle de toi et moi, nous ne pouvons la détruire. Faisons que toi et moi ne soient ni oppresseurs, ni opprimés. N'aspirons pas à davantage. Pour qu'une communauté réelle et paisible fût possible, il faudroit qu'un homme pût jouir et pâtir par les organes d'un autre comme par les siens propres. Alors il aimeroit réellement ses semblables comme lui-même, et le mal moral au moins seroit banni de la terre.

C'est là un degré de perfection auquel il nous est impossible d'atteindre. Le législateur qui veut que nous aimions notre prochain précisément comme nous-même, et celui qui veut que nous vivions exactement isolés, nous prescrivent deux choses également impossibles, donnent à notre morale deux bases également fausses. La nature des hommes est telle, qu'ils ne peuvent s'approcher sans avoir des intérêts distincts et opposés, et que cependant ils sont forcés de se rapprocher pour pouvoir se secourir, pour pouvoir même exister. Que peuvent-ils donc faire? et que font-ils en effet? Ils se prescrivent des règles communes pour s'empêcher réciproquement d'user des occasions trop fréquentes qu'ils

ont de se nuire les uns aux autres. Ces règles sont les lois dont nous avons parlé, celles qui punissent les crimes et répriment les délits. Elles sont les vrais soutiens de la morale; elles ne peuvent détruire les occasions du mal, mais elles en préviennent les pernicieux effets; ce sont là les bonnes lois.

Mais le malheur est que dans toutes nos sociétés commencées avant de connoître les véritables intérêts des hommes, nous avons une foule de lois qui, loin de diminuer les effets des occasions de nuire à la société et à ses membres, en créent de nouvelles.

Toute loi inutile, par exemple, ne remédie à aucun mal et en crée un nouveau, en fournissant une nouvelle occasion de manquer, à son égard, au respect dû à l'autorité publique.

Toute loi impraticable est dans le même cas. Toutes celles qui créent à des classes du peuple des intérêts opposés à ceux des autres classes, donnent aux citoyens des occasions de se haïr et de s'attaquer.

Toutes les lois qui prohibent des choses innocentes en elles-mêmes, engendrent un nouveau délit. Elles font des contrevenans une nouvelle classe de coupables; et de ceux qui les surveillent, une autre troupe d'êtres vivant du malheur de leurs semblables, deux grands maux qui n'existeroient pas sans elles.

Toute négligence dans l'administration, tout désordre dans les finances de l'état, ouvre la porte à une foule de marchés frauduleux, de combinaisons perfides, qui sont autant de nouvelles manières de nuire au public.

Toute institution qui propage ou favorise une erreur, un préjugé, une superstition, donne des armes à des hommes pour en blesser d'autres.

Toute loi qui veut renverser par la violence la nature éternelle des choses, comme celle qui veut faire que du papier soit de l'or, ouvre une source abondante de nouveaux délits.

L'obscurité seule des lois, leur versatilité, leur manque d'uniformité dans tout le territoire de la même société, fournissent aux hommes des moyens de s'attraper réciproquement.

Par les raisons contraires, toute disposition tendante à fondre tous les intérêts dans l'intérêt général, à rapprocher toutes les opinions de la raison, leur centre commun, à rendre leur cours naturel à toutes les choses indifférentes en ellesmêmes, à remettre tous les citoyens sous la direction de la nature tant qu'elle est innocente, à leur restituer l'exercice entier de la liberté individuelle, qui n'est pas nuisible; et, d'un autre côté, toutes celles qui portent dans l'action du gouvernement la simplicité, la clarté, la régularité, la constance, tout cela, dis-je, sont des moyens efficaces de diminuer le nombre des occasions de nuire. On peut dire qu'une bonne constitution n'est qu'une collection de mesures habilement combinées, pour que ceux chargés de réprimer le mal n'aient pas l'occasion d'en commettre, et l'on sait tout ce qu'elle peut pour l'amélioration d'un peuple.

Il n'y a donc presque pas un acte administratif ou législatif, qui n'ait une influence morale très-importante sous le seul rapport de l'augmentation ou de la diminution des occasions de délit. Toutefois il ne faut pas oublier que la perfection à laquelle les hommes peuvent atteindre à cet égard, consiste à ne se fournir aucune occasion nouvelle de se nuire; mais que tout leur art social ne peut aller jusqu'à anéantir une seule de ces malheureuses occasions de délits qui sont inhérentes à leur nature, et par cela même indestructibles. C'est ce qui me fait revenir à dire que les plus puissans de tous les movens moraux et auprès desquels les autres sont presque, nuls, sont les lois répressives et leur parsaite et entière exécution.

CHAPITAE IV. De la disposition à nuire à la société et à ses membres, ou des inclinations vicieuses.

Puisque c'est un projet chimérique que celui d'ôter aux hommes toute occasion de se nuire réciproquement, il ne reste d'autre moven de les en empêcher que de leur en ôter le désir : et puisque l'action des lois répressives ne peut être assez complète, ni leur exécution assez infaillible pour anéantir immédiatement le désir de commettre une action nuisible chaque fois qu'il naît dans l'esprit d'un homme, il faut donc, pour combattre le mal moral dans une nation, avoir recours à toutes les manières indirectes d'influer sur les inclinations de ses membres. Ce sont autant de moyens auxiliaires dont chacun est bien foible, comparé à ceux dont nous avons parlé jusqu'à présent, mais dont l'ensemble a cependant une grande puissance, et devient un supplément important à l'imperfection des moyens plus énergiques.

C'est ici que notre sujet devient immense, car il n'est rien dans le monde qui n'influe de près ou de loin sur les penchans des hommes. Cependant si, comme cela est démontré, tous les actes de leur volonté ne sont que des conséquences des actes de leur jugement, il s'ensuit que pour conduire l'une, il ne s'agit jamais que de diriger l'autre; et que la seule manière de faire vouloir une chose est de la faire juger préférable. Ainsi tous ces moyens si divers d'agir en bien ou en mal sur les inclinations des hommes se réduisent en définitif à les endoctriner bien ou mal. Ce vaste système d'éducation encyclopédique se divise naturellement en deux parties très-distinctes: l'éducation des hommes et celle des enfans. Occupons-nous d'abord de la première, dont l'autre ne sera jamais qu'une conséquence.

## § I. De l'éducation morale des hommes.

Puisque nous ne pouvons jouir et pâtir qu'en conséquence de nos facultés, telles qu'elles sont; puisqu'il est hors de notre puissance de nous faire autres que nous ne sommes; puisque nous ne saurions rien changer à ce qui constitue notre nature et celle de tous les êtres qui nous environnent; puisque toutes les fois que nous mée connoissons cette force majore, nous n'éprouvons qu'impuissance et défaite, il s'ensuit que notre plus grand intérêt est d'étudier les lois de ce pouvoir invintible, de connoître ce qui est, et que la vérité est le seul chemin du bien-être. Mais comme tout se tiente tout s'emphaîne par

une multitude infinie de rapports; comme aucune vérité n'est isolée et étrangère aux autres, nous en devons conclure qu'aucune n'est indifférente pour notre bonheur, qu'aucune n'est réellement inutile, et que toute erreur est nuisible.

C'en est une bien ancienne et bien absurde de croire qué les principes de la morale sont comme infus dans nos têtes, et qu'ils sont les mêmes dans toutes; et, d'après ce rêve, de leur supposer je ne sais quelle origine plus céleste qu'à toutes les autres idées qui existent dans notre entendement. Je m'étonne tous les jours que Voltaire, qui nous a fait connoître et goûter Locke; Voltaire qui a combattu et vaincu tant de préjugés métaphysiques, ait continuellement proclamé et propagé celui-là. La religion, dit-il en vingt endroits, est de création humaine; aussi varie-t-elle suivant les temps et les lieux; mais la morale est toute divine; elle est imprimée en nous par la main du grand Être; c'est pourquoi ses principes sont les mêmes chez tous les hommes : et la presye qu'il donne de cette fausse assertion, c'est que partoutillassassinat, ile vol, ont été mis au rang des crimes ; que partout on a condamné la violence et la fourherie. J'aimerois autant qu'on dit que la physique est de création divine, et que les hommes n'ont jamais varié sur ses principes; car tous s'accordent à dire que le feu est chaud, que le soleil est lumineux, et que l'eau est liquide.

Sans doute deux hommes n'ont pu vivre ensemble sans sentir que si l'un d'eux tuoit ou blessoit l'autre, il détruisoit ou troubloit les avantages de leur société; et que si, après être parvenus à s'entendre et à convenir de ne pas se faire de mal, ils rompoient leurs engagemens, toute sécurité s'évanouissoit, tout bonheur étoit anéanti; tout comme ils n'ont pu exister sans sentir qu'ils se brûloient dans le feu et se mouilloient dans l'eau. Dans tous les genres, il est des vérités si frappantes, que nul n'a pu les méconnoître. Mais qu'est-ce que cela prouve? En a-t-on moins différé sur leurs conséquences les plus importantes, dès que leur liaison est devenue assez fine pour que tous les esprits ne pussent pas l'apercevoir? Et la morale a-t-elle été plus exempte de cet inconvénient que les autres sciences? C'est ce qu'on ne sauroit soutenir. Assurément l'erreur de morale, qui consiste à penser que tous nos vices viennent du droit de propriété, ou que si l'âme meurt avec le corps, nous n'avons aucun intérêt à être honnêtes gens, est absolument du même genre que l'erreur de physique qui consiste à croire que la terre est immobile, ou que l'air n'est pas pesant. C'est, de part et d'autre, ne pas connoître la cause des effets apparens et ne pas suivre la chaîne des phénomènes.

Bannissons donc cet antique préjugé, qui n'est qu'une branche de celui qui supposoit toutes nos idées innées, c'est-à-dire nos perceptions existantes avant que nous les ayons perçues, et reconnoissons que la morale est une science que nous composons, comme toutes les autres, des résultats de nos expériences et de nos réflexions. Ses premières notions les plus simples sont évidentes par elles-mêmes; tout le monde les reconnoît. Mais celles d'un ordre plus relevé ne frappent pas également tous les esprits; et à mesure qu'elles se compliquent, s'étendent et portent sur des rapports plus multipliés, elles surpassent la portée d'un plus grand nombre d'hommes. Vous ne feriez pas plus comprendre à un sauvage la délicatesse de nos sentimens moraux, ou l'enchaînement de nos devoirs sociaux, que les connoissances les plus savantes de la physique; et bien des hommes, soi-disant civilisés, sont aussi incapables de l'un que de l'autre. J'irai plus loin; la morale n'étant que la connoissance des effets de nos penchans et de nos sentimens sur notre bonheur, elle n'est

qu'une application de la science de la génération de ces sentimens et des idées dont ils dérivent. Ses progrès ne sauroient donc devancer ceux de la métaphysique; et celle-ci, comme la raison et l'expérience le prouvent, est toujours subordonnée à l'état de la physique dont elle n'est qu'une partie (1). Il s'ensuit donc que de toutes les sciences, la morale est toujours la dernière qui se perfectionne, toujours la moins avancée, toujours celle sur laquelle les opinions doivent être le plus partagées. Aussi, si nous y prenons garde, nos principes moraux sont si loin d'être

(1) La raison de cette dépendance ne frappe pas d'abord. Car il n'est pas nécessaire d'avoir de grandes connoissances physiques pour bien observer la manière dont se forment nos idées, et les découvertes les plus admirables en physique, sont encore trèsinsuffisantes pour nous devoiler les causes de cette génération des idées. Il sembleroit donc que ces deux sciences, étant séparées par des ténèbres impénétrables, sont indépendantes l'une de l'autre. Cependant, comme l'esprit humain, toujours impatient de lier ses idées, comme l'observe Smith, est d'autant plus téméraire en explications qu'il est moins riche en faits capables de les contredire, il arrive que la manie des hypothèses domine la physique dans les temps d'ignorance, et subjugue encore plus la metaphysique comme encore moins connue. De la sont nées toutes les suppositions gratuites des spiritualistes et tous les rêves de la philosophie platonicienne qui brouillent encore beaucoup de têtes en les transportant au dela des bornes du connu, pour les faire errer jusqu'aux limites du possible. Et ces rêves disparoissent graduellement à mesure que les progrès de la physique augmentent la masse de ce qui est connu, nous donnent le courage de consentir à ignorer ce qui est au delà, et nous dégoûtent de chercher à le deviner.

uniformes, qu'il y a à cet égard autant de manières de voir et de sentir que d'individus; que c'est cette diversité qui constitue celle des caractères; et que, sans que nous nous en apercevions, chaque homme a son système de morale qui lui est propre, ou plutôt un amas confus d'idées sans suite, qui ne mérite guère le nom de système, mais qui lui en tient lieu.

D'après cet exposé, il sembleroit que tout ce que l'on peut faire pour rendre toutes ces opinions plus concordantes et plus justes, pour fonder une morale plus saine et plus certaine, se réduiroit à en multiplier et à en perfectionner le plus possible l'enseignement direct. Cependant je suis bien éloigné d'en tirer cette conclusion. J'observerai 1° que sur la masse totale d'un peuple, très-peu d'hommes ont le temps et la volonté de suivre un long cours d'instruction. 2ºIl en est encore moins qui aient la capacité de saisir et de retenir un vaste système d'idées bien liées. 3º Heureusement dans la société il n'y a guère que le législateur qui soit obligé de posséder toutes les parties de la morale, suivant un ordre si méthodique et par des déductions si rigoureuses; tous les autres citoyens n'ont besoin d'en connoître que quelques résultats principaux et d'une importance majeure, à peu près comme

les artisans, pour exercer leur art, se contentent de quelques règles éprouvées, et se passent trèsbien d'approfondirles savantes théories sur lesquelles elles sont fondées. 4º J'ajouterai que, de toutes les vérités que nous connoissons, celles que nous savons toujours le moins bien sont celles qui nous ont été enseignées directement; mais celles que nous avons déduites nous-mêmes de l'observation de ce qui nous entoure, celles qui nous sont rappelées journellement par l'expérience de tous les instans, ce sont celles-là que nous possédons réellement, qui se mêlent à toutes nos combinaisons, et qui influent sur toutes nos actions (1). Enfin il ne faut pas oublier que l'homme n'a que trois espèces de besoins à satisfaire; ses besoins physiques, le besoin de se concilier la bienveillance de ses semblables, et celui de se concilier la sienne propre, de se sentir aimé de lui-même, content de lui. Il n'a que trois choses à éviter pour être heureux; la punition, le blâme, et le remords. Il n'a donc que trois motifs pour conformer ses actions aux préceptes de la morale, lorsqu'il les connoît, pour se conduire de la manière la plus vertueuse,

<sup>(1)</sup> C'est ce qui faisoit dire à une femme d'esprit : La raison éclaire, mais ne conduit pas. Ajoutez : quand ses décisions ne sont point passées en habitudes.

c'est-à-dire la plus utile à ses semblables et à lui-même. Or, de ces trois motifs, le dernier est le seul que l'enseignement direct puisse accroître et fortifier. Les deux premiers, qui sont incomparablement plus puissans sur la presque totalité des hommes, peuvent être ou favorisés, ou annulés, ou même rendus énergiquement contraires par toutes les institutions sociales, suivant qu'elles sont bonnes, imparfaites ou mauvaises. On voit donc que l'enseignement direct, même le meilleur, ne peut produire d'autre effet que de faire entrer dans un petit nombre de têtes les vérités abstraites de la saine morale, et que, par conséquent, bien loin d'en être l'unique ou le principal appui, son utilité se borne à accélérer le succès des recherches dans ce genre, et à perfectionner la théorie de cette science, mais ne sauroit aller jusqu'à en répandre et en propager la pratique. L'enseignement donné aux hommes faits, formera dans un pays quelques moralistes spéculatifs plus éclairés; mais ce ne sera jamais lui qui rendra immédiatement le gros de la nation plus vertueux.

Les législateurs et les gouvernans, voilà les vrais précepteurs de la masse du genre humain, les seuls dont les leçons aient de l'efficacité. L'instruction morale surtout, on ne sauroit trop

le répéter, est tout entière dans les actes de législation et d'administration. Nous avons déjà vu combien est grand leur pouvoir pour augmenter ou diminuer le nombre des occasions que les hommes ont de se nuire, et pour punir et réprimer les actions répréhensibles. Montrons, par quelques exemples, qu'il n'est pas moindre pour étouffer les germes des inclinations vicieuses (1).

Un moraliste démontrera bien à ses auditeurs ou à ses lecteurs que, s'ils font d'un vil intérêt pécuniaire la base de leur conduite dans le sein de leur famille, ils se privent d'un bonheur intérieur qui leur auroit procuré mille fois plus de douceurs que les richesses qu'ils ambitionnent. Le législateur qui établit l'égalité des partages et l'impossibilité de tester, anéantit d'un trait de plume jusqu'au germe de tout sentiment de rivalité entre les proches, et rend les soins de l'amitié inaccessibles même au soupçon d'être intéressés.

On prouvera aisément qu'un homme, pour être heureux, doit tâcher d'avoir une compagne

<sup>(1)</sup> On ne doit pas être surpris de trouver rappelées ici des institutions mentionnées dans les chapitres précédens; car réprimer le crime, en diminuer les occasions et combattre les inclinations vicieuses, sont des effets qui souvent se confondent, c'est souvent lemême considéré sous trois aspects différens.

qui lui convienne et des enfans qui lui ressemblent; mais la seule loi du divorce anéantit les trois quarts des mariages d'intérêt, maintient l'union dans les autres par la possibilité de les rompre, et améliore toutes les éducations par la bonne intelligence des parens.

Un pauvre professeur répétera tous les jours qu'il ne faut se décider que d'après sa raison; qu'elle est le seul guide de l'homme; qu'elle seule suffit à lui faire connoître qu'il a un véritable intérêt à être juste: il profitera peu. Le législateur cessera de payer aucuns prêtres et de leur permettre de se mêler en rien des actes civils et de l'enseignement: au bout de dix ans, tout le monde pensera comme le professeur, sans qu'il ait dit un mot.

Un autre s'efforcera de faire voir que les vertus et les talens sont les seules qualités précieuses. Suivant que la loi reconnoîtra ou proscrira l'égalité des conditions, l'opinion générale sera pour ou contre lui.

En vain montreroit-il que les succès dans les sciences sont le moyen le plus méritoire de servir sa patrie, si l'on voit qu'un fripon adroit acquiert en un an plus de considération et de crédit, qu'un grand homme par de longs travaux.

Il est bien aisé de démontrer qu'un homme

qui se procure une subsistance aisée par une industrie honnête et utile à son pays, goûte plus de satisfaction intérieure que celui qui vit par de honteuses supercheries, ou languit dans l'oisiveté. Cependaut, si mille chemins sont ouverts pour s'enrichir par la rapine et la fraude, ou recevoir de l'état de grands bienfaits sans les avoir mérités, tous s'y précipiteront; tandis que, si tous les moyens de fortune trop rapides sont prévenus par une administration économe des biens de l'état, par une grande sûreté et une grande facilité à prêter, qui fait baisser le prix de l'argent, par une grande liberté à exercer tous les genres d'industrie (liberté dans laquelle je comprends celle d'importation et d'exportation), qui diminue les bénéfices par la concurrence; si enfin la dispersion prompte des fortunes acquises est favorisée par l'égalité des partages et l'impossibilité de testen, vous verrez bientôt tout le monde se livrer à des travaux utiles, et prendre les mœurs d'une vie active et d'une existence modeste.

Vous aurez beau prêcher la fidélité à l'amitié, et le respect dû à l'innocence, la loi n'a qu'à favoriser les dénonciations et admettre les confiscations, vous verrez se multiplier les trahisons et les condamnations injustes. La seule multiplicité des séquestres fera plus d'administrateurs devenir fripons, et plus de fripons devenir administrateurs, que toutes les leçons du monde n'en pourront retenir.

Il suffira d'une trop grande quantité de ventes et d'achats à opérer subitement par les fonctionnaires publics, pour en transformer les trois quarts en spéculateurs sur les pots-de-vin et sur la violation de leurs devoirs, en dépit de tous les sermons philosophiques ou religieux, et, ce qui est bien plus fort, malgré toute la surveillance de la loi elle-même. Pour celle de l'opinion publique, le grand nombre des coupables la rendra bientôt nulle.

Il est inutile de multiplier davantage ces citations. J'en ai accumulé un si grand nombre, bien moins pour prouver une vérité si claire, que pour donner des exemples des dispositions que je regarde comme ayant le plus d'influence sur la moralité des hommes.

Fondé sur ces réflexions et sur toutes celles qu'elles suggèrent, si j'étois appelé à répondre à cette immense question: Quels sont les moyens de donner aux hommes faits une bonne éducation morale? je dirois sans hésiter, avec le sentiment profond de la certitude la plus entière:

D'abord et avant tout, l'exécution complète, rapide et inévitable des lois répressives.

Sans ce point, nulle digue possible au torrent des vices.

J'y en joindrois tout de suite un autre aussi indispensable : une balance exacte entre les recettes et les dépenses de l'état.

Tant qu'elle n'existe pas, nul ordre n'est possible dans la société. Mille chemins honteux conduisent rapidement à la fortune. Les professions honnêtes ne peuvent soutenir cette lutte inégale. Tout le monde est mécontent de sa position. Tous les hommes sont déplacés. Tous les rapports sont confondus. La masse de la nation est appauvrie et vexée, par conséquent abrutie et avilie. Les dépenses même qu'on peut faire pour son bien, sont un mal de plus, parce qu'elles augmentent la ruine; et, pour comble de désolation, la loi autorise et protége souvent des choses que la probité réprouve. Si je n'avois considéré que la filiation des maux, j'aurois dû mettre cet article avant celui des lois répressives; car c'est le désordre des finances qui engendre l'impuissance de la justice.

Après ces deux points capitaux, d'une importance à laquelle nulle autre n'est comparable, je demanderois 1° la proclamation de l'égalité, la destruction de tout corps privilégié, de tout pouvoir héréditaire, et l'exclusion des prêtres de tout salaire et de toute fonction publique, y compris celle d'enseigner la morale.

C'est le seul moyen de former le bon sens national; et le bon sens fait la vertu. L'uniformité des lois, des coutumes, de l'administration, des usages, des poids et des mesures, sera une conséquence nécessaire et heureuse de ces dispositions.

2° Tout de suite après viennent le divorce, l'égalité des partages, la prohibition presque entière de la liberté de tester.

Ce sont les bases éternelles des vertus domestiques, de la paix des familles et de la bonne éducation des enfans; et de plus, elles favorisent la dispersion des richesses accumulées, et anéantissent plusieurs moyens d'en acquérir promptement sans industrie louable. Cette considération n'est pas à dédaigner.

3° Je demande encore la liberté entière et absolue d'exercer tous les genres d'industrie, celle du commerce intérieur et extérieur, sans gênes ni restrictions aucunes, et celle du prêt à intérêt avec toutes les facilités et toute la sûreté que peut lui donner une bonne législation des hypothèques.

Ces dispositions ne sont pas seulement précieuses comme le complément de la liberté individuelle, et comme autant d'hommages rendus aux droits naturels de l'homme; mais elles ont l'effet d'augmenter l'aisance et les jouissances, de tourner les esprits vers l'industrie honnête, et de faire que la concurrence empêche les profits excessifs. Elles achèvent d'ôter jusqu'à la possibilité des fortunes désordonnées et subites. J'y ajouterois bien le vœu que jamais l'état n'augmente l'intérêt de l'argent et le nombre des rentiers oisifs, en faisant des emprunts; mais c'est une conséquence nécessaire du bon ordre des finances, sans lequel rien de ceci n'est possible.

Ce petit nombre de souhaits accompli, le crime est puni, la raison en vigueur, le bonheur domestique assuré, l'égalité maintenue autant qu'elle est possible et utile, l'économie rendue nécessaire, et le travail honorable. J'ai peine à imaginer ce qu'on peut désirer de plus pour conduire les hommes à la vertu; et je n'ai pas encore dit un mot de l'instruction publique proprement dite.

Tout ce que l'on peut dire de plus fort en sa faveur, c'est qu'elle est nécessaire pour que tant de biens soient opérés. Néanmoins, après avoir indiqué si rapidement des objets d'une efficacité si prodigieuse, j'ai quelque honte de m'arrêter à l'utilité foible et éloignée que la morale des hommes faits peut retirer de quelques leçons directes, données dans des écoles et des fêtes publiques. Il me semble que c'est négliger l'artillerie d'une armée pour s'occuper de sa musique. Il est bon cependant de parler de ces établissemens, ne fût-ce que pour montrer, quelque degré d'importance qu'on y attache, que leur succès, leur existence même est entièrement subordonnée aux institutions dont j'ai tracé l'esquisse.

D'abord, quand le désordre est dans les finances d'un état, quand le nécessaire manque, quand les engagemens publics ne sont pas remplis, je ne connois rien d'utile ni d'honnête à faire dès qu'il en coûte un écu. Ensuite ce ne sont pas, comme l'on sait, les leçons données, mais les leçons reçues qui profitent. Quand vous prodigueriez les professeurs, les prédicateurs, les cahiers de leçons, les catéchismes de morale, donneriez-vous l'inclination? donneriez-vous le loisir? donneriez-vous l'intérêt d'écouter les uns et d'étudier les autres? N'est-ce pas uniquement de toutes les circonstances dont j'ai parlé, que les citoyens peuvent tenir ces dispositions, sans

LA MORALE D'UN PEUPLE.

lesquelles toute instruction directe est au moins inutile?

Supposez une nation agitée par les passions les plus vives, bouleversée par les mouvemens les plus violens, où les hommes avides soient sans frein, où presque tout le monde soit dans la gêne, où toutes les fortunes soient élevées ou détruites d'hier, où nulle existence ne soit assurée, nulle réputation intacte, et où personne n'habite son domicile ordinaire; et faites-vous une idée, si vous le pouvez, de sa profonde indifférence pour vos écoles et vos fêtes, et de leur complète inutilité.

Supposez au contraire un peuple dans les circonstances que j'ai décrites ci-dessus, qui l'ont rendu laborieux, modeste, sensé, heureux, jouissant de l'aisance; doutez-vous que le besoin d'instruction et de plaisirs communs tarde à s'y manifester? Des fêtes publiques, il en établira. Des écoles, il en désirera. Des particuliers estimés en ouvriront; il y courra, les paiera et en profitera. Alors le trésor public dans l'aisance suppléera à une partie des frais, soit pour les cantons les plus pauvres, soit pour les genres d'enseignement les plus dispendieux. Partout où il seroit obligé de tout payer, c'est une preuve certaine qu'il n'y auroit pas même assez d'aisance

pour profiter des leçons gratuites. Ce seroient autant de dépenses perdues; et le secours le plus efficace que les gouvernans puissent donner aux gouvernés, est toujours l'argent qu'ils évitent de leur enlever.

Cependant, si les lois font les citoyens, ce sont les législateurs qui font les lois; et j'ai dit que, pour les faire bonnes, il falloit qu'ils possédassent la théorie méthodique de la morale domestique et sociale. Il faut donc, pour se former, qu'ils aient des moyens d'acquérir cette théorie, de l'approfondir, de la dégager des erreurs qui l'obscurcissent et des préjugés qui la voilent. Mais cela ne sustit pas encore; je ne dois pas oublier que j'ai dit aussi, d'après la raison et l'expérience, que le progrès des sciences morales ne précède jamais, et même ne suit que de loin (6) celui des sciences physiques et mathématiques, et de leurs applications aux arts qui en semblent le plus éloignés. L'art de la navigation est peut-être celui de tous (après l'imprimerie) qui a le plus contribué à l'avancement de la métaphysique, en nous faisant connoître

<sup>(1)</sup> En veut-on une nouvelle preuve? Il n'y a presque personne qui ne sente la nécessité d'une école polytechnique pour les sciences physiques et mathématiques. A peine se trouve-t-il quelques personnes qui s'aperçoivent qu'il seroit encore plus urgent d'en avoir une pareille pour les sciences morales et politiques.

des peuples dans tous les différens périodes de l'esprit humain. Il est donc nécessaire, pour que l'idée des bonnes institutions que je désire naisse dans la tête de quelques hommes, qu'ils aient des occasions et des moyens d'étudier toutes les parties des connoissances humaines, et d'en reculer les bornes. Heureusement il n'est pas difficile à l'état de leur procurer ces précieux secours. Il suffira de quelques écoles pour éclairer les divers services publics, et d'un petit nombre d'autres pour perfectionner les théories savantes et pour former des maîtres, et de destiner quelques sommes annuelles à encourager ceux qui se distingueront, à récompenser les hommes supérieurs, à faire imprimer des livres utiles ou curieux, mais en petit nombre; à donner des machines et des instrumens, et à payer des expériences. Ces dépenses seront modiques, si elles sont faites en connoissance de cause, et deviendront bien fructueuses dès qu'il y aura quelques hommes capables de les rendre utiles, et d'autres disposés à en profiter.

Voilà tout ce que j'avois à dire sur l'éducation morale des hommes. Passons à celle des enfans.

## § II. De l'éducation morale des enfans.

Elle est déjà faite, si leurs parens ont de bonnes habitudes, et sont, pour ainsi dire, moulés par de sages institutions. Elle est impossible, si la société est livrée aux préjugés, aux vices, au désordre. J'en appelle à l'expérience de chacun. Est-ce jamais sur ce qu'il a entendu dans les classes, dans les sermons, dans les exhortations publiques, que se sont formés les sentimens et les inclinations de son enfance? N'est-ce pas bien plutôt sur ce qui l'entouroit, sur ce qu'il a vu, senti, éprouvé dans tous les instans où l'on ne s'occupoit pas de l'endoctriner? Si les pères sont imbus de mauvais principes, ou les maîtres les partageront, ce qui est le plus vraisemblable, et ils leur prêteront une nouvelle force; ou ils les combattront, et alors ils ne seront ni écoutés, ni crus, ni suivis, mais complétement inutiles. J'ai donc eu raison d'avancer que l'éducation morale des enfans ne pouvoit jamais être que la conséquence de celle des hommes; et quelle qu'elle soit, elle sera bientôt réformée ou détruite par les circonstances qui les environneront et les institutions qui peseront sur eux, à l'âge où ils prendront leur rang dans la société. D'ailleurs, on peut bien dépraver par

mille sottises le bon sens naturel d'un enfant; mais il est physiquement impossible de donner aucun vrai principe de conduite autre que l'habitude, à qui n'a encore l'expérience d'aucune passion ni d'aucun événement.

Indépendamment de ces considérations, qui sont particulières à l'enseignement moral des enfans, toutes les réflexions que j'ai faites sur l'éducation des hommes s'appliquent à toutes les autres parties de l'instruction des enfans. Voulez-vous accroître leurs connoissances; ce n'est pas seulement une profusion de leçons qu'il faut leur offrir, mais donner à leurs parens la disposition, le moyen et l'intérêt de les en faire profiter. Cela est vrai surtout des classes les moins aisées, c'est-à-dire de celles qui composent les neuf dixièmes de la société. Le moindre dégrèvement d'impôt augmentera plus le nombre des hommes sachant lire et écrire, qu'une légion de maîtres d'école. Un degré de plus d'aisance dans les cultivateurs accroîtra plus les produits de la terre et le bon sens national, que toutes les sociétés d'agriculture et tous les professeurs de logique de l'Europe ne pourroient le faire. Ce n'est pas que je ne sente tout le prix des recherches des compagnies savantes et des travaux des sociétés d'enseignement. J'ai fait ma profession de foi sur ce

point; et j'ai dit ci-dessus ce que je crois utile à faire en te genre. Mais je regarde ces estimables établissemens comme des conséquences nécessaires du bon ordre social, et comme infructueux sans lui, pour créer la morale publique. Quand je compare leur pouvoir à cet égard à celui des institutions politiques, j'y trouve la même proportion qu'entre les forces de l'art et celles de la nature. Celles-là ne peuvent rien contre celles-ci, et ne sauroient les modifier qu'en les faisant servir elles-mêmes à leurs desseins. Je suis surtout pénétré d'un principe; c'est que, quand il est question d'agir sur des êtres animés, rien de ce qu'on veut opérer directement ne réussit. Rendez les circonstances savorables, et ce que vous désirez arrive sans que vous ayez l'air de vous en mêler. Je pense que ce n'est qu'ainsi que peut s'effectuer le projet de rendre les hommes raisonnables et vertueux.

Voulant traiter sommairement des moyens de fonder la morale chez un peuple, j'ai dû me borner à indiquer les principaux. Je crois surtout avoir rempli mon but, en assignant le degré d'importance qu'ils me paroissent avoir.

## TABLE DES MATIÈRES

## CONTENUES DANS CE VOLUME.

| Avertissement Page                                      | · 3        |
|---------------------------------------------------------|------------|
| Réplexions préliminaires                                | 5          |
| TABLE des trente-un livres de l'Esprit des Lois de Mon- |            |
| tesquieu, avec le précis des vérités qui en résul-      |            |
| tent                                                    | 7          |
| Livas I <sup>er</sup> . Des lois en général             | 15         |
| LIVAE II. Des lois qui dérivent directement de la na-   |            |
| ture du gouvernement                                    | 21         |
| Livar III. Des principes des trois gouvernemens.        | <b>5</b> 0 |
| LIVAR IV. Que les lois de l'éducation doivent être re-  |            |
| latives au principe du gouvernement                     | 42         |
| LIVEE V. Que les lois que le législateur donne, doivent |            |
| être relatives au principe du gouvernement              | <b>6</b> 0 |
| LIVAR VI. Conséquences des principes des divers         |            |
| gouvernemens, par rapport à la simplicité des lois      |            |
| civiles et criminelles, la forme des jugemens, et       |            |
| l'établissement des peines                              | 76         |
| Livas VII. Conséquences des différens principes des     |            |
| trois gouvernemens par rapport aux lois semp-           |            |
| tuaires, au luxe et à la condition des femmes           | 95         |
| LIVAR VIII. De la corruption des principes des trois    |            |
| gouvernemens                                            | 118        |
| LIVAR IX. Des lois dans le rapport qu'elles ont avec    |            |
| la force défensive                                      | 132        |

| LIVER X. Des lois dans le rapport qu'elles ont avec      |
|----------------------------------------------------------|
| la force offensive                                       |
| hivas XI. Des lois qui forment la liberté politique      |
| dans son rapport avec la constitution 149                |
| LIVRE XII. Des lois qui forment la liberté politique     |
| dans son rapport avec le citoyen221                      |
| RÉSUMÉ des douze premiers livres de l'Esprit des         |
| Lois                                                     |
| LIVER XIII. Des rapports que la levée des tributs et     |
| la grandeur des revenus publics ont avec la liberté. 246 |
| LIVER XIV. Des lois dans le rapport qu'elles ont avec    |
| la nature du climat                                      |
| LIVRE XV. Comment les lois de l'esclavage civil ont du   |
| rapport avec la nature du climat ibid.                   |
| LIVRE XVI. Comment les lois de l'esclavage domes-        |
| tique ont du rapport avec la nature du climat ibid.      |
| LIVRE XVII. Comment les lois de la servitude poli-       |
| tique ont du rapport avec la nature du climat ibid.      |
| LIVER XVIII. Des lois dans le rapport qu'elles ont       |
| avec la nature du terrain 309                            |
| LIVER XIX. Des lois dans le rapport qu'elles ont avec    |
| les principes qui forment l'esprit général, les          |
| mœurs et les manières d'une nation                       |
| LIVER XX. Des lois dans le rapport qu'elles ont avec     |
| le commerce considéré dans sa nature et ses dis-         |
| tinctions                                                |
| LIVER XXI. Des lois dans le rapport qu'elles ont avec    |
| le commerce considéré dans les révolutions qu'il a       |
| eues dans le monde                                       |
| LIVER XXII. Des lois dans le rapport qu'elles ont avec   |
| l'usage de la monnoie                                    |

FIN DE LA TABLE.

fonder la morale d'un peuple? . .

