

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

#### Usage guidelines

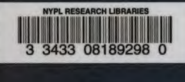
Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + *Refrain from automated querying* Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + Keep it legal Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

#### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/





### THE NEW YORK PUBLIC LIBRARY REFERENCE DEPARTMENT \* \* • PURCHASED FROM THE JACOB H. SCHIFF FUND

Digitized by Google

.

.

.

.



• . .

# PHILOSOPHIE UND THEOLOGIE

VON

# AVERROES, 11/26-1198.

HERAUSGEGEBEN

VON

# MARCUS JOSEPH MÜLLER.

AUS DEN 'MONUMENTA SÆCULARIA' DER K. B. AKADEMIE DER WISSENSCHAFTEN. I. CLASSE.

> MÜNCHEN 1859. IN COMMISSION BEI G. FRANZ.

> > Digitized by GOO

Arabic literature - Philosophy

THE

NEW YORK PUBLIC LIBRARY

PURCHASED FROM THE

JACOB H. SCHIFF FUND

Digitized by Google

t

4

# MONUMENTA SAECULARIA.

HERAUSGEGEBEN

VON DER

### KÖNIGLICH BAYERISCHEN AKADEMIE DER WISSENSCHAFTEN

ZUR

## FEIER IHRES HUNDERTJÄHRIGEN BESTEHENS

AM 28. MÆRZ 1859.

### I. CLASSE.

3. M. J. MÜLLER: PHILOSOPHIE UND THEOLOGIE VON AVERROES.

\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_

MÜNCHEN. IN COMMISSION BEI G. FRANZ.

E18595



Den in the state of the state o

# **PHILOSOPHIE** UND **THEOLOGIE**

VON

# **A VERROES**.

HERAUSGEGEBEN

VON

### MARCUS JOSEPH MÜLLER.

MÜNCHEN, 1859. IN COMMISSION BEI G. FRANZ.

M.Sm



.

.

.

.

ton of very Provention to a control 953592A Active to a control for the control of the

. ,

· .

# َ ثلاث رسائل للشّيح ٱلأجلّ ٱلعلّامة أبى ٱلوليد حمّد بن رشد

.

.

.

Digitized by Google

.

.

Digitized by Google

### Vorwort.

Als erste Frucht der gelehrten Mission, welche ich im Auftrage Seiner Majestät des Königs **Maximilian II.** von Bayern nach Spanien übernommen habe, erscheinen hiemit drei Abhandlungen des grossen Aristotelikers *Ibn Roschd*, welche sich auf die Verbindung der Philosophie und Theologie beziehen.

Sie sind aus der Handschrift des Escorials n°. 632 (bei Casiri n°. 629) genommen.

Die Uebersetzung und Erläuterungen, welche den Texten gleich anzuschliessen wünschenswerth gewesen wäre, aber durch die Umstände unmöglich geworden ist, werden baldigst nachfolgen.

Die Kürze der Zeit, in welcher die Abschrift genommen werden musste und der Druck betrieben wurde, war Ursache, dass einige Unvollkommenheiten sich eingeschlichen haben. Abgesehen von Verschiebungen oder Auslassungen von Teschdiden und ähnlichen Kleinigkeiten, die jeder Kundige leicht verbessert, mache ich auf folgende

Digitized by Google

التي 14. das letzte Wort نتحص . 7. أنتحص . 1. 4. das letzte Wort gehört an das Ende von Seite 12. — 19. 13. الاقاريل — 21. 3. — ياتي .nach الناس **22**. 7. الشارع .nach ياتى ... statt وامّا .6. 6. سلعم vor الشارع .12 – نبتدئ Statt وامّا .6. 29. 14 **34**. 13. النظّار nach خلف .17. **35**. 17. خلو statt عله .9. ن statt النسان .14 – البدن statt الانسان .14 – بالناس statt في الانسان .2 آلهة nach كثيرة .4 . **48**. 4 - ذلك nach هي .8 .**47** - لها statt بها nach له .19 – **63**. 19 نهم .12 – **4** فهم .12 inach له .19 nach يمثل ا ماهيّة — 64. 10 ماهيّة — 64. 10 ماهيّة .7 . --- حجيجة .14 -- حال nach هذه .7. 70 -- ظنَّة nach القوم --- الرسل .A . 79. -- ظاهرة .1. 78. -- الجسم nach قالوا .8 الجواز .7 . 94. س الموجودة . 15. 88 – الثقل nach الذي . 87. ult يظهر nach عل يدية .13 **96** – الأمر nach في نفسة .20 --- ايضا nach انَّما .7 . 103 --- ابرئ .7 . 103 --- ان .15 ---معرفته. 16. 117 --- الجنين. 13. 111. --- وجودها vor في vor في خطبيّ passim statt خطابيّ —

### M. J. Müller.

VIII

Digitized by Google

|     | الاتّصال | من | والحكمة | الشريعة   | بين    | ما    | وتقرير | المقال | ب فصل  | كتاد  |
|-----|----------|----|---------|-----------|--------|-------|--------|--------|--------|-------|
| رشد | ـد بن    |    | محمد ب  | بي الوليد | ىتى ام | ألمتف | العالم | الامام | القاضى | تأليف |

قال الفقية الاجلّ الارحد العلامة الصدر الكبير القاضى الاعدل ابر الرليد حمّد بن احمد بن حمّد بن احمد بن احمد بن رشد رضى الله عنة ورحمة

امًا بعد حمد الله بجميع محامدة والصلاة على محمّد عبدة المطهّر المصطفى ورسولة فان الغرض من هذا القول ان نقّص على جهة النظر الشرعى هل النظر في الفلسفة وعلوم المنطق مباح بالشرع ام محظور ام مأمور بة امًا على جهة الندب واما على جهة الوجوب فنقول ان كان فعل الفلسفة ليس شياً اكثر من النظر في الموجودات واعتبارها من جهة دلالتها على الصانع اعنى من جهة ما هى مصنوعات فان الموجودات انما تدل على الصانع اعتى من جهة ما هى مصنوعات فان الموجودات انما تدل على الصانع لمعرفة صنعتها وانّه كلما كانت المعرفة بصنعتها اتمّ كانت المعرفة بالصانع يدلّ عليد هذا الاسم إمّا واجب بالشرع وإمّا مندوب الية فأمّا ان الشرع يدلّ عليد هذا الاسم إمّا واجب بالشرع وإمّا مندوب الية فأمّا ان الشرع دعا الى اعتبار الموجودات واعتبار معرفتها بة فذلك بيّن في ما

ما آية من كتاب الله تبارك وتعالى مثل قوله فاعتبروا يا أولى الابصار وهذا نصّ على وحوب استعمال القياس العقلَّى او العقلَّى والشرعيَّى معًا ومثل قوله تعالى اولم ينظروا في ملكوت السبوات والارض وما خلق الله من شي ء وهذا نصٌّ بالحث على النظر في جميع الموجودات واعلم تعالى ان ممَّن خصَّة بهذا العلم وشرَّفة ابرهيم عمَّ فقال تعالى وكذلك نرى ابرهيم ملكوت السموات والارض الآية وقال تعالى افلا ينظرون الى الابل كيف خلقت والى السبآء كيف رفعت وقال الذين يتفكرون في خلق السموات والارض الى غير ذلك من الآيات التي لا تحصى كثرةً وإذا تقرّر أنَّ الشرع قد أوجب النظر بالعقل في الموجودات واعتبارها وكان الاعتبار ليس شيا أكثر من استنباط الجهول من المعلوم واستخراجة منة وهذا هو القياس او بالقياس فواجب ان نجعل نظرنا في الموجودات بالقياس العقلى وبيَّن انَّ هذا النحو من النظر الذى دعا الية الشرع وحتَّ عليه هو اتم انواع النظر باتم انواع القياس وهو المسمّى برهانًا واذا كان الشرع قد حث على معرفة الله تعالى وموجوداته بالبرهان كان من الافضل او الامر الضرورى لمن اراد ان يعلُّم الله تباركو تعالى وسائر الموجودات بالبرهان ان يتقدَّم اولًا فيعلم انواع البراهين وشروطها وبما ذا يخالف القياس البرهاني القياس الجدلي والقياس الخطبي والقياس المغالطي وكان لا يمكن ذلك دون أن يتقدّم فيعرف قبل ذلك ما هو القياس المطلق وكم انواعة وما منها تياس وما منها ليس بقياس وذلك لايمكن ايضا او يتقدم فيعرف قبل ذلك اجزآء القياس التي منها تقدمت اعنى المقدّمات وانواعها فقد يجب على المومن بالشرع المبتثل امرة بالنظر في الموحودات أن يتقدم قبل النظر فيعرف هذه الأشيا التي تتنزّل

Digitized by Google

من النظر منزلة الآلات من العمل فانَّه كما أن الفقية يستنبط من الأمر بالتفقَّه في الاحكام وجوب معرفة المقايس الفقهيَّة على انواعها وما منها قياس وما منها ليس بقياس كذلك يجب على العارف أن يستنبط من الأمر بالنظر في الموجودات وجوب معر فة القياس العقليّ وانواعة بل هو احرى بذلك لانَّه اذا كان الفقية يستنبط من قولة تعالى فاعتبروا يا أولى الابصار وجوب معرفة القياس الفقهي فبالحرى أن يستنبط من ذلك العارف بالله وجوب معرفة القياس العقليّ وليس لقائل ان يقول انّ هذا النوع من النظر في القياس العقليَّ بدعة اذ لم يكن في الصدر الآول فانَّ النظر ايضاً في القياس الفقهي وانواعد هو شيء استنبط بعد الصدر الأوّل وليس يرى انَّه بدعة فكذلك يجب ان نعتقد في النظر في القياس العقلي ولهذا سبب ليس هذا موضع ذكرة بل اكثر اححاب هذه الملَّة مثبتون القياس العقلى الأ طائفة من الحشوية تليلة ومم مجوجون بالنصوص واذا تقرّر أنَّه يجب بالشرع النظر في القياس العقلي وانواعد كما يجب النظر في القياس الفقهي فبيَّين انَّه إن كان لم يتقدَّم احد مبَّن تبلنا بنحص عن القياس العقليّ وانواعة انَّه يجب علينا أن نبتدئ بالنحص عند وأن يستعين في ذلك المتأخر بالمتقدَّم حتى تكمل المعرفة به فانّه عسير او غير ممكن ان يقف واحد من الناس من تلقائه وابتدآء على جميع ما يحتاج الية من ذلك كما أنَّه عسير أن يستنبط واحد جميع ما يحتاج الية من معرفة انواع القياس الفقهى بل معرفة القياس العقليَّ احرى بذلك وان كان غيرنا قد مُحص عن ذلك فبيَّن انَّه يجب علينا ان نستعین علی ما نحن بسبیله بها قاله من تقدّمنا فی ذلك وسوآء كان ذلك الغير مشاركاً لنا أو غير مشارك في الملَّة فانَّ الآلة التي تصم بها التزكية



ليس يعتبر في محة التذكية بها كونها الآ لمشارك لنا في الملَّة او غير مشارك اذا كانت فيها شروط الحقّة واعنى بغير المشارك من نظر في هذه الاشيآء من القدمآء قبل ملَّة الاسلام واذا كان الامر هڪذا وكان كلَّ ما يحتاج اليد من النظر في امر المقايس العقليَّة قد محص عند القدمآء اتمّ محص فقد ينبغى انْ نضرب بايدينا الى كتبهم فننظر فيما قالوة من ذلك فان کان کلَّه صوابا قبلناه منهم وانْ کان فيه ما ليس بصواب نبُّهنا عليه فأذا فرغنا من هذا الجنس من النظر وحصلت عندنا الآلات التي بها نقدر على الاعتبار في الموجودات ودلالة الصنعة فيها فان من لا يعر ف الصنعة لا يعرف المصنوع ومن لا يعرف المصنوع لا يعرف الصانع فقد يجب ان نشرع في المحص عن الموجودات على الترتيب والنحو الذي استفدناه من صناعة المعرفة بالمقايس البرهانيَّة وبيَّن ايضا أنَّ هذا الغرض أنَّما يتمَّ لنا في الموجودات بتداول النحص عنها واحدًا بعد واحد وأن يستعين في ذلك المتأخّر بالمتقدم على مثال ما عرض في علوم التعاليم فانَّه لو فرضنا صناعة الهندسة في وقتنا هذا معدومة وكذلك صناعة علم الهيئة ورام انسان واحد من تلقآء نفسة أن يدرك مقادير الاجرام السماويَّة واشكالها وابعاد بعضها عن بعض لما أمكنة ذلك مثل أن يعرف قدر الشبس من الارض وغير ذلك من مقادير الكواكب ولو كان اذكى الناس طبعًا الَّا بوحي او شيء يشبه الوحي بل لو قيل له ان الشمس اعظم من الارض بنحو مائة وخمسين ضعفا او ستّين لعدّ هذا القول جنوناً من قائله وهذا شيء قد قام علية البرهان في علم الهيئة قيامًا لا يشك فيه من هو من اصحاب ذلك العلم وامَّا الذي احرج في هذا الى التمثيل بصناعة التعاليم فهذه صنا عة

Digitized by Google

اصول الفقة و الفقة نفسة لم يكمل النظر فيها الآ في زمن طويل ولو رام انسان اليوم من تلقآء نفسة ان يقف على جميع الجم مالتي استنبطها النظّار من اهل المذاهب في مسائل الخلاف التي وضعت المناظرة فيها بينهم في معظم بلاد الاسلام ما عدا المغرب لكان اهلا ان يخحك منة لكون ذلك مبتنعا مع وجود ذلك مفروغا منة وهذا امر بيّن بنفسة ليس في الصنا ئع العلميَّة فقط بل وفي العمليَّة فانَّه ليس منها صناعة يقدر أن ينشئها وأحد بعينه فكيف بصناعة الصنائع وهى الحكمة واذا كان هذا هكذا فقد يجب علينا ان ألفينا لمن تقدّمنا من الامم السالفة نظراً في الموجودات واعتبارا لها بحسب ما اقتضته شرائط البرهان ان ننظر في الذى قالوة من ذ لك وما اثبتوه في كتبهم فما كان منها موافقًا للحقّ قبلناه منهم وسررنا به وشكرناهم علية وما كان منها غير موافق للحق نبّهنا علية وحذّرنا منة وعذرناهم فقد تبيَّن من هذا أن النظر في كتب القدمآء واجب با لشرع اذ كان مغزاهم في كتبهم ومقصدهم هو المقصد الذى حثَّنا الشرع عليه وان من نهى عن النظر فيها من كان اهلا للنظر فيها وهو الذى جمع امرين احدهما ذكآء الفطرة والثاني العدالة الشر عيَّة والفضيلة الخلقيَّة فقد صدَّ الناس عن الباب الذي دعا الشرع منه الناس الى معرفة الله وهو باب النظر المردّى الى معر فته حقّ المعرفة وذلك غاية الجهل والبعد عن الله تعالى وليس يلزم من انَّه أن غوى غاو بالنظر فيها وزلَّ زال إمَّا من قبل نقص فطرته وإمّا من قبل سوء ترتيب نظرة فيها او من قبل غلبة شهواته عليه او انّه لم يجد معلما يرشده الى فهم ما فيها او من قبل اجتماع هذي الاسباب فية او أكثر من واحد منها ان تمنعها عن الذى

Digitized by Google

هو اهل للنظر فيها فان هذا النحو من الضرر الداخل من قبلها هو شيء لحقها بالعرض لا بالذات وليس يجب فيما كان نافعا بطبا عد وذاتد ان يترك لمكان مضرة موجودة فية بالعرض ولذلك قال علية السلام للذى امرة بسقى العسل اخاة لاسهال كان فية فتزيَّد الا سهال به لما سقاة العسل وشكا ذلك الية صدق اللة وكذب بطن اخيك بل نقول انّ مثل من منع النظر في كتب الحكمة من هو اهل لها من اجل أن قومًا من اراذل الناس قد يظنَّ بهم انَّهم ضلَّوا من قبل نظرهم فيها مثل من منع العطشان شرب المآء البارد العذب حتى مات لانَّ قرماً شر قوا به فماتوا فان الموت عن المآء بالشرق امر عارض وعن العطش ذاتيّ وضروريّ وهذا الذى عرض لهذه الصناعة هو شي عارض لسائر الصنائع فكم من فقية كان الفقه سببًا لقلة تورَّعه وخوضه في الدنيا بل أكثر الفقها هكذا نجدهم وصناعتهم انما تقتضى بالذات الفضيلة العمليَّة فاذاً لا يبعد ان يعرض في الصناعة التي تقتضى الفضيلة العمليَّة ما عرض في الصناعة التي تقتضى الفضيلة العلمية واذا تقرّر هذا كلّه وكنّا نعتقد معشر المسلمين انّ شريعتنا هذه الالهيَّة حق وانَّها التي نبَّهت على هذه السعادة ودعت اليها التي هى المعرفة بالله جلّ وعزّ وبمخلوقاته وانّ ذلك متقرر عند كلّ مسلم من الطريق الذى اقتضته جبلته وطبيعته من التصديق وذلك ان طباع الناس متفاضلة في التصديق فمنهم من يصدّق بالبرهان ومنهم من یصدّی بالاقاویل الجدلیّة تصد یق صاحب البرهان اذ لیس فی طباعه أكثر من ذلك ومنهم من يصدّى بالاقاويل الخطبيّة كتصديق صاحب البرهان بالاقاويل البرهانيَّة وذلك انَّه لمَّا كانتْ شريعتنا هذه الالهيَّة قد

دعت الناس من هذه الطرق الثلاث عمّ التصديق بها كلّ انسان الّا من يجدها عنا دًا بلسانه او لم تتقرّر عند» طرق الدعاء فيها الى الله تعالى لاغفاله ذلك من نفسة ولذلك خُصّ عليه السلام بالبعث الى الاحبر و الاسود اعنى لتضبَّن شريعته طرق الدعآء الى الله تعالى وذلك صريم في قوله تعالى أدع الى سبيل ربَّك بالحكمة والموعظة الحسنة وجادلهم بالتي هي احسن ٥٠٠ وإذا كانت هذه الشرايع حقًّا وداعية إلى النظر المُودّى إلى معرفة الحقّ فانًا معشر المسلمين نعلم على القطع انَّه لا يُودّى النظر البرهاني الى مخالفة ما ورد به الشرع فان الحقّ لا يضاد الحقّ بل يوا فقد ويشهد له واذا كان هذا هكذا فان ادّى النظر البرهاني الى نحو ما من المعرفة بموجود ما فلا يخلو ذلك الموجود أن يكون قد سُكت عنه في الشرع او عُرّف به فان كان ممّا سكت عنه فلا تعارض هناك وهو بمنزلة ما سكت عنه من الاحكام فاستنبطها الفقية بالقياس الشرعيّ وان كانت الشر يعة نطقت به فلا يخلو ظاهر النطق ان يكون موافقًا لما ادّى الية البرهان فيه او مخالفًا فان كان موافقا فلا قول هناك وان كان مخالفًا طلب هناك تاويله ومعنى التاويل هو اخراج دلالة اللفظ من الدلالة الحقيقيَّة إلى الدلالة المجاز يّة من غير أن يخلّ في ذلك بعادة لسان العرب في التجوّز من تسبية الشي بشبيهة او سببة او لاحقة او مقارنة او غير ذلك من الاشياء التي عودت في تعريف اصناف الكلام المجارى واذا كان الفقية يفعل هذا فى كثير من الاحكام الشر عيَّة فكم بالحرى أن يفعل ذلك صاحب العلم بالبرهان فانَّ الفقية انَّما عندة قياس ظنيَّ والعارف عندة قياس يقينيَّ ونحن نقطع تطعًا أنّ كلّ ما أدّى الية البرهان وخالفة ظاهر الشرع أنّ



ذلك الظاهر يقبل التأويل على قانون التأويل العربيّ وهذه القضيَّة لا يشك فيها مسلم ولا يرتاب بها مرُّمن وما اعظم ازدياد اليقين بها عند من زاول هذا المعنى وجرَّبة وقصل هذا المقصد من الجمع بين المعقول والمنقول بل نقول انَّه ما من منطوق به في الشرع مخالف بظاهرة لما ادَّى الية البرهان الآ اذا اعتبر الشرع وتصحَّت سائر اجزائه وجد في الفاظ الشرع ما يشهد بظاهرة لذلك التاويل او يقارب ان يشهد ولهذا المعنى اجمع المسلمون على انَّه ليس يجب ان تحمل الفاظ الشرع كلُّها علىظاهرها. ولا ان تخرج كلّها من ظاهرها بالتأويل واختلفوا في الماوّل منها من غير المتأول فالاشعريون مثلًا يتأوّلون آية الاستوآء وحديث النزول والحنابلة تحمل ذلک على ظاهرة والسبب في ورود الشرع فية الظاهر والباطن هو اختلاف فطر الناس وتباين مزايجهم في التصديق والسبب في ورود الطواهر المتعارضة فيه هو تنبية الرامخين في العلم على التاويل الجامع بينهما ٠٠٠ فالى هذا المعنى وردت الاشارة بقوله تعالى هو الذى انزل عليك الكتاب منه ايات محكمة الى قولة والراتخون في العلم فإن قال قائل أنَّ في الشرع اشياء قد اجمع المسلمون على حملها على ظو اهر ها واشيآء على تاً ويلها واشياًء اختلفوا فيها فهل يجوز ان يودّى البرهان الى تأويل ما اجمعوا على ظاهره او ظاهر ما اجمعوا على تاويلة قلنا اما لو ثبت الاجماع بطريق يقيني لم يصمِّ وان كان الاجماع فيها ظنَّيًّا فقد يصمِّ ولذلك قال ابو حامد وابو المعالى وغيرهما من ائمَّة النظر انَّه لا يقطع بكفر من خرق الاجماع في التأويل في امثال هذة الاشيآء وقد يدلُّك على ان الاجماع لا يتقرر في النظريات بطريق يقيني كما يمكن أن يتقرر في العمليات أنَّه ليس يمكن



ان يتقرّر الاجماع في مسئلة ما في عصر ما الا بان يكون ذلك العصر عندنا محصورا وإن يكون جبيع العلمآء الموجودين في ذلك العصر معلومين عندنا اعنى معلومًا اشتخاصُهم ومبلغ عددهم وان ينقل الينا في المسئلة مذهب کل واحد منهم فیها نقل تواتر ویکون مع هذا کلّه قد صمّ عندنا ان العلمآء الموجودين في ذلك الزمان متّفقون على أنَّه ليس في الشرع ظاهر وباطن وانَّ العلم بكلَّ مسئلة يجب الآ يكتم عن احد وان الناس طريقهم واحد في علم الشريعة وامًا وكثير من الصدر الأوّل قد نقل عنهم انَّهم كانوا يرون انَّ للشرع ظاهرًا وباطنًا وانَّه ليس يجب أن يعلم بالباطن من ليس من اهل العلم به ولا يقدر على فهمه مثل ما روى الجارق عن علَّى رضى الله عنه أنه قال حدَّثوا الناس بما يعرفون اتريدون ان يكذَّب الله ورسوله ومثل ما روى من ذلك عن جماعة من السلف فكيف يمكن ان يتصوّر اجماع منقول الينا عن مسئلة من المسائل النظريَّة ونحن نعلم قطعا أنَّه لا يخلو عصر من الاعصار من علماً، يرون أنَّ في الشرع أشياً، لا ينبغى أن يعلم بحقيقتها جميع الناس وذلك بعلاف ما عرض في العمليّات فانَّ الناس كلَّهم يرون افشآءها لجميع الناس على السوآء ويكتفى حصول الاجماع فيها بان تنتشر المسئلة فلا ينقل الينا فيها خلاف فان هذا كلف في حصول الاجماع في العمليّات بحلاف الامر في العلميّات فان قلت واذا لم يجب التكفير بخرق الاجماع في التأويل اذ لا يتصوّر في ذلك اجماع فما تقول في الفلاسفة من اهل الاسلام كابي نصم وابن سينا فانَّ ابا حامد قد قطع بتكفيرهما في كتابة المعروف بالتهافت في ثلاث مسائل في القول بقدم العالم وبانَّه تعالى لا يعلم الجزئيَّات تعالى عن ذلك وفي

Digitized by Google

تاويل ما جاء في حشر الاجساد واهوال المعاد تلنا الظاهر من تولد في ذلک انّه لیس تکفیر، ایّاهما فی ذلک قطعا اذ قد صرّح فی کتاب التفرقة انَّ التكفير بخرق الاجماع فيه احتمال وقد تبيَّن من قولنا انَّه ليس يمكن ان يتقرّر اجماع في امثال هذه المسائل لما روى عن كثير من السلف الاول فضلا عن غيرهم انَّ هاهنا تأويلات لا يجب ان يغصم بها الآ لمن هو من اهل التأويل وهم الرا مخون في العلم لانَّ الاختيار عند نا هو الوقوف على قولة تعالى والراتخون في العلم لانَّه اذا لم يكن اهل العلم يعلمون التاويل لم تكن عندهم مزيَّة تصديق توجب لهم من الايمان به ما لا يرجد عند غير اهل العلم وقد وصفهم الله بانَّهم المُومنون به و هذا انَّما يحمل على الايمان الذي يكون من قبل البرهان و هذا لا يكون الا مع العلم بالتأويل فان غير اهل العلم من المُومنين \$ اهل الايمان بها لا من قبل البرهان فان كان هذا الايمان الذى وصف الله به العلمآء خاصًا بهم فيجب أن يكون بالبرهان واذا كان بالبرهان فلا يكون الا مع علم التاويل لانَّ الله عزَّ وجلَّ قد اخبر أنَّ لها تأويلًا هو الحقيقة والبرهان لا يكون الَّا على الحقيقة واذا كان ذلك كذلك فلا يمكن ان يتقرّر في التأويلات التي خصّ الله العلماء بها اجماع مستفيض وهذا بيّن بنفسة عند من انصف والى هذا كلة فقد نرى انَّ ابا حامد قد غلط على الحكماء المشَّا تَين فيما نسب اليهم من انَّهم يقولون انَّه تقدَّس وتعالى لا يعلم الجزئيَّات اصلاً بل يرون انَّه تعالى يعلبها بعلم غير مجانس لعلمنا بها وذلك أنَّ علمنا معلول للمعلوم بد فهو محلات بحدوثة ومتغيّر بتغيّرة وعلم الله سبحانه بالوجود على مقابل هذا فانَّه علَّة للمعلوم الذي هو الموجود فمن شبَّه





العلمين احدهما بالآخر فقد جعل ذوات المتقابلات وخواصّها واحدة وذلك غاية الجهل فاسم العلم اذا قيل على العلم المحدث و القديم فهو مقول باشتراك الاسم المحض كما يقال كثير من الاسمآء على المتقابلات مثل الجلل المقول على العظيم والصغير والصريم المقول على الضوء والظلمة ولهذا ليس هاهنا هذ يشمل العلمين جميعاً كما توهَّمة المتكلَّمون من اهل زماننا وقد افردنا في هذه المسئلة قولاً حركنا الية بعض اصحابنا وكيف يتومم على المشَّائين انَّهم يقولون انَّه سبحانه لا يعلم بالعلم القديم الجزئيَّات وم يرون أنَّ الرويا الصادقة تتضبَّن الأنذارات بالجزئيَّات الحادثة في الزمان المستقبل وأن ذلك العلم المنذر يحصل للانسان في النوم من قبل العلم الازلَّ المدبَّر للكلَّ والمستول علية وليس يرون انَّه لا يعلم الجزئيَّات فقط على النحو الذي نعلمه نحن بل ولا الكلّيّات فإن الكلّيّات المعلومة عندنا معلولة ايضًا عن طبيعة الموجود والامر في ذلك العلم بالعكس ولذلك ما قد ادى اليد البرهان ان ذلك العلم منزَّه عن ان يوصف بكلَّى أو بجز ئيَّ فلا معنى للاختلاف في هذة المسئلة اعنى في تكفيرهم او لا تكفيرهم وامّا مسئلة قدم العالم او حدوثة فإن الاختلاف فيها عندى بين المتكلمين من الاشعرية وبين الحكمآء المتقدّمين يكاد إن يكون راجعًا للاختلاف في التسمية وبحاصّة عند بعض القدمآء وذلك انهم اتّفقوا على انّ هاهنا ثلاثة اصناف من الموجودات طرفان وواسطة بين الطرفين فاتفقوا في تسبية الطرفين واختلفوا في الواسطة فامّا الطرف الواحد فهو موجود وجد من شیء غیرہ و عن شیء اعنی عن سبب فاعل و من مادّة و الزمان متقدَّم عليد اعنى على وجودة وهذة هي حال الاجسام التي يدرك تكوَّنها

Digitized by Google

بالحسّ مثل تكوّن الماء والهوآء والارض والحيوان والنبات وغير ذلك فهذا الصنف من الموجودات اتَّفق الجميع من القدمآء والاشعر يِّين على تسميتها حدثة واما الطرف المقابل لهذا فهو موجود لم يكن من شى ولا عن شى ولا تقدَّمه زمان وهذا ايضا اتَّفق الجميع من الفرقتين على تسميته قديما وهذا الموجود مدرك بالبرهان وهو الله تبارك وتعالى الذى هو فاعل الكلّ وموجدة والحافظ لة سبحانة وتعالى قدرة ٨٠٠ وامَّا الصنف من الموجود الذي بين هذين الطرفين فهو موجود لم يكن من شي ولا تقدَّمه زمان ولاكنَّه موجود عن شي اعنى عن فاعل وهذا هو العالم باسرة والكلَّ منهم متَّغق على وجود هانة الصفات الثلاث للعالم فان المتكلَّمين يسلَّمون انَّ الزمان غير متقدم عليد او يلزمهم ذلک اذ الزمان عنده شيء مقارن للحركات والاجسام رهم ايضا متّفقون مع القدمآء على انّ الزمان المستقبل غير متناء وكذلك الوجود المستقبل وانّما يختلفون في الزمان الماضي والوجود الماضي فالمتكلَّمون يرون انَّه متناه و هذا هو مذهب افلاطون وشيعته وارسطو وفرقته يرون انَّه غير متناه كالحال في المستقبل فهذا الوجود الآخر الامر فيه بيّن انّه قد اخذ شبها من الوجود الكائن الحقيقيّ و من الوجود القدىم فمن غلب عليه ما فيه من شبه القديم على ما فيه من شبه المحدث سمّاة قديمًا ومن غلب علية ما فية من شبة المحدث سمّاة محدثا وهو في الحقيقة ليس محدثًا حقيقيًّا ولا قديمًا حقيقيًّا فإن المحدث الحقيقيّ فاسد ضرورة والقديم الحقيقيّ ليس له علَّة ومنهم من سمَّاه محدثًا ازليّاً وهو افلاطون وشيعتة لكون الزمان متناه عندهم من الماضى فالمذاهب في العالم ليست تتباعد كل التباعد حتى يكفر بعضها ولا يكفر فان الارآء

Digitized by Google

شانها هذا يجب أن تكون في الغاية من التباعد أعنى أن تكون متقابلة كما ظنَّ المتكلَّمون في هذه المسئلة اعنى أنَّ اسم القدم والحدوث في العالم باسرة هو من المتقابلة و قد تبيّن من قولنا أنّ الامر ليس كذلك وهذا كلَّه مع انَّ هذه الارآء في العالم ليست على ظاهر الشرع فانَّ ظاهر الشرع اذا تصفَّم ظهر من الآيات الواردة في الانبآء عن ايجاد العالم ان صورته محدثة بالحقيقة وانّ نفس الوجود والزمان مستبرّ من الطرفين اعنى غير منقطع وذلك انّ قولة تعالى وهو الذى خلق السبوات والارض في ستَّة ايام وكان عرشة على الماء يقتضى بظاهرة انَّ وجوداً قبل هذا الوجود وهو العرش والماء وزمانًا قبل هذا الزمان اعنى المقترن بصورة هذا الوجود الذى هو عدد حركة الفلك وقولة تعالى يوم تبدل الارض غير الارض والسبوات يقتضى ايضا بظاهره انَّ وجودًا ثانيا بعد هذا الوجود وقوله تعالى ثم استوى الى السمآء وهي دخان يقتضي بظاهرة ان السموات خلقت من شيء والمتكلّمون ليسوا في قولهم ايضا في العالم على ظاهر الشرع بل متأولون فانَّه ليس في الشرع أنَّ الله كان موجودًا مع العدم المحض ولا يوجد هذا فيه نصًّا ابداً فكيف يتصرر في تأويل المتكلمين في هذه الآيات ان الاجماع انعقد علية والظاهر الذى قلناة من الشرع في وجود العالم قد قال بة فرقة من الحكماء ويشبة المحتلفون فى هذه المسائل العويصة إمّا مصيبون مأجورون وإمّا مخطئون معذورون فانّ التصديق بالشي من قبل الدليل القائم ف النفس هو شیء اضطراری لا اختیاری اعنی اند لیس لنا ان لا نصدّی او نصدّى كما لنا أن نقوم أو لا نقوم وأذا كان من شرط التكليف الإختيار فالمصدّى بالحظا من قبل شبهة عرضت له اذا كان من اهل العلم معذور

Digitized by Google

ولذلك قال علية السلام اذا اجتهد الحاكم فاصاب فلة اجران وان اخطا فلة اجر واتى حاكم اعظم من الذى يحكم على الوجود بانَّة كذا او ليس بكذا وهولآء الحكّام ثم العلما الذين خصّهم الله بالتاويل و هذا الخطأ المصفوح عنه في الشرع انَّما هو الخطأ الذي يقع من العلمآء اذا نظروا في الاشيآء العويصة التي كلّفهم الشرع النظر فيها وامّا الخطأ الذى يقع من غير هذا الصنف من الناس فهو اثم محض وسوآء كان الخطأ في الامور النظريَّة او العملية فكان الحاكم الجاهل بالسنة اذا اخطأ في الحكم لم يكن معذورًا كذلك الحاكم على الموجودات اذا لم توجد فية شروط الحكم فليس بمعذور بل هو إما آثم وإمّا كافر واذا كان يشترط في الحاكم في الحلال والحرام ان تجمع له اسباب الاجتهاد وهو معرفة الاصول ومعرفة الاستنباط من تلك الاصول بالقياس فكم بالحرى ان يشترط ذلك في الحاكم على الموجودات اعنى ان يعرف الاوائل العقليَّة ووجه الاستنباط منها وبالجملة فالخطأ في الشرع على ضربين إمّا خطأ يعذر فية من هو من اهل النظر في ذلك الشيء الذي وتع فيه الخطأ كما يعذر الطبيب الماهر اذا اخطأ في صناعة الطبُّ والحاكم الماهر اذا اخطأ في الحكم ولا يعذر فيه من ليس من اهل ذلك الشان وإمّا خطأ ليس يعذر فيه احد من الناس بل ان وقع في مبادئ الشريعة فهو كفر وان وقع فيما بعد المبادئ فهو بدعة وهذا الخطأ هو الخطأ الذي يكون في الاشيآ، التي تفضى جميع اصناف طرق الدلائل الى معرفتها فتكون معرفة ذلك الشيء بهذة الجهة ممكنة للجميع وهذا مثل الاقرار بالله تبارك وتعالى وبالنبوّات وبالسعادة الاخراويّة والشقآء الاخراوى وذلك انَّ هذه الاصول الثلاثة يؤدَّى اليها اصناف الدلايل الثلاثة التي

لا يعرى احد من الناس عن وقوع التصديق لد من قبلها بالذي كلّف معرفته اعنى الدلائل الخطبية والجدالية والبرهانية فالجاحد لامثال هذه الاشيآء اذا كانت اصلًا من اصول الشرع كافر معاند بلسانة دون قلبة او بغفلته عن التعرّض الى معرفة دليلها لانه ان كان من اهل البرهان نقد جعل لد سبيل الى التصديق بها بالبرهان وان كان من اهل الجدل فبالجدل وان كان من أهل الموعظة فبالموعظة ولذلك قال عليه السلام أمرت أن اقاتل الناس حتى يقولوا لا الد الله ويؤمنوا بي يريد باتي طريق اتّفق لهم من طرق الايمان الثلاث واما الاشيآء التي لخفائها لا تعلم الا بالبرهان فقد تلطّف الله فيها لعبادة الذين لا سبيل لهم الى البرهان إمّا من قبل فطرهم وإمّا من قبل عادتهم وإمّا من قبل عدمهم اسبابَ التعلّم بان ضرب لهم امثالها واشباهها ودعاهم الى التصديق بتلك الامثال اذ كانت تلك الامثال يمكن ان يقع التصديق بها بالادلَّة المشتركة للجميع اعنى الجدالية والخطبية وهذا هو السبب في ان انقسم الشرع الى ظاهر وباطن فان الظاهر هو تلك الامثال المضروبة لتلك المعانى والباطن هو تلك المعانى التي لا تنجل الآ لاهل البرهان وهذه هي اصناف تلك الموجودات الاربعة او الخمسة التي ذكرها ابو حامد في كتاب التفرقة واذا اتَّفق كما قلنا ان نعلم الشيء بنفسة بالطرق الثلاث لم نحتم ان نضرب له امثالا وكان على ظاهرة لا يتطرّق اليد تأويل وهذا النحو من الظاهر ان كان في الاصول فالمتأوّل له كافر مثل من يعتقد انَّه لا سعادة اخراويَّة هاهنا ولا شقاء وانَّه انَّما قصد بهذا القول ان يسلم الناس بعضهم من بعض في ابدانهم وحواسَّهم وانَّها حيلة وانَّه لا غاية للانسان الَّا وجودة المحسوس فقط واذا تقرَّر هذا

Digitized by Google

فقد ظهر لک من قرلنا أنَّ هاهنا ظاهرًا من الشرع لا يجوز تأويله فأن كان تأويله في المبادئ فهو كفر وان كان فيما بعد المبادئ فهر بدعة وهنا ايضا ظاهر يجب على اهل البرهان تأويلة وحملهم ايًّا، على ظاهره كفر وتأويل غير اهل البرهان له واخراجه عن ظاهره كفر في حقّهم او بدعة ومن هذا الصنف آية الاستراء وحديث النزول ولذلك قال عليه السلام في السوداء اذا اخبرته أن الله في السماء اعتقها فأنَّها مرُّمنة أذ كانت ليست من اهل البرهان والسبب في ذلك أنَّ الصنف من الناس الذين لا يقم لهم التصديق الآ من قبل التغيّل اعنى أنَّه لا يصدَّفن بالشيء الآ من جهة ما يتخيّلونه يعسر وقوع التصديق لهم بموجود ليس منسوبًا الى شيء متخيل ويدخل ايضا على من لا يفهم من هذه النسبة اللا المكان وهم الذين شدوا على رتبة الصنف الاول قليلًا في النظر اعتقاد الجسبيَّة ولذلك كان الجواب لهولاء في امثال هذة انتها من المتشابهة وان الوقف في قولة تعالى وما يعلم تأويله الله الله واهل البرهان مع انَّهم مجمعون في هذا الصنف انَّه من الماوَّل فقد يختلفون في تأويله وذلك بحسب مرتبة كـل واحد من معرفة البرهان وهاهنا صنف ثالث من الشرع متردّد بين هذين الصنفين يقع فيد شكّ فيلحقد قوم مبّن يتعاطى النظر بالظاهر الذى لا يجرز تاويلة ويلحقه آخرون بالباطن الذى لا يجرز حمله على الظاهر للعلماء وذلك لعواصة هذا الصنف واشتباهد والمخطئ في هذا معذور اعنى من العلماء قان قيل فاذا تبين أنَّ الشرع في هذا على ثلاث مراتب فمن أيَّ هذه المراتب الثلاث هو عندكم ما جاء في صفات المعاد واحواله فنقول ان هذه المسئلة الامر فيها بيّن انّها من الصنف المحتلف فية وذلك انّا نرى

ترمًا ينسبون انفسهم الى البرهان يقولون انَّ الواجب حملها على ظاهرها اذ كان ليس هاهنا برهان يؤدّى الى استحالة الظاهر فيها وهذه طريقة الاشعرية وقوم آخر مبن يتعاطى البرهان يتأوّلونها وهولاء يختلفون في تأويلها اختلافًا كثيرًا وفي هذا الصنف هو ابو حامد معدود وكثير من المتصوّنة ومنهم من يجمع فيها التأويلين كما يفعل ذلك ابو حامد في بعض كتبة ويشبة أن يكون المخطئ في هذة المسئلة من العلماء معذورًا والمصيب مشكورًا او ماجورًا وذلك اذا اعترف بالوجود وتاوّل فيها نحوًا من انحاء التاويل اعنى في صفة المعاد ولا في وجودة اذا كان التأويل لا يؤدّى الى نفى الرجود وانَّما كان جد الوجود في هذه كفرًا لانَّه في اصل من اصول الشريعة وهو ممّا يقع التصديق به في الطرق الثلاث المشتركة للاحمر والاسرد وامّا من كان من غير اهل العلم فالواجب حملها على الظاهر وتأويلها في حقَّه كفر لانَّه يؤدّى إلى الكفر ولذلك ما نرى إنَّ من كان من الناس فرضه الايمان بالظاهر فالتاؤيل في حقَّة كفر لأنَّه يؤدّى إلى الكفر فمن افشاة لع من اهل التأويل فقد دعاه الى الكفر والداعى الى الكفر كافر ولهذا ما لا يجب ألا تثبت التأويلات إلا في كتب البراهين لانّها اذا كانت في كتب البراهين لم يصل اليها الله من هو من اهل البرهان وامّا اذا ثبتت في غير كتب البرهان واستعمل فيها الطرق الشعرية والخطبية او الجدالية كما يصنعه ابو حامد نخطأ على الشرع وعلى الحكمة وان كان الرجل انما قصد خيرًا وذلك انَّه رام أن يكثر أهل العلم بذلك ولكن كثر بذلك الفساد ليس بدون كثرة اهل العلم وتطرّق بذلك قوم الى ثلب الحكمة وقوم الى ثلب الشريعة وقوم الى الجمع بينهما ويشبه أن يكون هذا أحد مقاصدة

Digitized by Google

بكتبة والدليل على انَّة رام بذلك تنبية الفطر انَّة لم يلزم مذهبًا من المذاهب فى كتبة بل هو مع الاشاعرة اشعرىّ ومع الصوفيَّة صوفىّ ومـع الفلاسفة فيلسوف وحتّى انَّة كما تيل

يومًا يمان اذا لاقيت ذا يمن وان لقيت معدَّيًّا فعدنان والذى يجب على ائمة المسلمين أن ينهوا عن كتبه التي تتضمَّن العلم الا من كان من اهل العلم كما يجب لهم أن ينهوا عن كتب البرهان من ليس اهلا لها وان كان الضرر الداخل على الناس من كتب البراهين اخفَّ لانَّه لا يقف على كتب البرهان في الأكثر الله الفطر الفائقة وانَّما يوتى هذا الصنف من عدم الفضيلة العلمية والقراءة على غير ترتيب واخذها من عير معلم ولاكن سعيها بالجملة صاد لما دعا اليد الشرع لانَّه ظلم لافضل اصناف الناس وافضل اصناف الموجودات اذ كان العدل في افضل اصناف الموجودات ان يعرفها على كنهها من كان معدًّا لمعرفتها على كنهها وهم افضل اصناف الناس فانَّه على قدر عظم الموجود يعظم الجور في حقة الذي هو الجهل بد ولذلك قال تعالى أن الشرك لظلم عظيم فهذا ما رأينا أن نثبته في هذا الجنس من النظر اعنى التكلّم بين الشريعة والحكمة واحكام التاويل في الشريعة ولولا شهرة ذلك عند الناس وشهرة هذه المسائل التي ذكرناها لما استخرنا أن نكتب في ذلك حرفًا ولا أن نعتذر في ذلك لاهل التأويل بعذر لأن شان هذه المسائل انتذكر في كتب البرهان والله الهادي والموفّق للصواب ٢٠٠ وينبغي أن تعلم أنّ مقصود الشرع أنما هو تعليم العلم الحقّ والعمل الحقّ والعلم الحقّ هو معرفة الله تعالى وسايس الموجودات على ما هي علية وبخاصّة الشريعة منها ومعرفة السعــادة





الاخراويَّة والشقاء الاخرارى والعمل الحقّ هو امتثال الافعال التي تفيه السعادة وتجنّب الافعال التي تفيد الشقاء والمعرفة بهذه الافعال هو الذي يسمى العلم العملى وهذه تنقسم قسمين احدهما انعال ظاهرة بدنية والعلم بهذه هو الذى يسمى الفقد والقسم الثانى انعال نفسانية مثل الشكر والصبر وغيرذلك من الاخلاق التي دعا اليها الشرع او نهى عنها والعلم بهذه هو الذي يسمّى الزهد وعلوم الآخرة والي هذا نحا ابو حامد في كتابه ولما كان الناس قد اضربوا عن هذا الجنس وخاضوا في الجنس الثاني وكان هذا الجنس املك بالتقوى التي سبب السعادة سبّي كتابه احياء علوم الدين وقد خرجنا عمّا كنّا بسبيلة فنرجع فنقول لما كان مقصود الشرع تعليم العلم الحقّ والعمل الحقّ وكان التعليم صنفين تصوّرًا وتصديقًا كما بيِّن ذلك اهل العلم بالكلام وكانت طرق التصديق الموجودة للناس ثلاث البرهانية والجدالية والخطبية وطرق التصور اثنتين امما الشى نفسه واما مثالة وكان الناس كلّهم ليس في طباعهم أن يقبلوا البراهين ولا أقاويها الجدالية فضلا عن البرهانية مع ما في تعليم الاقاويل البرهانية مــن العسم والحاجة في ذلك الى طول الزمان لمن هو اهل لتعلّمها وكان الشرع انَّما هو مقصودة تعليم الجميع وجب ان يكون الشرع يشتمل على جميع انحاء طرق التصديق وانحاء طرق التصور ولمّا كانت طرق التصديق منها ما هي عامة لاكثر الناس اعنى وقوع التصديق من قبلها وهي الخطبيَّة والجداية والخطبية اعم من الجداية ومنها ما هي خاصة ولاقل الناس وهي البرهانية وكان الشرع مقصودة الاوّل العناية بالاكثر من غير اغفال لتنبيه الخواصْ كانت اكثر الطرّق المصرّح بها ف الشريعة هي الطرق المشتركة

Digitized by Google

للاكثر في وقوع التصوّر والتصديق وهذه الطرق هي في الشريعة على اربعة اصناف احدها ان تكون مع انَّها مشتركة خاصَّة في الامرين جبيعا اعنى ان تكون في التصور والتصديق يقينية مع انّها خطبيّة او جدليّة وهذه المقايس هي المقايس التي عرض لمقدمماتها مع كونها مشهورة او مظنونة ان تكون يقينيَّة وعرض لنتائجها أن أخذت أنفسها دون مثالاتها وهذا الصنف من الاقاويل الشرعيَّة ايس له تاويل والجاحد له او المتأوَّل كافر والصنف الثاني أن تكون المقدّمات مع كونها مشهورة أو مظنونة يقينيَّة وتكون النتائم مثالات للامور التى ةصد انتاجها وهذا يتطرّق اليد التأويل اعنى لنتائجه والثالث عكس هذا وهو ان تكون النتائج هي الامور التي قصد انتاجها نفسها وتكون المقدّمات مشهورة او مظنونة من غير ان يعرض لها ان تكون يقينية وهذا ايضا لا يتطرق اليه تاويل اعنى لنتا تُجه وقد يتطرّق لمقدّماته والرابع أن يكون مقدّماته مشهورة أو مظنونة من غير ان يعرض لها ان تكون يقينية وتكون نتائجة مثالات لما قصد انتاجة وهذه فرض الخواص فيها التأويل وفرض الجمهور امرارها على ظاهرهما وبالجملة فكلّ ما يتطرّق اليه من هذه تأويل لا يدرك الا بالبرهان ففرض الخواص فيد هو ذلك التأويل وفرض الجمهور هو حملها على ظاهرها في الوجهين جبيعا اعنى في التصوّر والتصديق اذ كان ليس في طباعهم اكثر من ذلك وقد يعرض للنظّار في الشريعة تأويلات من قبل تفاضل الطرق المشتركة بعضها على بعض في التصديق اعنى اذا كان دليل التأويل اتم اقناعا من دليل الظاهر وامثال هذه التأويلات هي جمهوريَّة ويمكن ان يكون فرض من بلغت قواهم النظرية إلى القوّة الجداليّة وفي هذا الجنس يدخل

بعض تأويلات الاشعريَّة والمعترلة وان كانت المعترلة في الأكثر اوثق اقوالاً وامًا الجمهور الذين لا يقدرون على اكثر من الاقاويل الخطبيَّة ففرضهم امرارها على ظاهرها ولا يجرز ان يعلموا ذلك التأويل اصلًا فاذًا الناس على ثلاثة اصناف صنف ليس هو من اهل التأويل اصلاً وم الخطبيون الذين م الجمهور الغالب وذلك انَّه ليس يوجد احد سليم العقل يعرى من هذا النوع من التصديق وصنف هو من اهل التاويل الجدلي وهولاء هم الجداليون بالطبع فقط او بالطبع والعادة وصنف هو من اهل التاويل اليقيني وهولاء . هم البرهانيّرن بالطبع والصناعة اعنى صناعة الحكمة وهذا التاويل ليس ينبغى ان يصرّح به لاهل الجدل فضلاً عن الجمهور ومتى صرّح بشى من هذه التأويلات لمن هو من غير اهلها وبحاصّة التأويلات البرهانيّة لبعدها عن المعارف المشتركة افضى ذلك بالمصرَّح له والمصرَّح الى الكفر والسبب في ذلك انّ مقصودة ابطال الظاهر واثبات المؤوّل فاذا ابطل الظاهر عند من هو من اهل الظاهر ولم يثبت المؤوّل عنده ادّاه ذلك الى الكفر ان كان فى اصول الشريعة فالتأويلات ليس ينبغى ان يصرّح بها للجمهور ولا تثبت فى الكتب الخطبيَّة او الجدايَّة اعنى الكتب التي الاقاويل الموضوعة فيها من هذين الجنسين كما صنع ذلك ابو حامد ولهذا يجب ان يصرّح ويقال في الظاهر الذى الاشكال في كونة ظاهرًا بنفسة للجميع وكون معرفة تأويلة غير ممكن فيهم انَّه متشابة لا يعلمه الآ الله وان الوقف يجب هنا في توله عزوجل وما يعلم تأويلة الا اللة وبمثل هذا يأتى الجواب في السؤال عن الامور الغامضة التي لا سبيل للجمهور الى فهمها مثل قولة تعالى ويسألونك هن الروح قل الروح من أمر ربّى وما اوتيتم من العلم الّا قليلًا وأمَّا

Digitized by Google

المصرَّح بهذه التأويلات لغير اهلها فكافر لمكان دعائة للناس الى الكفر وهو صدّ دعوى الشارع وبحاصّة متى كانت تاويلات فاسدة في اصول الشريعة كما عرض ذلك لقوم من اهل زماننا فانا قد شهدنا منهم اقرامًا ظنّرا انّهم تفلسغوا وانهم قد ادركوا بحكمتهم العجيبة اشياء مخالفة للشرع من جبيع الوجود اعنى لا تقبل تأويلًا وانَّ الواجب هو التصريح بهذه الاشياء للجمهور فصاروا بتصريحهم للجمهور بتلك الاعتقادات الفاسدة سببًا لهلاك الجمهور وهلاكهم في الدنيا والآخرة ومثال مقصد هولاء مع مقصد الشاوع مثال من قصد الى طبيب ماهر قصد حفظ محمّة جميع الناس وازالة الامراض عنهم بان وضع لهم اقاويل مشتركة التصديق في وجوب استعمال الاشياء التي تحفظ ححّتهم وتزيل امراضهم وتجنّب اضدادها اذ لم يمكنه فيهم ان يصيّر جبيعهم اطبّاء لان الذى يعلم الاشياء الحافظة للعقة والمزيلة للمرض بالطرق البرهانيَّة هو الطبيب فتصدّى هذا الى الناس وقال لهم انَّ هذه الطرق التي وضع لكم هذا الطبيب ليست بحقَّ وشرع في أبطالها حتى بطلت عندهم او قال انَّ لها تأويلات فلم يفهبوها ولا وقع لهم مـن قبلها تصديق في العمل افترى الناس الذين حالهم هذة الحال يفعلون شيا من الاشياء النافعة في العجّة وازالة المرض او يقدر هذا المصرّح لهم بابطال ما كانرا يعتقدون فيها أن يستعملها معهم أعنى حفظ العجّة لا بل ما يقدر هو على استعبالها معهم ولا هم يستعبلونها فيشبلهم الهلاك هذا ان صرّح لهم بتأويلات صحيحة في تلك الاشياء لكونهم لا يفهمون ذلك التأويل فضلاً ان صرّح لهم بتأويلات فاسدةً لانّهم يرول بهم الامر انَ لا يروا ان هاهنا حقّة يجب ان تحفظ ولا مرضًا يجب ان يزال فضلًا عـن

ان يروا ان هاهنا اشياء تحفظ العصَّة وتزيل المرض وهذه هي حال من يصرّج بالتأويل للجمهور ولمن ليس هو ماهل لة مع الشرع ولذلك هو مفسد له وصاد عنه والصاد عن الشرع كافر وانَّما كان هذا التبثيل يقينيًّا وليس بشعرى كما لقائل ان يقول لأنَّه محيم التناسب وذلك ان نسبة الطبيب الى حقّة الابدان نسبة الشارع الى حقّة الانفس اعنى انّ الطبيب هو الذى يطلب ان يحفظ ححّة الابدان اذا وجدت ويستردّها اذا عدمت والشارع هو الذى يبتغى هذا في صحّة الانفس وهذه الحّة هي المسمّاة تقوى وقد صرّم الكتاب العزيز بطلبها بالافعال الشرعيّة في غير ما آية فقال تعالى كتب عليكم الصيام كما كتب على الذين من قبلكم لعلَّكم تتمقون وقال تعالى لن ينال الله لحومها ولا دماؤها ولاكن يناله التقوى منكم وقال أنَّ الصلوة تنهى عن الفحشاء والمنكر إلى غير ذلك من الآيات التي تضبّنها الكتاب العزيز من هذا المعنى فالشارع انّما يطلب بالعلم الشرعيَّ او العمل الشرعيَّ هذه الحَّة وهذه الصَّة هي التي تترتَّب عليها السعادة الاخراريَّة وعلى ضدَّها الشقاء الاخراريَّ فقد تبيَّن لك من هذا انَّه ليس يجب أن تثبت التأويلات العجيجة في الكتب الجمهرريَّة فضلًا عن الفاسدة والتأويل الحجيم هي الامانة التي حملها الانسان فابي ان يحملها واشفق منها جبيع الموجودات اعنى المذكورة في قوله تعالى انَّا عرضنا الامانة على السموات والارض والجبال الآية ومن قبل التأويلات والظنّ بانّها يجب ان يصرّح بها في الشرع نشأت فرق الاسلام حتى كفر بعضهم بعضًا وبدّع بعضهم بعضًا وبحاصّة الفاساة منها فأولت المعتزلة آيات كثيرة واحاديث كثيرة وصرّحوا بتأويلهم للجمهور وكذلك فعلت الاشعرية وان كانوا اقسل

23

Digitized by Google

تأويلًا فاوتعوا الناس من قبل ذلك في شنآن وتباغض وحروب ومزقوا الشرع وفرَّقوا الناس كل التفريق وزائدًا الى هذا كلَّه انَّ طرتهم التي سلكوها في اثبات تاويلاتهم ليسوا فيها لا مع الجمهور ولا مع الخواصّ لكونها اذا تؤمَّلت ناقصة عن شرائط البرهان وذلك يقف عليه بادنى تأمَّل من عرف شرائط البرهان بل كثير من الاصول التي بنت عليها الاشعريَّة معارفها هــــي سوفسطانيَّة فأنَّها تجحد كثيرًا من الضروريَّات مثل ثبوت الأعراض وتأثير الاشياء بعضها فى بعض ووجود الاسباب الضرورية للمسبّبات والصور الجوهريّة والوسائط ولقد تعدّى نظّارهم في هذا المعنى على المسلمين انّ فرقة من الاشعريَّة كفَّرت من ليس يعرف وجود الباري بالطرق التي وضعوها لمعرفته فى كتبهم وهم الكافرون والضالون بالحقيقة ومن هنا اختلفوا فقال قوم اول الواجبات النظر وقال قوم الايمان اعنى من قبل انَّهم لم يعرفوا الى الطرق هي الطرق المشتركة للجميع التي دعا الشرع من ابوابها جميع الناس وظنُّوا ان ذلک طریق واحد فاخطئوا مقصد الشارع وضلّو واضلّوا فان قیل فاذا لم تكن هذه الطرق التي سلكها الاشعريَّة ولا غيرهم من اهل النظر هي الطرق المشتركة الى قصد الشارع لتعليم الجمهور بها وهى التى لا يمكن تعليمهم بغيرها فاى الطرق هى هذه الطرق في شريعتنا هذه قلنا هى الطرق التى ثبتت في الكتاب العزيز فقط فانَّ الكتاب العزيز اذا تؤمَّـل وجدت فية الطرق الثلاث الموجودة لجميع الناس والطرق المشتركة لتعليم اكثر الناس والخاصّة واذا تؤمّل الامر فيها ظهر انه ليس يلفى طرق مشتركة لتعليم الجبهور افضل من الطرق المذكورة فيد فمن حرَّفها بتأويل لا يكون ظاهرًا بنفسة او اظهر منها للجميع وذلك شي غيم موجود فقد ابطل



حكمتها وابطل فعلها المقصود في افادة السعادة الانسانيَّة وذلك ظاهر جدًّا من حال الصدر الاوّل وحال من اتى بعدهم فانّ الصدر الاوّل انّما صار الى الفضيلة الكاملة والتقوى باستعمال هذه الاقاويل دون تأويلات فيها ومن کان منهم وقف علی تأویل لم یم ان یصرّے به وامّا من اتی بعد& فانّهم لمّا استعملوا التاويل قلّ تقواهم وكثر اختلافهم وارتفعت محبّتهم وتفرّقوا فرقًا فيجب على من اراد ان يرفع هذة البدعة عن الشريعة ان يعمد الى الكتاب العزيز فيلتقط منة الاستدلالات الموجودة في شي شي مبًّا كلَّفنا اعتقاده ویجتهد فی نظرہ الی ظاہرها ما امکنہ من غیر ان یتأوّل من ذلک شیا الًا إذا كان التأويل ظاهرًا بنفسة اعنى ظهورًا مشتركًا للجميع فان الاقاويل الموضوعة في الشرع لتعليم الناس اذا ترُمَّلت يشبه ان يبلغ من نصرتها الى حدّ لا يخرج عن ظاهر ما هو منها ليس على ظاهرة الآ من كان من اهل البرهان وهذه الخاصّة ليست توجد لغيرها من الاقاويل فاذًا الاقاويل الشرعيَّة المصرّح بها في الكتاب العزيز للجميع لها ثلاث خواصٌ دلّت على الاعجاز احداها انَّه لا يوجد اتمَّ اقناعًا وتصديقًا للجميع منها والثانية انَّها تقبل النصرة بطبعها الى ان تنتهى الى حدّ لا يقف على التأويل فيها ان كانت ممّا فيها تأويل الآ اهل البرهان والثالثة انّها تنضمن التنبية لاهل الحقّ على التأويل الحقّ وهذا ليس يوجد لا في مذاهب الاشعريّة ولا في مذاهب المعترلة اعنى أن تأويلاتهم لا تقبل النصرة ولا تتضمن التنبية على الحقّ ولا هي حقّ ولهذا كثرت البدع وبودّنا لو تفرّغنا لهذا المقصد وقدرنا عليه وان انسأ الله في العمر فسنثبت فيه قدر ما يسَّر لنا منه فعسى أن يكون ذلك مبدأً لمن ياتى بعد فانَّ النفس من ما تخلُّل هذه

Digitized by Google

الشريعة من الاهواء الفاسدة والاعتقادات المحمّفة في غاية الحزن والتألّم وبخاصّة ما عرض لها من ذلك من قبل من ينسب نفسه الى الحكمة فان الاذاية من الصديق هى اشدّ من الاذاية من العدو اعنى انّ الحكمة هى صاحبة الشريعة والاخت الرضيعة فالاذاية ممن ينسب اليها اشدّ الاذاية مع ما يقع بينهما من العداوة والبغضاء والمشاجرة وهما المصطحبتان بالطبع المتحابّتان بالجوهر والغريزة وقد اذاها ايضا كثير من الاصدقاء بالطبع المتحابّتان بالجوهر والغريزة وقد اذاها ايضا كثير من الاصدقاء الحمال ممّن ينسبون انفسهم اليها وهى الفرق الموجودة فيها والله يسدّد والشنآن بفضله ورحمته وقد رفع الله كثيرا من هذه الشرور والجهالات والشنآن بفضله ورحمته وقد رفع الله كثيرا من هذه الشرور والجهالات والشنآن بفضله ورحمته وقد رفع الله كثيرا من هذه الشرور والجهالات والشنآن بفضله ورحمته وقد رفع الله كثيرا من هذه الشرور والجهالات والمسالك المضلات بهذا الامر الغالب أوطرق به الى كثير من الخيرات وبخاصّة على الصف الذين سلكوا مسلك النظر ورغبوا في معرفة الحق وذلك انّه دعا الجمهور من معرفة الله الى طريق وسط ارتفع عن حضيض المقلّدين وانخطّ عن تشغيب المتكلّمين وتبه الخواصّ على وجوب النظر والمال المراهي المالي المالية المالي المالية الله الى طريق وسط ارتفع عن حضيض المالي من المالي الموني الذين مالكوا مسلك النظر ورغبوا في معرفة الحق ونالك انّه دعا الجمهور من معرفة الله الى طريق وسط ارتفع عن حضيض المقلّدين وانعطّ عن تشغيب المتكلّمين وتبه الخواصّ على وجوب النظر الماتلمّ في اصل الشريعة

كبل

Digitized by Google

كتاب الكشف عن مناهمٍ الادلَّة في عقائد الملَّة وتعريف ما وقع فيها بحسب التأويل من الشبة المزيغة والبدع المضلّة تصنيف الشيم العلامة ابي الرلید بن رشد

قال الشيم الخ ابر الوليد محمَّد بن احمد بن محمد بن احمد بن رشد وبعد حمد الله الذى اختص من يشاء بحكمته وونقهم لفهم شريعته واتَّباع سنَّته واطلع من مكنون علمة ومفهوم وحية ومقصد رسالة نبيَّة الى خلقه على ما استبان به عندهم زيغ الزائغين من اهل ملّته وتحريف المبطلين من امّته وانكشف لهم أن من التاويل ما لم ياذن الله ورسوله به وصلواته التامّة على امين وحيه وخاتم رسله وعلى آله واسرته فانّه لمّا كنًّا قد بيَّنًّا قبل هذا في قول افردناه مطابقة الحكمة للشرع وامر الشريعة بها وتلنا هناك أنَّ الشريعة قسمان ظاهر ومؤوَّل وأنَّ الظاهر منها فـرض الجمهور وان المؤوّل هو فرض العلماء وامّا الجمهور ففرضهم فية حملة عسلى ظاهرة وترك تأويلة وانَّه لا يحلَّ للعلماء أن يفتحوا بتأويلة للجمهور كما قال على رضى الله عنه حدَّثوا الناس بما يفهمون اتريدون أن يكدَّب اللـــــ ورسولة فقد رأيت ان انحص في هذا الكتاب عن الظاهر من العقائد التي قصد الشرع حمل الجمهور عليها ونتحرى في ذلك كلَّم مقصد الشارع صلعم بحسب الجهد والاستطاعة فان الناس قد اضطربوا في هذا المعنى كــل الاضطراب في هذه الشريعة حتى حدثت فرق ضالّة واصناف مختلفة كلّ واحد منهم يرى انَّه على الشريعة الأولى وانَّ من خالفه امَّا مبتدع وامَّا كاف

Digitized by Google

مستباح الدم والمال وهذا كلَّه عدول عن مقصد الشارع وسببة ما عرض لهم من الضلال عن فهم مقصد الشريعة واشهر هذه الطوائف في زماننا هذا اربعة الطائفة التي تسمى بالاشعرية وهم الذين يرى اكثر الناس اليوم انَّهم اهل السنَّة والتي تسمى بالمعتزلة والطائفة التي تسبى بالباطنيَّة والطائفة التي تسبّى بالحشوية وكلّ هذه الطوائف قد اعتقدت في الله اعتقادات مختلفة وصرفت كثيرًا من الفاظ الشرع عن ظاهرها الى تأويلات نزلوها على تلك الاعتقادات وزعموا انها الشريعة الاولى التى قصد بالحمل عليها جبيع الناس وانّ من زاغ عنها فهو اما كافر واما مبتدى واذا تؤمّلت جبيعها وتؤمّل مقصد الشرع ظهر ان جلها اقاويل محدثة وتأويلات مبتدعة وانا اذكر من ذلك ما يجرى مجرى العقائد الواجبة في الشرع التي لا يتمّ الایمان الا بها واتحرّی فی ذلک کلّه مقصد الشارع صلعم دون ما جعل اصلا فى الشرع وعقيدة من عقائدة من قبل التأويل الذى ليس بعديم وابتدئ من ذلك بتعريف ما قصد الشارع أن يعتقده الجمهور في الله تبارك وتعالى والطرق التى سلك بهم في ذلك وذلك في الكتاب العزيز ونبدئ من ذلك بمعرفة الطريق التى تفضى الى وجود الصانع اذ كانت اوّل معرفة يجب ان يعرفها المكلّف وقبل ذلك فينبغى ان نذكر ارآء تلك الفرق المشهورة ق ذلك فنقول امّا الفرقة التي تدعى بالحشويَّة فانَّهم قالوا أن طريق معرفة وجود الله تعالى هو السبع لا العقل اعنى أنَّ الايمان بوجودة الذي كلُّف الناس التصديق به يكفي فيه أن يتلقّى من صاحب الشرع ويرمن به ايمانًا كما يتلقّى منه احوال المعاد وغير ذلك ممّا لا مدخل فيه للعقل وهذه الفرقة الضالّة الظاهر من امرها انّها مقصّرة عن مقصود الشرع في

Digitized by Google

الطريق التي نصبها للجميع مفضية الى معرفة وجود اللد تعالى ودعاهم من قبلها الى الاقرار به وذلك انَّه يظهر من غير ما آية من كتاب الله انَّه دعا الناس فيها إلى التصديق بوجود الباري بادلة عقلية منصوص عليها فيها مثل تولد تبارك وتعالى يا ايّها الناس اعبذوا ربّكم الذى خلقكم والذين من تبلكم الآية ومثل توله تعالى اني الله شكَّ فاطر السموات الى غير ذلك من الآيات الواردة في هذا المعنى وليس لقائل ان يقول انَّه لو كان ذلك واجبًا على كلَّ من آمن بالله اعنى لا يعمِّ ايمانه الَّا من قبل وقوعه عن هذه الادلَّة لكان النبي صلعم لا يدعو احدا الى الاسلام الَّا عرض عليه هذه الادلَة فان العرب كلّها تعترف بوجود البارئ سبحانه ولذلك قال تعالى ولئن سألتهم من خلق السموات والارض ليقولن الله ولا يمتنع ان يوجد مـن الناس من تبلغ به فدامة العقل وبلادة القريحة الى ان لا يفهم شيا من الادلة الشرعيَّة التي نصبها صلعم للجمهور وهذا فهو اقلَّ الوجود فاذا وجد ففرضة الايمان بالله من جهة السماع فهذه حال الحشريَّة مع ظاهر الشرع وامّا الاشعريّة فأنّهم رأوا أنّ التصديق بوجود الله تبارك وتعالى لا يكون الآ بالعقل لاكن سلكوا في ذلك طرقاً ليست هي الطرق الشرعيَّة التي نبِّه الله عليها ودعا الناس الى الايمان بد من قبلها وذلك انّ طريقتهم المشهورة انبنت على بيان انّ العالم حادث وانبنى عندهم حدوث العالم على القول والاجسام محدثة بحدوثة وطريقتهم التي سلكوا في بيان حدوث الجزء الذي لا يتجزَّأ وهو الذى يسمّونه الجوهرة الفردة طريقة معتاصة تذهب على كثير من اهل الرياضة في صناعة الجدل فضلًا عن الجمهور ومَع ذلك فهي طريقة

Digitized by Google

غير برهانية ولا مفضية بيقين الى وجود البارى وذلك انَّه اذا فرضنا انّ العالم محدث لزم كما يقولون أن يكون له ولا بدَّ فأعل محدِّث ولأكن يعرض في وجود هذا المحدث شكّ ليس في قوّة صناعة الكلام الانفصال عنه وذلك أنَّ هذا المحدث لسنا نقدر أن نجعله ازليًّا ولا محدَّثًا أمَّا كونه محدثا فلانه يفتقر الى محدِّث وذلك المحدث الى محدث ويمرَّ الامر الى غير نهاية وذلك مستحيل وانَّما كونة ازليًّا فانَّه يجب أن يكون فعله المتعلق بالمفعولات ازليًّا فتكون المفعولات ازليَّة والحادث يجب أن يكون وجــودة متعلَّقاً بفعل حادث اللهمّ الآلو سلَّموا انَّه يوجد فعل حادث عن فاعل قديم فان المفعول لا بنَّ أن يتعلَّق به فعل الفاعل رهم لا يسلَّمون ذلك فانّ من اصولهم انّ المقارن للحوادث حادث وايضا أن كان الفاعل حينًا يفعل وحينًا لا يفعل وجب أن تكون هنالك علَّة صيّرته باحدى الحالتين اولى منة بالاخرى فيسئل ايضا في تلك العلَّة مثل هذا السؤال وفي علَّة العلَّة فيمر الأمر إلى غير نهاية وما يقوله المتكلَّمون في جواب هذا من أنَّ الفعل الحادث كان بارادة قديمة ليس بمنم ولا مخلص من هذا الشكّ لان الارادة غير الفعل المتعلق بالمفعول واذا كان المفعول حادثًا فواجب ان يكون الفعل المتعلّق بايجادة حادثًا وسوآء فرضنا الارادة قديمة او حديثة متقدَّمة على الفعل او معد فكيف ما كان فقد يلزمهم اما ان يجوّزوا على القديم احد ثلثة امور امّا ارادة حادثة ونعل حادت وامّا نعل حادث وارادة قديمة وامّا فعل قديم وارادة قديمة والحادث ليس يمكن أن يكون عن فعل قديم بلا واسطة أن سلمنا لهم أنَّه يوجد عن أرادة قديمة ورضَّع الارادة نفسها هي للفعل المتعلَّق بالمفعول شي لا يعقل وهو كغرض مفعول

30

بلا فاعل فانّ الفعل عير الفاعل وغير المفعول وغير الارادة والأرادة هي شرط الفعل لا الفعل وايضا فهذة الارادة القديمة يجب ان تتعلّق بعدم الحادث دهرًا لا نهاية له اذ كان الحادث معدومًا دهرًا لا نهاية له فهى لا تتعلَّق بالمراد في الوقت الذي اقتضت ايجادة الله بعد انقضاء دهر لا نهاية له وما لا نهاية له لا ينقضى فيجب الا يخرج هذا المراد الى الفعل او ينقضي دهر لا نهاية له وذلک مبتنع وهذا هو بعينه برهان المتکلَّمين الذى اعتبدوه في حدوث دورات الفلك وايضا فانّ الأرادة التي تتقـدّم المراد وتتعلَّق به بوقت مخصوص لا بنَّ ان يحدَّت فيها في وقت ايجاد المراد عزم على الايجاد لم يكن قبل ذلك الوقت لانَّه أن لم يكن في المريد في وقت الفعل حالة زائدة على ما كانت عليه في الوقت الذى اقتضت الارادة عدم الفعل لم يكن وجود ذلك الفعل عنه في ذلك الوقت اولى من عدمه الى ما في هذا كلَّه من التشعيب والشكوك العريصة التي لا يتخلُّص منها العلماء المهرة بعلم الكلام والحكمة فضلا عن العامَّة ولو كلَّف الجمهــور العلم من هذه الطرق لكان من باب تكليف ما لا يطاق وايضا فانّ الطرق التي سلك هولاء القوم في حدوث العالم قد جمعت بين هذين الرصفين معًا اعنى انَّ الجمهور ليس في طباعهم قبولها ولا هي مع هذا برهانيَّة فليس تصمِّ لا للعلماء ولا للجبهور ونحن ننبَّه على ذلك بعض التنبية فنقول ان الطرق التى سلكوا في ذلك طريقان احدهما وهو الاشهر الذى اعتمد عليد عامّتهم ينبنى على ثلاث مقدّمات هي بمنزلة الاصرل لما يرومون انتاجه عنها من حدوث العالم احداها انَّ الجواهر لا تنفكَّ من الاعراض اى لا تخلوا منها والثانية انَّ الاعراض حادثة والثالثة انَّ ما لا

Digitized by Google

ينفكّ عن الحوادث حادث اعنى ما لا يخلو من الحوادث هو حادث فامًا المقدَّمة الأولى وهي القائلة أنَّ الجواهر لا تتعرَّى من الأعراض فأن عنوا بها الاجسام المشار اليها القائمة بذاتها فهى مقدّمة ححيحة وان عنوا بالجوهر الجزء الذى لا ينقسم وهو الذى يريدونه بالجوهر الفرد ففيها شكّ ليس باليسير وذلك أنّ وجود جوهر غير منقسم ليس معروفاً بنفسة وفي وجودة اتاويل متضادة شديدة التعاند وليس في توّة صناعة الكلام تخليص الحقّ منها وانَّما ذلك لصناعة البرهان واهل هذا الصناعة قليل جدًا والدلائل التي تستعملها الاشعرية في اثباته هي خطبية في الاكثر وذلك انّ استدلالهم المشهور في ذلك هو انَّهم يقولون ان من المعلومات الأول انَّ الفيل مثلًا انَّما نقول فيه انَّه اعظم من النملة من قبل زيادة اجزاء فيه على اجزاء النبلة واذا كان ذلك كذلك فهو مؤلَّف من تلك الاجزاء وليس هو واحدًا. بسيطًا واذا فسد الجسم فاليها ينحلّ واذا تركّب فمنها يتركّب وهذا الغلط انَّما دخل عليهم من شبة الكبَّيَّة المنفصلة بالمتَّصلة فظنُّوا أن ما يلزم ف المنفصلة يلزم في المتّصلة وذلك انّ هذا يصدى في العدد اعنى ان نقول انَّ عددا اكثر من عدد من قبل كثرة الاجزاء الموجودة فيه اعنى الوحدات وامّا الكمّ المتّصل فليس يصدى ذلك فيد ولذلك نقول في الكمّ المتصل انَّه اعظم واكبر ولا نقول انَّه اكثر واقلَّ ونقول في العدد انَّه اكثر واقلّ ولا نقول اكبر واصغر وعلى هذا القول فتكون الاشيا كلّها اعدادًا ولا يكون هنالك عظم متّصل اصلًا فتكون صناعة الهندسة هي صناعة العدد بعينها ومن المعروف بنفسة أن كل عظم فأنَّه ينقسم بنصفين أعن.... الاعظام الثلاثة التي هي الخطّ والسطم والجسم وايضا فان الكمّ المتّصل

هو الذى يمكن ان يعرض علية في وسطة نهاية يلتقى عندها طرف القسبين جبيعا وليس يمكن ذلك في العدد لأكن يعارض هذا ايضا ان الجسم وسائر اجزاء الكمّ المتّصل يقبل الانقسام وكلّ منقسم فامّا ان ينقسم الى شى منقسم او الى شى غير منقسم فان انقسم الى غير منقسم فقل وجدنا الجزء الذى لا ينقسم وان انقسم الى منقسم عاد السؤال ايضا في هذا المنقسم هل ينقسم الى منقسم او الى غير منقسم فان انقسم الى غير نهاية كانت في الشي المتناهي اجزاء لا نهاية لها ومن المعلومات الاول انّ اجزاء المتناهى متناهية ومن الشكوك المعتاصة التي تلزمهم ان يسئلوا اذا حدث الجزء الذى لا يتجزأ ما القابل لنفس الحدوث فانَّ الحدوث عرض مـن الاعراض واذا وجد الحادث فقد ارتفع الحدوث فان من اصولهم أن الأعراض لا تفارق الجواهر فيضطرهم الامر الى ان يضعوا الحدوث من موجود ما ولموجود ما وايضا فقد يستلون ان كان الموجود يكون من غير عدم فيما ذا يتعلّق فعل الفاعل فانّه ليس بين العدم والوجود وسط عندهم وان كان ذلک کذلک وکان فعل الفاعل لا يتعلّق عندهم بالعدم ولا يتعلّق بما وجد وفرغ من وجودة فقد ينبغى ان يتعلّق بذات متوسّطة بين العدم والوجود وهذا هو الذى اضطرّ المعتزلة إلى أن قالت أنّ في العدم ذاتًا ما وهولا أيضا يلزمهم أن يوجد ما ليس بموجود بالفعل موجودًا بالفعل وكلتا الطائفتين يلزمهم أن يقولوا بوجُود الخلاء فهذه الشكوك كما ترى ليس في قوَّة صناعة الجدل حلَّها فاذًا يجب أن لا يجعل هذا مبدأ لمعرفة الله تبارك وتعالى وبخاصّة للجبهور فانّ طريقة معرفة الله اوضم من هذه على ما سنبيّن من قولنا بعد وامّا المقدّمة الثانية وهي القائلة انّ جبيع الاعراض حدثة

Digitized by Google

فهي مقدّمة مشكوك فيها وخفاء هذا المعنى فيها كخفائد في الجسم وذلك انا انما شاهدنا بعض الاجسام محدثة وكذلك بعض الاعراض فلا فرق في النقلة من الشاهد في كليهما إلى العائب فإن كان واجبًا في الأعراض أن ينقل حكم الشاهد منها الى الغائب اعنى ان نحكم بالحدوث على ما لم نشاهدة منها قياسًا على ما شاهدناة فقد يجب أن يفعل ذلك في الأجسام ونستغنى عن الاستدلال بحدوث الاعراض على حدوث الاجسام وذلك انّ الجسم السماري وهو المشكوك في الحاقة بالشاهد الشكّ في حدوث اعراضة كالشكّ في حدرثه نفسه لانَّه لم يحسّ حدرثه لا هو رلا اعراضه ولذلك ينبغى أن نجعل النحص عنه من أمر حركته وهي الطريق التي تفضي بالسالكين الى معرفة الله بيقين وهي طريق الخواص وهي التي خصّ الله به ابرهيم عليه السلام في قوله وكذلك نرى ابرهيم ملكوت السموات والارض ليكون من الموقنين لانّ الشكّ كلّة انّما هو في الاجرام الساويّة واكثر النظّار انتهوا اليها واعتقدوا انَّها آلهة وايضا فان الزمان من الاعــراض ويعسر تصور حدوثة وذلك أن كل حادث فيجب أن يتقدّمه العدم بالزمان فانّ تقدّم عدم الشي على الشي لا يتصوّر الآ من قبل الزمان وايضا فانّ المكان الذى يكون فية العالم اذا كان كلَّ متكوَّن بالمكان سابق له يعسر تصوّر حدوثة ايضا لانّة ان كان خلاء على رأى من يرى انّ الخلاء هـو المكان يحتاج ان يتقدَّم حدوثة ان فرض حادثًا خلاء آخر وان كان المكان نهاية الجسم المحيط بالمتمكّن على الرأى الثاني لزم ان يكون ذلك الجسم في مكان فيحتاج الجسم الى جسم ويمر الامر الى غير نهاية وهذه كلّها شكوك عريصة وادلّتهم التى يلتمسون بها بيان ابطال قدم الاعراض انّما

هى لازمة لمن يقول بقدم ما يحسّ منها حادثًا اعنى من يضع أن جميع . الاعراض غير حادثة وذلك انَّهم يقولون أنَّ الاعراض التي يظهر للحسَّ انَّها حادثة ان لم تكن حادثة فامًا ان تكون منتقلة من محلّ الى محلّ وامّا ان تكون كامنة في المحلّ الذي ظهرت فيه قبل أن تظهر ثم يبطلون هذين القسمين فيظنُّون انَّهم قد بيَّنوا أن جميع الأعراض حادثة وانَّما بأن من قولهم أن ما يظهر من الأعراض حادثا فهو حادث لا ما لا يظهر حدوثة ولا ما لا يشكّ في امرة مثل الاعراض الموجودة في الاجرام السماوّية مـن حركاتها واشكالها وغير ذلك فتؤول ادلّتهم على حدوث جميع الاعراض الى قياس الشاهد على الغائب وهو دليل خطبي الآحيث النقلة معقولة بنفسها وذلك عند التيقن باستواء طبيعة الشاهد والغائب وامما المقدّمة الثالثة وهي القائلة أن ما لا يخلو عن الحوادث فهو حادث فهي مقدَّمة مشتركة الاسم وذلك انَّه يبكن أن تفهم على معنيين أحدهما ما لا يحلو من جنس الحوادث ويعلو من آحادها والمعنى الثاني ما لا يخلو من واحد منها مخصوص مشار اليد كانَّك قلت ما لا يخلو عن هذا السواد المشار اليد فامَّا هذا المفهوم الثاني فهو صادق اعنى ما لا يخلو عن عرض ما مشار اليه وذلك العرض حادث انَّه يجب ضرورة أن يكون الموضوع له حادثًا لأنَّه أن كان قديمًا فقد خلا من ذلك العرض وقد كنًّا فرضناء لا يخلو هذا خلوًّ لا يمكن وامّا المفهوم الأوّل وهو الذى يريدونه فليس يلزم عنه حدوث المحل اعنى الذى لا يخلو من حنس الحوادت لانَّه يمكن أن يتصوَّر المحلِّ الراحد اعنى الجسم تتعاقب عليه اعراض غير متناهية امّا متضادّة وامّا غیر متضادة كانك قلت حركات لا نهایة لها كما یری ذلك كثیر من

Digitized by Google

القدماء في العالم انَّه يتكوَّن واحد بعد اخر ولهذا لمَّا شعر المتاخَّرون من المتكلَّمين برهي هذه المقدَّمة راموا شدَّها وتقويتها بان بيَّنوا في زعمهم اند لا يمكن ان تتعاقب على محلّ واحد اعراض لا نهاية لها وذلك انّهم زعموا انَّه يجب عن هذا الموضع أن لا يوجد منها في المحلَّ عرض ما مشار الية الا وقد وجدت قبلة اعراض لا نهاية لها وذلك يرودّى الى امتناع الموجود منها اعنى المشار اليد لانَّه يلزم الله يوجد الله بعد انقضاء ما لا نهاية له ولمّا كان ما لا نهاية له لا ينقضي وجب الله يوجد هذا المشار اليد اعنى المفروض موجودًا مثال ذلك انّ الحركة الموجودة اليوم للجرم السماري ان كان قد وجد قبلها حركات لا نهاية لها فقد كان يجب الا توجد ومثَّلوا ذلك برجل قال لرجل لا اعطيك هذا الدينار حتـي اعطيك قبله دنانير لا نهاية لها فليس يمكن أن يعطيه ذلك الدينار المشار اليد ابداً وهذا التمثيل ليس بعجيم لان في هذا التمثيل وضع مبدأً ونهاية ووضع ما بينهما غير متناه لان قوله وقع في زمان محدود واعطاؤه الدينار يقع ايضا في زمن محدود فاشترط هو ان يعطية الدينار في زمان يكون بينه وبين الزمان الذى تكلّم فيه ازمنة لا نهاية لها وهي التي يعطيد فيها دنانير لا نهاية لها وذلك مستحيل فهذا التمثيل بيّن من امرة انَّه لا يشبه المسئلة المبثَّل بها وامَّا قولهم أن ما يوجد بعد وجود اشياء لا نهاية لها لا يمكن وجوده فليس صادقًا في جبيع الوجوه وذلك ان الاشياء التي بعضها قبل بعض توجد على نحوين امّا على جهة الدور وامّا على جهة الاستقامة فالتي توجد على جهة الدور الواجب فيها ان تكون غير متناهیة الا آن یعرض عنها ما ینهیها مثال ذلک انّد آن کان شروق فقد

Digitized by Google

1

کان غروب وان کان غروب فقد کان شروق فان کان شروق فقد کان شروق وكذلك أن كان غيم فقد كان بحار صاعد من الأرض وأن كان بحار صاعد من الارض فقد ابتلّت الارض وان كان ابتلّت الارض فقد كان مطر وان كان مطر فقد كان غيم فان كان غيم فقد كان غيم وامّا التي تكون عـاي الاستقامة مثل كون الانسان من الانسان وذلك الانسان من انسان آخر فان هذا ان كان بالذات لم يصمِّ ان يمر الى غير نهاية ولانَّه اذا لم يوجد الاوّل من الاسباب لم يوجد الاخير وان كان ذلك بالعرض مثل ان يكون الانسان بالحقيقة عن فاعل آخر غير الانسان الذى هو الاب وهو المصوّر له ويكون الاب انَّما منزلته منزلة الآلة من الصانع فليس يمتنع أن وجد ذلك الفاعل يفعل فعلا لا نهاية له أن يفعل بآلات متبدلة أشتخاصًا لا نهاية لها وهذا كلَّه ليس يظهر في هذا الموضع وانَّما سقناه ليعرف ان ما توعَّم القوم من هذه الاشياء انَّه برهان فليس برهانًا ولا هو من الاقاويل التي تليق بالجمهور اعنى البراهين البسيطة التي كلّف الله بها الجميع من عبادة الايمان بد فقد تبيّن لك من هذا انّ هذه الطريقة ليست برهانيّة صناعية ولا شرعيَّة وامَّا الطريقة الثانية فهي التي استنبطها ابو المعالى في رسالتد المعروفة بالنظامية ومبناها على مقدّمتين احداهما أن العالم بجميع ما فيه جائز أن يكون على مقابل ما هو عليه حتى يكون من الجائز مثلًا اصغر ممّا هو واکبر ممّا هو او بشکل اخر غیر الشکل الذی هو علیه او عدد اجسامه غیر العدد الذی هی علیه او تکون حرکة کل متحرّك منها الى جهة صدّ الجهة التي يتحرّك اليها حتى يمكن في الجر أن يتحرّك الى فرق وفي النار الى اسغل وفي الحركة الشرقيَّة أن تكون غربيَّة وفي الغربيَّة أن

Digitized by Google

تكون شرقيَّة والمقدَّمة الثانية أنَّ الجائز محدَّث وله محدِّث أي فأعل صيَّره باحدى الجائزين اولى منع بالآخر فامّا المقدّمة الاولى فهى خطبيّة وف بادى الراى وهى اما فى يعض اجزاء العالم فظاهر كذبها بنفسة مثل كون الانسان موجودا على خلقة غير هذه الخلقة التي هو عليها وفي بعضة الامر فيه مشكوك مثل كون الحركة الشرقية غربية والغربية شرقية اذ كان ذلک لیس معروفا بنفسه اذ کان یمکن ان یکون لذلک علَّة غیر بیِّنة الوجود بنفسها او تكون من العلل الخفيَّة على الانسان ويشبع ان يكون ما يعرض للانسان في اوّل الامر عند النظر في هذه الاشيا شبيها بما يعرض لمن ينظر في اجزاء المصنوعات من غير ان يكون من اهل تلك الصنائع وذلك انَّ الذى هذا شانه قد سبق الى ظنَّه ان كلَّ ما في تلك المصنوعات او جلّها مبكن ان يكون بعلاف ما هو عليد ويوجد عن ذلك المصنوع ذلك الفعل بعينة الذى صنع من اجلة اعنى غايتة فلا يكون في ذلك المصنوع عند هذا موضع حكمة وامّا الصانع والذى يشارك الصانع فى شى من علم ذلك فقد يرى انَّ الامر بضدَّ ذلك وانَّه ليس في المصنوع الآ شي واجب ضروريّ او ليكون به المصنوع اتمّ وافضل ان لم يكن ضروريًّا فيه وهذا هو معنى الصناعة والظاهر انّ المتخلوقات شبيهة في هذا المعنى مالمصنوع فسبحان الخلاق العظيم فهذ» المقدّمة من جهة انّها خطبيّة قد تصلم لاقناع الجميع ومن جهة انها كاذبة ومبطلة لحكمة الصانع فليست تصلح لهم وانَّما صارت مبطلة للحكمة لآن الحكمة ليست شيا أكثر من معرفة اسباب الشي واذا لم تكن للشي اسباب ضروريَّة تقتضى وجودة على الصفة التي هو بها ذلك النوع موجود فليس هاهنا معرفة يختص بها

Digitized by Google

الحكيم الخالق دون غيرة كما انَّه لو لم تكن هاهنا اسباب ضروريَّة في وجود الامور المصنوعة لم تكن هنالك صناعة اصلاً ولا حكمة تنسب الى الصانع انعاله واعماله يمكن ان تتأتّى بالى عضو اتّفق او بغير عضو حتى يكون الابصار مثلاً يتاتّى بالاذن كما يتاتّى بالعين والشمّ بالعين كما يتاتّى بالانف وهذا كلَّه ابطال للحكمة وابطال للمعنى الذي سمَّى به نفسه حكيمًا تعالى وتقدَّست اسمارُه عن ذلك وقد نجد ابن سينا يذعن لهذه المقدَّمة بوجة ما وذلك انَّه يرى ان كل موجود ما سوى الفاعل فهو اذا اعتبر بذاته ممكن وجائز وانّ هذه الجائزات صنفان صنف هو جائز باعتبار فاعلم وصنف هو واجب باعتبار فاعلم ممكن باعتبار ذاتم وانّ الواجب بجبيع الجهات هو الفاعل الاوّل وهذا قول في غاية السقوط وذلك ان الممكن في ذاته وفي جوهرة ليس يمكن أن يعود ضروريًّا من قبل فأعلم الله لو انقلبت طبيعة الممكن الى طبيعة الضروريّ فان قيل انّما يعنى بقولة ممكنًّا باعتبار ذاته اى انَّه متى ترقم فاعلم مرتفعا ارتفع هو تلنا هذا الارتفاع هو مستحيل وليس هذا موضع الكلام مع هذا الرجل ولكن للحرص عساى الكلام معد في الاشيا التي اخترعها هذا الرجل استجرنا القول الى ذكرة فلنرجع الى حيث كنًّا فنقول فامًّا القضية الثانية وهي القائلة أن الجائز محدث فهى مفدّمة غير بيّنة بنفسها وقد اختلف فيها العلما فاجاز افلاطون ان یکون شی جائز ازلیّا ومنعه ارسطو وهو مطلب عویص ولن تبين حقيقته الآ لاهل صناعة البرهان وم العلماء الذين خصّهم الله بعلبة وقرن شهادتهم في الكتاب العزيز بشهادته وشهادة ملائكته وامّا ابو

Digitized by Google

المعالى مانة رام ان يبيّن هذه المقدّمة بمقدّمات احداها ان الجائز لا بدّ لد من مخصّص يجعلد باحد الرصفين الجائزين اول مند بالثاني والثانية انَّ هذا المعصَّص لا يكون الآ مريدًا والثالثة انَّ الموجود عن الارادة هو حادث ثم بيّن انّ الجائز يكون عن الارادة اى عن فاعل مريد من قبل انّ كلّ فعل فامّا ان يكون عن الطبيعة وامّا عن الارادة والطبيعة ليس يكون عنها احد الجائزين المماثلين اعنى لا تفعل المماثل دون مماثلة بل تفعلهما مثال ذلك انّ السقمونيا ليس تجذب الصفراء التي في الجانب الايمن من البدن مثلًا دون التي في الايسر وامَّا الارادة فهي التي تختص الشي دون مباثلة ثم اضاف إلى هذه ان العالم مباثل كونة في الموضع الذى خلق فيد من الجرّ الذى خلق فيد يريد الخلاء لكرند في غير ذلك المرضع من ذلك الحلاء فا نتم عن ذلك انَّ العالم خلق عــن ارادة والمقدمة القائلة أنّ الارادة هي التي تخصّ أحد المماثلين حجيجة والقائلة انّ العالم في خلاء يحيط بد كاذبة او غير بيّنة بنفسها ويلزم ايضا عن وضعة هذا الخلاء امر شنيع عندهم وهو ان يكون قديمًا لانة ان كان محدثا احتاج الى خلاء واما المقدّمة القائلة أن الأرادة لا يكون عنها الا مراد محدث فذلك شي غير بيّن وذلك أنّ الارادة التي بالفعل فهي مع فعل المراد نفسة لأن الارادة من المضاق وقد تبيّن انَّه اذا وجد احــــد المضافين بالفعل وجد الآخر بالفعل مثل الاب والابن واذا وجد احدهما بالقوة وجد الآخر بالقرّة فان كانت الارادة التي بالفعل حادثة فالمراد ولا بدّ حادث بالفعل وان كانت الارادة التي بالفعل قديمة فالمراد الــــنى بالفعل قديم وامًّا الارادة التي تتقدَّم المراد فهي الارادة التي بالقوة اغنى

التي لم يخرج مرادها الى الفعل اذ لم يقترن بتلك الأرادة الفعل المرجب لحدوث المراد ولذلك هو بيّن انّها اذا خرج مرادها انها على نحو من الوجود لم تكن عليه قبل خروج مرادها الى الفعل اذ كانت هى السبب في حدوث المراد بتوسط الفعل فاذاً لو وضع المتكلّمون ان الارادة حادثة لوجب أن يكون المراد محدثًا ولا بد والطاهر من الشرع أنَّه لم يتعمَّق هذا التعبّق مع الجمهور ولذلك لم يصرّج لا بارادة قديمة ولا حادثة بل صرّح بما الاظهر منه انّ الارادة موجدة موجودات حادثة وذلك في توله تعالى انَّما قولنا لشي اذا اردناء ان نقول له كن فيكون وانَّما كان ذلك كذلك لانّ الجمهور لا يفهمون موجودات حادثة عن ارادة قديمة بل الحقّ انّ الشرع لم يصرّح في الارادة لا بعدوث ولا بقدم لكون هذا مـــن المتشابهات في حقّ الأكثر وليس بايدى المتكلّبين برهان قطعي على استحالة قيام ارادة حادثة في موجود قديم لأن الاصل الذى يعوّلون عليه فى نفى قيام الارادة بمحلّ قديم هو المقدّمة التي بيّنّاها وهي أن ما لا يحلو عن الحوادث حادث وسنبيّن هذا المعنى بيانًا اتمّ عند القول في الارادة فقد تبيّن لك من هذا كلّه انّ الطرق المشهورة للاشعريّة في السلوك الى معرفة الله سبحانه ليست طرقًا نظريَّة يقينيَّة ولا طرقا شرعيَّة يقينيَّة وذلك ظاهر لمن تأمَّل اجناس الادلَّة المنبَّهة في الكتاب العزيز على المعنى اعنى بمعرفة وجود الصانع وذلك انّ الطرق الشرعيَّة اذا ترُمَّلت وجدت في الاکثر قد جمعت وصفین احدهما ان تکون یقینیَّة والثانی ان تکون بسيطة غير مركّبة اءنى قليلة المقدّمات فتكون نتائجها قريبة مـــن المقدَّمات الاول وامَّا الصوفيَّة فطرتهم في النظر ليست طرتًا نظريَّة اعنى

Digitized by Google

مركّبة من مقدّمات واقيسة وانّما يزعمون أنّ المعرفة بالله وبغيره مــن الموجودات شي يلقى في النفس عند تجريدها من العوارض الشهوانيَّة واتبالها بالفكرة على المطلوب ويحتجّون لتحجيم هذا بظواهر من الشرع كثيرة مثل تولد تعالى واتّقوا الله ويعلّمكم الله ومثل توله تعالى والذين جاهدوا فينا لنهدينُّهم سبلنا ومثل تولد أن تتَّقوا الله يجعل لكم فرقانًا الى اشباة ذلك كثيرة يظنّ انّها عاصدة لهذا المعنى ونحن نقول انّ هذه الطريقة وان سلّمنا وجودها بانّها ليست عامّة للناس بما ثم ناس ولو كانت هذه الطريقة هي المقصودة بالنأس لبطلت طريقة النظر ولكان وجودها بالناس عبثًا والقرآن كلَّه انَّما هو دعاء الى النظر والاعتبار وتنبيه على طرق النظر نعم لسنا ننكر ان تكون اماتة الشهرات شرطًا في حمَّة النظر مثلما تكون الحمَّة شرطًا في ذلك لا ان اماتة الشهرات هي التي تفيد المعرفة بذاتها وان كانت شرطًا فيها كما انَّ الحَّة شرط في التعلُّم وان كانت ليست مفيدة لد ومن هذه الجهة دعا الشرع الى هذه الطريقة وحثَّ عليها في جملتها حثًّا اعنى على العمل لا انَّها كافية بنفسها كما ظنَّ القوم بل ان كانت نافعة في النظريَّة فعلى الوجة الذي قلنا وهذا بيَّن عند من انصف واعتبر الامر بنفسة وامّا المعتزلة فانَّه لم يصل الينا في هذه الجزيرة من كتبهم شى نقف منه على طرتهم التي سلكوها في هذا المعنى ويشبه ان تكون طرقهم من جنس طرق الاشعريَّة فإن قيل فإذا قد تبيَّن أن هذه الطرق كلّها ليست واحدة منها هى الطريقة الشرعيَّة التي دعا الشرع منها جميع الناس على اختلاف فطرهم الى الاقرار بوجود البارئ سبحانة فما هي الطريقة الشرعيَّة التي نبِّه الكتاب العزيز عليها واعتمدتها العحابة رضوان

الله عليهم قلنا الطريق التي نبَّه الكتاب العزيز عليها ودعا الكلَّ من بابها اذا استقرى الكتاب العزيز وجدت تخصر في جنسين احدهما طريق الوقوف على العناية بالانسان وخلق جبيع المرجودات من اجلها ولنسمّ هذه دليل العناية والطريقة الثانية ما يظهر من اختراع جواهر الاشياء الموجودات مثل اختراع الحياة في الجماد والادراكات الحسّية والعقل ولنسمّ هذه دليل الاختراع فامًّا الطريقة الاولى فتنبنى على اصلين احدهما انّ جبيع الموجودات التي هاهنا موافقة لوجود الانسان والاصل الثاني انَّ هذه الموافقة هي ضرورةً من قبل فاعل قاصد لذلك مريد اذ ليس يمكن ان تكون هذه الموافقة بالأتّفاق فامّا كونها موافقة لوجود الانسان فيحصل اليقين بذلك باعتبار مرافقة الليل والنهار والشمس والقمر لوجود الانسان وكذلك موافقة الازمنة الاربعة له والمكان الذى هو فيه ايضا وهو الارض وكذلك تظهر ايضا موافقة كثير من الحيوان لد والنبات والجماد وجزئيَّات كثيرة مثل الامطار والانهار والبحار وبالحملة الارض والماء والنار والهواء وكذلك ايضا تظهر العناية في اعضاء البدن واعضاء الحيران اعنى كونها مرافقة لحياته ووجودة وبالحملة فمعرفة ذلك اعنى منافع الموجودات داخلة في هذا الجنس ولذلك وجب على من اراد ان يعرف الله تعالى المعرفة التامّة ان ينحص عن منافع جبيع الموجودات ٠٠ وامَّا دلالة الاختراع فيدخل فيها وجود الحيران كلَّة ووجود النبات ووجود السموات وهذة الطريقة تنبني على اصلين مرجودين بالقرّة في جبيع فطر الناس احدهما انّ هذه الموجودات محترعة وهذا معروف بنفسة في الحيوان والنبات كما قال تعالى انَّ الذين تدعون من دون الله لن يخلقوا ذبابًا ولو اجتمعوا له الآية فانًا نرى

Digitized by Google

اجساماً جماديَّة ثم تحدث فيها الحياة فنعلم تطعًا أنَّ هاهنا مرجدًا للحياة ومنعبًا لها وهو الله تبارك وتعالى وامًّا السبوات فنعلم من قبل حركاتها التي لا تفتر انّها مامررة بالعناية بما هاهنا ومحضّرة لنا والمحضّر المأمور مخترع من قبل غيرة ضرورة وامّا الاصل الثاني فهو انّ كلّ مخترَع فله مخترِع فيصِّم من هذين الاصلين أنَّ للموجود فأعلًا مخترعًا له وفي هذا الجنس دلائل كثيرة على عدد المخترعات ولذلك كان واجبًا على من اراد معرفة الله حقٌّ معرفته أن يعرف جراهر الأشياء ليقف على الاختراع الحقيقي في جميع الموجودات لأن من لم يعرف حقيقة الشي لم يعرف حقيقة الاختراع والى هذا الاشارة بقوله تعالى اولم ينظروا في ملكوت السبوات والارض وما خلق اللد من شى وكذلك ايضا من تتبع معنى الحكمة فى موجود موجود اعنى معرفة السبب الذى من اجلة خُلق والغاية المقصودة به كان وتوفه على دليل العناية اتمّ فهذان الدليلان هما دليلا الشرع وامًّا أن الآيات المنبِّهة على الادلَّة المفضية الى وجود الصانع سبحانه في الكتاب العزيز هي مخصرة في هذين الجنسين من الادلة فذلك بيّن لمن تأمّل الآيات الراردة في الكتاب العزيز في هذا المعنى وذلك أنَّ الآيات التي في الكتاب العزيز في هذا المعنى اذا تصغَّت وجدت على ثلاثة انواع امَّا آيات تتضمَّن التنبيد على دلالة العناية وامّا آيات تتضمّن التنبية على دلالة الاختراع وامّا آيات تجمع الامرين من الدلالة جميعا فامّا الآيات التي تتضبّن دلالة العناية فقط فمثل قولة تعالى الم نجعل الارض مهادًا والجبال اوتادًا الى تولة وجنَّات الفافًا ومثل قولة تبارك الذى جعل في السماء بروجًا وجعل فيها سراجًا وقمرًا منيرًا ومثل تولد تعالى فلينظر الانسان الى طعامد الآية ومثل هذا كثير في



القران واما الآيات التى تتضبن دلالة الاختراع فقط فمثل قوله تعالى فلينظر الانسان ممّ خلق خلق من ماء دافق ومثل تولد تعالى افلا ينظرون الى الابل كيف خلقت الآية ومثل قولة تعالى يا ايّها الناس ضرب مثل فاستمعوا له انَّ الذين تدعون من دون الله لن يخلقوا ذبابًا ولو اجتمعوا له ومن هذا قوله تعالى حكاية عن قول ابراهيم انَّى وجهت وجهى للذى فطر السموات والارض الى غير ذلك من الايات التي لا تحصى واما الايات التي تجمع الدلالتين فهي كثيرة ايضًا بل هي الأكثر مثل قوله تعالى يا ايّها الناس اعبدوا ربَّكم الذي خلقكم والذين من تبلكم الى تولد فلا تجعلوا لله اندادًا وانتم تعلمون فانّ قوله الذى خلقكم والذين من قبلكم تنبيه على دلالة الاختراع وقولة الذى جعل الارض فراشاً والسماء بناء تنبية على دلالة العناية ومثل هذا قوله تعالى وآية لهم الارض الميتة احييناها واخرجنا منها حبًّا فمند يأكلون وتولد تعالى الذين يتفكّرون في خلق السموات والارض ويقولون ربّنا ما خلقت هذا باطلا سبحانك فقنا عذاب النار واكثر الآيات الراردة في هذا المعنى يوجد فيها النوعان من الدلالة فهذه الطريق هى الصراط المستقيم التي دعا الله الناس منها الى معرفة وجودة ونبَّههم على ذلك بما جعل في فطرهم من ادراك هذا المعنى والى هذه الفطرة الأولى المغروزة في طباع البشر الاشارة بقوله تعالى واذا اخذ ربك من بني آدم مْن ظهورهم ذرَّيْتهم الى قوله قالوا بلى شهدنا ولهذا قد يجب على من كان وكدة طاعة الله في الايمان به وامتثال ما جاءت به رسله أن يسلك هذه الطريقة حتّى يكون من العلماء الذين يشهدون لله بالربوبيّة مع شهادته لنفسة وشهادة ملائكته له كما قال تبارك وتعالى شهد الله انَّه لا اله الا 12

Digitized by Google

هو والملائكة واولوا العلم قائما بالقسط لا اله الله هو العزيز الحكيم ومن دلالات الموجودات من هاتين الجهتين علية هو التسبيم المشار الية في قرله تبارك وتعالى وان من شى الا يسمِّم بحمده ولاكن لا يفقهون تسبيحهم فقد بان من هذه الادلَّة انَّ الدلالة على وجود الصانع مخصرة في هذين. الجنسين دلالة العناية ودلالة الاختراع وتبيّن انّ هاتين الطريقتين هما باعيانهما طريقة الخواص واعنى بالخواص العلماء وطريقة الجمهور وانما الاختلاف بين المعرفتين في التفصيل اعنى أنَّ الجمهور يقتصرون من معرفة العناية والاختراع على ما هو مدرك بالمعرفة الاولى المبنيَّة على علم الحسّ وامّا العلماء فيزيدون على ما يدرك من هذه الاشياء بالحسّ ما يدرك بالبرهان اعنى من العناية والاختراع حتّى لقد قال بعض العلماء انَّ الذي ادركة العلماء من معرفة اعضاء الانسان والحيوان هو قريب من كذا وكذا آلاف منفعة واذا كان هذا هكذا فهذه الطريقة هي الطريقة الشرعية والطبيعية وهي التي جاءت بها الرسل ونزلت بها الكتب والعلماء ليس يفضلون الجمهور في هذين الاستدلالين من قبل الكثرة فقط بل ومن قبل التعبُّق في معرفة الشي الواحد نفسة فانَّ مثال الجمهور في النظر إلى الموجودات مثالهم في النظر الى المصنوعات التي ليس عندهم علم بصنعتها فانَّهم انَّما يعرفون من امرها انَّها مصنوعات فقط وانَّ لها صانعًا موجودًا ومثال العلماء في ذلك مثال من نظر الى المصنوعات التي عندة علم ببعض صنعتها وبوجة الحكمة فيها ولا شكّ أن من حالة من العلم بالمصنوعات هذه الحال فهو اعلم بالصانع من جهة ما هو صانع من الذى لا يعرف من تلك المصنوعات الا انّها مصنوعة فقط وامّا مثال الدهريّة في هذا الذين جدوا الصانع سجانة فبثال من احسّ مصنوعات فلم يعترف انّها مصنوعات بل ينسب ما راى فيها من الصنعة الى الاتّفاق والامر الذى يحدث من ذاتة

القول في الوحدانية

فان قيل فان كانت هذه الطريقة هي الطريقة الشرعيَّة في معرفة وجود الخالق سجعانه فما طريق وحدانيَّته الشرعيَّة ايضا وهي معرفة انَّه لا اله الا هو مانَّ هذا النفي هو معنى زائد على الايجاب التي تضبَّنت هذه الكلبة والايجاب قد ثبت في القول المتقدَّم فما يطلب بثبوت النفي قلنا امًّا نفي الالرهة عبَّن سواء فانَّ طريق الشرع في ذلك الطريق التي نصَّ عليها الله تعالى في كتابه العزيز وذلك في ثلاث آيات احداها قوله تعالى لو كان فيهما آلهة اللا الله لفسدتا والثانية توله تعالى ما اتَّخذ الله من ولد وما كان معد من الد اذًا لذهب كلّ الد بما خلق ولعلا بعضهم على بعض سبحان الله عمّا يصفون والثالثة قوله تعالى قل لو كان معة آلهة كما تقولون اذًا لابتغوا الى ذى العرش سبيلًا فامَّا الآية الاولى فدلالتها مغروزة في الفطر بالطبع وذلك انَّه من المعلوم بنفسة انَّه اذا كان ملكان كلَّ واحد منهبا فعلة فعل صاحبة انَّه ليس يمكن أن يكون عن تدبيرهما مدينة واحدة لأنه ليس يكون عن فاعلين من نوع واحد فعل واحد فيجب ضرورة أن فعلا معًا أن تفسد المدينة الواحدة الله أن يكون أحدهما يغعل وينهى الاخر عطلا وذلك منتف فى صفة الآلهة فأنَّه متى اجتمع فعلان من نوع واحد على محلٌّ واحد فسد المحلِّ ضرورة هذا معنى تولد سبحانه لو كان فيهما آلهة الآ الله لفسدتا وامَّا توله اذًا لذهب كلَّ اله بما

47

Digitized by Google

خلق فهذا ردّ منه على من يضع آلهة كثيرة مختلفة الافعال وذلك انَّه يلزم في الآلهة المختلفة الانعال التي لا يكون بعضها مطيعًا لبعض ان لا يكون عنها موجود واحد ولمًّا كان العالم واحدًا وجب الَّا يكون موجودًا. عن آلهة متفنَّنة الافعال وامَّا تولد تعالى قل لو كان معد الهة كما تقولون اذًا لابتغوا الى ذى العرش سبيلاً فهى كالآية الاولى اعنى انَّه برهان على امتناع الهين فعلهما واحد ومعنى هذه الاية انَّه لو كان فيهما الهة قادرة على ايجاد العالم وخلقه غير الاله الموجود حتى تكون نسبته من هذا العالم نسبة الخالق له لوجب أن يكون على العرش معه فكان يوجد مرجردان متماثلان ينسبان الى محلّ واحد نسبة واحدة فانّ المثلين لا ينسبان الى محلٌّ واحد نسبة واحدة لانَّه اذا اتَّحدت النسبة اتَّحد المنسوب اعنى لا يجتمعان في النسبة الى محلّ واحد كما لا يحلّن في محلّ واحد اذا كانا ممّا شانهما ان يقوما بالمحلّ وان كان الامر في نسبة الاله الى العرش ضدَّ هذه النسبة اعنى ان العرش يقوم بد لا انَّه يقوم بالعرش ولذلك قال الله وسع كرسيَّة السموات والارض ولا يؤدة حفظهما فهذا هو الدليل الذي بالطبع والشرع في معرفة الوحدانية وانما الفرق بين العلماء والجمهور في هـــذا الدليل انّ العلماء يعلمون من ايجاد العالم وكون اجزائه بعضها من اجل بعض بمنزلة الجسد الراحد اكثر ممًّا يعلمه الجمهور من ذلك ولهذا المعنى الاشارة بقوله تعالى في آخر الآية سبحانه وتعالى عمّا يقولون علوًّا كبيرًا يسبِّم له السبوات السبع والارض ومن فيهنّ وان من شي الًّا يسبِّم بحمدة ولاكن لا يفقهون تسبيحهم انَّه كان حليمًا غفورًا وامَّا ما تتكلُّف الأشعريَّة من الدليل الذى يستنبطونه من هذه الآية وهو الذى يسبّونه دليل الممانعة

Digitized by Google

فشي ليس يجرى مجرى الادلة الطبيعيَّة والشرعيَّة امَّا كونة ليس يجرى مجرى الطبع فلان ما يقولون في ذلك ليس برهانًا وامَّا كونه لا يجرى حجرى الشرع فلانَّ الجمهور لا يقدرون على فهم ما يقولون من ذلك فضلًا عن أن يقع لهم به اقناع وذلك انّهم قالوا لو كانا اثنين باكثر لجاز أن يختلفا وأذا اختلفا لم يخل ذلك من ثلاثة اقسام لا رابع لها امّا ان يتمّ مرادهما جبيعا وامّا الآ يتمّ مراد واحد منهما وامّا ان يتمّ مراد احدهما ولا يتمّ مراد الآخر قالوا ويستحيل الا يتمّ مراد واحد منهما لانَّه لو كان الامر كذلك لكان العالم لا موجودًا ولا معدومًا ويستحيل ان يتمّ مرادهما معًا لانَّه كان يكون العالم موجودا معدوما فلم يبق الآ أن يتمّ مراد الواحد ويبطل مراد الآخر فالذى بطلت ارادته عاجز والعاجز ليس بالاه ووجه الضعف في هذا الدليل انَّه كما يجوز في العقل أن يختلفا قياسًا على المريدين في الشاهد يجوز ان يتفقا وهو اليق بالآلهة من الخلاف واذا اتفقا على صناعة العالم كانا مثل صانعين اتّفقا على صنع مصنوع واذا كان هذا هكذا فلا بد أن يقال أنَّ أفعالهما ولو أتَّفقا كانت تتعاون لورودها على محلَّ وأحد الآ أن يقول تائل فلعل هذا يفعل بعضا والآخر بعضًا ولعلَّهما يفعلان عــلى المداولة ألا أنَّ هذا التشكيك لا يليق بالجمهور والجواب في هذا لمن يشكَّك من الجدايين في هذا المعنى أن يقال أنَّ الذي يقدر على اختراع البعض يقدر على اختراع الكلّ فيعود الامر إلى قدرتهما على كل شي فامًا إن يتَّفقا وامَّا أن يختلفا وكيف ما كان تعاون الفعل وامَّا التداول فهو نقص في حقَّ كلَّ واحد منهما والأشبة أن لو كانا أثنين أن يكون العالم أثنين فأذا العالم واحد فالفاعل واحد فان الفعل الواحد انَّما يوجد عن واحد فاذا

Digitized by Google

ليس ينبغي أن يفهم من قولة تعالى ولعلا بعضهم على بعض من جهة اختلاف الافعال فقط بل ومن جهة اتفاقهما فان الافعال المتّفقة تتعاون في ورودها على المحلّ الواحد كما تتعاون الافعال المختلفة وهذا هو الفرق بين ما فهمناة نحن من الآية وما فهمة المتكلّمون وان كان قد يوجد في كلام ابي المعالى اشارة الى هذا الذي قلناة وقد يدلَّك على أنَّ الدليل الذي نهمه المتكلّمون من الآية ليس هو الدليل الذي تضمّنت الآية ان المحال الذى انضى الية دليلهم غير المحال الذى انضى الية الدليل المذكور في الآية وذلك المحال الذي افضي اليه الدليل الذي زعموا انَّه دليل الآية هو اكثر من محال راحد اذ تسموا الامر الى ثلاثة اقسام وليس في الآية تقسيم فدليلهم الذي استعملوه هو الذي يعرفه اهل المنطق بالقياس الشرطتى المنفصل ويعرفونه ثم فى صناعتهم بدليل السبر والتقسيم والدليل الذي في الآية هو الذي يعرف في صناعة المنطق بالشرطي المتَّصل وهو غير المنفصل ومن نظر في تلك الصناعة ادنى نظر تبيّن له الفرق بين الدليلين وايضا فان المحالات التي افضي اليها دليلهم غير المحال الذي افضى الية دليل الكتاب وذلك انَّ المحال الذي افضى الية دليلهم هو أن يكون العالم أمًّا لا موجودًا ولا معدوما وأمًّا أن يكون موجــودا معدوما وامّا ان يكون الاله عاجزا مغلوبا وهذه مستحيلات دائمة الاستحالة اكثر من واحد والمحال الذي افضي الية دليل الكتاب ليس مستحيلا على الدوام وانَّما علقت الاستحالة فيه في وقت مخصوص وهو أن يوجد العالم فَاسَدًا في وقت الوجود فكانه قال لو كان فيهما آلهة الآ الله لوجد العالم فاسدًا في الآن ثم استثنى انَّه غير فاسد فواجب الآ يكون هنالك الآ الد

Digitized by Google

واحد فقد تبيّن من هذا القول الطرق التى دعا الشرع من قبلها الناس الى الاقرار برجود البارئ سبحانة ونفى الالهيّة عنّن سواة وهما المعنيان اللذان تتضبّنهما كلمة التوحيد اعنى لا الع الا الله فمن نظر بهذه الكلمة وصدى بهذين المعنيين اللذين تضبّنتهما بهذه الطريق التى وصفنا فهو المسلم الحقيقيّ الذى عقيدته العقيدة الاسلاميّة ومن لم تكن عقيدته مبنيّة على هذه الادلّة وان صدّى بهذه الكلمة فهو مسلم مع المسلم الحقبقيّ باشتراك الاسم

## الفصل الثالث في الصفات

وامّا الاوصاف التى صرّح الكتاب العزيز لوصف الصانع الموجد للعالم بها فهى اوصاف الكمال الموجودة للانسان وهى سبعة العلم والحياة والقدرة والارادة والسبع والبصر والكلام وامّا العلم فقد نبّة الكتاب العزيز على وجة الدلالة عليد فى قرلة تعالى الا يعلم من خلق وهو اللطيف الخبير ووجة الدلالة انّ المصنوع يدلّ من جهة الترتيب الذى فى اجزائه اعنى كون صنع بعضها من اجل بعض ومن جهة مرافقة جبيعها للمنفعة المقصودة بذلك المصنوع انّة لم يحدث عن صانع هو طبيعة وانّما حدث عن صانع رتّب ما قبل الغاية قبل الغاية فوجب أن يكون عالمًا بة مثال ذلك انّ الانسان اذا المطر الى البيت فادرك انّ الاساس انّما صنع من اجل الحائط وانّ الحائط من اجل السقف تبيّن انّ البيت انّما وجد عن عالم بعناعة البناء وهذه الصفة هى صفة قديمة اذ كان لا يجوز علية سجانة ان يتّصف بها وقتًا ما لاكن ليس ينبغى ان يتعبّق في هذا فيقال ما يقول المتكلّمون انّه يعلم

Digitized by Google

المحدث في وقت حدوثة بعلم قديم بانَّة يلزم عن هذا أن يكون العلم بالمحدث في رقت عدمة وفي وقت وجودة علمًا واحدًا وهذًا أمر غير معقول اذ كان العلم واجبًا أن يكون تابعًا للموجود ولمًّا كان الموجود تارة يوجد فعلا وتارة يوجد قرّة وجب أن يكون العلم بالموجودين مختلفًا أذ كان وقت وجودة بالقرَّة غير وقت وجودة بالفعل وهذا شي لم يصرَّح به الشرع بل الذى صرّح به خلافة وهو انّه يعلم المحدثات حين حدوثها كما قال تعالى وما تسقط من ورقة الا يعلمها ولا حبَّة في ظلمات الأرض ولا رطب ولا يابس اللا في كتاب مبين فينبغي أن يوضع في الشرع أنَّه عالم بالشي قبل أن يكون على انَّه سيكون وعالم بالشي اذا كان على انَّه قد كان وعالم بما قد تلف انَّه تلف في وقت تلفة وهذا هو الذي تقتضية اصول الشرع وانَّما كان هذا هكذا لآن الجمهور لا يفهمون من العالم في الشاهد غير هذا المعنى وليس عند المتكلَّمين برهان يوجب ان يكون بغير هذه الصفة الا انَّهم يقولون أنَّ العلم المتغيَّر بتغيَّر الموجودات هو محدث ولبارئ سجانه لا يقوم بع حادث لانّ ما لا ينفكّ عن الحوادث زعموا حادث وقد بيّنًا نحن كذب هذه المقدّمة فاذا الراجب أن تقرّ هذه القاعدة على ما وردت ولا يقال انَّه يعلم حدوث المحدثات ونساد الفاسدات لا بعلم محدث ولا بعلم قديم فانَّ هذه بدعة في الأسلام وما كان ربَّك نسيًّا وامًّا صفة الحياة فظاهر وجودها من صفة العلم وذلك انَّه يظهر في الشاهد انَّ من شرط العلم الحياة والشرط عند المتكلَّمين يجب أن ينتقل فيد الحكم من الشاهد الى الغائب وما قالوه في ذلك صواب وامًّا صفة الأرادة فظاهر اتَّصافه بها أذ كان من شرط صدور الشي عن الفاعل العالم أن يكون مريدًا له وكذلك

Digitized by GOOGLE

من شرطة أن يكون قادرا فامًا أن يقال أنَّه مريد للأمرر المحدثة بارادة قديمة فبدعة وشى لا يعقله العلماء ولا يقنع الجبهور اعنى الذين بلغوا رتبة الجدل بل ينبغي أن يقال أنَّه مريد لكون الشي في وقت كونه وغير مريد لكونة في غير وقت كونة كما قال تعالى أنَّما قولنا لشي إذا اردناه إن نقول له كن فيكون فانَّه ليس عند الجمهور كما قلنا شي يضطرُّهم الى ان يقولوا انَّه مريد للمحدثات بارادة قديمة الآما توهَّمه المتكلَّمون من الذي تقوم بد الحوادث حادث فان قيل فصفة الكلام لد من اين تثبت لد قلنا ثبت لد من قيام صفة العلم بد وصفة القدرة على الاختراع فان الكلام ليس شيا اكثر من أن يفعل المتكلَّم فعلا يدلَّ بد المخاطب على العلم الذي في نفسه او يصير المحاطب بحيث ينكشف له ذلك العلم الذى في نفسه وذلك فعل من جملة افعال الفاعل واذا كان المتخلوق الذى ليس بفاعل حقيقي اعنى الانسان يقدر على هذا الفعل من جهة ما هو عالم قادر فكم بالحرى أن يكون ذلك واجبًا في الفاعل الحقيقي ولهذا الفعل شرط آخر في الشاهد وهو أن يكون بواسطة وهو اللفظ وإذا كان هذا هكذا وجب أن يكون هذا الفعل من اللة تعالى في نفس من اصطفى من عبادة بواسطة ما الا انَّه ليس يجب أن يكون لفظا ولا بدَّ خلوتًا له بل قد يكون بواسطة ملك وقد يكون وحيًّا أى بغير وأسطة لفظ يخلقه بل يفعل فعلا في السامع ينكشف له به ذلك المعنى وقد يكون بواسطة لفظ يخلقه الله في سمع المختص بكلامه سجانة والى هذه الاطوار الثلاثة الأشارة بقوله تعالى وما کان لبشر ان یکلّبه الله الا وحیًا او من وراء جاب او یرسل رسولا فیوحی باذنه ما يشاء فالوحى هو وقوع ذلك المعنى في نفس الموحى اليه بغير

Digitized by Google

واسطة لفظ يخلقه بل بانكشاف ذلك المعنى له بفعل يفعله في نفسس المتخاطب كما قال تبارك وتعالى فكان قاب توسين او ادنى فاوحى الى عبدة ما اوحى ومن وراء ججاب هو الكلام الذى يكون بواسطة الفاظ يخلقها في نفس الذى اصطفاة بكلامة وهذا هو كلام حقيقي وهو الذى خصّ الله به موسی ولذلک قال تعالی وکلّم اللّه موسی تکلیماً وامّا قوله او یرسل رسولا فهذا هو القسم الثالث وهو الذي يكون منه بواسطة الملِّك وقد يكون من كلام الله ما يلقيه الى العلماء الذين هم ورثة الانبياء بواسطة البراهيس وبهذا الجهة هم عذ العلماء ان القرآن كلام الله فقد تبيَّن لك انَّ القرآن الذي هو كلام الله قديم وأنَّ اللفظ الدالُّ عليه مخلوق له سبحانه لا لبشر وبهذا باين لفظ القرآن الالفاظ التي ينطق بها في غير القرآن اعنى ان هذه الالفاظ هي فعل لنا باذن الله والفاظ القران هي خلق الله ومن لم يفهم هذا على هذا الرجة لم يفهم هذة الصورة ولا يفهم كيف يقال في القرآن أنَّه كلام الله وأمَّا الحروف التي في المعجف فأنبأ هي من صنعنا باذن اللة وانما وجب لها التعظيم لانَّها دالَّة على اللفظ المتخلوق لله وعلى المعنى الذي ليس بمتعلوق ومن نظر الى اللفظ دون المعنى اعنى لم يفصل الامر قال انَّ القرآن مخلوق ومن نظر الى المعنى الذى يدلُّ عليه اللفظ قال انَّه غير مخلوق والحق هو الجمع بينهما والاشعريَّة فقد نفوا أن يكون المتكلّم فاعلًا للكلام لانَّهم تخيَّلوا انهم اذا سلَّموا هذا الاصل وجب ان يعترفوا أنَّ الله فأعل لكلامة ولبًّا اعتقدوا أنَّ المتكلَّم هو الذي يقول الكلام بذاته ظنَّوا انهم يلزمهم عن هذين الاصلين أن يكون الله فأعلًا للكلام بذاته فتكون ذاته محلًا للحوادث فقالوا المتكلّم ليس فاعلًا للكلام

Digitized by GOOgle

وانَّما هي صفة قديمة لذاته كالعلم وعير ذلك وهذا يصدق على كـلام النغس ويكذب على الكلام الذي يدلُّ على ما في النغس وهو اللفـــظ والمعتزلة لمّا ظنّوا انّ الكلام هو ما فعله المتكلّم قالوا انّ الكلام هو اللغظ فقط ولهذا تال هولاء أنَّ القرآن مخلوق واللفط عند هولاء من حيث هو فعل فليس من شرطة أن يقوم بفاعلة والاشعريَّة تتمسَّك بأن من شرطة ان يقوم بالمتكلّم وهذا صحيح في الشاهد في الكلامين معًا اعنى كلام النفس واللفظ الدال علية وأمّاً في الخالق فكلام النغس هو الذي قام به فامًا الدالّ عليه فلم يقم به سبحانه فالاشعريَّة لمَّا شرطت أن يكون الكلام باطلاق قائما بالمتكلّم انكرت ان يكون المتكلّم فاعلا للكلام باطلاق والمعتزلة لمّا شرطت أن يكون المتكلّم فأعلًا للكلام بأطلاق أنكرت كلام النغس وفي قول كلّ واحدة من الطائفتين جزء من الحقّ وجزء من الباطل على ما لام لک من قرلنا وامّا صفتا السبع والبصر انّما اثبتهما الشرع للّه تبارك وتعالى من تبل أن السبع والبصر يختصّان ببعان مدركة في المرجودات ليس يدركها العقل ولما كان الصانع من شرطة أن يكون مدركا لكلّ ما في المصنوع وجب ان يكون لة هذان الادراكان فواجب ان يكون عالمًا بمدركات البصر وعالبًا بمدركات السبع اذ هي مصنوعات له وهذه كلّها منبّهة على وجودها للخالق سبحانة في الشرع من جهة تنبيهة على وجود العلم لة وبالجملة فما يدلُّ عليه اسم الاله واسم المعبود فيقتضى أن يكون مدركًا بجميع الادراكات لانَّه من العبت أن يعبد الانسان من لا يدرك أنَّه عابد له كما قال تعالى يا ابت لم تعبد ما لا يسبع ولا يبصر ولا يغنى عنك شيا رقال تعالى اتعبدون من دون الله ما لا ينفعكم شيا ولا يضرَّكم فهماً

55

Digitized by Google

القدر ممّا يوصف به الله سبحانه ويسمّى به هو القدر الذى نصّ الشرع ان يعلمه الجمهور لا غير ذلك .٠. ومن البدع التي حدثت في هذا الباب السُوال عن هذه الصفات هل هي الذات ام زائدة على الذات اي هل هي صفة نفسيَّة او صفة معنويَّة واعنى بالنفسيَّة التي توصف بها الذات لنفسها لا لقيام معنى فيها زائد على الذات مثل قولنا واحد وقديم والمعنوية التي ترصف بها الذات لمعنى قائم فيها فانَّ الاشعريَّة يقولون أنَّ هذه الصفات هي صفات معنويَّة وهي صفات زائدة على الذَّات فيقولون انَّه عالم بعلم زائد على ذاته وحتى بحياة زائدة على ذاته كالحال في الشاهد ويلزمهم على هذا أن يكون الخالق جسمًا لأنَّه يكون هنالك صفة وموصوف وحامــل ومحمول وهذة هي حال الجسم وذلك انَّ الذات لا بدَّ أن يقولوا أنَّها قائمة بذاتها والصفات قائمة بها او يقولوا انّ كلّ واحد منها قائم بنفسة فالآلهة كثيرة وهذا قول النصارى الذين زعموا أن الاقانيم ثلاثة اقانيم الوجرد والحياة والعلم وقد قال تعالى في هذا لقد كفر الذين قالوا انّ الله ثالث ثلاثة وان قالوا احدهما قائم بذاته والاخر قائم بالقائم بذاته فقد اوجبوا ان يكون جوهرا وعرضا لانّ الجوهر هو القائم بذاته والعرض هو القائم بغيره والمؤلِّف من جوهر وعرض جسم ضرورة وكذلك قول المعتزلة في هذا الجواب ان الذات والصفات شي واحد هو امر بعيد من المعارف الاول بل يظنّ انَّه مضاد لها وذلك انَّه يظنَّ أن من المعارف الأول أنَّ العلم يجب أن يكون غير العالم وانَّه ليس يجرز أن يكون العلم هو العالم الآ لو جاز أن يكون احد المضافين ترينة مثل أن يكون الاب والابن معنى واحدًا بعينة فهذا تعليم بعيد عن افهام الجمهور والتصريح به بدعة وهو أن يضلل الجمهور



اخرى منه ان يرشدهم وليس عند المعتزلة برهان على وجرب هذا في الاول سبحانة اذ ليس عندهم برهان ولا عند المتكلِّمين على نغى الجسميَّة عنه اذ نغى الجسبيَّة عندهم عند انبني على وجوب الحدوث للجسم بما هو جسم وقد بيَّنَّا في صدر هذا الكتاب انَّه ليس عندهم برهان على ذلك وان الذين عندهم برهان على ذلك هم العلماء ومن هذا الموضع زلَّ النصارى وذلك انَّهم اعتقدوا كثرة الاوصاف واعتقدوا انَّها جواهر لا قائمة بغيرها بل قائمة بنفسها كالذات واعتقدوا انّ الصفات التي بهذة الصغة هما صغتان العلم والحياة قالوا فالاله واحد من جهة ثلاثة من جهة يريدون اند ثلاثة من جهة انَّد موجود وحتَّ وعالم وهو واحد من جهة أن مجبوعها شي واحد فهنا ثلاثة مذاهب مذهب من راى انّها نفس الذات ولا كثرة هنالـك ومذهب من رأى الكثرة وهولاء قسمان منهم من جعل الكثرة قائمة بذاتها ومنهم من جعلها كثرة قائمة بغيرها وهذا كلّه بعيد عن مقصد الشرع واذا كان هذا هكذا فاذًا الذى ينبغى أن يعلم الجمهور من أمر هـــن الصفات هو ما صرّح به الشرع فقط وهو الاعتراف بوجودها دون تفصيل الامر فيها هذا التفصيل فانَّه ليس يمكن أن يحصل عند الجمهور في هذا يقين اصلا واعنى هاهنا بالجبهوركل من لم يعن بالصنائع البرهانيَّة وسوآء كان قد حصلت لد صناعة الكلام او لم تحصل لد فانَّد ليس في قوَّة صناعة الكلام الرقرف على هذا القدر من المعرفة اذ اغنى مراتب صناعة الكلام ان يكون حكمة جدليَّة لا برهانيَّة وليس في قوَّة صناعة الجدل الوقوف على الحقّ في هذا فقد تبيّن من هذا القول القدر الذي صرّح بد للجمهور من المعرفة فى هذا والطرق التى سلكت بهم فى ذلك 15

Digitized by Google

الفصل الرابع في معرفة التنزية

واذ قد تقرّر من هذه المناهم التي سلكها الشرع في تعليم الناس ارَّلًا وجود الخالق سجانة والطرق التي سلكها في نغى الشريك عنه ثانيًا والتي سلكها ثالثًا في معرفة صفاته والقدر الذي صرّح به من ذلك في جنس جنس من هذه الاجناس وهو القدر الذي زيد فيه او نقص او حرّف او اول لم تحصل بد السعادة المشتركة للجميع فقد بقى علينا ان نعرف ايضا الطرق التي سلكها بالناس في تنزيد الخالق سجانة عن النقائص ومقدار ما صرّح به من ذلک والسبب الذی من قبله اقتصر بهم علی ذلک المقدار ثم نذكر بعد ذلك الطرق التي سلك بالناس في معرفة افعالــــــــــ والقدر الذى سلك بهم من ذلك فاذا تمّ لنا هذا فقد استوفينا غرضنا الذى تصدناه فنقول امم معرفة هذا الجنس الذى هو التنزية والتقديس فقد صرّح بد ايضا غير ما آية من الكتاب العزيز وابينها في ذلك واتبّها قولد تعالى ليس كمثلة شىء وهو السبيع البصير وتولة انمن يخلق كمن لا يخلق هى برهان قولة تعالى ليس كمثلة شىء وذلك انَّه من المغروز في فطر الجميع انَّ الخالق يجب ان يكون امًّا على غير صفة الذى لا يخلق شيا او على صفة غير شبيهة بصفة الذي لا يخلق شيا والا كان من يخلق ليس بخالق فاذا اضيف الى هذا الاصل انَّ المتخلوق ليس بخالق لزم عن ذلك ان تكون صفات المخلوق امّا منتفية عن الخالق وامّا موجودة في الخالق على غير الجهة التي هي عليها في المخلوق وانَّما قلنا على غير الجهة لأنَّ من الصفات التي في الخالق صفات استدللنا على وجودها بالصفات التي في



58

اشرف المخلوقات هاهنا وهو الانسان مثل اثبات العلم له والحياة والقدرة والارادة وغير ذلك وهذا هو معنى قوله عليه السلام أنَّ الله خلق آدم على صورته واذا تقرّر أن الشرع قد صرّح بنفى البماثلة بين الخالـــق والمخلوق وصرّح بالبرهان الموجب لذلك وكان نغى المباثلة يفهم منه شيان احدهما أن يعدم الخالق كثيرًا من صفات المعلوق الثاني أن ترجد فيد صفات للمحكوق على جهة اتم وافضل بما لا يتناهى في العقل فلينظر فيما صرح به الشرع من هذين الصنفين وسكت عنه وما السبب الحكمى في سكوته فنقول امّا ما صرّح الشرع به من نفى صفات المحلوق عنه فما كان ظاهرًا من امرة انَّه من صفات النقائص فمنها الموت كما قال تبارك وتعالى وتوكّل على الحيّ الذي لا يموت ومنها النوم وما دونة ممّا يقتضى الغفلة والسهو عن الادراكات والحفظ للموجودات وذلك مصرّح به ف قوله تعالى لا تاخذة سنة ولا نوم ومنها النسيان والخطأ كما قال تعالى علمها عند ربّي في كتاب لا يضلّ ربّي ولا ينسى والوقوف على انتفاء هذه النقائص هو قريب من العلم الضروري وذَلك أنَّ ما كان قريبا من هذه من العلم الضرورى فهو الذى صرَّح الشرع بنفية عنه سبحانة واما ما كان بعيدا من المعارف الأول الضروريَّة فانَّما نبَّه عليه بأن عرَّف انَّه من علم الاقلّ من الناس كما قال تعالى في غير ما آية من الكتاب ولاكنّ اكثر الناس لا يعلمون مثل قولة تعالى لخلق السماوات والارض اكبر من خلق الناس ولاكن اكثر الناس لا يعلمون ومثل قوله تعالى فطرت الله التي فطر الناس عليها لا تبديل لخلق الله ذلك الدين القيم ولاكن اكثر الناس لا يعلمون فأن قيل فما الدليل على نفى هذه النقائص عند أعنى الدليل

Digitized by Google

الشرعيّ قلنا الدليل عليه ما يظهر من أنَّ الموجودات محفوظة لا يتخلُّلها اختلال ولا فساد ولو كان الخالق تدركة غفلة او خطأً او نسيان او سهر لاختلَّت الموجودات وقد نبَّة الله تعالى على هذا المعنى في غير ما آية من كتابة فقال تعالى أنَّ الله يمسك السبوات والأرض أن تزولًا ولئن زالتا أن امسكهما من احد من بعده الآية وقال تعالى ولا يرُدة حفظهما وهو العليّ العظيم فان قيل فما تقول في صفة الجسبيَّة هل هي من الصفات التي صرَّح الشرع بنفيها عن الخالق او هي من المسكوت عنها فنقول انَّه من البيَّن. من امر الشرع انّها من الصفات المسكوت عنها وهي الى التصريح باثباتها ف الشرع اقرب منها الى نفيها وذلك انَّ الشرع قد صرَّح بالوجة واليدين فى غير ما آية من الكتاب العزيز وهذه الآيات قد توهم انّ الجسبيَّة هي له من الصفات التي فضل فيها الخالق المتخلوق كما فضلة في صفة القدرة والارادة وغير ذلك من الصفات التي هي مشتركة بين الخالق والمتغلوق الله انَّها في الخالق اتمَّ وجودًا ولهذا صار كثير من اهل الاسلام الى ان يعتقدوا في الخالق انَّه جسم لا يشبه سائر الاجسام وعلى هذا الحنابلة وكثير من تبعهم والواجب عندى في هذه الصفة ان يجرى فيها على منهاج الشرع فلا يصرّح فيها بنغي ولا اثبات ويجاب من سأل في ذلك من الجمهور بقولة تعالى ليس كمثلة شي وهو السميع البصير وينهى عن هذا السوَّال وذلك لثلاثة معان احدهما انّ ادراك هذا المعنى ليس هو تريبا مـن المعروف بنغسة برتبة واحدة ولا رتبتين ولا ثلاث وانت تتبيّن ذلك من الطريق التي سلكها المتكلَّمون في ذلك فأنَّهم قالوا أنَّ الدليل على أنَّه ليس بجسم انَّه قد تبيَّن ان كلَّ جسم محدث واذا ستلوا عن الطريق التي





منها يرتف على انَّ كلَّ جسم محدث سلكوا في ذلك الطريق التي ذكرناها من حدوث الاعراض وان ما لا يتعرّى عن الحوادث حادث وقد تبيّن لك من قولنا أنَّ هذه الطريق ليست برهانيَّة ولو كانت برهانيَّة لما كان في طباع الغالب من الجمهور أن يصلوا اليها وأيضا فأن ما يضعة هولاء القوم من انَّه سبحانه ذات وصفات زائلة على الذات يوجبون بذلك انَّه جسم اكثر مما ينفون عنة الجسمية بدليل انتفاء الحدوث عنة فهذا هو السبب الاوّل في ان لم يصرّح الشرع بانَّه ليس بجسم وامَّا السبب الثاني فهر انَّ الجمهور يرون أنَّ الموجود هو المتغيَّل والمحسوس وأنَّ ما ليس بمتغيَّل ولا محسوس فهو عدم فاذا قيل لهم انَّ هاهنا موجودًا ليس بجسم ارتفع عنهم التخيّل فصار عندهم من قبيل المعدوم ولا سيّما اذا قيل انّه لا خارج العالم ولا داخله ولا فوق ولا اسفل ولهذا اعتقدت الطائفة الذين اثبتوا الجسمية في الطائفة التي نفتها عنه سبحانه انّها ملشّية واعتقد الدين نفوها في المئبتة انّها مكثّرة وامّا السبب الثالث فهو انَّه اذا صرّح بنفي الجسميَّة عرضت في الشرع شكوك كثيرة ممًّا يقال في المعاد وفي غير ذلك فمنها ما يعرض من ذلك في الرؤية التي جاءت بها السنَّة الثابتة وذلك انَّ الذين صرّحوا بنفيها فرقتان المعتزلة والاشعريّة وامّا المعتزلة فدعاهم هذا الاعتقاد الى أن نفوا الرؤية وامّا الأشعريَّة فارادوا أن يجمعوا بين الأمرين فعسر ذلك عليهم ولجئوا في الجمع الى اقاويل سوفسطانيَّة سنرشد إلى الوهن الذي فيها عند الكلام في الرؤية ومنها انَّه يوجب انتفاء الجهة في بادى الرأى عن الخالق سجعانه أنّه ليس بجسم فترجع الشريعة متشابهة وذلك أنّ بعث الانبياء انبني على أنَّ الوحي نازل اليهم من السماء وعلى ذلك انبنـت

Digitized by Google

شريعتنا هذه اعنى انّ الكتاب العزيز نزل من السماء كما قال تعالى انَّا انزلناة في ليلة مباركة وانبني نزول الوحي من السماء على انّ الله في السباء وكذلك كون الملائكة تنزل من السباء وتصعد اليها كبا قال تعالى الية يصعد الكلم الطيّب والعبل الصالح وقال تعالى تعرج البلائكة والروح الية وبالجملة جميع الاشياء التي تلزم القائلين بنغى الجهة على ما سندكرة بعد عند التكلم في الجهة ومنها اند اذا صرّح بنغى الجسبية وجــب التصريح بنغى الحركة فاذا صرّح بنفى هذا عسر ما جاء فى صفة الحشر من ان البارئ يطلع على اهل الحشر وانَّه الذي يتولَّى حسابهم كما قال تعالى وجاء ربَّك والملك صفًّا صفًّا وذلك يصعّب تأويل حديث النهرول المشهور وان كان التأويل اقرب الية منة الى امر الحشر مع انّ ما جاء في الحشر متواتم في الشرع فيجب أن لا يصرّح للجمهور بما يوّل عندام الى ابطال هذه الظواهر فان تاثيرها في نفوس الجمهور انّما هو اذا حملت على ظاهرها وامّا إذا أوّلت فانّما يوّل الأمر فيها إلى أحد أمرين أمّا أن يسلط التأويل على هامة واشباة هامة في الشريعة فتتمرَّق الشريعة كلُّها وتبطل الحكمة المقصودة منها وامًّا أن يقال في هذه كلُّها أنَّها من المتشابهات وهذا كلَّه ابطال للشريعة ومحو لها من النفوس من غير ان يشعر.الفاعل لذلك بعظيم ما جناة على الشريعة مع انَّكَ إذا اعتبرت الدلائل التي احجِّ بها المؤولون لهذه الاشياء تجدها كلّها غير برهانيَّة بل الظواهر الشرعيَّة اقنع منها اعنى انّ التصديق بها اكثر وانت تتبيّن ذلك من قولنا في البرهان الذى بنوا عليه نفى الجسبية وكذلك تبيّن ذلك في البرهان الذى بنوا عليه نفى الجهة على ما سنقوله بعد وقد يدلَّك على انَّ الشرع

Digitized by Google

لم يقصد التصريح بنغى هذة الصفة للجمهور أن لمكان أنتفاء هذة الصفة عن النغس اعنى الجسميَّة لم يصرِّح الشرع للجمهور بما هي النغس فقال في الكتاب العزيز ويسئلونك عن الروح قل الروح من امر ربّى وما اوتيتم من العلم الآ قليلاً وذلك انَّه يعسر قيام البرهان عند الجمهور على وجود موجود قائم بذاته ليس بجسم ولو كان انتفاء هذه الصفة ممًّا يقف عليه الجمهور لاكتفى بذلك الخليل صلّى الله عليه في محاجّة الكافر حين قال له ربَّى الذى يحيى ويميت قال انا احيى واميت الآية لانَّه كان يكتفى بان يقول له انت جسم والله ليس بجسم لأنَّ كلَّ جسم محدث كما تقول الأشعريَّة وكذلك كان يكتغى بذلك موسى عليه السلام عند محاجّته لفرعون في دعواة الالهيَّة وكذلك كان يكتفي صلعم في امر الدجَّال في ارشاد المؤمنيــن الى كذب ما يدّعيد من الربوبيّة من انَّه جسم والله ليس بجسم بل قال علية السلام انّ ربُّكم ليس باعور فاكتفى بالدلالة على كذبة بوجود هذه الصفة الناقصة التي ينتفي عند كلّ احد وجودها ببديهة العقل في البارئ سجانة فهذة كلّها كما تراه بدع حادثة في الأسلام هي السبب فيما عرض فيد من الفرق التى انبأ المصطفى انَّد ستفترق امَّتد اليها فإن قال قائها فاذا لم يصرّح الشرع للجمهور لا بانَّه جسم ولا بانَّه غير جسم فما عسى ان يجابوا بد في جواب ما هو فانَّ هذا السُّرَّال طبيعتَّى للانسان وليس يقدر ان ينفكّ عند ولدلك ليس يقنع الجمهور ان يقال لهم في موجود وقــع الاعتراف بد انَّه لا ماهيَّة لد لان ما لا ماهيَّة لا ذات لد قلنا الراجب في ذلک ان يجابوا بجواب الشرع فيقال لهم انَّه نور فانَّه الوصف الذي وصف اللد بد نفسه في كتابه العزيز على جهة ما يرصف الشي بالصفة التي هـي

Digitized by Google

ذاته فقال تعالى الله نور السبوات والارض وبهذا الوصف وصفه النبيّ صلعم في الحديث الثابت فانَّه جاء انَّه قيل له عليه السلام هل رايت ربَّك قال نوراني اراة وفي حديث الأسراء انَّه لمَّا قرب صلعم من سدرة المنتهى غشى السدرة من النور ما جب بصرة من النطر اليها اوّليَّة سبحاته وفي كتاب مسلم أنَّ لله جابًا من نور لو كشف لاحرقت سبحات وجهة ما انتهى الية بصرة وفي بعض روايات هذا الحديث سبعين ججابًا من نورة وينبغي ان تعلم · ان هذا المثال هوشد يد المناسبة للخلق سجانه لانَّه يجتمع فيه انَّه محسوس تنجز الابصار عن ادراكة وكذلك الافهام مع انَّه ليس بجسم والوجود عند الجمهور انّما هو المحسوس والمعدوم عندهم هو غير المحسوس والنور لمّا كان اشرف المحسوسات وجب ان يمثّل به اشرف الموجودات وهاهنا ايضا سبب اخر وجب ان يسمّى بد نورًا وذلك انّ حال وجودة من عقول العلماء الراسخين في العلم عند النظر اليد بالعقل هي حال الابصار عند النظر الى الشمس بل حال عيون الخفافيش وكان هذا الوصف لائقًا عنـــد الصنفين من الناس وحقًّا وايضا فان الله تبارك وتعالى لما كان سبـب الموجودات وسبب ادراكنا لها وكان النور مع الألوان هذه صفته اعنى انَّه سبب وجود الالوان بالفعل وسبب رؤيتنا لد فبالحقّ ما سمّى اللد تبارك وتعالى نفسة نورًا واذا قيل انَّه نور لم يعرض شكَّ في الرؤية التي جاءت في المعاد نقد تبيّن لك من هذا القول الاعتقاد الأول الذى في هذه الشريعة في هذه الصفة وما حدث في ذلك من البدعة وانَّما سكت الشرع عن هذه الصفة لانَّه لا يعترف بموجود في الغائب انَّه ليس بجسم الآ من ادرك ببرهان انّ في الشاهد موجودًا بهذه الصفة وهي النفس ولمًّا كان الوقوف عــلى

معرفة هذا المعنى من النفس ممًّا لا يمكن الجمهور لم يمكن فيهم ان يعقلوا وجود موجود ليس بجسم فلما جبوا عن معرفة اليقين علمنا انّهم جبوا عن معرفة هذا المعنى من البارئ سجانة ٠٠٠ القول في الجهة وامّا هذه الصفة فلم يزل اهل الشريعة من أول الأمر يثبتونها لله سبحانه حتّى نفتها المعتزلة ثم تبعهم على نفيها متأخّروا الاشعريَّة كابي المعالى ومن اقتدى بقوله وظواهر الشرع كلها تقتضى اثبات الجهة مثل قوله تعالى ويحمل عرش ربَّك فوقهم يومئذ ثمانية ومثل قولة يدبَّر الأمر من السماء الى الأرض ثم يعرج اليه في يوم كان مقداره الف سنة ممَّا تعدَّون ومثل قوله تعالى تعرج الملائكة والروح اليد الآية ومثل قولة أأمنتم من في السماء ان يخسف بكم الارض فأذا هي تمور الى غير ذلك من الآيات التي أن سلَّط التاويل عليها عاد الشرع كلَّم مُؤوَّلًا وان قيل فيها انَّها من المتشابهات عاد الشرع كلَّة متشابهًا لآنَّ الشرائع كلَّها مبنيَّة على أنَّ الله في السماء وان مند تنزل الملائكة بالوحى الى النبيّين وان من السماء نزلت الكتب واليها كان الاسراء بالنبيّ صلعم حتى قرب من سدرة المنتهى وجبيع الحكماء قد اتّفقوا أن الله والملائكة في السماء كما أتّفقت جميع الشرائع على ذلك والشبهة التي قادت نفاة الجهة الى نفيها هي انّهم اعتقدوا انّ اثبات الجهة يوجب اثبات المكان واثبات المكان يوجب اثبات الجسمية ونحن نقول أنَّ هذا كلَّه غير لازم فأنَّ الجهة غير المكان وذلك أنَّ الجهة هي أمَّا سطوح الجسم نفسة المحيطة بة وهي ستَّة وبهذا نقول أنَّ للحيوان فرق واسفل ويمينًا وشمالًا وامام وخلف وامّا سطوح جسم آخر محيط بالجسم ذى

الجهات الستّ فامّا الجهات التي هي سطوح الجسم نفسة فليست بمكان 17 للجسم نفسة اصلًا وامَّا سطوح الاجسام المحيطة بة فهي لة مكان مثل سطوح الهواء المحيطة بالانسان وسطوح الفلك المحيطة بسطوح الهواء هى ايضا مكان للهراء وهكذا الافلاك بعضها محيطة ببعض ومكان له وامًّا سطم الغلک الخارج فقد تبرهن انَّه ليس خارجة جسم لانَّة لو كان ذلك كذلك لوجب ان يكون خارج ذلك الجسم جسم اخر ويبرّ الامر الى غير نهاية فاذًا سطم آخر اجسام العالم ليس مكانًا اصلًا اذ ليس يمكن ان يوجد فيد جسم لانّ كل ما هو مكان يمكن ان يوجد فيد جسم فاذًا ان قام البرهان على وجود موجود في هذه الجهة فواجب ان يكون غير جسم فالذى يبتنع وجودة هنالك هو عكس ما ظنَّه وهو موجود هو جسم لا موجود ليس يجسم وليس لهم أن يقولوا أنَّ خارج العالم خلاء وذلك ان الخلاء قد تبيّن في العلوم النظرية امتناعة لانّ ما يدلّ عليه اسم الخلاء ليس هو شي اكثر من ابعاد ليس فيها جسم إعنى طولًا وعرضًا وعبقًا لانَّه ان رفعت الابعاد عنه عاد عدمًا وان انزل الخلاء موجودًا لزم ان تكون اعراض موجودة في غير جسم وذلك انّ الابعاد هي اعراض من باب الكمّيّة ولا بد ولكنَّه قيل في الارآء السالفة القديمة والشرائع الغابرة أنَّ ذلك الموضع هو مسكن الروحانيّين يريدون الله والملائكة وذلك انّ ذلك الموضع ليس هو بمكان ولا يحويه زمان وذلك أنَّ كلَّ ما يحويه الزمان والمكان فاسد فقد يلزم أن يكون ما هنالك غير فاسد ولا كائن وقد تبيَّن هذا المعنى مبًّا اقولة وذلك انَّه لبًّا لم يكن هاهنا شيء الآ هذا الموجـــود المحسوس او العدم وكان من المعروف بنفسة انَّ الموجود انَّما ينسب الى الوجود اعنى انَّه يقال انَّه موجود اى في الوجود اذ لا يمكن ان يقال انَّه

Digitized by Google

موجود في العدم فان كان هاهنا موجود هو اشرف الموجودات فواجب ان ينسب من الموجود المحسوس الى الجزء الأشرف وهو السموات ولشرف هذا الجزء قال تبارك وتعالى لخلق السموات والارض اكبر من خلق الناس ولاكن اكثر الناس لا يعلمون وهذا كلَّه يظهر على التمام للعلماء الراتخين ق العلم فقد ظهر لك من هذا انَّ اثبات الجهة واجب بالشرع والعقل وانَّه الذى جاء به الشرع وانبنى عليه وانَّ ابطال هذه القاعدة ابطال للشرائع وانّ وجد العسر في تفهيم هذا المعنى مع نفي الجسبيَّة هو انَّه ليس في الشاهد مثال لة فهو بعينة السبب في أن لم يصرّح الشرع بنفي الجسم عن الخالق سبحانه لأنَّ الجمهور انَّما يقع لهم التصديق بحكم الغائب متى كان ذلك معلوم الرجود في الشاهد مثل العلم فانَّه لمَّا كان في الشاهد شرطًا في وجودة كان شرطًا في وجود الصانع الغائب وامّا متى كان الحكم الذى في الغائب غير معلوم الوجود في الشاهد عند الأكثر ولا يعلمه الآ العلماء الراسخون فانّ الشرع يزجر عن طلب معرفتة أن لم تكن بالجمهور حاجة الی معرفته مثل العلم بالنفس او یضرب لهم مثالاً من الشاهد ان کان بالجمهور حاجة الى معرفته في سعادتهم وان لم يكن ذلك المثال هو نفس الامر المقصود تفهيمة مثل كثير ممّا جاء من احوال المعاد ٠٠. والشبهة الراتعة في نفى الجهة عند الذين نفرها ليس يتغطّن الجمهرر اليها لا سيّما اذا لم يصرح لهم بانَّه ليس بجسم فيجب أن يمتثل في هذا كلَّه فعل الشرع والا فيروّل ما لم يصرّح الشرع بتأويلة والناس في هذه الاشياء في الشرع على ثلاث رتب صنف لا يشعرون بالشكوك العارضة في هذا المعنى وخاصَّةً متى تركت هذه الاشياء على ظاهرها في الشرع وهولاء هم الأكثر وهم

Digitized by Google

الجمهور وصنف عرضت لهم في هذه الاشياء شكوك ولم يقدروا على حلّها وهوُلاء هم فوق العامَّة ودون العلماء وهذا الصنف هم الذين يوجد في حقَّهم التشابة في الشرع وهم الذين ذمَّهم الله تعالى وامَّا عند العلماء والجمهور فليس في الشرع تشابة فعلى هذا المعنى فينبغى أن يفهم التشابة ومثال ما عرض لهذا الصنف مع الشرع مثال ما يعرض لخبز البرّ مثلًا الذى هو الغذا النافع لاكثر الابدان ان يكون لاقلّ الابدان ضارًا وهو نافـــع للاكثر وكذلك التعليم الشرعتى هو نافع للاكثر وربَّما ضرَّ بالاقلَّ ولهـذا الاشارة بقوله تعالى وما يضلّ به الآ الفاسقين لأكن هذا انّما يعرض في آيات الكتاب العزيز في الاقلّ منها والاقلّ من الناس واكثر ذلك هي الآيات التي تتضبَّن الاعلام عن اشياء في الغائب ليس لها مثال في الشاهد فيعبَّر عمها بالشاهد الذى هو اقرب الموجودات اليها واكثرها شبهًا بها فيعرض لبعض الناس أن ياخذ المبتَّل بد هو المثال نفسه فتلزمه الحيرة والشكّ وهو الذى يسبّى متشابهًا في الشرع وهذا ليس يعرض للعلماء ولا للجمهور وهم صنفا الناس بالحقيقة لأنّ هولاء هم الاحتماء والغذا الملائم انّما يوافق ابدان الاحتماء وامّا اولائك فمرضى والمرضى & الاقلّ ولذلك قال تعالى وامّا الذين في قلوبهم زيغ فيتّبعون ما تشابه منه ابتغاء الفتنة وهولاء اهل الجدل والكلام واشدّ ما عرض على الشريعة من هذا الصنف انَّهم تأوَّلوا كثيرًا ممَّا ظنّوة ليس على ظاهرة وقالوا أنّ هذا التأويل ليس هو المقصود بة وانّما اتى الله به في صورة المتشابه ابتلاء لعباده واختبارًا لهم ونعوذ بالله من هذا الظنّ بالله بل نقول انّ كتاب الله العزيز انَّبا جاء معجزًا من جهة الوضوح والبيان فاذًا ما ابعد من مقصد الشرع من قال فيما ليـــس

Digitized by GOOGLE

بمتشابة انَّه متشابة ثم انَّه اوَّل ذلك المتشابة بزعمة وتال لجميع الناس ان فرضكم هو اعتقاد هذا التأويل مثل ما قالوة في آية الاستواء على العرش وغير ذلك مبًّا قالوة أنَّ ظاهرة متشابة وبالجملة فأكثر التأويلات التي زعم القائلون بها انّها المقصود من الشرع اذا ترُّمّلت وجدت ليس يقوم عليها برهان ولا تفعل فعل الظاهر فى قبول الجمهور لها وعملهم عنها فانَّ المقصود الأوَّل بالعلم في حقَّ الجمهور انَّما هو العمل فما كان انفع في العبل فهر اجدر وامّا المقصود بالعلم في حقَّ العلماء فهر الأمران جبيعا اعنى العلم والعمل ومثال من اوّل شيا من الشرع وزعم انّ ما اوّله هو ما قصد الشرع وصرّح بذلك التأويل للجمهور مثال من اتى الى دواء قد ركّبه طبيب ماهر ليحفظ محقّة جميع الناس او الأكثر نجاء رجل فلم يلائمه ذلك الدواء المركّب الاغطم لرداءة مزاج كان به ليس يعرض الّا للاقلّ من الناس فزعم أنَّ بعض تلك الأدوية التي صرَّح باسبة الطبيب الأوَّل في ذلك الدواء العام المنفعة المركّب لم يرد به ذلك الدواء الذى جرت العادة في اللسان ان يدلُّ بذلك الاسم عليه وانَّما اريد به دراء آخر ممًّا يمكن ان يدل علية بذلك باستعارة بعيدة فازال ذلك الدراء الاوّل من ذلك المركّب الأعظم وجعل فيد بدلة الدواء الذى ظنّ أنَّه الذي قصدة الطبيب وقال للناس هذا هو الذى قصدة الطبيب الأول فاستعمل الناس ذلك الدواء المركّب على الوجد الذي تأوّله عليه هذا المتأوّل ففسدت بد امزجة كثير المركّب فراموا اصلاحة بأن ابدلوا بعض ادويته بدواء آخر غير الدواء الأول فعرض من ذلك للناس نوع من المرض غير النوع الأوّل تجاء ثالث فتاول

Digitized by Google

في ادوية ذلك المركّب غير التأويل الأوّل والثاني فعرض للناس من ذلك نوع ثالث من المرض غير النوعين المتقدَّمين فجاء متأوَّل رابع فتاوَّل دواء. آخر غير الادوية المتقدّمة فعرض منه للناس نوع رابع من المرض غير الامراض المتقدّمة فلمّا طال الزمان بهذا المركّب الاعظم وسلّط الناس التأويل على ادويته وغيّروها وبدّلوها عرض منه للناس امراض شتّى حتّـى فسلت المنفعة المقصودة بذلك الدواء المركّب في حقّ اكثر الناس وهذه هى حال الفرقة الحادثة في هذه الطريقة مع الشريعة وذلك ان كلّ فرقة منهم تأولت في الشريعة تأويلا غير التأويل الذى تأولته الفرقة الاخرى وزعمت انَّه الذي قصرة الشرع حتَّى تمزَّق الشرع كلَّ ممزَّق وبعُد جدًا عن موضعة الاوّل ولمّا علم صاحب الشرع صلعم أنّ مثل هذا يعرض ولا بدٌ في شريعته قال ستفترق امّتي على اثنتين وسبعين فرقة كلّها في النار الا واحدة يعنى بالواحدة التي سلكت ظاهر الشرع ولم تؤوَّله تاويـــــلا صرّحت به للناس وانت اذا تامّلت ما في هذه الشريعة في هذا الوقت من الفساد ألعارض فيها من قبل التأويل تبيّنت انّ هذا المثال حجيم واوّل من غيَّر هذا الدواء الاعظم & الخوارج ثمَّ المعتزلة بعدام ثمَّ الاشعريَّة ثم الصوفيَّة ثمَّ جاء ابو حامُد فطمَّ الوادى على القرى وذلك انَّه صرَّح بالحكمة كلّها للجمهور وباراء الحكماء على ما ادّاة اليد فهمة وذلك في كتابة الذى سمّاة بالمقاصد فزعم انَّه انَّما الَّف هذا الكتاب للردَّ عليهم ثم وضع كتابة المعروف بتهافت الفلاسفة فكفَّرهم فية في مسائل ثلاثة من جهة خرتهم فيها للاجماع كما زعم وبدعهم في مسائل واتي فيه جحم مشكَّكة وشبة محيَّرة اضلت كثيرًا من الناس عن الحكمة وعن الشريعة ثمَّ

Digitized by Google

قال في كتابة المعروف بجواهر القرآن انَّ الذي اثبتُة في كتاب التهافت هي اتاريل جداليَّة وانَّ الحقَّ انَّما اثبته في المضنون به على غير اهله ثمَّ جاء في كتابة المعروف بمشكاة الانوار فذكم فية مراتب العارفين باللة فقال ان سائره مجوبون الا الذين اعتقدوا أن الله سبحانه غير محرك السماء الاولى وهو الذى صدر عنه هذا المحرّك وهذا تصريح منه باعتقاد مذاهب الحكماء في العلوم الالهيَّة وهو قد قال في غير ما موضع أنَّ علومهم الالهيَّة هي تخمينات بخلاف الامر في سائر علومهم وامًّا في كتابة الذي سمَّاة المنقذ من الضلال فانحى فيه على الحكماء واشار إلى أنَّ العلم أنَّما يحصل بالخلوة والفكرة وان هذه المرتبة هي جنس مراتب الانبياء في العلم وكذلك صرّج بذلك بعينة في كتابة الذى سمّاة بكيبيا السعادة فصار الناس بسبب هذا التشويش والتخليط فرقتين فرقة انتدبت لذم الحكماء والحكمة وفرقة انتدبت لتأويل الشرع وروم صرفة الى الحكمة وهذا كلّه خطأ بل ينبغي أن يقرّ الشرع على ظاهرة ولا يصرّح للجمهور بالجمع بينة وبين الحكمة لانّ التصريح بذلك هو تصريح بنتائم الحكمة لهم دون ان يكون عندام برهان علیها وهذا لا یحلّ ولا یجوز اعنی ان یصرّح بشیء من نتائم الحكمة لمن لم يكن عناه البرهان عليها لانَّه لا يكون لا مع العلماء الجامعين بين الشرع والعقل ولا مع الجمهور المتّبعين لظاهر الشرع فلحق من فعلد هذا اخلال بالامرين جبيعًا اعنى بالحكمة وبالشرع عند اناس وحفظ الامرين جبيعًا عند آخرين امّا اخلاله بالشريعة فمن جهة افصاحة فيها بالتاويل الذى لا يجب الافصاح به وامّا اخلاله بالحكمة فلافصاحة ايضا بمعان فيها لا يجب ان يصرّج بها الآ في كتب البرهان

Digitized by Google

وامّا حفظة للامرين فلان كثيرا من الناس لا يرى بينهما تعارضًا من جهة الجمع الذى استعمل بينهما واكد هذا المعنى بان عرّف وجد الجمع بينهما وذلك في كتابة الذى سمّاء التفرقة بين الاسلام والزندقة وذلك انَّه عدَّد فيد اصناف التأويلات وتطع فيد على انَّ المؤوَّل ليس بكافر وان خـرق الاجماع في التأويل فاذًا ما فعل من هذه الاشياء فهو ضارّ للشرع بوجه وللحكمة بوجة ولهما بوجة وهذا الذى فعلة هذا الرجل اذا نحص عنة ظهر انَّه ضارَّ بالذات للامرين جبيعًا اعنى الحكمة والشريعة وانَّه نافع لهما بالعرض وذلك انّ الانصاح بالحكمة لمن ليس باهلها يلزم عن ذلـــك جالذات امما ابطال الحكمة وامما ابطال الشريعة وقد يلزم عنه بالعرض الجمع بينهما والصواب كان ألًّا يصرَّح بالحكمة للجمهور وامًّا وقد وقع التصريح فالصواب أن تعلم الفرقة من الجمهور التي ترى أنَّ الشريعة مخالفة للحكمة انتها ليست مخالفة لها وكذلك الذين يرون انَّ الحكمة مخالفة لها من الذين ينتسبون للحكمة انها ليست مخالفة لها وذلك بان يعرف كل واحد من الفريقين انَّه لم يقف على كنههما بالحقيقة اعنى على كنة الشريعة ولا على كنه الحكمة وانّ الرأى في الشريعة الذي اعتُقد انّه مخالف للحكمة هو رأى امّا مبتدع في الشريعة لا من اصلها وامّا راى خطأ في الحكمة اعنى تاويل خطأ عليها كما عرض في مسئلة علم الجزئيّات وفي غيرها من المسائل ولهذا المعنى اضطررنا نحن في هذا الكتاب أن نعرّف أصول الشريعة فانّ اصولها اذا ترُمّلت وجدت اشدّ مطابقة للحكمة ممّا أُوّل فيها وكذلك الرأى الذى ظنّ في الحكمة انَّه مخالف للشريعة يعرف أن السبب في ذلك انَّه لم يحط علمًا بالحكمة ولا بالشريعة ولذلك اضطررنا نحن ايضا الى وضع





قول [اعنى فصل المقال] في موافقة الحكمة للشريعة .٠٠ وإذ قد تبيَّن هذا فلنرجع الى حيث كنًّا فنقول أنَّ الذي بقى علينا من هذا الجزء مــن المسائل المشهورة هي مسئلة الرؤية فانه قد يظنّ انّ هذه المسئلة هي بوجة ما داخلة في الجزء المقدّم لقولة تعالى لا تدركة الابصار وهو يدرك الابصار ولذلك انكرها المعتزلة وردّت الآثار الواردة في الشرع بذلك مع كثرتها وشهرتها فشنع الامر عليهم وسبب وقوع هذه الشبهة فى الشرع انّ المعتزلة لمما اعتقدوا انتغاء الجسمية عنه سجحانه واعتقدوا وجوب التصريم بها لجميع المكلَّفين ورجب عندام ان انتفت الجسميَّة ان تنتفى الجهة واذا انتفت الجهة انتفت الرؤية اذ كلّ مرئى في جهة من الرائي فاضطرّوا لهذا المعنى لرد الشرع المنقول واعتلوا للاحاديث بانها اخبار آحاد واخبار الآحاد لا توجب العلم مع انّ ظاهر القرآن معارض لها اعنى قوله تعالى لا تدركة الابصار وامّا الاشعريّة فراموا الجمع بين الاعتقادين اعنى بيس انتفاء الجسبية وبين جراز الرؤية لما ليس بجسم بالحسّ فعسر ذلك عليهم ولجرًا في ذلك الى عج سوفسطانية مبرَّعة اعنى الجم التي ترهم انَّها محيم وهي كاذبة وذلك انَّه يشبة أن يكون يوجد في الجُم ما يوجد في الناس اعنى أنَّه كما يوجد في الناس الفاضل التامَّ الفضيلة ويوجد فيهم من دون ذلك في الفضل ويوجد فيهم من يوهم انَّه فاضل وليس بفاضل وهو المرائي كَلَكَ الأمر في الجمم اعنى انَّ منها ما هو في غاية اليقين ومنها ما هو دون اليقين ومنها جنَّة مرائية وهي التي ترهم انَّها يقين وهي كاذبـــة والاقاويل التي سلكها الاشعريَّة في هذه المسئلة منها اقاويل في رفع دليل المعتزلة ومنها اقاويل لهم في اثبات جواز الرؤية لما ليس بجسم وانَّه ليس

Digitized by Google

يعرض من فرضها محال فامًّا ما عاندوا بة قول المعتزلة أنَّ كُلَّ مرئيٌّ فهو في جهة من الرائي فمنهم من قال انّ هذا انّما هو حكم الشاهد لا حكم الغائب وانّ هذا الموضع ليس هو من المواضع التي يجب فيها نقل حكم الشاهد الى الغائب وانَّع جائز أن يرى الانسان ما ليس في جهة إذا كان جائزا ان يرى الانسان بالقوّة المبطرة نفسها دون عين وهولاء اختلط عليهم ادراك العقل مع ادراك البصر فان العقل هو الذى يدرك ما ليس في جهة اعنى في مكان وامًّا ادراك البصر فظاهر من امرة ان من شرطة ان يكون المرئى منه فى جهة ولا فى جهة نقط بل وفى جهة ما مخصوصة ولذلك ليس تتاتّى الرؤية باق وضع اتّفق ان يكون البصر من المرئيّ بل باوضاع محدودة وشروط محدودة ايضا وهي ثلاثة اشياء حضور الضوء والجسم الشفَّاف المتوسط بين البصر والمبصر وكون المبصر ذا الوان ضرورة والردّ لهذه الامور المعروفة بنفسها في الابصار هو ردّ للاوائل المعلومة بالطبع للجميع وابطال لجميع علوم المناظر والهندسة وقد قال القوم اعنى الاشعريَّة انَّ احد المواضع التي يجب ان ينقل فيها حكم الشاهد الى الغائب هو الشرط مثل حكمنا أنّ كل عالم حتّى لكون الحياة تظهر في الشاهد شرطا في وجود العلم وان كان ذلك قلنا لهم وكذلك يظهر في الشاهد انّ هذه الاشيا هي شروط في الرؤية فالحقوا الغائب فيها بالشاهد على اصلكم .٠. وقد رام ابو حامد في كتابة المعروف بالمقاصد ان يعاند هذه المقدَّمة اعنى انّ كلّ مرئيّ في جهة من الرائي بانّ الانسان يبصر ذاتة في المرآة وانّ ذاته لیست منه فی جهة غیر جهة مقابلة وذلک اند لمّا کان یبصر ذاته وكانت ذاته ليست تحلّ في المرآة التي في الجهة المقابلة فهو يبصر ذاته في





غير جهة وهذة مغالطة فان الذى يبصر هو خيال ذاته والخيال منه هو في جهة اذ كان الخيال في المرآة والمرآة في جهة وامًّا جَّتهم التي اتوا بها في امكان رؤية ما ليس بجسم فانَّ المشهور عندهم في ذلك جُتان احدهما وهو الاشهر عندهم ما يقولونة من انَّ الشيء لا يخلو ان يرى من جهة ما هو ملوّن او من جهة انّه جسم او من جهة انّه لون او من جهة انّه موجود وربَّما عددوا جهات اخر غير هذه للموجود ثمَّ يقولون وباطل ان يرى من قبل انَّه جسم اذ لو كان ذلك كذلك لما رئى اللون وباطل أن يرى لمكان انَّه لون اذ لو كان ذلك لما رئى الجسم واذا بطلت جميع هذه الاقسام التي تتوهم في هذا الباب فلم يبق ان يرى الشيء اللا من قبل انَّه موجود والمغالطة في هذا القول بيَّنة فانَّ المرئي منه ما هو مرئَّى بذاته ومنه ما هو مرئى من قبل المرئَّى بذاتة وهذة هي حال اللون والجسم فأنَّ اللون مرئي بذاته والجسم مرئى من قبل اللون ولذلك ما لم يكن له لون لم يبصر ولو كان الشى انَّما يرى من حيث هو موجود فقط لوجب ان تبصر الاصوات وسائم المحسوسات الخمس فكان يكون البصم والسمع وسائم الحواش الخبس حاسّة واحدة وهذه كلّها خلاف ما يعقل وقد اضطرّ المتكلّمون لمكان هذه المسئلة وما اشبهها ان يسلّموا انّ الالوان ممكنة ان تسمع والاصرات ممكنة ان ترى وهذا كلَّه خروج عن الطبع وعن ما يمكن ان يعقله انسان فانَّه من الظاهر انَّ حاسَّة البصر غير حاسَّة السمع وانّ محسوس هذه غير محسوس تلک وان آلة هذه غير آلة تلک واند ليس يبكن أن ينقلب البصر سبعًا كما ليس يمكن أن يعود اللون صوتًا والذين يقولون أنَّ الصوت يمكن أن يبصر في وقت ما فقد يجب أن يسئلوا فيقال

Digitized by GOOGLE

لهم ما هو البصر فلا بدّ من أن يقولوا هو قوَّة تدرك بها المرئيَّات الألوان وغيرها ثمّ يقال لهم ما هو السبع فلا بدّ أن يقولوا هو قوّة تدرك بها الاصرات فأذا وضعوا هذا قيل لهم فهل البصر عند أدراكه الاصرات هو بصر فقط او سمع فقط فان قالوا سمع فقط فقد سلّموا انَّه لا يدرك الألوان وان قالوا بصر فقط فليس يدرك الاصوات واذا لم يكن بصرا فقط لانَّه يدرك الاصوات ولا سبعًا فقط لانَّة يدرك الالوان فهو بصر وسبع معًا وعلى هذا فستكون الاشياء كلّها شيأً واحدًا حتّى المتضادّات وهذا شيّ فيما احسبه يسلّه المتكلّمون من اهل ملّتنا او يلزمهم تسليمة وهو رأى سوفسطانيّ لاتوام قدماء مشهورين بالسفسطة وامّا الطريقة الثانية التي سلكهـــا المتكلَّمون في جواز الرؤية فهي الطريقة التي اختارها ابو المعالى في كتابه المعروف بالارشاد وهي هذه الطريقة وتلخيصها انَّ الحواسَّ انَّما تدرك ذوات الاشياء وما تنفصل به الموجودات بعضها من بعض هي احوال ليست بذوات فالحواسّ لا تدركها وانَّما تدرك الذات والذات هي نفس الموجود المشترك لجميع الموجودات فاذًا الحواس انَّما تدرك الشي من حيث هــو موجود وهذا كلَّة في غاية الفساد ومن ابين ما يظهر به فساد هذا القول انَّه لو كان البصر انَّما يدرك الاشياء لما امكنة أن يفرق بين الابيه والاسود لانّ الاشياء لا تفترق بالشي الذي تشترك فية ولا كان بالجملة يمكن في الحواسّ لا في البصر أن يدرك فصول الألوان ولا في السمع أن يدرك فصول الاصوات ولا في الطعم ان يدرك فصول المطعومات وللزم ان تكون مدارك المحسوسات بالجنس واحدا فلا يكون فرق بين مدرك السبع وبين مدرك البصر وهذا كلَّه في غاية الخروج عبًّا يعقله الانسان وأنَّما تدرك

Digitized by Google

الحراس ذوات الاشياء المشار اليها بتوسّط ادراكها لمحسوساتها الخاصّة بها فوجة المغالطة في هذا هو ان ما يدرك ذاتيا اخذ انَّة مدرك بذاتة ولولا النشأ على هذه الاقاويل وعلى التعظيم للقائلين بها لما امكن ان يكون فيها شيء من الاقناع ولا وتع بها التصديق لاحد سليم الغطـــرة ٠٠. والسبب في مثل هذة الحيرة الواقعة في الشريعة حتّى الجأت القائميسن بنصرتها في زعمهم الى مثل هذة الاقاويل الهجينة التي هي حكة من عُنى بتبييز اصناف الاقاويل ادنى عناية هو التصريم في الشرع ببا لم يأذن الله ورسولة بة وهو التصريح بنفى الجسبيَّة للجبهور وذلك انَّه من العسير ان يجتمع في اعتقاد واحد ان هاهنا موجودًا ليس بجسم وانَّه مرئتي بالابصار لانّ مدارك الحراسّ هي في الاجسام او اجسام ولذلك رأى قوم انّ هذه الروية هي مزيد علم في ذلك الوقت وهذا ايضا لا يليق الافصاح بـــ للجبهور وانَّد لمَّا كان العقل من الجبهور لا ينفكَّ من التغيُّل بل ما لا يتحيِّلون هو عندم عدَّم وكان تخيَّل ما ليس بجسم لا يبكن والتصديق بوجود ما ليس بمحيّل غير ممكن عندهم عدل الشرع عن التصريح لهم بهذا البعني فرصفة سجانة لهم بارصاف تقرب من قرَّة التَّعيَّل مثل ما وصفد بد من السبع والبصر والوجد وغير ذلك مع تعريفهم انَّد لا يجانسه شى من الموجودات المتغيّلة ولا يشبهه ولو كان القصد تعريف الجمهور انّه ليس بجسم لما صرّح لهم بشي من هذا بل لمّا كان ارفع الموجـودات المتخيَّلة هو النور ضرب لهم المثال به اذ كان النور هو اشهر الموجودات عند الحسّ والتعيّل وبهذا النحو من التصوّر امكن أن يفهموا المغانسي الموجودات في المعاد اعنى انَّ تلك المعاني مثَّلت لهم بامور متغيَّل.

Digitized by Google

حسرسة فاذًا متى اخذ الشرع في اوصاف الله تبارك وتعالى على ظاهر لم تعرض فيه هذه الشبهة ولا غيرها لأنَّه اذا قيل له انَّه نور وانَّ له جابا من نور كما جاء في القرآن والسنن الثابتة ثم قيل انَّ المؤمنين يرونه في الآخرة كما ترى الشبس لم يعرض في هذا كلَّه شكَّ ولا شبهة في حقَّ الجبهور ولا في حتّى العلماء وذلك انَّه قد تبرهن عند العلماء انَّ تلك الحال مزيد علم لاکن متی صرّح لهم به اعنی للجمهور انبطلت عندهم الشریعة کلّها او كفّروا المصرّح لهم بها فمن خرج عن منهاج الشرع في هذه الأشياء فقد ضلّ عن سواء السبيل وانت اذا تامّلت الشرع وجدته مع انَّه قد ضرب للجمهور في هذة المعاني المثالات التي لم يمكن تصوّرهم ايّاها دونها فقد نبِّد العلماء على تلك المعانى انفسها التي ضرب مثالاتها للجمهور فيجب ان يرتف عند حدّ الشرع في نحو التعليم الذي خصّ به صنفًا صنفًا من الناس والا يخلط التعليمان كلاهما فتفسد الحكمة الشرعيّة النبويّة ولذلك قال عليه السلام أنَّا معشر الانبياء أمرنا أن ننزل الناس منازلهــم وأن نخاطبهم على قدر عقولهم ومن جعل الناس شرعًا واحدًا في التعليم فهو كبن جعلهم شرعا واحدًا في عبل من الاعبال وهذا كلَّه خلاف البحسوس والمعقول فقد تبيّن لك من هذا انّ الرؤية معنى ظاهر وانَّه ليس يعرض فيد شبهة اذا اخذ الشرع على ظاهرة في حقَّ الله تبارك وتعالى اعنى اذا لم يصرح فية بنفى الجسبية ولا باثباتها واذ قد تبيّنت عقائد الشرع الاول في التنزيد والمقدار الذي سلك في تعليم الجمهور من ذلك فقد ينبغي أن نسيم الى الجزء الذي يتضبَّن معرفة أفعال الله تبارك وتعالى وهو الفنّ الخامس من هذه الغنون وبة ينقضي القول في هذا الذي قصدناه

## الفن الخامس في معرفة الافعال

ونذكر في هذا الغنّ خبس مسائل فقط هي الاصول التي عليها يدور كلّ ما في هذا الباب البسئلة الاولى في اثبات خلق العالم الثانية في بعث الرسول الثالثة في القضاء والقدار الرابعة في التجوير والتعديل الخامسة في البعاد ٠٠.

المسئلة الاولى في حدوث العالم اعلم ان الذى قصدة الشرع من معرفة العالم هو انّد مصنوع لله تبارك وتعالى ومخترع له وانّد لم يرجد عن الاتّفاى ومن نفسه فالطريق التى سلك الشرع بالناس في تقرير هذا الاصل ليس هو طريق الاشعريّة فانًا قد بيّنًا انّ تلك الطرق ليست من الطرق اليقينيَّة الخاصّة بالعلماء ولا هى من الطرق العامّة المشتركة بالجبيع وهى الطرق البسيطة اعنى بالبسيطة القليلة المقدّمات التى نتائجها قريبة من الطرق البسيطة اعنى بالبسيطة القليلة المقدّمات التى نتائجها قريبة من الطرق البسيطة اعنى بالبسيطة القليلة المقدّمات التى نتائجها قريبة من والطرق البسيطة اعنى بالبسيطة القليلة المقدّمات التى تعارب المرّيس المقدّمات المعروفة بنفسها وامّا البيانات التى تكون بالمقايس المركّبـــة وتأوّل ذلك على الشرع على اصول متفنّنة فليس يستعملها الشرع في تعليم وتأوّل ذلك على الشرع فقد جهل مقصدة وزاغ عن طريقة وكذلك ايضا لا وما كانت الحاجة الى تعريف المهور به وكيدة مثّل ذلك باقرب الاشياء شبهًا وما كانت الحاجة الى تعريف المهور به وكيدة مثّل ذلك باقرب الاشياء شبهًا به كالحال في احوال المعاد وما لم تكن لهم به حاجة الى معرفته في هذا عدار المما من عليهم كما قال تعالى في المور له موانة على المور لما



حدوث العالم من الطرق البسيطة المعترف بها عند الجميع وواجب أن كان حدوثة ليس له مثال في الشاهد ان يكون الشرع استعمل في تمثيل ذلك حدرث الاشياء المشاهدة فامًّا الطريق التي سلكها الشرع في تعليم الجمهرر انَّ العالم مصنوع للَّه تبارك وتعالى فانَّه اذا تؤمَّلت الآيات التي تضمَّنت هذا المعنى وجدت تلك الطرق هي طريق العناية وهي احدى الطرق التي قلنا انَّها الدالَّة على وجود الخالق تعالى وذلك انَّه كما انَّ الانسان اذا نظر الی شی محسوس فرآه قد وضع بشکل ما وقدر ما ووضع ما موافق في جبيع ذلك للمنفعة الموجودة في ذلك الشي المحسوس والغاية المطلوبة حتّى يعترف انَّه لو وجد بغير ذلك الشكل او بغير ذلك الوضع او بغير ذلك القدر لم ترجد فيه تلك المنفعة علم على القطع أنَّ لذلك الشي صانعًا صنعة ولذلك وافق شكلة ووضعة وقدرة تلك المنفعة وانَّة ليس يمكن ان تكون مرافقة اجتماع تلك الاشياء لرجرد المنفعة بالاتّغاق مثال ذلك انَّه إذا رأى إنسان جرًّا موجودا على الأرض فوجد شكلة بصفة يتاتَّى منها الجلوس ووجد أيضا وضعة كذلك وقدرة علم أنَّ ذلك الججر أنَّما صنعة صانع وهو الذي وضعة كذلك وقدّرة في ذلك المكان وامّا متى لم يشاهد شيا من هذة الموافقة للجلوس فانَّه يقطع انَّ وتوعد في ذلك المكان ووجودة بصفة ما هو بالاتَّفاق ومن غير أن يجعله هنالك فاعل كذلك الأمر ق العالم كلَّه فانَّه إذا نظر الانسان إلى ما فيه من الشمس والقمر وسائسر الكواكب التى هى سبب الازمنة الاربعة وسبب الليل والنهار وسبب الامطار والمياة والرياح وسبب عمارة اجزاء الارض ووجود الناس فيها وسائر الكائنات من الحيوانات والنبات وكون الارض موافقة لسكنى الناس فيها وسائـــــر

الحيوانات البرية وكذلك الماء موافقا للحيوانات المائية والهواء للحيوانات الطائرة وانَّع لو اختلَّ شيء من هذه الخلقة والبنية لاختلَّ وجـــود المحلوقات التي هاهنا علم على القطع انَّد ليس يمكن أن تكون هـذه الموافقة التي في جميع اجزاء العالم للانسان والحيوان والنبات بالاتفاق بل ذلك من قاصد قصدة ومريد ارادة وهو الله عزّ وجلّ وعلم على القطع انّ العالم مصنوع وذلك انَّه يعلم ضرورةً انَّه لم يمكن أن توجد فيه هذه الموافقة لو كان وجودة عن غير صانع بل عن الاتَّفاق فامًّا انَّ هذا النوع من الدليل قطعيّ وانَّه بسيط فظاهر من هذا الذي كتبناه وذلك انَّ مبناء على اصلين معترف بهما عند الجميع احدهما انَّ العالم بجميع اجزائد يرجد موافقا لوجود الانسان ولوجود جميع الموجودات التى هاهنا والاصل الثاني انَّ كُلَّ ما يوجد موافقًا في جبيع اجزائد لفعل واحد ومسدَّدًا نحو غاية واحدة فهو مصنوع ضرورةً فينتتم عن هذين الاصلين بالطبع انّ العالم مصنوع وانّ لد صانعًا وذلك انّ دلالة العناية تدلّ على الامرين معًا ولذلك كانت اشرف الدلائل الدالة على وجود الصانع وامَّا انَّ هذا النوع من الاستدلال هو النوع الموجود في الكتاب العزيز فذلك يظهر من غير ما آية من الآيات التي يذكر فيها بدؤ الخلق فمنها قوله تعالى الم نجعل الارض مهادًا والجبال اوتادًا الى قوله وجنَّات الفافًا فانَّ هذه الآية اذا تؤمَّلت وجد فيها التنبية على موافقة اجزاء العالم لوجود الانسان وذلك انَّه ابتدأً فنبَّه على امر معروف بنفسة لنا معشر الناس الابيض والأسود وهو أنَّ الأرض خلقت بصفة يتاتّى لنا المقام عليها وانّها لو كانت متحرَّكة او بشكل آخر غیر شکلها او فی موضع آخر غیر الموضع الذی هی فید او بقدر غیر

Digitized by Google

هذا القدر لما امكن أن نوجد فيها ولا أن نخلق عليها وهذا كلَّه محصور في قوله تعالى الم نجعل الارض مهادًا وذلك انَّ المهاد يجمع الموافقة في الشكل والسكون والوضع وزائدًا الى هذا معنى الوثارة واللين فما اعجـب هذا لاعجاز وافضل هذة السعادة واغرب هذا الجمع وذلك انَّه قد جمع في لفظ مهاد جبيع ما في الارض من مرافقتها لكون الانسان عليها وذلك شي قد تبيّن على التمام للعلماء في ترتيب من الكلام طويل وقدر من الزمان غير يسير والله يختص برحمته من يشاء وامًّا قولة تعالى والجبال اوتادًا فانه نبَّه بذلك على المنفعة الموجودة في سكون الأرض من قبل الجبال فانَّه لو قدرت الارض اصغر ممًّا هي كانَّك قلت دون الجبال لتزعزعت من حركات باتى الاسطقسات اعنى الماء والهواء ولتزلزلت وخرجت من موضعها ولو كان ذلك كذلك لهلك الحيوان ضرورة فأذًا موافقة سكونها لما عليها مـــن الموجودات لم تعرض بالاتفاق وانَّما عرضت عن قصد قاصد وارادة مريد فهي ضرورةً مصنوعة لذلك القاصد سبحانه وموجودة له على الصفة التي قدّرها لوجود ما عليها من الموجودات ثمّ نبَّه ايضا على موافقة وجود الليل والنهار للحيران فقال تعالى وجعلنا الليل لباسًا والنهار معاشًا يريد انّ الليل جعلة كالسترة واللباس للموجودات التي هاهنا من حرارة الشبس وذلك انَّه لولا غيبة الشبس بالليل لهلكت الموجودات التي جعل الله حياتها بالشمس وهو الحيوان والنبات فلمًا كان اللباس قد يقى من الحرّ مع انَّه سترة وكان الليل يوجد فية هذان المعنيان سمَّاة الله تعالى لباسًا وهذا من ابدع الاستعارة وفي الليل ايضا منفعة اخرى للحيوان وهو انّ نومه يكون فيه مستغرقا لمكان ذهاب الضوء الذي يحرّك الحواسّ الى ظاهر

Digitized by GOOGLE

البدن الذى هو اليقظة ولذلك قال تعالى وجعلنا نومكم سُباتًا أى مستغرقًا من قبل ظلمة الليل ثم قال تعالى وبنينا فوتكم سبعًا شدادًا وجعلنا سراجًا وهَّاجًا نعبُّر بلفظ البنيان عن معنى الاختراع لها وعن معنى الاتَّفاق الموجود فيها والنظام والترتيب وعبّر بمعنى الشدّة عمّا جعل فيها من القرّة على الحركة التي لا تفتر عنها ولا يلحقها من تبلها كلال ولا تحاف ان تخرّ كما تخرّ السقوف والمبانى العالية والى هذا الاشارة بقوله تعالى وجعلنا السماء سقفًا محفوظًا وهذا كلَّة تنبية منه على موافقتها في اعدادهـا واشكالها واوضاعها وحركاتها لوجود ما على الارض وما حولها حتّى انَّــــ لو وقف جرم من الاجرام السماويَّة لحظة واحدة لفسَّد ما على وجه الارض فضلا عن ان يقف كلّها وقد زعم قوم انَّ النفخ في الصور الذى هو سبب الصعقة هو وتوف الغلك ثمّ نبّه على منفعة الشمس الخاصّة وموافقتها لوجود ما على الارض فقال تعالى وجعلنا سراجا وهَّاجًا وانَّبا سمَّاها سراجـا لأنَّ الاصل هو الظلبة والضوء طارئ على الظلبة كما انَّ السراج طارئ على ظلبة الليل ولولا السراج لم ينتفع الانسان بحاسّة بصرة بالليل وكذلك لــولا الشبس لم ينتفع الحيوان بحاسّة بصرة اصلا وانَّما نبَّه على هذه المنفعة للشبس فقط دون سائر منافعها لانّها اشرف منافعها واظهرها ثم نبّع تعالى على العناية المذكورة في نزول المطر وانَّه انمَّا ينزل لمكان النبــات والحيوان وانّ نزول المطر بقدر محدود وفي اوقات محدودة لنبات الزرع ليس يمكن أن يعرض عن الاتّفاق بل سبب ذلك العناية بما هاهنا فقال تعالى وانزلنا من المعصرات ماء ثجّاجا لنَّخرج به حبًّا ونباتًا وجنَّات الفافًا والآيات التي في القرآن في التنبية على هذا المعنى كثيرة مثل قولة تعالى الم

Digitized by Google

تروا كيف خلق اللة سبع سموات طباقًا وجعل القمر فيهنّ نورًا وجعل الشبس سراجًا واللد انبتكم من الارض نباتًا ومثل قولد تعالى الله الذي جعل لكم الارض فراشًا والسماء بناء ولو ذهبنا لتعدّد هذه الآيات ونفصّل ما نبَّهت عليه من العناية التي تدلُّ على الصانع والمصنوع لما وسع ذلك مجلَّدات كثيرة وليس قصدنا ذلك في هذا الكتاب ولعلَّنا أن أنسأ الله في الاجل ووقع لنا فراغ أن نكتب كتابًا في العناية التي نبِّه عليها الكتاب العزيز ٠٠٠ وينبغى أن تعلم أنَّ هذا النوع من الاستدلال في غاية المضادَّة للاستدلال الذى زعمت الاشعرية انَّه الطريق الى معرفة الله سبحانه وذلك انَّهم زعموا أنَّ دلالة الموجودات على الله تبارك وتعالى ليس من أجل حكمة فيها تقتضى العناية ولكن من قبل الجواز اى من قبل ما يظهر في جميع الموجودات انَّه جائز في العقل أن يكون بهذه الصفة وبضدَّها فانَّه أن كان هذا الجواز على السواء فليس هاهنا حكمة ولا توجد هاهنا موافقة اصلا بين الانسان وبين اجزاء العالم وذلك انَّه ان كان يمكن على زعبهم ان تكون الموجودات على غير ما هي علية كوجودها على ما هي علية فليس هاهنا مرافقة بين الانسان وبين الموجودت التي امتنّ عليد الله بخلقها وامرة بشكرة عليها فانَّ هذا الرأى الذى يلزمة ان يكون امكان خلق الانسان جزء من هذا العالم كامكان خلقه في الخلاء مثلًا الذى يرون انَّه موجود بل والانسان عند& يمكن ان يكون بشكل آخر وخلقة اخــرى ويوجد عنه فعل الانسان وقد يمكن عندم ان يكون جزء من عالم آخر مخالف بالحد والشرج لهذا العالم فلا تكون نعبة هاهنا يبتن بها على الانسان لانّ ما ليس بضروريّ ولا من جهة الافضل في وجود الانســان

فالانسان مستغن عنه وما هو مستغن عنه فليس وجودة بانعام عليه وهذا كلَّه خلاف ما في فطر الناس وبالجملة فكما انَّه من انكر وجود المسبَّبات مرتّبة على الاسباب في الامرر الصناعيّة او لم يدركها فهمه فليس عنده علم بالصناعة ولا الصانع كذلك من جد وجود ترتيب المسبّبات على الاسباب في هذا العالم فقد جد الصانع الحكيم تعالى الله عن ذلك علوًا كبيرًا ... وقولهم ان الله اجرى العادة بهذه الاسباب وانَّه ليس لها تاثير فـــى المسبّبات باذنة قول بعيد جدًّا عن مقتضى الحكمة بل هو مبطل لها لأنّ المسبِّبات ان كان يمكن ان توجد من غير هذه الاسباب على حدَّ ما يبكن أن ترجد بهذه الأسباب فأى حكمة في وجودها عن هذه الأسباب وذلك انّ وجود المسبّبات عن الاسباب لا يخلوا من ثلاثة اوجة امّا ان يكون وجود الاسباب لمكان المسبّبات من الاضطرار مثل كون الانسـان متغذَّيًّا وامًّا أن يكون من أجل الافضل أعنى لتكون المسبَّبات بذلك أفضل واتم مثل كون الانسان له عينان وامًا أن يكون ذلك لا من جهة الافضل ولا من الاضطرار فيكون وجود المسبّبات عن الاسباب بالاتّفاق وبغير قصد فلا تكون هنالك حكمة اصلًا ولا تدلّ على صانع اصلًا بل انّما تدلّ على الاتّفاق وذلك انَّه أن كان مثلًا ليس شكل يد الانسان ولا عدد أصابعها ولا مقدارها ضروريًّا ولا من جهة الافضل في الامساك الذي هو فعلها وفي

احتوائها على جبيع الاشياء المختلفة الشكل وموافقتها لامساك آلات جبيع

الصنائع فرجرد افعال الید هو عن شکلها وعدد اجزائها رمقدارها هر بالاتّفاق ولو کان ذلک کذلک لکان لا فرق بین ان یخصّ الانسان بالید او بالحافر او بغیر ذلک مہا یخصّ حیوانًا حیوانًا من الشکل البوافق لفعله 22

Digitized by Google

وبالجملة متى رفعنا الاسباب والمسبّبات لم يكن هاهنا شى يردّ به على القائلين بالاتّفاق اعنى الذين يقولون لا صانع هاهنا وانّ جبيع ما حدث في هذا العالم أنَّما هو عن الاسباب المادَّيَّة لأنَّ أحد الجائزين هو أحقَّ أن يقع عن الاتّفاق منه أن يقع عن فأعل مختار وذلك أنَّه أذا قال الأشعري انّ وجود احد الجائزين او الجائزات هو دالّ على انّ هاهنا مخصّصًا فاعلا كان لاولائك ان يقولوا انّ وجود الموجودات على احد الجائزين او الجائزات هو عن الاتّفاق اذ الارادة انّما تفعل لمكان سبب من الاسباب والذى يكون لغير علَّة ولا سبب هو عن الاتَّفاق أذ كنَّا نرى أشياء كثيرة تحدث بهذه الصفة مثل ما يعرض للاسطقسات أن تمتزج امتزاجًا ما بالأتَّفاق فيحدث عن ذلك الامتزاج بالاتَّفاق موجود ما ثم تبتزج ايضا امتراجًا آخر فيحدث بالاتَّفاق عن ذلك الامتزاج بالاتَّفاق موجود آخر فتكون على هذا جبيع الموجودات حادثة عن الاتّفاق ٠٠ وامّا نحن فلمّا كنّا نقول انَّه واحب أن يكون هاهنا ترتيب ونظام لا يمكن أن يوجد أتقن منه ولا أتم منه وأنّ الامتزاجات محدودة مقدّرة والموجودات الحادثة عنها واجبة وان هذا دائما لا يحلّ لم يمكن ان يوجد ذلك عن الاتّفاق لان ما يوجد عن الاتّفاق هو اقلّ ضرورة والى هذا الاشارة بقوله تعالى صنع الله الذى اتقن كلّ شي واىّ اتقان يكون ليت شعرى في الموجودات ان كانت على الجواز لانّ الجائز ليس هو اولى بالشي من ضدَّة والى هذا الأشارة بقولة ما ترى في خلق الرحمن من تفاوت فارجع البصر هل ترى من فطور والَّ تفاوت اعظم من ان تكون الاشياء كلّها يمكن ان توجد على صفة اخرى فوجدتّ عـلى هذه ولعلّ تلك الصفة المعدومة افصل من الموجودة فمن زعم مثلًا انّ





الحركة الشرقيَّة لو كانت غربيَّة والغربيَّة شرقيَّة لم يكن في ذلك فرق في صنعة الغالم فقد ابطل الحكمة وهو كمن زعم انَّه لو كان اليبين من الحيوان شمالًا والشمال يمينًا لم يكن في ذلك فرق في صنعة الحيران فان احــد الجائزين كما يمكن أن يقال فيد أنَّما وجد على أحد الجائزين من فأعل مختار كذلك ممكن أن يقال أنَّه أنَّما وجد عن فاعله على أحد الجائزين بالاتَّفاق اذ كنَّا نرى كثيرًا من الجائزات توجد على الجائزين عن فاعليها بالاتّفاق وانت تتبيّن انّ الناس باجمعهم يرون انّ المصنوعات الخسيسة هی التی یری الناس فیها انّد کان یمکن ان تکون علی غیر ما صنعت علية حتّى انَّه ربَّها ادَّت الخساسة الواقعة في كثير من المصنوعات التي بهذه الصفة ان يظنّ انها حدثت عن الاتّفاق رانّهم يرون انّ المصنوعــات الشريفة هى التى يرون فيها انَّه ليس يمكن ان تكون على هيأة اتمَّ وافضل من الهيئة التي جعلها عليها صانعها فاذًا هذا الرأى من ارآء المتكلِّمين هو مضادّ الشريعة والحكمة ومعنى ما تلناه من انّ القول بالجواز هو اقرب ان يدلّ على نفى الصانع من ان يدلّ على وجوده مع انَّه ينفى الحكمة عنه هو انَّد متى لم يعقل انَّ هاهنا اوساطًا بين المبادئ والغايات فــــى المصنوعات ترتّب عليها وجود الغايات لم يكن هاهنا نظام ولا ترتيب واذا لم يكن هاهنا نظام ولا ترتيب لم يكن هاهنا دلالة على انّ لهذه الموجودات فاعلًا مريدًا عالمًا لأنَّ الترتيب والنظام وبناء المسبِّبات على الاسباب هو الذى يدلُّ على انَّها صدرت عن علم وحكمة وامَّا وجود الجائز على احد الجائزين فيمكن أن يكون عن فأعل غير حكيم عن الأتَّفاق عنة مثل أن يقع جر على الأرض عن الثقل فية فيسقط على جهة منة دون

Digitized by Google

جهة او على موضع دون موضع او على وضع دون وضع فاذًا هذا القول يلزم عنه ضرورة امَّا ابطال وجود الفاعل على الأطلاق وامَّا ابطال وجود فاعل حكيم عالم تعالى الله وتقدَّست اسماؤه عن ذلك ٠٠ وامَّا الذي تـاد المتكلّمين من الاشعريّة الى هذا القرل الهروب من القول بفعل القـرى الطبيعيَّة التي ركَّبها الله في الموجودات التي هاهنا كما ركَّب فيها النفوس وغير ذلك من الاسباب الموثَّرة فهربوا من القول بالاسباب لئلًّا يدخل عليهم القول بانَّ هاهنا اسبابًا فاعلة غير الله وهيهات لا فاعل هاهنا الَّا الله اذ كان مخترع الاسباب وكونها اسبابًا موثَّرة هو باذنه وحفظه لوجودها وسنبيَّن هذا المعنى بيانًا اكثر في مسئلة القضا والقدر وايضا فانَّهم خافــوا أن يدخل عليهم من القول بالاسباب الطبيعيَّة أن يكون العالم صادرًا عن سبب طبيعي ولو علموا أنَّ الطبيعة مصنوعة وأنَّد لا شيَّ أدلَّ على الصائع من وجود موجود بهذة الصفة في الاحكام لعلموا انَّ القائل بنفي الطبيعة قد اسقط جزء عظيمًا من موجودات الاستدلال على وجود الصانع العالم بجحد، جزء من موجودات الله وذلك انَّ من جد جنسًا من المخلوقات الموجودات فقد جد فعلًا من افعال الخالق سجانة ويقرب هذا منَّن جد صفةً من صفاته وبالجملة فلمّا كان نظر هولاء القوم مأخوذًا من بادى الرأى وهو الظنون التي تخطر للانسان من اوّل نظرة وكان يظهر في بادي الرأي ان اسم الارادة انَّبا يطلق على من يقدر ان يفعل الشرَّ وضدَّه رأوا انَّهم ان لم يضعوا انَّ الموجودات جائزة لم يقدروا ان يقولوا بوجود فاعل مريد فقالوا انَّ الموجودات كلُّها جائزة ليثبتوا من ذلك انَّ المبدأ الفاعل مريد كانَّهم لم يروا الترتيب الذي في الأمور الصناعيَّة ضروريًّا وهو مع ذلك صادر

عن فاعل مريد وهو الصانع .٠٠ وهؤلاء القوم غفلوا عمّا يدخل عليهم من هذا القول من نفى الحكمة عن الصانع او دخول السبب الاتفاقى ف...ى الموجودات فانَّ الاشياء التي تفعلها الارادة لا لمكان شي من الاشياء اعنى لمكان غاية من الغايات هي عبث ومنسوبة اليها الاتَّفاق ولو علموا كما قلنا انَّه يجب من جهة النظام الموجود في افعال الطبيعة ان تكون موجودة عن صانع عالم والآكان النظام فيها بالاتَّفاق لما احتاجوا أن ينكروا أفعال الطبيعة فينكروا جندًا من جنود الله تعالى التي تخرها الله تعالى لايجاد كثير من موجودات باذنة ولحفظها وذلك انّ الله تبارك وتعالى اوجـــد موجودات باسباب مخرها لها من خارج وهي الاجسام السماويَّة وباسباب اوجدها في ذوات تلك الموجودات وهي النفوس والقوى الطبيعيَّة حتى المحفظ بذلك وجود الموجودات وتمت الحكمة فمن اظلم ممن ابطل الحكمة وافترى على الله الكذب ٢٠. فهذا مقدار ما عرض من التغيّر في هذه الشريعة في هذا المعنى وفي غيرة من المعانى التي بيَّنَّاها قبل ونبيَّنها فيما ياتي ان شاء الله تعالى نقد تبيّن من هذا انّ الطرق الشرعيّة التي نصبها الله لعبادة ليعرفوا منها أنَّ العالم تعلون له ومصنوع هي ما يظهر فيه من الحكمة والعناية بجميع الموجودات التي فيه وبحاصّة بالانسان وهي طريقة نسبتها في الظهور إلى العقل نسبة الشمس في الظهور إلى الحسّ وامّا الطريق التي سُلك بالجمهور في تصوّر هذا المعنى فهو التمثيل بالشاهد وأن كان ليس لد مثال في الشاهد اذ ليس يمكن في الجمهور أن يتصوّروا على كنهد ما ليس لد مثال في الشاهد فاخبر تعالى انَّ العالم وتم خلقد ايًّا، في زمان وانَّه خلقه من شيء اذ كان لا يعرف في الشاهد مكوَّن الَّا بهذه الصغة 23

Digitized by Google

فقال سبحانة تخبرًا عن حالة قبل كون العالم وكان عرشة على الماء وقال تعالى انّ ربَّكم الله الذي خلق السموات والارض في ستَّة ايَّام وقال ثمَّ استوى الى السباء وهي دخان الى سائر الآيات التي في الكتاب العزيز في هذا المعنى فيجب الا يتأوّل شي من هذا للجمهور ولا يعرض لتنزيله على غير هذا التبثيل فانَّه من غيَّر ذلك فقد ابطل الحكمة الشرعيَّة فامًّا أن يقال لهم أن عقيدة الشرع في العالم هي أنَّه محدث وأنَّه خلق من غير شيء وفي غير زمان فذلك شي لا يمكن ان يتصوّره العلماء فضلًا عن الجمهور فينبغى كما قلنا الله يعدل في الشرع عن التصوّر الذى وضعة للجمهور ولا يصرّح لهم بغير ذلك فانّ هذا النوع من التمثيل في خلق العالم هو الموجود في القرآن وفي التورية وفي سائر الكتب المنزلة ومن التجب الذي في هذا المعنى أنَّ التمثيل الذي جاء في الشرع في خلق العالم يطابق معنى الحدوث الذى في الشاهد ولكنَّ الشرع لم يصرِّح فيد بهذا اللفظ وذلك تبنبية منة للعلماء على انّ حدوث العالم ليس هو مثل الحدوث الذى في الشاهد وانَّما اطلق عليد لفظ الخلق ولفظ الفطور وهذه الالفاظ تصلم لتصوّر المعنيين اعنى لتصوّر الحدوث الذى في الشاهد وتصوّر الحدوث الذى ادّى اليد البرهان عند العلماء في الغائب فاذًا استعمال لفظ الحدوث او القدم بدعة في الشرع وموقع في شبهة عظيمة تفسد عقائد الجمهور ومحاصّة الجداليين منهم ولذلك عرضت اشدّ حيرة تكون واعظم شبهة للمتكلّمين من إهل ملّتنا اعنى الاشعريّة وذلك انَّه لمَّا صرّحوا أنَّ الله مريد بارادة قديمة وهذا بدعة كما قلنا ووضعوا انَّ العالم محدث قيل لهم كيف يكون مراد حادث عن ارادة قديمة فقالوا ان الارادة القديمة تعلّقت بايجادة في



وقت مخصوص وهو الوقت الذي وجد فيد فقيل لهم أن كانت نسبة الفاعل المريد الى المحدث في وقت عدمة هي بعينها نسبته اليه في وقت ايجاده فالمحدث لم يكن وجودة في وقت وجودة اولى منة في غيرة اذا لم يتعلق به في وقت الوجود فعل انتفى عنه في وقت العدم وان كانت مختلفة فهنالك ارادة حادثة ضرورة والا وجب ان يكون مفعول محدث عن فعل قديم فِانَّه ما يلزم من ذلك في الفعل يلزم في الارادة وذلك أنَّه يقال لهم إذا حضر الوقت. وقت وجودة فرُجد هل وجد بفعل قديم او بفعل محدث فان قالوا بفعل قديم فقد جوّزوا وجود المحدث بفعل قديم وان قالوا بفعل محدت لزمهم ان يكون هنالك ارادة محدثة فان قالوا الارادة هي نفس الفعل فقد قالوا محالًا فانَّ الارادة هي سبب الفعل في المريد ولو كان المريد إذا أراد شيا ما في وقت ما وجد ذلك الشي عند حضور وقته من غير فعل منه بالارادة المتقدّمة لكان ذلك الشي موجودًا عن غير فاحل وايضا فقد يظنّ انَّه ان كان واجبا أن يكون عن الأرادة الحادثة مراد حادث نقد يجب أن يكون عن الارادة القديمة مراد قديم والاكان مراد الارادة القديمة والحادثـــة واحدا وذلك مستحيل فهذة الشبة كلّها فأنّما اثارها في الاسلام أهل الكلام بتصريحهم في الشرع بما لم ياذن به الله فانَّه ليس في الشرع انَّه سبحانه مريد بارادة حادثة ولا قديمة. فلا هم في هذه الاشياء اتّبعوا ظواهر الشرع فكانوا مبن سعادته ونجاته باتباع الظاهر ولا هم ايضا لحقوا بمرتبة اهل اليقين فكانوا مبّن سعادته في علوم اليقين ولذلك ليسوا من العلماء ولا من جمهور المؤمنين المصدّقين وانّما ثم من الذين في قلوبهم زيغ وفي قلوبهم مرض فأنَّهم يقولون بالنطق الخارج اشياء يخالفها النطق الباطن

Digitized by Google

المسئلة الثانية في بعث الرسل والنظر في هذه المسئلة في موضعين احدهما في اثبات الرسل والموضع الثاني فيما يبيَّن بد أن هذا الشخص الذي يدّعي الرسالة واحد منهم وانَّه ليس بكاذب في دعواه فامًّا وجود مثل هذا الصنف من الناس فقد رام قوم اثبات ذلك بالقياس وهم المتكلّمون وقالوا قد ثبت انّ الله متكلّم ومريد ومالك لعبادة وجائز على المتكلّم المريد المالک لامر عبادة في الشاهد ان يبعث رسولًا الى عبادة المملوكين فوجب ان يكون ذلك ممكتًا في الغائب وشدُّوا هذا الموضع بابطـــال المحالات التي تروم البراهمة أن تلزمها عن وجود رسل من الله قالوا وإذا كان هذا المعنى قد ظهر امكان وجودة في الغائب كوجودة في الشاهد وكان ايضا يظهر في الشاهد انَّه اذا قام رجل في حضرة الملك فقال ايَّها الناس انَّى رسول الملك اليكم وظهرت عليه من علامات الملك انَّه يجب ان يعترف بانّ دعوى ذلك الرسول حجيجة قالوا وهذه العلامة ظهور المحزة على يدى الرسول وهذة الطريقة هي مقنعة وهي لايقة بالجمهور بوجة ما لكن اذا تتبعت ظهر فيها بعض اختلال من قبل بعض ما يضعون في هذه الاصرل وذلك انَّه ليس يعمِّ تصديقنا للذى ادَّعى الرسالة عن الملك الا متى علمنا أن تلك العلامة التي ظهرت علية هي علامة الرسل للملك

وذلك امًا بقول الملك لاهل طاعته ان من رأيتم عليه علامة كذا من علاماتي المختصّة بي فهو رسول من عندى او بان يعرف من عادة الملك ين لا تظهر تلک العلامات الَّا على رسلة واذا كان هذا هكذا فلقائل ان يقول من اين يظهر ان ظهور المتجزات على ايدى بعض الناس هـــي العلامات الخاصّة بالرسل فانَّه لا يخلو ان يدرك هذا بالشرع او بالعقـل ومحال ان يُدرك هذا بالشرع لآن الشرع لم يثبت بعد والعقل ايضا ليس مبكنه ان يحكم انَّ هذه العلامة هي خاصَّة بالرسل الَّا ان يكون قد ادرك وجودها مرّات كثيرة للقوم الذين يعترف برسالتهم ولم تظهر على ايدى سواهم وذلك أنّ تثبّت الرسالة ينبني على مقدّمتين أحداهما أنّ هـــذا المدّعي الرسالة ظهرت على يدية المتجزة والثانية انّ كلّ من ظهرت على يديد مججزة فهو نبتى فيتولَّد من ذلك بالضرورة أنَّ هذا نبتى فامًّا المقدَّمة القائلة انَّ هذا المدَّعي الرسالة ظهرت عليه مجّزة فلنا أن نقول أنَّ هذه المقدّمة توخذ من الحسّ بعد أن نسلّم أنّ هاهنا أنعالا تظهر على أيدى المتخلوتين نقطع تطعًا انّها ليست تستفاد لا بصناعة غريبة من الصانع ولا بخاصّة من الخواصّ وان ما يظهر من ذلك ليس تخيّلًا وامّا المقدّمة القائلة انّ كلّ من ظهرت على يدية المججزة فهو رسول فانّما يعمّ بعد الاعتراف بوجود الرسل وبعد الاعتراف بانَّها لم تظهر قطَّ الَّا على من حَقَّت رسالته وانَّما قلنا أنَّ هذه المقدَّمة لا تصمِّ الله منَّن يعترف بوجود الرسالة ورجود المجمزة لانّ هذا طبيعة القول الخبرى اعنى انّ الذى تبرهن عنده مثلا أنَّ العالم محدث فلا بدَّ أن يكون عنده معلومًا بنفسة أنَّ العالم موجود وأنَّ المحدث موجود وإذا كان الأمر هكذا فلقائل أن يقول من

Digitized by Google

اين لنا بعجّة قولنا انّ كل من ظهرت على يديد المجزة فهو رسول والرسالة لم يثبت وجودها بعد هذا ان سلَّمنا وجود المجَّزة ايضا على الصفة التي يلزم بها ان يكون معجرًا ولا بدَّ ان يكون جزءًا هذا القول اعنى المبتدأ والخبر معترفًا بوجودهما قبل الاعتراف بصدى الحكم على احدهما بالثاني وليس لقائل أن يقول أنَّ وجود الرسل يدلُّ عليه العقل لكون ذلك جائزًا في العقل فانَّ الجواز الذي يشيرون اليه هو جهل وليس هو جواز الذى في طبيعة الموجودات مثل قولنا المطر جائز ان ينزل وان لا ينزل وذلك انّ الجواز الذى هو من طبيعة الموجود هو ان يحسّ انّ الشي يوجد مرة ويفقد اخرى كالحال في نزول المطر فيقضى العقل حينئذ قضاء كلَّيًّا على هذه الطبيعة بالجواز والواجب ضدَّ هذا وهو الذي يحسَّ وجوده دائما فيقضى العقل قضاء كلّيًّا وباتًّا على أنَّ هذه الطبيعة لا يمكن أن تتغيَّم ولا أن تنقلب فلو كان الخصم قد اعترف بوجود رسول واحد في وقت من الاوقات لظهر أنَّ الرسالة من الأمور الجائزة الوجود وأمَّا والخصم يدَّعي انّ ذلك لم يحسّ بعد فالجواز الذى يدّعيه انّما جهل باحد المتقابلين اعنى الامكان والامتناع والناس الذين صمّ منهم امكان وجود الرسل انَّما حمِّ لنا وجود هذا الامكان لانًا قد ادركنا وجود الرسل منهم الآ ان نقول انّ احساس وجود الرسل من الناس يدلّ على امكان وجودهم من الخالق كما ان وجود الرسول من عمرو يدلُّ على امكان وجودة من زيد فهذا يقتضى تساوى الطبيعتين ففية هذا العسر وان فرضنا هذا الامكان في نفسة ولو كان في المستقبل لكان امكانًا بحسب الامر لا بحسب علمنا وامّا وأهد المتقابلين من هذا الامكان قد خرج الى الوجود فانمًا هذا الامكان



Digitized by Google

في علمنا والامر في نفسة متقرّر الوجود على احد المتقابلين اعنى انَّه ارسل او لم يرسل فليس عندنا من ذلك الآ جهل فقط مثل ان شكّ في عمرو هل ارسل رسولا فيما سلف او لم يرسل وذلك بحلاف ما اذا شككنا فية هل يرسل رسولا غدا او لا فانَّه اذا جهلنا من زيد مثلًا هل ارسل رسولا فيما مضى او لم يرسل لم يصمِّ لنا الحكم ان من ظهر علامة زيد عليه فهو له رسول اللا ان يعلم ان تلک علامة رسوله وذلک بعد ان يعلم انَّه قد ارسل رسولا والى هذا كلَّه فمتى سلَّمنا انَّ الرسالة موجودة والمجرز موجود فمن این یکم لنا ان من ظهر علی یدیه المتجز فهر رسول وذلک انّ هذا الحكم ليس يمكن ان يوخذ من السبع اذ السبع لا يثبت من قبل هذا الاصل فيكون من باب تحجيم الشي بنفسة وذلك فاسد ولا سبيل الى ان يدّعي حتَّة هذه المقدّمة بالتجربة والعادة الا اذا شوهدت المعجزات ظاهرة على ايدى الرسل اعنى من يعترف بوجود رسالتهم ولم تشاهد على ايدى غيرهم فتكون حينئذ علامة قاطعة على تبييز من هو رسول من عند الله مبَّن ليس برسول اعنى بين من دعواة صادقة وبين من دعواة كاذبة فمن هذه الاشياء يرى أن المتكلمين ذهب عليهم هذا المعنى من وجة دلالة المعجز وذلك انهم اتاموا الامكان مقام الوجود اعنى الامكان الذى هو جهل ثمّ ححّحوا هذه القضيّة اعنى انّ كلّ من وجد منه المعجز فهو رسول وليس يصرِّ هذا الآ ان يكون المعجز يدلُّ على الرسالة نفسها وعلى المرسـل وليس في قرَّة العقل العجيب الخارق للعوائد الذي يرى الجميع انه الاهتى ان يدلّ على وجود الرسالة دلالة قاطعة الآ من جهة ما يعتقد ان من ظهرت عليه امثال هذه الاشياء فهر فاضل والفاضل لا يكذب بل انّما يدلّ

Digitized by Google

على ان هذا رسول اذا سلّم انّ الرسالة امر موجود وانَّه ليس يظهر هذا الخارق على يدى احد من الفاضلين الا على يدى رسول وانَّما كان المجَّز ليس يدلّ على الرسالة لانَّه ليس يدرك العقل ارتباطًا بينهما الآ ان يعترف انَّ المجِّز فعل من افعال الرسالة كالأبراء الذي هو فعل من افعال الطبَّ فانَّه من ظهر منه فعل الابراء دلَّ على وجود الطبَّ وانَّ ذلك طبيب فهذا احد ما في هذا الاستدلال من الوهن وايضا فاذا اعترفنا بوجود الرسالة على ان ننزل الامكان الذى هو الجهل منزلة الوجود وجعلنا المعجزة دالَّة على صدى الشخص المدّعى الرسالة وجب ضرورة ان لا تكون دلالتها لازمة المتكلَّمون لانَّهم يجوّزون ظهورها على يدى الساحر وعلى يدى الولَّ وامَّا ما يشترطونه لمكان هذا من ان المعجز انَّما يدلُّ على الرسالة بمقارنة دعوى الرسالة له وانَّه لو ادَّعي الرسالة من شانه أن يظهر على يديه مبَّن لیس برسول لم یظهر فدعوی لیس علیها دلیل فانّ هذا غیر معلوم لا بالسبع ولا بالعقل اعنى انَّه اذا ادَّعى من يظهر على يديه دعوى كاذبة انَّه لا يظهر على يدية المعجز لاكن كما قلنا لمّا كان لا يظهر من المبتنع انَّها لا تظهر الله على يدى الفاضلين الذين يعنى الله بهم وهُولاء اذا كذبوا ليسوا فاضلين فليس يظهر على ايديهم المعجز لأكن ما في هذا المعنى من الاقناع لا يوجد فيبن يجوّز ظهورها على يدى الساحر فانّ الساحر ليس بفاضل ٠٠٠ فهذا ما في هذه الطريقة من الضعف ولهذا رأى بعض الناس ان الاحفظ لهذا الرضع ان يعتقد انَّه ليس تظهر الخرارق الآ على يدى الانبياء وانَّ الحجر هو تخيَّل ولا قلب عين ومن هولاء من انكر



لمكان هذا المعنى الكرامات وانت تتبيَّن من حال الشارع صلعم اند لم يدع احدًا من الناس ولا امَّة من الامم الى الايمان برسالته وبما جاء به بان قدّم على يدى دعواء خارقًا من خوارق الافعال مثل قلب عين من الاعيان الى عين اخرى وما ظهر على يدية صلعم من الكرامات الحوارق فانَّما ظهرت في اثناء احواله من غير ان يتحدَّى بها وقد يدلَّك على هذا قولة تعالى وقالوا لن نوُّمن لك حتّى تفجّر لنا من الارض ينبوعًا الى قولة قل سبحان ربّی هل کنت الّا بشرًا رسولًا وقوله تعالی وما منعنا ان نرســـل بالآيات آلا أن كذَّب بها الأوَّلون وأمَّا الذي دعا به الناس وتحدَّاهم به هو الكتاب العزيز فقال تعالى قل لئن اجتمعت الانس والجنَّ على أن ياتوا بمثل هذا القرآن لا ياتون بمثلة ولو كان بعضهم لبعض ظهيرًا وقال فاتوا بعشر سور مثلة مفتريات واذا كان الامر هكذا محارته صلعم الذى تعدّى به الناس وجغلة دليلًا على صدقة فيما ادّعى من رسالته هو الكتاب العزيز فان قيل هذا بيّن ولاكن من اين يظهر أنَّ الكتاب العزيز معجز وأنَّه يدلُّ على كونه رسولا وانت قد بيَّنت ضعف دلالة المعجز على وجود الرسالة فضلًا عن تعيين الشخص المرسل بها مع أنَّ الناس قد اختلفوا في جهة كون القرآن معجزة فانّ من رأى منهم انّ المعجر من شرطة ان يكون من غير جنس الافعال المعتادة وكان القرآن من جنس الافعال المعتادة عنده اذ هو كلام وان كان يفضل جبيع الكلام المصنوع قال أنَّما صار معجزا بالصرف اعنى يمنع الناس عن أن ياتوا بمثلة لا بكونة في الطور العالى من الفصاحة اذ ما شأند ان يكون هكذا فانَّما يخالف المعتاد بالأكثر لا بالجنس وما يختلف بالاقل والاكثر فهو من جنس واحد وقوم رأوا انَّه معجز بنفسه لا 25

Digitized by Google

بالصرف ولم يشترطوا في كون الخارق أن يكون مخالفًا بالجنس للانعال المعتادة ورأوا انَّه يكفى في ذلك ان يكون من الافعال المعتادة في غاية يقصر عنها جبيع الناس قلنا هذا كلَّه كما ذكر المعترض وليس الأمر في هذا على ما تومَّم هؤلاء فكون القرآن دلالة على صدق نبرَّته عليه السلام ينبنى عندنا على اصلين قد نبَّة عليهما الكتاب احدهما انَّ الصنف الذين يسمّون رسلًا وانبياء معلوم وجودهم بنفسة وانّ هذا الصنف من الناس هم الذين يضعون الشرائع للناس بوحي من الله لا بتعلّم انسانيّ وذلك انَّه ليس ينكر وجودهم الآ من انكر وجود الأمور المتواترة كوجبود سائر الانواع التي لم نشاهدها والاشخاص المشهورين بالحكمة وغيرهما وذلك انَّه قد اتَّفقت الفلاسفة وجميع الناس الآ من لا يعبأ بقولـ هم الدهريَّة على أنَّ هاهنا أشخاصًا من الناس يوحى اليهم بأن ينهوا الى الناس اموراً من العلم والافعال الجميلة بها تتمّ سعادتهم وينهوهم عس اعتقادات فاسدة وافعال قبيحة وهذا هو فعل الانبياء والاصل الثاني أن كلّ من وجد عنه هذا الفعل الذى هو وضع الشرائع بوحى من الله تعالى فهو نبيَّ وهذا الاصل ايضا غير مشكوك فيه في الفطر الانسانيَّة فانَّه كما انَّ من المعلوم بنفسة أن فعل الطبّ هو الأبراء وأن من وجد منة الأبراء فهو طبيب كذلك ايضا من المعلوم بنفسة انّ فعل الانبياء عليهم السلام هو وضع الشرائع بوحي من الله وان من وجد منه هذا الفعل فهو نبيّ فامًا الاصل الأوّل فقد نبّة علية الكتاب العزيز في قولة تعالى انّا إرحينا اليك كما اوحينا الى نوح والنبيّين من بعدة الى قولة وكلّم الله موسى تكليبًا وتولَّه تعالى قل ما كنت بدعًا من الرسل وامَّا الأصل الثاني وهو أنَّ حمدًا.

صلعم قد وُجد منة فعل الرسل وهو وضع الشرائع للناس بوحي من اللة فيعلم من الكتاب العزيز ولذلك نبَّه على هذا الاصل فقال يا ايُّها الناس قد جاءكم برهان من ربَّكم وانزلنا اليكم نورًا مبينًا يعنى القرآن وقال يا ايُّها الناس قد جاءكم الرسول بالحقّ من ربَّكم فآمنوا خيرا لكم وقال تعالى لكن الراسخون في العلم منهم والمؤمنون يؤمنون بما انزل اليك وما انزل من قبلك وقال لكن اللة يشهد بما انزل اليك انزلة بعلمة والملائكــــة يشهدون وكفى باللة شهيدًا فان قيل من اين يعلم الاصل الأوّل وهو انّ هاهنا صنفا من الناس يضعون الشرائع بوحى من الله وكذلك من اين يعلم الاصل الثاني وهو انَّ ما تضبَّن القرآن من الاعتقادات والاعمال بوحي من الله قيل امًّا الاصل الآوّل فيعلم بما ينذرون به من وجود الاشياء التي لم توجد بعد فتخرج الى الوجود على الصفة التى انذروا بها وفى الوقت الذى انذروا وبما يأمرون به من الافعال وينبَّهون عليه من العلوم التي ليست تشبه المعارف والاعمال التي تدرك فتعلم وذلك ان الخارق للمعتاد اذا كان خارقًا في المعرفة بوضع الشرائع دلّ على انّ وضعها لم يكن بتعلُّم وانَّما كان بوحي من الله وهو المسبَّى نبوَّة وامَّا الخارق الذي هو ليس في نفس وضع الشرائع مثل انفلاق البحر وغير ذلك فليس يدلّ دلالة ضروريَّة على هذه الصفة المسمَّاة نبوَّة وانَّما تدلَّ اذا اقترنت الى الدلالة الأولى وامَّا اذا اتت مفردة فليس تدلّ على ذلك ولذلك ليس تدلّ في الاولياء على هذا المعنى أن وجدت لهم لأنَّ الصنف الآخر من الخارق وهو الدالَّ دلالة قطعيَّة ليس هو موجودًا لهم فعلى هذا ينبغي أن تفهم الأمر في دلالة المجمز على الانبياء اعنى انّ المججز في العلم والعمل هو الدلالة القطعيَّة على صفة



Digitized by Google

النبوَّة وامَّا المجبر في غير ذلك من الافعال فشاهد لها ومقرٍّ فقد تبيَّن لك انَّ هذا الصنف من الناس موجودون ومن اين وقع العلم للناس بوجودهم حتى نقل وجودهم الينا نقل تواتر كما نقل الينا وجود الحكماء والحكمة وغير ذلک من اصناف الناس فان قيل فمن اين يدلّ القرآن على انَّد خارق ومجمز من نوع الخارق الذى يدلّ دلالة قطعيَّة على صفة النبوَّة اعنى الخارق الذى في فعل النبرّة الذى يدلّ عليها كما يدلّ الابراء على صفة الطب الذى هو فعل الطبّ قلنا يوقف على ذلك من وجوة احدها ان يعلم انّ الشرائع التي تضمّنها من العلم والعمل ليست ممّا يمكن ان يكتسب بتعلّم بل بوحى والثاني ما تضمَّن من الاعلام بالغيرب والثالث من نظمة الذي هو خارج عن النظم الذى يكون بفكر ورويَّة اعنى انه يعلم انَّه من غير جنس البلغاء المتكلِّمين بلسان العرب سواء من تكلَّم منهم بذلك بتعلَّم وصناعة وهم الذين ليسوا باعراب او من تكلّم بذلك من قبل المنشأ عليه وهم العرب الاول والمعتمد في ذلك على الوجة الآول فإن قيل فمن اين يعرف انَّ الشرائع التي فيها العلبيَّة والعبليَّة هي بوحي من الله تعالى حتى استحقَّ بذلك ان يقال فيد انَّه كلام الله قلنا يوتف على هذا من طرق احداها أنَّ معرفة وضع الشرائع ليس تنال الَّا بعد المعرفة بالله وبالسعادة الانسانيَّة والشقاء الانساني وبالامور الارادتيَّات التي يتوصَّل بها الى السعادة وهي الخيرات والحسنات وما الامور التي تعوق عن السعادة وتورث الشقاء الاخرارى وهى الشرور والسيّات ومعرفة السعادة الانسانيَّة والشقاء الانسانيّ تستدعى معرفة ما هي النفس وما جوهرها وهل لها سعادة اخراوية وشقاء اخراريّ ام لا وان كان فما مقدار هذه السعادة وهذا الشقاء وايضا فبايّ





مقدار تكون الحسنات سببا للسعادة فانَّه كما أنَّ الأغذية ليست تكون سببًا للعحة بالى مقدار استعبلت وفي الى وقت استعبلت بل ببقدار مخصوص ووقت مخصوص وكذلك الامر في الحسنات والسيَّآت ولذلك نجد هذه كلُّها محدودة في الشرائع وهذا كلَّم او معظمة ليس يتبيَّن الآ بوحي او يكون تبيينة بالوحى افضل وايضا فان معرفة الله على التمام انَّما تحصل بعد المعرفة بجميع الموجودات ثمّ يحتاج الى هذا كلَّه واضع الشرائع ان يعرف مقدار ما يكون بد الجمهور سعيدًا من هذه المعرفة واىّ الطرق هي الطرق التي ينبغي أن تسلك بهم في هذه المعارف وهذا كلَّه بل أكثره ليس يدرك بتعلّم ولا بصناعة ولا حكمة وقد يعرف ذلك على اليقين من زاول العلوم وبخاصّة وضع الشرائع وتقرير القوانين والاعلام باحوال المعاد ولمّا وجدت هذه كلها في الكتاب العزيز على اتم ما يمكن علم انَّ ذلك بوحي من عند الله وانَّه كلامه القاء على لسان نبيَّه ولذلك قال تعالى منبَّها على هذا قل لئن اجتمعت الانس والجنَّ على أن ياتوا بمثل هذا القرآن لا ياتون بمثله الآية ويتاتِّد هذا المعنى بل يصير الى حدَّ القطع واليقين التام اذا . علم انَّه صلعم كان امَّيًّا نُشأ في امَّة امَّيَّة عامية بدريَّة لم يمارسوا العلوم قطَّ ولا نسب اليهم علم ولا تداولوا المحص عن الموجودات على ما جرت به عادة اليونانيّين وغيرهم من الامم الذين كملت الحكمة فيهم في الاحقاب الطويلة والى هذا الاشارة بقوله تعالى وما كنت تتلو من قبله من كتاب ولا تخطَّه بيبينك اذًا لارتاب المبطلون ولذلك اتى الله تعالى على عباده بوجود هذه الصفة في رسوله في غير ما آية من كتابه فقال تعالى هو الذي بعث في. الاميِّين رسولًا منهم الآية وقال الذين يتَّبعون الرسول النبيّ الامِّي الآية وقد

Digitized by Google

يوقف على هذا المعنى بطريق آخر وهو مقايسة هذه الشريعة بسائر الشرائع وذلك انَّه أن كان فعل الانبياء الذين هم به انبياء انَّما هو وضع الشرائع بوحى من الله تعالى على ما تقرّر الامر في ذلك من الجميع اعنى القائلين بالشرائع بوجود الانبياء صلوات الله عليهم فانَّه اذا تؤمَّل ما تضمنَّـــه الكتاب العزير من الشرائع المفيدة للعلم والعمل المفيدين للسعادة مع ما تضمنته سائر الكتب والشرائع وجدت تفضل فى هذا المعنى سائر الشرائع بمقدار غير متناةٍ وبالجملة فان كانت هاهنا كتب واردة في شرائع استأهلت ان يقال انُّها كلام الله لغرابتها وخروجها عن جنس كلام البشر ومفارقته بما تضبَّنت من العلم والعمل فظاهر أنَّ الكتاب العزيز الذى هو القرآن هو اولى بذلك واحرى اضعافًا مضاعفة وانت فيلوح لك هذا جدًّا ان كنت وقفت على الكتب اعنى التوراة والانجيل فانَّه ليس يمكن أن تكون كلُّها قد تغيّرت ولو ذهبنا لنبين فضل شريعة على شريعة وفضل الشريعة المشروعة لنا معشر المسلمين على سائر الشرائع المشروعة لليهود والنصارى وفضل التعليم الموضوع لنا فى معرفة الله ومعرفة المعاد ومعرفة ما بينهما لاستدعى ذلک مجلّدات کثیرة مع اعترافنا بالقصور عن اسّیفاء ذلک ولهذا قیل فی هذه الشريعة انّها خاتبة الشرائع وقال عليه السلام لو ادركنى موسى ما وسعة الآ اتّباعي وصدق صلعم ولعموم التعليم الذي في الكتاب العزيز وعموم الشرائع التي فيها اعنى كونها مسعدة للحميع كانت هذه الشريعة عامّة لجميع الناس ولذلك قال تعالى قل يا ايتها الناس انَّى رسول الله اليكم جميعا وقال علية السلام بعثت الى الاحمر والاسود فأنَّه يشبة أن يكون الأمر في الشرائع كالامر في الاغذية وذلك انَّه كما انَّ من الاغذية اغذية تلائهم



جبيع الناس او الاكثر كذاك الامر في الشرائع فلهذا المعنى كانت الشرائع التي قبل شريعتنا هذه انّما خصّ بها قوم دون قوم وكلّفت شريعتنا هذه عامّة لجميع الناس ولمّا كان هذا كلّه أنّما فضل فيه صلّى الله عليه وسلّم الانبياء لأنَّه فضلهم في الوحي الذي بد استحقَّ النبيِّ اسم النبوَّة قال عليه السلام منبّها على هذا المعنى الذي خصَّة الله به ما من نبى من الانبياء الا وقد اوتى من الايات ما على مثلة امن جميع البشر وانَّما كان الذي اوتيته وحيًا وأنى لارجو أن أكون أكثرهم تبعًا يوم القيمة وأذا كان هذا كلَّه كما وصفنا فقد تبيَّن لك أنَّ دلالة القرآن على نبرَّته صلعم ليست هي مثل دلالة انقلاب العصا حيَّةً على نبَّرة مرسى عليه السلام ولا احياء الموتى على نبَّوة عيسى وابراء الاكمة والابرص فانَّ تلك وان كانت افعالًا لا تظهر اللا على ايدى الانبياء وهي مقنعة عند الجمهور فليست تدلّ دلالة تطعيَّة اذا انفردت اذ كانت ليست فعلًا من افعال الصفة التي بها سمَّى النبيِّ نبيًّا وامّا القرآن فدلالته على هذه الصفة هي مثل دلالة الابراء على الطبّ ومثال ذلك لو أنّ شخصين ادّعيا الطبّ فقال أحدهما الدليل على اتى طبيب اتى اسير على الماء وقال الآخر الدليل على اتى طبيب اتى ابرى المرضى فمشى ذلك على الماء وابرأ هذا المرضى لكان تصديقنا بوجـود الطبّ للذى ابرأ المرضى ببرهان وتصديقنا بوجود الطبّ للذى مشى على الماء مقنعًا ومن طريق الاولى والاحرى ووجة الظنّ الذى يعرض للجمهور في ذلك أنّ من قدر على المشي على الماء الذي ليس من صنع البشر فهو احرى ان يقدر على الابراء الذى هو من صنع البشر وكذلك وجه الارتباط الذي بين المججز الذي ليس هو من انعال الصفة والصفة التي استحقَّ بها

Digitized by Google

النبيّ ان يكون نبيّا التي هي الوحي ومن هذه الصفة هو ما يقع في النفس ان من اقدرة الله على هذا الفعل الغريب وخصّة به من سائر اهل وتنه فليس يبعد عليه ما يدّعيه من انّه قد آترة الله بوحيه وبالجملة متى وُضع انّ الرسل موجودون وانّ الافعال الخارقة لا توجد الآ منهم كان المجر دليلا على تصديق النبيّ اعنى المجر البرّانيّ الذى لا يناسب الصفة التى بها سبّى النبيّ نبيّاً ويشبه ان يكون التصديق الواقع من قبل المجر البرّانيّ هو طريق الجمهور فقط والتصديق من قبل المجر المناسب طريق مشترك للجمهور والعلماء فانّ تلك الشكرك والاعتراضات التي وجّهناها على المجر البرّانيّ ليس يشعر بها الجمهور لاكن السرع اذا تؤمّل وجد انّه انّه الم عنه المجر المعرفي قليا المحمور فقط والتصديق من قبل المترافية على المترك للجمهور والعلماء فانّ تلك الشكرك والاعتراضات التي وجّهناها على المتحر البرّانيّ ليس يشعر بها الجمهور لاكن السرع اذا تؤمّل وجد انّه انّه الم اعتمد المحموز العلماء فانّ تلك المتحو البرّانيّ وهذا الذى قلناه في هذه

المسألة الثالثة في القضاء والقدر وهذه المسئلة من اعوص المسائل الشرعيّة وذلك انّه اذا تؤمّل دلائل السبع في ذلك وجدت متعارضة وكذلك عج العقول امّا تعارص ادلّة السبع في ذلك فموجود في الكتاب والسنّة امّا في الكتاب فانّه تلفى فيه آيات كثيرة تدلّ بعمومها على انّ كلّ شى بقدر وانّ الانسان مجبور على افعاله وتلفى فيه آيات كثيرة تدلّ على انّ للانسان اكتسابًا بفعله وانّه ليس مجبورًا على افعاله امّا الآيات التى تدلّ على انّ الامور كلّها ضروريّة وانّه تد سبق القدر فمنه توله تعالى انّا كلّ شى خلقناه بقدر وقوله وكلّ شىء عندة بمقدار وقوله ما اصاب من مصيبة في الارض ولا في انفسكم الآ في كتاب من قبل ان نبرأها انّ ذلك على الله يسير الى غير ذلك من الآيات التى تنضمّن هذا المعنى وامّا الآيات التى تدلّ على على غير ذلك من الآيات التى تنضمّن هذا المعنى وامّا الآيات التى تدلّ على



انّ للانسان اكتسابًا على انّ الامور في انفسها ممكنة لا واجبة فمثل قوله تعالى او يوبقهنَّ بما كسبوا ويعف عن كثير وقوله تعالى ذلك بما كسبت ايديكم وتولد تعالى والذين كسبوا السيَّآت وتولد لها ما كسبت وعليها ما اكتسبت وقوله وامّا ثمود فهديناهم فاستحبّوا العمى على الهدى وربّما ظهر في الآية الواحدة التعارض في هذا المعنى مثل قولة تعالى اولمًا اصابتكم مصيبة قد اصبتم مثليها قلتم انَّى هذا قل هو من عند انفسكم ثم قال في هذه النازلة بعينها وما اصابكم يوم التقى الجمعان فباذن الله ومثل ذلك قولة تعالى ما اصابك من حسنة فمن الله وما اصابك من سيَّتْة فمن نفسك وتولد قل كلّ من عند الله وكذلك تلفى الاحاديث في هذا ايضا متعارضة مثل قولة علية السلام كلّ مولود يولد على الفطرة فأبواة يهودانـــة أو ينصّرانه ومثل توله عليه السلام خلقت هولاء للجنّة وباعمال اهل الجنّة يعملون وخلقت هولاء للنار وباعمال اهل النار يعملون فانّ الحديث الأوّل يدلّ على أنّ سبب الكفر أنّما هو المنشأ عليه وأنّ الأيمان سببه جبلّة الأنسان والثاني يدلُّ على أنَّ المعصية والكفر هما مخلوتان لله وأنَّ العبد مجبور عليهما ولذلك افترق المسلمون في هذا المعنى الى فرقتين فرقة اعتقدت انّ اكتساب الانسان هو سبب المعصية والحسنة وان لمكان هذا ترتّب عليه العقاب والثواب وهم المعتزلة ونرقة اعتقدت نقيض هذا وهو أنّ الانسان مجبور على انعالة ومقهور وهم الجبرية وامما الاشعرية فانهم راموا أن ياتوا بقول وسط بين القولين فقالوا أنَّ للانسان كسبا وأن المكتسَب به والمكسب محلوقان لله تعالى وهذا لا معنى له فأنَّه إذا كان الاكتساب والمكتسب مخلوقًا لله سبحانه فالعبد ولا بنَّ مجبور على اكتسابه فهذا هو احــد 27

Digitized by Google

اسباب الاختلاف في هذه المسئلة وللاختلاف كما قلنا سبب آخر سوى السبع وهو تعارض الادلَّة العقلية في هذه المسئلة وذلك انَّه اذا فرضنا انَّ الانسان موجد لافعالة وخالق لها وجب أن يكون هاهنا أفعال ليس تجرى على مشيئة الله تعالى ولا اختيارة فيكون هاهنا خالق غير الله قالوا وقد اجمع المسلمون على آنه لا خالق اللا الله سبحانه وان فرضناه ايضا غير مكتسب لافعالة وجب أن يكون مجبورًا عليها فأنَّه لا وسط بين الجبر والاكتساب واذا كان الانسان مجبورا على افعاله فالتكليف هو من باب ما وتكليف الجماد لانّ الجماد ليس له استطاعة وكذلك الانسان ليس له فيما لا يطيق استطاعة ولهذا صار الجمهور الى انَّ الاستطاعة شرط من شروط التكليف كالعقل سواء ولهذا نجد ابا المعالى قد قال في النظامية انّ للانسان اكتسابًا لافعالة واستطاعة على الفعل وبناه على امتناع تكليف ما لا يطاق لكن من غير الجهة التي منعته المعتزلة وامّا قدماء الاشعرّية فجوّزوا تكليف ما لا يطاق هربًا من الاصل الذي من قبله نفتَّه المعتزلة وهو كونه قبيحًا في العقل وخالفهم المتأخّرون منهم وايضا فاند اذا لم يكن للانسـان اكتساب كان الامر بالاهبة لما يتوقّع من الشرور لا معنى له وكذلك الامر باجتلاب الخيرات فتبطل ايضا الصنائع كلّها التى المقصود منها ان تجتلب الخيرات كصناعة الفلاحة وغير ذلك من الصنائع التى يطلب بها المنافع وكذلك تبطل جبيع الصنائع التي يقصد بها الحفظ ودفع المضار كصناعة الحرب والملاحة والطب وغير ذلك وهذا كلَّه خارج عمَّا يعقله الانسان ٠٠. فان قيل فاذا كان الامر هكذا فكيف يجمع بين هذا التعارض الذى يوجد

Digitized by Google

في المسموع نفسه وفي المعقول نفسه قلنا الظاهر من مقصد الشرع ليس هو تفريق هذين الاعتقادين وانَّما تصدة الجمع بينهما على التوسَّط الذي هو الحقّ في هذه المسئلة وذلك انَّه يظهر انَّ الله تبارك وتعالى قد خلق لنا قری نقدر بها ان نکتسب اشیاء هی اضداد لکن لمّا کان الاکتساب لتلک الاشياء ليس يتمّ لنا الله بمواتاة الاسباب التي تخرّها الله لنا من خارج وزوال العوائق عنها كانت الافعال المنسوبة الينا تتمّ بالامرين جبيعا واذا كان ذلك كذلك فالافعال المنسوبة الينا ايضا يتمّ فعلها بارادتنا وموافقة الافعال التي من خارج لها وهي المعبّر عنها بقدر الله وهذه الاسباب التي مخرها الله من خارج ليست هى متبَّبة للافعال التي نروم فعلها او عائقة عنها فقط بل وهي السبب في ان نريد احد المتقابلين فانّ الارادة انّما هی شرق یحدث لنا عن تخیّل ما او تصدیق بشی وهذا التصدیق لیس هو لاختيارنا بل هو شي يعرض لنا عن الامور التي من خارج مثال ذلک انَّه اذا ورد علينا امر مشتهىً من خارج اشتهيناه بالضرورة من غيـم اختيار فتحرَّكنا اليد وكذلك اذا طرأ علينا امر مهروب عنة من خارج كرهناة باضطرار فهربنا منة واذا كان هكذا فارادتنا محفوظة بالامور التي من خارج ومربوطة بها والى هذا الاشارة بقوله تعالى له معقّبات من بين يدية ومن خلفة يحفظونة من امر اللة ولمّا كانت الاسباب التي من خارج تجری علی نظام محدود وترتیب منضود لا تخلّ فی ذلک بحسب ما قدّرها بارئها عليه وكانت ارادتنا وافعالنا لا تتم ولا توجد بالجملة الا بموافقة الاسباب التی من خارج فواجب ان تکون افعالنا تجری علی نظام محدود اعنى انَّها توجد في اوقات محدودة ومقدار محدود وانبا كان ذلك واجبا

Digitized by Google

لان انعالنا تكون مسبّبة عن تلك الاسباب التي من خارج وكلّ مسبّب يكون عن اسباب محدودة مقدّرة فهو ضرورة محدود مقدّر وليس يلفى هذا الارتباط بين افعالنا والاسباب التي من خارج فقط بل وبينها وبيـن الاسباب التي خلقها الله تعالى في داخل ابداننا والنظام المحدود الذي في الاسباب الداخلة والخارجة اعنى التي لا تخلُّ هو القضا والقدر الذي كتبه الله تعالى على عبادة وهو اللوح المتحفوظ وعلم الله تعالى بهذه الاسباب وبما يلزم عنها هو العلَّة في وجود هذه الاسباب ولذلك كانت هذه الاسباب لا يحيط بمعرفتها الا الله وحدة ولذلك كان هو العالم بالغيب وحدة وعلى الحقيقة كما تال تعالى قل لا يعلم من في السموات والأرض الغيب الا الله وانَّما كانت معرفة الأسباب هو العلم بالغيب لأنَّ الغيب هو معرفة وجود الموجود في المستقبل او لا وجودة ولمَّا كان ترتيب الاسباب ونظامها هو الذى يقتضى وجود الشي في وقت ما او عدمه في ذلك الوقت وجب ان يكون العلم باسباب شي ما هو العلم بوجود ذلك الشي وعدمة في وقت ما والعلم بالاسباب على الاطلاق هو العلم بما يوجد منها او ما يعدم في وقت من اوقات جبيع الزمان فسبحان من احاط اختراعًا وعلمًا بجبيع اسباب جبيع الموجودات وهذة هي مفاتح الغيب المعنيَّة في قوله تعالى وعندة مفاتم الغيب لا يعلمها الآ هو الآية واذا كان هذا كلَّه كما وصفنا فقد تبين لك كيف لنا اكتساب وكيف جميع مكتسباتنا بقضاء وبقدر سابق وهذا الجمع هو الذى قصاه الشرع بتلك الآيات العامّة والاحاديث التي يظنّ بها التعارض وهي اذا خصّصت عموماتها بهذا المعنى انتفى عنها التعارض وبهذا ايضا تنحل جميع الشكوك التى قيلت في ذلك اعنى



الججم المتعارضة العقليَّة اعنى انَّ كون الاشياء الموجودة عن ارادتنا يتمَّ وجودها بالامرين جبيعا اعنى بارادتنا وبالاسباب التى من خارج فـاذا نسبت الانعال الى واحد من هذين على الاطلاق لحقت الشكوك المتقدَّمة فان قيل هذا جواب حسن يوافق الشرع فية العقل لكنَّ هذا القول هو مبنىّ على أنّ هاهنا أسبابًا فأعلة لمسبّبات مفعولة والمسلمون قد أتّفقوا على أن لا فاعل ألَّا الله قلنا ما اتَّفقوا عليه محيم ولاكن على هــذا جوابان احدهما انّ الذى يمكن ان يفهم من هذا القول هو احد امرين امًا انَّه لا فاعل الآ الله تبارك وتعالى وانَّ ما سواة من الأسباب التــى يا يحترها ليست تسمّى فاعلة الا مجازًا اذ كان وجودها انّما هو به وهو الذى صيّرها موجودة اسبابًا بل هو الذى يحفظ وجودها فى كونها فاعلة ويحفظ مفعولاتها بعد فعلها ويخترع جواهرها عند اقتران الاسباب بها وكذلك يحفظها هو في نفسها ولولا الحفظ الالاهي لها لما وجدت زمانًا مشارًا اليد اعنى لما وجدت في اقل زمان يمكن أن يدرك أنَّه زمان وأبو حامد يقول أنَّ مثال من يشرك سببا من الاسباب مع الله تعالى في اسم الفاعل والفعل مثال من يشرك في فعل الكتابة القلم مع الكاتب اعنى أن يقول أنَّ القلم كاتب وانَّ الانسان كاتب أي كما أنَّ أسم الكتابة مقول باشتراك الأسم عليهما اعنى انَّهما معنيان لا يشتركان اللا في اللفظ فقط وهما في انفسهما في غاية التباين كذلك الامر في اسم الفاعل اذا اطلق على الله تعالى وتبارك واذا اطلق على سائر الاسباب ونحن نقول أنّ في هذا التمثيل تسامحًا وأنّما كان يكون التمثيل بيَّنًا لو كان الكاتب هو المخترع لجوهر القلم والحافظ لد ما دام قلمًا ثم الحافظ للكتابة بعد الكتب والمخترع لها عند اقتران القلم 28

Digitized by Google

بها على ما سنبيّنه بعد من أنّ الله تعالى هو المخترع لجواهر جميع الاشياء التي تقترن بها اسبابها التي جرت العادة أن يقال أنها أسباب لها فهذا الوجد المفهوم من انَّه لا فاعل الآ الله هو مفهوم يشهد له الحس والعقل والشرع امَّا الحسّ والعقل فانَّه يرى انَّ هاهنا اشياء تتولَّد عنها اشياء وان النظام الجارى ف الموجودات انَّما هو من قبل امرين احدهما ما ركَّب الله فيها من الطبائع والنفوس الثاني من قبل ما احاط بها من الموجودات من خارج واشهر هذه هي حركات الاجرام السماويَّة فانَّه يظهر أنَّ الليل والنهار والشمس والقمر وسائر النجوم متتخرات لنا وانه لمكان النظام والترتيب الذى جعله الخالق في حركاتها كان وجودنا ووجود ما هاهنا محفوظا بها حتّى انَّه لو توقم ارتفاع واحد منها او توقم فی غیر موضعه او علی غیر قدره او فی غیر السرعة التي جعل الله فيه لبطلت الموجودات التي على وجه الارض وذلك بحسب ما جعل الله في طباعها من ذلك وجعل في طباع ما هاهنا ان تتاثَّر عن تلک وذلک ظاهر جدًّا في الشمس والقمر اعنى تاثيرها فيما هاهنا وذلك بيّن في المياة والرياح والامطار والجار وبالحملة في الاجسام المحسوسة واكثر ما يظهر ضرورة وجودها في حياة النبات وفي كثير من الحيوان بل في جميع الحيوان باسرة وايضا فانَّه يظهر انَّه لولا القوى التي جعلها الله في اجسامنا من التغذّى والاحساس لبطلت اجسامنا كما نجد جالينوس وسائر الحكماء يعترفون بذلك ويقولون لولا القوى التي جعلها الله في اجسام الحيوان مدبّرة لها لما امكن في اجسام الحيوان ان تبقى ساعة واحدة بعد ايجادها ونحن نقول انَّه لولا القوى التي في اجسام الحيوان والنبات والقوى السارية في هذا العالم من حركات الاجرام السماريَّة لما امكن أن تبقيى



اصلًا ولا طرفة عين فسبحان اللطيف الخبير وقد نبَّه الله تعالى على ذلك في غير ما آية من كتابه فقال تعالى وتخر لكم الليل والنهار والشمس والقمر وقولة تعالى قل ارايتم ان جعل اللة عليكم الليل سرمدا الى يوم القيامة الآية وقوله تعالى ومن رحمته جعل لكم الليل والنهار لتسكنوا فيه ولتبتغوا من فضلة وقولة تعالى وتخرُّ لكم ما في السبوات والأرض جبيعا منة وقولة وسخّر لكم الشمس والقمر دائبين وسخّر لكم الليل والنهار الى غير ذلك من الآيات التي في هذا المعنى ولو لم يكن لهذه تاثير فيما هاهنا لما كان وجودها حكمة امتنَّ بها علينا ولا جعلت من النعم التي يخصَّنا شكرها وامًا الجواب الثاني فانًّا نقول انَّ الموجودات الحادثة منها ما هي جواهر واعيان ومنها ما هي حركات وتخونة وبرودة وبالجملة اعراض فامًّا الجواهم والاعيان فليس يكون اختراعها الا عن الخالق سجعانة وما يقترن بها من الاسباب فانَّما يرُثَّر في اعراض تلك الاعيان لا في جواهرها مثال ذلك انَّ المنى انّما يفيد من المرءة او دم الطمث حرارة فقط وامّا خلقة الحنين ونفسة التي هي الحياة فانما المعطى لها الله تبارك وتعالى وكذلك الفلاح انَّما يفعل في الارض تخبيرًا أو أصلاحًا ويبذر فيها الحبَّ وامَّا المعطى لخلقة السنبلة فهو الله تبارك وتعالى فاذًا على هذا لا خالق اللا الله تعالى اذ كانت المخلوقات في الحقيقة هي الجواهر والى هذا المعنى اشار بقوله تعالى يا ايّها الناس ضرب مثل فاستمعوا له انّ الذين تدعون من دون الله لن يحلقوا ذبابًا ولو اجتمعوا له وأن يسلبهم الذباب شيا لا يستنقذوه منه ضعف الطالب والمطلوب وهذا هو الذى رام أن يغالط فيه الكافر أبراهيم علية السكام حين قال إذا احيى وأميت فلمًّا رأى ابراهيم عَمَّ أنَّه لا يفهم

Digitized by Google

هذا المعنى انتقل معد الى دليل قطعه بد فقال فانّ الله ياتى بالشبس من المشرق فات بها من المغرب وبالجملة فاذا فهم الأمر هكذا في الفاعــل والخالق لم يعرض من ذلك تعارض لا في السبع ولا في العقل ولذلك ما نرى انَّ اسم الخالق اخصَّ بالله تعالى من اسم الفاعل لانَّ اسم الخالق لا يشركه فيه المحلوق لا باستعارة قريبة ولا بعيدة اذ كان معنى الخالق هــــو المتخترع للجواهر ولذلك قال تعالى والله خلقكم وما تعملون وينبغى ان تعلم أن من جد كون الأسباب مرتَّرةً باذن الله في مسبّباتها أنَّه قد أبطل الحكمة وابطل العلم وذلك ان العلم هو معرفة الاشياء باسبابها والحكمة هي المعرفة بالاسباب الغائبة والقول بانكار الاسباب جملة قول غريب جدًا عن طباع الناس والقول بنفى الاسباب في الشاهد ليس لة سبيل الى اثبات سبب فاعل في الغائب لان الحكم على الغائب من ذلك انّما يكون من قبل الحكم بالشاهد فهولاء لا سبيل لهم الى معرفة الله تعالى اذ يلزمهم الله يعترفوا بانّ كلّ فعل له فاعل واذا كان هذا هكذا فليس يمكن من اجمـاع المسلمين على انَّه لا فاعل الآ الله سبحانه أن يفهم نفى وجود الفاعل بتَّة في الشاهد اذ من وجود الفاعل في الشاهد استدللنا على وجود الفاعل في الغائب لكن لمّا تقرّر عندنا الغائب تبيّن لنا من قبل المعرفة بذاته ان كلّ ما سواة فليس فاعلًا الله باذنة وعن مشيئتة فقد تبيّن من هذا على ات وجد يوجد لنا اكتساب وانّ من قال باحد الطرفين من هذه المسئلة فهو مخطئ كالمعتزلة والجبرية وامّا المتوسّط الذى تروم الاشعريّة ان تكون هي صاحبة الحقّ بوجودة فليس له وجود اصلًا اذ لا يجعلون للانسان من اسم الاكتساب الله الفرق الذي يدركه الانسان بين حركة يده عن الرعشة

Digitized by Google

وتحريك يدة باختيارة فانّه لا معنى لاعترافهم بهذا الفرق اذا قالوا انّ الحركتين ليستا من قبلنا لانّة اذا لم تكن من قبلنا فليس لنا قدرة على الامتناع منها فنحن مضطرّون فقد استوت حركة الرعشة والحركة التسى يسبّونها كسبيّة في المعنى ولم يكن هنالك فرق الآ في اللفظ فقصط والاختلاف في اللفظ ليس يوجب حكمًا في الذوات وهذا كلّه بيّن بنفسة فلنسر الى ما بقى علينا من المسائل التي وعدناها

المسئلة الرابعة في الجور والعدل وقد ذهبت الاشعرية في العدل والجور في حقَّ الله سجانة الى رأى غريب جدًا في العقل والشرع اعنى انَّها صرَّحت من ذلک بمعنی لم یصرّے بد الشرع بل صرّے بضدّہ وذلک انّهم قالوا انّ الغائب في هذا بحلاف الشاهد وذلك انَّ الشاهد زعبوا انَّما اتَّصف بالعدل والجور لمكان الجر الذي عليه في افعاله من الشريعة فمتى فعل الانسان شيا هو عدل بالشرع کان عدلًا ومن فعل ما وضع الشرع انَّه جور فهو جائر قالوا وامّا من ليس مكلّفًا ولا داخلًا تحت جر الشرع فليس يوجد في حقَّة فعل هو جور او عدل بل کلّ افعاله عدل والتزموا انّه لیس هاهنا شی هو في نفسه عدل ولا شي هو في نفسه جور وهذا في غاية الشناعة بانَّه ليس یکون هاهنا شی هو فی نفسه خیر ولا شی هو فی نفسه شرّ فان العدل معروف بنفسة انَّه خير وانَّ الجور شرَّ فيكون الشرك بالله ليس ف نفسة جررًا ولا ظلمًا الله من جهة الشرع وانَّه لو ورد الشرع بوجوب اعتقاد الشريك له لکان عدیلًا وکذلک لو ورد بمعصیته لکان عدلا وهذا خلاف المسموع والمعقول امَّا المسموع فانَّ الله قد وصف نفسه في كتابه بالقسط ونفي عن نفسة الظلم فقال تعالى شهد الله انه لا اله الا هو والملائكة واولو العلم 29

Digitized by Google

قَائَمًا بالقسط وقال تعالى وما ربَّك بظلَّام للعبيد وقال أنَّ الله لا يظلم الناس شيا ولاكن الناس انفسهم يظلمون ٠٠ فان قيل فما تقــول ف الاضلال للعبيد اهو جور ام عدل وقد صرّح الله في غير ما آية من كتابه انَّد يضلُّ ويهدى مثل قوله تعالى يضلُّ الله من يشاء ويهدى من يشاء ومثل قوله ولو شئنا لآتينا كلّ نفس هداها قلنا هذه الآيات ليس يمكن ان تحمل على ظاهرها وذلك انّ هاهنا آيات كثيرة تعارضها بظاهرها مثل الآيات التي نفى فيها سجانة عن نفسة الظلم ومثل قولة تعالى ولا يرضى لعبادة الكفر وهو بيَّن أنَّه اذا لم يرض لهم الكفر أنَّه ليس يضلَّهُم وما تقوله الاشعريَّة من انَّه يجوز على الله أن يفعل ما لا يرضاه أو يأمر بما لا يريده فنعوذ بالله من هذا الاعتقاد في الله سبحانه وهو كفر وقد يدآك على أنَّ الناس لم يُضَلُّوا ولا خلقوا للضلال قوله تعالى فاقم وجهك للدين حنيفًا فطرت الله التي فطر الناس عليها وقوله اذ اخذ ربَّك من ظهورهم الآية وقول النبيّ صلعم كل مولود يولد على الفطرة واذا كان هذا التعارض موجودًا وجب الجمع بينهما على نحو ما يوجبه العقل فنقول امّا قوله تعالى يضلّ من يشاء ويهدى من يشاء فهى المشيئة السابقة التى اقتضت ان يكون في اجناس الموجودات خلق ضالون اعنى مهيَّئين للضلال بطباعهم ومسوقين اليد بما تكنَّفهم من الأسباب المضلَّة من داخل ومن خارج وامَّا قولد ولو شئنا لآتينا كلّ نفس هداها معناه لو شاء اللا يخلق خلقًا مهيَّتين ان يعرض لهم الضلال امًّا من قبل طباعهم وامًّا من قبل الأسباب التي من خارج او من تبل الامرين كليهما لَفعل ولكون خلقة الطباع في ذلك مختلفة عرض أن تكون بعض الآيات مضلَّة لقوم وهداية لقوم لا أنَّ هذه

Digitized by Google

الآيات مبًّا قصد بها الاضلال مثل قولة تعالى يضلُّ بة كثيرًا ويهدى بة حثيرا وما يضل به الا الفاسقين ومثل قوله تعالى وما جعلنا الرويا التي اريناك الا فتنة للناس والتجرة الملعونة في القرآن ومثل قوله في اثر تعديده ملائکة النار كذلك يضلّ الله من يشاء ويهدى من يشاء اى انَّه يعرض للطبائع الشريرة ان تكون هذه الآيات في حقّهم مضلّة كما يعرض للابدان الرديَّة ان تكون الاغذية النافعة مضرَّة بها قان قيل فما الحاجة الى خلق صنف من المتخلوقات يكونون بطباعهم مهيَّتين للضلال وهذا هو غاية الجور قيل انَّ الحكمة الالهيَّة اقتضت ذلك وانَّ الجور كان يكون في غير ذلك وذلك أنَّ الطبيعة التي منها خلق الانسان والتركيب الذي ركَّب عليه اقتضى ان يكون بعض الناس وهم الاقلّ شرارًا بطباعهم وكذلك الاسبـاب المترتّبة من خارج لهداية الناس لحقها أن تكون لبعض الناس مضلّة وأن كانت للاكثر مرشدة فلم يكن بدّ بحسب ما تقتضية الحكمة من احد امرين امَّا الَّا يخلق الأنواع التي وجد فيها الشرور في الاقلَّ والخير في الأكثر فيعدم الخير الاكثر بسبب الشرّ الاقلّ وامّا أن يخلق هذة الانواع فيوجد فيها الحير الاكثر مع الشرّ الاقلّ ومعلوم بنفسة أنّ وجود الخير الأكثر مع الشرّ الاقلّ افضل من اعدام الخير الاكثر لمكان وجود الشرّ الاقلّ وهذا السرِّ من الحكمة هو الذي خفى على الملائكة حين قال الله سجانة حكايةً عنهم حين اخبرهم انَّه جاعل في الأرض خليفة يعنى بني آدم قالوا اتجعل فيها من يفسد فيها ويسفك الدماء ونحن نسبُّم بحمدك الى قولة انّى اعلم بما لا تعلمون يريد انّ العلم الذى خفى عنهم هو انَّد اذا كان وجود شى من الموجودات خيرًا وشرًّا وكان الخير اغلب علية أنَّ الحكمة

Digitized by Google

تقتضى الجادة لا اعدامة فقد تبيّن من هذا القول كيف ينسب اليه الاصلال مع العدل ونفى الظلم وانَّه انَّما خلق اسباب الصلال لانَّه يوجد عنها غالبًا الهداية اكثر من الاضلال وذلك أنَّ من الموجودات ما أعطى من إسباب الهداية اسبابًا لا يعرض فيها اضلال اصلًا وهذى هي حـال الملائكة ومنها ما اعطى من اسباب الهداية اسبابًا يعرض فيها الاضلال في الاقل اذ لم يكن في وجودهم اكثر من ذلكَ لمكان التركيب وهذه هي حال الانسان ٠٠. فان قيل فما الحكمة في ورود هذة الآيات المتعارضة في هذا المعنى حتّى يضطرّ الامر فيها الى التأويل وانت تنفى التاويل في كلّ مكان تلنا أنّ تفهيم الأمر على ما هو علية الجبهور في عذة المسئلة اضطرَّهم الى هذا وذلك انتهم احتاجوا أن يعرفوا بأنَّ الله تعالى هو الموصوف بالعدال وانع خالق كلّ شيء الخير والشرّ لمكان ما كان يعتقد كثير من الامــم الضلال أنَّ هاهنا الأهين الأهًا خالقًا للخير والأهَّا خالقًا للشرَّ فعرفوا أنَّه خالق الامرين جبيعًا ولمًّا كان الاضلال شرًّا وكان لا خالق له سواه وجب ان ينسب اليد كما ينسب اليد خلق الشرّ لاكن ليس ينبغي ان يفهم هذا على الاطلاق لاكن على انَّه خالق للخير لذات الخير وخالق للشرّ من اجل الخير اعنى من اجل ما يقترن بد من الخير فيكون على هذا خلقة للشرّ عدلا منه ومثال ذلك انّ النار خلقت لما فيها من قرام الموجودات التي ما كان يصمِّ وجودها لولا وجود النار لاكن عرض عن طبيعتها ان تفسد بعض الموجودات لكن اذا قويس بين ما يعرض عنها من الفساد الذي هو الشرّ وبين ما يعرض عنها من الوجود الذي هو الخير كان وجودها افضل من عدمها فكان خيرًا ٠٠ وامَّا قوله تعالى لا يسأل

· Digitized by Google

عمّا يفعل وهم يسألون فانّ معناء لا يفعل فعلًا من اجل انَّه واجب عليه ان يفعله لانّ من هذا شانه فيه حاجة الى ذلك الفعل وما كان هكذا فهو في وجودة يحتاج الى ذلك الفعل امما حاجةً ضروريَّة وامَّا أن يكون به تامًا والبارئ سجانة يتنزّه عن هذا المعنى فالانسان يعدل ليستفيد بالعدل خيرا في نفسه لو لم يعدل لم يوجد له ذلك الخير وهو سجانه يعدل لا لانّ ذاته تستكمل بذلك العدل بل لانّ الكمال الذي في ذاته اقتضى ان يعدل فاذا فهم هذا المعنى هكذا ظهر انَّه لا يتَّصف بالعدل على الرجع الذى يتّصف بد الانسان لكن ليس يرجب هذا ان يقال انَّد ليس يتَّصف بالعدل اصلًا وانّ الافعال كلّها تكون في حقّه لا عدلًا ولا جورًا كما ظنَّه المتكلَّمون فانَّ هذا ابطال لما يعقله الانسان وابطال لظاهر الشريعة ولاكنَّ القوم شعروا بمعنى ووقعوا دونه وذلك انَّه إذا فرضنا انَّه لا يتَّصف بعدل اصلًا بطل ما يعقل من أن هاهنا أشياء هي في نفسها عدل وخير وأشياء هی فی نفسها جرر وشرّ واذا فرضنا ایضا انّه یتّصف بالعدل علی جهة ما يتَّصف به الانسان لزم أن يكون في ذاته سبحانه نقص وذلك أنَّ الذي يعدل فانما وجودة هو من اجل الذي يعدل فية وهو بما هو عادل خادم لغيرة وينبغى ان تعلم انّ هذا القدر من التاويل ليس معرفة واجبة على جميع الناس وأنّما الذين تجب عليهم هذه المعرفة ثم الذين عرض لهم الشكّ في هذا المعنى وليس كلّ احد من الجمهور يشعر بالمعارضات التي في تلک العبومات فمن لم يشعر بذلک ففرضة اعتقاد تلک العمومات على طاهرها وذلك أنّ لورود تلك العمومات أيضا سببًا آخر وهو أنَّه ليس يتبيَّز لهم المستحيل من المبكن والله تعالى لا يوصف بالاقتدار على المستحيل 30

Digitized by Google

فلو قيل لهم فيما هو مستحيل في نفسة مما هو عندهم ممكن اعلى في طنونهم انّ الله لا يوصف بالقدرة علية فتغيّلوا من ذلك نقصًا في البارئ سبحانة وعجزًا وذلك انّ الذى لا يقدر على الممكن فهو عاجز ولمّا كان وجود جميع الموجودات بريئة من الشرّ ممكنًا في ظنّ الجمهور قال ولو شئنا لآتينا كلّ نفس هداها ولكن حقّ القول منّى لاملأن جهنّم من الجنّـة والناس اجمعين فالجمهور يفهمون من هذا معنّى والخواصّ معنّى وهو انّه ليس يجب علية سجانة أن يخلق خلقًا يقترن بوجودهم شرّ فمعنى قولة ولو شئتا لآتينا كلّ نفس هداها الذين هم خلقًا يقترن بوجودهم شرّ فمعنى قولة موجودهم شرّ بل الخلق الذين هم خير محض فتكون كلّ نفس قد اوتيت مداها وهذا القدر في هذه المسألة كاف ولنسر الى المسألة الخامسة

المسئلة الخامسة وهى القول في المعاد واحوالة ٢٠ والمعاد ممّا اتّفقت على وجودة الشرائع وقامت علية البراهين عند العلماء وانما اختلفت الشرائع في صفة وجودة ولم تختلف في الحقيقة في صفة وجودة وانّما اختلفت في الشاهدات التي مثّلت بها للجمهور تلك الحال الغائبة وذلك انّ من الشرائع من جعلة روحانيًّا اعنى للنفوس ومنها من جعلة للاجسام والنفوس معًا والاتفاق في هذه المسألة مبنى على اتفاق الوحى في ذلك واتفاق قيام البراهين الضروريّة عند الجميع على ذلك اعنى انّه قد اتّفق الكلّ على انّ للانسان سعادتين اخراويّة ودنياويّة وانبنى ذلك عند الجميع على اصول يعترف بها عند الكلّ منها انّ الانسان اشرف من كثير من الموجودات ومنها انّه اذا كان كلّ موجود يظهر من امرة انّه لم يخلق عبثًا وانّه انّما



الله تعالى على وجود هذا المعنى في جميع الموجودات في الكتاب العزيز فقال تعالى وما خلقنا السموات والارض وما بينهما باطلا ذلك ظنّ الذين كفروا فويل للذين كفروا من النار وقال مثنيًا على العلماء المعترفين بالغاية المطلوبة من هذا الوجود الذين يذكرون الله قيامًا وتعودًا وعلى جنوبهم ويتفكَّرون في خلق السموات والأرض ربَّنا ما خلقت هذا باطلًا سجانك فقنا عذاب النار ووجود العاية في الانسان اظهر منها في جميع الموجودات وقد نبَّه الله سجانة عليها في غير ما آية من كتابة انحسبتم أنَّم.... خلقناكم عبثا وانَّكم الينا لا ترجعون وقال ايحسب الانسان ان يترك سدًى وقال وما خلقت الجنّ والانس اللا ليعبدون يعنى الجنس مــــن الموجودات الذى يعرفه وقال منبَّهًا على ظهور وجوب العبادة من قبل المعرفة بالخالق وما لى لا اعبد الذي فطرني واليد ترجعون واذا طهر انّ الانسان خلق من اجل افعال مقصودة به فظهر ايضا انَّ هذه الافعال يجب ان تكون خاصَّة لانًّا نرى انَّ واحدًا واحدًا من الموجودات انَّما خلق من اجل الفعل الذى يوجد فية لا في غيرة اعنى الخاصّ بة واذا كان ذلك كذلك فيجب أن تكون غاية الانسان في أفعاله التي تخصّه دون سائر الحيوان وهذه انعال النفس الناطقة ولمّا كانت النفس الناطقة جزءين جزء عملي وجزء علمي وجب أن يكون المطلوب الأوّل منه هو أن يوجد على كمالد في هاتين القرّتين اعنى الفضائل العمليّة والفضائل النظريّة وان تكون الافعال التي تكسِّب النفس هاتين الفضيلتين هي الخيرات والحسنات والتي تعوقها هي الشرور والسيَّآت ولمَّا كان تقرير هذه الانعال اكثر ذلك بالوحى وردت الشرائع بتقريرها ووردت مع ذلك بتعريفها والحث عليهما

Digitized by Google

فامرت بالفضائل ونهت عن الرذائل وعرّفت بالمقدار الذى فية سعادة جميع الناس في العلم والعمل اعنى السعادة المشتركة فعرّفت من الامرر النظريَّة ما لا بنَّ لجميع الناس من معرفته وهي معرفة الله تبارك وتعالى ومعرفة الملائكة ومعرفة الموجودات الشريفة ومعرفة السعادة وكذلك عرّفت من الاعمال القدر الذي تكون به النفوس فاضلة بالفضائل العمليَّة ومحاصَّة شريعتنا هذه فانَّه اذا قويست بسائر الشرائع وُجد انَّها الشريعة الكاملة باطلاق ولذلك كانت خاتمة الشرائع ولمّا كان الوحى قد انذر في الشرائع كلُّها بانَّ النفس باقية وقامت البراهين عند العلماء على ذلك وكانت النفوس يلحقها بعد الموت ان تتعرّى من الشهرات الجسمانيَّة فإن كانت ركيَّة تضاعف زكارُها بتعرِّيها من الشهرات الجسمانيَّة وان كانت خبيثة زادتها المفارقة خبثًا لأنّها تتاذّى بالرذائل التي اكتسبت وتشتدّ حسرتها على ما فاتها من التركية عند مفارقتها البدن لأنّها ليست يمكنهــا الاكتساب الآ مع هذا البدن والى هذا المقام الاشارة بقوله أن تقول نفس يا حسرتى على ما فرطت فى جنب الله وان كنت لمن الساخرين اتَّفقت الشرائع على تعريف هذه الحال للناس وسبّوها السعادة الاخيرة والشقاء الاخير ولمّا كانت هذه الحال ليس لها في الشاهد مثال وكان مقدار ما يدرك بالوحى منها يختلف في حقٌّ نبيٌّ نبيٌّ لتفاوتهم في هذا المعنى اعنى في الوحى اختلفت الشرائع فى تمثيل الاحوال التى تكون لانفس السعداء بعد الموت ولائفس الاشقياء فمنها ما لم يمثَّل ما يكون هنالك للنفوس الزكيَّة من اللذَّة وللشقيَّة من الاذى بامور شاهدة وصرّحوا بانَّ ذلك كلَّه احوال روحانيَّة ولذَّات ملكيَّة ومنها ما اعتد في تمثيلها بالامور المشاهدة اعنى

انَّها مثَّلت اللذَّات المدركة هنالك باللذَّات المدركة هاهنا بعد أن نغى عنها ما يقترن بها من الاذى ومثَّلوا الاذى الذى يكون هنالك بالاذى الذى يكون هاهنا بعد أن نفرا عند هنالك ما يقترن بد هاهنا من الراحة منه امّا لانّ احجاب هذه الشرائع ادركوا من هذه الاحوال بالوحى ما لم يدركها اولائك الذين مثّلوا بالوجود الروحانى وامّا لأنّهم رأوا انّ التمثيل بالمحسوسات هو اشد تفهيمًا للجمهور والجمهور اليها وعنها اشد تحرَّكًا فاخبروا انّ الله تعالى يعيد النفوس السعيدة الى اجساد تنعم فيها الدهر كلم باشد المحسوسات نعيمًا وهو مثلًا الجنَّة وانَّه تعالى يعيد النفوس الشقيَّة الى اجساد تتاذَّى فيها الدهر كلَّه باشدَّ المحسوسات اذًى وهو مثلاً النار وهذة هي حال شريعتنا هذة التي هي الاسلام في تمثيل هدة الحال ووردت عندنا في الكتاب العزيز ادلَّة مشتركة التصديق للجميع في امكان هذه الاحوال اذ ليس يدرك العقل في هذه الاشياء اكثر من الامكان في الادراك المشترك للجميع وهى كلّها من باب قياس امكان وجود المساوى على وجود مساوية اعنى على خروجة للوجود وقياس امكان وجود الاقلّ والاكثر على خروج الاعظم والاكبر للوجود مثل قولة وضرب لنا مثلًا ونسى خلقة الآية فانَّ الجَّة في هذه الآيات هي من جهة قياس العودة على البدأة وهما متساويان وفى هذه الآية مع هذا القياس المثبت لامكان العودة كسر لشبهة المعاند لهذا الراى بالفرق بين البداية والعودة وهو قولة تعالى الذى جعل لكم من الثَّجر الاخضر نارًا والشبهة انَّ البداءة كانت من حرارة ورطوبة والعودة من برد ويبس فعوندت هذه الشبهة بانًا نحسّ ان الله تعالى يحرج الضد من الضد ويخلقه منه كما يخلق الشبية من 31

Digitized by Google

الشبية وامّا قياس امكان وجود الاقلّ على وجود الاكثر فمثل قولة تعالى في الآية اوليس الذي خلق السبرات والارض بقادر على أن يخلق مثلهم بلى وهو الخلاق العليم فهذا الآيات تضمَّنت دليلين على البعث وابطال جَّة الجاحد للبعث ولو ذهبنا لنقضّى الآيات الواردة في الكتاب العزيز لهـذه الادلَّة لطال القول وهي كلُّها من الجنس الذي وصفنا ٠٠. فالشرائع كلُّها كما قلنا متّفقة على أنّ للنفوس من بعد الموت أحوالًا من السعادة أو الشقاء ويختلفون في تمثيل هذه الاحوال وتفهيم وجودها للناس ويشبه ان يكون التمثيل الذى في شريعتنا هذه اتمَّ انهامًا لاكثر الناس واكثر تحريكًا لنفوسهم الى ما هنالك والاكثر هم المقصود الأوّل بالشرائع وامّا التمثيل الروحاني فيشبة أن يكون أقل تحريكًا لنفوس الجمهور إلى ما هنالك والجمهور اقل رغبة فيه وخوفًا له منهم في التمثيل الجسماني ولذلك يشبه أن يكون التمثيل الجسماني اشد تحريكًا الى ما هنالك من الروحاني والروحاني اشد تبولًا عند المتكلِّمين المجادلين من الناس وهم الاقلَّ ٠٠. ولهذا المعنى نجد اهل الاسلام في فهم التبثيل الذي جاء في ملّتنا في احوال المعاد ثلاث فرق فرقة رأت انّ ذلك الوجود هو بعينه هذا الوجود الذى هاهنا من النعيم واللذَّة اعنى انَّهم رأوا انه واحد بالجنس وانَّه انَّما يختلف الوجودان بالدوام والانقطاع اعنى انّ ذلك دائم وهذا منقطع وطائفة رأت انّ الوجود المحسوسات هو روحاني وانَّه انَّما مثِّل به ارادةَ البيان ولهؤلاء عج كثيرة من الشريعة مشهورة فلا معنى لتعديدها وطائفة رأت انَّه جسمانيَّ لاكن اعتقدت انّ تلك الجسمانيّة الموجودة هنالك مخالفة لهذه الجسمانيّة لكون

هذه بالية وتلك باقية ولهذه ايضا عج من الشرع ويشبة ابن عبَّاس أن يكون ممِّن يرى هذا الرأى لانَّة روى عنه انَّه قال ليس في الدنيا من الآخرة الا الاسماء ويشبة أن يكون هذا الرأى هو اليق بالخواصّ وذلك أنّ أمكان هذا الرأى ينبنى على امور ليس فيها منازعة عند الجميع احدها انّ النفس باقية والثاني انَّه ليس يلحق عن عودة النفس الى اجسام أُخَر المحال الذى يلحق عن عودة تلك الاجسام بعينها وذلك انَّه يظهر انَّ موادَّ الاجسام التي هاهنا توجد متعاقبة ومنتقلة من جسم الى جسم واعنى انّ المادة الواحدة بعينها توجد لاشتخاص كثيرة في اوقات مختلفة وامثال هذه الاجسام ليس يمكن ان توجد كلّها بالفعل لانّ مادّتها هي واحدة مثال ذلک أنَّ أنسانًا مات واستحال جسمة إلى التراب واستحال ذلك التراب إلى نبات فاغتذى انسان آخر من ذلك النبات فكان منه منى تولَّد منه انسان آخر وامّا اذا فرضت اجسام أُخر فليس تلحق هذه الحال والحقّ في هذه المسألة انّ فرض كلّ انسان فيها هو ما ادّى اليه نظرة فيها بعد ان لا يكون نظرًا يفضى الى ابطال الاصل جملة وهو انكار الوجود جملة فانَّ هذا النحو من الاعتقاد يوجب تكفير صاحبة لكون العلم بوجود هذة الحال للانسان معلومًا للناس بالشرائع والعقول فهذا كلَّم ينبني على بقـــاء النفس ٠٠. فان قيل فهل في الشرع دليل على بقاء النفس او تنبيد على ذلك قلنا ذلك موجود في الكتاب العزيز وهو قولة تعالى اللة يتوفّى الأنفس حين موتها والتي لم تمت في منامها الآية ووجة الدليل في هذه الآية انَّه سرّى فيها بين النوم والموت في تعطيل فعل النفس فلو كان تعطّل فعل النفس في الموت لفساد النفس لا بتغيّر آلة النفس لقد كان يجب ان يكون

Digitized by Google

تعطّل فعلها في النوم لفساد ذاتها ولو كان ذلك كذلك لما عادت عند الانتباء على هيئتها فلمًّا كانت تعود عليها علمنا انَّ هذا التعطَّل لا يعرض لها لامر لحقها في جوهرها وانَّما هو شيء لحقها من قبل تعطَّل آلتها وانَّه ليس يلزم اذا تعطّلت الآلة ان تتعطّل النفس والموت هو تعطّل فواجب ان يكون للآلة كالحال في النوم وكما يقول الحكيم أنَّ الشيم لو وجد عينًا كعين الشابّ لأبصر كما يبصر الشابّ فهذا ما رأينا ان نتبته في الكشف عن عقائد هذه الملّة التي هي ملّتنا ملّة الاسلام .٠. وقد بقي علينا ممّا وعدنا به ان ننظر فيما يجوز من التاويل في الشريعة وما لا يجوز وما جاز منة فلمن يجوز ونختم به القول في هذا الكتاب فنقول انَّ المعاني الموجودة في الشرع توجد على خمسة اصناف وذلك انَّها تنقسم اولًا الى صنفين صنف غير منقسم وينقسم الاخر منهما الى اربعة اصناف فالصنف الاول الغيهم منقسم هو ان يكون المعنى الذى صرّح به هو بعينه المعنى الموجـــود بنفسة والصنف الثاني المنقسم هو ان لا يكون المعنى المصرّح به في الشرع هو المعنى الموجود وانَّما اخذ بدلة على جهة التمثيل وهذا الصنـــف ينقسم اربعة اقسام ارّلها ان يكون المعنى الذى صرّح بمثالة لا يعلم وجودة الآ بمقايس بعيدة مركّبة تتعلّم في زمان طويل وصنائع جمّة وليس يمكن ان تقبلها الا الفطر الفائقة ولا يعلم انَّ المثال الذى صرَّح به فيه هو غير المثمَّل الآ بمثل هذا البعد الذي وصفنا والثاني مقابل هذا وهو ان یکون یعلم بعلم قریب مند الامران جمیعًا اعنی کون ما صرّح بد انّد مثال ولماذا هو مثال والثالث ان يكون يعلم بعلم قريب انَّه مثال لشي ويعلم لماذا هو مثال بعلم بعيد والرابع عكس هذا وهو أن يعلم بعلم قريب

Digitized by Google

لماذا هو مثال ويعلم بعلم بعيد انَّه مثال فامًّا الصنف الآوَّل من الصنفين الأوَّلين فتأويلة خطأ بلا شكَّ وامَّا الصنف الأوَّل من الثاني وهو البعيد في الامرين جبيعًا فتأويلة خاصٌ في الرامخين في العلم ولا يجوز التصريح بـ لغير الرامخين وامّا المقابل لهذا وهو القريب في الامرين فتأويله هــــو المقصود منة والتصريح بة واجب [وامّا الصنف الثالث فالامر فية ليس كذلك] لانَّ هذا الصنف لم يات فيد التبثيل من اجل بعده على افهام الجمهور وانما اتى فية التمثيل لتحريك النفوس الية وهذا مثل قولة علية السلام الججر الاسود يمين الله في الارض وغيره ممّا اشبه هذا ممّا يعلم بنفسه او بعلم قريب أنَّه مثال ويعلم بعلم بعيد لماذا هو مثال فانَّ الراجب في هذا اللا يتأوَّله الا الخواصّ والعلماء ويقال للذين شعروا انَّه مثال ولم يكونوا من اهل العلم لماذا هو مثال امًّا انَّه من المتشابة الذي يعلمه العلم.... الراتخون وامًّا أن ينقل التمثيل فيه لهم إلى ما هو أقرب من معارفهم أنَّه مثال وهذا كانَّه اولى من جهة ازالة الشبهة التي في النفس من ذلــك والقانون في هذا النظر هو ما سلكة ابو حامد في كتاب التفرقة وذلك بان يعرف هذا الصنف أنَّ الشي الواحل بعينة له وجودات خمس الوجود الذي يسبّيه ابو حامد الذاتي والحسّي والخيالي والعقلي والشبهي فاذا وتعــت المسئلة نظر الى هذة الوجودات الاربع هي اقنع عند الصنف الذي استحال عنده ان يكون الذى عنى به هو الوجود الذاتي اعنى الذى هو خارج فينزل لهم هذا التبثيل على ذلك الوجود الاغلب على ظنَّهم امــكان وجودة وفي هذا النحو يدخل قولة علية السلام ما من نبتي لم ارة ألَّا وقد وايتد في مقامى هذا حتى الجنة والنار وقوله بين حوضي ومنبرى روضة من 32

Digitized by Google

رياض الجنَّة ومنبري على حوضي وتوله كلَّ ابن آدم ياكله التراب الَّا عجب الذنب فان هذه كلّها تدرك بعلم قريب انّها امثال وليس يدرك لماذا هي امثال الّا بعلم بعيد فيجب في هذا ان ينزل للصنف الذين شعروا بهذا من الناس على اقرب تلك الوجودات الاربع شبهًا فهذا الخو من التأويل اذا استعمل في هذة المواضع وعلى هذا الوجة ساغ في الشريعة وامًّا اذا استعمل في غير هذه المواضع فهو خطأ وابو حامد لم يفصل الامر في ذلك مثل ان يكون الموضع يعرف منه الامران جميعا بعلم بعيد، اعنى كونه مثالا ولماذا هو مثال فيكون هنالك شبهة توهم في بادى الرأى انَّه مثال وتلك الشبهة باطلة فانَّ الراجب في هذا أن تبطل تلك الشبهة ولا يعـرض للتاويل كما عرَّفناك في هذا الكتاب في مواضع كثيرة عرض فيها هذا الامر للمتكلَّمين اعنى الاشعريَّة والمعتزلة وامَّا الصنف الرابع وهو المقابل لهذا وهو ان يكون كونه مثالًا معلومًا بعلم بعيد الله انَّه اذا سلَّم انَّه مثال ظهر عن قريب لماذا هو مثال ففي تأويل هذا ايضا نظر اعنى عند الصنف الذين يدركون انَّه أن كان مثالًا فلماذا هو وليس يدركون أنَّه مثال الَّا بشبهة وامر مقنع اذ ليسوا من العلماء الراسخين في العلم فيحتمل ان يقال انَّ الاحفظ بالشرع الَّا تتأوَّل هذا، وتبطل عند هولاء الامور التي ظنُّوا من قبلها أنَّ ذلك القول مثال وهو الأولى ويحتمل أيضًا أن يطلق لهم التاويل لقرَّة الشبة الذي بين ذلك الشي وذلك المتثَّل به الله انَّ هذين الصنفين متى ابيم التاويل فيهما تولَّدت منها اعتقادات غريبة وبعيدة من ظاهر الشريعة وربَّما فشت فانكرها الجمهور وهذا هو الذى عرض للصوفيَّة ولمن سَلَك من العلماء هذا المسلك ولمَّا تسلَّط على التاويل في هذه الشريعة



من لم تتبيّز له هذه المواضع ولا تبيّز له الصنف من الناس الذين يجوز التأويل في حقّهم اضطرب الامر فيها وحدث فيهم فرق متباينة يكفر بعضهم بعضًا وهذا كلّه جهل بمقصد الشرع وتعدّ عليه وانت فقد وقفت من قولنا على مقدار الحظاً الواقع من قبل التأويل وبودّنا ان يتّفق لنا هذا الغرض في جميع اقاويل الشريعة اعنى ان نتكلّم فيها بما ينبغى ان يرُوّل والديور وان اوّل فعند من يروّل اعنى في جميع المشكل الذى في القرآن والحديث ونعرّف رجوعها كلّها ال هذه الاصناف الاربعة والغرض الـذى قصدناه في هذا الكتاب فقد انقضى وانّها قدّمناه لانّا رايناه الآ الاغراض المتعلّقة بالشرع والله الموقق للصواب والكفيل بالثواب بمنّة ورحمته وكان الفراغ منه في سنة خمس وسبعين وخمسمائة

کیل

المسئلة التي ذكرها ابو الوليد في فصل المقال رضي الله عنه

ادام الله عزتكم وابقى بركتكم وججب عيون النوائب عنكم لمًّا فقتم بجودة ذهنكم وكريم طبعكم كثيرًا مبّن يتعاطى هذه العلوم وانتهى نظركم السديد الى ان وتفتم على الشكّ العارض في علم القديم سبحانة مع كونة متعلَّقا بالاشياء المحدثة عنه وجب علينا لمكان الحقَّ ولمكان ارالة هذه الشبهة عنكم ان نحلّ هذا الشكّ بعد ان نقول في تقريرة فانَّه من لم يعرف الربط لم يقدر على الحلّ والشكّ يلزم هكذا ان كانت هذه كلّها في علم الله سجحانه قبل ان تكون فهل هي في حال كونها في علمه كما كانت فيه قبل كونها ام هي في علمة في حال وجودها على غير ما كانت علية في علمة قبل ان توجد فان قلنا انّها في علم الله في حال وجودها على غير ما كانت علية في علمة قبل ان توجد لزم ان يكون ألعلم القديم متغيّرا وان يكون اذا خرجت من العدم الى الوجود قد حدث هنالك علم زائد وذلك مستحيل على العلم القديم وان تلنا انّ العلم بها واحد في الحالتين قيل فهل هي في نفسها اعنى الموجودات الحادثة قبل أن توجد كما هي حين وجدت فسيجب ان يقال ليست في نفسها قبل ان توجد كما هي حين وجدت والا كان الموجود والمعدوم واحدًا فاذا سلّم الخصم هذا قيل له افليس العلم الحقيقي هو معرفة الوجود على ما هو عليه فاذا قال نعم قيل

Digitized by Google

فيجب على هذا اذا اختلف الشيء في نفسه ان يكون العلم به يختلف والَّا فقد علم على غير ما هو علية فاذًا يجب احد امرين امّا ان يختلف العلم القديم في نفسة او تكون الحادثات غير معلومة له وكلا الامرين مستحيل عليه سبحانه ويوكّد هذا الشكّ ما يظهر من حال الانسان اعنى من تعلَّق علمة بالاشياء المعدرمة على تقدير الوجود وتعلَّق علمة بها اذا وجدت فانَّه من البيَّن بنفسة أنَّ العلبين متغايران والآ كان جاهـــلَّا بوجودها في الوقت الذي وجدت فية وليس ينجى من هذا ما جرت بة عادة المتكلّمين في الجواب عن هذا بانّد تعالى يعلم الاشياء قبل كونها على ما تكون عليد في حين كونها من زمان ومكان وغير ذلك من الصفات المختصَّة بموجود موجود فانَّه يقال لهم فاذا وجدت فهل حدث هنالك تغيّر او لم يحدث وهو خروج الشي من العدم الى الوجود فان قالوا لم یحدث فقد کابروا وان قالوا حدث هنالک تغیّر قیل لهم فهل حدوث هذا التغيّر معلوم للعلم القديم ام لا فيلزم الشك المتقدّم وبالجملة فيعسر ان يتصوّر انّ العلم بالشي قبل ان يوجد والعلم بد بعد ان وجد علم واحد بعینه فهذا هو تقریر هذا الشکّ علی ابلغ ما یمکن ان یقرّر به علی ما فاوضناكم فيد ٠٠. وحلَّ هذا الشكِّ يستدعي كلامًا طويلًا الَّا انَّا هاهنا نقصد للنكتة التي بها ينحل وقد رام ابو حامد حلَّ هذا الشكِّ في كتابه المرسوم بالتهافت بشى ليس فية مقنع وذلك أنَّه قال قولًا معناه هذا وهو انة زعم أنَّ العلم والمعلوم من المضاف وكما أنَّه قد يتغيَّر أحد المضافين ولا يتغيّر المضاف الآخر في نفسة كذلك يشبة ان يعرض للاشياء في علم الله سبحانه اعنى أن تتغيّر في انفسها ولا يتغيّر علمه سبحانه بها ومثال 33

Digitized by Google

ذلك في المضاف انَّه قد تكون الأسطوانة الواحدة يمنة زيد ثم تعود يسرته وزيد بعد لم يتغيّر في نفسه وليس بصادى فانّ الاضافة قد تغيّرت في نفسها وذلك انَّ الاضافة التي كانت يمنة قد عادت يسرة وانَّما الذي لم يتغيّر هو موضوع الاضافة اعنى الحامل لها الذى هو زيد واذا كان ذلك كذلك وكان العلم هو نفس الاضافة فقد يجب ان يتغيّر عند تغيّر المعلوم كما تتغيّر اضافة الاسطوانة الى زيد عند تغيرها وذلك اذا عادت يسرة بعد ان كانت يمنة والذى ينحلّ به هذا الشكّ عندنا فهو ان يعرف الحال في العلم القديم مع الموجود خلاف الحال في العلم المحدث مع الموجود وذلك انّ وجود الموجود هو علّة وسبب لعلمنا والعلم القديم هو علّة وسبب للموجود فلو كان اذا وجد الموجود بعد أن لم يوجد حدث في العلم القديم علم زائد كما يحدث ذلك في العلم المحدث للزم أن يكون العلم القديم معلولًا للموجود لا علَّة له فاذًا واجب أن لا يحدث هنالك تغيَّر كما يحدث في العلم المحدث وانَّما اتى هذا الغلط من قياس العلم القديم على القياس وكما انَّه لا يحدث في الفاعل تغيَّر عند وجود مفعولة اعنى تغيَّرًا لم يكن قبل ذلك كذلك لا يحدث في العلم القديم سبحانه تغيّر عند حدوث معلومة عنة فاذًا قد انحل الشكّ ولم يلزمنا انَّه إذا لم يحدث هنالک تغيّر اعنی في العلم القديم فليس يعلم الموجود في حين حدوثه على ما هو عليد وانَّما لزم الآ يعلمه بعلم محدث الآ بعلم قديم لأنَّ حدوث التغيّر في العلم عند تغيّر الموجود انّما هو شرط في العلم المعلول عس الموجود وهو العلم المحدث فاذًا العلم القديم انَّما يتعلَّق بالموجود على

Digitized by Google

صفة غير الصفة التي يتعلّق بها العلم المحدث لا انّة غير متعلّق اصلًا حما حكى عن الفلاسفة انّهم يقولون لموضع هذا الشكّ انّة سجانة لا يعلم الجزئيّات وليس الامر كما توقم عليهم بل يرون انّه لا يعلم الجزئيّات بالعلم المحدث الذى من شرطة الحدوث بحدوثها اذ كان علّة لها لا معلولًا عنها كالحال فى العلم المحدث وهذا هو غاية التنزية الذى يجب ان يعترف بة فانّة قد اضطرّ البرهان الى انّة عالم بالاشياء لانّ صدورها عنه أنّما هو من جهة انّة عالم لا من جهة انّة موجود فقط او موجود بصفة حذا بل من جهة انّة عالم لا من جهة انّة موجود فقط او موجود بصفة عذا بل من جهة انّة عالم كما قال تعالى الا يعلم من خلق وهو اللطيف المحدث فواجب ان يكون هنالك للموجودات علم آخر لا يكيّف وهو المحدث فواجب ان يكون هنالك للموجودات علم آخر لا يكيف وهو العلم القديم سجانة وكيف يمكن ان يتصوّر انّ المشّائين من الحكماء يرون والوحى وغير ذلك من انواع الالهامات فهذا ما ظهر لنا فى وجة حلّ هذا الشكّ وهو امر لا مرية فية والله الموات فهذا ما ظهر لنا فى وجة حلّ هذا والوحى وغير ذلك من انواع الالهامات فهذا ما ظهر لنا فى وجة حلّ هذا

کهل

Digitized by Google



ı

Druck von C. R. Schurich in München.







.

Digitized by Google

i

1

•

·

.

.

Digitized by Google

PT 31 1930

-

Digitized by Google

.

1

