

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

## Usage guidelines

Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + Refrain from automated querying Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + *Keep it legal* Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

## **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/







## Pychologische Beobachtungen.

Aus dem Machlass bon \*.\*

l'homme est l'animal méchant par excellence.

Berlin,

Carl Dunder's Berlag (C. heymond). 1875.



Ginige lesen, um ihr Berg, Andere, um ihren Beift zu bilben: Ich schreibe fur bie Letteren.

## Inhalt.

|                                       | €e   |    |
|---------------------------------------|------|----|
| Ueber Bücher und Schriftsteller       |      | 3  |
| Ueber die menschlichen handlungen und | ihre |    |
| Motive                                | 1    | 19 |
| Ueber Beiber, Liebe und Che           | (    | 67 |
| Vermischte Gedanken                   | :    | 93 |
| Ueber religiöfe Dinge                 | 19   | 21 |
| Ueber Glud und Unglud                 | 13   | 31 |
| Versuch über die Gitelkeit            | 14   | 19 |

Ceber Bucher und Schriftfteller.

Sentenzen find Gebankenertract, ben fich jeber nach feinem Geschmack verlangern kann.

Eine folche Schreibweise ist zu empfehlen. Zunächst nämlich ist es nicht ganz leicht, in kurzer, prägnanter Weise eine rechte Dummbeit zu sagen. Denn hinter wenigen Worten kann sie sich bei weitem nicht so gut verstecken, wie hinter vielen. Außerdem macht der große Umfang der Litteratur eine kurze Ausbrucksweise wünschenswerth.

Den Werth einer Sentenz kann ihr Verfasser erst dann beurtheilen, wenn er die concreten Fälle, aus welchen sie abstrahirt worden ift, vergessen hat.

Daß ber Schriftsteller vom Einzelnen zum Allgemeinen, ber Lefer vom Allgemeinen zum Einzelnen übergeht, ift eine Quelle zahlreicher Migwerftandniffe zwischen beiben.

Bauvenarques fagt: Si l'illustre auteur des "Maximes" eût été tel qu'il a tâché de peindre tous les hommes, mériterait-il nos hommages et le culte idolâtre de ses prosélytes?

Diese Frage ist absurd: benn die Verehrer Rochefoucauld's bewundern nicht die Güte seines Herzens, sondern die Feinheit seines Kopfes.

Daß bie Gute eines Menschen in bem Grade seiner unintereffirten Theilnahme am Schickfale anderer und seine practische Bernünftigkeit darin besteht, daß er nicht augenblicklichen Neigungen folgt, sondern die Zukunft mit in Betracht zieht, daß ferner alle Menschen gutig und vernünftig sein sollen, weiß

jeber durch sich selbst und braucht es nicht aus der Moralphilosophie zu erlernen.

Da außerdem die Größe unserer Güte sowohl wie unserer Bernünftigkeit hauptsächlich von unserer angeborenen Natur, in zweiter Linie davon abhängt, ob wir von Jugend auf zur Ausführung gütiger und vernünftiger Handlungen oft Beranlassung hatten, hingegen die Lectüre der Philosophen nichts ausrichtet, — so kann die Philosophie (und ebenso die Kunst) nicht zu moralischen Zwecken da sein. Bielmehr dient sie zur Unterhaltung, zur intellectuellen Erbauung derer, welche für solche Gegenstände ein natürliches Interesse haben.

Der bedeutenbste Schriftsteller hat bas Kleinste Publicum.

Seben großen Schriftsteller sehen wir auf ber ersten Strecke seiner Laufbahn von Kritikern umgeben, die ihn anbellen, wie die Dorfkläffer einen Reisenden, um ihn aufzuhalten. Doch kehren die hunde allmählich wieder in ihr Dorf und die Kritiker in den Zustand der Unberühmtheit zuruck, den sie unnöthigerweise auf einige Augenblicke verlassen hatten.

Große Borbilber nügen nur großen Nachfolgern.

Rebner und Schriftsteller überzeugen meistentheils nur die, welche schon vorher überzeugt waren.

Wenn wir einen angesehenen Schriftsteller lefen, fo berichtigen wir unser Urtheil nach ihm.

Hingegen wenn wir einen noch nicht angesehenen Schriftsteller lesen, so berichtigen wir ihn nach unserem Urtheil.

Daher kann ein berühmter Schriftfteller leichter seinen schlechten Buchern Geltung versichaffen, als ein unberühmter seinen guten.

Gelehrte glanzen, wie ber Mond, mit erborgtem Licht.

Der Philologe kennt bie Bucher gerade fo genau, wie bas Papier fie kennt, auf bem fie gebruckt find.

Wir freuen uns nicht immer, wenn man unfer lobendes Urtheil über einen großen Mann theilt. Denn wir find so eitel, daß wir allein befähigt sein wollen, ihn zu würdigen.

Das hirn Bieler ift in Gelehrsamkeit erfoffen.

Der "Bücherwurm" findet am Studiren selbst, nicht an den studirten Gegenständen Befallen.

Der blos Gelehrte ist eingebilbeter als ber philosophische Kopf. Denn ber lettere findet häufig, daß Dinge, über die er seit Sahren nachgebacht hat, bem naiven, vielleicht ungebildeten Menschen besser bekannt sind, als ihm, während von Allem, was der Gelehrte weiß, kein Ungebildeter auch nur eine Ahnung hat.

In den Geschichten der Philosophie steht entweder dasselbe, was in den Philosophen steht, — dann sind sie unnütz; oder es steht etwas Anderes darin, — dann sind sie schädlich.

Wenn die Eitelkeit nicht existirte, wurden fast alle Biffenschaften noch in den Windeln liegen.

Wer die Meisterwerke ber Poefie verstanden hat, wird selten Lust verspuren, sich weitläufig über dieselben auszulassen, in dem Gefühl, daß die Schönheiten solcher Werke sich dem nicht durch Worte mittheilen laffen, der fie nicht bei der Lecture felbst unmittelbar empfindet.

Somit darf man die Dichter nur wenig verstanden haben, um eine Litteraturgeschichte schreiben zu können.

Bie schlecht wurden manche Bucher vor unserem fritischen Urtheile bestehen, wenn wir sie nicht selbst geschrieben hatten.

Thatsachen, die sich mit unserem System in Widerspruch befinden, gestehen wir uns nicht zu.

Wir halten nur bie Kritiker für competent, die unsere Leistungen loben.

Man bekämpft neu auftretende Wahrheiten theils aus Neid gegen ihre Lehrer, theils um nicht zuzugestehen, daß man so lange Unrecht hatte. Der Schriftfteller ift felten mit bem Publicum zufrieben. Denn, mahrend er bie Schönheiten feines Bertes fieht und bie Schwächen leife fühlt, macht bas Publicum es zu feinem Erftaunen umgekehrt.

Die Kenntnisse bes Menschen gleichen kleinen Infeln, die einsam auf dem endlofen Mecre seiner Unwissenheit umherschwimmen.

Es ist an und für sich nicht wahrscheinlich, daß das Lob, welches man unseren Leistungen spendet, der Wahrheit näher komme, als der Tadel. Trottem halten wir jenes immer für wahr und diesen für unwahr.

Uns kommt nie der Gedanke, daß Jemand das nicht versteht, was er sagt, und doch sollten wir an uns selbst erfahren haben, wie oft es der Fall ist.

Ein Dummkopf füllt seine Reisestasche mit Wasser und einer Schweizer Pfüße, bringt sie nach hause und sagt: "Seht, so sieht bas Wasser ber Schweizer Seen aus," — und man glaubt ihm.

Aehnlich ist es ben Deutschen mit ber französischen Litteratur gegangen.

Wenn die sogenannten Einheiten des Aristoteles für den Dramatiker schwere Fesseln sind, so muß man gestehen, daß die französischen Dramatiker sich mit großer Anmuth und Geschicklichkeit in diesen schweren Fesseln zu bewegen verstehen.

Wer groß in seinem Fache ist, kommt sich überhaupt groß vor: Er überlegt nicht, daß andere Kächer hoch über bem seinigen stehen.

Es ift merkwürdig, wie lebhaft sich bie Menschen für ein noch ungebrucktes Gebicht

von Goethe ober Schiller interessiren, auch wenn fie die gebruckten nur zum allerkleinsten Theil kennen.

Sebes Spftem wird in allen feinen Beziehungen nur vom Begründer richtig gefunden.

Wenn man seine Ansichten erst einmal gewechselt hat, so entsteht, wie bei der zweiten Liebe, ein Gefühl der Unsicherheit, des Mißtrauens gegen die eigene Beständigkeit.

Der Umftand, daß auch jeber andere Mensch seine Meinung für richtig hält, sollte uns mißtrauisch machen gegen die Richtigkeit unserer Meinung.

Dumme Menschen kommen schnell zu Umt und Burben, weil kein Talent sie von ihrem Gewerbe abhält. Bu erkennen, daß die Guter biefer Belt nicht glüdlich machen, ift schwer, fast unmöglich, bevor man sie besitzt; dann aber erkennt es jeder. Daher können die Schriften ber Moralphilosophen, welche biesen Gegenstand behandeln, keinen practischen Zweck haben.

Dem gewöhnlichen Menschen imponiren bie Genies erst bann, wenn fie auch Kenntnisse in seinem eigenen Altagsgewerbe zeigen.

Mit Durchschnittsbegabung kommt man leichter burch bie Welt, als mit ungewöhnlichen Talenten.

Unbebeutenbe Menschen, bie nur schwache Seiten haben, sollten nicht bie Schwächen bebeutenber Menschen tabeln.

Wer behauptet, daß es keine angeborenen Talente giebt, hat für seine Person gewöhnlich Recht.

Die Fabel vom Zaunkönig, ber noch ein Stud höher flog, als der Abler, unter deffen Flügeln er so weit gekommen war, gilt besonders von manchem Schriftsteller, der noch einen Schritt weiter gegangen ift, als sein Vorgänger.

Die Marime Bauvenargues': Les sots ne comprennent pas les hommes d'esprit ift auch umgesehrt richtig: Les hommes d'esprit ne comprennent pas les sots.

Daß Semand irgend ein wiffenschaftliches Vactum nicht kennt, ift uns auch dann unbegreiflich, wenn wir selbst es erst vor einer halben Stunde gelernt haben.

Es ift behauptet worben, daß ein Schriftfteller nicht Recht thue, wenn er das menichliche Elend schildere, — weil die Menschen hierdurch noch unglücklicher würden. Aber das ist ein Irrthum. Den Unglücklichen nämlich schmerzt es ganz besonders, daß gerade er unglücklich ist, während so viele Andere ja glücklich sind.

Benn er nun einsehen lernt, daß alle Vorzüge der Begabung, des Standes, des Besitzes ihre compensirenden Leiden haben, daß im Grunde Niemand glücklich ift, das Unglück vielmehr einen integrirenden Bestandtheil des menschlichen Lebens ausmacht, so wird diese Einsicht weit eher zur Linderung, als zur Verstärkung seines eigenen Leidens beitragen.

15

Aeber die menfcilicen Bandlungen und ihre Motive.

2

Die Motive seines handelns zu beobachten, ist für den praktischen Menschen unnüt, ja beängstigend und seiner Thätigkeit schädlich, aber für den theoretischen Menschen sehr nütlich.

Jeber handlung liegt ein Mosaik von Motiven zu Grunde, ohne daß wir zu erkennen vermöchten, aus wieviel Egoismus, Eitelkeit, Stolz, Furcht, Nächstenliebe zc. es zusammengesett ist. Der Philosoph kann nicht, wie der Chemiker, eine qualitative und quantitative Analyse zur Anwendung bringen.

Außerdem beden sich die Ausbrucke Egoismus, Sitelkeit 2c. keineswegs mit den Empfindungen, welche sie bezeichnen: sie sind eigentlich nur Fingerzeige.

2\*

Gewöhnlich glauben wir die Sandlungen nach unseren Principien einzurichten, wenn wir in Wahrheit die Principien nach unseren Sandlungen einrichten.

Die Motive unserer glanzenbften Sandlungen gleichen oft benjenigen Substanzen, aus welchen bas weiße Papier gemacht wird.

Unsere Sitten hängen von unserem Willen ab; unsere Sittlichkeit hingegen (die Gute und Schlechtigkeit unseres herzens) hängt nicht von unserem Willen ab. Dem entsprechend können unsere Sitten burch Erfahrung und Belehrung gebeffert werden, aber unsere Sittlichkeit ift conftant.

Unsere Aufmerksamkeiten, die der unmittelbare Ausstuß unserer Zuneigung und Gute zu sein scheinen, sind immer das Resultat einer bis ins Einzelnste gehenden Ueberlegung.

Man gesteht seine Dummheiten, um zu zeigen, daß man klug genug ift, sie zu bemerken.

Wir beklagen, burch die Welt hart und schlecht geworden zu sein, um den Glauben zu erwecken, daß wir von hause aus gut sind.

Niemand ift gang aufrichtig gegen sich selbst, und die Meisten haben ein wahres Calent zur Unaufrichtigkeit.

Es eriftiren nicht zwei Personen, beren Intimität durch eine völlig rudhaltlose Offenheit nicht leiben wurbe.

Wer da hat, dem wird gegeben, weil er wiedergeben kann.

Wer seine Freunde in Schutz nimmt, vertheidigt gewöhnlich nur seine Ehre, ihr Freund zu sein. Unsere Sandlungen richten sich nach ber Meinung ber Belt. Demnach thun wir auch bei Dingen, die ausschließlich uns selbst betreffen, nicht sowohl das, was uns gut scheint, wie das, was anderen aut scheint.

Ob wir die Menschen im Allgemeinen für gut oder schlecht halten, hängt von unserer Philosophie ab. Aber im Berkehr des Lebens halten wir sie immer wieder für gut, wenn wir selbst gut sind, und für schlecht, wenn wir selbst schlecht find.

Der Zweck heiligt die Mittel stets bann, wenn das Wohl Bieler nur durch das Leid Einzelner erreicht werden kann.

hierauf beruht auch das Recht und die Nothwendigkeit der Strafe.

"Er kennt die Menschen nicht" b. h. er halt fie fur gut.

Unglucksfälle Anderer, burch beren Mittheilung wir in Erstaunen setzen wollen, sind uns immer nicht groß genug, weshalb wir denn stets noch einige Verbrannte ober Zerquetschte ober Ertrunkene ober Vergiftete aus eigenen Mitteln hinzufügen.

Durch unsere Wohlthaten wollen wir überraschen und in Erstaunen setzen.

Daher geben wir lieber benjenigen, welche und nicht gebeten haben, und wenn wir berselben Person etwas geben, so geschieht es, eben aus diesem Grunde, bas zweite und dritte Mal sehr viel weniger gern, als zuerst.

Will man öfter von einem Menschen Wohlthaten empfangen, so muß man also jedesmal die größte Ueberraschung und eine grenzenlose Dankbarkeit an den Tag legen. Denn hierdurch reizt man den Geber fortzufahren, weil er dieselbe Stimmung immer wieder voraussett.

Der Wohlthäter stellt fich vor, wie ber Empfänger, von ihm entzuckt, ausruft: "Belch' himmlisch guter Mensch," ja er vergießt Thranen über die Größe seiner eigenen Gute.

Durch Vertraulichkeit bezweckt man weder bie Einholung von Rathschlägen, noch bie Erleichterung von Sorgen: Man will von einander entzuckt sein.

"Wir sehen uns wohl vor meiner Abreise noch," sagt man, wenn man bestimmt weiß, daß man sich nicht mehr sieht. Das geschicht zuweilen, um ben Abschiedsschmerz, gewöhnlich um sich das Affectiren des Abschiedsschmerzes zu ersparen.

Jeder tabelt die Schmeichler, aber Riemand kann sie entbehren.

Durch Lehren anbert man unfer Betragen, nicht unferen Character.

Wer moralisch besser geworben zu sein glaubt, gesteht seine Schlechtigkeit sich gewöhnlich nur weniger zu, als früher.

Wer auf seinem einmal gefaßten Entschluß stets mit Hartnädigkeit beharrt, thut es weniger aus Characterstärke, als weil er gesagt hat, baß er stets beharre.

Mancher glaubt nicht neibisch zu sein, weil er teine Beranlaffung hat, Reid zu empfinden.

Unser Neid ist stets größer, als bas Glud bes Beneibeten.

Dem Schlechten, was wir über Jemanden sagen, schicken wir gern einige Lobeserhebungen voraus, damit man uns für unparteissch halte und das Folgende um so besser glaube.

Unfer Interesse ist nicht so empfindlich, wie unsere Gitelkeit.

Auf dem Maskenball schließt man von einer hübschen Maske unwillkürlich auf ein hübsches Gesicht, und im Leben schließt man von einem liebenswürdigen Betragen unwillkürlich auf einen liebenswürdigen Character.

Wir beurtheilen die Verbrecher stets au hart. Denn wir empfinden nur die Größe ihrer That, aber nicht den leidenschaftlichen Zustand, aus welchem fie hervorgegangen ift.

Unsere Unzufriedenheit mit der Welt entspringt gewöhnlich aus ihrer Unzufriedenheit mit uns.

Unsere eigene Schuld an irgend einem physischen oder moralischen Uebel betrachten wir stets als Mittelglied einer Kette von Ur-

fachen und Wirkungen, die Schuld Anderer hingegen als Anfangsglied.

Wer das Betragen eines Anderen unfinnig findet, sieht die Gesichtspunkte, nach welchen jener sich entschieden hat, nur zum Theil oder erwägt nicht die Verschiedenheit seines Characters:

Wir schließen immer von uns auf Andere d. h. legen Anderen die Motive unter, nach denen wir selbst zu handeln pslegen. Aber dieser Schluß geschieht so unmittelbar und unwillfürlich, daß wir unser Inneres trothem nicht kennen lernen, ja wir wissen es gar nicht, daß wir von unseren eigenen Motiven auf ihre Motive geschlossen haben.

Von ganzem herzen lacht man nur über feine eigenen Witze.

Bir verzeihen ben Menschen alle ihre Borzüge, diejenigen ausgenommen, durch welche wir selbst glanzen wollen.

Wir verzeihen den Menschen ihre Fehler, aber nicht die Kenntniß unserer Fehler.

Bon schlechten Sandlungen auf einen schlechten Character zu schließen ift sicherer, als von guten Sandlungen auf einen guten Character zu schließen.

Wenn Jemand reufsirt hat, erkundigen wir uns sogleich, wie er dazu gekommen ist, in der hoffnung, den Umständen, dem Glück möglichst viel, seinem persönlichen Verdienst möglichst wenig zuschreiben zu können.

Wer Andere durch seine Erfolge ärgern will, erzählt demnach blos die Thatsache und verschweigt die begünftigenden Umstände.

Gute Sitten sind ein Zwang, ben man sich aus Furcht vor Krankheit ober Strafe ober Schanbe auferlegt.

Die Sitten ber Bolfer sind verschiebener, als ihre Sittlickeit.

Beil ber Egoismus ber Menge weniger burch die Furcht vor Strafe, als durch die Furcht vor Schanbe (Ehrgefühl) in Zaum gehalten wird und weil die Regierenden und ihre Beamten weniger durch Pflichtgefühl und Erwerbstrieb, als durch Eitelkeit (Ehrgeiz und Ehrgefühl) zur straffen Aufrechterhaltung der Ordnung und der Gesetze veranlaßt werden, so würde, coteris paribus, eine staatliche Gemeinschaft ohne die Existenz der Eitelkeit wahrscheinlich nicht möglich sein.

Benn wir über ben Schaden Anderer uns freuen, so geschieht es

entweder, weil ihr Unglud an unser Glud,

ihr Mangel an unfere Fulle erinnert (Erklärung ber Schabenfreube durch Ibeenassociation nach Lucretius). Diese aus Eigennutz entspringende Schabenfreube ist selten sehr lebhaft;

oder, weil ihr Schaden uns das Gefühl des Uebergewichts, der Superiorität, giebt. Diese aus Eitelkeit entspringende Schadenfreude pslegt sehr lebhaft zu sein und auf ihr beruht das Sprüchwort:

"Wer ben Schaben hat, braucht für ben Spott nicht zu forgen."

Die Schabenfreube ber Weiber und Kinder ist beshalb so intensiv, weil sie das Gefühl bes Uebergewichts nur verhältnigmäßig selten geniefen können.

Die innigste Schabenfreude ift diejenige, die einer voraufgegangenen Neidempfindung folgt.

Die handlungen eines Menschen beurtheilen wir nicht objectiv, sondern legen sie nach der guten oder schlechten Meinung, die wir von ihnen bereits haben, in gutem ober ichlechtem Sinne aus.

Statt "er ift ftolz, egoiftisch, eitel" wurde genauer gesagt: "Man fieht feinen Stolz, feinen Egoismus, feine Eitelkeit."

Die Motive unseres eigenen Sandelns erfahren wir ebenso selten, wie die Motive von ben Sandlungen Anderer.

Unsere Eitelkeit bulbet es nicht, daß wir einen berühmten Schriftsteller langweilig finden oder irgend etwas thun, was in unserer Zeit und in unserem Stande verpönt ist. Daher die fast vollkommene Gleichförmigkeit in den Handlungen und Urtheilen der Menschen, troß der großen Verschiedenheit der moralischen Empsindungen und intellectuellen Eindrücke.

Ueber Betrügereien gegen uns sind wir beshalb so aufgebracht, weil sie unserer Urtheilskraft spotten.

Wir bereuen unfere Niebertrachtigkeiten nicht fo heftig, wie unfere Etiquettenfehler.

Unserer Umgebung zeigen wir Abscheu vor ber Lüge, theils aus Furcht, belogen zu werden, theils um unsere eigene Wahrheitsliebe in Credit zu bringen.

Oft sagt man bie Wahrheit aus Mangel an Geistesgegenwart.

Ob wir Semanden liebenswürdig finden, hängt weniger von dem Eindruck ab, ben er auf uns gemacht hat, wie von dem, welchen wir auf ihn gemacht zu haben glauben.

Sm Leben handelt es sich oft barum, wer ben Anderen am besten zu ärgern versteht.

Es liegt in ber menschlichen Natur, zu beuten: Berabscheue mich, aber bewundere mich.

Man will sich lieber burch Laster vor anberen Menschen auszeichnen, als sich gar nicht vor ihnen auszeichnen.

Berwandte find unbarmherziger gegen einander, als Fremde.

Schwächlinge thun das Schlechte und bilden sich ein, gut zu fein.

Starke Naturen gestehen sich bas Schlechte zu, was fie thun.

Ueber den Tod verwandter Personen sind wir so lange und so tief betrübt, wie es schicklich ist.

Wir sind nirgends so bescheiben, wie ba, wo unsere Borzüge im vollsten Maße anerkannt und bekannt sind.

8

Die Zärtlichkeit, bie wir Jemandem angebeihen laffen, gilt häufig einer anderen Perfon, welche wir ärgern wollen.

Um uns über die geistigen Borzüge eines Menschen zu trösten, bichten wir ihm gern moralische Mängel an.

Bestrafte Kinber schreien weniger aus Schmerz, als um bie strafenbe Person zu argern ober zu angstigen.

Der Bescheidene wünscht den Ruf der Liebenswürdigkeit zu dem der Größe hinzuzufügen.

Die Erzieher sollten bebenken, daß viele Früchte uns ausschließlich beshalb schmecken, weil sie verboten sind. Dem entsprechend brauchen sie, wenn Kinder irgend etwas unterlassen sollen, ihnen häusig nur die volle Berechtigung zuzusprechen, es zu thun. —

Auch die Untreue mancher Frau ift ledig-

lich eine Folge ber mißtrauischen Strenge, mit welcher ber Gatte jebe ihrer Bewegungen controlirt.

Wer tröftete sich nicht über den Tod eines berühmten Freundes, wenn er eine schön empfundene Grabrede auf ihn fertig hat?

Kinder find unbarmherziger gegen einander, als Erwachsene: weil fie fich weniger verstellen.

Wir loben die Bescheibenheit eines großen Mannes in dem dankbaren Gefühl, daß er unsere Eitelkeit nicht verletzt.

Biele sind eitel auf ihren Mangel an Eitelkeit.

In den Phantasiebilbern des Ehrgeizigen figuriren stets Personen, die sich über sein Glück ärgern. Wer auf öffentlicher Straße angebettelt wird, fühlt oft unwillfürlich, daß er fashionabler und generöser aussehen müsse, als die Uebrigen, und diese schmeichelhafte Empfindung ist nicht selten das einzige Motiv seiner Wohlthätigkeit.

Gewöhnlich haffen wir einen Menschen nicht sowohl wegen bes Leibes felbst, bas er uns zugefügt hat, als weil wir in ber hinzufügung bes Leibes seine Macht, seine Superiorität haben fühlen muffen.

Dem entsprechend beruht bas Vergnügen an der Rache darauf, bag wir unsere Macht nun dem Gehaßten fühlbar machen.

Wir ärgern uns zuweilen, wenn uns Jemand mit aufrichtiger Herzlickeit zu unserem Erfolge Glück wünscht: gerabe von ihm wollten wir beneidet werden. Wer fühlt, baß er sich tactlos gegen uns benommen hat, verzeihet uns bas nicht.

Aninber, die ihre franken Eltern pflegen, unterlaffen allerdings nichts, um ihr Gewiffen . zu beruhigen, aber im Stillen munichen fie, daß der Tod der Eltern fie bald von deren Pflege befreien möge.

Man erniebrigt sich, weil man benkt: Wer sich erniebrigt, wird erhöhet werden.

In Einem Puntte halten wir die Anderen aufrichtig für besser, als uns selbst: Es kommt uns niemals der Gedanke, daß sie eben so schlecht über uns sprechen, wie wir über sie sprechen.

Wer etwas Auszeichnenbes erlangt hat, erregt den heftigsten Neid in seiner heimath. Denn seine Jugendgenossen empfinden, da sie früher neben ihm standen, seine Auszeichnung am beutlichsten und schmerzlichsten. Daher verkleinern sie, um ihren Neid zu lindern, seine Borzüge so viel wie nur möglich, während der Beneidete, gerade der heftigen Neiderregung wegen, seine Borzüge gern in der heimath producirt.

Wir laffen unferen Freunden soviel Zärtlickeit und Theilnahme angedeihen, wie wir glauben, daß sie in unserem herzen vorhanden wissen möchten.

Unsere Fehler betrachten wir gern als Gattungsfehler ("das haben fie Alle", "das thun fie Alle"). Hierdurch hört der Fehler freilich nicht auf, ein Fehler zu sein, aber wir brauchen Andere nun nicht für besser zu halten, als uns selbst.

Die Leiben Anberer qualen uns nur felten langer, als wir fie feben.

Mit der größten Unbefangenheit handeln Diejenigen nichtswürdig, die sich ihre Nichtswürdigkeiten niemals zugestehen.

Oft stellen wir uns Andere als schlecht vor, um uns nicht im Vergleich mit ihnen verachten zu mussen.

Man bezeigt Theilnahme, um für theilnahmsvoll gehalten zu werden.

Trot unserer allseitigen Falschheit gegen andere halten wir ihre Liebenswürdigkeit gegen uns für aufrichtig.

Unsere Freunde find über die guten Seiten unserer Werke häufig weniger erfreut, als über die schlechten Seiten.

Auf bas Gut eines Anderen sind wir neibisch entweder, weil es an und für sich angenehm ist (wie 3. B. Gesundheit),

ober, weil er wegen besselben gefällt, bewundert, beneidet wird (3. B. Schönheit, Bornehinheit).

Sene Neibempfindung gestehen wir ohne Weiteres. Denn sie entspringt aus einem natürlichen und erlaubten Gigennut. Auch wünfchen wir keineswegs, daß der Andere sein Sut verliere; wir möchten blos ein ähnliches Gut gleichfalls besitzen.

Diefe Reidempfindung hingegen geftehen wir nicht. Denn fie entspringt aus Eitelkeit. Auch wünschen wir nicht nur, daß wir derartige Güter gleichfalls besähen, sondern daß der Beneidete sein auszeichnendes Gut verlieren möchte.

Die meisten Neibempfindungen gehen nicht aus Gigennut, fondern aus Gitelkeit hervor.

Ferner ist der Neid aus Eigennutz nie so heftig und schmerzhaft wie der Neid aus Eitelkeit.

Umgekehrt: Wenn man auf biejenigen unserer Güter neibisch ift, welche an und für sich angenchm sind, so ist diese Neibembung uns allerdings erfreulich, weil sie an den Besits und den Werth jener Güter erinnert, aber wenn man auf diejenigen Güter neidisch ist, wegen deren wir gefallen und bewundert werden, oder wenn man darauf, daß wir gefallen und bewundert werden selbst neidisch ist, so ist diese Reidempsindung uns noch um Vieles erfreulicher: denn sie schmeichelt unserer Eitelkeit.

Wenn unfer Neib aus Interesse, aus Eigennutz entspränge, so würden wir die Zufriedenen und Glücklichen beneiben; da er aber hauptsächlich aus Eitelkeit entspringt, so beneiben wir die Berühmten, Angesehenen und Reichen.

Der Neib hängt sich an ben Schein bes Glucks.

Wir stellen unseren Freunden ihr Ungludkeiner bar, als es ist, weniger um ihnen Trost

zu bereiten, als um uns bie Muhe bes Erdftens zu erleichtern.

haß und Antipathie sind ber Art nach verschieden.

Der Haß bezieht sich auf ein einzelnes Factum, die Antipathie richtet sich gegen das ganze Wesen eines Menschen, gegen seine Art zu sein.

Aus der Antipathie entwickelt sich oft ein Zustand der Gereiztheit, in Folge dessen uns jedes Wort eines Menschen, der Ton seiner Stimme, so wie jede seiner Bewegungen unangenehm sind und feindselig gegen ihn stimmen.

In einer folchen Disposition find viele Frauen, besonders altere, gegen ihre Manner.

Umgekehrt empfinden wir bei einem Menschen, der uns ganz sympathisch ist, selbst das Anstößige, was er thut, nicht unangenehm.

Daß wir Jemanden haffen, geftehen wir uns und Anderen nicht gern, theils weil haß eine so wenig menschenfreundliche Empfindung ift, theils weil wir nicht zugeben wollen, daß irgend Semand Macht genug über uns hat, um durch Beleidigung, Gifersucht, verschmähte Liebe u. A. unseren haß zu erregen.

Deshalb giebt man haß häufig für Antipathie aus.

Anbererseits pflegt man als Menschenhaffer (Misanthropen) Diejenigen zu bezeichnen, welden die Menschen blos unsympathisch sind.

Ferner: Weil ber Gehafte seine Macht hat fühlen lassen, so findet er in dem hassenben, durch den seine Macht beglaubigt wird, mehr, was ihm schmeichelhaft ist, als was ihn ausbringt. Das "Liebet, die Euch hassen" ist also leicht zu befolgen.

Gewöhnlich entspringen bie versöhnlichen Gebanken zweier Feinde aus ihrem gemeinschaftlichen Haß gegen eine britte Person.

Wenn zwei Menschen sich vollkommen sympathisch bei einander fühlen, so sind ihre

unsymphatischen Seiten noch nicht hervorgetreten.

Ueber die Bahl unseres Umganges entscheibet weniger unsere Sympathie, als unsere Eitelkeit.

Die Sitten eines Bolkes können burch äußere Zufälligkeiten, wie das Auftreten eines ausgezeichneten Fürsten, stark beeinstußt werden. Denn jeder hütet sich etwas zu thun, was von den tonangebenden Personen oder Kreisen gebrandmarkt wird. Aber im Grunde ihres herzens bleiben Alle so schlecht und selbstfüchtig, wie sie waren.

Gin für gewöhnlich frecher, aumagenber Mensch entzückt alle Welt, sobalb er sich einmal bescheiben zeigt.

Versucht hingegen ein sonst bescheidener

Mensch einmal frech aufzutreten, so glaubt man fast, daß er verrückt geworden ist.

Demnach ist es nicht unzweckmäßig, daß man sich für gewöhnlich der Frechheit besteißige. Freilich muß das nach den Characteren verschieden sein: Dem Einen steht es gut, frech, dem Anderen, bescheiden zu sein.

Der hochgestellte weiß, daß er burch Selbsterniedrigung nur gewinnen kann.

Statt unsere Freunde über ihr Unglud zu trösten, setzen wir ihnen auseinander, auf welche Beise sie basselbe hätten vermeiben können.

Daß wir Andere geärgert haben, bedauern wir feltener, als daß wir Andere nicht geung geärgert haben.

Einen Fehler, ben wir nicht ablegen wollen, treiben wir gern auf die Spite, in der hoffnung, daß man in seiner außerordentlichen Größe etwas Bewundernswürdiges sinden werde, und in dieser Boraussehung sind wir jo eitel auf unseren Fehler, daß wir ihn nur ungern bei Anderen wahrnehmen.

Raufereien, bei benen wir zufehen, sind uns immer nicht lebhaft genug.

Bernünftigerweise buelliren sich bie Menichen, welchen Tob ober Tobtschlag erträglicher ist, als für feige zu gelten.

Muthig ift, wer fich vor Schmerz und Tod nicht fürchtet und bem entsprechend handelt.

Der Muth wird hoch äftimirt, benn ber, welcher ihn besitht, kann Alles wagen; die herrschaft über Belt und Menschen gehört ihm, er ist unabhängig von allen Verhältnissen des Lebens: Er steht über ihnen; während umgekehrt der Feige nichts wagen kann, von den

Berhaltniffen bes Lebens abhängig ift, unter ihnen fteht.

Moralisch lobenswerth ist der Muthige erst bann, wenn er für Andere Schmerz und Tob auf sich nimmt.

Wer im Kampfe bes Lebens offen und ehrlich zu Berke geht, gleicht einem Unbewaffneten, ber gegen Bewaffnete kampft.

Die Zuchthäusler sind nicht schlechter, als andere Menschen: Sie haben nur schlechter gerechnet. Dem entsprechend hat auch ihre Physiognomie nichts ungewöhnlich Böses.

Wer einen guten Ruf hat, versucht, ihn sich zu erhalten; aber wer einen schlechten Ruf hat, verzweifelt gewöhnlich an der Möglichkeit, ihn in einen guten zu verwandeln, und zieht es beshalb vor, den Fehler, durch welchen er übel berüchtigt ist, auf die Spige zu treiben. Erlangt er hierdurch auch kein Ansehen, so

erregt er wenigstens Aufsehen, mas feiner Gitelkeit genügt, mahrend er gleichzeitig seine Reigung vollkommen befriedigt.

Die Handlungen und Ereignisse im Leben ber Menschen scheinen, von außen gesehen, sehr verschieden und mannigsaltig, aber von innen gesehen, sind fast alle durch eine nur kleine Anzahl von Trieben verursacht, nämlich durch ben Erhaltungs- und Erwerbstrieb, den Geschlechtstrieb oder die Eitelkeit.

Die Fehler, wegen beren wir die einzelnen Menschen tabeln, sind ihnen sehr oft nicht als Individuen, sondern als Gattungswesen eigenthümlich, 3. B.: Dieser Monarch stürzt und erhöht seine Günstlinge nicht nach Berdienst, sondern nach Laune. Fast jeder Mensch würde, wenn er Fürst wäre, so handeln. Also schreiben wir mit Unrecht dem besonderen Character zu, was eine Folge der besonderen Um-

ftanbe und bes allgemein menschlichen Characters ift.

Wir lachen über ben, ber unfere Complimente annimmt.

Es wurde gefragt, woraus die Selbstachtung entspringe. Jemand erwiderte: Aus Mangel an Selbstkenntniß.

Wer, wenn er sich gang natürlich beträgt, nicht ben Stock ober gar ben Galgen verwirkt, gehört zu ben außergewöhnlichen Menschen.

Wir versichern, bag bie Meinung ber Welt uns ganz gleichgültig sei: Um von ber Welt bewundert zu werden.

Ginem Philosophen, ber nach zehntausenb Jahren wieder auferstände, wurde bas, was sich im Menschengeschlecht verändert hat, wahrscheinlich nicht so in Erstaunen setzen, wie bas, was unverandert geblieben ift.

Man halte jeben Menschen so lange für schlecht, bis er bas Gegentheil bewiesen hat.

Wenn Geringichatung von Seiten Anderer uns wirklich gleichgultig ware, so wurden wir uns nicht so viel Muhe geben, sie von unserer Gleichgultigkeit zu überzeugen.

Das Unglud unserer Freunde macht uns weniger Kummer, als ihr Glud unseren Neib erregt.

Wir bemerken es nicht immer, wenn Andere gütig gegen uns find, aber wir bemerken es stets, wenn wir gütig gegen Andere sind.

An unseren Laftern finden wir oft Seiten, auf die wir eitel find.

Die Freude über unfer eigenes Glück ift felten fo ungetrübt, wie die Freude über unferer Feinde Unglück.

Man gesteht seine Fehler, um an die mit ihnen verbundenen Tugenden zu erinnern.

Nach ben meisten Gutern streben wir nur, um burch sie Bewunderung und Neid zu erregen.

Die Menschen sind, wie Shakespeare sie schilbert, aber aus Furcht vor Strafe und Schanbe handeln sie im gewöhnlichen Leben anders.

Unerträglich werden bie Lafter Derer, welche fich in ihren Laftern gefallen.

Martyrer ziehen ber physischen Behaglichfeit bas Gefühl, bewundert zu werden, vor.

4.

In Zeiten ber Unruhe, wenn bas Schandliche nicht für schändlich gilt, noch bestraft wird, zeigen sich bie Menschen, wie sie finb.

Tritt ein Zuftand ber Ruhe und Ordnung wieder ein, so zeigen sich Alle, wie sie nicht sind: Jeder beherrscht und verstellt sich in so weit, daß er weder den Strafgesehen seines Bolkes, noch der Verachtung oder Geringschäung deröffentlichen Meinung anheimfällt,— die ihren Ursprung in wenigen tonangebenden Personen hat.

Demnach sind die menschenfreundlicheren Sitten einer Zeit nicht wie ein Fortschritt bes menschenfreundlichen Empfindens, sondern nur wie ein erhöhter Grad des Beherrschens und Berftellens aufzufassen.

Auch beruht es hierauf, daß die Zeiten der Unruhe bei den civilifirten Bolfern ziemlich baffelbe Gepragetragen, wie bei den uncivilifirten.

Unsere Bernunft ist manchmal stark genug, um einen sehr tugendhaften Entschluß zu fassen, aber nur felten vermag fie ihn auszuführen.

Man schließt von sich auf Andere, aber selten von den Anderen auf sich.

Zwei Menschen sind oft von ber größten Bartlickeit gegen einander, nennen sich Freunde, preisen das Glück beisammen zu sein, können sich nicht trennen und sprechen mit Schmerz von ihrer einstigen Trennung, während im herzen ber eine die Gegenwart des anderen verwünscht.

Um uns bem Willen Anderer nicht zu fügen, handeln wir fogar gegen unfere Neigung und gegen unfer Interesse.

Um Andere zu ärgern fügen wir häufig uns felbst Leib zu.

Der Bunich, eine andere Person zu ärgern, kann das Motiv zum Selbstmord werben.

Oft verbinden wir uns einen Menschen nicht so sehr durch eine ihm erwiesene Aufmerksamkeit, wie dadurch, daß er sich aufmerksam gegen uns hat zeigen konnen.

Die Fehler unserer Freunde tadeln wir nicht nach ihrer wirklichen Größe, sondern je nachdem wir durch sie zu leiden haben. So tadeln wir ihre Schlechtigkeit und ihr ausschweisendes Leben weniger, als daß sie so viel von sich selbst sprechen oder stolz auf ihre vornehmere Geburt sind (sich wichtig machen).

Oft sagen wir von Jemandem Gutes, in ber hoffnung, auf Wiberspruch zu stoßen.

Man schreibt seine eigenen Erfolge selten bem Glud und die Erfolge Anderer selten ihrem Berdienste zu. Benn man Bewunderung oder Neid erregen will, so darf man die Absicht nicht merken lassen. Denn sonst wird das Publicum, statt unsere Vorzüge zu beneiden (was ihm unangenehm ist), unsere Absicht verspotten (was ihm angenehm ist).

Unseren Freunden opfern wir manchmal Bortheile, weil unsere Sitelkeit dabei irgendwie ihre Rechnung sindet, aber die Sitelkeit selbst (unseren Ruhm, unsere Beliebtheit, unsere Shre als vornehme Menschen u. A.) opfern wir ihnen nie, sondern sind viel eher bereit, sie unserer Sitelkeit zu opfern.

Oft erheben wir bie Vorzuge bes Ginen, um an die Mangel bes Anberen zu erinnern.

Unsere Principien haben großen Einfluß auf die Namen, die wir den Motiven unserer Handlungen geben. Mit gesellschaftlich unter uns ftehenben Personen sprechen wir vor der Deffentlichkeit nur da freundlich, wo ihre und unsere Berhältnisse allen Menschen bekannt sind.

Seber macht die Fähigkeiten ober Guter, auf beren Besitz er ftolz ist, zum Magstab für ben Berth aller übrigen Menschen.

Männer lügen ihres Vortheils wegen, Frauen aber, weil das Lügen felbst ihnen Vergnügen macht.

Ein Jüngling, der sich dem Laster ergiebt, wird, wie die vom Wurm gestochene Frucht, vor der Zeit reif.

Mancher legt ein auffallendes Kleidungsftuck an und überrebet sich später, daß die auf ihn gerichteten Blicke der Menschen seiner schönen Figur, seiner geistreichen Physiognomie gelten. Benige haben ein fo ftartes Gebächtniß, bag fie ben hundertsten Theil ihrer Lügen behalten könnten.

Emporkömmlinge behandeln ihre Untergebenen schlecht, weil sie den Unterschied zwischen sich und ihnen immer aufs neue betonen muffen.

Bir tabeln die Schlechtigkeiten eines Menschen deshalb so heftig, weil wir von der Güte der übrigen Menschen eine irrthümliche Meinung haben.

Seber Mensch betrachtet seine eigenen Mangel als die Fehler seiner Tugenden und die Borzüge, welche er Anderen zugesteht, gewöhn-lich als die Tugenden ihrer Fehler.

Daß wir uns wichtig machen, merkt bas Publicum immer und wir nie.

Die Menschen nehmen uns nichts fo übel, wie ihre eigene Dummheit.

Säufig zeigen wir uns liebenswürdig, um auf die Unliebenswürdigkeit Anderer aufmerkfam zu machen und unfer eigenes Betragen durch ben Gegensatz auf das vortheilhafteste hervorzuheben.

Der ift ein guter Mensch, beffen Gaben ein ebler Mensch gern annimmt.

Wir lieben keinen jo felbstlos, daß wir von ihm nicht entbehrt werden möchten.

Es ift gefährlich, sich ober Anderen zu schwere Geiste aufzuerlegen: Denn weil biese nicht befolgt werben und andere nicht da find, wird man bann nur seinen Neigungen und Leibensschaften folgen.

Es ift vernünftiger, sich in die Fehler feiner Umgebung zu finden, als sie corrigiren zu wollen.

Mancher ift hart und rudfichtslos nicht aus natürlicher Sarte, sondern weil er fich in der Rolle eines harten und rudfichtslosen Menichen gefällt.

Gin Anderer ift gutig, weil er fich in der Rolle eines weichherzigen, zuvorkommenden, gutigen Menschen gefällt.

Manchen Naturen ist ein Leben ohne Zank und Streit unerträglich langweilig.

Se besser wir bas menschliche herz kennen, besto nachsichtiger sind wir gegen seine einzelnen Aeußerungen.

Es ift leichter, fich ber finnlichen Genuffe zu enthalten, als in ihnen Mag zu halten.

Darüber, daß Jemand unsere Fehler bemerkt hat, trösten wir uns, wenn er dieselben Fehler sich vindicirt: Woraus denn klar wird, daßes uns nicht sowohl schmerzlich ist, mit Fehlern behaftet zu sein, als Fehler zu haben, die ein Anderer nicht hat.

Die Menschen find im Augenblicke bes Abschieds zärtlich gestimmt, sie fühlen heftigen Schmerz, sich trennen zu muffen, und beklagen tief alle früheren Zwistigkeiten. Wenn aber ein Zufall die Trennung auf eine kurze Zeit verschiebt, so füllen sie diefelbe stets mit der lebhaften Erneuerung jener Zwistigkeiten aus.

Daß wir gesellschaftlich unter uns stehende Bekannte gelegentlich ignoriren, geschieht nicht aus hochmuth (wie die Beleidigten stets behaupten, um uns besto heftiger tadeln zu konnen), sondern aus Furcht, von Unsersgleichen gering geschätzt zu werden. Sgnoriren wir sie nicht, so geschieht es, weil wir sie doch nicht

los werden zu können glauben, ober weil wir meinen, unser Ansehen werbe burch die Bekanntschaft mit ihnen nicht leiben, ober weil wir nicht für hochmuthig gelten wollen.

Uebrigens find die Beleidigten weniger in ihren freundschaftlichen Gefühlen, als in ihrer Eitelkeit beleidigt und machen es ebenso mit Denen, welche tiefer stehen, als fie.

Die Regungen ber Nächftenliebe, bes Bohlwollens einerseits und bes Neibes, ber Schabenfreube andererseits hängen nicht mehr von uns ab, als bie Regungen unserer Eingeweibe.

Unsere Neigungen bemänteln wir gern mit bem Pflichtbegriff.

Bir glauben aufrichtig und fest Alles, was wir zu glauben ein Interesse haben.

Es ist leichter sich gegen Frembe liebenswurdig, ja aufopfernd zu verhalten, Ma gegen seine nächsten Angehörigen.

Wir fühlen es stets, wenn man uns verletzt, aber wir fühlen es nicht immer, wenn wir Andere verletzen.

Wer von seinen Kindern oder Freunden fordert, daß sie liebenswürdiger gegen ihn sein sollen, fordert, daß sie mehr Liebenswürdigkeit heucheln.

Die Fehltritte schöner Frauen werben befonders von den häßlichen getadelt; den Adelsftolz vornehmer Personen tadeln besonders die Bürgerlichen, und den satirischen Spott wißiger Menschen die wiglosen.

Unsere Freundlichkeit gegen vormals reiche ober angesehene Personen entspringt aus dem bankbaren Gefühle, daß wir nicht mehr durch ihren Glanz, durch ihre Superiorität zu leiben haben.

Statt unsere Freunde über ihr Unglud zu tröften, versichern wir ihnen, daß wir dasselbe vorhergesehen haben.

Bir verkleinern bie Borzuge eines Menichen, um unsere Reibempfindung zu verkleinern.

Eurus aller Art geht schnell ins Extrem, weil jeder immer wieder Etwas haben will, was die Anderen nicht haben.

Die Lebhaftigkeit, mit der wir unseren Freunden Rathschläge ertheilen, entspringt weniger aus Sorge für sie, als aus dem Vergnügen, sie zu bevormunden.

Daß wir freundlich gegen Den find, ber von allen Uebrigen zuruckgestoßen wird, geschieht weniger aus Menschenfreundlichkeit, als weil wir nicht mit ber Menge gehen wollen: Wir erlangen mehr Beachtung, wenn wir allein auf bie entgegengesete Seite treten; außerdem üben wir solche Freundlichkeit nur bann, wenn unser Ansehen groß genug ift, um hierburch nicht gefährbet zu werben.

Die beften handlungen haben oft unappetitliche Eingeweibe. Aeber Weiber, Liebe und Ehe.

Es charafterifirt die erfte Liebe, daß wir nicht begreifen, wie andere Menschen schon vor uns lieben konnten, da sie doch den einzigen Gegenstand, der uns liebenswerth erscheint, nicht kannten.

Wenige haben geliebt. Bei ben meisten vertritt theils Sinnlichkeit, theils Eitelkeit bie Stelle ber Liebe.

Gefahren und Weiber burfen, wie Neffel, nicht zaghaft angefaßt werden.

Frauen brauchen nur wenig Beift, um für geiftreich zu gelten.

5.

Sebe Frau schätt bie mannlichen Gigenschaften am höchsten, bie ihrem Manne fehlen.

Sebe Frau ift unglücklich mit ihrem Manne und weiß einen anderen, mit dem fie glücklich sein wurbe.

Wenn wir, im Verkehr mit einem eblen, geiftreichen, uns innig sympathischen Weibe, schließlich auch ben intimen Besitz besselben erlangen, so verlieren wir immer mehr, als wir gewinnen.

Wer ben Bunsch hat, möglichst viele Personen bes anderen Geschlechtes in sich verliebt zu machen, — ohne sie verführen, heirathen, plündern, oder soust positive Vortheile erlangen zu wollen, — ist coquett.

Diefer Bunsch ift entweder an Bliden und Bewegungen sichtbar oder nicht sichtbar und ferner entweder bewußt oder unbewußt.

Die bewußte Coquetterie ift gewöhnlich unsichtbar, und die unbewußte stets sichtbar.

Wenn die bewußte Coquetterie sichtbar ist, stößt sie ab, hingegen hat die unbewußte etwas Anziehendes.

Eine feine Art der sichtbaren Coquetterie ist diesenige, welche unbewußt scheint und bewußt ist.

Die Aeußerungsweise ber Coquetterie ist also mannigfaltig, ihre Stärke hingegen ist bei verschiedenen Menschen nicht sehr verschieden.

An der Coquetterie findet man Gefallen, theils weil es angenehm ist, Personen des anderen Geschlechtes zu seinen Füßen zu sehen, besonders aber weil man von Personen desselben Geschlechtes um seine Eroberungen beneidet werden will.

Mädchen schreiben die Erfolge anderer Mädchen stets der Coquetterie derselben zu.

Schone Frauen sind stolz auf ihre Eroberungen, hähliche auf ihre Tugend.

Frauen erscheinen uns in ihrer Wahl nie unbegreislicher, als wenn sie andere uns vorziehen.

Die lebenslängliche Ehe ift ein nütliches, aber unnatürliches Inftitut.

Die Größe bes ehelichen Glückes fteht in umgekehrtem Berhältniß zu ber Länge bes täglichen Beisammenseins.

Bei ben heirathen unserer Zeit spielt keine Empfindung eine so untergeordnete Rolle, wie die Liebe.

Es ift reizvoll ein Mädchen nicht zu verführen, welches auf dem Punkte steht, sich uns zu ergeben: Denn unserer Eitelkeit genügt ihr Wollen, und für den slüchtigen Liebesgenuß erlangen wir das angenehme Gefühl unseres hohen Edelmuthes. In ber Liebe macht man bem anderen Theil oft Kälte zum Vorwurf, um seine eigene Kälte zu verbergen.

Die Taktik, welche die Frauen zur Bertheibigung ihrer Behauptungen anwenden, ist außerordentlich zweckmäßig.

Bunachst sprechen fie bie Behauptung aus, vielleicht mit bingufügung eines schwachen Beweises. Benn ber Mann biefen Beweis umständlich widerlegt hat, so sprechen fie ihre Behauptung, mit etwas ärgerlicher Stimme, zum zweiten Mal aus, ohne irgend etwas binaugufügen. Der Mann, einigermaßen erftaunt, noch um teinen Schritt weiter gekommen gu fein, führt feinen Beweis von ben verschiebenften Gefichtspunkten aus, aber die Frau wiederholt blos ihre Behauptung, ober klagt, wenn fie ber Sache überbruffig ift, über Migrane und Nervenverstimmung, womit benn bie Lazarethfahne aufgezogen und jeber weitere Angriff, nach ben Gesetzen bes Bolkerrechts, abgeschnitten ift.

Das weibliche Geschlecht ist von Natur nicht coquetter, als das männliche; aber während der Ehrgeiz des Mannes sich nach verschiedenen Richtungen hin bethätigen kann, eristirt für alle ehrgeizigen Bestrebungen des Beibes nur Eine Richtung: Eroberungen.

Die Coquetterie ist ber Chrgeiz des weiblichen Geschlechts.

Benn ein Mann heirathet, so hatte er gewöhnlich schon Dutende von Beibern besessen; da hat seine Phantasie, sein Berlangen zu wechseln sich abgekühlt: Er bleibt seiner Frau aus Erschlaffung treu.

hingegen wird bie Phantasie ber Frau burch das eheliche Leben erft aufgeregt, und wenngleich sie ihren Mann im ersten Stadium ber Che mehr liebt, als je zuvor, so wird sie doch bald seiner überdrüffig und verlangt zu wechseln.

Gewöhnlich entspringt die Untreue einer jungen Frau weniger aus Neigung zu ihrem Geliebten, als aus Ueberdruß an ihrem Manne.

Benn man nicht mehr lieben mag, so benkt man baran, zu heirathen.

Daß sie keinen Mann haben, schmerzt bie Mädchen weniger, als der Gedanke, baß man glauben möchte, sie könnten keinen Mann bekommen.

Bie oft man seiner Frau gegenüber auch Recht haben mag, die Frau behält immer Recht.

Liebende find nie zärtlicher mit einander, als wenn fie ihre Langeweile verbergen wollen.

Gegen bie Untreue seiner Geliebten kann man sich nur baburch schützen, bag man sie von vornherein als unvermeiblich betrachtet.

Einen ungludlich Liebenden schmerzt es weniger, daß er des Liebesgenusses entbehren muß, als daß ein Anderer ihm vorgezogen ift, und einen gludlich Liebenden freut die Bevorzugung fast immer mehr, als der Liebesgenuß.

Unfere Liebe maftet fich mit bem Aerger über erlittene Buruckfetjung.

Die Eitelkeit ist die Amme der Liebe. Freilich giebt es eine wahre Liebe, die keine Amme bedarf, weil sie, wie Minerva, erwachsen zur Welt kommt.

Fast Alle werden geheirathet, weil man sie nicht kennt, fast Niemand, weil man ihn kennt.

Niemand wurde seines Nächsten Gattin zum Beibe begehren, wenn er fie so genau kennte, wie sein Nächster.

Männer herrschen, Frauen tyrannisiren.

Sebe Frau stachelt ben Chrgeiz ihres Mannes, weniger damit er von anderen Männern, als damit sie vor anderen Frauen hervorrage.

Der Liebende will besitzen, ber Gitele nur begehrt werben.

Se mehr Glud wir uns von dem Besits eines Gegenstandes versprechen, desto ungludlicher werden wir durch seinen Besits. Daher sind die Ehen aus Liebe fast immer unglucklich und Geldheirathen verhältnißmäßig glucklich.

Gegen seine Frau, seine Untergebenen, seine Diener barf man kein Mißtrauen zeigen. Denn hierdurch werben sie an die Möglichkeit eines Treubruchs erinnert; auch erscheint ihnen berselbe weniger schlecht, weil ber Mißtrauische sich ja gleichsam auf ihn vorbereitet hat.

Außerdem sind sie gerade treu, weil sie bie Ehre, für treu gehalten zu werden, nicht verscherzen wollen, und endlich gewährt es kein geringes Bergnügen, Den, welcher mißtrauisch jeden unserer Schritte bewacht, zu überlisten.

Daher ift es zweckmäßig, stets das größte Bertrauen zu zeigen, — und das größte Mißtrauen zu hegen.

Bor ber Welt affectiren Gatten noch lange Glückseligkeit, nachdem die Welt schon bis ins Einzelnste von ihrem Unglück unterrichtet ift.

Wie oft wir felbst auch zu lieben heucheln mögen, wir glauben stets aufrichtig geliebt zu werden. Die Mäbchen lieben ftets folche Manner, welche von Anderen ichon geliebt werben: Um biefen ben Rang abzulaufen.

Das weibliche Geschlecht zieht stolze, anmaßende und freche Männer den unterwürfigen und bescheibenen vor: Sene reizen es, sie zu unterwerfen; diese sind schon unterworfen und haben deßhalb keine Interesse mehr.

Wenn Liebe Gegenliebe findet, erlischt sie häufig, noch bevor sie irgend einen Liebesgenuß gekostet hat: Es lag ihr weder Sinnlichkeit noch Sympathie zu Grunde, sondern Eitelkeit.

Wan heirathe nicht: Denn von seinen erwachsenen Kindern wird man entweder mit Nachsicht behandelt (was unangenehm ist) oder ohne Nachsicht (was sehr unangenehm ist).

Außerbem verbunden sich erwachsene Kinder mit der Mutter gegen den Vater oder mit dem Bater gegen die Mutter. — Die Frau behandelt nicht ihren Freund so gut und ihren Mann so schlecht, weil die Persönlichkeit des Einen ihr zusagender ist, als die des Anderen, sondern weil eben der Eine ihr Mann und der Andere ihr Freund ist.

Man laffe fie die Stellen tauschen, und ihre Behandlung wird gleichfalls umgekehrt werben.

Burücksetung vergrößert bie Liebe, theils weil jeder erstrebte Gegenstand uns werthvoller erscheint, wenn zwischen uns und ihn sich Schwierigkeiten drangen, besonders aber weil der Burückgesette jett durch den Besit des geliebten Gegenstandes nicht nur seiner Liebe zum Genuß verhelsen, sondern gleichzeitig seiner gekränkten, vielleicht durch Bevorzugung eines Anderen tief verletzen Eitelkeit Genugthuung verschaffen will.

Daher auch die allen bekannte Thatsache, daß Eifersucht unsere Liebe verftärkt.

Statt "biefes Mabchen ift coquett" wurde richtiger gesagt: Die Coquetterie biefes Mabchens sieht man.

Man will bie viel Begehrte, um der Bielen Borgezogene zu fein.

Daß Beiber den ersten Fehltritt langsamer thun, als Männer, dann aber häusig schnell ganz und gar sinken, beruht nicht auf dem specifisch weiblichen Charakter, sondern auf den Berhältnissen. Denn die Ehre des Weibes ist durch den ersten Fehltritt nun doch einmal verloren; es nütt ihm nichts, auf halbem Wege stehen zu bleiben.

Frauen entschuldigen an ihren Günftlingen Alles und tabeln Alles an Denen, die fie nicht leiben können.

Die Freier unserer Zeit prüfen nur bie Emballage ber Braut.

Gin schönes Weib macht häufig Die ungludlich, die fie nicht besitzen, und Den, welcher sie besitzt.

Den, welchen man nicht mehr liebt, behauptet man, nie geliebt zu haben. Daher die Bersicherung aller Frauen, daß sie ihre Männer nie geliebt hätten.

Die Complimente, welche wir den Weibern machen, find ihnen schmeichelhaft als ein Tribut ihrer Schönheit, ihrer Liebenswürdigkeit, ihres Geistes, während wir sie doch nur machen, um selbst für liebenswürdig und geistreich gehalten zu werden.

Man will ber Auszeichnung wegen Dem gefallen, bem sonst Niemand gefällt. Daher liebt bas weibliche Geschlecht gerade bie anspruchsvollen, verachtenben Männer. Die Beiber nehmen es übel, wenn wir fie in schlechter Toilette überraschen, während ber umgekehrte Fall fie fehr zu unseren Gunften einnimmt.

Die Beiber wollen jebem Mann gefallen, ihren eigenen naturlich ausgenommen.

Frauen begeiftern sich häufig für einen großen Mann, aber selten für feine Leiftungen.

Die Frau hört auf, ihren Kindern Vorwürfe zu machen, wenn der Mann mit einstimmt; vielmehr kehrt sie den Spieß dann um und vertheidigt die Kinder gegen den Bater.

Mit ben Weibern spricht man nicht, man schwatzt.

Oft streben wir nach dem Besitz einer Person oder eines Gegenstandes nur um bes Bewußt-

6

feins willen, daß wir im Stande find, fie gu erlangen.

Man muß seine Braut heirathen, bevor man fie genau kennt: Denn, wenn man fie erst genau kennt, wird man sie nimmermehr heirathen.

Semand fagte: Bei allen Verlobungen empfinde ich ein lebhaftes Gefühl der Freude, natürlich der Schadenfreude.

Die Bigamie ware in gewisser hinsicht nicht unpractisch: Denn, wenn beibe Frauen auch fortwährend mit einander zankten, so wurde boch jede von ihnen ben Mann aufs beste behandeln: um ihn zu überzeugen, daß bie andere Schuld sei.

Wenn zu ber Liebe, mit der wir nach bem Besit eines Weibes streben, sich Eifersucht gesellt, so erscheint das Weib uns liebenswürbiger, anmuthiger und schöner, überhaupt um

seiner selbst willen begehrenswerther, während wir thatsächlich seinen Besitz nur beshalb jetzt mehr begehren, weil wir Anderen vorgezogen werden wollen.

Eine glückliche Liebe mag Borzüge vor einer unglücklichen haben, aber die unglückliche bauert länger, als die glückliche.

Das weibliche Geschlecht hat eine Borliebe für ausschweifende Männer, theils wegen ber Berständnißinnigkeit, theils weil es Reiz hat, ben übrigen Geliebten Sener den Rang abzulaufen.

Wenn ein Mädchen, das wir besitzen möchten, aber nicht heirathen, einen Anderen heirathet, so schwerzt uns bas nur wenig. Hätte sie aber einen anderen Liebhaber uns vorgezogen, so würde uns das außerordentlich schwerzen: Woraus denn klar wird, wie wenig Liebe und wie viel Eitelkeit wir haben.

Die qualvollste Sehnsucht nach bem Besit bes geliebten Gegenstandes ist ein seliges Gefühl im Vergleich mit dem Gefühl des Etels, nachdem man besessen hat.

In ben Garberoben ber Ballfale meffen fich bie Damen mit feindseligen Blicken; heimlich kichern fie über verunglückte Toiletten; mit unverftellter Freude gratulirt eine Bejpielin ber anberen zu ihrer gelungenen Toilette, wenn fie biefelbe miflungen findet, mabrend bort ein Anzug als "nicht fo hübsch, wie fonft" bezeichnet wird, wenn er ungewöhnlich hubich ift; auch beachte man die guten Rathichlage über fleine, zwedmäßige Beranberungen bes Coftums, die gegeben und von Reulingen, unter bem fvöttischen Lächeln Erfahrener, befolgt werben; bie Belagerung ber Spiegel; ben gufriebenen Ausbruck, mit bem ichlieflich jebe vom Spiegel fortgeht; die affectirte Unruhe berer, die ihrer Tanger sicher find; die affectirte Rube ber Kurchtenben; die neibifchen Blide der Welkenden; die gleichgültigen Dinge, über die sich die Mütter unterhalten, während sie die Töchter vergleichend anschielen.

Weiber ichreien, wo Manner handeln.

Cynthia liebt von zwei Männern ben einen. Lesbia kommt bazu, welche ein natürliches Penbant zum anderen ist. Tropbem liebt sie ben ersteren, zu bem sie gar nicht paßt: Um ihn Cynthia zu entreißen.

Wenn es aufhörte, Mobe zu fein, daß man feine Eroberungen erzählt, so würbe bie öffentliche Sittlichkeit hierdurch mehr, als burch irgend etwas Anderes gehoben werben.

Um eine Frau für fich einzunehmen, ist es oft zweckmäßig, ihren Mann gegen sich einzunehmen. Nichts bestärkt eine Frau fo fehr in ihrem Borfat, wie der Widerspruch ihres Mannes.

Man benkt: mit diesem Mädchen ware ich gludlich geworden, — ohne zu erwägen, bag man von seiner Frau dasselbe bachte.

Gatten behandeln sich so wenig menschenfreundlich, weil nicht — wie im Berkehr mit Fremden — Interesse ober Gitelkeit zu einem entgegengesetzten Betragen veranlassen.

Beil die Frau nachdrücklicher und gleichsam umsichtiger qualt, als der Mann, und weil Männer sich dem Schelten, Bespötteln, Klagen, strafend Anblicken und Anschreien nicht so gut zu entziehen verstehen, wie Frauen, so hat die Bibel völlig Recht: Er soll bein herr sein.

Das Band, welches Berlobte sowohl wie Cheleute binbet, ift oft die Furcht vor Scandal.

Oft glaubten wir eine Person bes anberen Geschlechts zu lieben, ihren Besitz zu begehren, wenn wir aus Eitelkeit von ihr begehrt werden wollen.

Unfere Liebe wachft, wenn ihr Gegenftand auch unferen Freunden gefällt, — weil unfere Gitelkeit nun gleichfalls triumphiren kann.

Unsere Liebe nimmt ab, wenn ihr Gegenftand unseren Freunden miffällt, weil unsere Eitelkeit jest nicht triumphiren kann, vielleicht gar leibet.

Beiber find von Natur nicht neibischer, als Männer, aber weil alle Beiber geborene Concurrentinnen find, so haben sie öfter Beranlaffung zum Neiben.

Die Treue unserer Geliebten hängt von bem Umftanbe ab, ob sie einen befferen Liebhaber findet ober nicht. In der Liebe pflegt man gleichzeitig Betrüger und Betrogener zu fein.

Die Frau ist nicht selten über die Bersehen ihres Mannes erfreut, weil sie nun durch Borwurfe ihre herrschaft befestigen kann.

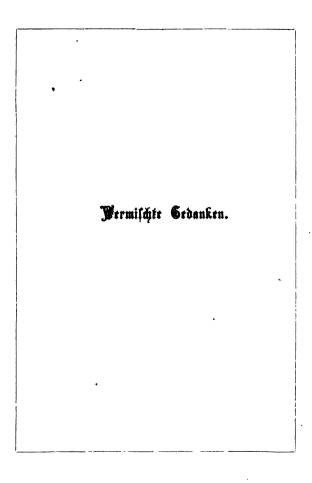
Die Frauen wurden sich schneller ergeben, wenn sie nicht fürchteten, sich in ben Augen bes Berführers selbst herabzusepen.

Die Frauen gewähren ihre Gunstbezeugungen selten ben Zaghaften. Denn sie geniren sich vor ihm, durch ihr Betragen mehr Leichtigkeit zu zeigen, als er selbst in seiner Zaghaftigkeit vorausgesetzt.

Singegen scheint ber Kuhne fie nun boch einmal zu Gunftbezeugungen geneigt zu halten, so baß fie burch bas Zugeständniß berselben nichts mehr vor ihm verlieren. Auch zwingt die zuversichtliche Besignahme ihnen unwillfürlich ben Gebanken auf, daß dieselbe irgendwie

sich auf einen wirklichen Rechtsanspruch gründen müsse, und überhaupt ist einiger Muth erforderlich, um Semanden Das abzuschlagen, was er wie sein rechtmäßiges Gigenthum requirirt.

Eine Frau, die zufällig gehört hat, daß bebeutende Frauen auch die Vorreden der Bücher lesen (nach Sean Paul), wird in Zufunft alle Vorreden lesen.



Die sogenannten guten Gesellichafter pflegen sich selbst schlechte Gesellschafter zu fein, und umgekehrt.

Um sich mit Leichtigkeit auf ber Oberstäche bes gesellschaftlichen Elementes erhalten zu können, darf man nicht specifisch schwerer sein, als dieses Element. Sonst finkt man unter, wie der Stein im Wasser.

Den Namen des Vorgestellten spricht man um so deutlicher aus, je vornehmer er klingt, und umgekehrt.

Bir betonen die Standesunterschiebe gegen Personen, die nur wenig unter uns stehen, schärfer, als gegen solche, die tief unter uns ftehen.

Ber immer zu incommodiren fürchtet, incommodirt am meisten.

Ein Mensch, von dessen Schicklichkeit wir einen hohen Begriff haben, thut nichts Unschickliches.

Ein allgemein beliebter Mensch hat mittelmäßige Tugenden und mittelmäßige Lafter.

Gesellschaftlich fein geschliffene Dummköpfe sehen ber Verlegenheit, mit der ein Gelehrter sich unter ihnen bewegt, nicht ohne Genugthuung zu. Sie sollten jedoch bedenken, daß es nur ihre Dummheit ist, die jenen so verlegen macht.

Gute Manieren find ein passe-partout, auf bas felbst Mängel jeder Art sehr gern in

ber Gefellschaft zugelaffen werben, während ein Mensch mit schlechten Manieren, welche Eigenschaften er sonst auch haben mag, in ber Gesellschaft nur gedulbet wird.

Wer sich nur um ben Kern ber Dinge fümmert, stößt in ber Welt ba an, wo es sich nur um die Schale handelt, b. h. ziemlich überall.

Nur wer mit Dreistigkeit auftritt, barf ungestraft grobe Formfehler machen.

Unter uns stehende Personen sind leicht von uns entzückt: Wir brauchen ihnen nur etwas Freundlichkeit zu zeigen.

hingegen ift es schwer, sich höher Stehende geneigt zu machen: Dies nämlich erfordert Menschenkenntniß, Selbstbeherrschung und vielleicht Characterlosigkeit.

Darüber, daß wir in der Gesellichaft nicht

gefallen, kann uns bie Beschaffenheit Derer troften, welche bort gefallen.

Belche Ungeschicklichkeit, Tactlosigkeil ober Ignoranz wir gelegentlich auch bocumentiren mögen, im Nu haben wir einen Gesichtspunkt gefunden, ber uns vollkommen entschulbigt. Wenn hingegen Andere es auch nur im Geringsten versehen, so bleibt uns unbegreislich, warum sie nicht vor Scham ins Wasser springen ober auswandern.

Tactvolle Menschen, die da fühlen, was Andere verletzt, erscheinen besser, als sie sind. Denn tactvoll handeln sie nicht sowohl aus natürlicher Liebenswürdigkeit, als weil sie nicht für unliebenswürdig gelten wollen.

Tactlose Menschen erscheinen schlechter, als fie find. Denn sie verletzen allerbings oft, merken aber nicht, daß sie verletzen. Bebeutenden Menschen fällt das gesellichaftliche Schwaßen ebenso schwer, wie faben Menschen die Unterhaltung über bedeutende Gegenstände.

Wer eine Empfindung verbergen will, trägt die entgegengesetzte stets in unnatürlich hohem Maaße zur Schan.

Wer das Ungehörige breift thut, überträgt seine scheindare oder wirkliche Ueberzeugung, als musse sonr so sein, wenigstens theilweise auch auf die Zuschauer.

Ber das Ungehörige ängftlich, verlegen thut, scheint selbst die Ueberzeugung zu haben, als musse es nicht so sein, und sie überträgt sich in sehr verstärktem Maaße auf die Zuschauer.

Die Offenheit ift das Vorrecht bes Ueberlegenen.

7

Wer eine gute Gelegenheit vorübergehen ließ, versteht selten, bis zur nächsten guten Gelegenheit zu warten.

Unseren Borgesetten sind wir unangenehmer, wenn wir zu klug, als wenn wir zu dumm sind. Man muß gerade die richtige, ihnen angenehme Mitte treffen.

Die Menschen wurden nicht gesellschaftlich mit einander leben, wenn sie ohne Gitelkeit waren.

Die meisten wurden vor Langeweile umkommen, wenn ihre Gitelkeit fie nicht beschäftigte.

Ob die Welt gut ober schlecht von uns spricht, hängt am wenigsten davon ab, ob wir wirklich gut ober schlecht sind. Die Aristokratie hat sich stets so getragen und bewegt, wie das Ebenmaß, die Schönheit es verlangt. So entstand das (erbliche) aristokratische Aussehen.

Der Bürger hat sich stets so getragen und bewegt, wie der Nutzen, die tägliche Arbeit es verlangt. So entstand das (gleichfalls erbliche) bürgerliche Aussehen.

Daß wir über Den spotten, der so viel Gewicht auf die Form legt, hindert uns nicht, auch Den zu verspotten, der keine Form hat.

Die Menschen benken stets anders über uns, als wir glauben.

Um in Erfahrung zu bringen, wie die Anderen über uns sprechen, brauchen wir uns nur daran zu erinnern, wie wir über sie sprechen.

Seber Mensch ist in den Kreis seiner Neisgungen und Geschmacksrichtungen gebannt: Sie scheinen ihm vernünftig und gut, weil er sie hat, und die Neigungen Anderer sindet er unbegreislich, verrückt, weil er sie nicht hat.

Niemand verstößt so oft gegen die Form, wie Der, welcher immer gegen sie zu verstoßen fürchtet.

Die, welche sich nichts, und Die, welche sich Alles gefallen laffen, kommen gleich gut burch bie Welt.

Seber Menich hat unter seinen Gutern (bes Geistes, bes Körpers ober bes äußeren Besitzes) eines, bas er gewissermaßen als bie Sehens wurdigkeit seiner Person betrachtet. Auf bies ift er stolz, auf bies sieht er alle übrigen Menschen an und, je nachdem sie bas-

felbe Gut gleichfalls haben ober nicht haben, schätzt ober verachtet er fie.

Lächerlich erscheinen wir aus Furcht, lächerlich zu erscheinen.

Man muß fehr gemein fein, um nicht für einen Sonderling zu gelten.

Ueberall und immer Bekanntschaften machen wollen, verräth Mangel an Bornehmheit, sowohl der Geburt wie des Geistes.

Fast jedem moralischen Fehler können wir noch eine Seite abgewinnen, die uns schmeichelhaft ist und unsere Superorität zeigt. Aber intellectuelle Mängel ordnen uns unerbittlich den übrigen Menschen unter. Daher will Mancher für egoistisch, frech, ausschweisend, rücksichtslos, aber Niemand für dumm gelten. Ein Geheimniß nicht auszuplaubern, burch beffen Mittheilung wir uns intereffant machen könnten, fällt unferer Eitelkeit sehr schwer.

Wir lefen felten bie Charafteristif eines großen Mannes, ohne uns getroffen zu fühlen.

Die Thatsachen, welche uns träumen, sind imaginär, aber die ihnen zu Grunde liegenden Empfindungen pflegen genau unserem wirklichen Gemüthezustande abäquat zu sein.

Der Traum offenbart uns unseren Charakter.

Sebe von zwei Personen, die sich nach ihrer ersten Begegnung trennen, denkt häusig nur daran, wie entzückt die andere von ihr sein wird. Also irrt sich jede.

Intellectuelle Mängel jehen manchmal wie Borzüge bes herzens aus.

Daß wir Den, welcher bumm und glücklich ift, nicht beneiben, ist unvernünftig.

Die Meinungen bes gewöhnlichen Menichen sind nicht durch vernünftige Ueberlegung und den Vergleich mit anderen Meinungen, sondern durch Gewohnheit entstanden: Die Gebräuche seines Volkes oder Standes hält er für gut, weil er nur sie von Jugend auf befolgt hat und hat befolgen sehen.

Demnach hat er seine Meinungen nicht, weil er sie für vernünftig halt, sondern er halt sie für vernünftig, weil er sie hat.

Die Verletzung unserer Eitelkeit schmerzt weniger, als der Versuch, die Verletzung wieder gut zu machen. Denn aus letzerem geht hervor, baß unfere Eitelkeit und ihre Berletzung bemerkt worden find.

Wir schätzen unsere Güter, Talente, Tugenden und Lafter in so weit, als wir unsere Eitelkeit durch sie befriedigen konnen.

Wer nach etwas gefragt worden ist, was er nicht weiß, erscheint sich selbst weit dummer, als dem Frager.

Es ift eben fo leicht, weniger Begabte aufrichtig zu verachten, wie es schwer ift, höher Begabte aufrichtig zu schätzen.

Unfere Selbstbewunderung ift unverwundbar.

Unsere eigenen Fehler gefallen uns wohl, wie unangenehm sie auch Anderen sein mögen, gleichwie man seine eigenen — — wohleriechend sindet.

Unsere Eigenthümlichkeiten betrachten wir als Borzüge, und die Anderen betrachten sie als Narrheiten.

Bir ärgern uns, wenn Die, welche liebenswürdig gegen uns find, sich ebenso gegen Undere betragen: Wir wollen nicht blos gefallen, sondern beffer gefallen, als Andere.

Behaglich mit einander sprechen können ist ein geringeres Zeichen von Sympathie, als behaglich mit einander schweigen können.

Wer uns nicht gefällt, ben nennen wir unspmpathisch, aber wem wir nicht gefallen, ben hassen wir.

Bon unseren Vorzügen gestehen wir die ein, welche an und für sich angenehm sind (wie Gesundheit, Zufriedenheit), aber nicht die, wegen deren wir gefallen, bewundert, beneidet werben (wie Schönheit, Rlugheit und ähnliche, zur Eitelkeitsbefriedigung taugliche).

Wir sprechen nie mit größerer Verachtung von der Meinung der Welt, als wenn sie uns nicht respectirt.

Von einer großen Masse, die sich zustimmend ober ablehnend verhält, folgen Zwei ober Drei ihrem Urtheil, die Uebrigen ihrem Nach-ahmungstrieb.

Eine Person, die uns sympathisch ist, nennen wir gern, Aleiner," "Aleine," woraus benn klar wird, wie unsympathisch uns alles Große ist.

Verachtung und Geringschätzung pariren wir baburch, baß wir ben Berächter als incompetent ober die verachteten Güter als unwichtig ansehen.

Wenn aber ber Berächter competent und

das verachtete Gut uns wichtig ist, so gestehen wir uns diesen Sachverhalt nicht zu.

Eine ausländische Physiognomie verliert, wenn wir sie häufig sehen, für uns den Ausbruck des Typischen. Der immer stärker hervortretende Individualcharakter verdrängt den Charakter (Typus) der Species.

Zuweilen finden wir uns nicht schön, wenn wir vor den Spiegel treten, aber wir bleiben dann vor ihm stehen, bis wir uns schön finden.

Wer eine Dummheit gesagt hat und bas fühlt, hat einen unwiderstehlichen Drang, noch mehrere zu fagen.

Semand machte eine allgemeine Bemerkung, über die seine beiben Zuhörer verlegen wurden: Seder von Beiben dachte, der Andere muffe sie auf sich anwenden. Ein Geizhals konnte sich nicht zur Anschaffung eines neuen Portemonnaies entschließen, obgleich sein altes Löcher hatte, durch welche er sein Gelb verlor.

Wenn wir den Gedanken, daß man diese oder jene Meinung über uns habe, nicht ertragen können und Jemand sagt uns in klaren Worten, daß er diese Meinung hat, so glauben wir ihm das nicht oder vergessen es in demsselben Augenblick wieder.

Die meisten Redner haben nur Ginen aufmerkfamen Buhörer.

Wir finden es unerträglich, daß uns Andere von ihren Angelegenheiten unterhalten, weil wir fie von den unfrigen nuterhalten wollen.

Die von uns prophezeite Geftaltung ber Dinge wünschen wir oft, felbst wenn fie uns nachtheilig ift.

Beim Debattiren suchen fast alle Menschen weniger sich zu belehren und aufzuklären, als Recht zu behalten. Daher die Gereiztheit selbst bei Gegenständen, die ganz ohne persönliches Interesse sind. Auch beruht es hierauf, daß man gegen die klügsten und begründetsten Argumente, statt sie zu acceptiren, gerade die heftigste Opposition macht. Behält aber der Gegner schließlich doch Recht, so empsindet man nicht Freude über die gewonnene Einsicht, sondern nur das beschämende Gefühl, Unrecht zu haben.

Oft vertheibigen wir unsere Meinung, weniger, weil wir sie für richtig halten, als weil wir gesagt haben, daß wir sie für richtig halten.

Wenn wir ben Charakter eines Menschen in irgend einer Kategorie, 3. B. ber Mord.

brenner, untergebracht haben, so munichen wir, bag er nun auch bemgemäg handeln möge.

Wir ärgern uns stets, wenn sich ein scheinbar unfinniges und gern von uns bespötteltes Betragen, nachdem die Motive hervorgetreten sind, als vernünftig darstellt.

Denen, welche Unrecht haben, Recht zu geben ist vernünftiger, als sie davon überzeugen zu wollen, daß sie Unrecht haben.

Nach Principien, die wir öffentlich ausgesprochen haben, handeln wir: Um nicht inconfequent zu erscheinen.

In unserem tabelnswerthen Betragen beharren wir oft gegen unsere Neigung: Um Anderen nicht zuzugestehen, daß sie Recht hatten, als sie jenes Betragen tabelten. Die Gute verschafft uns kein Ansehen, sondern die Alugheit, die hohe Geburt, der Reichthum. Daher achten wir freilich den Gütigen, aber beneiben den Alugen, den Angesehenen, den Reichen.

Den unversöhnlichsten haß gebiert ber Reid.

Den Wunsch, etwas sehr Kluges zu sagen, bewirkt stets, daß man etwas sehr Dummes sagt.

Gewöhnlich findet es ber Andere gerade so langweilig uns zuzuhören, wie wir es interessant sinden.

Es ist zweckmäßig, seine Fehler sich zu gestehen und sie Anderen zu verbergen.

Die Verlegenheit ift ein misslicher Uffect, weil die Bemühungen ber Vernunft, welche

bei allen übrigen Affecten boch wenigstens etwas nüten, hier schaben.

Gewöhnlich find wir unnöthigerweise verlegen, weil der Andere nicht mit dem Einbruck beschäftigt ift, ben wir auf ihn machen, sondern mit demjenigen, den er auf uns macht.

Berlegen sein steht dem weiblichen Geschlecht gut, dem mannlichen schlecht.

Man lacht über seine Ungeschicklichkeit, bamit die Anderen nicht darüber lachen.

Bebeutende Menschen sind oft verlegen; benn sie fühlen, daß sie anders sind als die übrigen und fürchten nun, ihnen lächerlich zu erscheinen.

Dies gilt aber nur von betrachtenden Naturen, welche der Art nach von den übrigen verschieden sind; durch practische Klugheit ausgezeichnete Menschen sind nicht verlegen; denn fie haben dieselben Eigenschaften, welche die anderen haben, in höherem Maße.

Sm Zustande der Verlegenheit wünscht man sein Gesicht als den Schauplatz seiner Verlegenheit zu verbergen, z. B. mit der Hand. Damit diese Absicht aber nicht gemerkt wird, macht man sich irgend etwas im Gesichte zu schaffen, und zwar thut Jeder unwillkürlich (in Folge afsociirter Gewohnheit) das, was gerade er gewöhnlich in seinem Gesichte zu thun pflegt. So reiben sich Leute, die gewohnt sind, ihre kranken Augen zu reiben, auch im Zustande der Verlegenheit die Augen u. A.

Genialität, Rang ober Reichthum schützen vor dem Verlegenwerden nicht so sicher, wie ein sehr hoher Grad von Dummheit: Denn ihrem Inhaber liegt die Furcht, einen schlechten Eindruck hervorzubringen, ganz und gat fern.

8

Unser Betragen ist stets ohne Berlegenheit, wenn wir von einer großen Sorge erfüllt sind, weil hierdurch die kleinere Sorge, einen schlechten Eindruck zu machen, verdrängt wird.

Es ist behauptet worden, daß das Bergnügen, welches der Eitele am Bewundertwerden sindet, darauf beruhe, daß die Bewunderung ihn an den Besitz und den Werth des bewunderten Gutes erinnere. Aber wen Bewunderung nur vorübergehend (gleichsam nur als Mittel zum Zweck), an letzter Stelle hingegen der Werth des bewunderten Gutes an und für sich selbst erfreut, — den bezeichnet Niemand als eitel; viclmehr ist umgekehrt gerade Derjenige eitel, den der Besitz eines Gutes deswegen freut, weil er vermittelst desselben Bewunderung erlangen kann (so daß das Gut Mittel und die Bewunderung Zweck ist).

Wir finden es unsinnig, wenn Jemand zum Maßstab des menschlichen Werthes Talente oder Besithümer macht, die wir nicht haben.

Wer Vorzüge hat, sich ihrer bewußt ist und bieses Bewußtsein burch sein Betragen ausbrückt, ist stolz.

Ber Borzüge hat und fich ihrer bewußt ist, dieses Bewußtsein aber nicht in seinem Betragen ausdrückt, ist bescheiben.

Ber keine Borzüge hat, aber beren zu haben glaubt, ist anmaßend.

Ber Borzüge hat, aber glaubt beren nicht zu haben, ift kleinmuthig.

Ber alle Stände verachtet, seinen eigenen ausgenommen, ist hochmuthig.

Ber alle Undersmeinenden haßt, ift Fanatifer.

Der Fanatismus ift ein Hochmuth bes Gebankens, und ber Hochmuth ein Fanatismus bes Standes. Aber während ber Fanatiker alle Andersmeinenden umbringen möchte, würde ber hochmuthige fehr in Verlegenheit gerathen ohne zu bemuthigenbe Menschen. —

Wer Empfindungen zeigt, die er nicht hat, verstellt sich.

Wer Empfindungen, die er hat, nicht zeigt, beherrscht sich.

Frauen beherrichen fich, Manner verftellen fich öfter.

Es ist leichter sich zu verstellen, als sich zu beherrschen.

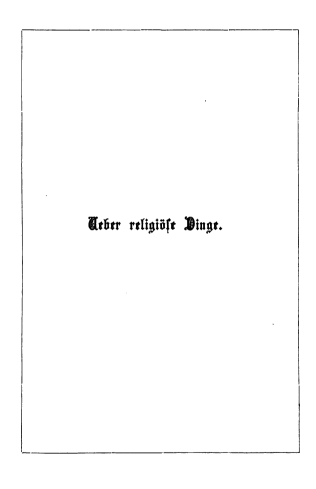
Tabelnswerth ift Verstellung nur bann, wenn sie zum Schaben Anderer angewendet wirb.

Die Franzosen haben zu wenig Bernunft und die Deutschen zu viel.

Sobald wir ein Interesse baran haben, eine bestimmte Meinung für richtig zu halten, — sei es nun, weil wir sie einmal behauptet haben; sei es, weil die Ueberzeugung von ihrer Unrichtigkeit uns dem qualenden Zu-

stande des Zweifels überliefern ober sonst in eine unbehagliche, traurige Stimmung versetzen wurde, — halten wir sie für richtig.

Wenn jenes Interesse ctwa verschwindet, so wird auch unsere Meinung nach und nach eine andere, und haben wir das Interesse, unserer früheren Ansicht. Entgegengesetzes zu glauben, so sind wir von dieser neuen Meinung bald nicht weniger fest überzeugt, als wir es von der alten waren.



Glaube und Unglaube find nicht moralische Eigenschaften, sondern Ansichten.

Sollen wir von Gott zu ewigen Höllenqualen verdammt werden, weil unsere von Gott stammende Einsicht die göttliche Offenbarung dunkel und unglaubwürdig findet?

Die Orthodoren haffen die Freigeifter, weil fie von ihnen für dumm gehalten zu werden fürchten.

Bem Gott ein Amt giebt, dem giebt er auch die politischen und religiösen Meinungen seines Amtes. Religionsunterricht ertheilt man uns in demfelben Alter, in welchem wir die Kinderfrankheiten haben.

Der Staat kummert sich nur um den Nuten, nicht um die Wahrheit der Religionen; die Philosophie hingegen kummert sich nur um beren Wahrheit und nicht um deren Nuten.

Benn der Prediger auf der Kanzel "Amen" fagt, kehren die Gedanken seiner Zuhörer in die Kirche zurudt.

Die Geiftlichen verschiebener Confessionen befeinden sich weniger ihrer verschiebenen Ansichten, als ihrer gleichen Absichten wegen.

Säufig entspringt bie religiöse Gläubigkeit nicht aus ber Einfalt bes Herzens, sondern aus ber Einfalt bes Ropfes. Ein orthoborer Theologe, ber burch äußere Bufälligkeiten aus seiner Carriere geriffen wird, bleibt felten orthobor.

Furcht ist die Mutter des Glaubens, und seine Amme die Gewohnheit.

Der Charakter ber Geistlichen erscheint schwärzer, als ber Charakter anderer Menschen, weil er sich von einem helleren hintergrunde abhebt.

Die bewußten Heuchler sind seltener, als man benken mag, da sie eine nicht gewöhnliche Energie zur Voraussehung haben.

Die Maffe der Geiftlichen besteht aus unbewußten Seuchlern, d. h. aus solchen, welche dunkel fühlen, daß sie ihre Ungläubigkeit sich nicht zugestehen können, ohne im eigentlichen Sinne heuchler zu werden ober ihr Umt nieberlegen zu muffen.

Daher laffen fie keine ernftlichen Zweifel aufkommen, sondern schlagen sich die Sache aus bem Sinn und benken an etwas Anderes.

Auch die anderen Gläubigen fühlen inftinctiv, daß sie jeden Halt für ihre Anschauungen und Hoffnungen durch Ungläubigkeit verlieren würden.

Demnach sind Eigennut und das Berlangen nach Glückfeligkeit die hauptsächlichsten Stützen für den Glauben an die Wahrheit der Religionen.

In anderen Dingen ist es ähnlich: Alles, von dem die klare Erkenntniß uns unangenehm sein würde, gestehen wir uns nicht zu. So bildet der Berliebte sich ein, nicht verliebt zu sein, der Berachtete, nicht verachtet zu werden, der Gleichgültige, begeistert zu sein x.

Die Thränen ber Zuhörer find ber Triumpf ber Kanzelrebner.

Beil wir unferer Glückfeligkeit wegen bas Interesse haben, an Unsterblickeit zu glauben, sollten wir gegen bie objective Wahrheit bieses Glaubens mistrauisch sein.

Wir würden uns nicht für unsterblich halten, wenn die entgegengesetzte Ueberzeugung behaglich wäre.

Ob wir irgend etwas thun ober unterlassen, hängt von den Empfindungen und Gedanken ab, die im Augenblicke unseres Handelns gegenwärtig sind. Sie motiviren das Handeln nothwendig, gleichwie sie felbst durch unsere angeborene Natur und diejenigen Eindrücke motivirt werden, die von der Geburt bis zum Augenblicke des Handelns auf uns eingewirkt daben. Folglich sind alle Willensacte nothwendige Acte.

Wollte ber Bereuende fich genau ausbrücken, fo wurde er nicht fagen: "D hatte ich die That unterlassen", sondern: "D waren die Empfindungen und Gedanken, welche bie That veranlaften, nicht bagewefen!"

Die Geiftlichen erhalten die Religion, weil die Religion fie erhalt.

Nur eine kleine Jahl von Geiftlichen kummert sich mehr um den Gehalt der Religionen, als um die Gehälter, und mehr um bas Gericht Gottes, als um das Consistorium.

Der Glaube (sagte mir ein häßliches Madchen) ist nothwendig, um uns gelegentlich vor Berzweislung zu schützen z. B. wenn man häßlich ist.

Geistliche lieben bas Ansehen ber Religion aus Liebe zu ihrem eigenen Ansehen.

Wenn der hof fromm ift, so halten es Viele für unfein, nicht fromm zu sein.

Von den Geiftlichen verlangt man, daß sie zu einer bestimmten Zeit an einem bestimmten Ort eine bestimmte Empfindung haben sollen: sie muffen heucheln.

Schauspieler und Prediger haben unter Anderem gemein, daß man Beiden ihren Beruf ansieht: ihr Gesicht, welches so oft der Schauplatz einer unnatürlichen, erkunstelten Empfindung ist, nimmt mit der Zeit überhaupt den Ausbruck des Unnatürlichen, Erkunstelten, Bergerten an.

Aeber Cluck und Anglück.

Das Schlimmfte, was Dem begegnen kann, ber Vergnügen baran hat, über bas Leben nachzubenken, ist, baß er Zeit bazu sinbet.

Reiner liebt das Leben aus Bernunft.

Der Kopf zerstört unsere Musionen, aber bas herz baut fie immer wieder auf.

Selbst die kleinste Sorge ist von der Illusion begleitet, als ob wir nach ihrer Beseitigung glücklich sein würden.

Die Menschen tragen an kleinen Unglücksfällen, da sie sich ihnen völlig hingeben, gewöhnlich schwerer, als an großen: biesen

9\*

nämlich geben fie sich nicht völlig hin, weil fie instinctiv fühlen, daß sie von ihnen erdrückt werden würden, und nun nach Trost suchen, ben sie balb in irgend einem Gedanken finden.

Das Gluck hatte mich in die Vorgärten bes Paradieses versett. Als ich entzückt in ihnen umherging, stieß ich plöglich auf eine Pforte. "Ach", dachte ich, "das ist die Eingangspforte zum Paradiese!" Ich öffnete und überschritt die Schwelle, während die Thüre hinter mir krachend in ihr Schloß siel. Neugierig blickte ich um mich und sah mit Verwunderung und Schrecken, — daß ich die Ausgangspforte durchschritten hatte.

Wenn die pessimistische Weltanschauung eines Menschen aus den Einzelersahrungen abstrahirt worden ist, die er an sich selbst gemacht hat, dann wird er gleichzeitig melancholisch, verstimmt, in seinem herzen verbittert sein. Wer hingegen auf das Unglück der Menschen durch die

Philosophie aufmerksam geworden ist, den wird diese theoretische Erfahrung nicht nothwendig melancholisch stimmen. Denn hundert Leiden, die wir sehen, machen bei Weitem nicht so melancholisch, wie eines, das uns selbst betrifft. Wenn der Beodachter aber gar seine Resultate publiciert, so ist die Freude über sede neue Beodachtung, wie traurig sie auch immer sein mag, größer, als der Schmerz, den er als Menschenfreund empsindet. Somit kann Derjenige, welcher die Menschen als unglücklich schildert, selbst ein verhältnißmäßig heiterer Mensch sein.

Unser Glud hängt mehr von unserem Temperament, als von der Beschaffenheit unseres Herzens ab.

Gute Menschen sind nicht nothwendig glucklich, und schlechte Menschen nicht nothwendig unglucklich. Seber sammelt von allen Menschen und Dingen, indem er sich im Mittelpunkte ber Welt sieht, Vorstellungen. Nun ist ihm ber Gebanke, daß das Treiben der Welt, welches sich in seinem Kopfe spiegelt, auch ohne ihn, auch nach seinem Tode so fortgehen wird, gewissermaßen unfaßbar. Er hat das Gefühl, als müsse mit ihm die ganze Welt zu Grunde gehen oder wenigstens die Erinnerung an ihn in allen Menschen unaufhörlich und bei jeder Gelegenheit rege sein.

Wenn ber Neibende an bem beneibeten Gegenstande einen Mangel entbeckt hat, so fühlt er sich erleichtert, aber noch nicht befriedigt, vielmehr benutt er den einen Mangel als Fingerzeig, um noch andere zu sinden, bis schließlich die Mängel an Jahl und Bedeutung die Vorzüge überwiegen. Setzt erst ist er befriedigt und geht triumphirend von der unangenehmen Empsindung des Neides zur Geringschätzung über.

Fast alle Menschen haben einen Lieblingskummer, der, solange andere Sorgen im Bewußtsein gegenwärtig sind, vor der Pforte des Bewußtseins wartet: Er übernimmt die jeweiligen Interregna.

Mancher wird ein Schooffind bes Glücks genannt, mahrend er boch ein Schoofsbund bes Glücks ift.

Sm Punkte ber Leibenschaften und ihrer Illusionen nützt die Erfahrung Anderer uns nichts, und unsere eigene fast nichts.

Die, welche am meisten beneibet werben, find am wenigsten beneibenswerth.

Unfere hoffnungen beglücken, folange fie nicht in Erfüllung gegangen find.

Es ift ein Rifico, seiner Gitelkeitsbefriebigung wegen große Anftrengungen zu machen, 3. B. Paläste zu erbauen. Denn oft genügt ein Biswort, das uns zu Ohren kommt, ja ein spöttischer Blick, der uns im richtigen Momente trifft, um uns die ganze Freude zu vergällen.

Bir sind unglücklich, weil wir nicht im Besitze des Gegenstandes sind, nach dem wir streben, aber das ist erträglich.

Wir sind unglücklich, weil der Besitz des Gegenstandes, nach dem wir strebten, uns nicht glücklich macht, — das ist unerträglich.

Die Boraussehung, daß wir unter anderen Berhältnissen glücklich sein wurden, ist immer der schlimmste Bestandtheil unserer gegenwartigen Berhältnisse.

Die Zahl ber Beneibeten ift größer, als bie Zahl ber Beneibenswerthen.

Wer würde sich nicht vor der Zukunft entsehen, wenn er annähme, daß sie der Bergangenheit gliche?

Der für gewöhnlich Sorgenvolle ist, wenn einen Augenblick von Sorgen frei, unruhig, bis er einen neuen Gegenstand zum Sorgen herausgefunden hat.

Unserem Unglud wissen wir stets noch eine tröstliche Seite abzugewinnen, und über bas Glud Anberer trösten wir uns nicht eher, als bis wir seine faule Seite entbedt haben.

Wir beklagen bei dem Eintreffen jedes Unglücks, daß wir nicht vorher unfer Glückempfunden haben. Aber, daß wir früher glücklich waren, ist ebenso gut eine Musion, wie die Hoffnung auf zukunftiges Glück.

Der Neibende irrt sich häufig in zwiefacher hinsicht: 1) insofern er glaubt, bag bas be-

neibete Gut seinen Besitzer glücklich macht; 2) insofern er glaubt, daß bas beneibete Gut ihn glücklich machen wurde.

Wer sich in Mitten von Ansehen, Gesundheit, Reichthum und Schönheit unglücklich fühlt, ist, insofern er nicht mehr hoffen kann, beklagenswerther, als der, den der Mangel an jenen Gütern unglücklich macht.

Bei jedem Ungluck, sei es ein wirklicher Unglücksfall ober eine Demüthigung, ärgern wir uns ganz besonders über das Plus an Macht, Ansehen, Reichthum, Ruhm oder Eroberungstalent, das wir in Anderen nun anerkennen müssen. Mit dem Gedanken, daß sie jene Güter gleichfalls verloren haben, resp. nicht besitzen, werden wir demnach den größten und empfindlichsten Theil unseres Schmerzes los.

Hierauf beruht das socios habuisse malorum.

In der Jugend glauben wir stets, daß uns der Besit des Gutes, nach dem wir gerade streben, für immer glücklich machen wird. Wer biesen Irrthum vollkommen überwunden hat, — ist ein sehr beklagenswerther Mensch.

Biele würden niemals an der Natur Gefallen finden, wenn fie nie gehört hatten, daß die Natur schön sei.

Bergnügungsreisenbe empfinden oft, wenn fie an ichone Aussichtspunkte kommen, eine gewiffe Unbehaglichkeit: Sie fühlen, daß fie nun vor sich oder Anderen Begeisterung affectiren mussen.

Das Bergnügen fast aller Bergreisenben beruht weniger auf bem Naturgenuß, als auf bem Ueberwinden von Schwierigkeiten.

Von den Vergnügungsreisenden setzen die Einen sich jeden Morgen ein bestimmtes und zwar im Verhältniß zu ihren Kräften möglichst weites Ziel. Auf dem Wege dorthin genießen sie nicht und, am Ziele angelangt, sind sie zu matt und zu sehr mit den Plänen für den folgenden Tag beschäftigt, als daß sie irgend genießen könnten.

Die Anderen wollen fortwährend und nicht erst nach dem Ueberwinden von Schwierigkeiten genießen: Sie sinden es aus Princip beschwer-lich, auch nur den kleinsten hügel zu besteigen, und erreichen in Folge dessen gar keine Ausssichtspunkte. Auch beobachten sie sich gern selbst: Genießt Du wirklich, macht die Landschaft Eindruck auf Dich? Hierdurch vernichten sie den Genuß oder erlangen, da sie nun einmal genießen wollen, einen sentimentalen, eingebildeten Halbgenuß.

Beibe Claffen von Menschen leben und ftubiren gerade so, wie fie reisen.

Für nichts pflegen sich Bergreisenbo so sehr zu interessiren, wie für die höhe und die Namen ber Berge.

Wir sind nie von der Natur entzückter, als wenn unser Entzücken ein Publicum bat.

Die Menschen begeistern sich häufig für Gegenstände der Natur oder der Kunft, um später erzählen zu können, wie begeistert sie waren.

Die Natur nimmt ihrem Liebling, bem Genie, seine Sorgen ab. Die übrigen Menschen können die Natur nur dann genießen, wenn sie, von Sorgen frei, in dieselbe eintreten.

An Stelle jeber vernichteten Sorge wachsen, gleich hobraköpfen, stets neue Sorgen hervor; wir aber meinen immer, nach Beseitigung ber gerade vorliegenden Sorge glücklich zu werden.

Unserer Eitelkeit auf Kosten unserer Neigung zu willfahren, ist in den Fällen vernünftig, in welchen der Zwang uns weniger unangenehm ist, als die Berletzung oder Nichtbefriedigung unserer Eitelkeit, z. B. wenn wir gelegentlich uns lieber mit höher gestellten Personen langweilen, als mit tiefer stehenden amusiren.

Wer die Ueberzeugung gewonnen hat, daß ber Besit keines Gutes ihn glücklich machen wird, muß aufhören zu streben, überhaupt thätig zu sein. Diese aus Ekel an jeder Thätigkeit entspringende Unthätigkeit (Langeweile) ist die eigentliche Selbstmörderstimmung.

Der Gebanke, daß wir unter anderen Verhältniffen glücklich sein könnten, schmerzt; ber Gebanke, daß wir unter keinen Verhältniffen glücklich sein könnten, vernichtet. Keine Empfindung ist so sehr an und für sich selbst eine Strafe, wie der Neid.

Der Entschluß zum Selbstmord entspringt aus einem Uebermaß an Bernünftigkeit.

Daß wir als Kinder glücklich waren, ist eine optische Täuschung: die kleinen Sorgen machen das Kind ebenso unglücklich, wie den Erwachsenen die großen Sorgen.

Wenn unsere Hoffnungen in Erfüllung gegangen sind, pflegen wir, nach dem ersten Freudenrausch, unbefriedigter zu sein, als vorher. Denn an Stelle des Hoffens ist jest das Gefühl der Leere, und dies verschwindet nicht eher, als bis der erfüllte Wunsch durch einen anderen ersett worden ist.

Unbehagliche Empfindungen laffen wir nur verschleiert im Bewußtsein zu.

Trot aller Erfahrung lernen wir nicht, baß bie gute und bie schlechte Stimmung vorübergehen. Daher benutzen wir jene nicht und leiden doppelt schwer unter biefer.

Um unserc Lachluft zu vertreiben, beschwören wir gelegentlich die traurigsten Bilber herauf. Aber soviel vermag die subjective Stimmung über ben objectiven Gindruck, daß eben die Gedanken, welche uns zu anderen Zeiten melancholisch machen, jest nicht einmal ernsthaft machen.

Das, was wir als ben Grund unserer Berstimmung ansehen, qualt gewöhnlich in Volge unserer Berstimmung.

Die Gesinnung bes Regulus ift ohne Zweifel im höchsten Grabe lobenswerth, vielleicht aber nicht beglückenb. Denn in Folge seiner Gesinnung entstand die Alternative, entweber in Rom zu leben und Gewissensbiffe zu em-

pfinden, oder in Karthago zu Tobe gemartert zu werben, — hierfür allerdings durch bas Gefühl der Pflichterfüllung bis zu einem gewissen Grade entschädigt.

Ein leichtsinniger und gewissenloser Mensch würde behaglich in Rom gelebt haben, — ein Zustand, ber ben Tobesmartern bes Gewissenhaften, auch wenn bieselben vom Gefühl ber Pflichterfüllung begleitet sind, vielleicht vorzuziehen ist.

Ein Melancholiker wurde sich im himmel nicht so wohl fühlen, wie eine heitere Natur in der Hölle. Perfuch über die Litelkeit.

Aus zwei Gründen ift es den Menschen nicht gleichgültig, ob Andere sie für gut oder schlecht, klug oder dumm, schön oder häßlich, arm oder reich, liebenswürdig oder unliebenswürdig halten:

- 1) weil fie eigennützig find und insofern von einer guten Meinung Bortheile hoffen, von einer schlechten Nachtheile befürchten;
- 2) weil sie eitel sind: Insofern ist ihnen die gute Meinung (b. i. zu gefallen, bewundert, beneibet zu werden) selbst angenehm und die schlechte Meinung (b. i. zu mißfallen, verlacht, geringgeschätzt, verachtet zu werden) selbst unangenehm.

Jene positive Eitelkeit zerfallt in Gitelkeit im engeren Sinne und Ehrgeiz.

Für ben im engeren Sinne Eitelen ist

es harakteristisch, daß er an der Summe von Bewunderung und Neid, die er gegenwärtig genießt, sich genügen läßt, während sie dem Ehrgeizigen nicht genügt: Dieser will mehr Bewunderung erlangen, — wenn möglich mehr bewundert und beneidet werden, als alle Uebrigen.

Auf das Gefallen kann sich der Ehrgeiz deswegen nicht beziehen, weil das, wodurch wir gefallen, nicht erworben wird.

Die negative Seite ber Eitelkeit (vermöge beren es schmerzlich ift, geringgeschätzt und verachtet zu werben) bezeichnet ber Sprachgebrauch als Ehrgefühl.

Die Eristenz ber Eitelkeit ift ein Problem: Warum Gefallen und Bewundertwerden an und für sich angenehm, Geringgeschätzt und Berachtetwerden an und für sich schmerzlich sind, ist dunkel.

Nehmen wir einmal an, daß die erften Menschen, welche hordenweise mit einander lebten, ohne Eitelkeit waren, b. h. Bewunderung und Verachtung, Gefallen und Mißfallen felbft waren ihnen gleichgültig. Dann werben fie gelegentlich boch haben gefallen wollen, 3. B. dem Beibe ihrer Bahl (benn bag bie Beiber auch auf ben erften Stufen ber Civilisation nicht jedes mannliche Individuum annehmen, fondern, wie die Beibchen fast aller übrigen Thiere, eine Auswahl treffen. hat Darwin hinlänglich bargethan). Buruckgewiesen empfanden fie allerdings nicht bie Beringschätzung ihrer und die Bevorzugung Anderer, fondern nur bas Entbehren bes Liebesgenuffes. Gbenfo werben fie gelegentlich gewünscht haben, bak ihre Leistungen, 3. B. bie von ihnen fabricirten Waffen, bewundert wurden, nämlich bann, wenn fie biefelben gegen andere Begenftanbe austaufchen wollten.

Wenn nun ihre Person ober ihre Leistungen in Fällen bewundert wurden, in denen sie zunächst einen Vortheil nicht absahen, so mögen sie doch wohl — durch die Erfahrung belehrt, wie vortheilhaft ihnen gelegentlich die Bewunderung werden könne — dieselbe als angenehm

und ihr Gegentheil als unangenehm empfunden haben. Hiermit war der erste Schritt auf dem Wege zur Eitelkeit gethan. Denn nehmen wir an, daß sie öfter, wenn sie bewundert oder verachtet wurden, von den momentanen Folgen absahen, so werden sie sich allmählich gewöhnt haben, von den Folgen überhaupt abzusehen, und jedes Gesallen und Bewundertwerden an und für sich angenehm, jede Geringschätzung und Verachtung an und für sich schmerzlich zu fühlen.

Außerdem wurden fie, wenn Gefallen und Bewundertwerden ihnen in den Fällen angenehm war, in welchen fie Bortheil davon erwarteten, schon durch associirte Gewohnheit veranlaßt, jenes auch in den Fällen als mehr oder weniger augenehm zu empfinden, in welchen sie keinen Bortheil erwarteten.

Der so erlangte Instinct oder Trieb ist bann auf die Nachkommen vererbt und vermöge der durch viele Generationen hindurch fortgesehten Bethätigung besestigt worden.

Endlich muß die Gitelkeit durch natürliche

Inchtwahl b. h. baburch außerordentlich verstärkt worden sein, daß im Kampf ums Dasein diejenigen Stämme übrig blieben, welche die größte Anzahl eiteler Menschen enthielten. Denn da der Eitele Bewunderung wünscht, diese besonders aber den Muthigen zu Theil wird, so werden eitele Wenschen ihren Muth höher spannen, als nicht oder wenig eitele. Der Chryciz treibt außerdem zur Erfindung der nützlichen Künste und der Wissenschaften, und das Ehrgefühl verdietet, ungewöhnlich seige, faul, lässig zu sein, oder Verbrechen zu begehen, die, als dem Stamme schädlich, Strafe und Schande nach sich ziehen.

Daher werben, wie gefagt, die aus ben eitelsten Menschen zusammengesetzten Stämme übrig geblieben sein.

Wenn nun Bewundertwerben angenehm ift, so wird auch alles Dasjenige Lust gewähren, woraus wir erkennen, daß wir bewundert werden: vor Allem der Neid, insofern er auf unser Gefallen und Bewundertwerben selbst ober auf biejenigen unserer Güter geht, burch welche wir gefallen und bewundert werden\*).

Dies ift einer von den Gründen warum die Eitelkeit getadelt wird: weil sie Beranlassung ist, daß wir über den Neid Anderer uns freuen oder gelegentlich selbst Neid, Mißgunst empfinden.

Ein weiterer Grund ift ihre Unvernünftigsteit: Da wir nicht immer gefallen, wenn wir gefallen möchten, und außerdem die Freude zu gefallen weit geringer ift, als der Schmerz zu mißfallen, da ferner fast Niemand so berühmt, schön oder reich ist, daß er nicht öfter Neidempfände, als Neiderergte, und auch hier die Weideresquag angenehm, und da endlich der, welcher

<sup>\*)</sup> Jeber Menich befindet sich gleichsam in einem Wettlauf mit Anderen: Er will mehr gefallen, mehr bewundert, mehr beneidet werden, als fie, und Schadenfreude beruht auf dem Gefühl, daß Andere hinter uns zuruchtehen, resp. nichts vor uns voraus haben.

Bewunderung und Neid im vollften Dage genieft, bas Bergnügen bieran febr balb burch Bewohnheit verliert, - fo bringt bie Gitelfeit uns viel Leid und wenig Freude. Mir. würden ohne Eitelfeit glücklicher fein. Tropbem konnen wir nichts gegen fie ausrichten. Denn fie ift jett ein angeborener und heftiger Trieb, fo dag wir unwillfürlich am Gefallen Freude haben, über Minfallen Schmerz fühlen. Diese Freude und biefen Schmerz icdesmal aц ertöbten, ift nicht möglich, und ber Berfuch es zu thun wurde ichmerabringender fein, als jene ohne Biberrebe zu empfinden.

Ein britter Grund endlich, warum ber Eitele getadelt wird, ift der Mangel an ernfter, zumal sachlicher Beschäftigung: benn, während das Genie, als solches, sich nur mit Gegenständen beschäftigt und zwar um ihrer selbst willen. beschäftigt der Eitele sich nur mit dem Streben zu gefallen und bewundert zu werden, während er sich um Gegenstände überhaupt nicht oder nur insofern

fummert, als er burch die Renntnig von ihnen gefallen und Bewunderung erlangen fann. -

Niemand gesteht seine Eitelkeit (obgleich Seder sehr eitel ist), theils weil sie aus ben angegebenen Gründen der Immoralität, Unvernünftigkeit und Unsachlichkeit verpönt ist, theils weil wir nicht von der Meinung Anderer abhängig erscheinen wollen, sondern uns lieber stellen, als wäre sie uns gleichgültig, ja als versachteten wir sie. —

Der Ehrgeizige wird auch seiner Unvernünftigkeit wegen getadelt. Denn er ist unzufrieden, und wie mühevoll er auch arbeiten, wieviel Ruhe, Reichthum und Ansehen er auch erlangen mag, die Unzufriedenheit bleibt, und mit ihr die mühevolle Arbeit.

Andererseits ift zu erwägen, daß bie Arbeit des Ehrgeizigen, wie muhevoll fie auch sein mag, ein weit geringerer Schmerz ift als die Langeweile, ber die Meisten anheim fallen wurden, wenn sie ohne Ehrgeiz waren.

Außerdem wird ber Ehrgeizige, wie ber

Eitele, wegen seines schlechten Endzwecks, möglichst viel Bewunderung und Reid zu erregen getadelt, — allerdings nicht so heftig wie der Eitele, und zwar aus folgendem Grunde. Bei dem Eitelen tritt die Absicht unmittelbar hervor: Er will setzt bewundert werden. Bei dem Chrgeizigen tritt sie zunächst in den hintergrund: Unmittelbar zeigt sich nur die höchste Anspannung und Arbeit geistiger Kräfte, die überdies dem Gemeinwesen nühlich zu sein psiegt.

hier heiligen gewissermaßen die Mittel ben 3weck.

Neberhaupt ist der Chrgeizige fleißig, und der Eitele faul. —

Man fagt gern, daß man ehrgeizig sei, um auszubrücken, daß man den Willen und bie Capacität habe, Andere zu übertreffen.

Dft versichert man auch, ohne Ehrgeiz zu fein, um anzudeuten, daß man sich mit den Gegenständen um der Gegenstände willen beschäftige oder für die Menschen um ihrer selbst willen arbeite. —

Ehrgefühl zu haben ist gleichfalls unvernünftig, weil es fast nur Unlustgefühle verursacht, — nämlich stets dann, wenn wir geringgeschäst oder verachtet werden. Außerdem schafft das Ehrgefühl diese Alternative: Entweber wir solgen unserer Reigung: dann setzen wir uns oft der Geringschätzung der Welt aus; oder wir bequemen uns nach der Meinung der Welt: Dann müssen wir oft unserer Reigung entgegen handeln.

Ob Zwang und Nicht-Verletzung des Ehrgefühls oder Neigung und Berletzung des Ehrgefühls zu wählen find, hängt von Charakteren und Umftänden ab. In jedem Valle leiden wir, weil wir nun einmal Ehrgefühl haben.

Luft gewährt das Ehrgefühl nur, wenn wir unsere gekränkte Ehre als gute, kluge, gelehrte, tapfere, schöne, tactvolle Menschen wiederherstellen können, — was selten oder nie der Fall ist.

Moralisch tadelnswerth ist das Ehrgefühl nicht. Denn insofernwir Ehrgefühl haben, wollen

wir weber Bewunderung noch Neib erregen, wir fürchten nur Geringschätzung und Berachtung; wir wollen weber für kluger noch beffer, blos für nicht bummer und schlechter gelten als Andere.

Aber das Chrgefühl ift nicht etwa möralisch lobenswerth; benn es euthält keine unegoistischen, selbstlosen Elemente. Wer z. B. tapfer ist, um nicht für feige zu gelten, handelt, seinem Motiv nach, für sich, nicht für Andere.

Tropbem hat das Ehrgefühl stets und zwar seines außerordeutlichen Rugens wegen für lobenswerth gegolten: Man bedenke, daß der Staat, im Gegensatz zum Stande der Natur, ein unnatürlicher Zustand ist. Der natürliche Wunsch jedes Einzelnen, seine Begierden auf Kosten aller Uebrigen zu befriedigen, wird durch die Furcht vor Strafe und Schande lünstlich in Zaum gehalten. Aber die Furcht vor der Schande ist größer, als die Furcht vor Strafe; auch schmerzt nur die Schande nachhaltig, oft das ganze Leben hindurch. Demnach bleibt mindestens zweiselhaft, ob, wenn die Furcht

vor Schande nicht eristirte, selbst eine braconische Gesetzebung die Einzelnen von beständigen liebergriffen zurückzuhalten vermöchte. Sedenfalls wird die Aufrechterhaltung der staatlichen Ruhe und Ordnung in sehr hohem Maße durch die Existenz des Ehrgefühls erleichtert.\*)

Außerdem ift das Ehrgefühl in vielen Beziehungen bes privaten Lebens, befonders bei der Erziehung, Nupen bringend.

Hierauf beruht es, wie gesagt, daß das Ehrgefühl, trot seiner keineswegs selbstlosen Beschaffenheit und trot seiner Unvernünftigkeit stets als Tugend betrachtet worden ist.

<sup>\*)</sup> Da bas Duell eine ber lebhafteften Manifestationen bes Ehrgefühls ift, so wird es thatfächlich von jeder Regierung begünftigt werden.

## Drudfehler.

Ceite 24 Beile 11 binter um ergange fich.

- " 31 " 1 ftatt ihnen lies ihm.
- "49 "14 " Einem lies einen.
- " 87 " 1 " glaubten lies glauben.
- , 111 , 8 , den lies ber.
- " 156 " 14 " Ruhe lied Ruhm.

