

5-2 H-2.

•

# SITZUNGSBERICHTE

DER KAISERLICHEN

# AKADEMIE DER WISSENSCHAFTEN.

PHILOSOPHISCH-HISTORISCHE CLASSE.

DREIUNDNEUNZIGSTER BAND.

WIEN, 1879.

IN COMMISSION BEI KARL GEROLD'S SOHN BUCHHÄNDLER DER KAIS. AKADEMIE DER WISSENSCHAFTEN.

# SITZUNGSBERICHTE

DER

# PHILOSOPHISCH-HISTORISCHEN CLASSE

DER KAISERLICHEN

### AKADEMIE DER WISSENSCHAFTEN.

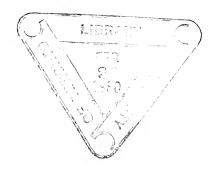
41112

DREIUNDNEUNZIGSTER BAND.

JAHRGANG 1879. — HEFT I—IV.

WIEN, 1879.

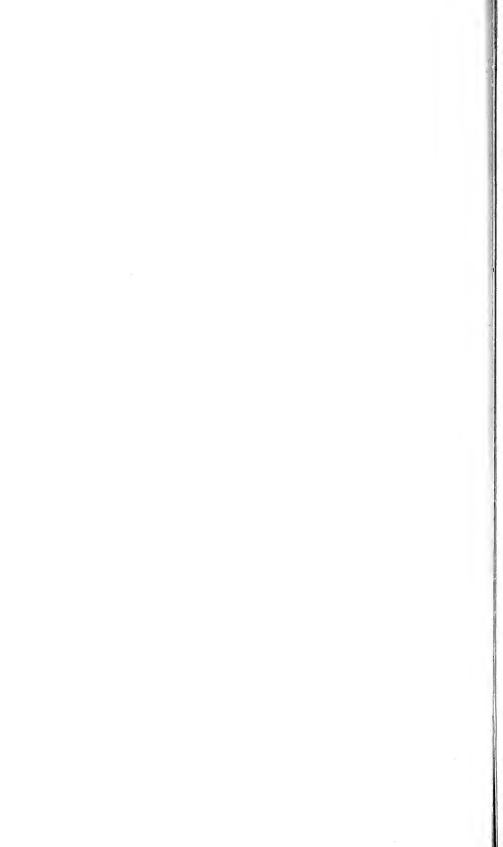
IN COMMISSION BEI KARL GEROLD'S SOHN
BUCHHÄNDLER DER KAIS. AKADEMIE DER WISSENSCHAFTEN.



AS 142 A53 Bd.93

## INHALT.

|     |                                                                 | Seite |
|-----|-----------------------------------------------------------------|-------|
| I.  | Sitzung vom 8. Jänner 1879                                      | 3     |
| Η.  | Sitzung vom 15. Jänner 1879                                     | 5     |
|     | Werner: Die Basler Bearbeitung von Lambrechts Alexander .       | 7     |
| HI. | Sitzung vom 22. Jänner 1879                                     | 123   |
|     | Pfizmaier: Ueber einige chinesische Schriftwerke des siebenten  |       |
|     | und achten Jahrhunderts n. Chr                                  | 127   |
| IV. | Sitzung vom 5. Februar 1879                                     | 209   |
|     | Sitzung vom 12. Februar 1879                                    | 211   |
|     | Stein: Die Entwicklung der Staatswissenschaft bei den Griechen  | 213   |
|     | Gebauer: Ueber die weichen a., o. und u-Silben im Altböhmischen | 299   |
|     | Petschenig: Beiträge zur Textkritik der Scriptores historiae    |       |
|     | Augustae                                                        | 355   |
| VI. | Sitzung vom 5. März 1879                                        | 421   |
|     | Horawitz: Briefe des Claudius Cantiuncula und Ulrich Zasius.    |       |
|     | Von 1521—1533                                                   | 425   |
| П.  | Sitzung vom 12. März 1879                                       | 463   |
|     | Sitzung vom 19. März 1879                                       | 465   |
|     | Werner: Die Psychologie, Erkenntniss- und Wissenschaftslehre    | 100   |
|     | des Roger Baco                                                  | 467   |
| IX. | Sitzung vom 2. April 1879                                       | 579   |
| •   | Kremer: Ibn Chaldun und seine Culturgeschichte der islamischen  | 010   |
|     | Reiche                                                          | 581   |
|     | Sickel: Beiträge zur Diplomatik VII                             | 641   |
| v   |                                                                 |       |
| 42. | Sitzung vom 16. April 1879                                      | 739   |



# SITZUNGSBERICHTE

DER

## KAISERLICHEN AKADEMIE DER WISSENSCHAFTEN.

PHILOSOPHISCH-HISTORISCHE CLASSE.

XCIII. BAND I. HEFT.

JAHRGANG 1879. — JÄNNER.

Ausgegeben am 14. Mai 1879

## I. SITZUNG VOM 8. JÄNNER 1879.

Der k. k. Statthalter von Salzburg. Herr Graf Thun, übermittelt einen Bericht des k. k. Archivars, Herrn Pirkmayer, über die in den letzten zwei Jahren in und ausser dem Archive neu aufgefundenen Salzburger Taidinge.

Herr Dr. Wilhelm Bacher in Budapest legt die Pflichtexemplare seiner mit Unterstützung der kais. Akademie erschienenen Schrift: "Sadi's Aphorismen und Sinngedichte" vor, und übersendet gleichzeitig für die akademische Bibliothek das Werk: "Die Agada der babylonischen Amoräer".

Herr Dr. Alexander Kohut in Fünfkirchen übersendet das druckfertige Manuscript für den II. Band des Aruch von R. Nathan ben Jechiel mit dem Ersuchen um einen Druckkostenbeitrag.

Das e. M. Se. Excellenz Herr J. A. Freiherr von Helfert legt eine Abhandlung vor unter dem Titel: "Zeugenverhör über Maria Karolina von Oesterreich, Königin von Neapel und Sieilien, aus der Zeit vor der grossen französischen Revolution (1768–1790)" und ersucht um Aufnahme derselben in die akademischen Schriften, beziehungsweise in das Archiv für österreichische Geschichte.

Dr. H. von Zwiedineck-Südenhorst, Privatdocent an der Universität zu Graz, legt eine Abhandlung vor, welche den Titel führt: "Die Obedienz-Gesandtschaften der deutschen Kaiser an den römischen Hof im 16. und 17. Jahrhunderte" und bittet um Aufnahme derselben in die akademischen Schriften. Herr Dr. Anton Kerschbaumer, Dechant in Tuln, sendet eine Abhandlung ein, welche betitelt ist: 'Christoph Royas von Spinola als diplomatisch Bevollmächtigter des Kaisers Leopold I., 1664-1693', und ersucht um Aufnahme derselben in die akademischen Schriften.

Das w. M. Herr Hofrath Franz Ritter von Miklosich legt eine für die Denkschriften bestimmte Abhandlung vor: "Über die langen Vocale in den slavischen Sprachen." Erste Hälfte.

#### An Druckschriften wurden vorgelegt:

- Académie Royale de Belgique: Compte rendu des séances de la Commission royale d'histoire ou Recueil de ses Bulletins. IV<sup>e</sup> Série. Tome III. 3º Bulletin. Bruxelles, 1876; 8º. Tome IV. 1ºr 4<sup>me</sup> Bulletins. Bruxelles, 1876; 8º. Tome V. 1ºr 5<sup>me</sup> Bulletins. Bruxelles, 1877/78; 8º.
  - Biographie nationale, Tome V. 2<sup>me</sup> Partie, Bruxelles, 1877; 8<sup>o</sup>.
     Tome VI. 1<sup>re</sup> Partie, Bruxelles, 1877; 8<sup>o</sup>.
  - Mémoires couronnés et autres Mémoires. Tomes XXVII et XXVIII. Bruxelles, Mai 1877; 8°, et Juillet 1878; 8°.
- Mémoires couronnés et Mémoires des savants Étrangers. Tome XLI.
   Bruxelles, 1876; 4º. Tome XLI. Bruxelles, 1878; 4º. Tome XLII.
   Bruxelles, 1878; 4º.
- Bacher, Wilhelm, Dr.: Die Agada der Babylonischen Amoräer, Strassburg, 1878; 8°.
- Freiburg i. Br., Universität: Akademische Schriften pro 1877/78. 24 Stücke. 40 und 80.
- Gesellschaft, k. k. geographische in Wien: Mittheilungen. Band XXI. (N. F. XI.) Nr. 11 mnd 12. Wien, 1878; 19.
- Landesausschuss, Mährischer: Codex diplomaticus et epistolaris Moraviae von Vincenz Brandl. Brünn, 1878; gr. 4°. - Libri Citationum et Sententiarum seu Knihy pühonné a nálezové, Tomus III. Pars prior Edidit Vincentius Brandl. Brunae, 1878; 8°.
- Littré, E.: Dante, L'Enfer mis en vieux langage françois et en vers. Paris, 4879; 12°.
- Mittheilungen aus Justus Perthes' geographischer Anstalt von Dr. A. Petermann, XXIV. Band. 1878. XII. Gotha, 1878; 4<sup>6</sup>. Ergänzungsheft Nr. 56: Credner, Die Deltas, Gotha, 1878; 4<sup>n</sup>.
- Revne politique et littéraire: et Revne scientifique de la France et de l'Étranger'. VIII° Année. 2° Série. Nr. 25, 26 et 27. Paris, 1878 79; 4º.
- Verein für Erdkunde zu Dresden: XV. Jahresbericht. Wissenschaftlicher, dann geschäftlicher Theil und Sitzungsberichte. Dresden, 1878; 80.

### H. SITZUNG VOM 15. JÄNNER 1879.

Das c. M. Herr Professor Dr. H. R. v. Zeissberg legt die "Fragmente eines Nekrologs des Klosters Reun in Steiermark" vor, mit dem Ansuchen um Aufnahme derselben in das Archiv für Kunde österr. Geschichte.

### An Druckschriften wurden vorgelegt:

- Académie des Inscriptions et Belles-Lettres: Comptes rendus des Séances de l'année 1878, IV<sup>c</sup> Série. Tome VI. Bulletin de Juillet-Août-Septembre. Paris, 1878; 8°.
- Central-Commission, k. k., zur Erforschung und Erhaltung der Kunstund historischen Denkmale: Mittheilungen. IV. Band, 4. (Schluss) Heft. Wien, 1878; gr. 4°.
- D'Arbois de Jubainville, II.: Les Bardes en Irland et dans le pays de Galles. Paris, 1878; 8º.
- Genootschap Bataviaasch van Kunsten en Wetenschappen: Notulen van de Algemeene en Bestuurs-Vergaderingen. Deel XVI. 1878, Nr. 1 en 2.
  - Algemeene en Bestuurs-Vergaderingen. Deel XVI. 1878, Nr. 1 en 2. Batavia, 1878; 8º. — Tijdschrift voor indische Taal-, Land- und Volken-
- kunde, Deel XXV. Aflevering 1. Batavia, 's Hage, 1878; 89. Gesellschaft, archäologische zu Athen: Zeitschrift vom Januar 1877 bis
- Januar 1878. Athen, 1878; 8°. Göttingen, Universität: Akademische Gelegenheits-Schriften pro 1875, 1876, 1877/78. 82 Stücke. 1° und 8°,
- Instituut, koninglijk, voor de Taal-, Land- en Volkenkunde van Nederlandsch. Indie: Bydragen tot de Taal-, Land- en Volkenkunde. Vierde Volgreeks. Tweede Deel. 2º Stuk. 's Gravenhage, 1878; 8º.
  - Abiåså een javaansch Tooneelstuk (Wajang) door H. C. Humme. 's Gravenhage, 1878; 8°. — Javaansche Vertellingen door Dr. W. Palmer van den Broek. 's Gravenhage, 1878; 8°.
- Istituto, Reale Lombardo di Scienze e Lettere: Rendiconti. Scric II. Volume X. Milano, Pisa, Napoli, 1877; 4".

- Ossolinski'sches National-Institut: Spravozdanie za rok 1878. We Lwowie, 1878; 80.
- Revue politique et littéraire et Revue scientifique de la France et de l'Étrangeré VIII° Année, 2° Série, Nr. 28. Paris, 1879; 4°.
- Society, the Royal geographical: Proceedings and monthly Record of Geography. Vol. I. Nr. 1. January 1879. London; 80.
- Verein, Militär-wissenschaftlicher, in Wien: Organ. XVII. Band, 3. Heft. 1878. Wien;  $8^{\circ}$ .

## Die Basler Bearbeitung von Lambrechts Alexander.

Untersucht von

#### Dr. Richard Maria Werner,

Privatdocenten an der Universität in Graz.

#### Abkürzungen.

A die ursprüngliche Fassung des Gedichtes.

B Basler Hs. E VI 26.

D Dresdner Hs. M 55 vom Jahre 1470, enthält auf Bl. 1-77 eine Verdeutschung der Hdp. durch Meister Babiloth.

Ep. Epitome aus Julius Valerius, herausgegeben von Julius Zacher 1868. Euseb. oder Hartlieb. Hie nach folget die hystori von dem grossen Alexander wie die Eusebius geschrieben hat. Zû dem ersten doctor hartliebs von münchen vorrede. (Das von mir benutzte Exemplar ist am Schlusse unvollständig, ich weiss daher nicht, ob ich die Ausgabe von 1473 oder 1488 vor mir habe. Vgl. Harczyk, Zachers Zeitschrift für deutsche Philologie, IV, S. 160.)

H Harczyk in Zachers Zeitschrift für deutsche Philologie IV. S. 1 ff. 146 ff. Hdp. Historia Alexandri Magni de preliis. Strassburger Druck von 1191. JV. Julius Valerius in Müllers Ausgabe des Pseudo-Callisthenes.

M Molsheim-Strassburger Hs. bei Massmann, Deutsche Gedichte des zwölften Jahrhunderts und der nächstverwandten Zeit I. Quedlinburg und Leipzig 1837, S. 64—144.

PsK. Pseudo-Callisthenes. Primum edidit Carolus Müller, Paris 1846,

V Vorauer Hs. in Diemers Deutschen Gedichten des XI. und XII. Jahrhunderts S. 183—226. Ich konnte dazu eine neue Collation benutzen, die mir mein Freund Max Roediger in Strassburg freundlich zur Verfügung stellte.

W Weismann, Alexander, Gedicht des zwölften Jahrhunderts vom Pfaffen Lamprecht. Frankfurt am Main 1850; 2 Bde.

#### Einleitung.

Die Beliebtheit eines mhd. Gedichtes lässt sich am besten aus der Zahl der Ueberarbeitungen oder Modernisierungen ermessen. Der veränderte Geschmack sucht sich das Anerkannte früherer Perioden mundgerecht zu machen. Bei einzelnen Gedichten, so bei dem Tristrant des Eilhart von Oberge, lässt sich

die Tradition bis in die Zeit der Volksbücher hinein verfolgen. Dadurch ist Gelegenheit zu beobachten, was in Sprache und Kunst als veraltet erschien, was dagegen noch gäng und gäbe war. Achnlich wie mit dem genannten Werke 1 verhält es sich mit den Gedichten vom Herzog Ernst, Roland u. a.

Auch des Pfaffen Lambrechts Alexander scheint sich einer gewissen Berühmtheit erfreut zu haben, da die bisher veröffentlichten Hss. V und M zwei verschiedene Bearbeitungen einer verlorenen Darstellung A vertreten; es ist merkwürdig zu sehen, wie rasch die von V repräsentierte Fassung nicht mehr salonfähig war, wenn ich so sagen darf.

Wie nun W. Wackernagel 2 zuerst nachwies, findet sieh noch eine dritte Hs. dieses Werkes in einer Basler Weltchronik des fünfzehnten Jahrhunderts. Dass sie eine neuerliche Umarbeitung darbiete, liess sich aus der kurzen Probe bei Wackernagel entnehmen, allein bisher hat sich noch Niemand eingehender mit ihr beschäftigt, obwohl gerade die Wichtigkeit und Schönheit des Gedichts, wie die Art der Ueberlieferung dazu aufgefordert hätte. Durch Prof. Scherer wurde ich auf diese Quelle gewiesen, 3 erhielt unter Prof. E. Steinmeyers freundlicher Vermittlung die Hs. nach Strassburg gesandt, wo ich im November und December 1876 die betreffenden Theile abschrieb. 1

Da sich nun ergab, dass B in vielen Punkten näher mit V stimme und auch sonst manche interessante Seite der Forschung darbiete, da ferner die Wichtigkeit von Lambrechts Alexander selbst Publication einer jungen Hs. entschuldigt, gedenke ich demnächst einen getreuen Abdruck zu veranstalten. Das Manuscript ist bereits fertig gestellt, und sucht durch Interpunction, Bezeichnung der Lücken und textkritische Bemerkungen Einiges zu einer künftigen kritischen Ausgabe beizutragen, die wünschenswerth erscheint, aber Schwierigkeiten genug bieten wird.5

<sup>1</sup> Vgl. F. Lichtenstein QF. XIX und Zur Kritik des Prosaromans Tristrant und Isalde. Breslau. 1877.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Die altdeutschen Handschriften der Basler Universitätsbibliothek. Basel 1836. S. 31 ff.

<sup>3</sup> Cf. QF. VII S. 60.

<sup>4</sup> Der Alexander beginnt Bl. 22ª, 2 und endet Bl. 67b. 1; doch finden sich schon Bl. 21°. 1 ff. Hindeutungen auf die Erzählung, welche ich unten mittheile.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Ich beziehe mich im Folgenden immer auf meine Verszählung.

Für die Lösung dieser Aufgabe ist die nächstliegende Frage die, in wie weit die einzelnen Hss. den ursprünglichen Text A bewahren und wie sie sich zu einander verhalten. Mit diesem Gegenstande beschäftigte sich zuerst eingehender Dr. Harczyk i und gelangte zu einem ganz anderen Resultate als Weismann. Nach Harczyk liegt uns in \*V der ursprünglichere Text vor, während \*M eine jüngere Bearbeitung darstellt. Dieses sehon nach dem Alter der Hss. wahrscheinliche Verhältniss kann als fester Anhaltspunkt bei der folgenden Betrachtung, welche als eine Einleitung zum Basler Texte gedacht ist, vorausgesetzt werden; die von Harczyk geltend gemachten Gründe sind wohl von Niemandem bezweifelt.

Er gieng von dem Verhältnisse zur romanischen Vorlage aus, die in V treuer als in M wiedergegeben ist; da sie uns aber nur in einem ganz geringen Reste erhalten ist, <sup>2</sup> musste sich Harczyk auf die Einleitung beschränken; für das Weitere war wohl Analogieschluss, aber kein Beweis zu gewinnen. Es ist daher meine erste Aufgabe zu untersuchen, ob B in dieser Frage herangezogen werden kann und welche Stellung es zu AVM einnimmt. Folgende Punkte sind hiebei zu betrachten.

I. B stimmt zu V gegenüber M. Dabei bieten entweder BV 1. einen gemeinsamen Fehler, oder 2. lässt sich ein Fehler in B nur aus der Lesart von V erklären, oder endlich 3. stimmen BV im Richtigen und Ursprünglichen.

II. B stimmt zu M gegenüber V.

III. B steht allein. 1. ist es dann entweder bei der Frage nach A gar nicht zu berücksichtigen, oder aber 2. es überliefert allein das Richtige. Letzteres ist nur in ganz vereinzelten Fällen nachweisbar, während die selbständigen Aenderungen meist dem Streben zu modernisieren oder zu kürzen entspringen. Der Fall, in dem alle drei Hss. übereinstimmen, kommt natürlich bei unserer Frage nicht in Betracht.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Zeitschrift für deutsche Philologie Bd. IV. S. 1 ff.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ob aus der französischen Bearbeitung von Alberichs Gedicht, über die zuerst Paul Meyer (in der Revue critique 1868, I. 68) und dann Bartsch (im Jahrbuch für romanische und englische Literatur XI S. 167 ff.) Nachricht gaben, viel für das Werk Lambrechts zu gewinnen sein wird, erscheint mir nach der Probe bei Bartsch zweifelhaft. Näheres über die zwei Hss. in Paris und Venedig wurde mir nicht bekannt; auch konnte ich nicht constatieren, ob die über diesen Gegenstand in Aussicht gestellte grössere Arbeit von Paul Meyer schon publiciert worden sei.

#### I. Capitel.

#### B stimmt zu V gegenüber M.

### 1. Gemeinsame Fehler in BV.

Dass V durchaus nicht fehlerfrei sei, bemerkte jeder Leser und Dr. Harczyk hob es ausdrücklich hervor; V hat auch Lücken aufzuweisen, von denen B einige theilt. B — dies muss ich vorausschicken — hat viele Lücken, die bei der Untersuchung über das Hss.-Verhältniss durchaus ohne Belang sind, sie werden daher hier nicht weiter berücksichtigt.

Von Wichtigkeit ist vor Allem Folgendes: B 1262 ff., entsprechend V 211, 14 ff. M 1396 ff. Die Ueberlieferung stellt sich so:

| V                     | M                    | В                   |
|-----------------------|----------------------|---------------------|
| er ne wurdes niemer   | er ne wrdis njemer   | des wer er niut ge- |
| $ze\ fro$             | fro                  | $we sen\ fro$       |
| wande ez gescah siht  | wandiz gescah ime    |                     |
| also                  | also                 |                     |
| daz ir mere was der   | duz ime me lute tot  | wand der sinen dot  |
| ime da toht           | bleip,               | gelag               |
| belaib                | •                    |                     |
|                       | des sagen ih v di    |                     |
|                       | warheit,             |                     |
| tan der inerhalb tyre | dan der in tyro ware | me den in tirye der |
| ware                  |                      | stat.               |
| weder geste oder bur- | geste oder burgere.  |                     |
| gare.                 |                      |                     |

Hier fehlt in V offenbar die Reimzeile auf belaib, und B stimmt mit ihr in diesem Fehler überein. M hat zwar ähnliche Verse wie des sagen ih b di warheit seinem jüngeren Character gemäss und zur Herstellung gleicher Verslänge oftmals eingesetzt, wie die Zusammenstellungen bei Harczyk zeigen: doch kommen Versicherungen dieser Art auch bei V vor; freilich gerade der hier von M überlieferte Reim findet sich soust nicht in V; beleib steht nur im Reim auf treib S. 202, 25. 206, 20. 213, 21. Die Composita mit -heit reimen: 184, 1 måzecheit: nersteit; 183, 17 îtelcheit, 188, 3 wisseheit, 188, 8 chundicheit: geit oder geht; 192, 7 paltheit, 201. 9 sicherheit, 221, 22 chintheit: reiht; 190, 7 gelegenheit: geleit, 197, 4 vrumicheit: laeiht,

(213, 26 frůmmichcheit:leit); 203, 12 ubermůtecheit:breit; 184, 21 salicheit: kundecheit; 194, 22 smaheit: tüht. Flickverse aber der genannten Art kennt V auch: a) Betheuerungen der Wahrhaftigkeit: 186, 14 daz ich iv uon ime sage daz ist war. 187, 5 daz sagich iv ze ware; 193, 4 des mage ich in sundere gesagen. 196, 27 daz ich ir zal ware sagen; — 183, 14 louc er so liûge ich. 208, 17 min wan ne triege mich. 224, 15 so ich sicher bin. - 186, 9 globeht mir des ich iv sage. - (185, 2 mit rehter warheit si sprach). - b) Berufung auf die Quelle. 184, 7 f. daz ne saget uns nehein puch noch neheiner slahte mare. 224, 7 da man uon ie gelas. Vgl. 183, 8. — 186, 25 alsus sagent die in ie gesachen. - 186, 8 Nu ne fressiht ich è noh sint. 195, 13 ich ne freiste nie den der fername. — c) Flickverse anderer Art. 184, 4 unt ich ne wil mich niwit langer sparen. 184, 26 diser rede wil ich mich irnaren. (194, 14 ter rede willich nu gedagen.) — 185, 10 sinen uater ich wol genennen kan. 185, 19 ich sage ev wie ir name was. 185, 28 Nu wil ich eu non alexanders sagen geburte. 186, 18 umbe sin gesune wil ich irch bereiten. 189, 18 Von philippus stude wil ich iv sagen. 206, 24 Nu willich sagen allen die des niene chunnen. 199, 9 ich sage iv wie . . . 223, 27 f. nu wil ich iv chunden nber al. 224, 3 f. des willich. die fursten willich zellen. 210, 7 den mugent ir schiere versten. 192, 16 als ir hic mut ferstan. 206, 10 noch mag ich iv sagen mere. - 208, 24 da ir noch ie abe horte gesagen. 209, 15 daz iz iv unzellich ist ze sagen. 220, 18 daz iv unzallich ware ze sagene. — 183, 1 daz sult ir rehte merchen. 183, 8 Diz mugit ir wol horen. 187, 7. 204, 1. 221, 25. 225, 18 Nu vernement . . . 196. 11 Nu vernement waz ich iv hie zele.

Auch B sind solche Betheuerungen und Flickverse nicht fremd, z. B. 314 des wil ich dir für wor jhehen. 224 des solt du von mir gewis sin. 412 f. daz ich für wor sagen mag vnd sin offenlichen gich. 421 ich sag ivch vür war. Die Zusammenstellungen später.

Es wäre daher weder V noch B eingefallen, den Vers als überflüssig wegzulassen; auch die Unreinheit kann der Grund dazu nicht gewesen sein, denn ist es wahrscheinlich, dass B. dessen Reime sonst ganz rein sind (s. später), einen unreinen Reim durch einen anderen ersetzen wird? Freilich ist zuzugeben, dass B hier überhaupt ändert; doch was beweist dies?

Es fand einen wichtigen Vers vor, den es nöthig hatte zur Herstellung des Zusammenhanges; der darauf reimende Vers jedoch fehlte; das nächste Reimpaar liess sich leicht in einen einzigen Vers zusammenziehen, was lag daher näher als aus drei: zwei Verse zu machen, ohne dass auf den Reim gesehen wurde. Möglich wäre es, dass von M die auch in seiner Vorlage vorhandene Lücke durch einen Flickvers ausgefüllt worden sei; in diesem Falle würden V und B dann nur das Ursprüngliche erhalten und keinen gemeinsamen Fehler haben. Doch in V und B finden sich noch andere Lücken vor, so Vers 1381.

| V 216, 5 ff.         | M 1593 ff.               | B 1378 ff. <sup>1</sup> |
|----------------------|--------------------------|-------------------------|
| *                    | Do sante darins ei-      | Daryus zwen her-        |
| brief                | nen brieb                | zogen gebot             |
| zewein herzogen die  | zvein herzogen, di       |                         |
| waren ime            | jme waren                |                         |
| lieb                 | lieb.                    | j                       |
|                      | der eine der hiz ma-     |                         |
|                      | rius                     |                         |
|                      | der brieb nennet in      |                         |
|                      | alsns                    |                         |
|                      | vnde der ander ty-       |                         |
|                      | botes                    |                         |
| unde bat daz si      | er hiz si sere biten des | daz sy allexander       |
| alexander }          | daz si gegen alexan-     |                         |
| J                    | dren kerten              | 1.4.02                  |
| dir scehf pesparten  |                          | schiff zersteissen      |
| unde sin werten      | vnde jm daz land         |                         |
|                      | werten                   | ì                       |
| unde daz si in wider | vnde sines hohmutes      |                         |
| stiezen              | widerstiezen             | )                       |
| unde sie uber daz    | vnde vbir daz wazzer     |                         |
| wazer niene          | nit ne liezen            |                         |
| liezen               |                          |                         |
| uber daz wazer eu-   | enfraten heim ze         |                         |
| frates               | lande uarn               | der eine hies zibottes  |
| daz was marios unde  |                          | maryus der ander        |
| typotes              | II G W                   | u. s. w.                |
| u. s. w.             | u. s. w.                 | tt. D. 11.              |

<sup>1</sup> Erwähnt sei, dass B hier Prosa bietet.

In V fehlt die Reimzeile auf: unde bat daz si alexander; von B wurde das bat verstärkt im ersten Verse gebracht; es stimmt aber in seinem Verse mit der zweiten Hälfte von V 216, 7 f., während M vollständig ändern musste, da es die Namen der beiden Herzoge vorwegnahm. Hierauf in V und B die Erwähnung der Schiffe, welche in M fehlt; in VB gemeinsam die Anführung der Namen später als in M: mit einem Worte, bei aller Kürzung doch genauer Anschluss von B an V. Nun fehlt in V einer- und in B anderseits derselbe Vers, <sup>1</sup> der in M nicht nöthig war, weil M sich auf andere Weise half: darf man da getrennte Ueberlieferung annehmen? muss nicht vielmehr gemeinsame Lücken in VB constatiert werden? — Eine dritte Stelle ist Vers 1467.

| V 219, 9 f         | M 1738 f.            | B 1464 f.        |
|--------------------|----------------------|------------------|
| á wie mahte daz ie | do slvch doh alexan- | menos den werden |
| werden             | dren                 |                  |
|                    | mennes nider an daz  |                  |
| dern zû der        | gras                 | erden            |
| erde               |                      |                  |

Nun Zusatz von 10 Versen in M, die in V und B richtig fehlen.

| Alda | wart ime der<br>helm abge- | da wart alexandro<br>  sin helm            | den helm er im zerbrach        |
|------|----------------------------|--------------------------------------------|--------------------------------|
|      | prochen                    | uon dem houbete ge-<br>brochen             |                                |
|      | ,                          | da was uil nah ge-<br>rochen               | ,                              |
|      |                            | darius der ture degen<br>alexandro wart da |                                |
|      |                            | gegeben                                    |                                |
| der  | manegen grozer<br>slege    | manjc stoz uude slach                      | vud slåg vf in mit<br>nide dar |
|      | u. s. w.                   | u. s. w.                                   | u. s. w.                       |

<sup>1</sup> Man könnte vermuthen, in A habe gestanden:

unde bat daz si im diu sceff pesparten unde sin [lende] werten,

allein die Nennung des Namens Alexander in allen drei Hss. scheint dagegen zu sprechen, sowie der Reimpunkt, den V nach alexander bietet.

Bei dieser Uebereinstimmung von VB ist nichts weiter anzuführen, die Thatsachen sprechen klar und deutlich, denn hier kann in V nicht éin Vers, sondern es müssen drei zum mindesten fehlen und B bietet zwar einen geglätteten Text, aber dem Inhalte nach durchaus nicht mehr als V. Wenn B aus \*M stammte, wären die Aenderungen jedesfalls nicht erfolgt, sie haben durchaus V zur Voraussetzung.

Anderer Art ist der gemeinsame Fehler in Vers 970 = V 201, 14, doch fällt er in die grosse Lücke von M: es steht nämlich in V: Kartanensen er enbot, denn das in eckiger Klammer befindliche [gi] ist eigene Ergänzung Diemers! und B liest ze Karttanison er sant. Zwar ist B gerade in Namen sehr unzuverlässig, doch bei der Gleichartigkeit der Ueberlieferung in V und B an der Gemeinsamkeit zu zweifeln ganz unnöthig.

#### 2. Fehler in B aus V zu erklären.

| V 208, 7            | M 1256               | B 1163             |
|---------------------|----------------------|--------------------|
| tå sach er stan dem | do gesah er den her- | nun sach er an der |
| herzogen            | zogen (:un-          | zinen stan         |
|                     | gelogen)             | den herzogen, dem  |
| dem al tyre was un- | dem tyren was vnder- | diryus was         |
| dertan              | tan                  | vnder tan.         |
| kegen ime uf der    | nor sich uf di mu-   |                    |
| mure.               | ren stan             |                    |

Diemer schlägt in V Umstellung von dem herzogen vor, ich zweifle, ob mit Recht, denn auch die Lesart von M verlangt, dass in der Vorlage ein unreiner Reim auf herzogen gestanden haben müsse; sonst hätte keine Ursache vorgelegen zu ändern. Auch B hatte offenbar den Verseinschnitt nach stan angenommen, der Vers war ihm daher zu kurz erschienen und es setzte an der zinnen ein, was es gewiss nicht gethan hätte, wenn es der Lesart von M gefolgt wäre.

Dasselbe gilt von Vers 1246 f., nur liegt hier in V kein Fehler vor.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Wie aus der Anm. zn 36, 4 entnommen wird (vgl. zu 145, 12), ausdrücklich wird es nicht erwähnt

| M 1380                    | B 1246                                                                                                      |
|---------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|                           | die stat wer im ge-                                                                                         |
| wesen uil ture            | wessen diur                                                                                                 |
|                           | dene daz kreischy                                                                                           |
| fure<br>unde mit den man- | fiur                                                                                                        |
| gen nit be-               |                                                                                                             |
|                           | so solde ime ouch di<br>burch (:worf)<br>wesen uil ture<br>ne heter si mit den<br>fure<br>uude mit den man- |

Wie man sich das Missverständniss von B aus der Lesart von M erklären wollte, ist mir unerfindlich. Ebenso Vers 1477.

| V 219, 18            | M 1773                          | B 1476 |
|----------------------|---------------------------------|--------|
| der ander hiez ivbal | ein riter der hiz               |        |
| der eich wil magenne | iubal<br>  der sih ungerne uer- | jubal, |
| in dem stur-         | hal                             | erhal  |
| $me\ hal$            |                                 |        |

Das hal in V konnte missverstanden werden, während das nerhal von M ganz deutlich ist. B versteht nun das hal würklich falsch und verstärkt es durch er-, während es die in M fehlenden Worte in dem strit = in dem sturme richtig in seinen neuen Gedanken einfügt. Mit der Lesart von M hat B nur das der im ersten Vers gemein, das in V aber ganz gut von ander verschluckt sein kann.

B liest Vers 1324 mit offenbarem Missverständnisse: wand es diuchte dich wider zem daz recht, was syntaktisch sich nicht in den Zusammenhang fügt. V 213, 19 wande ez ne ducht irch gnade noch recht erklärt den Fehler von B, welcher nach M 1494 wande daz ne ware njwit recht nicht verständlich wäre. Zu vergleichen ist noch die Aenderung in B Vers 1436—1440; darüber später. Dies sind die wichtigsten Fälle, die ich unter 1 und 2 aufzuführen habe, sonst überliefert B mit V das Richtige.

### 3. BV stimmen im Richtigen.

Hier muss geschieden werden, ob BV in der Ueberlieferung ganzer Scenen oder einzelner Verse stimmen; jener Fall führt auf die Frage nach den Quellen von B und findet daher erst Cap. IV. seine Besprechung. Hier beschränke ich

mich auf den zweiten Fall und zwar führe ich deshalb alle Stellen an, in denen VB das wahrscheinlich Aeltere und Richtige gegenüber M erhalten haben, um einen vorläufigen Begriff von dem Werthe der Hs. B zu geben.

Vers 540 V gesephte B geschofte Vers 543 V der munt was im als ) M ime was sin munt einem esele getan

M qescafuisse. dez wil ih û tvu kunt, alseime esele getan.

546 V swanc B swach

M slang M fehlt. 1

598 V ich ne weiz wederz ein ros oder ein lewe deht.

B sin mul als ein essel was

B ob es ros oder leow tůt

600 f. V Btholomens sprach zå dem | M ptolomeus vnde sprach chinde herre ist buzinal ein ros nil swinde B do sprach potolomevs zů dem kint

iz ist ein ros freislich

lichiz irbizit man unde

wib.

her es ist ein ros geswind M 348 ff. V 191, 10 ff. B 604 ff. daz hat ivwer vatter din nater hatiz in daz hat inwer nater getan in getan ingetan iz ne dorfte bezzer under der ståt kein ståt mag sólichs mothe neichn nint gehan, nie gegan bezzer geyen under neheiner stute kein marschalk hat er sprach herre ez ne iz ne hat nieman in hat nehein es in siner hnte marslach in hit: håte wandiz ist uil freislich 2 sin stimme di ist eis-

wande ez erbizet ubele

unt gute

vnd gåt.

wand es bisset übe/

<sup>1</sup> Die Reime wurden von M in Ordnung gebracht.

<sup>2</sup> freislich ist ein Lieblingswort von M; hier jedoch wird es zum Ekel fünfmal wiederholt: V. 333, 338, 340, 344, 352,

Auch B hat hier die allzu langen Verse von V verändert, aber nicht durch Auflösung in mehrere Verse, wie M, sondern durch Kürzung.

| V. 614 BV alexand     | der M der l                 | here                    |
|-----------------------|-----------------------------|-------------------------|
| V. 631 f. B           | V                           | M                       |
| daz ros woltte gegen  | Also buzinal gegen          | do sin daz ros wart     |
| im varu:              | im uz wolte<br>vavn         | gware                   |
| als es in begunde     | unt ez alexander            | unde er iz begunde      |
| an starn              |                             | anestare                |
| 640 B vnd nie z       | ům an is kam – M er i       | ne legete zovm noh seil |
|                       |                             | dar ane                 |
| 20                    | om ane chom                 |                         |
| 646 f. V Ein pote ilt | e dem chunge $-$ M $^+$ $L$ | )o wart daz langer nit  |
| d                     | az sayen                    | uerdaget                |
| er ne yetor           | rste er nieht – d           | em knninge wart do      |
|                       | ergeu                       | gesagit                 |
|                       | dem kunge sageu             |                         |
| vnd woltte            | niut vertagen               |                         |
| 718 ff. V             | В                           | M                       |
| war eines tinges trag | eius dinges tray ich        | wene ein dinc daz       |
| ich ivch ube-         | übleu můt,                  | ih v clayen             |
| len můt               |                             |                         |
| daz tunchet mich ze   | mich dunket duz niut        | unde in mjuem her-      |
| neuht gegåt           | gů $t$ ,                    | zen tragen              |
| daz ir mine måter     |                             | des han ih ril sve-     |
| liezet ivwers         | wellent lan,                | ren mut.                |
| willen                |                             |                         |
| unt habet ein uber    | sy über hügen, ist          |                         |
| hår gestellet         |                             | njwit gut               |
| ter rede willich un   | die vede stet als si        | daz iv mine muter       |
| gedagen               | nun ste                     |                         |
| iner ezzen willich    | essent ich sol icch         | olympiaden di gute      |

niut sagen mee,

neuiht fer-

sagen

M bietet hier den schlechteren Text, weil es die Erwähnung des Boten weglässt und die Reime umstellt.
Sitzungsber. d. phil,-hist Cl. XCIII. Bd. l. Hft.

| V                               | В                     | M                                |
|---------------------------------|-----------------------|----------------------------------|
| nu wevn so mir dei              | doch samer min        | mir ze leide uerlazen            |
| ovyen da<br>ich mit kesihe      | 5 g e n               | hat                              |
| ich kedanche sin allen          | ich sprich daz ane    | unde einen ubirhur               |
| den hien                        | lågen:                | begat                            |
| die disen rah habent            | ich dank sin allen    | mit einem anderen                |
| gefrumit                        | den                   | wibe                             |
| ., ,                            | die inch den rat hant | ih swære v daz bi                |
| •                               | gegen                 | mjneme libe                      |
|                                 |                       | sver disen rat hat ge-<br>fromit |
| 737 B als der tore              | dike dåt M fehlt      |                                  |
| V also diche der<br>tåht        |                       |                                  |
| 1026 B <sup>1</sup> von zorn er | nider sas M non ze    | orne begunder roten              |

1026 B<sup>1</sup>von zorn er nider sas V mit zorn er der nider saz

1034 B war sy ir sine tetten V war si ir sin thadin

1046 B und mit schiffen vf dem

V mit dem scephen in dem mere

1050 B och wertten sy sich vestenklich

> V siwerten sich uone prise wole

1053 B zwenzig tusing der inren was

> V der in der burch was zwainzche thusen unde

uor ungemete er nider saz M wa si ir wisheit taten

M fehlt in diesem Zusammenhange, Vers 1034 mit schiffen uaren in daz mere

M di werten ive selede alse turlichen helide

M mê dan an hundrith tusunt.

Die Erklärung der Aenderung von M ist leicht gegeben, wenn man sich dessen erinnert, was Lichtenstein zu Eilhart v. 6787 sagt 2

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ebenso heisst es in Eilharts Tristrant (QF XIX) Vers 4036 der koning von zorne nedir saz und begunde burnen als ein kole. M scheint also auch hier durch Eilhart zu einer Erweiterung verleitet zu sein, wie sieh dies an einer anderen Stelle zeigt. Vgl. Lichtenstein S. CLIV f.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Vgl. Weinhold Mhd. Gr. §. 320.

(QFXIX); wir müssen annehmen, in der Vorlage von M habe zwēzig gestanden, wie in B; dies war leicht in zēzig verlesen und daraus machte M hundrith, weil ihm die Form zênzig veraltet erschien. Ebenso muss es V. 1414 angenommen werden, wo sich gegenüberstehen: V 217, 13 tusint man, M 1649 hundirttusint, B zwenzig dusent. A las sicher zenzig tusint man.

1054 B sy slågen im so vil si- M si ir nes heres alexe

M si irslugen so vile (: wile) alexandris heris

V also uil sclugen si ime sine hers

1060 B hundert schiff er im versankt

V daz siner scephe ein hunderht versunchen

1065 f. B...(hieser)...die schiff in die hab gan der wisse bedachte...

> V er thete die secph wider in die habe gan Alexander bedathe sich.

1078 B einloff tusing V Einluph tusint

1084 B arabite V arabati

1085 B die den von tiryns wol gåttes gunden

> V die tyrin wole gåtes (gunden)

1088 <sup>1</sup> B sy namen in vil sweri pfand

> V si namen ein ungezogenlich phant.

1096 B daz gessese bevall er ze hant

> V den beualh erz gesez in die hant.

M der schiffe sluch er zegrunde vile daz si versunken.

M vnde hiz balde wider gan di schif in di habe

(dem zweiten Verse entspricht nichts in M)

M zilif tusint.

M arabes.

M di tyro gutis gunden

M ein phant si in namen

M den beualch er mit siner hant (di er da wolde lazen)

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ueber diese Stelle später Näheres.

1109 BV im

1116 B sy sangten sich in des sewes grund V unde sancten sich in des sewes grunt.

1130 f. B Allexander mit grossen krefften hies die schijf ze samen hefften V alexander chom mit

grozer chrefte unt tet sephf zesa-

men hephten 1152 B sy brachen der besten

muren ein V unde brachen da der besten mure ein

1154 BV hiez er

1159 f. B allexander kam of die wev ze obrest vud gebot dem her

> V alexander steich uf dazobristgewer unt gebot den sturm uberaldazhere

1162 B den ersten sturm liessen werden

V den ernst sturm wernden

Hier überliefert B sogar: V das richtige ersten, wodurch erst die Stelle gebessert werden kann.

1169 B vomberffrit vf die zinen V fon den perfriden uf die zinnen

1171 B etlicher sprang disen sprang

V da gespranch ir hetelicher da zestunt M fehlt

M der sencte sich an der stunt nider an des meres grunt

M Do alexander sih bedachte waz er getvn machte er hiz in samt heften di schif mit mauniscreften

M der muren brach do eine alexander unde di geste di da was die beste

M hiz man

M do steich alexander vude manic man ander uf di vberisteu were vnde hiz sturmen sin here.

M hiz er den sturm werden

M mider uf di zinnen.

M do spranc iteslich man

- 1173 B die mur brachent sy vf die erden V da brachen sie die be-
  - V da brachen sie die besten mure zü der erde
- 1213 f. B er sprach 'bedenken ivch bi zit wand ir frómde helde sit,
  - V (er spruch.) herre bedenchet iuch sin ziht

wandir tiure chnete siht

- 1217 B der rat der da ward getan den wil ich ivch wissen lon
  - V der raht der ime do wart getan den mugent iv schiere nev-

den mugent ir schiere uersten

Sollte dieser Vers in M aus dem missverstandenen uersten hervorgegangen sein?

1227 ff. B niun vnd sibenzigwurden dar gestalt die wol wurffen mit gewalt

> mit vollen wol geseillet V zwa unde siben zehec

mange wurden
da gestut
si wurfen alle mit

gewalt

si waren uil wol gesaelht.

1266 ff. B Ein küng hies apollonyus

der stiffte die stat ze tirgus Anttyobus in veriagte dar rmb daz er im

sagtte

- M da si brachen di veste nider zo der erden
- M er sprach mu ratent mir, des ist zit wandir uil wise lute sit.
- M Ime rieten sine fursten di ime raten tursten

M schiere wrden da gestalt zvo unde sibinzich mangen mit hurden wol behangen gemannet unde geseilet.

M Zestoret lach do tyrus
di stifte sint der kuninc apollonius
non dem di bûch sagent noch
den der kuninc antioch
vbir mere iagete
wander ime sagete

vnd im des sante brieff,
daz er sin dochter besleiff.

V al zerstoret was Tü
tyrus
die stifte sih ter chunich apollonius
den antioch uber mere
iagete
warde er imme sagete
daz rehte an einem
brieue
daz er mit siner tohter sliefe.

ein retisce mit forhten daz was mit bedecketen worten gescriben in einen brief daz er sines selbes tohter beslief.

Ich weiss nicht, ob ich recht that, diese Stelle in diesem und nicht in anderem Zusammenhange anzuführen, denn es ist sehr fraglich, ob VB in allen Versen das Richtige überliefert haben. Die Stelle bezieht sich bekanntlich auf die Sage von Apollonius von Tyrus und M beweist genauere Kenntniss, doch findet sich auch in ihr eine fehlerhafte Angabe. In der Sage nämlich ist von einem Briefe nicht die Rede, wohl aber von dem Räthsel, das Antiochus erfindet, um die Freier seiner Tochter ins Verderben zu stürzen. M weiss nun zwar von diesem Räthsel, fügt aber die Erwähnung des Briefes hinzu, wodurch die Sage verfälscht wird. Es sind nun folgende Möglichkeiten vorhanden:

1. entweder überliefern VB das ursprüngliche, d. h. das, was in A gestanden hatte; dann bietet A die Sage in einer Form, wie sie uns sonst nicht bekannt ist; A kann sieh dabei a) auf eine uns unbekannte Darstellung stützen, oder aber b) aus geringer Kenntniss die beiläufige Erwähnung gemacht haben. —

Ygl. Weismann I. 473-484, Holtzmann Germ. II. 45 f. Strobl H. v. Neustadt 6 ff. Carl Schröder Griseldis, Apollon. v. Tyrus. Leipzig 1872. (Mittheilungen der Deutschen Gesellschaft V. Bd. 2. Heft.) S. 26 f. A. Riese Historia Apollonii Regis Tyri. Lipsiae 1871. cap. 3 ff. — Rohde. Der griech. Roman u. s. Vorläufer. Leipzig 1876. S. 408—424. Dunlop-Liebrecht. Gesch. d. Prosadichtung S. 35 ff. 138, 463. Gesta Romanorum ed. Osterley cap. 153 (S. 511 f.) Graesse, allgem. littgesch. II, 3, 1, 457 ff. Aber das an unserer Stelle Vorausgesetzte findet keine Parallele.

Wenn ich hier übrigens A diese Thätigkeit zuzuschreiben scheine, so will ich damit durchaus nicht gesagt haben, dass ich diesen Zug für eine Zuthat des deutschen Bearbeiters halte, vielmehr bin ich überzeugt, dass die Sage schon von Aubry de Besançon herangezogen worden sei, denn dadurch erledigen sich am besten alle historischen Schwierigkeiten, die früher so viel Kopfzerbrechens verschuldeten 1—

ist aber 2. die Lesart von A durch M repräsentiert, dann bieten VB einen gemeinsamen Fehler, und die Sage ist trotzdem nicht rein überliefert, sondern eine Mischung eingetreten; das historisch beglaubigte 'Räthsel' steht da, es wird aber in dem apokryphen Briefe beantwortet. Durch diesen Umstand wird wahrscheinlich, dass M aus genauerer Kenntniss der Sage die Zuthat des Räthsels nicht gemacht haben könne, denn dann hätte der Bearbeiter wohl alles Unrichtige entfernt und irgend eine passende Aenderung des Reimes brieue: sliefe leicht gefunden. Wir müssten denn annehmen, auch die Erinnerung des Bearbeiters sei keine getreue gewesen.

Es ergibt sieh also der Schluss, M enthalte das Richtigere: damit aber keineswegs das Richtige, denn die Verse tragen so ganz den Stempel von M an der Stirne, dass unmöglich eine gemeinsame Lücke in VB angenommen werden kann, wohl aber ein Fehler. Ich glaube nämlich, A habe Folgendes dargeboten:

den Antioch uber mere iagete, wande er ime sagete daz rêtsce an einem brieue

Erinnert man sich der Schreibungen von V, so ist der Weg über rethsce — rehte leicht verständlich. Man braucht bei dieser Vermuthung nur einmal ungetreue Erinnerung anzunehmen und erklärt dabei den ganzen Zustand der Ueberlieferung.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Vgl. Weissmann I. 473. Holtzmann a. a. O. Die von Ernst Dümmler (Berolini MDCCCLXXVII) aus einer Hs. saeculi XI exeuntis herausgegebenen Gesta Apollonii Regis Tyrii Metrica lassen die Ueberlieferung des Romanes wieder weiter zurückreichen.

1276 ff. B nun ward in kurzer stund daryo daz mer kunt von einem der danen endrar [sic] daz allewander der küene man die sinen hette gevangen

V Dar nach uber unlanch stunt so wart dario chunt mit einem der uone tyren tran daz alexander der chune man sine livte habete geuangen.

1288 f. B daz er in niut ze helffe kam, do er ir grossi not vernam

> V daz er in nivht ze helfen chome då er ir groze noht forname

1291 B gedacht nach diser rede sus

V er wider dahter alsus

1295 ff. B er forchtte in danach lüczel ...eins kindes stüczel unde darzhein schûch bant

M Do cunte durio ein man der uz uon tyren entran wi der kuninc alexander hete in sinem lande sine lute genangen.

M daz er in mit gelfe njwit zehelfe schire nequeme do er ir not vername.

M der antworte jme alsus

M do er gienc ze rate daz er ime sante drate einen guldinen bal scone unde sjnewal ouch santer ime zehant zvene herliche scüchbant

<sup>1</sup> dance aus tyren entstanden?

V alexander duhet in lvizel er sante im eines chindes stuzel unde dar zů ein scůh pant

1304 B wor vmb er im die kleinet sant

> V umbe waz er ime die drie gebe sante

1310 f. B den man nüczet alle stund

> daz er im deglich dienen solt

V ... daz er mit tagelichen dienen solte ob darios wolte wanten scåch paut nuzet man ta-

gelich 1318 B vil smech er im was

V ówi wie smac ime was

1331 B die botschaft torsten wir niut lan

> V wande wir getorsten die bohtsapf niet lazen

1339 B er dåt einem bössen rüden gelich V er haht geli getan also

der bose rude tet 1342 f. B (sicht er in die land vf in ziehen)

ze hant beginet er fliechen.

V (so ne getarrer er sich dar naher nicht geziehen) er beginet uz werd flihen M waz dise gabe meinte

M daz ime alexander unde dar zo manic ander tagelich dienen solde also uil so er wolde.

M uil harte ummere jme was

M wi torste wir lazen daz unser herre uns gebot

M er hat gliche getan alse der blode houewart

M er ne tar dar naher comen njet al bellender flihet. 1354 B reimen V riemen

1368 B für die stat babilonij V ze babilonii fur die groze

stat

1376 f. B sid inn der beschult, des vatter im den zins gult.

> V er sprach daz mich ieder bescalt des uater mir den cins chalt

M schuh bant

M uor di mere babylonien

M daz er mich ie beschalt er ist worden zebalt etc.

1393 f.

B ruser here ist ser bettrogen, daz er heist vahen einen man dem manig land ist ruderdan.

V unser herre ist uil sere betrogen

daz er uns den man hiezeht uahen

dem alliv lant sint under tan

1425 B erschiffte genin hin über die flåt.

ze fordrest kam er in engegen

V er sciphficht sich zeforderest uber de flåht an eime stade chomen si im enkegen M darius ist harte betrogen er heizet uns den man van dem alle di lant sint undirtan.

M si schiffeten vbir di enfrateischen flut ze erist si ze stade quamen.

Die Ursache und der Gang der Aenderung, welche sich in B findet, ist ganz durchsichtig in folgender Stelle:

B 1436

V 218, 8
(nf buzinal er reiht)

do slåg er also der thoner

(in den huffen er do rant : hant) er slåg als der hagel dåt (ergremet was ime sin mvt) er sluc alse der donre tut sine viande swaz ir ime quam ze:

hande

M 1699

der ne genas nje nehein mvterbarnfor dem sich niemen sih ne mohte njeman vor dem nieman ist bewarn behåt mach bewarn swer [in] fon ferre wa er kam gen in gevarn sach gewaren ee sich jeman vmb non den slegen di er é er hinder sich gesluchgesach sachso beschach im von im wander ein ture swert so heter sin ainen truch. vngemach slach.

Im zweiten Verse überliefern BM das in V ausgefallene tåt = deit : reit. Die Reime in B ergaben sieh nach der Kürzung leicht aus \*V, wenn einmal reit in rant geändert war: aus bewarn war der Reim auf dåt rasch gefunden in behåt; natürlich blieb dann gevarn ungebunden.

swerten sider

1442 B der herzog menos genant M Mennes der wigant

| V Mennes was           | ein herzzog                          |
|------------------------|--------------------------------------|
| genant                 |                                      |
| · B 1450 ff.           | V 218, 25 ff.                        |
| durch sinen schilt er  | mennes er durch den                  |
| in do schach           | schilt stach                         |
| daz man daz blåt       | daz daz plůht begunde                |
| schinen sach           | rinnen                               |
| menos och sin niut     | meunes stach hine                    |
| vergas                 | wider durch                          |
| Ü                      | den sinen                            |
| wie sin schilt hert    | dar was feste helfen-                |
| helffenbeinin          | pein                                 |
| was                    |                                      |
| da durch in der helt   |                                      |
| gů $t$                 | daz daz plůht an dem<br>spere schain |
| daz von im flos daz    | spere schain                         |
| blůt                   |                                      |
|                        | ir iewedere stach den                |
|                        | andernnider                          |
|                        |                                      |
| dogriffen sizen swert- | alda grifen si zen                   |

ten sider

ir iegweder den anderen stach nider zo der erden do griffen si zo den sverten.

M (1730 f.

Hier ist freilich eine ganze Scene in M weniger, strenggenommen gehörte also diese Stelle nicht hieher, doch kennen wir die Quellen für diese Episode nicht.

1478 B menos hat in mit im

V der was dar chom mit teme herzogen

M der was in andre site in den selben strite mit den zvein herzogen.

1494 B nunwert ivch her sprach danklin land ivwer ellend werden

schin.

V nu werth iuch herre chunich alsus sprach sin viter daclymhivte si ivver ellen schin M des wart daclym innen unde rief mit hoer stimmen alexander herre kuninc gedenket hute an vwer tugint

mett (lies meit)

V also der daz kras nider sleht

1505 B als der ein gras nider M daz sluch er nider alsein qras

1506 B als vil wurden da er- M nmbe di da lagen irslagen

V also uil lager da reslagen

1523 B

V gewant.

M es wirt ze laster dir | iz wirt iv ze laster | daz sol dir werden noch gewan

wen.

der groff daz ros vmb warff.

der grane daz ros ze leide vnde ze ruumbe warf.

1539 B daz im daz håbt fiel für M fehlt die füesse V daz hübet uiel ime uur

1557 f. B von den sinen ward M schire wart si verbrant sy verbrant er fant da silber und gold.

die füze

do er si gwan der herre dar uf nam michil silber vnde golt. V von sinen wart siv nerbrant do nam er silber unde golt.

1563 B niut sere er es noch klagt V nivht sere er ne chlagete M niwit langer er gedagete (: gesagete)

M er svor bi sinem riche

1564 ff. B doch swor er ein teill bi sines riches heil er stüende nint vierzehen tag

> V iedoch so swur er ain teil er sprach so ulsim sines riches heil iz ne scolte niemer uierzehen naht en-

> > te gan

1593 VB schar

M here

1597 f.

B achzig tusing wart gesant von cilliczya dem lant.

V cilicien heizet ein lant si brahtin im azech tusint. M fehlt

1617 B min waren sy alle ze M fehlt samen komen V do iz al zesamene chom

1621 B dar zå drissig dusing M fehlt

V unde dar zå drizech tusint

Dies sind die Stellen, in denen B mit V übereinstimmt, während M ändert.

## II. Capitel.

## B stimmt zu M gegenüber V.

Ich nehme das Wichtigste voraus.

| M 1114                | B 1088                 | V 205, 23             |
|-----------------------|------------------------|-----------------------|
| ein phant si in na-   | si namen in vil sweri  | si namen ein ungezo-  |
| men                   | pfand                  | genlich phant         |
|                       | siner besten wigant    |                       |
| vnde irslugen ir da   | erslågen sy tusent     | unt erslågen ein tu-  |
| zestunt               | oder me.               | sint.                 |
| mer dan ein dusunt.   |                        |                       |
| do alexander daz      | als allexander daz     |                       |
| uernam                | vernam                 |                       |
| uier dusint er do nam | er kos vier tusent si- |                       |
|                       | ner man.               |                       |
| uz uon sinem here     | mit den får er         |                       |
|                       | selber dan             |                       |
| daz ander liz er bi   | vf den berge ze        | er nam des hers daz   |
| dem mere              | libam.                 | er noch do            |
|                       |                        | habete.               |
| und benal iz zvein    | daz gessese bevall er  | ein herzoge hiez sich |
| fursten               | ze hant                | gracto                |
| di iz wol bewaren     | einem fürsten, was     | unde ein ander der    |
| tursten               | perdix ge-             | was perdix            |
| die er mit ime braht  | nant                   | genant                |
| hatte                 | u. s. w.               | den beualch erz gesez |
| u. s. w.              |                        | in die hant.          |
|                       |                        | u. s. w.              |
|                       |                        |                       |

In V liegt offenbar ein Fehler vor: denn es heisst, die Araber hätten Alexandern ein tusint erschlagen. Nun macht er sich auf und nam des hers daz er noch do habete, lässt aber trotzdem gracto und perdix mit einem Theile des Heeres zurück. Man muss daher des hers als genitivus partitivus auffassen und eine bestimmte Zahlenangabe erwarten. BM überliefern eine solche in zwei gemeinsamen Versen, die V weniger

5

bietet. Die Umgebung zeigt innige Verwandtschaft von VB, während M ganz in seiner Weise ausspinnt und zusetzt, ohne dadurch irgend etwas Neues zu überliefern. Es muss daher in den zwei Plusversen von MB das Ursprüngliche erhalten sein, während der Fehler in V leicht durch Abirren von einem tâsant zum- andern erklärt werden kann, denn nach dem Gesagten hat in A gestanden:

si nûmen in ungezogenlîch pfant: unt ersluogen ir ein tûsant. dô Alexander daz vernam. vier tûsant er nam des hers, daz er noch dâ hatte (: Gratte).

V überliefert noch das er nam, darnach fehlt aber der Reimpunkt. — An dieser Stelle kann man also keinen gemeinsamen Zusatz von MB constatieren, sondern in beiden hat sich das Ursprüngliche treuer oder weniger treu erhalten. Dabei darf natürlich niemals ausser Acht gelassen werden, dass sowohl M als B modernisieren.

Dasselbe Verhältnis findet sich bei der Beschreibung des Bucephalus v. 535 ff., auf die ich näher eingehen muss: die Ueberlieferung stellt sich wie folgt. (Im weiteren Verlaufe bediene ich mich zur leichteren Uebersicht der an den Rand gesetzten Verszahlen.)

| 5 cocinion , or one                              | ')                                 |                                             |
|--------------------------------------------------|------------------------------------|---------------------------------------------|
| V 189, 18 ff. ·                                  | M 270 ff.                          | B 537 ff.                                   |
| Von philippus ståde                              | Von philippis stute                | ( ein fürst vs ka-                          |
|                                                  | wil ich i nu                       |                                             |
| <b>s</b> agen                                    | sugen                              |                                             |
| dar under wart ein<br>ros getragen               | dar under was ein<br>ros getragen  | pilipo eiu ros sant)                        |
| daz was wunderlich                               | daz ros daz was<br>wnderlich       | 4 4 11 1                                    |
| iz was irre unt stri-<br>tich                    | irre vnde vil stritich             |                                             |
| snel unt ernisthaft                              | snel vnde starc uon<br>gescafnisse |                                             |
| fon siner gesephte<br>ioch uon si-<br>ner chraft |                                    | wild rud daz ge-<br>schöfte wun-<br>derlich |
|                                                  | des sult ir sin qewisse            |                                             |

| V                     | M                                 | В                      |
|-----------------------|-----------------------------------|------------------------|
|                       | iz hete unzalliche                |                        |
|                       | craft                             |                        |
|                       | vnde ummazliche                   |                        |
|                       | macht                             |                        |
| 10                    | iz irbeiz di lute unde            | es bies die liut und   |
|                       | irsluch                           | $sl {  u}g$            |
|                       | iz was freislich                  | es was tåbhaft genåg   |
|                       | gnuch.                            |                        |
| der munt was im als   | ime was sin munt                  | sin mul als ein essel  |
| einem esele           |                                   | was                    |
| getan                 | _                                 |                        |
|                       | daz wil ih û tvn kunt             |                        |
|                       | alseime esele getan               |                        |
| 15                    | di nasen waren ime                | vast vf geslagen sin   |
|                       | wite ufgetan                      | nas .                  |
| sin oren warin im     | sine oren waren ime               | sin oren woren im      |
| nil lanc              | lane                              | lang                   |
| daz hovbet mager unt  | daz hovbit magir                  | sin håbt mager vnd     |
| swanc                 | vnde slanc,                       | swach                  |
| sin ovgen warim al    | sine ougen waren ime<br>allirnare | sin ogen waren als     |
| der uare              |                                   | ein blůt               |
| als eim fligenten aru | glich eineme fliegin-<br>din are. | •                      |
| 20                    | uin are,                          | vor bescheidenheit wol |
| 20                    |                                   | behåt                  |
| u. s. w.              | u. s. w.                          | n. s. w.               |
| G. 5. W.              |                                   | 40 011 1               |

Eine offenbare Lücke hat V nach Vers 12, es fehlt der Reim auf getân, daher muss Vers 15 für A in Anspruch genommen werden und Abirren der Augen erklärt die Lesart von V auf die einfachste Weise. M machte nach seiner Gewohnheit aus dem langen Verse 12 mittels eines Flickverses dreie und B kürzte in seiner Art, indem es zugleich den erlaubten rührenden Reim getân: ûfgetân durch leichte Aenderung wegschaffte.

Nicht so evident ist der Fehler, welchen V in Vers 10 f. hat; allein die folgende Erwägung ist nicht zu unterdrücken: es wäre zwar möglich, dass A einen weniger bedeutenden Zug mit den übrigen Alexander-Darstellungen nicht theilte; aber

dass A, welches sich so genau an seine Quellen hielt, gerade dieses charakteristische Detail nicht herübergenommen haben sollte, in dem allein alle Alexander-Sagen stimmen, ist unwahrscheinlich. Im PsK heisst es nach Cod. A (1 13): xx! 27 χομίζουσε ποτέ [πρός Φίλιππον] δώρον οί τής Καππαδοχίας ἄργοντες έχ τῶν ἱπποφορβίων πῶλον ὑπερμεγέθη πολλοῖς περιφρουρούμενον δεσμοῖς. άνθρωποράγον αὐτὸν ἔρασαν εἶναι; die anderen Hss. bringen wie VM die Notiz über Kappadocien erst später, doch heisst es auch hier: εί δὲ ίπποφορβοὶ εἶπον· ,Μέγγετε βασίλεϋ, ἀνθρωποφάγος ἐστίν. JV I 13 sagt in Uchereinstimmung mit der epitome 1 7 .sed est ei [equo] vitium belnile, namque homines edit, et in hujusmodi pabulum sævit; auch Hdp. berichtet: In ipsis denique temporibus princeps Capadocie adduxit vnum equum, indomitum, magnum corpore et pulchrum nimis; ligatumque ex omni parte cathenis ferreis. Comedebat enim ille equus bucifallus homines. Ebenso bei Ekkehard, im Französischen des Lambert li Tors, im englischen, 1 im schottischen Alexander, und in der Verdeutschung des Eusebius heisst es wan das pferd getar niemand reyten so es so freisam ist das es die leüt frist D 5b: vnd es frass nicht anderss denne leuthe.

Also auch hier ist in MB das Richtige überliefert und die Verse 10, 11 und 15 müssen für A in Anspruch genommen werden.

Eigen geartet ist das Verhältniss in den Versen 595 ff.

V 190, 26 ff. daz stunt in siner thobheit scrien alexander sprach zen chunden die mit ime über die

palize gingen

M 324 ff. vude tubillichen schrien B 595

zå den sinen sprach er losa los

vil starke er do dachte waz das wesen mohte mit allen sinen sinne

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Bei diesem heisst es [Metrical Romances of the Thirteenth, Fourteenth Centuries: Published from Ancient Manuscripts, With an Introduction, Notes, and a Glossary. By Henry Weber Esq. Edinburgh 1810 I Kyng Alisaunder] Vers 700 f. He had souner ete a man, Than two championus an hen.

| V                                                                                        | M                                                                                                                                                                                                  | В                                                                      |
|------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------|
| 10 ich ne weiz waz mir<br>scillet inz ore<br>ez ne lat mich nicht<br>gehoren             | wes were di freisli- che stimme  Zo uestiane er do sprah  nu sage mir waz daz sin mach daz mir schillit in mine oren vnde lazit mich nich gehoren iz gebarit freisliche sin stimme di is ge- liche | was schalles mag daz<br>sin<br>daz so lut hilt in die<br>oren min      |
| 15                                                                                       | einem freislichem<br>tiere<br>do antworte ime<br>schiere                                                                                                                                           |                                                                        |
| ich ne weiz wederz<br>ein ros oder<br>ein lewe dêht<br>wain es da in be-<br>slozzen stet | кспиете                                                                                                                                                                                            | oh es ros oder leon<br>tůt                                             |
|                                                                                          |                                                                                                                                                                                                    | des ist veriret mir<br>min måt                                         |
| Btholomeus sprachzů<br>dem chinde<br>20 hevre ist buzival ein<br>ros uil swinde          | ptolomeus vnde<br>sprach                                                                                                                                                                           | do sprach potolomevs<br>zå dem kint<br>her es ist ein ros ge-<br>swind |
|                                                                                          | ih sage dir waz daz<br>wesen mach<br>iz ist ein ros freislich<br>ime ne wart nie ne-<br>hein gelich<br>in alle criechische lant                                                                    |                                                                        |
| 25                                                                                       | ,                                                                                                                                                                                                  | daz mit vnsitte lebet alle moll                                        |
|                                                                                          | bucinal istiz genant                                                                                                                                                                               | vnd ist geheissen bu-<br>cival                                         |

| V                                                 | M                                | В                        |
|---------------------------------------------------|----------------------------------|--------------------------|
| daz hat iuwer uater                               | din uater hatiz in               | daz hat ivwer vatter     |
| inget an                                          | getan                            | in getan                 |
| under der ståt ne<br>mothe neichn<br>bezzer gegen | iz ne dorfte bezzer<br>nie gegan |                          |
|                                                   | under neheiner stute             |                          |
| er sprach herre ez                                | iz ne hat nieman in              | kein marschalk hat es 30 |
| ne hat nehein<br>marslach in<br>hůte              | hute                             | in siner håt             |
|                                                   | wandiz ist uil freis-<br>lich    |                          |
|                                                   | sin stimme di ist<br>eislich     |                          |
| wande ez erbizet ubele                            | iz irbizit man vnde              | wand es bisset übel      |
| $und\ g \Hat t e$                                 | $oldsymbol{wib}$                 | vnd $g$ ů $t$            |
| u. s. w.                                          | u. s. w.                         | u. s. w.                 |

Die Quellen bieten hier Folgendes dar: PsK sagt Cap. 17. Τίς ούτος δ χρεμετισμός εππου (η λέοντος βρύγημα; eod. A); JV I 17. o viri, 1 hinnitusne aures meas, annon rugitus aliquis leoninus offendit? Epitome I 9 o viri, hinnitus ne aures meas, an vero rugitus leoninus offendit? In der Hdp. ist die Erzählung anders gefasst, da heisst es: Quadam vero die cum pertransiret per locum vbi stabat ille equus indomitus vt videret inter cancellos ferreos, et ante eum manus et alia membra hominum dispersa iacentia miratus est valde. Diese Darstellung hat im deutschen Gedichte keine Analogie, auch nicht im Französischen, wo berichtet wird 10, 15 Alixandres, lès lui, vit i. sien mestre ester; de l'cri k'il ot oï, li prist à demander; und weiter 10, 30 Alixandres apele i. sien dru Festion; si le conjura fort, qu'il li die raison, de l'cri que il oi die l'ocoison; nur das Englische nähert sich der Hdp. etwas 774 ff. The Kyng to court went, The children he of- sent. (Es ist hier die Wahl zwischen den beiden Söhnen Philipps: Alexander und Philipp. Bulsifal neied so loude, That hit schrillith into the cloude! They wenten alle to the stable, There hit was typhed in, saun fable; For a thousand

<sup>1</sup> Ebenso PsK cod. A žvôpes.

pound of gold Phelip (der eine Sohn) hit nyghen n'olde; Ac Alisaundre leop on his rugge, So a goldfynch doth on the hegge etc.; die Verdeutschung des Eusebius und D, sowie Ekkehard dagegen sehliessen sich ganz der Hdp. an.

M steht hier VB gegenüber, da es im Anschluss an das Französische den Festion als uestian einführt, welchen VB nicht kennen; im PsK steht der Name nicht überliefert. M weicht aber auch von der Hdp. ab, worauf ich hier nur hindeuten will; es ist sogar inconsequent, weil es nicht wie das Französische fortfährt 10, 33 et cil (sc. Festion) li respondi, sondern Ptolomens die an Uestian gerichtete Frage beantworten lässt.

In Vers 26 weicht V von MB ab, indem es den Namen Bueiphal ohne weiters in Vers 20 bringt herre ist buziual ein ros uil swinde; der Vers buciual istiz genant oder und ist geheissen bucival entspricht dem Ausdrucke bei PsK 17 δέσποτα, σοτές ἐστυν ὁ λεγόμενος Βουκέγκλος ἔππος, ὅν ὁ πατήρ σου ἐνέκλεισε ατλ. JV dagegen sagt: imo¹ vero kic ille est Bucephala,² quem ob vehementiam pariter³ et sævitudinem dentium hactenus³ claudi rex pater jussit. Im Französischen 11, 10 s'a Bucifal à non zeigt sieh Uebereinstimmung mit MB. Wenn V nun die Lesart von Λ repräsentierte, so müsste A einmal von JV abgewichen und einige Verse darauf, in derselben Scene, ihm gefolgt sein, was mir um so unwahrscheinlicher ist, da B gerade an dieser Stelle sich V sonst genau anschliesst. Es spricht hier also wenn auch nicht die Gewissheit, so doch die Wahrscheinlichkeit dafür, dass MB das Richtige überliefern.

Wieder durch Abirren der Augen möchte ich die folgende Stelle erklären, bei der deshalb keine andere Entscheidung möglich ist, weil die Quellen mangeln.

| ,                    | •                    |                     |
|----------------------|----------------------|---------------------|
| V 210, 3 ff.         | M 1341 ff.           | B 1213 ff.          |
| herre bedenchet iuch | er sprah: nu ratent  | er sprach bedenken  |
| $sin\ ziht$          | mir des ist zit      | ivch bi zit         |
| wandir tiure         | wandir uit wise lute | waud ir frómde hel- |
| chne[h]te $siht$     | sit                  | de sit              |

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Epit. quin immo.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ep. B. equus.

<sup>3</sup> Fehlt Ep.

| V                                                                              | M                                                                                             | В                                                                                                        |
|--------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| nement si nu den<br>obern sige                                                 | nement nu dise di<br>vberin hant                                                              | gewunen sy den äber<br>hang                                                                              |
| so ist unser spot uber<br>daz lant<br>der raht der ime do<br>wart getan        | so spottetet man unser<br>in daz lant                                                         | (so sind wir jemer<br>me geschaut)<br>der rat der da ward<br>getan                                       |
| den mugent ir schiere<br>uersten                                               | Ime rieten sine fur- sten di ime raten tursten daz er sante vbir se unde lieze heris comen me | den wil ich ivch wissen lon  si reitten daz er über sy sant bald nach helffe me vnd von eichin span- gen |
| si rieten daz er mange<br>getaete rechen<br>unde liezzen die turni<br>brekchen | unde hieze mangen<br>richten<br>unde tete di turme<br>brechen                                 | hies würken starke<br>mangen<br>daz man mit werffen<br>breche<br>die mangen waren<br>schier bereit       |
|                                                                                | mit sturmes gwalt<br>schiere wrden da ge-<br>stalt                                            |                                                                                                          |
| zwa[i]unde siben<br>zehec mange<br>wurden da<br>gesta[l]t                      | zvo unde sibinzich<br>mangen                                                                  | niun vud sibenzig<br>æurden dar<br>gestalt                                                               |
| si wurfen alle mit<br>gewalt                                                   | mit kurden wo! be-<br>hangen                                                                  | die wol wurffen mit<br>gewalt                                                                            |
| si waren uil wol ge-<br>saelht<br>si wurden in driv                            | gemannet unde ge-<br>seilet<br>di wrden in dri ge-                                            | mit vollen wol ge-<br>seillet<br>si wurden geteillet                                                     |
| getailet u. s. w.                                                              | teilet u. s. w.                                                                               | u. s. w.                                                                                                 |
|                                                                                |                                                                                               |                                                                                                          |

Stellen wir uns vor, die Ueberlieferung in  ${\bf A}$  sei folgende gewesen:

der rât der ime dô wart getân, den muget ir schiere verstân: si rieten daz er sante uber sê unde lieze komen heris mê, daz er mangen getæte wurchen[?] unde lieze die turne brechen u. s. w.

so konnte der Schreiber leicht von si rieten daz er zum zweiten daz er überspringen; auch liegt das Senden um Hilfe sehr nahe, es ist sehr natürlich, dass die Fürsten auch diesen Vorschlag thun. Dazu kommt noch der Umstand, dass B fast nur in den zwei Versen von V abweicht, mit dem es sieh gegenüber M auch an dieser Stelle in Uebereinstimmung befindet; darum können die Plusverse in MB nicht spätere Zusätze sein, sondern müssen das Ursprüngliche enthalten. Freilich zur Gewissheit kommt man hier nicht.

|     | V 219, 3 ff.          | M 1735 ff.           | B 1463 ff.          |
|-----|-----------------------|----------------------|---------------------|
|     | á wi daz fuur dar uz  | daz daz fvr dar uz   | dz dz fiur dar nach |
|     | spranch               | spranc               | schos               |
|     | da ein stahel wider   | ir iegweder dranc    |                     |
|     | $den \ ander[n]$      |                      |                     |
|     | dranch                |                      |                     |
|     |                       | uaste zo dem andren  |                     |
|     | grozer slege wurden   |                      |                     |
|     | nie getan             |                      |                     |
|     | (u. s. w. s. u.)      |                      |                     |
| õ   | á wie mahte daz ie    |                      |                     |
|     | werden                |                      |                     |
|     | mennes der slåch ale- | do slvch doh alexan- | menos den werden    |
|     | wandern zů            | dren                 | slåg nider zå der   |
|     | der $erde$            |                      | erden               |
|     |                       | mennes nider an daz  |                     |
|     |                       | gras                 |                     |
|     |                       | ob di rede also was  |                     |
|     |                       | daz mach uns al be-  |                     |
| 10  |                       | sunder               |                     |
| -10 |                       | nemen michel wnder   |                     |

| V                           | M                         | В                   |                 |
|-----------------------------|---------------------------|---------------------|-----------------|
|                             | Do huben sih ir lute      |                     |                 |
|                             | dare                      |                     |                 |
|                             | beidenthalben mit der     |                     |                 |
|                             | scare                     |                     |                 |
|                             | da di helede iunge        |                     |                 |
|                             | mit nide insamt run-      |                     |                 |
|                             | gen                       |                     |                 |
|                             | da was michele not        |                     | lő.             |
|                             | da bleib manic helt       |                     |                 |
|                             | tot                       |                     |                 |
|                             | sere stoub da der<br>melm |                     |                 |
| Alda wart ime der           | da wart alexandro         | den helm er im zer- |                 |
| helm abye-<br>prochen       | $sin\ helm$               | brach               |                 |
| procnen                     | uon dem houbete ge-       |                     |                 |
|                             | brochen                   |                     |                 |
|                             | da was uil nah ge-        |                     | $2\overline{0}$ |
|                             | rochen                    | 1                   |                 |
|                             | darius der ture de-       |                     |                 |
|                             |                           |                     |                 |
|                             | gen<br>alexandro wart da  |                     |                 |
|                             | gegeben                   |                     |                 |
| don managen anoma           |                           | vnd slåg vf in mit  |                 |
| der manegen grozer<br>slege | manje stoz unde slach     | nide dar            |                 |
| bicgo                       | di wile di er der nider   |                     |                 |
|                             | lac                       |                     |                 |
|                             | leit er ein bittere       |                     | 25              |
|                             | not                       |                     |                 |
|                             | er was uil nah tot        |                     |                 |
| der der chunich ale-        |                           |                     |                 |
| xander finch                |                           |                     |                 |
| unde war er also wol        |                           | allerander was mit  |                 |
| gewāfenht -                 | 1                         | flisse gewaff-      |                 |
| nieht                       |                           | net gar             |                 |
| er ne bescowet nie-         |                           | i .                 |                 |
| merz tages                  |                           |                     |                 |
| lieht .                     |                           |                     |                 |
|                             |                           |                     |                 |

|     | V                    | M                               | В                       |
|-----|----------------------|---------------------------------|-------------------------|
| 30  | wane daz sines todes |                                 |                         |
|     | $noch\ neweht$       |                                 |                         |
|     | $solte \ sin$        |                                 |                         |
|     |                      | doh halfin daz<br>er genas      | $\int dz half im dz er$ |
|     |                      |                                 | g e n a s               |
|     |                      | daz er so wol gewa-<br>fent was |                         |
|     |                      |                                 | nun kam ein ritter      |
|     |                      |                                 | anne but [?]            |
|     |                      | uil schire ime ouch ze-         |                         |
|     |                      | helfen quam                     |                         |
| 0.5 | ein riter der hiez   | daclym ein riter lobe-          | danklin was er genant   |
| 35  | daclym               | sam                             | $[:ze\ hat]$            |
|     | u. s. w.             | u. s. w.                        | u. s. w.                |

Hier muss der Grund der Verderbnis in dem Worte liegen, das in B sehr undeutlich geschrieben ist Vers 33, so dass man lut, lut, but, but lesen könnte; ich vermuthe, dass darin das md. Wort but, bate steckt, das nicht verstanden wurde; darum liess V, welches ja theilweise dialektisch umarbeitete (vgl. Rödiger. Anz. I 86), das ganze Verspaar aus, M änderte den zweiten Vers selbständig, indem es aber in seinem ze helfen Vers 34 den Inhalt von ane but wiedergab. Es zeigte sich schon oben, dass VB in den ersten Versen einen Fehler theilen. Die Ueberlieferung ist klar bis zu den zwei hervorgehobenen Versen. Nehmen wir an, in A habe Folgendes gestanden:

unde wâre er alsô wol gewâfent nieht, er ne bescouwete niemerz tageslieht: wane daz half im daz er genas. 1 nun quam ein rîter ane bat. (sînes tôdes noch neweht solte sîn) ein rîter der hiez Daclym . . .

Dadurch erklärt sich die offenbare Verderbnis, welcher Diemer durch ein *daz zil* abhelfen wollte (was er aber in den Anmerkungen S. 61 f. zurücknahm) und es erklärt sich die

<sup>1</sup> Vgl. V 204, 6 f. M 1006 f. den Reim stat : daz.

Ueberlieferung: wir müssten sonst an einer Stelle einen gemeinsamen Fehler in VB constatieren und wenige Verse später einen solchen in MB. Hier spricht also die Wahrscheinlichkeit wieder für eine gemeinsame Erhaltung des Richtigen in MB.

Vers 1593 ff. heisst es B:

da kam im ein schar gros, die der reisse niut verdros. von medendrich hundert tusing kan ir dar, die warent zagheit bar.

### In M 1991:

dar nah quam ime ein here groz, dem wigis lutzil verdroz, daz kuninges reisen wol gezam. uon medintriche daz quam . . . funfzich tusint si brachten, alsus hortich si ahten.

### Dagegen sagt V 224, 22:

noch tå chom im aim scahr groz, die des wiges liuzel bedroz, also si in chunigis reise wolgezam, wande si uon medin riche quam.

Hier fehlt ganz allein die Angabe einer bestimmten Zahl von Kriegern; dies ist auffällig und höchst unwahrscheinlich; die Quellen bieten die Aufzählung der Streitkräfte nicht und die in A genannte Summe von 630.000 Kriegern wird durch die Detailangaben der einzelnen Hss. VMB nicht erreicht; also auch hier nur ein Analogie- und Wahrscheinlichkeitsschluss.

Evident dagegen ist die Richtigkeit der Lesart MB.

|     | 0 0                     | Ç.                               |                                                          |
|-----|-------------------------|----------------------------------|----------------------------------------------------------|
|     | V 204, 22               | B 1057                           | M = 1058                                                 |
| der | wint tehtin uil<br>noht | den vsseren det ouch<br>gros not | der wint der tetin<br>starke not<br>wander nil stark was |
|     |                         | ein wint der wester              |                                                          |
|     |                         | hies                             |                                                          |
|     |                         |                                  | in den buchen heizet                                     |
|     |                         | vnd daz mer dike<br>reis         | vnde di aller meist<br>reizet                            |

| V                                                                                                                                            | В                                                                                                | M                                                                                                                                                              |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|                                                                                                                                              | !                                                                                                | daz mere mit den<br>vnden                                                                                                                                      |
| daz siner scephe ein<br>hunderht<br>uersunchen<br>unde sine helde aller-<br>trunchen<br>do alexander daz ge-<br>sach<br>daz ir also uil thot | hundert schiff er im<br>versankt<br>daz volk alles er-<br>trank.<br>do allexander kos die<br>not | der schiffe sluch er<br>zegrunde<br>vile daz si versunken<br>vnde di lute dar in<br>uertrunken<br>vil manig ouh da ir-<br>slagen lach,<br>do alexander daz ge- |
| lach des sturmes hiez er abe stan er thete disecphwider in die habe gan                                                                      | des sturmes hies er<br>abbe lan<br>die schiff in die hab<br>gan                                  | sach des sturmes hiz er abe stan vnde hiz balde wider gan di schif in di habe ob ich rechte uerno- men habe.                                                   |
|                                                                                                                                              |                                                                                                  | Do clagete alexander mer dan sihein ander sinen scade groze sine liebe wicgenoze doh moser getrosten sih                                                       |
| Alexander bedathe                                                                                                                            | der wisse bedachte                                                                               |                                                                                                                                                                |
| sich<br>des scaden ummacz-<br>lich                                                                                                           |                                                                                                  | des scaden vmmazlich                                                                                                                                           |
|                                                                                                                                              | sehen V und B gross                                                                              | e Uebereinstimmung,                                                                                                                                            |

Hier also zwischen V und B grosse Uebereinstimmung, nur éin Reimpaar in B mehr, dem in M vier Verse entsprechen, im Einzelnen aber grosse Abweichungen in dem was M und B gemeinsam ist. Die Quellen lassen zwar im Stich, aber es ist ganz gewiss, dass hier MB keine gemeinsame Zuthat haben, denn in V muss etwas fehlen. Aber weder von M noch von B scheint das Ursprüngliche überliefert zu sein: in A muss ein zu langer Vers gestanden haben, sonst wäre in M nicht geändert worden. Jedesfalls steht B dem Ursprünglichen näher als M und von einem gemeinsamen Fehler der beiden kann nicht die Rede sein.

Noch schlagender ist die Richtigkeit der von MB repräsentierten Lesart Vers 1029 ff.

| 1                                                                         |                                                                                                                    |                                                                        |
|---------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------|
| V 204, 1 ff.                                                              | M 992 ff.                                                                                                          | B 1025 ff.                                                             |
| uernement wie in ale-<br>xander uernami                                   |                                                                                                                    | do allexander die<br>botschaft ver-<br>nam                             |
| mit zorn er der nider<br>saz                                              | uor ungemute er ni-<br>der saz.                                                                                    | ron zorn er nider sas                                                  |
| bi sinem hals er sich<br>uermaz<br>er sprach sin scolte<br>por lange sin  | bi sime libe er sih uermaz, iz gienge in allen an den leben, daz si ime torsten widerstreben. er solde sih wol ge- | bi sinem leben er sich<br>rermas,<br>er woltte sy haben<br>sunder dank |
| er wolte  ouch ne waiz ich wie  ir name si                                |                                                                                                                    | da nach niut lang<br>sant er siner fürsten<br>dry                      |
| unde sante si dar wi-<br>dere in die stat<br>unde den alsten sagen<br>daz | unde sante si wider<br>in di stat                                                                                  | wider in die stat ze<br>hant.<br>er hies den besten<br>dån bekant.     |
| u. s. w.                                                                  | u. s. w.                                                                                                           | u. s. w.                                                               |

In V haben wir einen offenbaren Fehler vorliegen, dem aber wie ich glaube ganz einfach auf Grund von B abgeholfen werden kann. B stellt einige Male Verse um, z. B. Vers 1096 ff. 1116 ff. 1124 f. u. s. w., es ist daher nicht zu kühn, wenn ich Achnliches auch hier annehme und glaube, die Reimbindung sei nicht dank: lang, sondern lang: dank

44 Werner.

gewesen. Auch in V muss daher *lange* nicht sin das Reimwort gebildet haben, der Vers ist aber auch sonst leicht gebessert, das ursprüngliche war wohl:

er sprach ez enscolte sîn porlanc,

der Schluss dieses Verses wurde von \*B modernisiert in niut lanc. Der ebenhergestellte Satz musste eine Reimzeile gehabt haben und das er wolte in V, hinter dem Diemer schon richtig die Lücke vermuthet hatte (Anmerkungen S. 60) macht es klar, dass B den fehlenden Vers überliefert: er wolde sy haben sunder dank. Doch kann dies nicht das Ursprüngliche sein, weil

er sprach ez enscolte sîn porlanc er wolde sy haben sunder danc

schon an sich keinen guten Sinn gibt und dann die Lesart von M durchaus nicht erklärt. Die Verse in M

ez gienge in allen an den leben, daz si ime torsten widerstreben

können nicht ursprünglich sein, denn sie tragen ganz den Stempel des Ueberarbeiters an sich und sind darum noch mehr verdächtig, weil M kurz vorher in dem Auftrage an die Boten, die nach Tyrus gehen, folgende Drohung einfügt (Vers 972 ff.):

er sagetin, daz er solde ir lant zevoren vnde ire stat ze storen vnde nemen in allen daz leben, ob si ime wolden widerstreben.

Allein auch die zwei Verse

er solde sich wol gerechen unde ir stat zehrechen,

die schon durch ihren Zusammenhang nicht ganz geheuer sind, können umsoweniger das Ursprüngliche sein, weil sie sich wenige Zeilen später fast unverändert in allen Hss. wiederfinden (V 206, 6 f. M 1143 f. B 1108 f.). In M lauten sie:

> starke si sih rachen ein castel si zehrachen.

Eine Drohung musste in A aber jedesfalls vorhanden gewesen sein und ich glaube nicht zu irren, wenn ich die ganz geringe Aenderung

### er wolde si hahen sunder danc

als das ursprüngliehe ansehe. Nun unterliegt es keinem Zweifel mehr, dass der Vers, in dem MB gegenüber V stimmen, von V nur ausgelassen, nicht von MB gemeinsam hinzugesetzt wurde. In A wird also Folgendes gestanden haben:

... mit zorn er der nider saz.
bî sînem halse er sich rermaz,
er sprach ez enscolte sîn porlanc,
er wolte si hûhen sunder danc.
dô nam er sîner fürsten drî
— ich ne waiz wie ir name sî —
unde sante si darwidere in die stat
unde hiez den besten sagen daz . . .

Von einem gemeinsamen Fehler in MB kann daher wieder keine Rede sein, und hier liess es sich klar beweisen.

Nachdem ich so die hauptsächlichsten Stellen eingehend besprochen, gebe ich wieder ein Verzeichnis der noch übrigen Verse, in denen das Verhältnis MB: V obwaltet.

| B 560                 | M 304                  | V 190, 11           |
|-----------------------|------------------------|---------------------|
| zů im getorste nieman | zo ime ne torste nie-  | zå dem ros getorste |
| gan                   | man gan                | niem n gen          |
| wand wer die schulde  | wan der also hete      | wan umb den et also |
| hat getan             | getan                  | was getan           |
| daz im verteilet was  | daz ime uerteilet wart | den verteileht was  |
| daz $leben$           | · daz leben            | daz leben           |
| der ward dem ros      | den mose man deme      | den måse man dem    |
| denne gegeben.        | rosse gebeu.           | vosse geb n.        |
|                       |                        |                     |

V enthält einen Fehler, es müsste heissen dem verteilet . . . und der Vers vorher entspricht nur in MB den Quellen, denn in allen antiken Darstellungen ist von Verbrechern die Rede. PsK I 13 καὶ τους μὰ, ὅντας ὑπηκόσυς τῆς ἐμῆς ὑκαῦλείας, ἀλλ. ὑποπίπτοντας τῷ νόμῷ ἀπειθοῦντας ἢ ἐπὶ ληστεία ληςθέντας ἀντῷ παραάλλετε JVal. XIII (Müller) Quisque enim succubnerit legibus tristiaribus, hujuscemodi melius objectabitur lanienae. (Fehlt in der Epitome, wie die ganze Erwähnung der Todesstrafe.) Hdp. . . . nt latrones qui mori debent ex lege trucidentur ab eo. Ebenso Ekk. Uraug. 63 ut raptores et latrones aliique malefactores, qui feris deputarentur. ab hoc comederentur. D 5h dy morder vud dy rawber.

590 B er hat noch niut vernomen, v des umbe daz ros was geseit wie daz ros dar was komen des inhabt er noh tå nernoM dannohne heter nit vernomen men nieht.

wi iz umbe daz ros was comen.

Entscheidung nicht möglich, weil die Quellen diesen Gedanken nicht geben. Interessant ist die Stelle 652 f. (V 192, 11 M 385), überhaupt jene ganze Scene, doch da hiebei schon das Quellenverhältnis in Betracht kommt (Harczyk 149 f.), so verweise ich auf Cap. 4. Dasselbe gilt von Vers 704 (M 457).

Vers 1081 B vnd bergfrid dar stellen M vnde berchfride stellen V er wolte perfriht stellen. Dass hier nicht eine gemeinsame Auslassung von MB, sondern ein Misverständnis von V vorliegt, ist evident, denn M hätte gewiss einen so wohl gebauten Vers wie der von V nicht zerstört, da es unde berchfride stellen schreibt, um nur die vier Hebungen herauszubekommen, dabei fehlt dann erst noch der Auftact, für den M doch Vorliebe hat. V dürfte den Vers unsinnigerweise zum folgenden gezogen haben. — Keine Entscheidung dagegen wage ich bei der geringen Uebereinstimmung in Vers 1102. MB daz were V iz alliz (die Aenderung des gereite von V in bereit B bereitet M muss unabhängig von einander stattgefunden haben). Dasselbe gilt von Vers 1161.

| V 207, 36             | В                      | M 1239                |
|-----------------------|------------------------|-----------------------|
| unde liez do mit der  | daz sy bi der erden    | unde nider an der     |
| werlte                | `                      | erden                 |
| den ernst sturm wern- | den ersten sturm lies- | hiz er den sturm wer- |
| den 1. werden.        | sen werden.            | den.                  |

Der Reim erden: werden statt werlte: werden lag so nahe, dass \*M und \*B darauf kommen mussten, dazu stimmt B an dieser Stelle wieder ganz besonders genau zu V: Vers 1159. 1160. 1162 VB: M dann 1161, eine Aenderung, die sich gleichsam selbst aufdrängte, zumal werlt in dieser Bedeutung nicht das Gewöhnliche ist; es kann da von einem gemeinsamen Fehler nicht die Rede sein. (Ueber diese Stelle ist schon oben S. 20 gehandelt.)

Unbedeutend ist auch die Uebereinstimmung Vers 1180 und 1182 V al durch MB durch. Dabei gilt vielleicht das zu Vers 1081 Gesagte; ein solches al von V erscheint auch 1164

in MB nicht, obwohl 1163 f. der Fehler in B nur aus dem Fehler in V erklärt werden konnte (s. o. S. 14); dies al hätte an dieser Stelle in MB den Vers beschwert.

Vers 1194, in dem VB: M stimmen, zeigt MB gemeinsam gegân: gân von V; dadurch wurde in M und B Vierhebigkeit erzielt.

Vers 1251 V er hiez die tie turne ... M er hiez di turme B die türn hies er ... Hier ergänzt Diemer die trie (V. 209, 28 hatte gestanden drie turni, doch beweist dies nichts). Diese Ergänzung ist unnöthig, es kann ganz gut verschrieben sein.

Vers 1259 V werez M were er B wer er geht auf Alexander. In V ist also eine fehlerhafte Schreibung zu constatieren.

Vers 1290 f. mitten in einer langen Stelle, welche in V und B gemeinsam überliefert ist, während M oft die weitgehendsten Aenderungen hat, heisst es:

V 212, 8
Ain richer chunich der riche küng darius Der riche kuniuc dawas darios
er wider dahter alsus gedacht nach diser der antworte jme alrede sus sus

V kann unmöglich richtig sein, es können MB das Richtige erhalten haben.

V 213, 14
Unde also alexander do allexander den Do alexander den brief gelas
ówi wi smac ime was.

B 1317
M 1488
Do alexander den Do alexander den brief gelas
brief gelas
ówi wi smac ime was.
vil smach er im was ail harte ummere jme

V wird wohl das Ursprüngliche überliefert haben, das aber metrisch ungenau war und daher von jeder Hs. leicht gebessert wurde.

Die Auslassung von sich in Vers 1410 (V 217, 11 M 1647) entstammt dem jüngeren Charakter von MB.

Der Vers 1487, wie ihn V 219, 26 überlieferte, könnte ursprünglich sein: á wie gåht ainen lob daz swert gewan, doch erscheint mir höchst unwahrscheinlich, dass nur die Güte des Schwertes, nicht die Kraft des Helden hervorgehoben würde. Man müsste bei der Reconstruction von A zwar V zum Ausgangspunkte nehmen, aber den Sinn von M 1792 und von B (des er gros lob gewan) herstellen und etwa schreiben:

â, wie guot ein lob, daz er gewan.

V könnte bei einem Dietate sehr leicht daz swert für daz er verstanden und dann ainen geschrieben haben, weil ihm lob als Mase. geläufiger war.

Vers 1517 MB do in: V 221, 9 den, erhält das Richtige,

den stammt aus der Zeile vorher.

Vers 1562 MB do: V 223, 3 unde da, wieder riehtig.

Dies ist die ganze Reihe von Stellen, an denen V allein steht, M und B dagegen irgend etwas Gemeinsames bieten. Wir fanden nicht éine darunter, durch die wir gezwungen würden anzunehmen, B stamme aus éiner Classe mit M. Einige Male freilich wusste ich keine Entscheidung im einzelnen Falle zu treffen, nachdem wir aber nun in der überwiegenden Anzahl von Fällen nur Uebereinstimmung im Richtigen gefunden haben, oder die Aenderung sehr leicht von jeder Hs. selbständig konnte vorgenommen worden sein: so darf Aehnliches auch bei jenen wenigen Kleinigkeiten — solche waren es stets — constatiert werden.

Ich habe im Voranstehenden also bewiesen, dass B weder aus M direct noch aus der Classe \*M abgeleitet sein könne, weil B nur im Richtigen mit M gegen V stimmte; es hat sieh aber auch gezeigt, dass B nicht der Hs. V entstamme, jedoch Fehler und Eigenthümlichkeiten mit V theile, welche auf eine Gemeinsamkeit der Ueberlieferung schliessen lassen. Diese Fehler und Eigenthümlichkeiten müssen daher schon in der Vorlage von V gestanden haben, die ich mit V¹ bezeichne.

Es frägt sich nun, ob  $V^1$  auch die Vorlage von B war, oder ob sich Zwischenstufen erweisen lassen?

B stammt aus dem Beginn des fünfzehnten Jahrhunderts, seit spätestens 1439 war die Hs. im Besitze Erhards von Appenwiler, eines Caplans am Basler Münster. <sup>1</sup> V entstammt der

Herr Dr. A. Bernouilli in Basel, welcher den localhistorischen Theil behandelt, schreibt mir, Erhard, welcher bis 1471 lebte habe die leer gebliebenen Blätter (v. Fol. 180 an) mit eigenen Aufzeichnungen gefüllt. Von 1471 bis 1530 gieng die Hs. von Hand zu Hand durch mehrere Basler Familien (Grünzweig, Synner, Tscheckebürlin und Wyler) und scheint jeweilen auf den Schwiegersohn vererbt zu haben. Nach 1530 bereicherte sie der Magister Hieronymus Brillinger (1505 Rector der Universität) mit einigen eigenhändigen Zusätzen.

Mitte des zwölften Jahrhunderts, V<sup>+</sup> ist also von B durch mehr als zwei Jahrhunderte getrennt, schon darum wäre directe Abstammung unwahrscheinlich. Doch glaube ich beweisen zu können, dass die Vorlage von B dietiert worden sei, es erklären sich nur auf diese Weise Fehler wie V. 1324 diuchte dich für ducht ivch, Vers 2879 rekfaman für roxanam, wobei wir zugleich sehen, dass nicht B selbst nach einem Dietat geschrieben sein kann, was auch durch Schreibungen wie Vers 2443 dar umb für darium also darm erwiesen wird. Auf Dietat der Vorlage deutet Vers 2990 macht doch für mach doch. 2994 die wellent für statt hie wilant får. 2998 min spil für nit spil. 3157 rnd ser für vnser u. s. w. (Ich komme darauf noch zurück.) Dadurch erschliessen wir eine Stufe B<sup>+</sup>; ob nun diese direct aus V<sup>+</sup> stammt oder nicht, braucht nicht untersucht zu werden, doch erscheint es unwahrscheinlich.

Von grosser Wichtigkeit ist jedoch die Frage, wie wohl V<sup>1</sup> beschaffen gewesen sei, und wie sieh M oder \*M dazu verhalte. Das heisst, es ist zu untersuchen, ob V<sup>1</sup> mit V jene Eigenthümlichkeit theilt, die eine starre Scheidung zwischen MB und V hervorruft, ich meine natürlich den vielbesprochenen Schluss von V. Damit hängt die andere Frage zusammen, ob B in dem was es mehr als V bringt überhaupt noch in Betracht komme, ob es auch da zu \*V gehöre oder aus ganz anderer Quelle schöpfte.

Vor Allem ist dieser Schluss in V selbst näher zu prüfen.

#### Der Schluss in V.

Holtzmann behauptete, der geistliche Schreiber von V habe deshalb plötzlich seine Abschrift des Alexander abgebrochen, weil er durch den weltlichen, für ihn uninteressanten Stoff ermüdet worden sei, den Schluss habe er willkürlich erfunden. Gegen diese Ansicht wendete sich schon Harczyk; 2 er sprach die Vermuthung aus, dem Schreiber habe kein vollständiges Exemplar von A vorgelegen und er sei gezwungen gewesen, das Gedicht so gut als möglich zu Ende zu bringen. Auch er spricht von

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Germ. 2, 33.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Zsfdphil. 4, 3.

Sitzungsber d. phil.-hist, Cl. XCHI, Bd. 1, Hft.

50 Werner.

einem 'scheinbaren Schluss' 'auf eigene Faust'. Beide beweisen, dass sie die 35 Verse, welche in V dem Gedichte ein so plötzliches Ende bereiten, nicht näher untersuchten.

Dieser Schluss zerfällt in zwei Theile. Die Verse 1—19 sind in M an anderer Stelle, in anderem Zusammenhange überliefert, bestehen jedoch zum grössten Theile aus Versen, die V schon irgendwie verwerthet hatte. Die Verse 20—35 sind in V zwar originell, doch auch hier nur früherem Zusammenhange entnommen.

Dieses überraschende, bisher von Niemandem beachtete <sup>1</sup> Factum ist nicht leicht zu erklären. Wie kam V überhaupt dazu, einen früheren Schluss herbeizuführen; dass nicht Ermüdung die Ursache gewesen sein kann, beweist der Umstand, dass V nicht einfach den Schluss der Vorlage herübernahm, sondern aus einer anderen Kampfbeschreibung für seine Scene ein Ende suchte und dann selbst erfand; dass V aber kein Interesse für den weltlichen Stoff gehabt habe, ist deswegen unwahrscheinlich, weil der Schreiber so bewandert im Gedichte ist, dass ihm unwillkürlich Verse aus der Erinnerung einfallen, die er verwerthet: er muss daher die Vorlage mit Aufmerksamkeit gelesen haben. V war also durch eine äussere Ursache gezwungen.

Man könnte im Hinblicke auf B vermuthen, M habe für die Schilderung der Schlacht den Schluss von V benutzt und B habe in seiner ven M stark abweichenden Darstellung jener Scene das Original bewahrt Dagegen spricht jedoch vor Allem der Umstand, dass M an jener Stelle in voller Uebereinstimmung mit der Hdp. steht und dass diese einen Satz ut totus campus ex semivivis et mortuis restiretur überliefert, der wörtlich in M wiederkehrt.

Auffallend ist, dass der erste Vers, welcher von V und B — nicht von M — ausgezeichnet wurde, auch von M im neuen Zusammenhange verwendet wird. Allein an ein Abirren des Auges ist bei einer so grossen Anzahl von Versen nicht zu denken.

Mir erscheint noch immer als das Wahrscheinlichste, dass die Vorlage von V nicht vollständig war. Dies dürfte auch

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Vgl. jedoch Weissmann Lesarten.

aus der Lücke hervorgehen, welche Diemer 226, 11 nach den Worten unde also er hin mit Recht vermuthete. A selbst muss weiter gegangen sein als V, denn eine Hs. der Classe \*M kann die Vorlage von V nicht gewesen sein, die Uebereinstimmung geht nicht so weit, dass nicht Umstellung etc. in M: V gegenüber vorkäme (siehe die folgende Aneinanderreihung). Als Characteristicum von \*V aber darf der Schluss durchaus nicht betrachtet werden; im Gegentheile, wir haben darin nur eine Eigensehaft von V, die vorderhand noch nicht ganz klar ist, anzuerkennen; es wäre daher sehr gut möglich, dass auch im Folgenden B der Classe \*V entstamme und dies wird sich Jedem als nothwendige Folgerung aufdrängen, der sieht, wie gewaltig B von M abweicht und wie es trotzdem nur seinem bisherigen Vorgehen treu bleibt.

Ueber die Parallelen zwischen dem Schlusse in V. dem Gedichte, wie es in V vorliegt, und M orientiert nachstehende Tabelle. (V 225, 13.)

|                                                            | V                                                                                    | М                                                           |
|------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------|
| Unde also diz ale-<br>xander uernam                        | (vgl.M2036, B1623)                                                                   | 3248 alexander div<br>nernam                                |
| er manete sine getrue<br>man                               | 199, 9 f. er nam sin<br>aller getri-<br>wisten man                                   | do maneter sine<br>getruwe man                              |
| die im ze siner note                                       | 10 f. die ime ze<br>siner note                                                       | 3250 di ime waren<br>einwrte                                |
| ie waren ain måthe.                                        | 11 ie waren<br>ein måthe.                                                            | zaller siner<br>note                                        |
| mit ainer minner<br>menige<br>so reiht er in zege-<br>gene | 223,22 mit allen<br>ir menegen<br>192, 13 f. unde giench<br>sineme na-<br>ter gegene | 3258 di evicchische 5<br>manige<br>den person in-<br>gegene |
| ze mesopotamia                                             | 223, 23 in daz<br>felht meso-<br>potaniam                                            | 3260 (mit_michiler<br>frencle)                              |
| da chomen si ze-<br>samene                                 | 192, 14 unt also si<br>zesamene<br>chomen                                            | quamen si ze-<br>samene                                     |

|                                          | V                                                                                  | M                                                                              |
|------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------|
| in der breiten ouwe.                     | 223, 24 in der<br>breiten                                                          | bi dem strage<br>an der                                                        |
| 10 [man] mahte nic be-<br>schowen        | owen<br>223, 24 da wolte<br>er sin her<br>bescowen                                 | ouwen<br>wer mohte ie<br>bescowen                                              |
| schar also ede'e                         | (vgl. 200, 26 f. unde<br>cinen mantel<br>also edele                                | zvei so herli-<br>chen scaren                                                  |
| uor eineme chunige                       | so chunich                                                                         | 3265 (da was mani-<br>ger myter<br>barjn)                                      |
| die der ie zesamene<br>chomen,           | 192,14 unt also<br>si zesamene<br>chomen<br>225,19 do iz al<br>zesamene<br>chom.   | da si ze samene<br>quamen                                                      |
| unde so grozen scha-<br>den genamen      | 196, 10 f. daz er<br>neheinen<br>scaden<br>hethe geno-<br>men                      | vndé grozen<br>scaden<br>namen                                                 |
| 15 alle die wo'ch wich<br>non daries zit |                                                                                    | 3275 alle di nole-<br>wige<br>sturme vude<br>strite<br>di non darien<br>gezite |
| die alle bizher sint<br>gescheen         |                                                                                    | a' biz her sint<br>geschit,                                                    |
| si ne michten das zü<br>geliehen niecht. | 187, 17 so des nie<br>wart gelich<br>(184,144,im ne geli-<br>chet nehein<br>ander) | 3278 di ne glichen<br>dar zo njet.                                             |
| do was daz felt vil<br>breiht            |                                                                                    | 3268 dawas daz felt<br>uil breit                                               |

| Die Baster Bearbeitung von Lambroches Ale                               |                                                                                                                                                          |  |
|-------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--|
| М                                                                       | V.                                                                                                                                                       |  |
| mit ten toten uher<br>spreiht                                           | [vgl.209, 13 ff. uf der<br>erde mahte<br>uiemen gan,<br>a/so uil lag ir<br>da erscla-                                                                    |  |
| da alexander durch<br>daz wale brach                                    | gen.] 218, 25 dwrch alle die sine er brach 202, 11 f. dannen er dwrch daz                                                                                |  |
| á was da helede tot<br>lach<br>unde also er hin<br>muz nu also<br>ergan | 210, 27 f. a waz ime<br>da helede<br>tot lach<br>(: brach)                                                                                               |  |
| ir sulten zins hie in-<br>fahen:                                        | 196.14 ff. der den scins non sinem tatev philippus woldenfanen.                                                                                          |  |
| da ir uil manegen<br>tach habeth nach<br>gesant                         | 196, 23 f. (daz phi-<br>lippus den zins galt<br>in darios gewalt<br>dannen uber mane-<br>gen tach vgl.<br>199, 2 f. dar nach<br>uber um manegen<br>tach. |  |
| den han ich ir braht<br>in diz lant.                                    | 9                                                                                                                                                        |  |
| mit tem selben worte                                                    | 221, 28 mit dem sel-<br>ben worte                                                                                                                        |  |
| so gab er im mit dem<br>swerte                                          | 222, 1 gab er im<br>mit dem<br>sverte                                                                                                                    |  |

mit den toten vbirspreit

20

·),`)

| M                            | V                       |
|------------------------------|-------------------------|
| ainen slach der was          | 222, 3 f. uf daz hő-    |
| mare groz                    | bet ern sluch [vgl.     |
| v                            | 220, 16 f. div me-      |
|                              | nige div was mare       |
|                              | groz:schoz.]            |
| daz imz höbet uur            | 222, 4 f. daz hůbet     |
| daz march scoz               | uiel ime uur            |
|                              | die fůze                |
| 30 da geschieth sich daz     | [vgl. 221, 2 f. e       |
| volcwic.                     | sich der sturm ge-      |
|                              | schiede.220,26der       |
|                              | der ie gevaht           |
|                              | $uolcwich\}$            |
| sns saget uns maister        | 218, 2 f. alsus         |
| albrich                      | hortich mai-            |
|                              | ster alberi-            |
|                              | chen sagen.             |
| unt der gåte phaffte         | ) 183, 1 ff. $Diz\ lit$ |
| lampret.                     | sin geuüge ist uil      |
| diz lieht ist war unde       | reht, iz tihte der      |
| vehth.                       | phaffe lambret.         |
| hie duhte siv beidi          | derselbe Reim findet    |
| div maz.                     | sich 197, 14 f.         |
| 35 nu ist zith daz<br>/aZEN. | 214, 1 f. 215, 21 f.    |
| IUZEN.                       | l J                     |

# Schluss.

Das Resultat meiner bisherigen Untersuchung lässt sich graphisch folgendermassen darstellen:

|                         | $\mathbf{A}$             |     |
|-------------------------|--------------------------|-----|
|                         | $\overline{V^{\perp 1}}$ | * M |
| $\overline{\mathrm{v}}$ | B 1                      |     |
|                         | $\stackrel{ }{ m B}$     |     |

# III. Capitel.

#### B steht allein.

Naturgemäss zerfällt die folgende Untersuchung in zwei Theile, sie behandelt: 1. Aenderungen und 2. Auslassungen. Dabei sind wieder zu scheiden a) Auslassungen mit bestimmter Kunstabsicht, b) fehlerhafte Auslassungen, durch die der Sinn gestört wird.

Wackernagel stellte die Ansicht auf, B sei durch eine neuerliche Uebersetzung von Alberies Werk entstanden. Seite 31 seiner Schrift sagt er: "Der Verfasser hat mit dem Lamprecht in der Hand noch einmahl dessen franzoesisches Vorbild, den Alexander Aubris von Besancon verdeutscht<sup>t</sup>. Dass diese Ansicht unhaltbar sei, ergibt sich schon daraus, dass \*B die von A ausdrücklich zurückgewiesene Einleitung über Alexanders Abstammung und Geburt enthält. Hätte ihm also Alberich vorgelegen, so hätte er sich gewiss nicht unter die Schaar von lougenûren gestellt, von denen die Rede ist. Das von P. Heyse gefundene Bruchstück des französischen Gedichtes kannte Wackernagel noch nicht. Auch Alberich sagt: Diennt alquant estrobatour, qu'el etc., in B müsste daher, wenn Wackernagels Ansicht die richtige wäre, wenigstens mit einigen Worten gegen den Ausspruch Alberichs remonstriert und die Richtigkeit der Geschichte mit Nektanabus hervorgehoben werden. Doch nichts von alledem, B berichtet mit Ruhe die ganze schmutzige Erzählung, die einen betrügerischen Pfaffen und eine leichtgläubige Königin vorführt, wie sie die mittelalterlichen Alexanderdarstellungen alle überliefern.

Dies ist die Hauptänderung von B, es wollte aber mit seiner Einleitung offenbar die vollständige Sage geben, denn in seiner Hinweisung auf Alexander heisst es: der disse mer welt wissen der lesse den grossen allewander oder dar bich der machabeis. (Bl. 21<sup>a</sup>, 1.).

Diese Einleitung ist darum interessant, weil man aus ihr die Leistung des Ueberarbeiters ersehen kann. Die Ausicht, welche Wackernagel ausgesprochen hatte, die Entstehung von 56 Werner.

\*B sei ins dreizehnte Jahrhundert, obwohl erst gegen das Ende desselben zu setzen, findet darin ihre Bestätigung.

B reimt ganz genau, nur folgende Unreinheiten sind zu bemerken.

*ô* : a getân : daran 137 f. : man 305 f.

i:î sin:sîn 149 f.

ei:ie scheid:miet 247 f.

o:ô wort:hôrt 105 f. :erhôrt 443 f.

m:n nam:  $m ext{-} m ext{-} 65$  f. h-rheim: mein 171 f. gadem: schaden 237 f.

s:z was: daz 71 f. gesaz: genas 389 f.

en: e stunden: begunde 378 f. (was leicht in stunde zu bessern ist.) Höchst auffallend ist der Reim Vers 417 swære (swer): Alexander.

Alle diese Unreinheiten finden aber zudem Erklärung im Dialekte des Dichters und einige von ihnen, z. B. die Bindung von  $\hat{a}$ : a begegnen schon in classischen Dichtungen.

Auch über die metrischen Ansichten des Ueberarbeiters werden wir unterrichtet: seine Verse sind alle vierhebig, oder dreihebig klingend, die vierhebigen sind entweder stumpf oder klingend, nur Vers 456 und hasse daz niut bist gelich der frouwen [l. formen] min und Vers 444 disse wort fügen sich dieser Regel nicht. In ihnen muss Verderbnis angenommen werden.

Die Einleitung enthält 267 Reimpaare, von denen 24 gewiss, 2 wahrscheinlich dreihebig klingend sind, also 10 Procent. Es sind folgende: 21, 25, 49, 51, 61, 69, 81, [133.] 135, 141, 165, [233.] 289, 317, 321, 323, 327, 353, 377, 379, 433, 463, 499, 511, 515, 529.

Die Verse zeigen zum Theil keinen, zum Theil ein- oder mehrsilbigen Auftact. Zweisilbiger findet sich 40 Mal u. zw. Vers 1. 10. 17. 19. 26. 48. 53. 70. 90. 115. 124. [132.] 150. 151. [152.] 164. 187. [223.] 224. [226.] 241. 262. [274.] 278. 300. 306. 309. 336. [346.] 363. 364. 400. 406. 414. 422. 474. 502. 512. 518. 530. Vom dreisilbigen wären Vers 57 daz er ze | mazidoni wurd erkanat und Vers 406 alle die | zît sôz [Hs. so daz] kind wurde brâht, die einzigen Spuren, doch dürfte der letztere in al die zu bessern sein.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Ich verweise auch auf die Betrachtung des Lautstandes in B.

<sup>2 444</sup> zu bessern nach Vers 4610?

Schwebende Betonung gestattet sich der Dichter fünfmal. Vers 5 niender noch in nigramancî.

[164 anders ich dir niut gelonben mac, hier wohl zweisilbiger Auftaet.]

259 meister, ich han gesant nach dir.

375 meister, mir ist unmâzen wê.

449 meister, ich han gesant nach dur.

Die beliebten Flickverse sind ihm bei der Arbeit willkommene Mittel zur Herstellung der Reime. 1. Berufungen
auf die Quelle: Vers 2 als ich von im geschriben las 78 als
ich von ir geschriben las 139 als mir die (ge)schrift hät geseit
146 als ich an einem buoche las 428 als ich an der istora rernam. 2. Betheuerungen der Wahrhaftigkeit: Vers 224
des solt då von mir gewis san 314 des wil ich dir für wor jehen.
[384 als war daz ist?] 412 f. daz ich für wor sagen mac und
san offenlichen gich 421 ich sage in für war 460 ich wil dir
sicherlichen sagen. 3. Flickverse anderer Art: 136 als man
es wienschen solde. — 165 in vil kurzen stunden (: funden) 377 an
den selben stunden (: begunde) 463 an der selben stund (: begunde).
— 398 daz beschach niemer såd.

Darin besteht das Können des Ueberarbeiters, das er nun auch auf den Text von Lambrechts Alexander überträgt. Es ist offenbar, dass B ändert, um unreinen Reim wegzuschaffen und zwar geht es viel weiter als M, dessen Bindungen durchaus nicht rein im höfischen Sinne sind.

551 VM hâr: mâl 616 V chinden: gewinnen 624 V daz: brach 672 VM sitte: geritten 684 V beginnen: uberwinden

M beginnen: verwinnen 692 VM stat: en(t)sa(z)t

694 V abe: dane M ane: dane

714-717 VM minnen : qewun-

nen, getün : rüm 720 V willen : gestellet 948 V edele : himele

952 V nâme : româre

B hâr : sunderbâr.

B springen: bringen B ersach: erbrach

B ersacn : ermacn B siten : geritten

B beginnen: gewinnen

B stat: mat

B dâ : dô (alemannische Aussprache)

B så : dô, nicht : geschicht

B wellent lân : getiin

B rîch : köstlich

B mêren : romêren

58 Werner.

1607 VM man: frigiam

| 1044 | VM $stat: daz$           | B stat ze hant: bekant                         |
|------|--------------------------|------------------------------------------------|
| 1078 | V hers: mer M here: mere | B hers: mers                                   |
| 1161 | V werlte: werden         | BM erden: werden (s. oben)                     |
| 1165 | VM durch: burch          | B durch in: mûren hin                          |
| 1181 | VM riter iunc : verwunt  | B ritter an der stund: wund                    |
| 1236 | VM burch: durch          | B stat: mat                                    |
| 1268 | VM nam: man              | B gewan: man (vgl. oben)                       |
| 1274 | V erlôste : nôte         | B <i>lôst</i> : <i>rôst</i> (typische Bindung) |
| 1334 | VM sculde: golt          | B schulde: hulde                               |
| 1430 | VM grôz: tôt             | B $n \hat{o} t : d \hat{o} t$                  |
|      | VM gesach : slach        | B gesach: vngemach                             |
|      | VM slach : gesach        | B dar: bar                                     |
| 1484 | VM zende: lende          | B ende: lende (vgl. Vers 743)                  |
| 1488 | V gebranc: pant          | BM hant: bant                                  |
| 1524 | V warf: restarb          | B warff: scharf                                |
| 1597 | V lant: tusint           | B gesant: lant                                 |
| 1599 | V gesant: tusint         | B brâhte dar: schar (vgl. Vers                 |
|      | ,                        | 1601)                                          |
| 1605 | VM wesen: risen          | B dar: schar                                   |
|      | ****                     | 5                                              |

Dies sind die Aenderungen wegen Unreinheiten des Reimes; doch ändert B auch aus metrischen Ursachen, sucht die Verse, die ihm zu kurz oder zu lang erschienen, auf das richtige Mass von vier Hebungen zu bringen; Beispiele dafür fanden sich schon oben in ausreichendem Masse. B ist aber conservativer als M: es macht nicht aus éinem Verse, wenn er zu lang scheint, drei, sondern wirft die irgend entbehrlichen Worte unbarmherzig heraus.

B man: dan

Damit ist zugleich eine andere böse Eigenschaft des Ueberarbeiters angedeutet. Er hat gar keine Achtung vor dem überlieferten Texte, sondern operiert nach Gutdünken in ihm herum. Sein Interesse ist auf das Thatsächliche gerichtet, daher scheidet er willkürlich das aus, was ihm nicht nothwendig zur Sache gehörig scheint. Nicht einmal die Citate aus der Bibel lässt er unangetastet.

Bekanntlich hebt Gervinus besonders lobend hervor, dass Lambrecht seinen Stoff mit Bibelstellen geschmückt habe freilich dürfte nur Alberich dies Lob verdienen — er wäre daher nicht sehr zufrieden mit dem Corrector B, welcher nur eine Erwähnung biblischer Vorgänge stehen lässt: tiryus ist ouch die stat, do got der heidnin dohter lost von des besen geistes rost; B kürzt auch da, während M seine Kenntniss der Stelle (Matth. 15, 21) durch Einführung des Namens chananea beweist. In dem Stücke, das auch von V überliefert ist, wird die Bibel zehnmal eitiert, einmal von V allein, viermal von V in dem Theile, welcher in die Lücke von M fällt, viermal von V und M, einmal von allen Hss. M ist dabei meist am breitesten. Auch im weiteren Verlaufe scheidet B die Bibelstellen aus, vgl. Vers 2305 ff. 4024 ff. (M). Der Vergleich aus der altdeutschen Sage wird von B nicht minder als überflüssig angesehen und daher bei Seite geschoben: es beweist darum für eine nähere Verwandtschaft von M und B durchaus nichts, wenn sich einmal die Anführung aus der Bibel in beiden nicht findet; V 219, 3 heisst es:

grôzer slege wurden nie getân, si ne slûge wîlen sâmsôn, der die grôzen maht an ime truoch

daz er mit eines escles bachen ein tûsint liutes ersluoch.

(daz er und liutes zu streichen und er sluoch zu schreiben?) B lässt jede solche Stelle weg, ist auch hier sonst von M ganz unabhängig, darum das Fehlen Samsons kein gemeinsamer Fehler von M und B. Das eben angeführte Citat aus der Bibel ist ganz im Stile solcher Vergleiche eff. Lichtenstein QF. XIX s. CLII), während die Anknüpfung von biblischer Gelehrsamkeit in A anders typisch war: tyre ist noch dir selbe stat (W 1257); diz ist noch der selbe walt (W 945); dinselbe burch sardix (W 1762); medin rich ist noch daz selbe lant (W 1840); oder es heisst: armenien lant . . . diz was did din archa gesaz (W 1850); diz was darios ter . . (W 552; zityam . . . diz was dâ (W 770); diz ist libanus der . . . (W 942); oder endlich: ein stat heizet nicomedias da . . . (W 905 f.); ouch pitaniam di . . . (W 772) vgl. M 2305 chorinthia was ein michel stat di . .

Oftmals sind die Ursachen nicht zu erkennen, durch die \*B zur Aenderung bewogen ward, doch zeigt sich Streben zu modernisieren; manches wird als veraltet empfunden: arbeit ist ihm nichts Betrübendes mehr, er muss also leit dafür setzen! (845).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> In der Einleitung Vers 334 blieb stehen: die half er mir itz areheit auf den Kampf bezogen und Vers 380 von den arheiten kunst du schrive küngin, womit die Geburtswehen gemeint sind.

60 Werner.

balt als Epitheton ornans kennt er nicht mehr, er schafft es fort (Vers 979, 1104, 1550). zende ist nicht der von ihm gebrauchte Plural, er ändert daher (Vers 743, 1484). ort muss wegfallen (1532), auch gegen gire zeigt sich Abneigung (Vers 1195, 1399). Das Pferd darf nicht mehr weien, es muss winhellen (594), für helde wird volk gesetzt (Vers 1061). Dann erweist B Streben nach Abwechslung, er hält Vers 1597—1602 nicht an der Ueberlieferung fest:

cilicien heizet ain lant, si brâhtin im azech tûsint. von ninive wurden ime gesant ain unde zewainzich tûsint. die ûzer armenin lant, si brâhtin ime aht tûsint

sondern schreibt:

achzig tûsing wart gesant ron cillizya dem lant. (von) ninive brâhte dar zwênzig tûsing in ir schar. achzig tûsing wârent der die von armenye kômen her.

Dadurch hat die Stelle entschieden gewonnen.

### Lantstand in B.

Im folgenden Abschnitte betrachte ich die lautlichen Verhältnisse von B; freilich lernen wir nur den Schreiber kennen, jedoch ist auch für den Bearbeiter manches aus den Reimen zu gewinnen.

Ich verzeichne bei jedem Laute, was in B dem reinen Mhd. entspricht; dabei scheide ich aber, indem ich unter I den Lautstand von Einleitung und Schluss (Vers 1—534 und 4241—4734) zusammenfasse, unter II den Lautstand des Gedichtes, so weit es in VMB (Vers 535—1623), unter III so weit es nur in MB überliefert ist. Die Beispiele werden keineswegs vollzählig aufgeführt, sondern bei jedem Falle eine Auswahl getroffen.

Wie sich schon zeigte, sind Bearbeiter und Schreiber nicht ein und dieselbe Person (s. o. S. 55 f.); darum empfahl es sich, die durch Reime gesicherten Eigenthümlichkeiten von den andern zu trennen und als eharakteristisch für die Sprache des Bearbeiters hervorzuheben.

Der Dialekt ist durchgehends alemannisch, nur scheinen sich Spuren des Md. zu finden; ich verweise darum jedesmal auf Weinholds Alemannische (AG) und Mhd. Grammatik (MhdGr.). (BG natürlich Bairische Gr.)

### A. Vocalismus.

- 1. Die einfachen Vocale mit ihren Umlauten.
- a. Der Bearbeiter steht auf streng mhd. Lautstufe; er gestattet sich nur Reim von  $a:\hat{a}$ , was nicht auffällig ist.

In der Sprache des Schreibers wird mhd. a geschädigt:

1. durch übermässige Ausdehnung des Umlauts, in der Hs. durch e wiedergegeben. II Vers 898 erbeit AG § 12. 15. MhdGr. § 28. 35. Vers 1123. 1198. 1453. 1510 hertter als Positiv. Im Comparativ Vers 612 lenger als Adverb. III 2904. 2951. 3282 erbeit 3035 menlich. I 4386 gevelle steht für gevalle.

Dabei ist Schwanken vorhanden zwischen den Formen mit und ohne Umlaut. I 362 mengi lant 4355 menges (= manegen) gegenüber 4111 manig 4113 mangen. II 675, 1003, 1179, 1189, 1245 menger gegenüber 1168, 1181, 1186, 1462 manig. III 2263, 2513, 2520, 3036, 3139, 3211, 3238 menger und 3390 menigvalt gegenüber 3189 manger. (Zwischen iemen, niemen und ieman, nieman dasselbe Schwanken vgl. Vers 4042, 4143 gegenüber 4139, 4334 AG § 17.)

- 2. durch Verdumpfung zu o. AG § 25. Es findet sich nur in wond sehr häufig III 1635. 2293. 2296. 2307. 2368. 2405. 3054. 3720. 3732. 3874, daneben jedoch in I z. B. 118. 383. 411 wand. Vermuthungsweise ist o für a auch anzunehmen Vers 2396 sol für sale. III 3467 old 3663 older (3745 oder).
- â. Auch dies vom Bearbeiter rein mhd. bewahrt. <sup>1</sup> Beim Schreiber tritt dafür e ein III 2989 hest 2186 het : rât, ein Beweis, dass der Bearbeiter nur hât schrieb.

¹ Der Reim mören: geboren (= gebären) 3099 f. ist zweifelhaft, man wird andere Versabtheilung vornehmen müssen; die Stelle ist verderbt.

Sehr häufig wird â zu o AG § 44. 124. MhdGr. § 76. Dass dies nicht blos Zeichen des Elsässischen, sondern vom dreizehnten Jahrhundert ab allgemein alemannisch vgl. Deutsches Heldenbuch IVvII. VXII. Jänike Altd. Stud. S. 58. I 25 komen 46 hor 65 froge 178. 314. 412. 4921 wor 194 mos 226. 4376 noch (270 nach) 321 geboren: woren 427. 4308. 4767 f. 4720 etc. jor, joren 4379 schoff 4452 geton 4505 lon: man 1 4623 sochen 4639 rot (: drat) 4721 underlos.

II 545 woren 587 jor 652 moll 688 lon.

III 1749. 1759 woren 1694 noche 1758 erschroken 1771 schoch 1843 strosse 2030 jo 2041 groffen 2052 komen 2133 gon: on = gân: âne 2929: ston 2195 geboren 2350 lost 2404. 3728 wonde 2608 los 3178 underlos 3291 frogte (3305 fragte).

ä und æ werden in der Hs. durch e wiedergegeben und dies scheint dem Dialekte des Bearbeiters zu entsprechen AG § 39. 89. 122. MhdGr. § 61; es finden sich nämlich folgende Reime: I 417 f. 4368 f. swer: Alexander. HI 2235 mer: Alexander, daneben Alexander Vers 2630: wer stf. 2682: her gereimt. Auch 4559 Capadocyer: schriber sind gebunden. Dem Bearbeiter erschien also Alexander wohl als Verkürzung aus Alexandære. (Die metrische Verwendung des Namens ist bei ihm eine ungleiche. Vers 471 álexànder ebenso 493. 512. 517 u. o. alexánder Vers 584. 691. 868. 883. alexándèr Vers 741. 749. 879 wenn in diesen Fällen nicht aléxandèr zu betonen ist wie 853 aléxandrò.)

Beim Schreiber 1 25 f. u. o. mer: wer = mære: wære 176 specher 219 leg: pfleg 4456 sessen: esen = sæzen: æzen 4386 wenne = wæne. II Vers 583 brechtte swer 907 verechttet. III Vers 1662. 2210 wer: mer 2361 werest 1772 stette 1914 hetti: tette 2072 kemen 2291 seld.

Einmal steht a für æ III 3036 datten, doch dürfte dies nur Misverständnis sein (Ind. für Conj.).

age wird contrahiert 1. zu  $a \ (= \hat{a})$  II 870 klate MhdGr. § 55. Dies scheint nur md. zu sein vgl. MhdGr. § 58. Nichts Entsprechendes AG S. 34 f. —

2. zu ei AG § 56. 99. 131. MhdGr. § 103. II 778 seitte. III 3624 f. treit: maget leit (: leget); es gestattete sich also auch der Bearbeiter solche Contraction —

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Beim Bearbeiter also â: a.

3. zu e (=  $\hat{e}$ ), welches oft für ei steht (s. n.) III 1759 teding 2634 deding = tageding (AG § 38. MhdGr. § 68).

âhe wird zu e (= ê) III 3903 geven = gerâhen. Dies scheint md. MhdGr. § 68.

a findet sich als Svarabhaktî in dem Personennamen Karatter Vers 3909 für das gewöhnliche krater. Die Schreibung der Eigennamen ist jedoch so ungenau und schwankend, dass aus ihnen nichts geschlossen werden darf. Ich zog sie daher im Folgenden gewöhnlich nicht herbei.

aa ohne lautliche Bedeutung Vers 4203 gestaalt.

e. Auch hier steht der Bearbeiter auf streng mhd. Standpunkte, nur gebraucht er die Form har = her : yar Vers 3844, was alemannisch überaus häufig ist (AG § 11 S. 92), sich jedoch auch md. findet (MhdGr. § 23); beim Schreiber macht sich wieder sein alemannischer Dialekt geltend.

In der Flexionssilbe erscheint a für e, was aber verschrieben sein dürfte in Vers 4495 ertrenkan: senken. Sonst (AG § 11) II volle Form danan Vers 820. 969 neben danen (: manen = mannen) Vers 1087. III danan Vers 4131 neben danen 4079. a für e tritt ein in har 2661. 2774. 3691. 3814 : gar, in sant = sent Vers 3132 : ungewan (zu lesen nugewent. 2927 markte für merkte.

i für e II Vers 640 is = ez AG § 415. MhdGr. § 460. — In Stammsilben nur einmal I Vers 4480 liger = leger, daneben Vers 3561 legers. — In Ableitungssilben I 414 ellimenten 4460 keminatten. II 1160 obrist. III 3254 zigibein. — Vorzüglich erscheint i oder y in geschwächten Endsilben AG § 23. MhdGr. § 38. Die Zahl der Fälle ist sehr gross; folgende seien erwähnt:

I 32 vesti 39 mengi 212 wüesty 272 wiesti. — 288 witti 335. 362. 4509 grossi 4512 liebi 491 selbi. — 232 zeigi 276 hetti.

II 976 gabi 1013 herzy 1461 burdi. — 1244, 1289 grassi 1283 schöni 998 jüdeschy 1088 sweri. — 803, 1567 müesti.

III 1741, 1928 vestin 1773 alli 2015, 2352 grossy 2175 edli 2402 mengi 2097 kreichschy. — 1914 hetti 1932 zugi 2269 kemi 2402 stelli 2634 hielti 2635 detti 2641 envetti 3150 siilli.

<sup>1</sup> Vers 442 niean ist in niena zu bessern. AG § 10.

Auch o für e (resp. i) tritt ein: II 1028 einloff. III 2655 wilond (AG § 25. 83. 116); nicht minder Umlaut von o (Hs. ó) für e AG § 28. 117. MhdGr. § 46. I 116. 153. 4349. 4379 mönschen 540. 4352 geschöfte. II 573 mönsches 1214 frömde. III 2389 bösser. 3408. 3367 mönschen Höchst auffallend und sonst nicht belegt ist üe für e in diesem Worte I 4354 müenslich. III 4202 müenschen. üe für æ findet sich (AG § 75. 109, s. auch u.), jedoch für üe = ö weiss ich keine Parallele.

u für e steht 2397 stull = stele: sol = sale, sele.

eo für e erscheint II 598 leow = lewe.

ie für e (i) III 2099 wiest: vest AG § 63. Vers 3946 geniessen (= genesen) : wesen wohl nur Schreibfehler.

ê. Der Bearbeiter bewahrt es unverletzt.

ê wird in der Sprache des Schreibers schon zu ee I 332. 364 ee 375 wee. II 831. 1434. 1440 ee. III 4094 ee, doch auch mee II 723.

ie für  $\hat{e}$  II 999 Jerusaliem AG S. 62, § 102. 135. MhdGr. S. 96.

ege wird 1. ei III 3900 leitte 3625 leit 3979 geleit AG § 56. 99. 131. MhdGr. § 103. — 2. e (= ê) I 4250 allwend = allewegent AG § 38. MhdGr. § 68. — 3. o I 4343 gon = gegen, doch dürfte dies nur Verschreibung sein: o und e sind in B einander überaus ähnlich, freilich ist an unserer Stelle o ganz deutlich.

ebe zu e zu contrahieren, gestattet sich der Bearbeiter; er reimt 727 gegen (= gegeben) : den AG § 38. MhdGr. § 64. 68. Das e ist kurz vgl. Jänike Altd. Stud. S. 59, Zs. 17, 506. — II Vers 689 gen 1370 gen : leben.

Für Synkope und Apokope des e bietet fast jeder Vers ein Beispiel, Conjugation und Declination werden gleich stark davon betroffen, und zeigen den ärgsten Verfall der Endungen. Bei Synkope des e tritt einige Male Assimilation ein, z. B. Vers 622 lept daneben Vers 555 dobt. Die Behandlung zweier e bei absteigender Betonung ist in I und II consequent, während III schwankt. In I und II wird das erste e synkopiert ohne Rücksicht auf die Quantität der Stammsilbe.

I 330 rittren 352 meistren 4468 vedren 189 edle 4518 üblen 4533 obrest 4249 liebste 4325 nechster 53. 277. 4323 andren 47 verwandlet 4355 wundret 4525 ordnen 4672 genidret.

II 1444 rittven 1086 iibles 1426 fordrest 831. 1136 andren 635 wadlet.

III ebenso 3177 eln 3361 rittren 3464 geislen 3088 töchttren 3527 edlem 2613 rordren 2464 vordvest 2431, 3068, 3117, 3206, 4128 andren 3089 unsren 2268, 3650, 3764, 4721 wundret 3859 genidret. Dagegen 2963 übel 3637, 3801 andern 3090 unserm 3440 unsern 3706 rerwandelt.

Dann findet sich II Vers 666 inweren 812 inwerem geschrieben (843 dieneren gehört natürlich nicht hierher). III 3949. 4073 inweren 3788 trinweren.

Unorganisch wird e angefügt, doch nicht sehr häufig. 1095 berge als Acc. sg. 2289 sune als Voc. (scheint md. zu sein). Zwischen Liquiden im Inf. 19 besweren, endlich in der 1. sg. ind. pt. 2367 liesse = liez. Dreimal bietet B die Form künkerich dar Vers 576. 4169. 4246 (hier küngkerrich geschrieben), die consequent festgehaltene Form für künec ist küng, e daher zur Vermeidung der Consonantenhäufung eingefügt. Svarabhaktî in geren: eren 4581 und auch sonst 3484.

- i. Der Bearbeiter steht auf der Stufe des strengen Mhd., nur reimt er ie auf i 1800 f. rietten (von râten) : sitten, während er 1826 den Reim dingen : giengen in riengen : giengen änderte : Vers 4185 mir : schier (dies soll ausschliesslich bairisch sein vgl. aber Brendicke, Laut- u. Formenl. 13).
- e für i I 4684 Allexandrea (gegenüber 4695 Allexandrya). II 724 samer = sam mir. III 2431 swemet = swimmet 3362 swemen, daneben 3570 swimen. 2784 rech = riche 1. sg. ind. ps. (3515 gnld, meint wohl guldin nach 3613 und sonst. Nur Vers 213 steht verschrieben wurzelen: sîn).

ie für i, resp. e, und o für i, resp. e, siche unter e.

- î. Der Bearbeiter streng, nur sie: hie 4193.
- ei für î steht II Vers 1333 gnedekleich für -lich und -lich, wie B abweehselnd reimt: Vers 56 beinin steht für linin, das Misverständnis scheint auf einer Form leinin zu beruhen. Offenbar misverstanden sind die Formen 1753 gebeitten 2230 erbeiten: striten 2325, 2421 beitten, wo î das einzig Richtige ist. Jenes eine -leich gehört also zu den Fällen, in denen gelegentlich auch alem. ei für î erscheint AG § 57, 99, 131. MhdGr. § 91, wenn man nicht lieber Verschreibung annimmt.

ie für î I 4700 liebes = lîbes misverstanden.

 $\hat{\imath}$ erscheint III 3085  $\it vinden$  und 4193  $\it si$  (Hs.  $\it sy:hie)$  für  $\hat{\imath}\it e,$  resp.  $\hat{\imath}\it a.$ 

*ibe* wird î I 386. 536. II 818  $\hat{g}$ î $t = \hat{g}$ ibet.

j für i I Vers 4409 jnen 4721 jn 4572. 3207 jren, auch vor Vocalen: 4042 jemen 4334. 4139 jeman 4461 jeder 3538. 4588 je 3314. 3345. 4641 jemer. II Vers 1216 jemer 1440 jeman 1508 je.

Synkope von i (resp. e) findet sich durchgehends bei king und küngin. Vgl. ferner 1 4026 sidner 4666 mecidonscher. H in verschiedenen Formen: 1037 krieschen 1234 kriechs 1247 kreischy. HI 2438. 2483 kriechsen 2568 kriescher 3072 kreichschen 3366 kriechschi 3072. 2080 kreichschen 2097 kreichschy.

Eingeschoben erscheint i Vers 4105 unniste für wunschte.

- o. Der Bearbeiter reimt a: o 4486 nacht: mocht. Im Superlativ ist die Form auf o, welche der Reim verlangt, vom Schreiber verwischt Vers 1868 fordrest: drost, doch findet sieh ausserhalb des Reimes 3123 zwenzigosten gewahrt. Sonst ist nichts zu erwähnen. Beim Schreiber jedoch steht:
- a für o I 4306 van für von AG § 11. MhdGr. § 20. III erhalten erscheint a in ungewan Vers 3131, 3718, AG § 11. Eingetreten in nach für noch Vers 2136, 2965, AG § 11. yezagen Vers 3943 (: herzogen). Vers 76 alimpya für olimpia.
- efür  $o,{}^+$  II Vers 1293, 1304 kleinet neben kleinot Vers 1300. AG § 17.
  - u für o II Vers 1134 forchtten: wurchtten.
  - ô. Nur Sprachformen des Schreibers zu erwähnen.
- a für  $\hat{o}$  in III Vers 3224 und 3239 datten für  $t\hat{o}ten$  irrthümlich.
- on für ô 343 schůs = schôz AG § 71, 105, 139. MhdGr. § 97. Schönbach Zacher's Zs. für d. Philol. 6, 282.
  - uo für  $\hat{o}$  2285 fruo  $(:s\hat{o})$ , wo fr $\hat{o}$  zu lesen ist wie in M.
- ö und æ. In B geschrieben ő und ê (z. B. I 4453 mêcht = möhte. III 2398 mêchte); auch ő, was wohl nur Flüchtigkeit der Schrift ist (Vers 3609 götte; 127. 130 steht götte 118.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Vers 4434 verzech, wohl für verzoch, jenes passt nicht in den Zusammenhang.

120 gotten 572 gotter). Die Sprache des Bearbeiters auch hier strenge.

Beim Schreiber unterbleibt der Umlant, z. B. I 4254 schones wib. III 3449 schone boume 3816 schone keminat, dringt dagegen z. B. in das Adverbium ein 3780 schone gegenüber 3809 schon. Auch soust gewinnt der Umlant an Ansdelmung I 4452 sölich. II 605. 698. 816. 1567 sölichs 664 ir söllent 663 möchtte 1319 bedörfite. III 1624. 2146 u. s. o. sölich 1660 wölt 2375 sölt 2020 sölle 1769. 1863 söllen 2413. 2898. 4019 söllent 2593 törfite 3038. 3214 mören : oren (3612) : geboren 1 (= gebären 3099) 1987 döri AG § 27.

üe für  $\alpha$  AG § 75. 109 Vers 76 schüeni. Es ist eine ganz junge Form.

Zu bemerken die Schreibung dürchte: möchtte Vers 4140.

u. Die Sprache des Bearbeiters ist strenges Mhd.

e für u II 1055 ende = unde (Welle), wohl nur misverstanden, wie bei diesem Worte oft.

o für u AG § 24, 83, 116. MhdGr. § 42, 1 466 begonde (dagegen 464 begonde : stund). II 571, 618 begonde (631, 880, 1447 begonde). III 3493, 3757 kond 3038 wosten.

no (Hs. ů) für u I 4546 fruom = vrnm: pottolomenm MhdGr. § 129. AG § 78. 111. 144.

üe für n I 113 küenen.

u=un nur verschrieben 4337 bettwagen = betwangen.

û.

üe für  $\hat{u}$  III 1985 rüemen = rûmen ist nur Misverständnis.  $\hat{u} = \hat{u}we$  I 4724 butte = bûwete.

 $\ddot{u}$  und  $\dot{u}$  werden durch  $\hat{u}$  ausgedrückt, 517 steht jedoch  $\dot{u} = iu$   $r\ddot{u}we = r\dot{u}uwe$ . Umgelautete und nicht umgelautete Formen stehen neben einander.

I 1024, 4511 fursten 36, 4558 fürst 12, 44 über 57 mird 20 wurden 407 zng 4315 sun (= sinne) 4317 sune; wunen.

II 852 gewundet: gekündet 1215 gewunen 1460 wurde: burdi 1521 kundikeit.

III 1661. 2494 wurde 1734 kun = küune 1883 kur 1932 zugi 1938. 2384 fursten 1966 kung 4022 kungin 2063

<sup>1</sup> Doch ist dieser Reim zweifelhaft.

68 Werner.

bruken: stuken 2102 ruken 2272. 4151 funf 2468 erwirb: sturb 2776 durlich 2843. 2979 fur 2911 furbas 2997 lutten = liute 4235. 4228 hult 4236 fultte 3359 furt: spurt.

Eingedrungen ist der Umlaut z. B. Vers 4338, 4544, 4550 süllen. Daneben II 3143 sullen. III 3930 sülen. B schreibt auch III 4206 genattüret.

i für ii AG § 22 I Vers 134 gewirket.

b für ü AG S. 29 I 4334 forcht -- ich vürhte.

ie für ü I 136 wienschen, es ist sonst nicht belegt; ie für ü entsprechend gemeindeutschem iu findet sich bei Konrad von Ammenhausen (Vetter, Neue Mittheilungen p. V). tiefel neben tüfel, beweist aber nur, dass die Hss. noch unterscheiden zwischen ü und iu.

üe für ü MhdGr. § 133. Es scheint mehr bairisch. BG S. 109 f. (AG § 75) I 174 süel 4634 süellen 262 müege. II 888. 890. 892 süellent. III 2442. 3891 müegent 2860 müegen 2940 müegens 2860. 3156 süellen.

# 2. Die Diphthonge.

ei. Nur Sprachformen des Schreibers zu erwähnen.

e für ei I 488 enander 427. 587 zwenzig AG § 17 S. 308. II 637 fredikeit daneben Vers 633 freidikeit. 1053. 1414 zwenzig 1456 enander 1492 en ein III 1741 ener 2436 zwenzig 3146 zwen AG § 36. MhdGr. § 63. Neben beide erscheint bede sehr oft I 319. 403. II 1429. 1456. 1501. III 2083. 2085. gen und gein neben gegen allgemein, z. B. 648. 945. 3497. 3529. 4293. 4415.

ai für ei I 138 erais (Hs. er ais) kreize plur.

ie für ei MhdGr. § 114 md. AG § 64 wird die Vermuthung als nahe liegend erklärt ie sei für ei nur verschrieben. I 253 schied 4290 zwie (Hs. zîce: über die Bedeutung von ŵ siehe unter w) II 541 hies 664 gebietten: arbeitten 980. 1125. 1417 zwie III 1999 giegny = geigne = gegene (?) 2809 iedem = eidem. Hieher wohl auch 919. 1612 zwielf 4313 zwielfiten AG S. 307. MhdGr. S. 294. Es scheint für zweilf zu stehen, das hanptsächlich md. ist, sich jedoch auch alem. findet. AG § 58. 99. 131. MhdGr. § 90.

 $<sup>^{1}</sup>$  3463 ene = iene.

oi für ei 140 geloit geleit geleget (wohl verschrieben). Doch AG § 69, 100, 104, 138. Es ist besonders schwäbisch.

ie. Der Bearbeiter verwendet ei für ie im reime; so steht Vers 248 meit: scheid, jenes für miet (: schied, wie 253 steht?) In B findet sich dies sehr häufig; es scheint mehr md. als alem. zu sein. Weinhold sagt AG § 59 (vgl. §§ 99. 131); besonders verbreitet und fest war dieses ei nicht. Damit vergleiche man MhdGr. § 107 über diese Erscheinung.

I 381. 390 scheire. II 649 enpfey: gie 921 meitten: gebietten 1055 hies: reis 1219 reitten (oder - redeten?) 1247 Kreischy 1245 besleiff: brieff 1302. 1346 breiff 1309. 1354 reimen 1432 kreichen. III 1631. 1663. 2710. 4048. 4069 breiff 1671. 1724. 2882. 3703 scheir oder scheire 1760 geheissen 1803 heing: berieng 2080. 3072 kreichschen vgl. weitere Formen unter i. 2510. 2801. 2867. 2932. 3075. 3109. 3124 kreichen 2312. 2632 reitten 2759 bereitten 2543 fleichen 2558 fleichent 2657. 2678. 2722 verheis 3009 hey = hie 3220 schreit 3289 enpfeingen 3780 enpeing. Ebenso zu fassen ist 3682 enpfenig: gieng.

Sonst findet sich in B e für ie III 1936. 3061 krechen = kriechen 1972 kregen = kriegen 1937 nemer = niemer AG § 37. 122. MhdGr. § 63.

i für ie, es scheint md. zu sein. MhdGr. § 40. III 3215 krichen : siechen.

in für ie; die Hs. schreibt û. III 3680 gebût 4043 enbûttet 1548 flüchent = fliehent, wohl nur verschrieben.

ie = in. 3724 zwegen = twingen beruht auf einem Misverständnisse.

iu, Hs. û, wird durch ie vor allem in den Formen des Artikels, durch e beim Adjectivum vertreten, in welchen von in keine Spur mehr zu finden. Vgl. AG § 63. MldGr. S. 493.

— Vers 3275 urlieges.

ou wird in der Hs.  $\mathring{o}$  oder  $\mathring{u}$  geschrieben (115 bch 1069 bûm),  $\mathring{w} = ouw$  (96 fr $\mathring{w}$ ), einmal au (Vers 113 langen: tangen. Der Bearbeiter bindet ou und  $\mathring{a}$ . Vers 1621 ouch (Hs. bch): gich (Hs. goch) AG § 42. 124. MhdGr. § 75. 78. 80. Es ist alem. und noch mehr md. im Gebrauch. III Vers 2214 rach: ouch

3402 darnach: ouch. Ausserhalb des Reimes steht Vers 742 undagen = untougen AG § 34.

o für ou III 2891 brutloff 2922, 3985 urlob (doch vgl. MhdGr.  $\S$  43) AG S. 43.

 $\delta$  für ou vgl. AG S. 46, doch ist es wohl nur verschrieben für  $\ddot{o}.$  III Vers 3840 lõgnest.

u für ou III 4181 dube = toube.

 $\ddot{o}u$ . In B findet sich diese Form gar nicht. Wir bemerken Abneigung gegen den Umlaut. III 3701 erfröwet 3777 fråte 2235 fröt 2374 frötte vgl. AG § 71. 105. 139. Auch II 1043  $fr\dot{o}d = fr\ddot{o}ude$  ist wohl nur für  $fr\ddot{o}d$  verschrieben (vgl. jedoch AG S. 46).

ei für öu gehört dem Bearbeiter an; es ist wohl nur md. MhdGr. § 92. AG bietet nichts entsprechendes. 1504 streit: mett (l. meit). Die Stelle lautet:

die dotten er nider streit (l. ströut),

als der ein gras nider mett (l. meit trotz Gr.  $I^2$  neuer Abdruck 888)

Häufiger ist üe für öu AG § 75 I 114. 313 trüeme 147 züegte 486 züeg 422 lüewe 459. 496. 499. 4440. 4724 früede 4514 früelichen. II 649. 3401. 3775. 4106 früed 1074 büem. III 2299 trüeme $\pi$ .

 $\hat{o}e = \ddot{o}u = e$  II 549 l $\hat{o}ewen = lewen$  resp. löuwen AG § 72.

uo B schreibt ů.

o für no AG  $\S$  42. 124. MhdGr.  $\S$  75 II 1375 swor: fuor 1564 swor. III 2836 swor 3452. 3454 wochsen.

u für u<br/>o I 470  $\mathit{stund} = \mathit{stuont}.$  III 2088  $\mathit{schuffen}$  wohl nur verschrieben.

iie. In B gegeben durch iie, selten durch iie. iie = wiie (Vers 212).

Abneigung gegen den Umlaut lässt sich bemerken. AG § 75. 77. 109. 143. MhdGr. § 132. III 2250 wåsten = wäesten 2914 benågte.

u für  $\ddot{u}e$  II 642  $kuntlich = k\ddot{u}enlich$  misverstanden.

ü für üe II 674 küner (1279 küene) 830 für = füer : swüer 1301 füren. III 1731. 3697 für 2649 füren 3723 fügen 4028 gemüte (3215. 3874 küener).

ie für üe AG § 65 Vers 212, 272, 2682 wiesti 2225 wiestest 4124 wiettende.

Für *üje* erscheint *iie* (AG S. 356) I 263 tiie, und un (AG S. 356) I 4606 tuo : zuo.

#### B. Consonantismus.

Vor allem zu bemerken, dass Gemination der Consonanten vollkommen bedeutungslos ist: B schreibt ohne Grund, nach langen und kurzen Vocalen, den Consonanten doppelt, so dass ich im Folgenden von dieser Erscheinung ganz absehen kann. Ferner ist hervorzuheben, dass die Schreibung der Consonanten in B zu wenig Consequenz verräth, als dass daraus viel Schlüsse gezogen werden könnten.

#### 1. Die labialen Laute.

b. Mhd. b wird p I 4473 prachtte = brâhte 4509 plix.
 H 1515, 1522, 1526, 1540, 1542 paner 686 pan. HI 3554, 3617 lechpartten.

b wird bb I 4730 abbrellen. II 1064 abbe.

Im Auslaute steht b und p für b, z. B. 4643 wib: lip.

Assimilation von b an t bei Synkope von e 1 4687 lopt 4722 leptte. II 622 lept neben 555 dobt. III 3730 lepte 4151 leptten 3731 streptte.

b wird I im Inlaute zu ff. Vgl. AG § 161. Vers 18 zonffer

gegenüber Vers 43. 158 zouber.

b wird w III 4203 farw.

Bemerkt sei schliesslich die Form beben = phedeme 3772, vgl. Lexer I 136.

p. Mhd. p wird b. I 4258 bin = pin 4491 bracht AG § 153. II 1205 bortte 1241 bortten gegenüber 1201 perten. III 3796 balas gegenüber 3801 palas 4153, 4165, 4165 baradis gegenüber 4224 paradis. Neben dem gewöhnlichen porus 3135, 3186, 3882 borus 3616 banttier.

pp wird im Auslaute vereinfacht. III 3732 gesip.

pf für p III 3556 lampferden, falsche Etymologie tür lampriden.

f. Für mhd. pf steht 1.  $pf\!\!f$ I 4482  $pf\!\!f$  allacz gegenüber 4483 pf allacz —

2. fp I 4552 schöfpend. II 739 kofp III 2471 schinfp —

3. ff III 3166 kanff = kampf 1692 ranff —

4. p III 4026 peller 3780 enpeing.

Ausgefallen ist f Vers 1835 këtiges = kreftiges. w für v nur verschrieben Vers 4214 wil = vil.

w. Angefügt sei das Wenige von w zu Erwähnende. Es wird erhalten in den Formen II 636 kniuwete 1116 sewes. 1

w fällt aus I 4510 zifflung. III 2970 verziffelt. 3105 unbetungen = unbetwungen. — In Vers 3165 zen für zwen misverstanden. Vers 3162 ist zehen = zwen.

b für w III 2276 grabe=grawe? AG § 155. Vers 3372  $r\ddot{o}ber$  misverstanden für ruowe.

Die Bedeutung des Zeichens  $\hat{w}$  als wi ergibt sich aus den Zusammenstellungen  $bet\hat{w}ngen$  Vers 22  $z\hat{w}sent$  4288, 2275. Doch hat es auch die Bedeutung von iuw oder iw 517, 921, 1099  $tr\hat{w}:r\hat{u}we$  667  $getr\hat{w}$  und von einfachem ii 1675  $s\hat{w}es:nuos$ . In Vers 830 ist  $\hat{w}=wii$   $s\hat{w}er:fiir.$ — Neben  $\hat{w}$  findet sich auch  $\hat{u}$  in gleicher Bedeutung. Vers 3033  $z\hat{u}en=2450$   $z\hat{w}en$ .

# 2. Die lingualen Laute.

d. Mhd. d wird im Anlaute zu t. I 68. 267. 531 vertagen 4698 getagen 141 tiutnisse 4376 betiuttet 487 trat drât. II 608. 647 vertagen 1347 betiutung 1241 trungen gegenüber 1428 drang. III 1620 taryo u. s. o. 2476 trungen 2593 törfte 2735 trat gegenüber 3151 drat. Auch im Inlaute Vers 3995 megte.

Im Auslaute bleibt es meist. I z. B. 29 ward 46 sneid 55 land oder es wird zu t Vers 183 hant 10 lant etc.; ebenso in II und III.

Assimilation an t bei Synkope von e: I Vers 66 rette = redete; dies tt kann im Auslaute verkürzt werden 131 geret. III 1679 ret = redete. Auch entgegengesetzte Assimilation I 162. 231. 4505 u. s. o. wilttu neben 509 wiltu. II 1528 måstu. III 2187 wilttu.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Vers 1709 f. kniue: nie so wê, wohl die Form knê anzunehmen.

Epithese von d H Vers 1495 ellend für ellen. HI Vers 3060 ellend rich 3236 wald stat, kann zwar als Volksetymologie gefasst werden, jedoch steht sie parallel den Formen mornent, wîlent u. s. w. AG § 175.

t. Mhd. t wird im Anlaute zu d. AG S. 142 I Vers 175. 195 dåstu 4312. 4325. 4361 etc. datten 263, 295, 336, 350, 4258. 4275. 4354 etc. dot, dodes 4720 dreih 4728 underdenig 4277 drat. II 1033 dån 569 dot 555 dobt 896 deillen 1072. 1207 dürnen 1246 dürr 1311 deglich 1008 underdan 1341 dar. III 1686, 2944 u. s. o. dåt 1688, 1703 dag 1713 dot 1780, 2879 dochtten 1869, 3661 (vgl. AG S. 141 Anm.) drost 2110 dörlicher 2230 darst 2406 drinket gegenüber 2408 trinket 2634 deding 2776 durlich 3094 dratten 3400 erdrat 3395, 3574 dier 4181 dube toube 4210 deil.

t im Auslaute wird erweicht. I Vers 39 sid – sît. III 2371 sid. Unter eonsonantischem Einflusse I 393 erdhidem. III 3885 endran.

t fällt im Auslaute mitunter ab. Vgl. AG § 177–I Vers 405 gedach 4384 erdach 4477 stach 4378 genam (4297 wil wilk kann als Dictatfehler gefasst werden). II Vers 1252 gedach 1354 bedach 1629 hunder 1497 dank. III Vers 3303 bedek 3430 gedach 3962 duch. — 3213 rå rôt 4208 wol wolte.

Im Innern ist t ausgefallen III Vers 3393 möchen 4023 wikhaffer.

Eingeschoben aus phonetischen Gründen erscheint t Vers 642 kuntlich = kuntlich.

t wird auch angefügt: H Vers 1242 bracht — brach, wohl misverstanden. Anders zu fassen 75 balajt (Hs. balaft).

Es findet sich im Reim II Vers 1008 f. nuder lan; sant, was einem Alemannen zuzutrauen wäre AG § 177; doch dürfte zwischen den beiden Versen eine Lücke anzunehmen sein. Vers 1060 f. versankt: ertrank. 1532 f. stach: brüht, wahrschein lich stach: geschach zu lesen. III 4029 f. angesicht: frolich, was fraglich ist. Vers 3959 f. Kratter: swert.

g für t misverstanden 3037  $\mathit{helfang}$  (Volksetymologie ? .  $\mathit{dt}$  findet sich einmal H Vers 1363  $\mathit{mondt}.$ 

Die grösste Verwirrung ist in den s-Lauten eingetreten. Ich verzeichne folgende Schreibungen:

Mhd. s erscheint in B als s und f; es wird aber auch ff oder ss: I Vers 500 wiffe = wife 516 differ 4369. 4381 diffe. II Vers 1096 geffefe 543 effel 578 weffen etc. III Vers 3659 geffefen.

fch für s II Vers 825 gefchendet = gefendet misverstanden.

III Vers 1951 fehol.

r für s III Vers 2323 gefriuret.

s ist abgefallen II Vers 1619 fech. 814 zins steht für zinses. Hinzugesetzt ist s II Vers 573 mönfchs.

Für s erscheint einmal h: III Vers 3616 hechfzig.

z wird wiedergegeben: 1. durch z I Vers 316 faz gegenüber 338 fas) —

2. durch s. Auch im Reime, also in der Sprache des Bearbeiters, sind s und z nicht von einander verschieden. Es reimt z. B. Vers 71 f. was: daz (dz geschrieben). Vers 1498 f. saz: was. Es findet sich dieser Reim auch sonst in alem. Gedichten vgl. AG § 188. Steinmeyer Altd. Stud. S. 83. Paul Zimmermann Schachgedicht S. 17. Zacher's Zs. für d. Philol. 6, 253. Zs. 16, 218. 220. DHB IVvn. Vxvi. xxxix.

f und s=z. I Vers 250 grof 367 dis — weis 336 was (dafür findet sich die Schreibung wz, was aber auch für was stehen kann. dz gilt für daz). II Vers 541 bies 584 uf. III Vers 1131 bies —

3. durch ss. I Vers 254, 325, 396, 4326, 4327, groffer II Vers 558 heiffen. III Vers 3188 kreiffe 3209 überfaffen 3405 offen =  $\hat{a}$ zen.

zz wird: 1. s geschrieben. I Vers 249 wife 4557 efen = ezzen. III Vers 3659 gessesen = gesezzen -

2. ss und ff. I Vers 4538 wiffen. II Vers 1422 waffer. III Vers 2425 waffer.

fch erscheint: 1. als s oder f. I Vers 4288 zwifent. 4354 müenflich 4446 mift 4499 erfrokenem 403, 4105 wunste AG § 154, 190. MhdGr. § 188. II Vers 833 fand = fchand —

2. als ss oder ff. I Vers 4450, 4461 tiff = tifch. III Vers 3200 zwiffen =

3. als chf. I Vers 4492 /achf — lafeh. II Vers 740 tiehfe 1499 frichflich 1234 kriechf. III Vers 3553 fichf —

4. als fc. I Vers 536 geferift =

5. als fch. Vers 3420 fwowen für fchonwen ist nur verschrieben.

Noch ist zu erwähnen Vers 3176 gewafchfen gewachfen und Vers 2450 weffen weffen.

z wird auch cz geschrieben. I Vers 499 gańczer 4406 holez. Dieselbe Schreibung für tz Vers 387 siez 4463 siezen. — x für cz Vers 4596 plix.

ch für z Vers 337 kurchlich.

Für tw erscheint zw. III Vers 3375 zwang 3724 zwegen = twingen.

## 3. Die gutturalen Laute.

g erscheint als ch III 2448 fliechen — vliegen auch im Reime Vers 2158 geiaget: vachet 4213 wag: ungemach. — Abgefallen ist es im Anlaut 4117 og = Gog. — d — g verschrieben. III Vers 3543 meid — neig. — Im Auslaute wird es k oder bleibt erhalten. — Ausgefallen ist g Vers 1169 her girid neben 1081 berg frid.

k wird durch g ersetzt. Im Auslaute I Vers 4401, 4413 trang neben 4421 trank III Vers 3559 dang: hang. - Im Inlaute II Vers 758 linge alem, gewöhnlich lingge Vetter Neue Mittheilungen p. VII doch auch linge Griesh, pred. 1, 11. -- Vers 1116 sangten. - k fällt aus II Vers 849, 864 margroff.

ch für k I Vers 4703 kranch : lang. III 2990 mach mac auch im Reime Vers 3890 gesmak : brach.

g für ck III Vers 3531 glogen.

tt für ct I Vers 8 nettanibo.

q Vers 2848 qellen.

ch erscheint als k. I Vers 234, 243, 320 traken. — Als gk I Vers 293 tragk. — Als h I Vers 151, 168 zeihen. III Vers 3188 sah.

ch fällt ab II Vers 986 dur = durch. Auch im Reime Vers 1073  $n\hat{a}: d\hat{a}$ . III Vers 3820  $h\hat{o}ch: d\hat{o}$ .

ch eingeschoben: II Vers 553 lechbart: lêbart. III Vers 3554. 3617 lechpartten 3289 fröchlich.

h durch ch vertreten. I Vers 179 sichst 180 hoche 4623 sochen neben 4625 sahen . . . sach.

h fällt aus vor t. I Vers 4515. 4613 nit: geschicht 4527 geschit: nicht. — B hat folgende Formen für niht: niut (Hs. nût), z. B. Vers 94 nicht Vers 91 nit Vers 96 nich Vers 417; im Reim steht 566 f. liut: niut 1018 f. wicht: nicht. — Vers 351 geschit. II Vers 620 niht: sit. III Vers 3301 niut: sicht.

h fällt aus nach l. I Vers 4634 bevollen 4643 enpfollen 4429 empfal 4644 enpfil. II Vers 1096 bevall. III Vers 4175 weler. Auffallender Weise steht Vers 2900 her für er.

j wird durch g ersetzt. I Vers 44 vigent ebenso II Vers 873. III Vers 2798 müegen müejen.

i für j. II Vers 1268 verlagte 991 verheriet.

jh ohne Bedeutung in jhehen 1 Vers 331, 395, 478, 509.II Vers 1528, III Vers 3792.

x als ys in Vers 4512 rogsan.

# 4. Die liquiden Laute.

ll erscheint vereinfacht I Vers 188 bilich. — n steht für l
 III Vers 3633 manit. — Ausgefallen ist l Vers 3678 kage – klage.

- r wird verdoppelt. I Vers 4595 donrr 4280 serr 170 merr mære. AG § 198.
- r springt um. AG § 197. I Vers 163. 411 brütlich bürtlich 393 dornblik 4395 verlonr 4697 sirn sînr. II Vers 962 bruk burc.
- r fällt aus. I Vers 495 truenklichen 441 turet AG. S. 166. Auch wird es abgeworfen. III 3291 me = mære, also misverstanden. 3555 gespenget.

r wurde eingeschoben in dem Namen burzival vgl. AG S. 166.

Zwischen r und u tritt e als Svarabhaktî ein. 3484 geven. rr wird r. 4 Vers 383 dire. 11 Vers 599 veviret. 623 türe 813 dire.

m durch n vertreten, auch m auf n gereimt; beides überaus häufig. Vgl. AG § 203. 1 31 hein. Ebenso H 588. HI 3235. Im Reim 237 gaden; schaden. 4430 heinlich 4586 chapatran 261. 381. 4509. 4510 kunt. Ebenso H 610. HI 2016. 1 4455 allesant; hant. H 696 nudertan; kan 614 vernan; kan. HI 2010 gran; man 1818 beyan; lobesam 2724. 3353. 3636. 4083. 4633 dan; kan 2320. 2522. 2558. 2568 kun; man 3341 namte; an 3277 ruom; getnon 3889 gaden. — 1692 ranff — ramph 3166 kanff — kampf.

n wird durch m ersetzt. AG § 168. Vers 3799 hodem 3210 machen nâhen, jedesfalls misverstanden, ebenso 3672. 3712 nemen — nennen (was freilich auch anders gefasst werden kann) und 3543 meid neig.

nn für n. 4678 anne — âne (4712 an 4720 on) 4386 wenne — wwne 4466 gernne etc. 1376 inn.

r für n nur verschrieben. Vers 1278 endrar 1489 herer herren.

n eingeschoben AG S. 267. II Vers 577, 1530 gewaltenklich 1051 vestenklich 1374 zornenklich. III 3201 gewaltenklichen 3687 4030 wunenklich 4184 züchtenklich.

en: e erscheint gereimt. 610 nache: gevachen 3039 herth: wertten 3143 bringen: gedinge 3167 hende: wenden 2760 liessen: verhiesse (vgl. auch 4012 her: wern). — 2093 da: gewan ist in dan zu bessern. 2019 zun: tuon. Höchst auffallend ist Vers 2766 kam: daryum, doch werden die Namen sehr frei behandelt.

nn wird vereinfacht. I Vers 276 geminet 371 f. sinen: gewinen und so noch oft. Dagegen 3642 Hs. gevant (: hat).

nnsteht für nd. Vers 145 monne AG § 204. Danehen Vers 4324 man.

Aus dem Vorstehenden hat sich ergeben, dass einzelne Spuren des Md. sich besonders in den Reimen, also der Sprache des Bearbeiters erkennen lassen, obwohl auch er, wie durchweg der Schreiber alemannische Formen braucht. Auch war zu ersehen, dass Schreiber und Ueberarbeiter nicht eine Person waren.

### Flexion in B.

Schliesslich sei noch erwähnt, dass auch die Flexion den alemannischen Charakter der Sprache nicht verläugnet.

#### A. Conjugation.

B zeigt die grösste Vorliebe für die Endung ent. 1 Sie erscheint 1. in der ersten Person pl. ind. ps. (AG S. 337) II 888 wir süellent. III 2442 müegent 2898 söllent —

- 2. in der zweiten Person pl. ind. ps. AG S. 337 f. I 529 hand habet (ebenso 4332) 4629 mögent. II 664 söllent 680. 720 wellent 716 land bit 812 dånt 882 hörent 1206 tänd. III 2865 sind 2936 wellent 2944 dånt: måt 3952 wellend 4019 söllent. Auch im Imperativ dieser Person. I 92 gand 93 siczent. III 1860 hand habet 1973. 1986 sind = sît 2286 vernement 2076 werent 4071 wissent 3095 rechent —
- 3. in der dritten Person pl. ind. pt. I 336 warent. II 1056, 1125 wurdent 1173 brachent. III 1732, 3217 wurdent 1785, 1884, 1885 warent 2163 wichent. AG S. 344 —
- 4. in der dritten Person pl. conj. ps. und pt. I 4554 süllent. III 3108 werent 3190 hettent. AG S. 341. 346.

In der 2. pl. findet sich die Endung en. AG S. 338. I 124 sehen 123 meinen. Imperativ 3087 wagen. II 1213 bedeuken. III 2750 werden 2951 sagen 1769 sollen 2863 süllen 3316 wissen 3939 vechtten 3948 getriawen 4225 weren 4226 sacztten. Imperativ 3015 bereitten 3958 geben.

Die Endung en erscheint auch in der ersten Person sg. ind. ps. AG S. 334. IH 2291. 2294 ich schaffen 2707 erbeitten.

Zu erwähnen sind noch folgende Formen: Erste Person sg. conj. ps. III 1926 sig. Zweite Person conj. I 85 sigest AG S. 351. pt. ind. 3882 släegt 2402 stelli. (furatus es.) imper.

<sup>1</sup> Das t wird auch zu d erweicht. AG S. 338.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Kommt in I nur zweimal vor, weil sich die Personen duzen, nur im Anfange der Bekanntschaft irzen sich die Königin und Nectanabeus.

2594 gibe 2698 knm. Dritte Person sg. pt. I 97 hie. III 2236 lie: 2237 hies. I 104 antwurt 2417 wist. I 3068 diuch. III 2248. 2692 möch 3111 moch 2259 gedach. — III 1871 zerhinwe. II 1220 sant. Zweite Person pl. III 1985 vüemen — rûmet. Participium pt. I 134 gewirket — geworht. AG S. 388. III 3797 gebuwen 3809 enpflegen 2380 gemach. II 991 verheriet.

Alle diese Formen gehören nur dem Bearbeiter an, sie

finden sich nicht im Reime.

Einige Erscheinungen der Conjugation mussten schon im vorigen Abschnitte behandelt werden.

#### B. Declination.

Es erscheinen Parallelformen: I 3039 mintlen 3046 mintleren dat. pl. von mûl. 130 gôtte (130 Dat, gôtten). Sehwach ist der Gen. pl. 39 lintten. Nom. 418 ellimenten. II 572 gôtter 1072 dürnen 1149. 1251 türn 1207 durn 1074 büem 1080 bûm 1082 bunen. — pl. 1185 geren von gêr 1165 gern. III 2410 sittens. 2457 schadens 3588 lebens. — Gen. pl. 2997 lutten. — Dat. pl. 3418 boumen (3449 boume). — 3609 gôtte.

Schwache Adjectivform erscheint bei fehlendem Artikel. 194 in rechtten mos (vgl. Lautstand).

Ueber Synkope und Apokope des e wurde schon gesprochen.

Hervorzuheben ist noch die Bildung des jüngsten Possessivpronomens, welches sich neben der ursprünglichen Form des Genetivs in allen Partien des Gedichtes gleichmässig findet: H 1015, 1201 iren 1549 ire. HI 3181 ir manlicher kraft 3605 f. ir botten (Nom.), ir gabe (Acc.). 3782 ir sun (Acc.). 3998 ire 3207 jren 3262 von irem land vgl. 3777, 3778, 3845. irs 1057 irer 3559 irem 3890 iren 4003 mit iren henden 3981.

Erwähnt sei ferner die Form 1 4569. Il 980, 1012. III 3559, 3739 *inen*.

2197 zň dir yeschicht.

## IV. Capitel.

# Die Quellen.

Ueber diesen Punkt handelte Dr. Harczyk im zweiten Theile seines Aufsatzes S. 146-173, ohne aber den Gegenstand zu erschöpfen; ja man muss sogar sagen, in unbefriedigender Weise. Er vermochte es nicht, die Untersuchung systematisch zu führen; z. B. sagt er S. 164 wörtlich: ,Vers 4609 bis 4736 (W) Alexander komt in das Land Occidentis. dieser Partie finden wir ganz merkwürdige Uebereinstimmungen mit dem Lib. [= Hdp], auch in kleinen Zügen'. Nun vergleicht er Vers 4626 ff. ir vihe unde ir wib, di sint von in gescheiden an die breiten heiden. Lib. Filii varo et uxores corum separati sunt ab illis cum animalibus. Es heisst aber im PsK III 5 ausdrücklich: εξωθεν δε αύτων μακράν άπο διαστήματος πολλού είδε τὰς γυναϊκάς καὶ τὰ παιδία αὐτῶν ὡς ποίμνια προβάτων νεμομένας und bei JV 3, 5 Eorum filii conjugesque pascendis pecudibus occupantur und Ekkehard liest genau ebenso wie die Hdp. Auch die andere Parallele, für die Harczyk selbst zugleich den PsK anführt, beweist mehr für eine nähere Verwandtschaft von M und dem Lib. Doch ist auf einem solchen Wege nicht viel Heil für die Frage zu erwarten.

Freilich bietet die Erschöpfung des Gegenstandes ihre grossen Schwierigkeiten, denn die Untersuchung über die antiken Quellen der Alexandersage ist kaum erst begonnen. Wichtige Darstellungen liegen noch nicht in brauchbarer Gestalt vor, während anderes bis jetzt nur in den Hss. und alten, meist Daher muss auch sehr verderbten Drucken zu benutzen ist. ich mich darauf beschränken, das Einschneidendste und Entscheidendste zu erwähnen, um doch wenigstens eine Sonderung im Grossen und Ganzen vorzunehmen. Dabei müssen drei Theile unterschieden werden: ich behandle I. die bei Lambrecht fehlende, von seiner französischen Quelle mit Absicht zurückgewiesene Vorgeschichte, II. den historisch strengeren Theil, der von VMB gemeinsam überliefert ist, III. die mehr sagenhafte Darstellung von Alexanders Zügen, welche in V nicht mehr erhalten ist.

Ich benutze den PsK und JV in Müllers, die Epitome in Zachers Ausgabe, für die Hdp bin ich auf einen Strassburger Druck von 1494 angewiesen, den mir Herr Geheimrath Professor Müllenhoff aus seiner Bibliothek in liebenswürdiger Weise lieh. Es hätte nahe gelegen, die von Harczyk in einer Abschrift Schmeller's benutzte Münchner Hs. (Cod. lat. nr. 23489) selbst einzusehen, doch hatte Herr Professor J. Zacher die Freundlichkeit, mir mitzutheilen: 1 .Mit dieser Hs. allein können Sie wenig mehr als gar nichts anfangen. Zwar hat sie noch nicht die massenhaften Interpolationen, an denen alle Strassburger und niederländischen Drucke leiden, aber einen unverfälschten Text bietet sie keinesweges. Wie sehr sie in den vorderen Theilen entstellt sei, wird sich erst bei Kenntnis und Vergleichung echterer Texte klar und sicher herausstellen. Dass sie gegen Ende so confus und verderbt ist, dass sie für diesen Theil unbrauchbar wird, sieht jeder Kenner auf den ersten Blick'. Nach einer solchen Charakteristik durch den Einzigen, der sieh in Deutschland eingehend mit den Alexandersagen beschäftigte und seit Langem eine kritische Ausgabe der Hdp vorbereitete, vergieng mir die Lust, den langen Weg zur Erlangung der Hs. zu betreten und ich begnüge mich mit dem Drucke von 1494, da offenbar auch dem Pfaffen Lambrecht oder seinem französischen Gewährsmanne eine kritische Ausgabe der Historia noch nicht vorlag.

#### I. Die Vorgeschichte in B.

In allen mir bekannten Darstellungen findet sich die Sage, dass Alexander nicht würklich Philipps Sohn gewesen, sondern dass er von einem ägyptischen Gotte, beziehungsweise Zauberer abstamme.

> Nû sprechent bôse lugenâre daz er eines goukelâres son ware, die ez imer gesagent, die liegent alsô bôse zagen, oder di es î gedâhten (V 185, 6 ff. M 83 ff.

In einem Briefe vom 30. December 1877. Damit vergleiche man, was er 1867 im Pseudocallisthenes 8, 132 sagte.
 Sitzungsber, d. phil.-hist. Cl. XCIII, 351, 1 4lft.

und B schliesst sich der grossen Masse in diesem Punkte vollkommen an.

Wenn man bedenkt, dass sich der Basler Alexander in einer Basler Chronik vorfindet, so liegt die Vermuthung nahe, Ekkehardus Uraugiensis (EU), welcher zu Anfang des zwölften Jahrhunderts in Bamberg seiner lateinischen Weltchronik einen grossen Auszug aus Leos Werk einfügte, 1 habe dem Basler Bearbeiter einer Weltchronik vorgelegen; denn auch B zog in seine Darstellung ein selbständiges Buch herein, wie sich aus dem Schlusse ergibt. Für die Benutzung Ekkehards durch B scheint ein Umstand zu sprechen.

Wie schon oben S. 55 erwähnt ist, findet sich Blatt 21<sup>a</sup>. 1 von B eine Hindeutung auf die Geschichte Alexanders, bevor die eigentliche Erzählung beginnt. Sie lautet: jn der consul zitten ward der gros allewander von meczydonj pilipes sun [se. geborn]. <sup>2</sup> der zerfuortte daz rich der persar und den jungen küng darjum; des tochter raram er sider nam. 5 also zergieng daz rich der persar und kan uf daz rich der kriechen.

Alexander stiffte in egipto allexandry die grossi stat und do er die welt enhalb mers in zwelff joren alle betungen hat, do wart im von sinem schenken vergeben 10 und [er] 3 starb mit aller kriechen grosser klag, von allexanders her komen die sachsen und die swoben, do allexander dot was, sin her ward in vier her geteilt und in iiij künker [21a, 2] rich, die zerfuortten es mit mangem strit, von dem her ward anithyohus von anthyoha, der zerfuortte jherusalem und beroubt den 15 tenpel, dar umb sluog got 4 wider in urliug [mit] judas machabeus und sin bruoder jonachas und sin bruoder simon und ouch mit mettryo und mit allexandro dem jungen als lang, uncz ir aller rich in der ræmer gewaltt komen, der disse mer also welt 5 wissen, der lesse den grossen allexander oder daz buoch 20 der machabeis etc.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Zacher, Pseudocallisthenes S. 110.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> 3 geborn/ fehlt Hs.

<sup>3 10</sup> er/ fehlt Hs. - Vgl M Vers 7271 do wart ime wergeben.

<sup>4 15-18</sup> so die Hs. 15 got/ Hs. got. mit/ fehlt Hs.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> 18 Hs. welt.

In ähnlicher Weise leitet Ekkehardus seine Geschichte ein; es finden sich dabei folgende directe Parallelen:

Zu Z. 2 vgl. EU 60, 46 <sup>†</sup> Quibus etiam diebus <sup>2</sup> Alexander Magnus . . . natus est.

Zu Z. 5 f. vgl. 61, 66 f. Persarumque regnum Alexandriam translatum est, ubi regnatum est per annos ducentos nonaginta sex. Quod regnum alii Grecorum, alii Aegyptiorum nominant regnum.

Zu Z. 7 vgl. 61, 58 Alexandriamque in Aegypto condidit. Zu Z. 8 f. vgl. 62, 1 f. 3 Duodecim quippe annis trementem sub se orbem ferro pressit . . . . (62, 6) ministri sui insidiis venenum bibit et interiit.

Zu Z. 11 f. vgl. 62, 6 f. Quo mortuo, Macedonum duces diversas sortiti provincias . . . . mutuis se bellis consumpserunt.

Zu Z. 18 f. vgl. 62, 9 ff. Sed quia idem Alexander multa mire peregisse legitur, quae scire multi delectantur, libet de rita eius aliqua summatim decerpere, quibus delectationi querentium utcumque valeam satisfacere. Und darauf folgt erst Excerptum de vita Alexandri Magni.

Aber schon aus dieser Probe ergibt sieh, dass die Unterschiede trotzdem noch sehr bedeutend sind, umsomehr als sich bei Ekkehard die Erzählung direct an die Einleitung anschliesst, während in B ein langer Bericht über die Vorgänge in Romzwischengeschoben ist.

Und auch sonst gibt es Discrepanzen genug in grossen Hauptzügen wie in kleinen Detailausmahungen, so dass an eine Benutzung des Ekkehard nicht gedacht werden kann, viehnehr sind die Uebereinstimmungen auf die gemeinsame Quelle der Sagen zurückzuführen.

Während zum Beispiele B Vers 14 ff. (mit gereinigtem Texte) und EU 62, 15 f. sich gegen Hdp stellen:

B er gie in sîn kamer ein EU und saczte für sich ein bekelîn, regenwazzer gôz er darîn

EV sed palatium intrans apprehendit concham acr am, implevitque cam aqua pluviali

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Mon. Germ. hist. VIII Scriptores VI.

<sup>2</sup> Anno ab Urbe cond. 365...dignitates in urbe mutatur sun', et pro estisulibus..., tribuni militares esse coeperant.

<sup>3</sup> Vgl. 61, 65 f. et totus oriens in potestatem Macedonici cessi' imperii.

- in den Hdp dagegen lautet der entsprechende Satz: sed intrauit cubiculum [B kamer] palacij sui et deprendens concham eream plenam aqua pluuiali (bei PsK l 1 heisst es ähnlich, doch fehlt éin Zug: αλλά τιθείς λεκάνην εποίει λεκανομαντείαν, καὶ τιθείς ύδως πηγαΐον είς την λεκάνην... JV 1, 1 weight vollständig ab, er sagt: quin potius ingressus anlae penetralia regiaeque secreta, ibi se solitarium abdebat, invecta secum pelvi. Quam dum ex fonte limpidissimo impleret, ....) — während also hier Ekkehard sehr wohl der Gewährsmann von B sein könnte, ist dies in anderen Punkten total unmöglich. Bei EU fehlt z. B. die ganze Scene B Vers 29 ff. er sagt 62, 17 Cumque requaret annis decem et octo, nunciatum est sibi, multas gentes adversus eum convenisse. Qui, remotis a se omnibus, palatium intrans, et solito more.... Dies entspricht den Versen 25 ff. dô kômen im mære, daz der küng persarum wære komen în in sîn lant, und in roubt und brant und 41 ff. ze der rede sweig er dô, in sîni kamer gieng er dô . . . das was zwischen Vers 29 und 41 steht, hat keine Parallele bei ihm, während Hdp gerade hier bis in Sentenzen stimmt, wie B 39 f.

> der linte menge ist selten gnot, si haben denn vereinten mnot

und Hdp Uirtus enim non hec ralet in multitudine populi, sed in fortitudine animorum, was dann durch ein Beispiel aus der Thierwelt erläutert wird, das in B fehlt. Hdp schliesst sich an PsK an. I 2 οῦ γὰς ἐν ἔχλω ἡ δύναμις, ἀλλ' ἐν προθυμία ὁ πόλεμος καὶ γὰς εἶς λέων πολλὰς ἐλάςους ἐθηςεύσατο, JV bietet nichts dem Entsprechendes (D 1<sup>b</sup> wie Hdp).

| B 46 ff.              | $\mathrm{Hdp}$       | EU 62, 19.            |
|-----------------------|----------------------|-----------------------|
| ab sneid er sîn hôr   | Statimque mutato ha- | statimque rasit sibi  |
| zehant,               | bitu                 | caput et barbam,      |
| er verwandlet sîn ge- | radens sibi caput et | ut transfiguraret se, |
| stalt.                | barbam.              |                       |
| sînen schrîn hiez er  | et tulit aurum       | tollensque aurum      |
| füllen balt           |                      |                       |
| mit schatz und mit    | 1                    | ,                     |
| golde,                |                      |                       |
| als erz denn haben    | quantumcunque por-   | quantum potuit [vo-   |
| wolde,                | $tare\ potuit,$      | luit andere codd.],   |
|                       |                      |                       |

| В                    | $\mathrm{Hdp}$                  | EU                      |
|----------------------|---------------------------------|-------------------------|
| dâ mit wolt er sich  | et quecunque erant              |                         |
| fristen              | sibi necessaria                 |                         |
| ze andren sînen li-  | ad astrologiam et ad            |                         |
| sten.                | artes magicas exer-             |                         |
|                      | ceudas                          |                         |
| hiemit rûmet er die  | fugit prope Pelusium de egypto. |                         |
|                      | $de\ egypto.$                   |                         |
| und kam zuo der stat | 1                               |                         |
| $Belum{s}\hat{n}$ .  |                                 |                         |
| dâ nách z' Ethyopi   |                                 |                         |
| $in\ daz\ lant.$     | 1                               |                         |
| an leit er wîz lînîn | iuduit /inea resti-             | induit se lineis resti- |
| $gewant \dots$       | menta                           | bus                     |

Dazu vgl. man die Darstellung des PsK I 3, welcher sagt: ... ἐγκολπωσάμενος χρυσίον πολύ καὶ ἔυρησάμενος την κεξαλήν καὶ τον πώγωνα κύτοῦ καὶ μεταμορρώσας έκυτον ἐν ἐτέρω σχήματι. ἔρυγεν διὰ τοῦ Πηλουσίου καὶ ἀποπλεύσας παραγίνεται εἰς Πέλλην ... Ferner die wenigen Worte JV 1, 3 Mox antem, vaso capite et barba, collectisque omnibus quae sibi evant pretiosarum opum, appulit Macedoniae. Ibique amictus veste linea . . .

Seine Nachrichten kann B in diesem Punkte nicht aus der Chronik des Ekkehard, noch aus dem PsK, noch aus dem JV geschöptt haben, sondern muss einer der Hdp entsprechenden Darstellung gefolgt sein.

Wieder gleichsam gekreuzt ist das Verhältnis Vers 69 ff., wo in B überliefert:

| wo in B überliefert:              |                                                                                                  |                         |
|-----------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------|
| В                                 | EU 62, 21 ff.                                                                                    | $\mathrm{Hd}\mathrm{p}$ |
| $D\hat{a}$ kam ez zuo             | Cumque ibi morare-                                                                               |                         |
| den zîten,                        | tur usque ad tem-<br>pora regis Phi-<br>lippi, quod am<br>tempore illo ex-<br>eunte ad proelium, |                         |
| daz küng philip wol-<br>te vîten. |                                                                                                  | Interea Philippus       |
| der des landes ein<br>herre was   |                                                                                                  | rex Macedonie           |

| В                                                           | EU                                 | $\mathrm{Hdp}$                                                          |
|-------------------------------------------------------------|------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------|
| (durch urlinge fuogt sich daz).                             |                                    | abiit in prelium.                                                       |
| vnde då er gereit,<br>Nectanibus niht ver-<br>meid:         |                                    | Anectanabus autem                                                       |
| rf den balast gie er<br>durch schou-<br>wen                 | Nectanebus venit ad<br>palatiam    | ascendens palacium<br>u t                                               |
| Olimpia die schüe-<br>ni frouwen,                           |                                    | reginam Olimpiam<br>conspiceret et<br>videret pulchri-<br>tudinem eius. |
| diu dâ künginne was,<br>als ich von ir ge-<br>schriben las. |                                    |                                                                         |
| ze hant als er sie sach,                                    |                                    | Hic cum videt eam                                                       |
| ir minne schoz in sêre<br>stach :                           |                                    | iaculatum est cor eius                                                  |
| daz sich von ir minne<br>verkerten sîne sinne.              |                                    | in concupiscentium<br>eius eversit,                                     |
| gên ir huob er ûf<br>sîn hant,                              |                                    | extendensque manum<br>suam                                              |
| mit sînem gruoz ward<br>si ermant.                          | salutansque reginam<br>Olimpiadem, | salutauit eam                                                           |
| er sprach "gegrüezest<br>sîst dû mit sinne                  | J                                  | dicens ,Aue                                                             |
| Macidonîe hêre kün-                                         |                                    | regina Macedonie,                                                       |
| ginne'. er wolt niht sprechen ,frouwe mîn :                 |                                    | dedignatus ei dicere<br>,domina.                                        |
| daz muotte enteil die<br>küngîn,                            |                                    |                                                                         |

Klar ist, dass B eine nur wenig freie Uebersetzung von Ildp darbietet und der erste in Hdp mangelnde unbedeutende Zug ist wohl für die ursprüngliche Fassung des Archipresbyter Leo zu reclamieren. Es liessen sich noch viele Beweise dafür vorbringen, dass die Darstellung in B nur auf die Hdp zurückgehen könne; sie folgt ihr jedoch nicht sklavisch. Manches fehlt in B, was Leo ausführlich darstellt. So gleich zu Anfang die Aufzählung der herannahenden Völkerschaften, von denen auch Ekkehard nichts berichtet. Wie dieser bringt B nichts Näheres über die incantatio, gegen die Autorität der Hdp; nichts von den Zuständen in Aegypten, nachdem der König so plötzlich verschwunden war.

Dagegen fügt B ein oder das andere Detail hinzu, so wenn

z. B. Vers 96 ff. erzählt wird:

diu frouwe ir zucht nit vergaz: si hie im schenken iren win in einen kopf guldîn. der durst in nit vil sêre twang: ez stuont anders sîn gedank.

Oder Vers 175 f. duostû mir daz kunt: daz dunket mich ein spæcher funt. Während solche Ausmalungen Eigenthum von \*B zu sein scheinen, ist dagegen Anderes, was B abweichend von der Hdp enthält, in anderen Darstellungen erhalten; z. B. in der Beschreibung des Gottes Ammon (Vers 193–198) stimmt Vers 193 er ist ze jung, noch ze alt mit der Hdp neque innenis neque senex, wenn B dagegen fortfährt: in rehter môs gestalt, so findet sich eine Parallele zwar nicht bei Leo, wohl aber in der Verdeutschung des Euseb: er hat ein mittel gsetalt, und in D — Ekkehard 62, 28 sagt: in media aetate consistit — und für Vers 195 f. er hât an der stirne sîn zwê horn widrîn ist nur Psk I 4 κέρατα ἔχων ἐκ τοῦ μετώπου περικότα und Ekk. 62, 29 habens . . . in fronte cornua, ferner D 2° het an dē hewpte herner alz ein stechir heranzuziehen. Mit der Ansicht, dass Ammons Bart sei gestalt als einem kitzîn steht B ganz allein. 1

Schon aus dem bisher Gesagten gieng klar hervor, dass die Untersuchung keineswegs einfach ist, doch hat dies nur darin seinen Grund, dass man nicht jene Textesgestalt der Hdp benutzen kann, die dem Bearbeiter vorgelegen haben muss. Denn ein Verfahren, wie man es nach meinen Ausführungen anzunehmen hätte, ist undenkbar: eine Compilation

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Hdp et barbam canis habens ornatam D 2° vnnd hot einen hundes baly wol geczyreth Berger XIII 2, 294 et barbes aornee de chaenes.

88 Werner.

in der Weise, dass bald aus diesem, bald aus jenem Werke ein kleiner Zug herübergenommen würde, hat gerade so viel Wahrscheinlichkeit, als dass der Bearbeiter von \*B griechisch verstanden habe, was auch vorausgesetzt werden müsste.

So viel ist aber trotzdem als sieheres Resultat der im Einzelnen geführten Untersuchung hinzustellen, dass die Einleitung von \*B in allen Hauptsachen, in Anordnung und Gruppierung des Thatsächlichen, und in einer grossen Reihe von Einzelheiten genau zur Hdp stimmt. Bei allen anderen Stellen ist die Frage aufzuwerfen, ob an der Abweichung nicht viel eher die Ueberlieferung der Hdp als die selbständige Thätigkeit des deutschen Bearbeiters Schuld trägt. Und die Frage wird von einer kritischen Ausgabe der Hdp gewiss mit Jabeantwortet werden.

Die Uebereinstimmungen zwischen \*B und dem Werke des Archipresbyters Leo sind viel grösser als die zwischen \*B und irgend einer anderen Fassung der Alexandersage. Es lässt sich nicht éine grössere Seene finden, die bei Leo nicht in demselben Zusammenhange stünde wie bei \*B, während man bei JV. bei Ekkehard, bei der Epitome Seite für Seite auf die klaffendsten Discrepanzen stösst, und vom PsK kann als Quelle für \*B ohnedies die Rede nicht sein.

Es wäre vollkommen überflüssig, wenn ich noch mehr Beweise für diese meine Ansicht beibringen wollte, ich müsste den ganzen Text von B und dazu das Meiste aus der Hdp hier in der Einleitung abdrucken lassen. Denn ich muss nochmals hervorheben, dass B manchmal kürzer als die Hdp ist.

Es ist nicht ganz ohne Werth, diese Unterschiede zwischen \*B und der Hdp im Einzelnen zu verfolgen. Dabei läuft man freilich Gefahr, B Freiheiten zuzumuthen, die ihm ferne lagen. Es kann B eben alle abweichenden Züge aus einer Gestalt der Hdp geschöpft haben, die von der uns vorliegenden sehr verschieden war. Die folgenden Bemerkungen sind daher mit Reserve aufzunehmen.

Nectanabeus verspricht Vers 229, er werde der Königin den Gott Ammon in eines traken bilde zeigen; in den anderen Darstellungen setzt er noch hinzu, wie in der Hdp: et exinde humanam formam accipiens et mea similitudine apparebit.

Dadurch, dass B diesen Zug weglässt, erscheint der Betrug weniger handgreiflich und die Königin wird in besserem Lichte dargestellt. Das Hinwegschaffen dieser schmutzigen Ausmalung beweist eine feinere Empfindung des Bearbeiters. Ueberhaupt wird die Königin von B mehr als leichtgläubig, denn als schlecht geschildert, wie z. B. in der Hdp, wo sie auf Nectanabeus Zumuthung unde si placet, esto illi parata, quia in nocte videbis eum et in somnio concubet tecum geil antwortet si hec videro, [te] non ut prophetam nec diuinum, sed ut deum ipsum adorabo, was von B mit Feinheit unterdrückt wurde. Auch die Liebesscene ist eines grossen Theiles ihrer Ausführlichkeit entkleidet, und das Ganze mit Bescheidenheit vorgetragen und volbrahte den willen sin mit Olimpia der küngin. Damit vergleiche man das, was die Hdp und alle anderen Darstellungen berichten. Auch sagt B einfach nun läze ich dir ein grôze miet, daz wizze edle küngin: din geburt sô grôz sol sîn daz ir dehein man mit strît mag gesigen an, während Hdp erzählt eum autem a concubitu surrexisset, percussit eam in utero et dixit etc. und dann erst noch cynisch hinzufügt: taliter decepta Olimpia cum homine tamquam cum deo concubuit. Maue autem facto descendit Anectanabus de palacio. Regina itaque praegnans erat. Von alledem nichts in B, erst des Archipresbyters: cum autem cepisset tumescere venter eins vocanit ad se etc. gibt er durch ein dô si nun grôzen begunde dô besante si etc. wieder. Auch in diesem Zustand wahrt bei B die Heldin ihre Ehre, denn sie fordert den Zauberer auf, sich zu setzen (256) und ihre Schuld gesteht sie reumüthig ein, indem sie fürchtet, Philipp werde sie bei seiner Rückkehr tödten (263 f.); 1 ausdrücklich erwähnt wird, dass sie Angst empfinde (265. 268). Und der darauf folgende Traum des Königs! Wie gross der Unterschied zwischen B und der Hdp; diese berichtet 2 ..eadem nocte apparuit philippo in somnio deus Hamon concubens cum Olimpia rxore sua et post concubitum videvet os vulue consuere et anulo aureo consignare und beschreibt den Ring genau, während B nichts sagt, als ... küng Bilipus ron der küngîn troumte, wie der got Amôn si hetti geminnet schôn.

<sup>1</sup> Vgl. Weinhold Frauen 292 ff.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> In Uebereinstimmung mit PsK etc. D übersetzt stäts die Hdp.

90 Werner.

B fügt bei dem ersten Begegnen Philipps und der Königin höfisch hinzu: die kust er an ir rôten munt, während Leo trocken sagt osculatus est eam.

Schon oben lernten wir einen Zug auf gesellige Freuden bei B kennen Vers 96 ff., auch bei dem Gastmahl des Königs, von dem Hdp nichts zu sagen weiss als Qnadam die epulabatur Philippus cum principibus etc., wird hervorgehoben eines tages fuogt sich daz daz . . . man truog mit schalle bêde brôt und ouch den wîn.

Dieselbe keuschere Darstellung wie oben beweist das Fortlassen des Satzes et torquebatur venter eius, auch sagt die Königin nicht magister venter meus maximis doloribus torquetur, sondern nur meister, mir ist unmazen wê. Ueberhaupt vergleiche man die ganze Scene in den beiden Fassungen und man wird das Rohere der lateinischen Darstellung besonders in der Uebersetzung z. B. in D unangenehm empfinden.

Dagegen ist B in einigen Punkten bedeutend trockener, philisterhafter als die Hdp; ich verweise vor Allem auf die erste Jugend Alexanders; während Leo hier mit Interesse das Detail ausmalt, constatiert B in wenigen Versen (429—436) nur das Thatsächliche ohne inneren Antheil. Auch das erste Gespräch zwischen Alexander und Nectanabus beweist dasselbe Verhältnis. Tiefere Empfindung spricht dagegen der Vers 525 f. aus "wê mir sprach Olimpias "er din rehter vater was gegenüber dem Satze: Olimpia dixit "Anectanabus pater tuus fuit". Auch die red was Alexander leit. er sprach Vers 527 ist weicher als das kurze respondit ille der Hdp.

Mit Vers 534 endet die Vorgeschichte und es treten nun die beiden andern Zeugnisse für das Ursprüngliche ein. Bisher hatten wir es einfach mit dem deutschen Bearbeiter zu thun, der seinen Zeitgenossen das Lateinische verständlich machte. Von nun ab ist eine zweite Möglichkeit ins Auge zu fassen. Das Gedicht war bereits vorhanden, es war aus dem Französischen übersetzt und \*B überarbeitete nur die ältere Darstellung. Wir müssen daher beachten, ob sich zwischen dem, was \*B im Deutschen vorfand, und dem, was ihm die Hdp darbot, ein Unterschied zeigt, und wie \*B in einem solchen Falle verfährt. Kurz es ist zu scheiden zwischen der Quelle von VM und der von B, welche nicht zusemmenzufallen brauchen.

### II. Der historisch strengere Theil in VMB.

der Satz angenommen werden, i dass V mehr zu dem griechischen Texte, zum Valerius und der Epitome stimmt, während M der Hdp näher steht; und wenn ich auch nicht in allen Punkten mit Harczyk einverstanden bin, so muss ich doch zugeben, dass die Hauptbeweise, die er dafür anführt, richtig und überzeugend sind. Auf zwei Stellen, von denen er éine des Breitern darstellte, bin ich gezwungen näher einzugehen, selbst auf die Gefahr hin, schon von ihm Gesagtes zu wiederholen, weil ich dabei noch einmal die Frage nach dem Handschriftenverhältnis betrachten muss.

Die erste Stelle, auf die ich oben im H. Cap. (S. 46) hinwies, ist 652 f. (vgl. Harczyk S. 150).

Vorher muss ich nochmals den Satz ins Gedüchtnis zurückrufen, dass sich B bisher an die Hdp, V mehr an JV und die Epit., M wie B an die Hdp gehalten.

Es war erzählt worden, wie Alexander den Bucephalus gebändigt habe, dann heisst es weiter:

| 4                                                                                 | M 378 ff. Do wart daz langer nit nerdaget                                         |                                      |
|-----------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------|
| er ne getorste er nieht<br>uergen<br>waz sin sun hete getan<br>uf spranc der chu- | dem kuninge wart do<br>gesagit<br>waz sin svn hete getan<br>der kuninc der spranc | , ,                                  |
|                                                                                   | uf san<br>vnde zehenzich sines<br>gesindes                                        | mit sinem gesind er 5<br>gein im gie |
| chindes                                                                           | er frowete sich sinis kindes die mere er gerne uernam do der kuninc dar           | . **                                 |

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Seite 150.

|    | V                                    | M                                               | В                                |
|----|--------------------------------------|-------------------------------------------------|----------------------------------|
|    | unt also alexander                   | unde in alexander                               | als allexander dz ver-           |
|    | uernam                               | uernam                                          | nam                              |
| 10 |                                      |                                                 | dz der küng gegen<br>im kam      |
|    | er thet als im wol                   | do teter alsime wol<br>gezam                    |                                  |
|    | er warf sich nider                   | er warf sih nider<br>vnde ginc                  | vom rosseerdo sprang<br>vndgieng |
|    |                                      | restian daz ros                                 | vestyana in dz                   |
|    |                                      | entfienc                                        | ros enpfieng<br>dz ward ze stund |
|    |                                      |                                                 | gezemet hie                      |
| 15 |                                      |                                                 | sin vatter in wolenpfie          |
|    |                                      | alsiz alexander wolde<br>mit einem breitele non |                                  |
|    |                                      | golde<br>mit gesteine wol be-<br>slagen         |                                  |
| 20 | unde giench sine-<br>me uater gegene | sinen nater ginc er<br>ingagen                  |                                  |
|    | unt also sie zesame-<br>ne chomen    | do si zesamene qua-<br>men                      |                                  |
|    | mit handen si sich                   | bihenden si sih na-<br>men                      |                                  |
|    | ir rede was nil min-                 | ir rede wart uile                               |                                  |
|    | nesam                                | mjnnesam                                        |                                  |
|    | als ir hie műt ferstan               | **                                              |                                  |
| 24 |                                      | Heil dir sprah er                               | er sprach heil si dir            |
|    | lippus sun min                       |                                                 | sun min                          |
|    | etc.                                 | etc.                                            | etc.                             |

PsK I 17 sagt: Δραμών δέ τις των Ιπποςόρβων ἀπήγηειλε [τὸ γεγονός] τῷ βασιλεῖ Φιλίππω ἔξω ἄντι τἢς πόλεως. Ὁ δὲ Φιλιππος ὁπομνησθελς τοῦ χρησμοῦ εὐθέως ἀπήντησε τῷ Υλεξάνδρω καὶ ἢσπάσατο αὐτὸν εἰπών «Χαίροις. Υλέξανδρε κοσμοκράτος». JV I 17 Quad cum admirationi visentibus foret, her cursu quidam rem periculi huius nuntiat Philippo. Sed ad memoriam ille revocans monitus oraculi

<sup>1</sup> Dem entspricht B 645 daz dühre si ein wunder al.

occurrit ad puerum, et salutat inde ut orbis integri dominum. Hdp cunque ergo vidisset eum Philippus dixit ei "Fili Alexander, omnia responsa deorum impleta sunt in te'. Anch Ekkehard 63, 22 sagt wie Hdp Quod cum vidisset Phylippus dixit: "Fili Alexander, omnem divinationem modo cognovi in te'. In Hartlieb's Verdeutschung des Eusebius heisst es: Das ward bald verkündet Philippo dem küng, der sahe es auch vud sprach: "O Alexander, nun habe ich gesehen alle warsagung. . (Auch in dem bei Berger und Weissmann gedruckten französischen Prosaromane [W II 376] wird nur berichtet Quant li roys Phelippes le vit, si li dist: "Fiz Alixandres, or conogs-je tous les respons de Dieu en Dieu".)

Keine von all diesen Darstellungen — die englische weicht vollkommen ab — kann hier die Quelle für A gewesen sein, Vers 5—24 sind verschieden von allen übrigen Fassungen. Ich habe das Recht, diesen Unterschied auf A zurückzuführen, denn auch V, wenn es gleich zwei Verse nicht überliefert, die MB darbieten, stimmt zu keinem der oben angeführten Texte; die Verse 4, 6, 9 und besonders 12 beweisen zusammengehalten mit 19—24 zur Evidenz, dass auch ihm etwas Aehnliches wie MB vorgeschwebt habe.

Wäre V seinen näheren Vorlagen JV und der Epit. gefolgt, so müssten wir 1. etwas dem Satze sed ad memorium — oraculi Entsprechendes erwarten, 2. aber dürfte das Abspringen vom Pferde und das Entgegengehen Alexanders nicht erwähnt worden sein. Da aber V schon in diesem éinen Punkte sich dem vollkommen abweichenden Verfahren von MB genau anschliesst, so wäre es inconsequent anzunehmen, dass es nun Vers 12 f. nicht enthalten habe; vielmehr ist es wahrscheinlich, dass abermals ein Abirren des Auges Schuld an der Verderbnis trägt. Ich vermuthe in A habe gestanden:

Die Wiederholung eines oder mehrerer Satzglieder nach einem Zwischensatze findet sich mhd. nicht so selten, als man wohl glauben würde; vor Allem sei erwähnt: Veldeke En. 195, 29 ff. Dô daz Turnûs gesach, daz dû vile tôt lach des hers von den zwein resen, daz nieman mohte genesen, den si mohten bestriehen, si mösten alle entwichen: dô des Turnûs wart gewar. In den alten Bruchstücken des Eilhart VIII 26 dû lâgin si beide, mit michelin leide wärin si bevangin. dûr lâgin sî sô lange, daz sie niemen ûf huop... IX 63 ich wêne in sîn geselle hûf, Satanûs der tûbil; ich bin is ôch âne zuwibil, er huob in

94 Werner.

er warf sich nider unde gienc (Vestian daz ros entfienc, des wart ez gezemet mit eineme britele) unde gienc sineme uater gegene...

Dies ist freilich nur eine Conjectur, erklärt aber den Stand der Ueberlieferung.

Einen andern Punkt kann ich dagegen nicht entscheiden, wie das Verhältnis zwischen Vers 10 und Vers 8 aufzufassen ist. Hier muss ich gestehen, meiner Sache nicht gewiss zu sein; man erwartet zwar Vers 9 einen Objectsatz, denn ein blosses daz würde auf Vers 6, nicht auf Vers 5 zurückweisen, allein ich weiss mir nur mit der Annahme einer Doppellesung zu helfen, dass nämlich in A entweder 10 (8) oder 11 über der Zeile als Correctur gestanden habe etwa in der Weise:

sicherliche. Beides wurde vom Bearbeiter zerstört, der aber selbst Aehnliches aufweist: 321 ff. wen he was ein forste hoch geborn, der koning hâte in ûz irkorn, daz he sînes rîches wîlt und im lant und êre behîlt. he was ein forste von dem lande . . . 4452 ff. Kurnevâl dô wedir sach, wie nâhe im der hunt wêre, he hîlt rechte in der gebêre als ob he wolde sîn lebin umme des brakin tôd gebin. Kurnevâl der gûte, in vil zorniglîchem mûte hîlt he bi einem boime und nam vil rechte goime, wâ he den brackin hôrte. 5157 der walt, dû von ich ûch wil sagin, dû in der koning dô reit jagin, der en was sîn nicht aleine. 6940 do gedâchte he her wedir ,her ist mit dir nz komen: ez enwêre dir kein vrome; swie obele so he habe getân, lâz dâ dînen zorn zugân' gedâhte der helt wîse. In der Berliner Hs. 7409-7412 die [kunigein] wat plaich und röt Sam es die freud ir da gebot Wart sie an ir varbe ist noch etwas mehr verschieden und vergleicht sich Sätzen wie Vorauer Alexander 216, 10 f. unde sie uber daz wazer niene liezen uber daz wazer eufrates. In der Vorauer Kaiserchr. steht 93, 28 ff. Ein armer wart ir gewar, er slæich ir nach an das uruar æin armer tragære, doch er ê kunich ze rome wære. 133, 13 ff. då minnet oh in div frowe mit aller slahte triwen, mit zuhten unde mit gåte mit aller deumûte minnete si den helt palt. 234, 23 ff. so bistu frowe geborn uon kunigen unt uon herzogen geboren alse edele gezimet niht ze kebese. 405, 4 ff. der prister der herre Eusebius di uvil er jungelinch was in der swarzen buchen er las. (Vgl. Heinzel QF 10, 7 f.) Nicht alle diese Beispiele sind gleich überzeugend, beweisen aber doch, dass ich A nichts dem Geiste des Mhd. Widersprechendes zuschreibe. Bei Tauler überliefern in der Predigt: Des andern suntages in der vasten die Strassburger und Wolfenbüttler Hs. gemeinsam sogar: O herre, ie doch geschiht es underwilen daz die kleinen welfelin, die kleinen hundelin, daz die doch gespiset werdent von dem gebrockele daz do vellet von der herren tische. Aehnlich Wigamur Hs. S (vgl. Zs. 23, 109) Chunnet ir vns gesagen wa Wa ist sein lant hyn gelegen.

unde also Alexander (daz) uernam 9 daz der kuning dar quam 10 (8) er thet als im wol gezam 11

Nun schrieb V<sup>†</sup> etwa alle drei in dieser Reihenfolge ab, V liess den zweiten, B<sup>†</sup> den dritten fort, während \*M durch einen unbeholfenen Fliekvers (7) die Erhaltung aller drei Verse ermöglichte. Auch hier also Anschluss von B an V, nicht gemeinsame Zuthat von MB.

Zugleich zeigt diese Stelle, dass die Quellenuntersuchung durchaus nicht so einfach ist, wie sie nach Harczyks etwas flüchtigem Aufsatze scheinen möchte.

Noch ein zweites Mal geht die Frage um das Handschriftenverhältnis und die Quellen Hand in Hand, nämlich Vers 704 (Harczyk S. 153). Es war von Alexanders Zug gegen Nicolaus die Rede und dann wird berichtet:

| haim gesan                                                | M 452 ff.  Do er do wider heime quam ein uil leit mere er uirnam des gwan er ungemute | kan<br>do hort soliche mer                                                               |
|-----------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------|
| sin fater habeht sich<br>siner måter ge-<br>lorbet        | iz was siner muter                                                                    |                                                                                          |
|                                                           | sin nater philippus<br>ab comen                                                       | hat entseczet von sine 5<br>hus<br>sin mätter die kûngin<br>nach etlicher vat vnd<br>sin |
|                                                           | unde hete ein ander<br>wib genomen                                                    | hat er ein ander ge-<br>nome                                                             |
| unt saz in foller brut-<br>lofe                           |                                                                                       | vnd was vf die zit<br>komen<br>dz im der hochzit 10<br>gezam                             |
| er liz die sine müter<br>die fröwen div hiez<br>cleopatra | di was cleopatra ge-<br>nant                                                          | cleolepatra was ir<br>nam                                                                |

|    | V                                                    | M                                                      | В                                          |
|----|------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------|--------------------------------------------|
|    | Also alexander haim chom                             |                                                        |                                            |
|    |                                                      | do alexander daz ir-                                   |                                            |
| 15 |                                                      | uant<br>unde erz rehte uer-<br>nam                     |                                            |
|    | er geinch fur sinen<br>fater sten                    | nor sinen uater ginc<br>er stan                        | alexander gie ze hant                      |
|    | J                                                    |                                                        | da er sine måtter vant                     |
|    | unt nam die corone<br>die er mit samt<br>ime da hete | er sazte di cronen do   die er nicolao   hete geronbit | er nam die erfochten<br>kron               |
|    |                                                      | sinem uater uf daz<br>houbit                           | vnd saczte sy vf sins<br>vatter höbt eben. |

Wir finden hier in V einen Gedanken zweimal ausgedrückt Vers 4 und 11, dagegen fehlt der nothwendige, für den Zusammenhang unentbehrliche Gedanke, den MB in Vers 8 ausdrücken.

In den Quellen ist Folgendes zu lesen; bei PsK I 20 ό δὲ Άλέξανδρος . . . ἀναστρασείς εἰς Μακεδονίαν ευρίσκει τὴν μητέρα αύτοῦ Όλυμπιάδα ἀπόβλητον γενομένην ύπο τοῦ Φιλίππου τοῦ βασιλέως, τὸν δὲ Φίλιππον γήμαντα τὴν άδελεὴν Αυσίου Κλεοπάτραν τούνομα. Ταύτη δὲ τἤ ήμέρα ἀγομένων τῶν γάμων Φιλίππου, ἔχων τὸν νικητικόν καὶ 'Ολυμπιακόν στέφανον ὁ Αλιέζανδρος εἰσηλθε εἰς το δείπνον. — JV I 20 . . repatriat Macedoniam. Sed offendit forte, ex licentia regia spreto conjugio Olympiadis, Philippum tunc in Cleopatræ nuptias demutantum Attali alicuiusdam non iquobilis filia. Die igitur nuptiarum irruens regis triclinium coronatus.. Hdp Sicque ad patrem suum cum triumpho remeauit. Inuenit autem Philippum in conuinio nuptiali sedentem. Eiecerat enim Olimpiam et socianerat sibi cuiusdam hominis filiam nomine Cleopatram. Ingressus est autem Alexander ad nuptias . . . Ekkeh. Urang. 63, 38 Reversus autem cum victoria, invenit Phylippum sociasse sibi quandam nomine Cleopatram, matre sua ciecta; sieque illo sedente in nuptiali convivio, ingressus Alexander dixit.. Hartlieb als  $\epsilon r$ heim kam do vernam er wie sein vater sein måter von im gestossen hett. vnd het czů im gesellet eines andern mannes tochter die hiess Eleopatar. Und als alexander einragt do hett künig philippus yar kostlich hochzeit mit eleopatar end sass zű tisch in grosser hochzeit und würtschafft. Alexander gieng für den tisch . . .

V kann hier unmöglich das Richtige erhalten haben, denn so ungeschickt hätte A die Quellen gewis nicht wiedergegeben, es ist nur die Frage, wie der Gang der Verderbnis deutlich würde. V enthält hier eine Reihe von auffallenden Reimen: Rödiger versuchte Anz. I 82 wenigstens einen zu bessern, es bleiben aber immer noch muoter: Cleopatra und quam: stän. Der letztere ist noch einmal verwendet 198, 26 f. also alexander heim chom, er giench fure sinen nater stan; und Vers 13 wiederholt nur, was schon Vers 1 gesagt war. Es erscheint mir daher unzweifelhaft, dass die beiden Verse 11 und 13 zu streichen seien. Man könnte das Ursprüngliche wie folgt reconstruieren:

unt als er dô wider heim quam
ein leit nûve mâre er im vernam.
sîn rater (Philippus) habet sich sîner mûter geloubet
unde habet ein ander wib gehîwet [?]
unt saz in foller brûtloufe,
Cleopatra hiez diu frouwe.
er gienc fur sînen fater stân,
die corône er dô nam
die er mit samt ime hâte,
sînem fater ers ûf daz houbet satzte.

Es ist dies nur ein Versuch, die verschiedenen Schreibungen zu vereinigen; aber wenn auch dieser Versuch nicht ganz gelungen ist: das wird sich aus dem Vorstehenden mit voller Sicherheit ergeben haben, dass MB durchaus das Richtige, nicht eine selbständige Aenderung überliefert haben.

In der zuletzt behandelten Scene findet sich auch ein tiefer gehender Unterschied zwischen Hdp und B, welches seiner deutschen Vorlage, diese aber mehr dem JV und seiner Epit. folgt. H 151 f. B corrigiert hier also nicht nach seiner lateinischen Quelle die deutsche Darstellung.

Auch bei der Bändigung des Bucephalus hält sich B mit V an das Griechische, den JV und die Epit., während M der Hdp folgt. Es scheidet sich auch, was die Benutzung der éinen Quelle anlangt, B von M. denn dieser Bearbeiter ändert stofflich einschneidend.

Vers 777—796 der Zug gegen Antonia, den V im Anschlusse an JV bringt, Hdp und EU gar nicht aufweisen, wird von B ohne Anführung des Namens gegen die Autorität der Hdp geschildert. Dasselbe gilt von dem Empfange der Boten, die Darius sendet Vers 797—823, von der Besiegung der Stadt Thelemon Vers 824—844, die B talomone nennt.

Vers 844—878 <sup>1</sup> findet sich ein bemerkenswerther Unterschied zwischen V und B. Beide erzählen übereinstimmend: V 198, 8 ff. unt als er dô wider haim reit,

dô begagent ime ein mêrôr arbeit.
dâ wider reit ime Pausonias,
der ein rîcher marcgrâve was,
unt fuorte die chunigîn in sîne gewalt.
â wie sêre ers dâ ze stêde engalt!
daz was diu scône Olimpias
diu Alexanders muoter was (M fehlt)

während die Quellen von einander und von diesem Berichte vollständig abweichen, aber im Folgenden schliesst sich B gegen V an die Hdp und sagt: den spies er durch den gröffen stach, ze der erden dot in warf. V: durch sinen büch er stach, zuo der erde er in warf. Hdp 2 facto impetu et evaginato gladio trucidavit eum. Bei JV PsK und dem Epitomator tödtet Alexander den Herzog Pausanias nicht, sondern bringt ihn vor den Vater zur Bestrafung. Hier, wie in dem Berichte bis zum Tode Philipps scheiden sich V PsK JV Epit. und B Hdp EU, so dass man sicht, B änderte seine deutsche Vorlage im Hinblicke auf die lateinische, oder um mich der Worte Wackernagels zu bedienen, der Bearbeiter hat mit dem Lambrecht in der Hand die Historia de proeliis verdeutscht.

Und nun folge ich dem Gange der Erzählung in der Weise, wie es Harczyk that, indem ich nur das Erwähnenswerthe bemerke; die Verszahlen beziehen sich auf die Darstellung in B. die in Klammern auf W.

Vers 879-907 (638-671). B folgt A gegen Hdp.

Vers 908-940 (672-703). B bringt mit A die Zahlenangabe und den Zug nach Sicilien [sittiren lant] gegen Hdp.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Vgl. Harczyk S. 153 f.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Vgl. Harczyk a. a. O. dem eine andere Fassung vorlag, die mit Ekkeh. 63, 60 ff. wörtlich übereinstimmt.

Vers 941—981 (704—743). Den einen von Harczyk hervorgehobenen Zug, den A mit der Epit. gegen die Hdp theilt, bringt auch B. — Von der Aufforderung an die Carthager, sich zu unterwerfen, ihrer Gesandtschaft u. s. w. steht nichts in den Quellen, nur JV und PsK I 30 erwähnen Carthago überhaupt mit Namen und nur dieser hat im Cod. C eine nähere Parallele zzi ἔλαβε παρ' αὐτῶν φέρευς.

Vers 982—985 (744—759). Die Gründung von Alexandria mit A gegen Hdp, doch fehlt, ganz in der Weise von B, die Vergleichung mit den anderen berühmten Städten.

Vers 986—1000 (760—779). B stimmt mit A gegen Hdp sowohl in dem was es bringt, als in dem was es nicht bringt, obwohl es in der Hdp steht. Besonders der Zug nach Palästina wird ganz abweichend geschildert. <sup>1</sup>

Vers 1001—1265 (785—1246). Die Geschichte der Belagerung und Zerstörung von Tyrus berichtet B in Uebereinstimmung mit V, resp. A. Die antiken Quellen sind noch nicht gefunden, wir treffen Darstellungen bei Curtius Rufus, der im Mittelalter sehr beliebt gewesen zu sein scheint, und, was Harczyk nicht erwähnt, in Diodors historischer Bibliothek XVII. Buch, Cap. 40—46. Diodor erwähnt auch das Holen der Bäume vom Libanon.

Vers 1266—1275 (1247—1266). Ueber diese Stelle, welche auf die Sage von Apollonius von Tyrus anspielt und in den antiken Quellen natürlich nichts Analoges hat, wurde bereits oben in anderem Zusammenhauge gehandelt (S. 21 ff.).

Vers 1276-1371 (1247-1422). B stimmt zu A gegen Hdp in dem von Harczyk hervorgehobenen Punkte.

Vers 1372—1377 (1423—1437). B berichtet Achnliches wie A. Hdp sagt: Darius itaque perlecta epistola turbatus est valde. Deinde scripsit... JV I 39 Enimeero acceptis Alexandri litteris rex Darius, eisque gravius et arrogantius motus, ad satrapas...scribit. Ekkehard hat nichts Entsprechendes.

 $Vers\,1378-1410\,(1438-1492).\ B\ l\"{a}sst\ den\ von\ Harczyk\ als\ hervorstechend\ bezeichneten\ Zug\ im\ Anschlusse\ an\ die\ Hdp\ fort.$ 

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Vgl. Weissmann zu 760 (nicht 769).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Man vergleiche den lesenswerthen Abschnitt in Dunckers Geschichte Alexanders des Grossen.

Vers 1411—1549 (1493—1749). Schlacht gegen Mennes hat in den antiken Quellen keine Parallele. B schliesst sich

gegen die Hdp an A an.

Vers 1550-1622 (1770-1880). Die Streitkräfte nach A aufgezählt. Hdp nichts Entsprechendes. Hiemit endet das in V Ueberlieferte und es gehen nun M und B parallel. Wie sich ergab, änderte einigemale M, indem es sich genauer als A an die Hdp anschloss, auch B schlägt in einigen Fällen dasselbe Verfahren ein, doch fanden wir MB in dieser Thätigkeit nie einig. Für das Folgende ergäbe sich nach dem bisher Gesagten die kritische Regel: Ueberall wo nur éine der beiden Darstellungen sich genauer an die Hdp, die andere an JV oder die Epit. schliesst, ist anzunehmen, letztere repräsentiere die Fassung von A, wo jedoch sowohl M als B gemeinsame Verwandtschaft mit Hdp zeigen, ist dies auch für A vorauszusetzen. Diese Regel kann freilich erst dann in einer kritischen Ausgabe von Lambrechts Alexander befolgt werden, wenn klarer in den antiken Quellen gesondert ist. Gerade in der zweiten, sagenhaften Hälfte der noch zu besprechenden Partie ist die Unklarheit am grössten.

## III. Der mehr sagenhafte Theil in M und B.

Auch hier müssen wieder zwei Punkte unterschieden werden, je nachdem die einzelnen Züge von MB oder von M und B getrennt, resp. B allein überliefert werden: also

#### 1. in MB.

Vers 1631—1656 (1889—1923). Hier weicht B und M von PsK JV und der Epit. ab und folgt der Hdp, nur ist B etwas kürzer als M. Dasselbe gilt von der nächsten Scene:

Vers 1657—1694 (1924—1973) nur im Schlusse stimmt B genauer zur Hdp als M.

Vers 1695—1714 (1974—2001) die Schlacht gegen Amenta wird nur von der Hdp und Ekkeh. berichtet; M schliesst sich genauer an die Hdp, in dem es si vohten freislichen zwene tage al in ein daz di sune nit ne geschein, wande si ne wolde belüchten niht den mort wie Hdp erzählt, was in B und bei EU fehlt. Dagegen schiebt es 1983—1992 W zwischen si vohten allen einen tach

und si vohten langer tage drî, während B sagt: und vachten allen den dag, daz ir hant nie gelag. sy stritten dry gancze tag. . wie die Hdp und Ekk. et usque ad occasum solis equaliter pugnauerunt. Sic etiam per tres dies continuos pestiferum bellum durauit. Die kurze Beschreibung der Schlacht 1994—1996 (W. 1707—1713 B), in welcher B und M übereinstimmen, hat in den Quellen keine Parallele.

Die ausführlichere Schilderung in M 2002—2017 (W) hat ihren Ursprung in einem kleinen Satze der Hdp und der Chronik Ekkeharts; der Satz schliesst aber nicht direct an die Beschreibung der Schlacht an, sondern erst an den Bericht, wie der flichende Amenta zu Darius kommt und dort die Boten mit Alexanders Brief und Gabe trifft. B bietet nichts diesen Fassungen Entsprechendes, sondern lässt auf die Ausmalung des Kampfes sogleich folgen

Vers 1715—1734 (2018—2041). Die von der Hdp und EU ausführlich berichteten Eroberungen deutet M 2021—2028 nur an und B stimmt darin mit M. Das Sammeln des Heeres mit der Zahlenangabe findet sich nur in MB. <sup>2</sup>

Vers 1735—1774 (2042—2087). Die Aenderungen von B haben in keiner der Quellen eine Autorität und ein Zug ist sogar gegen die ausdrückliche Erwähnung von Hdp aus der Beschreibung von Tyrus herübergenommen: abtirus.. lit an ener vestin wer, zwissent dem gebirge und dem mer. Hdp locus non erat naturaliter munitus.<sup>3</sup>

Vers 1775—1815 (2088—2139). B stimmt zu M, die Zuthaten sind eigenes Machwerk von B. Die Aenderung von Harczyk *ime* in *in* ist nach B 1804 richtig. A weicht übrigens ziemlich stark von allen Quellen ab, am meisten Aehnlichkeit hat es noch mit der Hdp.

Vers 1815—1821 (2140—2152). MB stehen allen andern gegenüber. Die Erwähnung der Bibel blieb in B weg, vgl. oben III. Cap. (S. 59).

Vers 1822—1831 (2153—2163) gilt dasselbe.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ekk, und die von Harczyk benutzte Fassung der Hdp haben hier uoch einen Satz überliefert, Vgl. H. 157 f.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Vgl. oben S. 100.

<sup>3</sup> Dies wird in der von H. benutzten Fassung der Hdp freilich nicht erwähnt.

Vers 1832—1919 (2164—2277). Die von Harczyk hervorgehobenen näheren Parallelen zwischen M und Hdp resp. PsK entfallen, da auch JV und Ekk., so weit sie von einander und den andern abweichen, gerade alle in der Erwähnung stimmen, dass die Lacedämenier eine Seeschlacht versucht und durch Feuer ihre Schiffe verloren hätten. Dagegen ist hervorzuheben, dass keine der sonst verwandten Quellen in dieser Scene die Vorlage von A gewesen sein könne, da keine so ausführlich die Belagerung schildert wie A. Es war also wohl eigene Zuthat des Alberich von Besançon.

Vers 1920—1997 (2278—2391). Was Harczyk S. 161 über diese Scene sagt, ist durchaus nicht befriedigend. Die erste Parallele zwischen M und Hdp (PsK) fällt weg, denn auch JV sagt 11 7 Tu illum videas nec ducibus nec præcursoribus confidentem, sed sibimet laboris omnis officia vindicantem, heec agere que tanta sunt: que tu quoque, si recta sapias, per te feceris. Viden ut primus irruat in proelia? prior intonet bellicum? prior periculum subeat? Die zweite ist richtig, JV auch Ekkeh. weiss nichts davon. Aber auch B bietet nichts dem Analoges, stimmt daher gegen M und die Hdp mit JV. Sollte hierin nicht das Ursprüngliche stecken? Denn sonst stimmt B mit M auch in dem von allen Darstellungen Abweichenden: Vers 1930-1937=2287-2292 das Versprechen vom Zins abzusehen, wenn Alexander vom Kampfe abstehe. Die Rede Ocyators — Hdp nennt ihn Macher, M Occeatyr, PsK Ozozózaz, JV Oxyathrus — ist in B viel gröber als in M. Von den kleineren Aenderungen in B z. B. Vers 1971 ff. bieten die Quellen keine. - Mit Ekk. theilen MB zwei Auslassungen:  $PsK H 7 (S. 61^h)$  ήμετς δὲ ἐπέμψαμεν αύτῷ σκύτος καὶ σφαῖραν ἐπὶ τὸ παίζειν καὶ παιδεύεσθαι . . JV II 7 (S. 62a) Denique pudorem suum haud dubie fatebatur, quod ei viro pilam habenamque misissit . . . Hdp Direxi ei ludicram pilam et zocham ut ludum disceret puerorum . . . Ferner fehlt nur in MB und bei Ekkehard die Aufzählung der Völkerschaften.

Vers 1998—2047 (2392—2454). Die von Harczyk erwähnte Parallele zwischen Hdp und M ist richtig und M bewahrt hier das Richtige, trotzdem B und JV den Gedanken, dass das Heer trauerte, nicht haben. B machte sich, wie aus 2008 hervorgeht, einer Auslassung schuldig. — Eine andere

Uebereinstimmung zwischen MB und der Hdp ist das Fehlen einer Apposition: PsK II 8 καὶ δή τις Φίλιππος δνόματι, φίλιπατος ἀλεξάνδρφ... JV II 8 sedulitate acceptissimus regi... Auch Ekk. 65, 71 quem diligebat Alexander quia medicus erat. Dagegen heisst Parmenius in der Hdp und bei Ekkeh. princeps militiae qui tenebat Armeniam, dies fehlt bei MB, JV und PsK.— In der Erzählung des Gesprächs zwischen Alexander und Philippus weichen MB von allen andern Darstellungen ab. M und Hdp in der Bestrafung des falsehen Parmenius, welche bei PsK, JV, Ekkeh. und B von Philipp erst gefordert werden muss, während Alexander in M: Parmênen hîz er slân ze sîner anesihte (Philippo er dô richte) wander in habite belogen. Und in der Historia Mox.. iussit ad se Parmenium venire et percunctatus invenit eum morte dignum. Sicque præcepit ut capite privaretur.— Die Todesart in B ist originell.

2048-2077 (2455-2544). B ist bedeutend kürzer als M. Der Zug nach Armenia wird von JV II 9 nicht erwähnt, dafür ist ein anderes Motiv von ihm eingeführt, das sich später wiederholt: igitur recepta valetudine Alexander per Medos exercitum ducens iter illud multis admodum diebus per deserta regionis emensus est, multamque aquae penuriam toleravit. Was M von Alexanders Thätigkeit in Armenien zu berichten weiss, bieten weder B noch die Quellen. Die stat Andria wird bei PsK, Ekk. und in der Hdp genannt, hier heisst es: deinde ambulans diebus multis ingressus est locum aridum et inaquosum, ubi aquæ minime consistebant et transiens per locum qui dicitur Adriacus 1 venit ad fluvium Eufraten; JV überliefert den Namen nicht. -Nachdem die Brücke geschlagen, weigern sich die über die Grösse des Flusses erschrockenen Soldaten hinüberzugehen, Alexander schickt daher zuerst die animalia, als dies auch nichts nützt, geht er als Erster hinüber und das Heer folgt ihm. Die beiden im Druck hervorgehobenen Motive fehlen BM im Gegensatze zu allen Darstellungen. -Die Reden der Soldaten und Alexanders, deren Uebereinstimmung mit der Hdp Harczyk S. 161 f. nachwies, 2 wurden von B sehr stark zusammengezogen; dass dies nicht im

<sup>1</sup> Ekk. 66, 14 Andriacus, wie auch Hdp zu lesen sein wird. PsK λρειανή.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> In dem von mir benutzten Drucke ist die Uebereinstimmung viel geringer.

Hinblicke auf eine lateinische Vorlage geschah, ergibt die Vergleichung mit JV und der in B bis zur Unverständlichkeit gestörte Context.

Vers 2078—2162 (2545—2650). Der Zug in MB, die Heere seien einander so nahe gewesen, dass die Vorposten sich gesehen hätten, findet in den Quellen keine Parallele, ebensowenig Vers 2587 er hêtis gerne mêr getân. Auch sieht sich Alexander in den antiken Darstellungen nicht nach dem Attentäter um, sondern dieser wird vor ihn gebracht. Die Aehnlichkeiten zwischen A und Hdp (PsK) im Dialog sind von Harczyk richtig angedeutet. Darauf folgen in dem von mir benutzten Strassburger Drucke der Hdp Vorschläge der Soldaten, wie der Perser gestraft werden solle. Dies fehlt in Harczyks Angabe, ist daher wohl Zuthat einer Reeension von Leos Werk. Die M und B gemeinsame Schlachtbeschreibung ist von den Quellen nicht vorgebildet.

Vers 2163-2205 (2650-2696). JV berichtet an dieser Stelle nichts über die Gefangennahme von Alexanders Mutter und Familie.

Vers 2206—2243 (2697—2768). B kürzte so stark, dass Alexanders Antwort vollkommen unverständlich ward.

Vers 2244—2255 (2769—2788). Die Angaben Harczyks berühen auf grosser Flüchtigkeit. Alle Quellen berichten übereinstimmend, dass Darius den König Porus von Indien um Hilfe angegangen habe. Psk H 11 "Εγραφε εξέ καὶ Πώρω τώ βασίκεῖ τῶν "Ινδών. ἐεὐμενος βοσθείας τοχεῖν παρ' κὸτοῦ. JV H, 11 Igitur ad Porum quoque scribit Darius petitque sibi auxilia plurima. — Hdp Scripsit et aliam litteram ad Porum regem Indorum, ut sibi dignaretur auxilium impartire. \(^1\) Woher die Abweichung in M stammt, kann ich nicht ermitteln.

Vers 2256—2451 (2789—3051). Für die Wichtigkeit dieser Partie bei der Frage nach den Quellen beweist Harczyk S. 162 f. kein Verständnis; auch S. 147 f., wo er die Verse 2825—2859, besonders 2851 f. (W) hätte erwähnen müssen, nicht ein Wort. Alexanders Traum wird berichtet, es erscheint ihm ein

Auch in Hartliebs Verdeutschung: darnach schrib aber der gross künig Darins dem künig Poro in India das er im ze hilff kem. Vgl. Michelant 255, 7 ff.

man in allen dem gebêre als er sin vater wêre, nun äussert M wieder seine sittliche Entrüstung über der leien spot, welche den Vater Alexanders einen Gott sein lassen, die Rede aber, welche eben der Mann hält, hebt ausdrücklich hervor:

ich wil dir lâzen werden schîn daz ih ein gwaldich got bin.

PsK II 13 . . 'Αλέξανδρος . . . δρά καθ' υπνους τον Άμμωνα εν σχήματι Έρμου αυτώ παρεστώτα. . λέγοντα αυτώ 'Τέκνον Άλέξανδρε, ὅτε καιρός έστι βοηθείας, συμπάρειμί σοι . . . JV II 13 somniatque sibi deum Ammonem adstitisse omnem habitum, quo denm Mercurium pingi visisset, sibimet porrigentem cum his mandatis: ,En tibi, fili Alexander, adsum in tempore ... Hdp Eadem vero nocte apparuit Alexandro Mercurius . . . dicensque illi: ,Fili Alexander cum opus tibi fuerit semper in adiutorio tibi astabo'. Diese Stelle ist wohl verderbt und nach Ekkeh. 66, 71 f. zu corrigieren, wo es heisst: dormiens autem, vidit in somno Hammonem deum in forma Hermi . . . sibique dicentem : ,Fili Alexander, quando necesse est adiutorium, paratus sum nunciare tibi'. Schon aus diesen Sätzen ergibt sich, dass M den gemeinen Text aufnahm, ohne auch nur den Versuch zu machen, ob die Ueberlieferung und seine specielle Auffassung nicht vielleicht in Einklang gebracht werden könnten. Mändert an der Rede, wie sie von allen Quellen überliefert wird, 1 die wenigen Worte, auf die es ankam, nicht, sondern gibt nur seine widersprechende Ansicht wie in einer Anmerkung. Dies Verhältnis ist höchst auffallend, entweder fand sieh der Widerspruch schon in A vor, oder er entstand dadurch, dass M seine deutsche und lateinische Vorlage in Einklang zu bringen suchte; denn es muss als ausgemacht hingestellt werden, dass die Aenderungen, welche M vornahm, nicht bloss formalen Gründen ihren Ursprung zu danken haben, die Diserepanz von V und M, was die Benutzung der Quellen anlangt, ist nur aus einer Revision des Thatsächlichen im Hinblick auf eine bestimmte Quelle zu erklären. Gegen die zweite Möglichkeit lässt sich jedoch Manches einwenden: 1. Der Umstand, dass schon zweimal für A ein Widerspruch ähnlicher Art constatiert werden musste, vgl. Harczyk S. 146-148. 2. Der Umstand, dass M durchaus

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Wohl zufällig blieb bei Hartlieb das Motiv des Traumes ganz fort.

keine von den Quellen ganz genau wiedergibt, weil der übereinstimmend überlieferte Zug fehlt, Ammon sei in der Gestalt des Mercurius erschienen und habe Alexander beauftragt, in derselben Tracht zu Darius zu gehen: PsK II 13 . . εν σγήματι Έρμοῦ . . ἔχοντα κηρύκιον καὶ χλαμύδα καὶ ράβδον καὶ Μακεδονικὸν πιλίον επί την κεραλήν αύτου... ου δε αύτος γενού άγγελος καί πορεύου ἀναλαβών το σχήμα όπες έχειν όρᾶς με und weiter bei der Ankunft im Lager des Darius II 14 καὶ οἱ ἐκεῖ σρούραργοι θεασάμενοι αὐτὸν εν τούτω συήματι ύπενόουν θεόν αυτόν είναι. JV II 13 .. videlicet hoc omni habitu adornatus quem nunc a me tibi offerri consideras... II 14 Jamque aderat Alexander et habitum illum pompamque regiae magnificentiae mirabatur. Denique non absque ea dubitatione egit utrumne adorandus sibi idem rex foret, ita omni cultu tum capitis tum vestitus, sceptro etiam et indumentis pedum magnifice adornabatur. Aderantque et satellitum millia stupore barbarico regem suum ut deum praesentissimum demirati. Hdp Mercurius portans clamidem ac vestem Macedonicam . . . volo enim ut induas figuram meam . . . . audientes eum Perse non modicum in figura eius obstupuerunt, existimantes illum deum esse. Ebenso Ekkeh. M sagt aber bei Alexanders Ankunft im Lager des Darius: jene sprâchen [die Perser]: ,wer ist dere? er glîchet sêre einem gote'. Auch B erwähnt den Auftrag Ammons nicht, dagegen die Frage der Perser wie M, daher ist zu entnehmen, beides sei aus A in M und B herübergenommen. 3. Endlich ist der Umstand geltend zu machen, dass selbst in B ein Ueberrest der einschränkenden Anmerkung stehen blieb, wenn es ohne Zusammenhang Vers 2297 heisst: (ich bin ein hôcher got) dis ist der legen spot wie M 2832 (W). Darum ist nicht zu zweifeln, dass sehon in A die Einleitung zu der Rede und diese selbst gestanden haben, und dass M wegen der in der deutschen Vorlage vorhandenen Uebereinstimmung mit der Hdp nicht änderte.

Bei der Beschreibung des Flusses Stranga findet sich wieder nähere Berührung zwischen A und Hdp (und PsK); während JV von ihm behauptet plerumque ex vehementia nivium adeo stringitur et congelascit, ut instar saxi viabilem sese transeuntibus viris, carris etiam quam onustissimis praebeat. Atque ex hoc ingenio sui etiam tunc gradabilis fuit, sagt Leo von ihm hyemali et vernali tempore tota nocte coagulatus existit. Mane vero cum calet sol dissoluitur et cursu tam rapido fluit vt

si quis ingressus fuerit velocitate fluuii rapiatur! und PsK II 14 ebenso. M der flûzit allen den tach unde irfrûsit inne der naht daz man dar ubir mohte rîten. B der fliusset den tag mit macht und gefriuret die nacht daz man es mag gerîten.

Alexander kommt zu Darius, wird für einen Gott gehalten und richtet barsch seine Botschaft aus. Der hieraus entstehende Dialog weicht in M von B und den Quellen ab, es fehlt folgender Zug: PsK II 14, jedoch nur in Cod. A Δαρεῖος εἶπε· Μή τι τὸ Ἰλλέξανδρος: τῶτως γὰρ μετὰ θράσους μει διαλέγεις τὸν, ὡς ἄγγελος, ἀλλ' ὡς ἀντὸς ἐκεῖνος · JV II 14 Nunnam quæso, tu ipse Alexander ades, qui adeo nihilum reverens nostri confidentissime loqueris? Hdp An tu es Alexander, quum tanto furore sermonem tuum promulgas, quia vt video non vt nuncius sed vt rex superba promittis. Ebenso Ekk. B und wêrest dû joch selber Alexander, es wèr genuog unmessenklîch, daz dû sô redest ror dem rîch.

Das Gastmahl des Darius, Alexander behält die Becher B dis det er durch den list, wande er wol wist daz sîn diener vil bereit wurden durch die gîtekeit, in sînen hof ze rîten. Davon nichts in M und den Quellen, nur Hdp fügt etwas Aehnliches an Perse vero qui sedebant in convivio ad invicem dicebant: Ista consuetudo laudabilis et bona est etc. vgl. auch Ekk. 67, 25 und D 29° f. Der Schluss dieser Scene ist in B geändert, Alexander nimmt Abschied und reitet ungehindert von dannen. In den Quellen findet sich keine Analogie. — Das Beispiel aus der Thierwelt bieten MB, Hdp, Ekkeh. und PsK, dagegen fehlt es bei JV (Harczyk 163).

Vers 2452—2574 (3052—3266). Die Schlacht, Alexander besteigt den Bucephalus, es wird fürchtbar gekämpft då was daz felt vil breit mit den tôten überspreit (Hdp...nt totus campus ex semivivis et mortuis vestiretur, fehlt B² und JV). Die Perser fliehen über den Stranga, dessen Eisdecke bricht, so dass die Meisten ertrinken; als man die Toten zählte, zvei hundirt tûsunt der was, der nie nehein negnas, ân di, di in dem Sträge ouh vertrunken lâgen, der ne mohte man neheine zale gescriben noch gesagen wale (ähnlich B). Hdp In hoc siquidem proelio

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Aehnlich Ekkeh.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Die Stellen sind wichtig, vgl. oben.

mortui sunt ex Persis trecenta milia hominum, exceptis his quos profunditas fluvii suffocavit (fehlt PsK, JV und Ekk.). Das ganze Land beklagt die Gefallenen (die schöne Stelle in M fehlt B so wie den Quellen), Darius verzweifelt: M fortuna di ist sô getán.. etc. (ähnlich B nur verstümmelt) JV II 16 (vgl. PsK II 16 ή γλε τύχη βραχεῖαν ἐὰν λάβη ἐοπὴν ἢ τοὺς ταπεινοὺς ὑπεράνω τῶν νερελῶν ἀναβιβαζει ἢ τοὺς ὰς' ὑψους εἰς ζόρον κατάγει) Profecto nulli est hominum rata vel stabilita fortuna, quae si parvam inclinationem status sui nacta sit in contrarium protinus resultare et quosque de culmine ad profundas tenebras urgere. (In der Hdp und bei Ekk. fehlt diese Erwähnung der Fortuna.)

Vers 2575—2646 (3267—3370). M stimmt mit der Hdp näher, abweichend ist nur: Hdp erwähnt eine Versammlung (wie JV) und nennt als Redner Parmerion (wie JV), beides fehlt in M. Was dagegen B mehr als M bietet, ist eigene Erfindung, wenigstens hat es in den Quellen keine Gewähr. Vgl. Vers 2616.

Vers 2648—2679 (3371—3430). B kürzte. M dô gebôt er den sînen, daz si brêchen den palas, PsK ἐμπυρίζετθα, JV iniecto igni concremari, Hdp succendi, B daz sy brenten den palas. In M und B wird er zur Zurücknahme dieses Befehls durch die Bitten seiner Soldaten bewogen, dagegen PsK μετανοήσας, JV per poenitentiam, Hdp poenitentia ductus. Die Uebereinstimmung von MB mit Hdp sonst in die Augen springend; die Aenderungen und Auslassungen von B sind willkührliche.

Vers 2680—2730 (3431—3534). Der von M und B überlieferte Brief des Königs Porus an Darius findet sich nicht in den Quellen.

Vers 2731—2890 (3535—3904). Die Ermordung des Königs Darius durch die beiden Satrapen; Darius ist allein auf dem Saale (MB, JV, fehlt Hdp), er spricht zu den Mördern (MB, PsK, Hdp, fehlt JV), diese verbergen ihre Waffen, stellen sich unschuldig und beklagen den Tod des Königs (M, fehlt PsK, JV, Hdp, B), endlich verbergen sie sich selbst (M, Hdp, fehlt B, PsK, JV).

Alexander erfährt diese Vorgänge und geht über den Stranga (fehlt B), betritt die Stadt ungehindert. — B sehaltet ein die inren wurden unfrô, si bereitten sich dô daz si Alexander în liessen, ob er in rerhiesse daz si solten fride hân. Aehnlich

Hdp Perse autem videntes eum apernerunt ei portas civitatis et eum honorifice receperunt. — Alexander kommt zu Darius. — Die unpassende Beschreibung des Palastes in Hdp fehlt in MB, wie bei den andern sogar Ekk. — Die Reden, Darius wird begraben.

Proclamation an das Volk, Bestrafung der Mörder, was in Hdp vorhergeht ist elender Zusatz. Alexander verspricht den Mördern, sie nach Gebühr zu belohnen (so in den Quellen, MB machen daraus positive Angaben, wodurch Alexander in den Schein der Wortbrüchigkeit kommt, den er in M auch ausdrücklich aber ungeschickt von sich abzulenken sucht; dies liess B fort). Alexander lässt sie ergreifen, zu Darius' Grab schleppen (B, Hdp, PsK, fehlt M, JV) und dort tödten (kreuzigen PsK, JV, M, köpfen Hdp, lebendig begraben, Begründung B. Dieser Zug nur in B).

Die Vermählung Alexanders mit Roxane (MB stimmen mit Hdp, nur fehlt der Zug, dass die Perser dem Könige göttliche Verehrung leisten wollen). Die Hereinziehung von Salomons Reichthum etc. liess B im Anschlusse an die Quellen und seiner Abneigung gegen biblische Reminiscenzen folgend, einfach weg.

Vers 2891—3246 (3905—4608). MB ziehen die beiden Schlachten gegen Porus in éine zusammen. Kleine Abweichungen zwischen M und B in Bezug auf Hdp vgl. Vers 2929. 2988. 3123. 3135. 3136. 3163. B hat eigene Zusätze z. B. Vers 3099—3122 und ist einigemale von M sehr stark verschieden, ohne dass besondere Uebereinstimmung mit éiner Quelle zu bemerken wäre.

Alexander erhält durch einen Brief die Nachricht, König Porus von Indien komme Dario zu Hilfe (MB, fehlt bei den andern). Alexander spricht zu den Seinen (B, fehlt M und den Quellen), zieht nach Indien, die Soldaten murren, das erfährt Alexander und lässt sie vor sich kommen; stellt auf éine Seite die Griechen, auf die andere die Perser (B Hdp, fehlt M PsK JV); seine Rede; die Soldaten schämen sich und werden roth, sie sehwören ihm, immer zu folgen (MB Hdp, fehlt PsK JV): Brief des Porus (nähere Verwandtschaft zwischen MB IIdp), Alexander ermahnt seine Leute (B kürzte gegenüber M Hdp JV PsK); die Antwort Alexanders (Hundebellen MB, fehlt den

übrigen); Porus rüstet sich (die Beschreibung der Elephanten findet sich nur in M - vgl. die Anm. Harczyks S. 164 -B schliesst sich den Quellen an und lässt sie fort); die Schlacht: die Elephanten werden durch glühende Statuen in die Flucht getrieben (B kürzt unsinnig, zerstört Sinn und Zusammenhang); Porus und Alexander sprechen zu ihrer Mannschaft, Porus sogar zweimal (davon nichts in den Quellen, B gibt von der zweiten Ansprache kaum ein Gerippe), der Kampf dauert zwanzig Tage (B und die Quellen, vgl. Zacher, PsK 144, drei Tage M), Alexander und die Seinen nehmen den grössten Schaden (MB. In der Hdp fliehen die Inder, Alexander erobert ipsam civitatem Pori, schreibt an Talifrida, die Königin der Amazonen, diese antwortet, Alexander schreibt nochmals, 1 dann zieht er gegen Porus durch wasserlose Gegenden, alle leiden Durst, ein Soldat, Namens Zephir, bringt ihm Wasser, <sup>2</sup> Alexander lässt es jedoch ausschütten, weil er mit ihnen alles ertragen wolle; andere Reiseabenteuer, Alexander muntert die Seinen auf, neue Abenteuer, zweite Schlacht mit Porus; von alledem in MB und den übrigen Quellen, auch Ekk. nichts); Vorschlag zum Zweikampfe (ausgehend von Alexander MB PsK JV Ekk.. von Porus Hdp), dieser erfolgt, Porus wird erschlagen. (B stimmt näher zu Hdp als M, von dem es sehr stark abweicht.) Gegen die Verabredung beginnen die Inder von Neuem zu kämpfen (von ihren Führern aufgestachelt B, fehlt M und den Quellen), doch werden sie durch Alexanders Rede besänftigt (B und die Quellen. M fügt neuerliches Schlachtdetail und endliche Besiegung der Inder durch Alexander au), schliesslich wird Friede, die Inder begraben ihren gefallenen König (MB Hdp PsK, fehlt JV) und bringen die Verwundeten fort (MB, fehlt den Quellen).3

Hiemit endet der historisch strengere Theil und die Erzählung wendet sich nun den sagenhaften Begebenheiten zu; Reiseabenteuer, Anekdoten und geographische Märchen, wie sie vom Alterthume ab durch das ganze Mittelalter hindurch

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Vgl. Zacher a. a. O. S. 165 f.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Fast wie in Schillers Räubern.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Ich war auch hier ausführlich, um den Satz Harczyks S. 163 zu widerlegen, "die Erzählung stimmt zu der des Lib".

beliebt waren und als wissenschaftlich beglaubigt galten, sind der Inhalt.

Hiemit endet aber zugleich auch die verhältnismässige Klarheit der antiken Ueberlieferung und mit den Erzählungen wird auch die Anordnung der einzelnen Begebenheiten immer bunter. Keine von den Darstellungen stimmt mit der andern in der Abfolge der Seenen und Motive und darum ist es ein Haupt- oder fast der einzige Beweis für die Zusammengehörigkeit von M und B, so weit sie auch im Wortlaute auseinander gehen, dass sie bis zu einem gewissen Punkte (Vers 4240) übereinstimmenden Gang der Erzählung aufweisen.

Wir wenden uns zu Cap. IV. m (der mehr sagenhafte Theil)

#### 2. in M und B, resp. B allein.

Vers 3247—3329 (4609—4736). Ueber diese Stelle ist oben (S. 80) Einiges gegen Harezyk angemerkt. — Die zweite von Harczyk geltend gemachte Parallele zwischen M und Hdp (PsK) ist richtig, in B jedoch fehlt die ganze Rede, aber nicht in Uebereinstimmung mit JV. — Diese Scene folgt in MB, PsK, JV und Hdp auf die Besiegung des Königs Porus, nur Ekkehard fügt einen Brief an Aristoteles über den Kampf mit den Indern ein.

Vers 3330—3984 (4753—6437). Alexander berichtet seine weiteren Erlebnisse selbst in einem Briefe an Olympias und Aristoteles. B fällt jedoch schon von Vers 4069 ab wieder in die gewöhnliche Erzählungsweise, es spricht nicht mehr Alexander, sondern der Dichter. Ferner ist in der Einleitung zu dem Briefe von B zwar gesagt (3337 ff.) daz hies er alles schriben und det daz sîner muoter kunt und sînem meister an der stunt, Aristotiles was sîn nam; allein die Anrede geht nur an den Letzteren, so viel ist trotz der verderbten Ueberlieferung sicher; B stimmt also mit den Quellen in diesem éinen Punkte, während es zugleich die Einrichtung von A erkennen lässt.

Vers 3349—3401 (4775—4885). Der Fluss mit bitterem Wasser bleibt in B fort, dagegen stimmt B zu M in dem Namen der Stadt, zu welcher Alexanders Soldaten sehwimmen

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Zacher PsK S. 152.

wollen, in den Quellen ist der Name nicht genannt. Das Weitere stimmt bis 3379 (W 4824), nun fehlen in B gegenüber Hdp und M: die scorpiones, lewen, eber, elefande, slangen. Erst (W 4853) die tenfelähnlichen Leute werden wieder gemeinsam erwähnt. Dabei weisen M und B scheinbar einen gemeinsamen Fehler auf: nach Vers 4859 (W) blieb die Reimzeile aus.

lanc waren in di zande. harte måweten si min here B lange waren in die zent si datten vns angst mit grossem leit

. . .

4 mit speren ich mit scozzen die vertriben wir mit schos. B jedoch bringt abgeschlossenen Sinn, überliefert das vertriben Vers 4. Dadurch wird evident, dass nicht ein gemeinsamer Fehler vorliegt, sondern dass B in seiner Weise die Stelle der prosaischen Erzählung nahe brachte. — Das schreckliche Thier (Odotyrranus) erwähnt B wie M; die in Hdp fehlende Beschreibung, welche M gibt, findet sich auch in B nicht vor.

Vers 3402—3412 (4886—4902). Füchse in B wie in M. Dann sagt B<sup>+</sup> fliegende swalben komen dar gar gros als duben. Hdp Volabant ibi et respertiliones tam magni ut columbae. Während es in M heisst: fliegen wir sägen alse tüben unde ledersvalen. Ich glaube, dieser verderbten Stelle ist leicht abgeholfen, man braucht nur im Hinblicke auf B zu lesen:

vliegende wir sågen sô grôz als tûben ledersralen.

Dies erscheint mir wahrscheinlicher, als Harczyks unlogische und gekünstelte Erklärung. Er sagt S. 166 wörtlich: 'In den nächsten Zeilen zeigt sich im deutschen Gedicht grosser Unsinn, hervorgegangen aus Misverständnis der lateinischen Ueberlieferung', und meint, das volabant der Hdp sei mit vliegen übersetzt, und dann in vliegen (Subst.) misverstanden worden. <sup>2</sup> Dies liesse sich ganz wohl erklären. Wie soll aber Alberich von Besançon zu seinem Irrthum kommen, er sprach doch nicht deutsch; trotzdem sagt Harczyk: 'wohl möglich, dass schon A. von Besançon jene sonderbaren Insecten so beschrieb, wie wir sie bei Lamprecht finden': er schliesst dies aus dem spanischen

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Vgl. Harczyk S. 166.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> So verstehe ich seine Ausführung.

Gedichte des Juan Lorenzo Segura Str. 2008. Bei ihm steht moscas (Fliegen); wie kommt er aber zu diesem Misverständnisse? und was beweist es? ich halte den Rückschluss von Segura auf Alberich nicht für erlaubt, da Lambert li Tors nichts von den Fliegen erwähnt und doch gewiss auch das Gedicht Alberichs kannte.

Vers 3413—3443 (4904—4945). Abenteuer mit den Riesen. Die Zahlenangaben lauten verschieden, sehs hundrit, davon werden fier unde drîzic erschlagen, von Alexanders Leuten bleiben vier unde zwênzic (M), in B sechshundert — rier und drissig — achzig, in Hdp fallen sexingentos et triginta quattuor (sic), von Alexanders Soldaten centumtriginta septem.

Vers 3444—3474 (4946—4989). B stimmt mit M, dem es auch in der von Hdp völlig abweichenden Anordnung folgt, <sup>1</sup> nur kürzte B so, dass die Verse ganz verwischt wurden.

Vers 3475—3482 (4990—5003). Von diesem Abschnitte gilt dasselbe. <sup>2</sup> — Die in M folgende duftige Erzählung von den Mädchenblumen, welche sich bekanntlich nur im Lambert li Tors findet, nicht in den anderen Quellen, fehlt in B gänzlich. B folgte dabei der gemeinen Ueberlieferung und seine Darstellung wurde dadurch der poetischesten Scene beraubt. <sup>3</sup>

Vers 3483—3504 (5206—5257). B kürzte unsinnig, so dass eine Stelle nur durch Vergleichung mit M verständlich wird.

Vers 3505—3544 (5258—5319). Alexander kommt zu einem Berg, den er besteigt; in M heisst es âf den berc quam ih gesunt, in der Hdp et assumptis xij. principibus suis gradatim superiora montis ascendit, während B ausdrücklich erwähnt die minen alle verbären den üfgung, denn ich alleine. Ob dies auf einer anderen Quelle beruht, oder nur gleichsam eine Bestätigung von M (A) gegenüber Hdp enthalten soll, kann ich nicht bestimmen.

Vers 3545—3560 (5320—5336) und 3561—3576 (5337 bis 5359) stimmen in MB Hdp, nur findet sich eine Abweichung in der Zahlenangabe; nach M und der Hdp giengen bei der

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Vgl. Harczyk S. 167.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Vers 3476 weicht B von M und den Quellen ab.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Dieselbe wurde neulich von Richard Wagner komisch genug mit der Gralsage verquickt in seinem ,Parsifal. Ein Bühnenweih-Festspiel.

Sitzungsber, d. phil.-hist, Cl. XCIII. Bd. I. llft.

Schwimmtour zvencich (viginti), nach B aber vierzig Soldaten zu Grunde.

Vers 3577—3636 (5360—5447). Alexander und Candace. Sie hat nach MB zwei, nach Hdp, D, Ekk. und JV drei Söhne, bei PsK fehlt die Angabe. Beschreibung der Geschenke; M andirhalp hundrith möre, di håten lange ören, Hdp bietet keine Parallele und PsK wie JV III 18 sprechen nur von noch nicht mannbaren Aethyopiern. Ich halte die Lesart von B für entschieden richtiger anderhalb hundert mæren, håtten guldin ring in den ören.

Vers 3637—3750 (5448—5626). MB stimmen im Ganzen und Grossen überein. Ueber die Quellen vgl. man Harczyk

S. 170 f.

Vers 3750—3772 (5627—5681). B ist kürzer als M und die Hdp, es blieben weg die eislichen Thiere, die trachen, slangen, affen, mere katzin und das gefugele.

Vers 3773—3794 (5682—5736). Die von Harczyk hervorgehobene Uebereinstimmung mit der Hdp fällt für B fort.

Vers 3795 = 3908 (5737 - 6108). Auch in B wird Alexander beim Empfange von der Königin geküsst. Diese Uebereinstimmung mit der Epit, ist gewiss eine zufällige, 1 man erinnere sich nur der gewöhnlichen Empfangsfeierlichkeiten. 2 - Beschreibung des Pallastes. B gibt kaum eine dürftige Aufzählung der Einschnitte, welche in der Erzählung durch den Fortschritt der Handlung hervorgebracht werden. Es heisst z. B. Vers 3815 ff. . . fürtte sy mich drat in ein schone keminat. da nach wist mich die küngin ze der dritten keminaten in. da nach furtte sy mich do in ein keminatten hoch. Dies steht ganz ähnlich in M, das aber von jeder neuen kemenâte auch eine neue Eigenschaft zu berichten weiss. Di frowe leitte mich do in eine andre kemenaten . . . do leitte mich die kuningin di dritte kemenaten in . . . do leitte si mich dannen in eine kemenaten ho. B wird bis zum Ekel trocken. Das Folgende ist genauer überliefert und über die üppige Liebesscene leicht hinweggegangen: do sprach si an den stunden, daz si vil gerne tæte, wes ich si bæte. des fuorcht ich mich sinnen, daz ich si solte minnen. si

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Harczyk S. 171.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Vgl. Weinhold Frauen S. 392.

sprach "nun bist dû mîn". Ob darin eine Anlehnung an die Quellen oder die schon einmal hervorgehobene Keuschheit der Darstellung zu erkennen sei, lässt sich nicht entscheiden. Wahrscheinlicher ist mir das Letztere.

Vers 3909—3984 (6109—6243). B stimmt mit M, nur der Abschied ist etwas abweichend dargestellt. Die in M folgende Seene zwischen Alexander und Candace, resp. ihren Göttern (W 6244—6310) fehlt in B, das sich immer mehr von M entfernt.

Vers 3985—4081 (6311—6437). Alexander und die Amazonen. Mit Ausnahme kleinerer Unterschiede (z. B. Vers 4013) stimmt die Erzählung in M und B. Hierauf folgt in B

Vers 4082-4130. Alexander zieht nach Babilony und bleibt daselbst bis an sîn dôttes vart. Er schreibt seiner Mutter und seinem meister Aristoteles über seine letzten Siege. stoteles antwortet mit einem Segenswunsehe. Dann wendet sich Alexander gegen Oq und Magoq, welche in Paran sassen und vermauert sie in einem Gebirge daz an die Piqine stôst. Leo sagt, aber in anderem Zusammenhange als B:1 inde amoto exercitu venit in Babylonem quam suo imperio coartavit et occiso rege Babylonis et Nabuzardon praefecto suo ibidem statuto usque ad diem obitus sui ibidem per septem menses in pace moratus. Statimque scripsit epistolam Olimpiae matri suae et Aristoteli praeceptori suo de proeliis et angustiis quas in India perpessus est, necnon et de multis certaminibus quae cum bestiis et monstris exercuit. Aristoteles itaque rescripsit ei epistolam ita continentem, nun folgt der Brief selbst, der aber keine wörtlichen Uebereinstimmungen mit B enthält. Anders ist der Zusammenhang in der Darstellung des Julius Valerius.2 Nach dem Verkehre mit den Amazonen wendet sich Alexander (HI 27) nach Prasiaca, empfängt dann einen Brief von Aristoteles, zieht nach Babylon, in qua susceptus honoratissime, et sacrificia diis immortalibus repraesentat, et certamen gymnasticum concelebrat: atque inde iam pacificam iter coeptans hisce litteris ad Olympiadem matrem suam scribit. Also der Unterschied zwischen B und JV sehr gross. In den verschiedenen Fassungen des PsK beginnt der Brief an Olympias unmittelbar nach der Erzählung

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Vgl. Zacher PsK S. 167.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Vgl. Zacher a. a. O. 166 f.

von den Amazonen, 1 jedoch fehlen die Zwischenglieder. In der Chronik des Ekkehard findet sich — wie bei Leo — der Bericht über die Amazonen vor der Scene mit Zephilus (Hdp Zephir, vgl. oben), welcher Wasser bringt, jedoch nach den Begebenheiten mit Candace, von dem andern nur Spuren. Das Verhältnis stellt sich nun folgendermassen:

| PsK: | Amazonen |              |                        |           |
|------|----------|--------------|------------------------|-----------|
| JV:  | Amazonen | — Prasiaca — | Brief an Aristoteles — | - Babylon |
| Hdp: |          |              | -                      | Babylon   |
| B: 1 | Amazonen |              |                        | Babylon   |
| M:   | Amazonen | -            |                        |           |
|      |          |              |                        |           |

Hdp: Brief an Olympias und Arist. — Antwort von Arist.
B: Brief an Olympias und Arist. — Antwort von Arist.
M: Schlussformel des ersten Briefes an Olympias u. Arist.

In B folgt dann die Besiegung der beiden Völkerschaften Gog und Magog. In anderem Zusammenhange findet sich diese Scene auch in der Hdp, doch werden die duodecim reges aufgeführt und über das Ganze rasch hinweggegangen. In der jüngsten Gestalt des PsK (C) folgt die Erzählung von den sich schliessenden Bergen auf das Zusammentreffen mit den Amazonen und unter den zwei und zwanzig Königen werden Γώθ und Μέγωθ an erster Stelle genannt.

Dass die Anordnung in B nicht die ursprüngliche sein kann, ergibt der Widerspruch in den Versen 4086-4089 und 4108 ff. Es heisst: dâ [in Babilony] bleib er mit gemach von aller urlieges sach bis an sîn dôttes vart. Doch det er ein hervart: es folgt der Zug gegen Gog und Magog, der ins Paradies etc.

Vers 4131—4246 (6438—7000). Der Zug nach der Quelle des Lebens und was sich daran schliesst. B zeigt mit M kaum noch hie und da in einem Verse einen directen Berührungspunkt und schliesslich bricht die Uebereinstimmung in beiden

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Zacher a. a. O. S. 167 f.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Vgl. Weissmann II 468 dazu II S. v. Zacher a. a. O. S. 165 f. Vogelsteins Dissertation ist mir leider nicht zur Hand.

gänzlich ab. Jedoch ist hervorzuheben, dass B diese Expedition Alexanders erwähnt, trotzdem sie in der Hdp nicht steht, sondern in einigen Fassungen des PsK 1 und dem selbständigen Werke "Alexandri Magni iter ad Paradisum" überliefert ist.

Nun beriehtet B eine Reihe von Abenteuern, die sieh in M nicht finden, aber zum jüngeren Bestande der Alexandersagen gehören. <sup>2</sup>

1. Vers 4247-4280 Alexanders Taucherfahrt, 2. Vers 4281 bis 4312 die Luftfahrt, 3. Vers 4313-4345 die Bäume der Sonne und des Mondes. Diese Anordnung findet sich sonst nicht. In dem Strassburger Drucke der Hdp, welchen ich benutzte, und in Dreihen sich folgende Begebenheiten an einander: a Candace b) die Götter in der Höhle (PsK III, 24) et wilde Thiere, eine Völkerschaft bringt Geschenke, Meerweiber d) die zwölf Könige, Gog und Magog PsK III. 29. Vgl. Zacher S. 165 f. 172 e) Insel mit griechisch redenden Stimmen (PsK II. 38. Zacher S. 139) f) Luftfahrt g) Taucherfahrt h) verschiedene Abenteuer, von denen ich absehen kann i) Babylon etc. Die Bäume der Sonne und des Mondes waren schon früher in ganz anderer Verbindung erwähnt worden. Nach Zacher S. 133 bietet der Cod. Mon. 23489 folgenden Zusammenhang: z. Amazonen 3) Luftfahrt 7) Insel mit griechischen Stimmen 3) Taucherfahrt z) Vergiftung. Hartliebs Verdeutschung ordnet 2. 1., ebenso Ekkeh. (70, 49 ff.). Auch das Französische. dem 1. fehlt, bringt andere Abfolge. Die Ueberlieferung 1, 2, haben nebst B. die Leidner (L) und eine Pariser Hs. (C) des PsK, 3 darum darf sie wohl auch für Hdp angenommen werden.

1. Alexanders Taucherfahrt: <sup>4</sup> zeigt mit den Quellen keine Uebereinstimmung. Alexander gibt der liebsten seiner Freundinnen die Kette zu halten, weil sie ihm treu zu sein verspricht: sie wirft aber nach drei Tagen und drei Nächten, da ein Mann um sie wirbt, die Kette in den bach: Alexander wird nur gerettet, weil er eine Katze tödtet, die er zugleich mit einem Hund und einem Hahn in sein glas geschlossen hatte. In der Hdp (ebenso in D und in Hartliebs sog. Eusebius) wird Alexander

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Zacher S. 133, 140 f.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Zacher S, 132.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Zacher S. 133.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Bekanntlich von Goethe Faust II (Hempel 13, 44 verwerthet.

einfach wieder herausgezogen; im PsK durch einen ungeheueren Fisch dem Verderben nahe gebracht, schliesslich aber ans Land geworfen. PsK II 38: ἔρριψεν ι αὐτὸν ἐπὶ τὴν ἔηράν. Β 4276: daz mer sluog in an daz lant.

2. Alexanders Luftfahrt. Diese schliesst in PsK nicht direct an 1., wohl aber sind in Hdp (D und Hartlieb) und Ekkehard 2. und 1. durch keine weitere Scene getrennt. Auch hier geht B seiner eigenen Wege. Alexander lässt junge Greifen aus dem Neste nehmen und sie aufziehen, jedesfalls damit sie zahm werden, nach PsK sind die Vögel jener Gegend ημερα: βλέποντα γάρ τους άνθρώπους ουν έφευγον, nach Hartlieb gezempt, Aehnliches wird von Hdp und D nicht hervorgehoben; 2 Alexander lässt zwischen die Greifen einen Sessel binden und zwei Stangen 3 und Aas an die Stangen. So fährt er auf, eine Stimme warnt ihn, er sieht unter sich einen huot: ez ist daz ertrich, er richtet seine Fahrt zurück und kommt anderhalb hundert mîl ferne von den Seinen wieder auf die Erde, so dass er ein ganzes Jahr gehen muss, bis er sein Heer findet. Das ist die Erzählung in B. Anders Hdp tunc siquidem virtus divina obumbravit griffones, ut, dum crederent alta petere, ad terram infimam descenderunt in loco campestri longe ab exercitu suo itinere quindecim dierum; 4 die Darstellung des PsK ist B ähnlicher, auch hier wird Alexander gewarnt, der Warner ist jedoch nicht eine Stimme, sondern πετεινόν άνθοωπόμορσον, auch kommt er nur sieben Tagereisen 5 weit von seinem Heere zu Thal. Die Erde erscheint Alexandern im PsK und der Hdp (Ekk.) als Tenne, um die sieh ein Drache sehlingt, in D 65ª als ein agker mit korne geseet, das Meer darum gewunden als ein kroner trache, in Hartliebs modernerem Werke als Kugel, die immer grösser wird, je mehr sich ihr Alexander nähert.

<sup>1 &</sup>amp; 70050

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Die Einleitungsseene fehlt in B gegen alle anderen. Alexander besteigt einen hohen Berg und wird dadurch erst auf den Gedanken gebracht, in den Himmel zu steigen. Sollte Aehnliches für die Lücke nach Vers 4280 angenommen werden?

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Sessel fehlt PsK, Hartlieb sagt currus, D wayn, Lambert Zimmer mit Fenstern (Weissmann II 350), nur Ekk. 70, 51 sedes.

Achnlich Ekk, statt quindecim jedoch nur decem. Ebenso Hartlieb, der sonst stark abweicht. D gibt Hdp unverändert wieder.

<sup>5</sup> κατήλθεν ἐπὶ τὴν γῆν μακρόθεν τοῦ στρατοπέδου αὐτοῦ όδον ήμερῶν ἐπτά.

3. Alexander kommt zum Baum der Sonne und des Mondes; der erste prophezeit ihm ze lande kunst dû niemer mêr, der andere dir duot dîn nechster kamerære mit grôsser gifte swære. Alexander seufzt und antwortet auf die erstaunte Frage der Seinen, er sei nicht sicher, ob er schon Alles besiegt habe; hierauf kehrt er nach Babylon zurück. Mit Hdp ist B nur in den allgemeinsten Zügen verwandt, auch PsK und JV können nicht die directen Vorlagen von B gewesen sein, die Abweichungen sind zu bedeutend, nur Vers 4313 er huob sich selb zwelften dan, erinnert an die Aufzählung im PsK IH 17 1 συνειζήγον δὲ τοὺς φίλους Παρμενίωνα, Κράτερον, Ἰέλλαν, Μαχητίγι. Θρασυλέοντα, Θεοδέκτην, Διέριλον, Νεοκλήν, ἄνδρας τα. 1) 57 b zwölf.

Vers 4346-4389. Nun kehrt die Erzählung in B zu dem Punkte zurück, wo sie von der Hdp abwich, um anschliessend an M den Zug ins Paradies zu beriehten und zwar setzt sie mitten in den Begebenheiten ein. - Eine der Frauen Alexanders gebiert ihm ein Kind, das bis zum Nabel tote menschliche, von da an Thiergestalt hat, die allein lebt. Der meister deutet dies auf Alexanders baldigen Untergang, wodurch Alexander tiefbetrübt wird. Er betet zu Jupitter. Dies Alles ist wörtliche Uebersetzung aus der Hdp: cum itaque Alexander in Babylone esset, peperit quædam mulier filium qui a capite usque ad umbilicum hominis similitudinem habere videbatur et erat mortuus a capite usque ad umbilicum. Ad umbilico usque ad pedes diversarum gerebat similitudinem bestiarum et erat vivus etc. PsK und JV weichen ab. 2 Die Anrufung Juppiters findet sich auch in Hdp und JV, doch zeigt nur B und Hdp Uebereinstimmung: ich hat mir eins dinges erdacht, daz wolt ich han vollbracht. ich wenne, es dir gevelle nicht. ach hocher got, wen daz geschicht . . . dô nim mich zuo dir in din rich. Hdp (= D) decebat me amplius vivere ut possem adimplere magnalia [sic] quae mens mea cogitavit. Sed quia tibi non placet nt ea perficiam, rogo te ut me suscipias in subjectum. JV III 30 nur pro bone Juppiter, quam bona res est ignoratio metnendorum!

Vers 4390—4489. Alexander wird vergiftet. Antipater kauft ein Gift, das nur in einem eisernen Gefässe zu halten

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Vgl, JV III 17 (sp. 124<sup>b</sup>).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> D hat die Erzählung, Ekk. nicht, Hartlieb vollkommen verschieden.

ist und schickt damit seinen Sohn Cassander zu Jobal, seinem zweiten Sohn, er möge Alexander vergiften. Jobal, ein Liebling des Königs, war gerade durch ihn gekränkt worden, führt daher den Auftrag bei einem Gastmahle aus und da Alexander nach einer Feder verlangt, sich zum Brechen zu reizen, reicht er ihm eine in Gift getauchte. Alexander lässt sich in sein Schlafgemach bringen, unter dem der Einfrattes fliesst. - Die Erzählung stimmt wieder wörtlich zur Hdp, während PsK und JV zum Theile weit abliegen. Es genügt, auf einzelne Details hinzuweisen. B zno einem arzât er dô gieng, er kouft rergift so gar unrein....  $\operatorname{Hdp}$  (= D) abiit igitur Antipater ad medicum peritissimum et emit ab eo potionem venenosam . . . 1 PsK III 31 . . εσκεύασε σάρμακον δηλητήριον . . JV III 31 ... renenum Antipater laborat curiosum admodum efficarque . . . Ferner z. B. Hdp Alexander vero turbatus ingressus est cubiculum et quaesivit unam pennam ut mittens eam in guttur suum sumpta renena repelleret. Cassander vero caput tanti mali pennam ei dedit eodem veneno linitam. Ipse vero mittens in guttur suum ut vomeret, sed mayis ac magis cenit eum veneni sumptio coartare. Davon nichts in PsK und JV. 2 B sagt: nun hies er im bringen dar ein vedren, mit der er wolte in die kelen grifen, do von solte von im brechen an der stund, was bases in im wêr worden kunt, jobas das wol bedâchte, vil bald er(s) im prichte; die veder (er) mit der gift bestreich, dâ von Alexander entweich sin kraft und al sin macht. do er si in die kêlen stach(t) die gift brach în je mê und je mê.

Vers 4490—4534. Um Mitternacht erhebt sich Alexander von seinem Lager und will sich in den Eufrat stürzen, wird aber von Roxane zurückgehalten, die ihn wieder in sein Gemach bringt und auffordert für ihr aller Heil zu sorgen. Alexander lässt seinen obersten Schreiber Simeon kommen und dietiert ihm sein Testament. — Auch hier übersetzt B die Hdp. Die erste Scene überliefert die älteste Fassung des PsK,3 in den jüngeren und jüngsten ebensowenig eine Spur davon wie im Werke des JV. Die Uebereinstimmung zwischen B und der Hdp geht wieder bis auf Worte: B er lasch daz liecht daz dâ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Fehlt Ekk., dessen Darstellung sonst Hdp sehr nahe steht.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ekk, stimmt nicht so genau wie Hdp.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Zacher S. 173.

bran Hdp candelabrum quod ante ipsam lucebat extinxit. Ein grösserer Zusatz findet sich, der interessant ist. Roxane sagt zu Alexander: dû solt herre gedenken, wer im selber duot den dôt, daz der kunt in grôssi nôt. Kürzlich hat Philipp Strauch "Die Offenbarungen der Adeheid Langmann" QF. XXVI S. 117 f. Einiges über den Selbstmord im Ma. zusammengetragen und eine ausführliche Darstellung versprochen. 2

Vers 4535-4592. Alexanders Testament. Der Anfang stimmt in B und Hdp genau: <sup>3</sup> Rogamus te, Aristoteles, carissime magister noster, ut ex thesauro nostro regali distribuas inter sacerdotes Ægypti, qui templis deserviunt, auri talenta mille... custos corporis nostri et gubernator vestri Ptholemeus existat... Item dico vobis, ut, si Roxana genuerit masculum, nostro fungatur imperio et nomen ei, quodcunque volueritis imponatis. Si vero feminam genuerit, eligant sibi Macedones regem, <sup>4</sup> et sit ipse rex et ipsa regina. Die weiteren Angaben differieren bei beiden in der Anordnung, wie im Thatsächlichen.

Vers 4593—4599. . . . erdbidem und doner gröz, und ril menig plix schöz. Alexanders Tod wird bekannt. Hdp . . subito facta sunt tonitrua, fulgura et terrae motus magni et tremuit tota Babylonia. Tunc per universam terram promulgatus est interitus Alexandri.

Vers 4600—4650. Die Macedonier wollen ihren König noch einmal sehen, Alexander spricht zu ihnen, sie erbitten Perdica zum Herren, was ihnen gewährt wird; schliesslich küsst Alexander jeden einzeln auf den Mund. Die Erzählung in B stimmt wie in der Anordnung so im Detail mit der Hdp (D), während PsK — JV und Ekk haben nichts Entsprechendes — grossentheils abweicht.

Vers 4651—4672. Ein Mann, Namens Spellius, spricht zu Alexander, worüber dieser so erzürnt wird, dass er sich aufsetzt

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> In der Kaiserchronik 31, 17 heisst es ähnlich: swer im selbe tuot den tot der ist ewicliche uerdampnet. — Wigamur Vers 325 ff. tötet sich Lesbia selbst.

<sup>2</sup> Ich fand im deutschen Minnesang das Motiv des Selbstmordes nur éinmal verwerthet (auch da nieht sieher) bei dem von Gliers (MSH I 1034) dem tiefen sê bevülhe ich ê mîn houbet unt mînen vuoz ê ich der vrouwen min ie mêr guoten hulden enbære, mir ware gar der lip unmare, gnot unt allez, daz ich hân.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Ekk, und die anderen weichen stark ab. D 73° f. übersetzt Hdp.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Ebenso Ekk., der nächste Satz fehlt.

und ihn schlägt, dazu sagt er einige betrübte Worte. — Der Zusammenhang ist nicht klar. PsK gibt mit seiner kurzen Ausführung keinen Aufschluss und die Hdp wie D sind nicht klarer als B, der mit ihnen bis aufs Wort stimmt. In der Hdp heisst der Macedonier Solenicus, in D Selencus. B er richt sich âf daz er dô saz, er gab im einen starken streich... Hdp Tunc Alexander erexit se in lecto et sedit et sibimet alapam dedit... B in mecidonischer zunge er dô sprach... Hdp...cepit... in lingua macedonica ita proferre.

Vers 4673-4696. Alexanders letzte Worte, sein Tod und

Begräbnis. B ist kürzer als die Hdp.

Vers 4697—4734. Schluss, Zusammenfassung. Ueber Alexanders Gestalt, Alter etc. mit Anlehnung an die Hdp Einiges erwähnt. Endlich Schlussformel.

Somit stehe auch ich am Schlusse meiner Betrachtung. Ich bezeichnete sie ausdrücklich als Einleitung zu B, daher sah ich von den Beziehungen Lambrechts zu den gleichzeitigen Werken ab, berührte mit keinem Worte die vielen Uebereinstimmungen zwischen ihm und Heinrich von Veldegge, \(^1\) deren Behandlung grosses Interesse darbieten w\(^1\) wirde: kurz ich wollte nicht \(^1\) über Lambrecht, seine Pers\(^1\) einlichkeit und seine Leistung, sondern nur \(^1\) über die \(^1\) eine Bearbeitung seines Werkes sprechen. Dass ich dabei Manches ber\(^1\) hren musste, was auch f\(^1\) das ganze Denkmal von Bedeutung ist, versteht sich von selbst und wird hoffentlich nicht als Durchbrechen der selbst geschaffenen Schranken angesehen werden.

Schliesslich erübrigt mir, den Bibliotheken von Basel, Dresden, Graz, Salzburg, Strassburg i. E. und Wien meinen Dank auszudrücken.

Salzburg, Mai 1878.

[Während des Druckes erschien die Arbeit von Karl Kinzel in der Zs. f. d. Phil. X 47 ff. Ueber ihr Verhältnis zu meiner Untersuchung und über ihre Mängel muss ich an anderem Orte ausführlicher handeln. Graz, Ende März 1879.]

Ygl. Harczyk S. 29. Scherer QF. VII 60. Rödiger Anz, I 78. Lichtenstein Zs. 21, 473 f. Demnächst werde ich näher darauf eingehen.

# III. SITZUNG VOM 22. JÄNNER 1879.

Von dem k. k. Militär-geographischen Institute werden vierzig weitere Blätter der Specialkarte der österreichischungarischen Monarchie übersendet.

Herr Dr. Friedrich von Bärenbach in Strassburg widmet mit Begleitschreiben sein eben erschienenes Werk: 'Grundlegung der kritischen Philosophie, I. Theil' für die akademische Bibliothek.

Von Herrn Dr. Kohut in Fünfkirchen und Herrn Professor Dr. Leo Reinisch in Wien werden die Pflichtexemplare der mit Unterstützung der k. Akademie erschienenen Werke: "Aruch-Lexikon" I. Band und die "Nuba-Sprache" vorgelegt.

Das w. M. Herr Dr. Pfizmaier übermittelt eine für die Sitzungsberichte bestimmte Abhandlung: "Ueber einige chinesische Schriftwerke des siebenten und achten Jahrhunderts n. Chr."

Herr Dr. Adalbert Horawitz, Docent an der Wiener Universität, legt eine Abhandlung unter dem Titel: "Briefe des Claudius Cantiuncula und Ulrich Zasius" vor und ersucht um deren Aufnahme in die Sitzungsberichte.

#### An Druckschriften wurden vorgelegt:

- Académie royale des Sciences, des Lettres et des Beaux-Arts de Belgique. 47° Année, 2° Série, Tome 46. Nr. 11. Bruxelles, 1878; 8°.
  - impériale: Zapiski, I. et H. Band, St.-Pétersbourg, 1878; 8º.
     Bericht über die 19. Zuerkennung des Uwarow'schen Preises, St.-Pétersburg, 1878; 8º.
- Bärenbach, Friedrich von: Prolegomena zu einer anthropologischen Philosophie. Leipzig, 1879: 80.
- Ecker, Alexander: Katalog der anthropologischen Sammlungen der Universität Freiburg i. Br. III. Nach dem Stande vom 1. April 1878; 4°.
- Gesellschaft, Deutsche morgenländische: Zeitschrift, XXXII. Band, IV. Heft. Leipzig, 1878; 8<sup>o</sup>.
  - historische, des Künstlervereines: Bremisches Jahrbuch. X. Band, Bremen, 1878; 8<sup>9</sup>.
- Hamburg, Stadtbibliothek: Gelegenheits-Schriften pro 1877. 72 Stück. 40. Handels- und Gewerbekammer in Wien: Bericht über den Handel, die Industrie und die Verkehrsverhältnisse in Niederösterreich während des Jahres 1877. Wien, 1878; 80.
- Jahrbuch, statistisches des k. k. Ackerbau-Ministeriums für 1877. III. Heft. II. Lieferung. Wien, 1878; 8°.
- Kohut, Dr.: Aruch completum. Tomus I. Viennae, 1878; 40.

Militär-geographisches Institut, k. k.: Zusendung von 40 Blättern der Specialkarte der österr.-ungar. Monarchie. Fol.

Programme der Gymnasien und Realschulen: Bistritz: IV. Jahresbericht der Gewerbeschule, 1877/78. Bistritz, 1878; 80. — Böhm.-Leipa: Programme des k. k. Obergymnasiums 1878. Böhm.-Leipa, 1878; 80. — Brixen: 28. Programm des k. k. Gymnasiums, Brixen, 1878; 8. — Brünn: Deutsches Obergymnasium. 1878. Brünn; 80. Geschichte des deutschen Staats-Obergymnasiums. Festschrift. Brünn, 1878; 80. -Czernowitz: Erster Verwaltungsbericht der akademischen Lesehalle an der Franz Josefs-Universität. Czernowitz, 1877; 80. — Eger: K. k. Staats-Obergymnasium für das Jahr 1878; 80. - Eulenburg: Jahresbericht der Forstschule, Cursus 1878, 79. Olmütz, 1879; 80. — Fiume: K. Obergymnasium 1877/78. Agram; 80. — Hermannstadt: K. Obergymnasium. Hermannstadt, 1878; 80. — Hermannstadt: Evangelisches Gymnasium A. B. 1877/78. Hermannstadt, 1878; 40. — Kaschau: Obergymnasium. Kaschan, 1878; 80. — Klausenburg: Kathol. Obergymnasium 1877/78. Klausenburg; 80. — Leoben: III. Jahresbericht 1877/78. Leoben, 1878; 80. — Leutschau: Königl, ungar. Staats - Oberrealschule. 1877/78. IX. szám. Leutschau, 1878; 80. — Marburg: K. k. Staatsgymnasium, 1878. Marburg; 80. — Mödling: Francisco-Josephinum. VIII. Jahresbericht. 1877. Wien, 1877; 80. — Pressburg: Königl. kathol. Obergymnasium. 1877/78. Pressburg, 1878; 80. — Reichenberg: II. Jahresbericht der k. k. Staatsgewerbeschule. 1877, 78. Reichenberg, 1878; 80. — Roveredo: K. k. Staats-Obergymnasium. 1877,78. Roveredo. 1878; 80. - Saaz: K. k. Staats-Obergymnasium. 1878. Saaz, 1878; 80. — Schässburg: Evang. Gymnasium. 1877/78. Schässburg, 1878; 4°. — Trento: K. k. Obergymnasium. 1878. Trento; 8º. — Trieste: Accademia di commercio e Nautica. 1878. Trieste, 1878; 80. — Troppau: Staatsgymnasium 1877,78. Troppau; 80. — Ung.-Hradisch: K. k. Real- und Obergymnasium, 1877 78. Ung.-Hradisch; 80. Wien: K. k. Technische Hochschule 1878,79. Wien, 1878; 40. K. k. Akademisches Gymuasium, 1877/78. Wien, 1878; 80. - Obergymnasium zu den Schotten. 1878. Wien, 1878; 80. - Staats-Untergymnasium in Hernals 1877/78. Wien, 1878; 80. - Wiener Handels-Akademie. 1878. Wien, 1878; 80. — Leopoldstadt, k. k. Oberrealschule, 1877/78. Wien, 1878; 8°. — Leopoldstadt, k. k. Unterrealschule. 1877/78. Wien, 1878; 8°. — Margarethen, k. k. Staats-Unterrealschule. 1877, 78. Wien, 1878; 80. — Mariahilf, Communal-, Real- und Ober-Gymnasium. 1878. Wien, 1878; 80. — Wiener-Neustadt: Nieder-österr. Landes-Lehrerseminar, 1878. Wiener-Neustadt, 1878; 80. — Landes-Oberrealschule, 1878.

- Wiener-Neustadt. 1878; 80. Zara: K. k. Obergymnasium. 1877/78. Zara, 1878; 120.
- Reinisch, Leo: Die Nuba-Sprache. I. und II. Theil. Grammatik und Texte. Wien, 1879; 80.
- Revue politique et littéraire et Revue scientifique de la France et de l'Étranger VIII Année, 2º Série, Nr. 29. Paris, 1879; 4º.

# Ueber einige chinesische Schriftwerke des siebenten und achten Jahrhunderts n. Chr.

Vor

#### Dr. A. Pfizmaier,

wirkl. Mitgliede der k. Akademie der Wissenschaften.

An die Abhandlung: 'Die philosophischen Werke China's in dem Zeitalter der Sung' sich anschliessend, bringt die vorliegende Arbeit Kunde von den in demselben Zeitalter verfassten oder veröffentlichten Schriftwerken, welche, nachdem Ergänzungen zu den Werken über die Verwandlungen und den Werken aus vermischten Häusern vorausgeschickt worden, unter die folgenden acht Classen:

- 1. 詩 類 Schi-lui ,Werke über das Buch der Gedichte',
- 2. 經解 King-kiai ,Erklärungen der mustergiltigen Bücher',
- 3. 小 學 Siao-hiŏ .Werke des kleinens Lernens',
- 4. 農家 Nung-kia ,Werke über Landwirthschaft',
- 5. 小說 Siao-schuč ,Werke des kleinen Sprechens',
- 6. 天文 Thien-wen ,Werke über Sternkunde',
- 7. 曆 奠*Lī-suan*, Werke über Kalender und Rechenkunst',
- 8. 兵書 *Ping-schu* ,Werke über Kriegskunst', sich vertheilen.

Wo es möglich war, wurden in den Verzeichnissen Angaben über die Verfasser, den Zeitpunkt des Zustandekommens und sonstige nothwendige Bemerkungen hinzugefügt.

In Bezug auf die Einrichtung dieser Abhandlung werde erwähnt, dass in zwei früheren Arbeiten des Verfassers die grosse Anhäufung chinesischer Zeichen ein bedeutendes Hinderniss der schnellen und mühelosen Drucklegung gewesen. Zur Beseitigung einer solchen Anhäufung wurden daher auf einer Zeile der Name des Verfassers mit chinesischen Zeichen, auf der nüchsten Zeile der chinesische Titel des Werkes, gewöhnlich in romanischer Umschreibung, auf der dritten, und wenn erforderlich, auf noch mehreren Zeilen die Uebersetzung des Titels gegeben. Für die Umschreibung können, da die Uebersetzung wortgetreu ist, die chinesischen Zeichen von dem Kenner leicht errathen werden. Im entgegengesetzten Falle wurden sie eingeschaltet.

Wo bei den Titeln der Verfasser nicht genannt wird, ist der Name desselben unbekannt.

#### Zu den Werken über die Verwandlungen.

陰 弘 道 Yin-hung-tao.

Yin-hung-tao tscheu-yĭ sin-tschuen su.

Weitere Erklärungen der neuen Ueberlieferungen zu den Verwandlungen der Tscheu. Von Yin-hung-tao. 10 Bücher.

薛 仁 貴 Siè-jin-kuei.

Sič-jin-kući tsheu-yī sin-tschü pen-i.

Die neu erklärten ursprünglichen Bedeutungen der Verwandlungen der Tscheu. Von Siĕ-jin-kuei. 14 Bücher.

Sie-jin-kuei kommt unter den Heerführern zu den Zeiten des Kaisers Kao-tsung vor.

王 勃 Wang-po.

Wang-pŏ tscheu-yí fă-hoei.

Das zum Vorschein Gebrachte und Hervorgehobene der Verwandlungen der Tscheu. Von Wang-pö. 5 Bücher.

Wang-po wird auch unter den Dichtern der Zeiten der Thang angeführt.

Kaiser Hiuen-tsung von Thang.

Hinen-tsung tscheu-yĭ ta-yen lün.

Erörterungen der grossen Ergiessung der Verwandlungen der Tscheu. Von dem Kaiser Hiuen-tsung. 3 Bücher.

李鼎祚 Li-ting-tso.

Li-ting-tso tsĭ-tschü tscheu-yĭ.

Gesammelte Erklärungen der Verwandlungen der Tscheu. Von Li-ting-tso. 17 Bücher.

### 東 卿 助 Tung-hiang-tsu.

Tung-hiang-tsu tscheu-yĭ wč-siang schĭ-i.

Erklärung des Zweifelhaften der Dinge und Bilder der Verwandlungen der Tschen, Von Tung-hiang-tsu, 1 Buch.

# 僧 一 行 Seng-yi-hang.

Seng-yi-hang tscheu-yi lün.

Erörterungen der Verwandlungen der Tscheu. Von Sengyĭ-hang (dem Bonzen Yi-hang).

Die Zahl der Bücher dieses Werkes ist unbekannt.

Seng-yi-hang ta-yen hinen-thu.

Himmelfarbene Abbildungen der grossen Ergiessung. Von Seng-yī-hang. 1 Buch.

Seng-yĭ-hang i-kiuč.

Entscheidungen über die Bedeutungen. Von Seng-yi-hang. 1 Buch.

Seng-yĭ-hang ta-yen liin.

Erörterungen der grossen Ergiessung. Von Seng-yí-hang. 20 Bücher,

# 崔良佐 Thsui-liang-tso.

Thsui-liang-tso yī wang-siang.

Die vergessenen Bilder der Verwandlungen. Von Thsuiliang-tso.

Die Zahl der Bücher dieses Werkes ist unbekannt.

### 元 載 Yuen-tsai.

Yuen-tsai tsī-tschii tscheu-yī.

Gesammelte Erklärungen der Verwandlungen der Tscheu. Von Yuen-tsal, 100 Bücher.

# 李 吉 甫 Li-ke-fu.

Li-ke-fu tschü yi-hang-yi.

Die Erklärung einer Reihe von Verwandlungen. Von Li-ke-fu.

Die Zahl der Bücher dieses Werkes ist unbekannt.

# 衛元 嵩 Wei-yuen-sung.

Wei-yuen-sung yuen-pao.

Ursprüngliche Umhüllungen. Von Wei-vuen-sung, 10 Bücher.

Angegeben werden Ueberlieferungen von Su-yuen-ming und Erklärungen von Li-kiang.

# 高 定 Kao-ting.

Kao-ting tschen-yi wai-tschuen. Sitzungsber, d. phil.-hist. Cl. XCIII. Bd. I. HII. Aeussere Ueberlieferungen zu den Verwandlungen der Tscheu. Von Kao-ting. 22 Bücher.

裴通 Pei-thung. Pei-thung yĭ-schu.

Das Buch der Verwandlungen. Von Pei-thung. 150 Bücher. Der Verfasser dieses Werkes lebte zu den Zeiten des

盧 行 超 Lu-hang-tschao.

Lu-hang-tschao yĭ-i.

Kaisers Wen-tsung.

Die Bedeutungen der Verwandlungen. Von Lu-hang-tschao. 5 Bücher.

Der Verfasser dieses Werkes lebte in dem Zeitraume Ta-tschung (847 bis 859 n. Chr.).

Lŏ-hi-sching tscheu-yĭ tschuen.

Ueberlieferungen zu den Verwandlungen der Tscheu. Von Lö-hi-sching. 2 Bücher.

#### Zu den Werken aus vermischten Häusern.

58. 孟 儀 Meng-i.

Meng-i tse-lin.

Der Wald der Söhne. Von Meng-I. 20 Bücher. Die Söhne sind die acht Abrisse, welche als Söhne des Himmels und der Erde betrachtet werden.

59. 沈 約 Tsch'in-yŏ. Tsch'in-yŏ tse-thsiao.

Aufzeichnungen über die Söhne (die acht Abrisse). Von Tsch'in-yö. 30 Bücher.

Tsch'in-yŏ verfasste auch das aus 100 Büchern bestehende Buch der Sung.

60. 庾 仲 容 Yii-tschung-yung.

Yii-tschung-yung tse-thsiao.

Aufzeichnungen über die Söhne (die acht Abrisse). Von Yü-tschung-yung. 30 Bücher.

61. 殷 仲 堪 Yin-tschung-kan.

 $\widetilde{Y}$ in-tschung-kan liin-ts $\widetilde{\imath}$  .

Gesammelte Erörterungen. Von Yin-tschung-kan. 96 Bücher.

62. 崔 宏 Thsui-hung.

Thsui-hung ti-wang tsi-yao.

Gedrängte Sammlungen über Kaiser und Könige. Von Thsui-hung. 30 Bücher.

63. **陸** 澄 Lŏ-tsch'ing.

Lŏ-tsch'ing schŏ tsching-liin.

Fortgesetzte richtige Erörterungen. Von Lö-tsch'ing. 12 Bücher.

64. Lö-tsch'ing kiuč-wen.

Die lückenhaften Texte. Von Lö-tseh'ing. 10 Bücher.

65. 徐 陵 Siii-ling.

Siü-ling wen-fu.

Das Sammelhaus der Texte. Von Siü-ling. 7 Bücher. Als Verfasser der Erklärungen wird Tsung-tao-ning genannt.

66. 劉 守 敬 Lieu-schen-king.

Lieu-scheu-king sse-kiün yen-sin.

Das Herz der Worte der vier Landschaften. Von Lieuscheu-king. 10 Bücher.

Die Verfasser folgender fünf Werke sind unbekannt:

67. Sin khieu-tschuen.

Neue Ueberlieferungen aus dem Alterthum. 4 Bücher.

68. Ku-kin pien-tsŏ lŏ.

Beurtheilend verfasste Verzeichnisse aus dem Alterthum und der Gegenwart. 3 Bücher.

69. Pŏ-lan.

Vielseitige Ueberblieke. 15 Bücher.

70. Pu-liŏ.

Kurze Denkwürdigkeiten der Abtheilungen. 15 Bücher.

71. Han-mč-lin.

Der Wald der Pinsel und der Tinte. 10 Bücher.

72. 魏 徵 Wei-tsch'ing.

Wei-tsch'ing kiün-schn tschi-yao.

Das Nothwendige der Anordnung der Bücher. Von Weitsch'ing. 50 Bücher.

Wei-tsch'ing ist ein Würdenträger aus den Zeiten des Kaisers Thai-tsung.

Der Verfasser des folgenden Werkes ist unbekannt:

73. Lin-kö sse-ying.

Der Glanz der Anssprüche des Einhornsöllers.

Das Werk wurde zu den Zeiten des Kaisers Kao-tsu zusammengestellt.

### 74. 朱 敬 則 Tschü-king-tsǐ.

Tschü-king-tsi schĭ-tai hing-wang lün.

Erörterungen über Erhebung und Untergang der zehn Zeitalter. Von Tschü-king-tsi. 10 Bücher.

### 75. 薛克構 Sič-khe-keu.

Sie-khe-ken tse-lin.

Der Wald der Söhne. Von Sie-khe-keu. 30 Bücher.

Die Söhne sind wieder die acht Abrisse, welche als Söhne des Himmels und der Erde betrachtet werden.

# 76. 處 世 南 Yii-schi-nan.

Yü-schi-nan ti-wang lio-liin.

Abgekürzte Erörterungen über Kaiser und Könige. Von Yü-schi-nan. 5 Bücher.

Yü-schi-nan war vorzüglich als Schriftkünstler berühmt.

# 77. 劉伯莊 Lieu-pe-tschnang.

Lien-pe-tschuang kiün-schu tschi-yao yin.

Die Laute des Nothwendigen der Anordnung der Bücher. Von Lieu-pe-tschuang. 5 Bücher.

Bezieht sich auf das oben (Nr. 72) angeführte Werk Wei-tsch'ing's.

# 78. 張 大 素 Tsch'ang-ta-sn.

Tsch'ang-ta-su schuč-lin.

Der Wald des Sprechens. Von Tsch'ang-ta-su. 20 Bücher.

# 79. 王 方 慶 Wang-fang-khing.

Wang-fang-khing từ schi-schuc sin-schu.

Das neue Buch der fortgesetzten Gespräche des Zeitalters. Von Wang-fang-khing. 10 Bücher.

# 80. 韓 潭 Han-tan.

Han-tan thung-tsai.

Darlegungen und Eintragungen. Von Han-tan. 30 Bücher.

Dieses Werk wurde im dreizehnten Jahre des Zeitraumes Tsching-yuen (797 n. Chr.) dem Kaiser vorgelegt.

# 81. 能 執 易 Hiung-tsche-yì.

Hiung-tschč-yi hoa-thung.

Darlegung der Umgestaltungen. Von Hiung-tsche-yi. 500 Bücher.

Hiung-tsche-yi schrieb ein Werk von der Art der neun mustergiltigen Bücher und vollendete es in dreissig Jahren. Er hatte es noch nicht dem Kaiser vorgelegt, als er in Si-tschuen starb. Wu-yuen-heng wollte es abschreiben und emporreichen. Die Gattin Hiung-tsche-yi's versteckte das Werk und gestattete nicht, dass man es abschreibe.

# 82. 李 文 成 Li-wen-tsch'ing.

Li-wen-tsch'ing pŏ-ya tschi.

Denkwürdigkeiten des Vielseitigen und Richtigen. Von Li-wen-tsch'ing. 13 Bücher.

# 83. 元 懷景 Yuen-hoai-king.

Yuen-hoai-king schŏ-wen yao-i.

Die nothwendigen Bedeutungen der angefügten Texte. Von Yuen-hoai-king. 10 Bücher.

# 84. 崔 支 暐 Thsui-hinen-wei.

Thsui-hiuen-wei hang-i yao-fan.

Abgekürzte Muster für das Ende des Wandels. Von Thsui-hiuen-wei. 10 Bücher.

# 85. 盧 藏 用 Lu-tsang-yung.

Lu-tsang-yung tse-schu yao-liŏ.

Kurze Fassung des Buches der Söhne (des Buches der acht Abrisse). Von Lu-tsang-yung. 1 Buch.

# 86. 馬總 Ma-tsung.

Ma-tsung-i-lin.

Der Wald der Gedanken. Von Ma-tsung. 1 Buch.

# 87. 魏 謨 Wei-mu.

Wei-schi scheu-liŏ.

Abgekürzte Denkwürdigkeiten von Handgriffen. Von dem Geschlechte Wei. 20 Bücher.

Das Geschlecht Wei ist Wei-mu.

# 88. 辛之 諤 Sin-tschi-ngao.

Sin-tschi-ngao siŭ-hiùn.

Angereihte mündliche Belehrungen. Von Sin-tsehi-ngao. 2 Bücher.

#### 89. Pŏ-wen ki-yao.

Zusammenfassung des Wunderbaren vielseitiger Erfahrung. 20 Bücher.

Dieses Werk wurde in dem Zeitraume Khai-yuen (713—741 n. Chr.) durch 徐 閏 Siü-yin, einen Mann des Kreises Wu-kung, dem Kaiser vorgelegt.

#### 90. 周 蒙 Tscheu-mung.

Tscheu-mung tu ku-kin-tschü.

Fortgesetzte Erklärungen des Alterthums und der Gegenwart. Von Tseheu-mung. 3 Bücher.

#### 91. 薛 洪 Siě-hung.

Siĕ-hung ku-kin tsing-i.

Die wesentlichen Bedeutungen des Alterthums und der Gegenwart. Von Sie-hung. 15 Bücher.

#### 92. 捎 🔲 ¹ Tschao-jui.

Tschao-jui tschang-tuan yao-scho.

Die nothwendige Kunst des Langen und Kurzen. Von Tschao-jui. 10 Bücher.

Die Kunst des Langen und Kurzen ist die Kunst der Machtentfaltung der Reiche. Der Verfasser des obigen Werkes führte den Jünglingsnamen Thai-pin und stammte aus Tse-tscheu. In dem Zeitraume Khai-yuen (713—741 n. Chr.) zu dem Kaiser berufen, leistete er diesem Rufe keine Folge.

#### 93. 杜 佑 Tu-yeu.

Tu-yeu li-tao yao-kiuč.

Nothwendige Entscheidungen der Ordnung des Weges. Von Tu-yeu. 10 Bücher.

# 94. 賀蘭正元 Ho-lan-tsching-yuen.

Ho-lan-tsching-yuen yung-jin kinen-hang.

Die Wagebalken der Macht bei der Verwendung der Menschen. Von Ho-lan-tsching-yuen. 10 Bücher.

<sup>!</sup> Das hier fehlende Zeichen ist aus 井 und 承 links und 生 rechts zusammengesetzt.

Dieses Werk wurde im dreizehnten Jahre des Zeitraumes Tsching-yuen (797 n. Chr.) dem Kaiser vorgelegt.

95. 樊 宗 Fan-tsung.

Fan-tsung sse-kuei ki-kung.

Die Leitung des Oeffentlichen durch die Lehrmeister und Häupter. Von Fan-tsung. 30 Bücher.

96. Fan-tsung.

Fan-tsung 樊 子 fan-tse.

Fan-tse. Von Fan-tsung. 30 Bücher.

97. 郭 昭 Kŏ-tschao.

Kŏ-tschao tu-tschi-schu.

Das Buch der Bemessung und Lenkung. Von Kö-tschao. 10 Bücher.

98. 朱 朴 Tschii-pŏ.

Tschü-pŏ tschi-li schu.

Das Buch der Einführung der Grundordnung. Von Tschü-pő. 10 Bücher.

99. 蘇 源 Su-yuen.

Su-yuen tschi-luan tsī.

Sammlungen über Ordnung und Unordnung. Von Su-yuen.

3 Bücher.

Der Verfasser dieses Werkes lebte gegen das Ende der Zeiten der Thang.

100. 張 薦 Tsch'ang-tsien.

Tsch'ang-tsien kiang-tso yü-khiü-lõ.

Verzeichnisse der Ansiedelungen zur Linken des Stromes. Von Tsch'ang-tsien.

Die Zahl der Bücher dieses Werkes ist unbekannt.

101. 張 楚 Tsch'ang-thsu.

Tschang-thsu kin-schin kiai.

Die Warnungen der goldenen Schärpe. Von Tsch'ang-thsu. 3 Bücher.

102. 馮 优 Fung-kang.

Fung-kang yii-mung.

Kundmachungen für Unwissende. Von Fung-kang. 1 Buch.

# 103. 庾 敬 休 Yü-king-hieu.

Yü-king-hieu yü-schen-lo.

Verzeichnisse der Kundmachungen des Guten. Von Yüking-hieu. 7 Bücher.

# 104. 蕭 佚 Siao-yi.

Siao-yī mŏ-tsai tsching-schŏ.

Die Kunst der Lenkung der Landpfleger und Vorgesetzten. Von Siao-yi. 2 Bücher.

Der Verfasser dieses Werkes war Befehlshaber von Lui-yang.

# 105. 魯 人 初 Lu-jin thsu.

Lu-jin theu kung-heu teching-schö.

Die Kunst der Lenkung der Fürsten und Lehensfürsten. Von Thsu, dem Menschen von Lu. 10 Bücher.

Der aus Lu stammende Verfasser dieses Werkes lebte in dem Zeitraume Ta-tschung (847 bis 859 n. Chr.). Thsu ist dessen kleiner Name. Sein Geschlechtsname ist unbekannt.

# 106. 李知保 Li-tschi-pao:

Li-tschi-pao khien-tschi.

Die umschränkten Vorsätze. Von Li-tschi-pao. 3 Bücher. Der Verfasser lebte zu den Zeiten des Kaisers Taitsung von Thang.

### 107. 王 範 Wang-fan.

Wang-fan tù mung-khieu.

Die Fortsetzung des Suchens der Unwissenden. Von Wang-fan. 3 Bücher.

# 108. 白廷翰 Pe-ting-han.

Pe-ting-han thang mung-khieu.

Das Suchen der Unwissenden von Thang. Von Pe-tinghan. 3 Bücher.

Der Verfasser dieses Werkes stammte aus Kuangming in Kuang-si.

# 109. 李 优 Li-kang.

Li-kang hismung.

Der Anschluss an die Unwissenden. Von Li-kang. 2 Büeher.

# 110. 盧 景 亮 Lu-king-liang.

Lu-king-liang san-tsŏ ki.

Verzeichnungen der drei genügenden Dinge. Von Luking-liang. 2 Bücher.

#### Werke über das Buch der Gedichte.

韓詩 Han-schi ,Gedichte von Han, die Gedichte von dem Geschlechte Han heisst das von 韓 嬰 Han-ying erklärte Buch der Gedichte.

► Pŏ-schang ist der Verfasser von Einleitungen zu dem Buche der Gedichte.

1. Pŏ-schang, Han-ying.

Han-schi pŏ-schaug siü han-ying tschü.

Die Gedichte von dem Geschlechte Han, mit Einleitungen von Pŏ-schang und Erklärungen von Han-ying. 22 Bücher.

2. Han-schi wai-tschuen.

Aeussere Ueberlieferungen zu den Gedichten von dem Geschlechte Han. 10 Bücher.

3. Pŏ-schang tsĭ-siïi.

Gesammelte Einleitungen von Po-schang. 2 Bücher.

4. Po-schang yĭ-yao.

Das geflügelte Erforderliche von Pö-schang. 10 Bücher.

5. 毛 萇 Mao-tsch'ang.

Mao-tsch'ang tschuen.

Ueberlieferungen zu dem Buche der Gedichte. Von Maotsch'ang. 10 Bücher.

Tsching-hiuen tsien mao-schi ku-hiün.

Andeutungen der Lesungen der alten Wörter der Gedichte von dem Geschlechte Maō. Von Tsching-hiuen. 20 Bücher.

毛詩 Mao-schi, die Gedichte von dem Geschlechte Mao heisst das von dem oben genannten Maotsch'ang hergestellte Buch der Gedichte.

7. Tsching-hiuen pu.

Register zu den Gedichten von dem Geschlechte Mao. Von Tsching-hiuen. 3 Bücher.

### 8. 干 菌 Wang-sŭ.

Wang-sŭ tschii.

Erklärungen zu den Gedichten von dem Geschlechte Mao. Von Wang-sú. 20 Bücher.

9. Wang-sŭ tsă-i pŏ.

Meinungsverschiedenheiten in Bezug auf vermischte Bedeutungen der Gedichte von dem Geschlechte Mao. Von Wang-su. 8 Bücher.

10. Wen-nan.

Fragen bei Schwierigkeiten der Gedichte von dem Geschlechte Mao. Von demselben Verfasser. 2 Bücher.

### 11. 葉 遵 Schǐ-tsiin.

Schě-tsiin tschii.

Erklärungen der Gedichte von dem Geschlechte Mao. Von Sche-tsün, 20 Bücher.

Man gab diesem Werke den Namen schë-schi ,die Gedichte von dem Geschlechte Schë'.

# 12. 崔 靈 思 Thsni-ling-ngen.

Thsui-ling-ngen tsi-tschii.

Gesammelte Erklärungen zu den Gedichten von dem Geschlechte Mao. Von Thsui-ling-ngen. 24 Bücher.

13. Thsui-ling-ngen i-tschii.

Erklärungen der Bedeutungen der Gedichte von dem Geschlechte Mao. Von Thsui-ling-ngen. 5 Bücher.

# 14. 劉 楨 Lien-tsching.

Lien-tsching i-wen.

Das Fragliche der Bedeutungen des Buches der Gedichte. Von Lieu-tsching. 10 Bücher.

# 15. 王 塞 Wang-khi.

Wang-khi mao-schi pŏ.

Meinungsverschiedenheiten bezüglich der Gedichte von dem Geschlechte Mao. Von Wang-khi. 5 Bücher.

16. Mao-schi tsă thă-wen.

Antworten auf vermischte Fragen in Bezug auf die Gedichte von dem Geschlechte Mao, 5 Bücher.

Der Verfasser dieses Werkes ist unbekannt.

#### 17. Tsă-i nan.

Schwierigkeiten vermischter Bedeutungen des Buches der Gedichte. 10 Bücher.

Der Verfasser dieses Werkes ist unbekannt.

### 18. 孫 毓 Siin-yŏ.

Sun-yŏ i-thung ping.

Erwägungen der Verschiedenheiten und Uebereinstimmungen des Buches der Gedichte. Von Sün-yŏ. 10 Bücher. Sün-yŏ ist auch der Verfasser zweier Werke über die Ueberlieferungen des Geschlechtes Tso.

### 19. 楊 义 Yang-i.

Yang-i mao-schi pien.

Beurtheilungen der Gedichte von dem Geschlechte Mao. Von Yang-I. 3 Bücher.

### 20. 陳 統 Tschin-thung.

Tschin-thung nan sün-schi schi-ping.

Beanstandung der von dem Geschlechte Sün verfassten Erwägungen des Buches der Gedichte. Von Tschin-thung. 4 Bücher.

Das Geschlecht Sün ist der oben verzeichnete Sün vo.

# 21. Tschin-thung piao-yin.

Die Verborgenheit der Kennzeichen. Von Tschin-tung. 2 Bücher.

# 22. 元 延 明 Yuen-yen-ming.

Yuen-yen-ming i-fu.

Das Sammelhaus des Angemessenen. Von Yuen-yen-ming. 3 Bücher.

# 23. 張氏 Tsch'ang-schi, das Geschlecht Tsch'ang.

Tsch'ang-schi i-su.

Die fernere Erklärung der Bedeutungen. Von dem Geschlechte Tsch'ang. 5 Bücher.

# 24. **陸** 璣 Lŏ-ki.

Lo-ki thsao-mõ niao-schen yü-tschung su.

Die weitere Erklärung der in dem Buche der Gedichte vorkommenden Pflanzen und Bäume, Vögel, vierfüssigen Thiere, Fische und Insecten. Von Lö-ki. 2 Bücher.

# 25. 訥 沈 Sie-tsch'in.

Sie-tsch'in schi-i.

Die Erklärung der Bedeutungen des Buches der Gedichte. Von Sie-tsch'in. 10 Bücher.

# 26. 劉 氏 Lieu-schi, das Geschlecht Lieu.

Lieu-schi siü-i.

Einleitungen zu den Bedeutungen des Buches der Gedichte. Von dem Geschlechte Lieu. 1 Buch.

# 27. 劉 炫 Lieu-hiuen.

Lieu-hinen schö-i.

Die überlieferten Bedeutungen des Buches der Gedichte. Von Lieu-hiuen. 30 Bücher.

### 28. 魯 世 達 Lu-schi-thă.

Lu-schi-thă yin-i.

Die Laute und Bedeutungen des Buches der Gedichte. Von Lu-schi-thä. 2 Bücher.

# 29. 鄭 玄 Tsching-hinen.

Tsching-hiuen-teng tschü-kia yin.

Die Laute des Buches der Gedichte. Von Tsching-hiuen und einigen Anderen. 15 Bücher.

### 30. モ 支 度 Wang-hinen-thu.

Wang-hinen-thu tschii mao-schi.

Erklärungen zu den Gedichten des Geschlechtes Mao. Von Wang-hiuen-thu. 20 Bücher.

# 31. Mao-schi tsching-i.

Die richtigen Bedeutungen der Gedichte des Geschlechtes Mao. 40 Bände.

Dieses Werk wurde von einer Anzahl Gelehrter, unter ihnen Khung-ying-thå, Wang-te-schao, Thsiwei und Andere, auf Befehl des Kaisers zusammengestellt.

# 32. 許 叔 牙 Hiii-schŏ-ya.

Hiü-schŏ-ya mao-schi thsuan-i.

Die zusammengefassten Bedeutungen der Gedichte des Geschlechtes Mao. Von Hiü-schö-ya. 10 Bücher.

# 33. 成伯(ま+與) Tsch'ing-pe-yii.

Tsch'ing-pe-yii mao-schi tschi-schuč.

Andentende Besprechungen der Gedichte des Geschlechtes Mao. Von Tsch'ing-pe-yü. 1 Buch.

34. Tsch'ing-pe-yii tuan-tschang.

Die Durchschneidungen nach Absätzen. Von Tsch'ingpe-yü. 2 Bücher.

35. Mao-schi thsao-mŏ tschung-yii thu.

Abbildungen der in den Gedichten des Geschlechtes Mao vorkommenden Pflanzen und Bäume, Insecten und Fische. 20 Bücher.

In dem Zeitraume Khai-tsch'ing (836 bis 840 n. Chr.) befahl Kaiser Wen-tsung, dass man in dem Gebäude der versammelten weisen Männer dieses Werk zusammenstelle und zugleich die Bilder der Gegenstände zeichne. Yang-sse-fö, Mann des grossen Lernens, und Tsch'ang-tse-tsung, Mann des Lernens, reichten es empor.

#### Erklärungen der mustergiltigen Bücher,

# 1. 劉 向 Lieu-hiang.

Lieu-hiang u-king tsă-i.

Die vermischten Bedeutungen der fünf mustergiltigen Bücher. Von Lieu-hiang. 7 Bücher.

2. Lieu-hiang u-king thung-i.

Die durchgängigen Bedeutungen der fünf mustergiltigen Bücher. Von Lieu-hiang. 9 Bücher.

3. U-king yao-i.

Die nothwendigen Bedeutungen der fünf mustergiltigen Bücher, 5 Bücher.

Der Verfasser dieses Werkes ist unbekannt.

# 4. 許 慎 Hiii-schin.

Hiü-schin u-king i-i.

Die verschiedenen Bedeutungen der fünf mustergiltigen Büeher. Von Hiü-schin. 10 Büeher.

Tsching-hiuen war mit dem Inhalte dieses Werkes nicht einverstanden. Hiü-schin ist auch der Verfasser des Werkes Schue-wen.

# 5. 譙 周 Tsiao-tscheu.

Tsiao-scheu n-king jen-feu lün.

Erörterungen des So und Nicht-so der fünf mustergiltigen Bücher. Von Tsiao-tscheu. 5 Bücher.

# 6. 楊 方 Yang-fang.

Yang-fang u-king keu-tsch'in.

Das Herausfischen des Versunkenen in Bezug auf die fünf mustergiltigen Bücher. Von Yang-fang. 10 Bücher.

# 7. 楊 思 Yang-sse.

Yang-sse u-king thse-i.

Das Fragen nach dem Zweifelhaften in den fünf mustergiltigen Büchern. Von Yang-sse. 8 Bücher.

# 8. 元 延 明 Ynen-yen-ming.

Ynen-yen-ming u-king tsung-liŏ.

Kurze Denkwürdigkeiten von dem Hinwenden zu den mustergiltigen Büchern. Von Yuen-yen-ming. 40 Bücher.

Yuen-yen-ming ist auch der Verfasser eines früher verzeichneten Werkes über das Buch der Gedichte.

# 9. 劉 成 Lieu-hiuen.

Lieu-hiuen u-king tsching-ming.

Die richtigen Namen in den fünf mustergiltigen Büchern. Von Lieu-hiuen. 12 Bücher.

Lieu-hiuen ist ebenfalls Verfasser eines früher verzeichneten Werkes über das Buch der Gedichte.

### 10. 沈 文 阿 .Tsch'in-wen-o.

Tsch'in-wen-o king-tien hiuen-jii ta-i siü-lö.

Geordnete Verzeichnisse der von den Gelehrten des Himmelfarbenen gegebenen Bedeutungen der Vorbilder der mustergiltigen Bücher. Von Tsch'in-wen-O. 10 Bücher.

Tsch'in-wen-O ist auch der Verfasser zweier Werke über die Gebräuche.

# 11. 班 固 Pan-ku.

Pan-ku-teng pe-hu-thung i.

Die Bedeutungen des Werkes: Der Verkehr des weissen Tigers. Von Pan-ku und Anderen. 6 Bücher.

Pan-ku ist der Verfasser des Buches der früheren Han.

# 12. 鄭 支 Tsching-hinen.

Tsching-hinen lŏ-i liin.

Erörterungen der sechs edlen Künste. Von Tsching-hiuen. 1 Buch.

# 13. 王 肅 Wang-sǐi.

Wang-su sching-tsching lun.

Erörterungen der Bestätigungen der Höchstweisen. Von Wang-su. 11 Bücher.

Wang-sŭ ist auch der Verfasser eines Werkes über das Buch der Gedichte.

### 14. Liang-wu-ti, Kaiser Wu von Liang.

Liang-wu-ti khung-tse tsching-yen.

Die richtigen Worte Khung-tse's. Von dem Kaiser Wu von Liang. 20 Bücher.

#### 15. Kien-wen-ti, Kaiser Kien-wen von Liang.

Kien-wen-ti tschang-tsch'ün i-ki.

Verzeichnungen der Bedeutungen des langen Frühlings. Von dem Kaiser Kien-wen. 100 Bücher.

# 16. 樊 文 深 Fan-wen-schin.

Fan-wen-schin thei-king i-kang lio-lin.

Leitende kurzgefasste Erörterungen der Bedeutungen der sieben mustergiltigen Bücher. Von Fan-wen-schin. 30 Bücher.

#### 17. Fan-wen-schin tschë-i.

Beriehtigungen des Zweifelhaften. Von Fan-wen-schin. 5 Bücher.

# 18. 張 謎 Tsch'ang-ki.

Tsch'ang-ki yeu hinen kuei-lin.

Wanderungen nach dem Zimmtwalde des Himmelfarbenen. Von Tsch'ang-ki. 20 Bücher.

# 19. 沈 約 Tsch'in-yŏ.

Tschin-yŏ hi-li.

Muster der nach dem Tode gegebenen Namen. Von Tsch'in-yŏ. 10 Bücher.

# 20. 賀 琛 Ho-yin.

Ho-yin hi-fă.

Vorschriften für die nach dem Tode gegebenen Namen. Von Ho-yin. 3 Bücher.

# 21. 陸 德 明 Lö-te-ming.

Lo-te-ming king-tien-schi.

Erklärungen der Vorbilder der mustergiltigen Bücher. Von Lö-te-ming. 30 Bücher.

### 22. 預 思 古 Yen-sse-kn.

Yen-sse-ku kuang-mieu tsching-sö.

Einzwängung des Irrigen und Berichtigung des Gemeinen. Von Yen-sse-ku. 8 Bücher.

#### 

Tschao-ying u-king tui-kinč.

Gegenüberstehende Beurtheilungen der fünf mustergiltigen Bücher. Von Tschao-ying. 4 Bücher.

# 24. 劉 迅 Lieu-sin.

Lien-sin lo-schuč.

Sechs Besprechungen. Von Lieu-sin. 5 Bücher.

### 25. 劉 貺 Lieu-hoang.

Lieu-hoang lö-king wai-tschuen.

Aeussere Ueberlieferungen zu den sechs mustergiltigen Büchern. Von Lieu-hoang. 37 Bücher.

### 26. **張** (金 + 益) Tsch'ang-yǐ.

Tsch'ang-yī u-king wei-tschi.

Der verborgene Sinn der fünf mustergiltigen Bücher. Von Tsch'ang-yí. 14 Bücher.

# 27. 韋 表 微 Wei-piao-wei.

Wei-piao-wei kieu-king sse-scheu pu.

Register der Unterrichtung in den neun mustergiltigen Büchern durch Lehrer. Von Wei-piao-wei. 1 Buch.

# 28. 裴 僑 卿 Pei-kiao-king.

Pei-kiao-king wei-yen tschü-tsi.

Sammlung der Erklärungen dunkler Worte. Von Peikiao-king. 2 Bücher.

Der Verfasser dieses Werkes war in dem Zeitraume Khai-yuen (713 bis 741 n. Chr.) Beruhiger des Kreises Tsching.

# 29. 高 重 Kao-tschnig.

Kao-tschung king-tschuen yao-liŏ.

Abgekürzte Ueberlieferungen zuden mustergiltigen Büchern. Von Kao-tschung. 10 Bücher.

# 30. 王 彦 威 Wang-yen-wei.

Wang-yen-wei tu ku-kin hi-fă.

Fortsetzungen der Vorschriften für die nach dem Tode gegebenen Namen in dem Alterthum und in der Gegenwart. Von Wang-yen-wei. 14 Bücher.

# 31. 恭 容 宗 本 Mn-ynng-tsung-pen.

Mu-yung-tsung-pen u-king lui-yii.

Verschiedenartige Worte über die fünf mustergiltigen Bücher. Von Mu-yung-tsung-pen. 10 Bücher.

Der Verfasser dieses Werkes lebte in dem Zeitraume Ta-tschung (847 bis 859 n. Chr.).

### 32. 劉 錄 Lieu-yung.

Lieu-schi king-tien tsi-yin.

Gesammelte Laute der Vorbilder der mustergiltigen Bücher. Von dem Geschlechte Lieu (Lieu-yung). 30 Bücher.

Der Verfasser war in dem Zeitraume Hien-thung (860 bis 873 n. Chr.) ältester Vermerker von Tsin-tscheu.

#### Werke des kleinen Lernens.

# 1. 李 巡 Li-siün.

Ni-ya li-siiin tschii.

Erklärungen des nahen Richtigen. Von Li-siün. 3 Bücher. Dieses Werk enthält Erklärungen des Wörterbuches Richtige'.

# 2. 樊 光 Fan-kuang.

Fan-kuang tschii.

Erklärungen des nahen Richtigen. Von Fan-kuang. 6 Bücher.

# 3. 孫 炎 Sün-yen.

Sün-yen tschii.

Erklärungen des nahen Richtigen. Von Sün-yen. 6 Bücher.

# 4. 沈 (王+定) Tsch'in-ting.

Tsch'in-ting tsĭ-tschii.

Gesammelte Erklärungen des nahen Richtigen. Von Tsch'in-ting. 10 Bücher.

5. 郭 璞 Kŏ-pŏ.

Kŏ-pŏ tschii.

Erklärungen des nahen Richtigen. Von Kö-pö. 1 Buch.

6. Kŏ-pŏ thu.

Abbildungen zu dem nahen Richtigen. Von Kö-pö. 1 Buch.

7. Kö-pŏ yin-i.

Die Laute und Bedeutungen des nahen Richtigen. Von Kö-pö. 1 Buch.

8. 江 灌 Kiang-hoan.

Kiang-hoan thu-tsan.

Abbildungen und Lobpreisungen zu dem nahen Richtigen. Von Kiang-hoan. 1 Buch.

9. Kiang-hoan yin.

Die Laute des nahen Richtigen. Von Kiang-hoan. 1 Buch.

10. 李 軌 Li-khien.

Li-khien kiai siao-ni-ya.

Das erklärte kleine Ni-ya (nahe Richtige). Von Li-khien. 1 Buch.

11. 楊 雄 Yang-hinng.

Yang-hinng pič-kuč fang-yen.

Die Mundarten der besonderen Reiche. Von Yang-hinng. 13 Bücher.

12. 劉 配 Lieu-hi.

Lieu-hi schi-ming.

Erklärungen der Namen. Von Lien-hi. 8 Bücher.

13. 韋 昭 Wei-tschao.

Wei-tschao pien-schi ming.

Beurtheilungen und Erklärungen der Namen. Von Weitschao. 1 Buch.

Wei-tschao schrieb auch ein Werk über das Buch der Han und Erklärungen der Worte der Reiche.

14. 杜 林 Tu-lin.

Tu-lin thsang-hiĕ hiün-ku.

Die Lesungen der alten Wörter Thsang-hie's. Von Tu-lin. 2 Bücher.

蒼 顎 Thsang-hië ist der Erfinder der Schreibekunst.

15. 張 損 Tsch'ang-yǐ.

Tsch'ang-yĭ kuang-yŭ.

Das weite Richtige. Von Tsch'ang-yǐ. 4 Büeher. **唐 雅** Kuang-ya ,das weite Richtige'.

16. Tsch'ang-yi pi-thsang.

Der vermehrte Thsang. Von Tsch'ang-yǐ. 3 Bücher. (+ 卓) 蒼 Pi-thsang ,der vermehrte Thsang' bedeutet die Vermehrung der von Thsang-hie erfundenen Schriftzeichen.

17. San-thsang hiin-ku.

Die Lesungen der alten Wörter der drei Thsang. 3 Bücher. Die drei Thsang sind die drei aus der Erfindung Thsang-hie's hervorgegangenen Schriftgattungen.

18. Tsŭ-tse.

Vermischte Schriftzeichen. 1 Buch.

19. Ku-wen tse-hiün.

20. 李 斯 Li-sse.

Li-sse-teng san-thsang.

Die drei Thsang. Von Li-sse und Anderen. 3 Bücher.

Die Lesungen der Zeichen der alten Sehrift. 2 Bücher.

21. 樊 恭 Fan-kung.

Fan-kung kuang-thsang.

Die Erweiterung der durch Thsang-hiè erfundenen Schrift. Von Fan-kung. 1 Buch.

22. 史游 Sse-yen.

Sse-yen kı-tsien tschang.

Die eilig vollendeten Absätze. Von Sse-yen. 1 Buch.

23. 顏之推 Yen-tschi-tni.

Yen-tschi-tui tschii.

Erklärungen der alten Schrift. Von Yen-tschi-tni. 1 Buch.

24. 司 馬 相 如 Sse-ma-siang-jii.

Sse-ma-siang-jii fan tsiang pien.

Die von Sse-ma-siang-jü dargereichten Hefte. 1 Buch.

25. 班 固 Pan-ku.

Pan-ku tsai-sĭ pien.

Die Hefte Pan-ku's in der ehemaligen Zeit. 1 Buch.

### 26. 太 甲 Thai-kiă.

Thai-kiă pien.

Die Hefte der Zeiten Thai-kiă's.

Thai-kiă ist ein König der Schang.

27. 蔡 邕 Thsai-yung.

Thsai-yung sching thsao-tschang.

Pflanzenabsätze der Höchstweisen. Von Thsai-yung. 1 Buch.

28. Thsai-yung kiuen-hiŏ pien.

Zum Lernen ermunternde Hefte. Von Thsai-yung. 1 Buch.

29. Kin-tse schi-king lün-yü.

Die erörternden Worte aus den mustergiltigen Büchern des Steinernen in gegenwärtigen Schriftzeichen. 2 Bücher.

石 經 Schi-king 'die mustergiltigen Bücher des Steinernen' sind die Bücher, welche zu den Zeiten des Kaisers Siuen von Han in dem Söller 石 渠 閣 schi-khiü-kŏ 'Söller des steinernen Wassergrabens' hervorgesucht und erklärt wurden.

### 30. 崔 瑗 Thsui-yuen.

Thsui-yuen fei-lung pien tschuen-thsao schi-hŏ.

Die Kraft des Tschuen und der Pflanzenschrift in den Heften des fliegenden Drachen vereinigt. Von Thsui-yuen. 3 Bücher.

# 31. 許 慎 Hiü-schin.

Hiii-schin schuč-wen kiai-tse.

Der besprochene Schriftschmuck von Hiü-schin mit erklärten Schriftzeichen. 15 Bücher.

### 32. 呂 忱 Lin-schin.

Lin-schin tse-lin.

Der Wald der Schriftzeichen. Von Liü-schin. 7 Bücher.

# 33. 楊 承 慶 Yang-sching-khing.

Yang-sching-khing tse-thung.

Die Leitung der Schriftzeichen. Von Yang-sching-khing. 20 Bücher.

# 34. 馮 幹 括 Fung-kan-kõ.

Fung-kan-kŏ tse-yuen.

Der Garten der Schriftzeichen. Von Fung-kan-kö. 13 Bücher.

35. 賈 魴 Kia-fang.

Kia-fang tse schŏ-pien.

Zusammenhängende Hefte der Schriftzeichen. Von Kiafang. 1 Buch.

36. 葛 洪 Kŏ-hung.

Kŏ-hung yao-yung tse-yuen.

Der Garten der zum Gebrauche nothwendigen Schriftzeichen. Von Kö-hung. 1 Buch.

37. 戴 規 Tai-khuei. Tai-khuei pien-tse.

Die Beurtheilung der Schriftzeichen. Von Tai-Khuei. 1 Buch.

38. 僧 寶 誌 Seng-pao-tschi. Seng-pao-tschi wen-tse schi-hiin.

Erklärungen und Lesungen der Zeichen der Schrift. Von Seng-pao-tschi. 30 Bücher.

39. 周 成 Tschen-tsch'ing.

Tscheu-tsch'ing kiai wen-tse.

Die erklärten Zeichen der Schrift. Von Tscheu-tsch'ing. 7 Büeher.

40. 干 延 Wang-yen.

Wang-yen tsă-wen-tse yin.

Die Laute der vermischten Zeichen der Schrift. Von Wang-yen. 7 Bücher.

41. 干 氏 Wang-schi, das Geschlecht Wang.

Wang-schi wen-tse yao-schně.

Nothwendige Besprechungen der Zeichen der Schrift. Von dem Geschlechte Wang. 1 Buch.

Das Geschlecht Wang ist der oben genannte Wang-yen.

42. 院 孝 緒 Yuen-hiao-tschii.

Yuen-hiao-tschii wen-tse tsĭ-liŏ.

Abgekürzte Sammlung der Zeichen der Schrift. Von Yuenhiao-tschü. 1 Buch.

43. 彭 立 Peng-li.

Peng-li wen-tse pien-hien.

Beurtheilung des Verdächtigen der Zeichen der Schrift. Von Peng-lī. 1 Buch.

# 44. 王 愔 Wang-yin.

Wang-yin wen-tse tschi.

Denkwürdigkeiten von Zeichen der Schrift. Von Wangyin. 3 Bücher.

### 45. 顧野干 Ku-ye-wang.

Ku-ye-wang yŏ-pien.

Die Edelsteinhefte. Von Ku-ye-wang. 30 Bücher.

# 46. 李 登 Li-teng.

Li-teng sching-lui.

Die Arten der Töne. Von Li-teng. 10 Bücher.

#### 47. 呂 辭 Liü-tsing.

Lin-tsing yün-tsĭ.

Sammlung der Endlaute. Von Liü-tsing. 5 Bücher.

### 48. 陽 休 之 Yang-hieu-tschi.

Yang-hieu-tschi yün-liŏ.

Abgekürzte Darlegung der Endlaute. Von Yang-hieu-tschi.

1 Buch.

#### 49. Yang-hien-tschi pien-hien yin.

Beurtheilung der Laute des Verdächtigen. Von Yanghieu-tschi. 2 Bücher.

# 50. 夏 候 詠 Hia-hen-yung.

Hia-hen-yung sse-sching yün-liŏ.

Abgekürzte Darlegung der Endlaute der vier Töne. Von Hia-heu-yung. 13 Bücher.

# 51. 張 諒 Tsch'ang-liang.

Tsch'ang-liang sse-sching pu.

Die Abtheilungen der vier Töne. Von Tsch'ang-liang. 30 Bücher.

# 52. 賴氏 Tschao-schi, das Geschlecht Tschao.

Tschao-schi yün-pien.

Die Hefte der Endlaute. Von dem Geschlechte Tschao. 12 Bücher.

# 53. **陸** 慈 Lŏ-tse.

Lŏ-tse thsiĕ-yün.

Die Endlaute der Durchschneidung. Von Lö-tse. 5 Bücher.

54. 郭 訓 Ko-hiün.

Ko-hiiin tse-tschi pien.

Hefte des Sinnes der Schriftzeichen. Von Ko-hiun. 1 Buch.

55. Ku-wen khi-tse.

Die seltsamen Zeichen der alten Schrift. 2 Bücher.

56. 衞 宏 Wei-hung.

Wei-hung tschao-ting ku-wen tse-schu.

Ein Buch der verkündeten und bestimmten Zeichen der alten Schrift. Von Wei-hung. 1 Buch.

57. 虞 和 Yii-ho.

Yü-ho fă-schu mŏ-lŏ.

Verzeichnisse der Musterschrift. Von Yü-ho. 6 Bücher.

58. 衞恒 Wei-heng.

Wei-heng sse-thi schu-schi.

Die Kraft der Schrift der vier Körper. Von Wei-heng. 1 Buch.

59. 蕭子 雲 Siao-tse-yiin.

Siao-tse-yun u-schi-ni thi-schu.

Die Schriften der zwei und fünfzig Körper. Von Siaotse-yün. 1 Buch.

60. 庾 肩 吾 Yii-kien-ngu.

Yü-kien-ngu schu-pin.

Die Gattungen der Schrift. Von Yü-kien-ngu. 1 Buch.

61. 顏 之 推 Yen-tschi-tui.

*Yen-tschi-tui pĕ-mĕ-fă.* Die Weise von Pinsel und Tinte. Von Yen-tschi-tui. 4 Buch.

62. 僧 正 度 Seng-tsching-thu.

Seng-tsching-thu tsă-tse schu.

Das Buch der vermischten Schriftzeichen. Von Sengtsching-thu. 8 Bücher.

63. 何 承 天 Ho-sching-thien.

Ho-sching-thien thenan-wen.

Der zusammengefasste Schriftschmuck. Von Ho-schingthien. 3 Bücher.

64. 顏 延 之 Yen-yen-tschi.

Yen-yen-tschi thsuan-yao.

Das zusammengefasste Erforderliche. Von Yen-yen-tschi. 6 Bücher.

- 65. Yen-yen-tschi khe-yeu wen. Der Sehriftsehmuck zur Befragung der Jugend. Von Yen-yen-tschi. 3 Bücher.
- 66. **張** 推 Tsch'ang-tui. Tsch'ang-tui tsching-sŏ yin. Die bestätigten gemeinen Laute. Von Tsch'ang-tui. 3 Bücher.
- 67. 預 悠 楚 Yen-min-thsu. Yen-min-thsu tsching-sŏ yin-lio. Abgekürzte Darlegung der bestätigten gemeinen Laute. Von Yen-min-thsu. 1 Buch.
- 68. 李 度 Li-khien. Li-khien tữ thung-số wen. Fortsetzungen der Schrift des gemeinen Lebens. Von Li-khien. 2 Bücher.
- 69. Li-schao.

  Li-schao thung-sŏ yii nan-tse.

  Die schwierigen Schriftzeichen der Sprache des gemeinen

  Lebens. Von Li-schao. 1 Buch.
- 70. 諸 葛 頴 Tschü-kō-ying.

  Tschü-kō-ying kuci-yuen tschü-tsung.

  Die Ansammlungen der Perlen des Zimmtgartens. Von
  Tschü-kō-ying. 100 Bücher.
- 71. 未 嗣 如 Tschii-sse-hking.
  Tschii-sse-khing yen-hiň pien.
  Die Hefte des Lernens der Jugend. Von Tschü-sse-khing.
  1 Buch.
- 72. 項 峻 Hiang-tsiün. Hiang-tsiün schi-hiŏ pien. Hefte des ersten Lernens. Von Hiang-tsiün. 12 Bücher.
- 73. 王 羲 之 Wang-hi-tschi. Wang-hi-tschi siao-hiŏ pien. Hefte des kleinen Lernens. Von Wang-hi-tschi. 1 Buch.
- 74. 楊方 Yang-fang. Yang-fang schao-hiō tsī. Sammlungen des Lernens der Jugend. Von Yang-fang. 10 Bücher.

75. 顧 凱 之 Ku-khai-tschi. Ku-khai-tschi khi-i.

Die Eröffnung des Zweifelhaften. Von Ku-khai-tschi. 3 Bücher.

76. 蕾 子 爺 Siao-tse-fan.

Siao-tse-fan thsien-tse wen.

Die Schrift der tausend Schriftzeichen. Von Siao-tse-fan. 1 Buch.

77. 周 與 嗣 Tscheu-hing-sse.

Tscheu-hing-sse tse-yiin thsien-tse wen.

Die mit angereihten Endlauten versehene Schrift der tausend Schriftzeichen. Von Tscheu-hing-sse. 1 Bueh.

78. 滀 (Yen) thsien-tse wen. Die fortgesetzte Schrift der tausend Schriftzeichen. 5 Bücher.

79. Lan-tse tschi-yuen.

Die bekannte Quelle der überblickten Schriftzeichen. 3 Bücher.

80. Tse-schu.

Das Buch der Schriftzeichen. 10 Bücher.

81. Kuei-yuen tschü-tsung liŏ-yao.

Das abgekürzte Nothwendige der Perlen des Zimmtgartens. 30 Bücher.

82. Ku-kin pă-thi lŏ-wen schu-fă.

Die Weise der sechs Schriftgattungen der acht Körper des Alterthums und der Gegenwart. 1 Buch.

83. Ku-lai tschuen-li ku-hiiin ming-lŏ.

Verzeichnisse von Namen mit alten Lesungen in den von Alters her üblichen Schriftgattungen Tschuen und Li. 1 Buch.

84. Tschuen-schu thsien-tse wen.

Die Schrift der tausend Schriftzeichen in Tschuen-Schrift. 1 Buch.

85. Kin-tse 石 經 schĭ-king yĭ tschuen.

Das aus den mustergiltigen Büchern des Steinernen in Tschuen-Schrift hervorgegangene Buch der Verwandlungen in gegenwärtigen Schriftzeichen. 3 Bücher.

Von den 'mustergiltigen Büchern des Steinernen' ist Nr. 29 die Rede gewesen.

86. Kin-tse schĭ-king schang-schu pen.

Der Text des aus den mustergiltigen Büchern des Steinernen hervorgegangenen höchsten Buches in gegenwärtigen Schriftzeichen. 5 Bücher.

肯書 Schang-schu ,das höchste Buch' ist das Schu-king.

- 87. Kin-tse schi-king 剪 支 tsching-hiuen schang-schu.

  Das von Tsching-hiuen aus den mustergiltigen Büchern des Steinernen hergestellte höchste Buch in gegenwärtigen Schriftzeichen. 8 Bücher.
- 88. San-tse schi-king schang-schu ku-tschuen.

  Das aus den mustergiltigen Büchern des Steinernen hervorgegangene, in alter Tschuen-Schrift geschriebene höchste Buch in dreierlei Schriftzeichen. 3 Bücher.
- 89. Kin-tse schi-king 毛詩 mao-schi.
  Die aus den mustergiltigen Büchern des Steinernen hervorgegangenen Gedichte von dem Geschlechte Mao in gegenwärtigen Schriftzeichen. 3 Bücher.
- 90. Kiu-tse schi-king i-li. Das aus den mustergiltigen Büchern des Steinernen hervorgegangene Buch des Verfahrens und der Gebräuche in gegenwärtigen Schriftzeichen. 4 Bücher.
- 91. San-tse schi-king tso-tschnen ku-tschnen schu. Die aus den mustergiltigen Büchern des Steinernen hervorgegangenen, in alter Tschuen-Schrift geschriebenen Ueberlieferungen des Geschlechtes Tso in dreierlei Schriftzeichen. 12 Bücher.
- 92. Kin-tse schi-king tso-tschnen-king.

  Das aus den mustergiltigen Büchern des Steinernen hervorgegangene mustergiltige Buch der Ueberlieferungen des Geschlechtes Tso in gegenwärtigen Schriftzeichen.

  10 Bücher.
- 93. Kin-tse schi-king A ¥ kung-yang-tschuen.
  Die aus den mustergiltigen Büchern des Steinernen hervorgegangenen Ueberlieferungen Kung-yang's in gegenwärtigen Schriftzeichen. 9 Bücher.

94. 蔡 邕 Thsai-yung kin-tse sche-king lün-yü.
Die von Thsai-yung hergestellten, aus den mustergiltigen
Büchern des Steinernen hervorgegangenen erörternden
Worte in gegenwärtigen Schriftzeichen. 2 Bücher.

95., 曹 憲 Thsao-hien.

Thsao-hien ni-ya yin-i.

Die Laute und Bedeutungen des nahen Richtigen. Von Thsao-hien. 2 Bücher.

Ni-ya ,das nahe Richtige' ist das Nr. 1 angeführte Werk.

96. Thsao-hien 博雅 pŏ-ya.

Das vielseitige Richtige. Von Thsao-hien. 10 Bücher.

97. Wen-tse tschi-kuei.

Fingerzeige auf die Zuständigkeit der Zeichen der Schrift. 4 Bücher.

98. 劉伯莊 Lieu-pe-tschuang.

Lieu-pe-tschuang từ ni-ya.

Fortsetzungen des nahen Richtigen. Von Lieu-pe-tschuang. 1 Buch.

99. 顏 話 Yen-sse-ku.

Yen-sse-ku tschü kĭ-tsieu-tschang.

Erklärung der eilig vollendeten Absätze. Von Yen-sse-ku. 1 Buch.

Bezieht sich auf das Nr. 22 angeführte Werk. Yensse-ku ist in der Abhandlung: "Nachrichten von Gelehrten China's" Gegenstand eines besonderen Abschnittes.

100. Die Kaiserin von dem Geschlechte Wu.

Wu-hen 字 海 tse-hai.

Das Meer der Schriftzeichen. Von der Kaiserin von dem Geschlechte Wu. 100 Bücher.

Die unter dem Namen der Kaiserin Wu herausgegebenen Bücher wurden von einer Anzahl Gelehrter zusammengestellt.

101. 李 嗣 Li-sse.

Li-sse tsch'in-schu heu-pin.

Die späteren Ordnungen der wahren Schrift. Von Li-sse. 1 Buch. 102. 徐 浩 Siii-hao.

Siii-hao schu-pu.

Register der Schrift. Von Siü-hao. 1 Buch.

103. Ku-tsĭ ki.

Verzeichnungen der Spuren des Alterthums. 1 Buch.

104. 張 懍 灌 Tsch'ang-hoai-kuan.

Tsch'ang-hoai-kuan schu-tuan.

Entscheidungen über die Schrift. Von Tsch'ang-hoai-kuan. 3 Büeher.

Dieses Werk wurde in dem Zeitraume Khai-yuen (713 bis 740 n. Chr.) in dem Gebäude des Pinselwaldes dargereicht.

105. Tsch'ang-hoai-kuan ping-schu 薬 石 yŏ-schǐ lün. Erörterungen über den Arzneistein bei Beurtheilung der Sehrift. Von Tsch'ang-hoai-kuan. 1 Buch.

106. 張 敬 支 Tsch'ang-king-hinen.

Tsch'ang-king-hiuen schu-tsi.

Muster der Schrift. Von Tschang-king-hiuen. 1 Buch.

Der Verfasser dieses Werkes lebte in dem Zeitraume Tsching-yuen (785 bis 804 n. Chr.).

107. 張 彥 遠 Tsch ang-yen-yuen.

Tsch'ang-yen-yuen fă-schu yao-lŏ.

Nothwendige Verzeichnisse der Musterschrift. Von Tsch'angyen-yuen. 10 Bücher.

108. 裴 行 儉 Pei-hang-khien.

Pei-hang-khien thsao-tse tsă-thi.

Vermischte Körper der Pflanzenzeichen. Von Pei-hangkhien.

Die Zahl der Bücher dieses Werkes ist unbekannt.

109. 荆 浩 King-hao.

King-hao pī-fŭ ki.

Verzeichnungen der Weise des Pinsels. Von King-hao. 1 Buch.

110. 二 王 Ni-wany 張 芝 tsch'ang-tschi 張 飛 tsch'ang-

Ni-wang tsch'ang-tschi tsch'ang-tsch'ang-teng schu.

Die Schriften der zwei Männer des Geschlechtes Wang, ferner Tsch'ang-tschi's, Tsch'ang-tsch'ang's und Anderer. 1511 (eintausend fünfhundert eilf) Bücher.

Die zwei Männer des Geschlechtes Wang sind die Schriftkünstler Wang-hi-tschi und Wang-hien-tschi. Tsch'ang-tschi und Tsch'ang-tsch'ang sind ebenfalls Schriftkünstler.

Die alten Schriften der genannten Männer wurden auf Befehl des Kaisers Thai-tsung von den damaligen Schriftkünstlern Wei-tsch'ing, Yü-schi-nan, Tschü-sui-liang und Anderen hinsiehtlich der Aechtheit geprüft und zusammengestellt. Das Werk wurde im fünften Jahre des Zeitraumes Khai-yuen (717 n. Chr.) vollendet.

111. 王方慶 Wang-fang-khing. Wang-fang-khing pao-tschang tsi. Sammlungen kostbarer Absätze. Von Wang-fang-khing. 10 Bücher.

112. Wang-fang-khing wang-schi pă-thi schu-fan. Schriftmuster der acht Körper des Geschlechtes Wang. Von Wang-fang-khing. 4 Bücher.

Das Geschlecht Wang ist der Schriftkünstler Wanghi-tschi.

- 113. Wang-schi kung-schu-tschuang. Die Beschaffenheit der kunstvollen Schrift des Geschlechtes Wang. 15 Bücher.
- 114. Hiuen-tsung khai-yuen wen-tse yin-i. Die Laute und Bedeutungen der Zeichen der Schrift des Zeitraumes Khai-yuen (713 bis 741 n. Chr.), Jahre des Kaisers Hiuen-tsung. 30 Bücher.
- 116. 唐 支 度 Thang-hiuen-tu.
  Thang-hiuen-tu kieu-king tse-yang.
  Die Art der Schriftzeichen der neun mustergiltigen Bücher.
  Von Thang-hiuen-tu. 1 Buch.
- 117. **歐 陽 融** Ngen-yang-yung. Ngen-yang-yung king-tien fen-hao tsching-tse.

Die auf das Kleinste vertheilten richtigen Schriftzeichen der Vorbilder der mustergiltigen Bücher. Von Ngeu-yangyung. 1 Buch.

118. 李 騰 Li-teng.

Li-teng schuĕ-wen tse-yuen.

Die Quelle der Zeichen des besprochenen Schriftschmucks. Von Li-teng. 1 Buch.

119. 僧 慧 力 Seng-hoei-lī. Seng-hoei-lī siang-wen yŏ-pien.

Edelsteinhefte der Bilderschrift. Von Seng-hoei-li. 30 Bücher.

120. 蕭 鈞 Siao-kiün. Siao-kiün yün-yiu.

Die Endlaute und Laute. Von Siao-kiün. 20 Bücher.

121. 孫 竹面 Sün-mien. Sün-mien thang-yün.

Die Endlaute der Thang. Von Sün-mien. 5 Bücher.

122. 武元之 Wu-yuen-tschi.
Wu-yuen-tschi yün- 銓 tsiuen.
Die Wagebalken der Endlaute. Von Wu-yuen-tschi.
15 Bücher.

123. Hinen-tsung yün-ying.

Die Blüthen der Endlaute. Von dem Kaiser Hiuen-tsung. 5 Bücher.

Dieses Werk wurde im vierzehnten Jahre des Zeitraumes Thien-pao (755 n. Chr.) in Folge einer höchsten Verkündung zusammengestellt.

124. 顏 真 卿 Yen-tschin-khing.

Yen-tschin-khing yün-hai king-ynen.

Die Quelle des Spiegels des Meeres der Endlaute. Von Yen-tschin-khing, 360 Bücher.

125. 李 舟 Li-tscheu. Li-tscheu thsič-yiin.

Die durchgeschnittenen Endlaute. Von Li-tscheu. 10 Bücher.

126. 僧 猷 智 Seng-yeu-tschi.

Seng-yen-tschi pien-thi pn-sien kia-tse thsic-yün.

Die durchgeschnittenen Endlaute mit Unterscheidung der Körper und Hinzufügung der Schriftzeichen ergänzt und geordnet. Von Seng-yeu-tschi. 5 Bücher.

#### Werke über Landwirthschaft.

1. 范 子 Fan-tse 計 然 Ki-jen.

Fan-tse und Ki-jen. 15 Bücher.

Fan-tse ist Fan-li, Reichsgehilfe des Königs Keutsien von Yue. Fan-li fragt, Ki-jen antwortet.

2. # Yün-tu-wei schu.

Das Buch des allgemeinen Beruhigers von dem Geschlechte Yün. 3 Bücher.

3. 氾 勝之 Fan-sching-tschi schn.
Das Buch Fan-sching-tschi's. 2 Bücher.

4. 崔 寔 Thsui-schi.

Thsui-schi sse-jin yne-ling.

Die Gebote der Monate in Bezug auf vier Menschen. Von Thsui-schi. | Buch.

5. 賈 思 協 Kia-sse-hič.

Kia-sse-hiĕ thsi-min yao-schŏ.

Die nothwendige Kunst des gleichgestellten Volkes. Von Kia-sse-hiĕ. 10 Bücher.

6. 崇 懍 Tsung-lien.

Tsung-lien king-then sui-schi ki.

Verzeichnungen der Zeiten des Jahres in King und Thsu. Von Thsung-lien. 1 Buch.

7. 杜 公 贍 Tu-kung-tschen.

Tu-kung-tschen king-then sui-schi ki.

Verzeichnungen der Zeiten des Jahres in King und Thsu. Von Tu-kung-tschen. 2 Büeher.

8. 杜臺卿 Tu-thai-khing.

Tu-thai-khing yŏ-tschŏ pao-tien.

Die kostbaren Vorbilder der Edelsteinlampe. Von Tu-thaikhing. 12 Bücher.

9. 王 氏 Wang-schi, das Geschlecht Wang.

Wang-schi sse-schi lŏ.

Verzeichnisse über die vier Jahreszeiten. Von dem Geschlechte Wang. 12 Bücher.

10. 戴 凱 之 Tai-kai-tschi. Tai-kai-tschi tschŏ-pu. Von Tai-kai-tschi. 1 Buch.

Register des Bambus. 11. 顧 帽 Ku-hoan.

Ku-hoan thsien-pu. Register der Kupfermünzen. Von Ku-hoan. 1 Buch.

12. 浮 丘 公 Feu-khieu-kung. Feu-khieu-kung siang-hŏ king. Das mustergiltige Buch der Beobachtung der Störche. Von Feu-khieu-kung. 1 Buch.

13. 囊 跋 Yao-siii-pŏ. 須 Yao-siii-pŏ 鷙 擊 tschi-kĕ lŏ. Verzeichnisse des Angriffes der Raubvögel. Von Yao-siüpö. 20 Bücher.

14. Siang-ma king. Das mustergiltige Buch der Beobachtung der Pferde. 3 Bücher.

15. 伯 樂 Pe- $lreve{o}$ . Pe-lŏ siang-ma king. Das mustergiltige Buch der Beobachtung der Pferde. Von Pe-lo. 1 Buch.

16. 徐 成 Sin-tsch'ing. Sin-tsch'ing-teng siang-ma king. Das mustergiltige Buch der Beobachtung der Pferde. Von Siü-tsch'ing und Anderen. 2 Bücher.

諸 葛 頴 Tschii-kŏ-ying. Tschu-kŏ-ying tschung-tschĭ tă. Vorschriften für das Pflanzen. Von Tschü-kŏ-ying. 77 Bücher.

18. Tschii-kŏ-ying siang-ma king. Das mustergiltige Buch der Beobachtung der Pferde. Von Tschü-kŏ-ying. 60 Bücher.

Ning- $ts\tilde{\imath}$ .

Ning-tsī siang-nieu king. Das mustergiltige Buch der Beobachtung der Rinder. Von Ning-tsĭ. 1 Buch.

> Ning-tsi lebte zu den Zeiten des Fürsten Hoan von Thsi.

# 20. 范 鑫 Fan-li.

Fan-li yang-yii king.

Das mustergiltige Buch der Fischzucht. Von Fan-li 1 Buch. Fan-li ist der früher genannte Reichsgehilfe des Königs Keu-tsien von Yue.

21. 禁 苑 Kin-ynen schi-lö.

Verzeichnisse der Früchte des verschlossenen Gartens.

1 Buch.

22. Ying-king.

Das mustergiltige Buch der Falken. 1 Buch.

23. Tsan-king.

Das mustergiltige Buch der Seidenraupen. 1 Buch.

24. Tsan-king.

Das mustergiltige Buch der Seidenraupen. 2 Bücher.

25. 相 貝 Siang-pei king.

Das mustergiltige Buch der Beobachtung der Muscheln.

1 Buch.

26. Wu-hen, die Kaiserin von dem Geschlechte Wn.

Wu-hen 兆 人 tsch'ao-jin pen-nič.

Die ursprüngliche Beschäftigung der die Schildkrötenschale brennenden Menschen. Von der Kaiserin von dem Geschlechte Wu. 3 Bücher.

# 27. 王 方 慶 Wang-fang-khing.

Wang-fang-khing ynen-ting thsao-mö sn.

Weitere Erklärungen der Pflanzen und Bäume der Gärten und Vorhöfe. Von Wang-fang-khing. 21 Bücher.

28. 孫 氏 Sün-schi, das Geschlecht Sün.

Sün-schi thsien-kin yne-ling.

Die Gebote der Monate in Bezug auf tausend Pfunde Goldes. Von dem Geschlechte Sün. 3 Bücher.

Das Geschlecht Sün ist 孫 思 邈 Sün-sse-mö.

# 29. 李 淳 風 Li-tschün-fung.

Li-tschiin-fung yen thsi-jin yao-schŏ.

Die erweiterte nothwendige Kunst der Menschen von Thsi.

Von Li-tschün-fung.

Die Zahl der Bücher dieses Werkes ist unbekannt. Li-tschün-fung ist in dem Buche der Thang (Buch 129) Gegenstand eines besonderen Abschnittes.

# 30. 李 邕 Li-yung.

Li-yung kin-kŏ yuen-ki.

Verzeichnungen des Gartens des goldenen Thales. Von Li-yung. 1 Buch.

# 31. 薛登 Sič-teny.

Sič-teny sse-schi ki.

Verzeichnungen von den vier Jahreszeiten. Von Sie-teng. 20 Bücher.

# 32. 裴 澄 Pei-tsching.

Pei-tsch'ing sching-yü yue-ling.

Die Gebote der Monate in Bezug auf das Besteigen der Sänfte. Von Pei-tsch'ing. 12 Bücher.

Der Vorsteher der Beschäftigung der Söhne des Reiches legte dieses Werk im eilften Jahre des Zeitraumes Tsching-yuen (786 n. Chr.) dem Kaiser vor.

### 33. 王 涯 Wang-yai.

Wang-yai yue-ling thu.

Abbildungen der Gebote der Monate. Von Wang-yai. 1 Achse (Gemäldestift).

### 34. 李 綽 Li-tschö.

Li-tscho 秦 中 thsin-tschung sni-schi ki.

Verzeichnungen von den Zeiten des Jahres in Thsin. Von Li-tschö. 1 Buch.

# 35. 韋 行 規 Wei-hang-khuei.

Wei-hang-khuei pao-seng yne-lő.

Verzeichnisse von den Monaten zur Bewahrung des Lebens. Von Wei-hang-khuei. 1 Buch.

### 36. 韓 鄂 Han-ngo.

Han-ngŏ sse-schi thsuan-yao.

Das gesammelte Erforderliche der vier Jahreszeiten. Von Han-ngö. 5 Bücher.

# 37. 歲華紀麗 Sui-hoa ki-li.

Darlegung und Hinzugabe der Blumen des Jahres. 2 Bücher.

#### Werke des kleinen Sprechens.

1. 燕 丹 子 Yen-tan-tse. Tan-tse von Yen. 1 Buch.

Tan-tse ist Tan, der zur Nachfolge bestimmte Sohn des Königs von Yen.

2. 邯 鄲 淳 Han-tan-tschün.

Han-tan-tschiin siao-lin.

Der Wald des Lachens. Von Tschün von Han-tan. 3 Bücher.

3. 張 葉 Tsch'ang-hoa.

Tsch'ang-hoa pŏ-wĕ tschi.

Denkwürdigkeiten von vielseitigen Dingen. Von Tsch'anghoa. 10 Bücher.

4. Tsch'ang-hoa liĕ-i tschuen.

Ueberlieferungen von merkwürdigen Dingen. Von Tsch'anghoa. 1 Buch.

5. 賈 泉 Kia-thsinen.

Kia-thsinen tschü 郭 子 kŏ-tse.

Erklärungen Kö-tse's. Von Kia-thsiuen. 3 Bücher.

Kŏ-tse ist 郭 澄 之 Kŏ-tsch'ing-tschi.

6. 劉 義 慶 Lieu-i-khing.

Lieu-i-khing schi-schuč.

Das Sprechen des Zeitalters. Von Lieu-I-khing. 8 Bücher.

Lieu-i-khing siao-schuĕ.

Kleines Sprechen. Von Lieu-I-khing. 10 Bücher.

8. 劉 孝 標 Lieu-hiao-piao.

Lieu-hiao-piao tŭ schi-schuč.

Fortsetzung des Sprechens des Zeitalters. Von Lieu-hiaopiao. 10 Bücher.

9. 殷 芸 Yin-yiin.

Yin-yiin siao-schuč.

Kleines Sprechen. Von Yin-yün. 10 Bücher.

10. 劉 齊 釋 Lieu-thsi-schǐ.

Lieu-thsi-schī sŏ-yü.

Die Worte des gemeinen Lebens. Von Lieu-thsi-schi. 8 Bücher.

11. 蕭 賞 Siao-fen.

Siao-fen pien-lin.

Der Wald der Unterscheidungen. Von Siao-fen. 20 Bücher.

12. 瀏 支 酒 Lien-hinen-thsien.

Lieu-hinen-thsien hiao-king.

Das mustergiltige Buch der Kindlichkeit. Von Lieu-hiuenthsien. 1 Buch.

13. 庾 元 威 Yü-yuen-wei.

Yii-yuen-wei 坐 右 方 tso-yeu-fang.

Die Seite zur Rechten des Sitzes. Von Yü-yuen-wei. 3 Bücher.

14. 侯白 啓 Hen-pe-khi. Hen-pe-khi 預 yen-lö.

Verzeichnisse des Gesichtsausdrucks. Von Heu-pe-khi. 10 Bücher.

15.  $Ts\check{a}$ - $y\ddot{a}$ .

Vermischte Worte. 5 Bücher.

16. 戴 祚 甄 Tai-tso-khien.

Tai-tso-khien i-tschnen. Merkwürdige Ueberlieferungen. Von Tai - tso - khien. 3 Bücher.

17. 麦王壽 Yuen-wang-schen.

Yuen-wang-schen kn-i-tschnen.

Ueberlieferungen von Merkwürdigkeiten des Alterthums. Von Yuen-wang-scheu, 3 Bücher.

18. 祖 沖 之 Tsn-tschung-tschi.

Tsu-tschung-tschi i-ki.

Verzeichnungen des Merkwürdigen. Von Tsu-tschung-tschi. 10 Bücher.

19. 于 寶 Yii-pao.

Yü-pao seu-schin ki.

Die Verzeichnungen des Suchens der Götter. Von Yü-pao. 30 Bücher.

20. 劉 之 遴 Lieu-tschi-yin schin-lö.

Verzeichnisse von Göttern. Von Lieu-tschi-lin. 5 Bücher.

21. Liang ynen-ti, Kaiser Yuen von Liang.

Liang-yuen-ti 妍 ngen-schin ki.

Verzeichnungen von guten Göttern. Von dem Kaiser Yuen von Liang. 10 Bücher. 祖 台 之 Tsn-thai-tschi. Tsn-thai-tschi tschi-knai.

Die Wunder der Denkwürdigkeiten. Von Tsu-thai-tschi. 4 Bücher.

23. 孔 氏 Khung-schi, das Geschlecht Khung.

Khung-schi tschi-kuai.

Die Wunder der Denkwürdigkeiten. Von dem Geschlechte Khung. 4 Bücher.

24. 孫 氏 Siün-schi, das Geschlecht Sün.

Sün-schi ling-kuei tschi.

Denkwürdigkeiten von geistigen Dingen und Dämonen. Von dem Geschlechte Sün. 3 Bücher.

25. 謝 氏 Sie-schi, das Geschlecht Sie.

Sie-schi kuei-schin lič-tschuen.

Ueberlieferungen von Dämonen und Göttern. Von dem Geschlechte Sie. 2 Bücher.

26. 劉 義 慶 Lien-i-khing.

Lieu-i-khing yeu-ming /ŏ.

Verzeichnisse des Dunklen und Hellen. Von Lieu-I-khiug. 30 Bücher.

27. Tung-yang 无 疑 wu-i.

Tung-yang wn-i 齊 諧 thsi-kiai ki.

Verzeichnungen von Wundern der Denkwürdigkeiten. Von Wn-I von Tung-yang, 7 Bücher.

28. 吳 均 U-kiiin.

Ü-kinn tŭ thsi-kiai ki.

Die fortgesetzten Verzeichnungen von Wundern der Denk würdigkeiten. Von U-kiün. 1 Buch.

干延秀 Wang-yen-sien.

Wang-yen-sien 威 應 kan-ying tschnen.

Ueberlieferungen von Auregung und Entsprechen. Von Wang-yen-sien. 8 Bücher.

30. 陸 果 *Lŏ-ko*.

Lŏ-ko hi-ying-hien.

Zusammenhängende Entsprechungen und Bestätigungen. Von Lö-ko. 1 Buch.

31. 干 珠 Wang-yen.

Wang-yeu ming-tsiang ki.

Verzeichnungen von dunklen Glückszeichen. Von Wangven. 10 Bücher.

32. 王 曼 額 Wang-man-ying.

Wang-man-ying tù ming-tsiang ki. Fortgesetzte Verzeichnungen der dunklen Glückszeichen.

Von Wang-man-ying. 11 Bücher.

33. 劉 派 Lieu-yung.

Lien-yung 因 果 yin-ko ki.

Verzeichnungen von der Vergeltung früherer Thaten. Von Lieu-yung. 10 Bücher.

34. 顏 之 推 Yen-tschi-tui.

Yen-tschi-tui 冤 迪 yeu-hoen tschi.

Denkwürdigkeiten von Ueberweisung der Seele. Von Yentschi-tui. 3 Bücher.

35. Yen-tschi-tui tsĭ ling-ki.

Gesammelte Verzeichnungen des Geistigen. Von Yentschi-tui. 10 Bücher.

36. 微應 Tsch'ing-ying tsi.

Sammlung der deutlichen Entsprechungen. 2 Bücher.

37. 侯君素 Hen-kiiin-su.

Heu-kiün-su 旌 異 sing-i ki.

Verzeichnungen der bekundeten Merkwürdigkeiten. Von Heu-kiün-su. 15 Bücher.

38. 唐 臨 Thang-lin.

Thang-lin ming-pao.

Die dunklen Vergeltungen. Von Thang-lin. 2 Bücher.

39. 李 恕 Li-jii.

Li-jü kiai-tse schĭ-i.

Das Auflesen des Hinterlassenen in Bezug auf die Ermahnung der Söhne. Von Li-jü. 4 Bücher.

40. Khai-yuen yü-tsi kiai-tse schu.

Die kaiserliche Sammlung der Schriften der Ermahnung der Söhne aus dem Zeitraume Khai-ynen (713 bis 741 n. Chr.). 1 Buch. 41. 干 方 慶 Wang-fang-khing.

Wang-fang-khing <u>H</u> K wang-schi schin-thung ki. Die Verzeichnungen des göttlichen Verkehres des Geschlechtes Wang. Von Wang-fang-khing. 10 Bücher.

42. **狄** 仁 傑 Tī-jin-khič. Tĭ-jin-khič kia-fau.

Die Muster des Hauses. Von Ti-jin-khie. 1 Buch.

43. 盧 & Lu-kung.

Lu-kung kia-fan.

Die Muster des Hauses. Von Lu-kung. 1 Buch.
Lu-kung ist 塩 Lu-tsiuen, ein Gelehrter aus den Zeiten der Thang.

44. 蘇懷中 Su-hoai-tschung.
Su-hoai-tschung khiü kuei-king.

Der Schildkrötenspiegel der Thürangeln. Von Su-houitschung. 1 Buch.

45. 姚 元 崇 Yao-yuen-thsung. Yao-yuen-thsung lŏ-kiai.

Die sechs Ermahnungen. Von Yao-yuen-thsung. I Buch.

46. **事 始** Sse-schi. Die Anfänge der Dinge. 3 Bücher.

Fortsetzungen der Anfänge der Dinge. Von Lieu-jui. 3 Bücher.

48. 猗 犴 子 I-ngan-tse. Yuen-ke i-ngan-tse.

I-ngan-tse in der ursprünglichen Knüpfung. 1 Buch.

49. 趙自(面+力) Tschao-tse-mien. Tschao-tse-mien ying hoa-kinen yii.

Das Entgegenziehen in der Sänfte der Macht der Umgestaltungen. Von Tschao-tse-mien. 6 Bücher.

50. 通 微 子 Thung-wei-tse. Thung-wei-tse schǐ-wě tschi.

Denkwürdigkeiten von zehn Sachen. Von Thung-wei-tse. 1 Buch.

51. 吳 (从 + 均) U-yün.
U-yün liang thung-schu.
Dia haidan übayain tinmandan Büah

Die beiden übereinstimmenden Bücher. Von U-yün. 1 Buch.

52. 李 涪 Li-feu.

Li-fen 刊 誤 thsien-wn.

Die Irrthümer der Einzeichnungen. Von Li-feu. 2 Bücher.

53. 李 匡 文 Li-khuang-wen.

Li-khuang-wen thse-hia.

Die Verwendung der Muse. Von Li-khuang-wen. 3 Bücher.

54. 炙 載 子 Tschǐ-kŏ-tse.

Tschi-kö-tse tsă-lŏ tschii-kiai.

Erklärungen und Auslegungen vermischter Verzeichnisse. Von Tschi-kö-tse. 5 Bücher.

Tschǐ-kŏ-tse ist 王 叡 Wang-jui.

55. 蘇 鴞 Su-ngŏ.

Su-ngŏ yen-i.

Erweiterte Bedeutungen. Von Su-ngö. 10 Bücher.

56. Su-ngŏ tu-yang tsă-pien.

Vermischte Hefte von Tu-yang. Von Su-ngö. 3 Bücher. Su-ngö war in dem Zeitraume Kuang-khi (885 bis 887 n. Chr.) ein beförderter Gelehrter.

57. 柳 氏 Lien-schi, das Geschlecht Lien.

Lieu-schi kia-hiŏ yao-lŏ.

Nothwendige Verzeichnisse des Lernens des Hauses. Von dem Geschlechte Lieu. 2 Bücher.

Das Geschlecht Lieu ist 柳 (手+呈) Lieu-tsch'ing.

58. 盧 光 啓 Lu-knang-khi.

Lu-kuang-khi thsu-khiü tse.

Die erste Erhebung der Söhne. Von Lu-kuang-khi. 1 Buch. Der Verfasser dieses Werkes war Reichsgehilfe des Kaisers Tschao-tsung von Thang.

59. 劉 訥 言 Lieu-nă-yen.

Lieu-nă-yen 俳 諧 pai-kiai tsī.

Sammlungen von Scherzen. Von Lieu-nä-ven. 15 Bücher.

60. 陳 翺 卓 Tschin-ngao-tschö.

Tschin-ngao-tschŏ i-ki.

Verzeichnungen von Merkwürdigkeiten. Von Tschin-ngaotschö. 1 Buch.

Der Verfasser dieses Werkes lebte zu den Zeiten der Kaiser Hien-tsung und Mö-tsung von Thang.

#### 61.

裴紫芝 Pei-thse-tschi. Pei-thse-tschi tři 卓 tschŏ i-ki.

Fortsetzungen der von Tschŏ (Tschin-ngao-tschó) verfassten Verzeichnungen von Merkwürdigkeiten. Von Pei-thse-tschi. 1 Buch.

# 62. 薛用弱 Sič-yung-jõ.

Sič-yung-jŏ tsĭ i-ki.

Gesammelte Verzeichnungen von Merkwürdigkeiten. Von Siĕ-yung-jŏ. 3 Bücher.

Der Verfasser dieses Werkes war in dem Zeitraume Tschang-khing (820 bis 824 n. Chr.) steehender Vermerker von Kuang-tscheu (in Schan-tung).

# 63. 李 玫 *Li-mei*.

Li-mei tsuan i-ki.

Zusammengefasste Verzeichnungen von Merkwürdigkeiten. Von Li-mei. 1 Buch.

Der Verfasser dieses Werkes lebte in dem Zeitraume Ta-tschung (847 bis 859 n. Chr.).

# 64. 李 亢 Li-kang.

Li-kang thŏ-i tschi.

Denkwürdigkeiten von einzigen Merkwürdigkeiten. Li-kang. 10 Bücher.

# 65. 谷神子 Kö-schin-tse.

Kŏ-schin-tse pŏ-i tschi.

Denkwürdigkeiten von vielseitigen Merkwürdigkeiten. Von Kö-schin-tse. 3 Bücher.

# 66. 沈如(从十均)Tschin-jü-yün.

Tsch'in-jü-yün i-wĕ tschi.

Denkwürdigkeiten von merkwürdigen Dingen. Von Tsch'injü-yün. 3 Bücher.

#### 67. Ku-i-ki.

Verzeichnungen von Merkwürdigkeiten des Alterthuus. 1 Buch.

#### 68. 劉 (食 + 東) Lien-so. Lieu-sŏ tschuen-ki.

Verzeichnungen der Ueberlieferungen. Von Lieu-so. 3 Bücher.

Dieses Werk führt auch den Titel kuĕ-sse i-tsuan "Zusammenfassungen der Merkwürdigkeiten der Geschichtschreiber des Reiches".

### 69. 牛 肅 Nien-sŏ.

Nieu-sŏ ki-wen.

Darlegungen des Gehörten. Von Nieu-so. 10 Bücher.

#### 70. 陳 鴻 Tschin-hung.

Tschin-hung khai-yuen sching-ping yuen.

Die Quelle der Zeiträume Khai-yuen (713 bis 741 n. Chr.) und Sching-ping (357 bis 361 n. Chr.). Von Tschin-hung. 1 Buch.

Der Verfasser dieses Werkes war in dem Zeitraume Tsching-yuen (784 bis 803 n. Chr.) ein den Gästen vorgesetzter Leibwächter für die Mitte.

### 71. 張 薦 Tsch'ang-tsien.

Tsch'ang-tsien ling-knai tsi.

Sammlungen reingeistiger Wunder. Von Tsch'ang-tsien. 2 Bücher.

# 72. 陸 長 源 Lo-tschang-yuen.

Lo-tschang-yuen pien-i tschi.

Denkwürdigkeiten von Unterscheidung des Zweifelhaften. Von Lö-tschang-yuen. 3 Bücher.

# 73. 李 繁 *Li-fan*.

Li-fan schuĕ-tsuan.

Zusammenfassungen des Sprechens. Von Li-fan. 4 Bücher.

# 74. 戴 少 平 Tai-schao-ping.

Tai-schao-ping hoan-hoen ki.

Verzeichnungen von Zurücksendung der Seele. Von Taischao-ping.

Der Verfasser dieses Werkes bekleidete in dem Zeitraume Tsching-yuen (784 bis 803 n. Chr.) die Stelle eines auf die höchste Verkündung Wartenden.

# 75. 牛 僧 孺 Nieu-seng-jii.

Nieu-seng-jü hinen-kuai lŏ.

Verzeichnisse der Wunder des Himmelfarbenen. Von Nieuseng-jü. 10 Bücher.

### 76. 李 復 言 Li-fō-yen.

Li-fŏ-yen tŭ hiuen-kuai lŏ.

Fortsetzung der Verzeichnisse der Wunder des Himmelfarbenen. Von Li-fö-yen. 5 Bücher.

#### 77. 陳 翰 Tschin-han.

Tschin-han i-wen tsi.

Sammlung der Nachrichten von Merkwürdigkeiten. Von Tschin-han. 10 Bücher.

Der Verfasser dieses Werkes lebte gegen das Ende der Zeiten der Thang.

### 78. 鄭 遂 洽 Tsching-sui-hŏ.

Tsching-sui-hŏ wen-ki.

Verzeichnungen des Gehörten. Von Tsehing-sui-hö. 1 Buch.

# 79. 鍾 (以 + 輅) Tschung-lõ.

Tschung-lo thsien-ting lo.

Verzeichnisse des früher Bestimmten. Von Tschung-lö. 1 Buch.

### 80. 捎自勤 Tschao-tse-khin.

Tschao-tse-khin ting-ming lün.

Erörterungen des bestimmten Lebenslooses. Von Tschaotse-khin. 10 Bücher.

Der Verfasser dieses Werkes war in dem Zeitraume Thien-pao (742 bis 755 n. Chr.) Beaufsichtiger der geheimen Bücher.

# 81. 呂道生 Liü-tao-seng.

Liù-tao-seng ting-ming lo.

Verzeichnisse des bestimmten Lebenslooses. Von Liü-taoseng. 2 Bücher.

Liü-tao-seng lebte in dem Zeitraume Thai-ho (827 bis 835 n. Chr.). Er vermehrte die von Tschaotse-khin verfassten Besprechungen.

# 82. 温 (田 + 余) Wen-yii.

Wen-yii từ ting-ming lờ.

Fortsetzung der Verzeichnisse des bestimmten Lebenslooses. Von Wen-yü. 1 Buch.

### 83. 胡璩 譚 Hu-khiü-tan.

Hu-khiü-tan pin-lŏ.

Verzeichnisse der Gäste. Von Hu-khiü-tan. 10 Bücher. Der Verfasser dieses Werkes lebte zu den Zeiten der Kaiser Wen-tsung und Wu-tsung.

#### 84. 韋 編 Wei-siün.

Wei-siün 劉 & lieu-kung kia-hoa lŏ.

Verzeichniss der vortrefflichen Reden des Fürsten von dem Geschlechte Lieu. Von Wei-siün. 1 Buch.

Der Fürst von dem Geschlechte Lieu ist **劉 禹 錫** Lieu-yü-si. Derselbe ist in dem Buche der Thang (Buch 93) Gegenstand eines besonderen Abschnittes.

#### 85. Liii-ling kuan-hia ki.

Verzeichnungen der Obrigkeiten und Untergebenen von Liü-ling. 2 Bücher.

### 86. 盧 子 Lu-tse.

Lu-tse sse-lŏ.

Verzeichnisse der Geschichtschreiber. Von Lu-tse. Die Zahl der Bücher dieses Werkes ist unbekannt.

### 87. Lu-tse 逸 史 yǐ-sse.

Die verborgenen Geschichtschreiber. Von Lu-tse. 3 Bücher. Der Verfasser dieses Werkes lebte in dem Zeitraume Ta-tschung (847 bis 859 n. Chr.).

### 88. 李 隱 Li-yin.

Li-yin ta-thang khi-sse ki.

Verzeichnungen wunderbarer Dinge des grossen Thang. Von Li-yin, 10 Bücher.

Der Verfasser dieses Werkes lebte in dem Zeitraume Hien-thung (860 bis 873 n. Chr.).

### 89. 陳 劭 通 Tschin-schao-thung.

Tschin-schao-thung yeu-ki.

Verzeichnungen des Dunklen. Von Tschin-schao-thung. 1 Buch.

### 90. 范 據 Fan-tsch'ii.

Fau-tsch'ü yün-khi yeu-i.

Berathungen des Freundes des Wolkenbaches. Von Fantsch'ü. 3 Bücher.

Der Verfasser dieses Werkes lebte in dem Zeitraume Hien-thung (860 bis 873 n. Chr.). Er nannte sich den Menschen des Baches der fünf Wolken.

91. 尉遲樞 Wei-tschi-khiü.

Wei-tsch'i-khin nan-thsu sin-wen.

Neue Nachrichten von dem südlichen Thsu. Von Weitsch'i-khiü. 3 Bücher.

Der Verfasser dieses Werkes lebte gegen das Ende der Zeiten der Thang.

92. 張 固 Tsch'ang-ku.

Tsch'ang-kn 图 男 yen-hien khn-tsch'vi.

Das Trommeln und Blasen des Dunklen und Verborgenen. Von Tsch'ang-ku. 1 Buch.

93. 劉 氏 Lien-schi, das Geschlecht Lien.

Lieu-schi tsă-schuĕ.

Vermischte Besprechungen. Von dem Geschlechte Lieu. 1 Buch.

94. Kuei-yen tsung-tan. Gesammelte Gespräche des Zimmtgartens. 1 Buch.

95. 樹 萱 Sschu-hinea lò. Verzeichnisse gepflanzter Taglilien. 1 Buch.

96. Sung-tschnang lö. Verzeichnisse des Fichtenfensters. 1 Buch.

97. 芝田 Tschi-thien lö. Verzeichnisse der Felder der Unsterblichkeitspflanze. 1 Buch.

98. 玉泉子 Yö-thsinen-tse.

Yŏ-thsiuen-tse kien-wen tschin-lŏ.

Wahre Verzeichnisse des Gesehenen und Gehörten. Von Yö-thsiuen-tse. 5 Bücher.

99. 柳 祥 Lieu-tsiang.

Lieu-tsiang 湘 庸 siang-siao lo.

Verzeichnisse von den Flüssen Siang und Siao. Von Lieutsiang. 10 Bücher.

100. 皇 甫 极 Hoang-fu-sung. Hoang-fu-sung tsui-hiang jĕ-yuĕ.

> Die Tage und Monate des trunkenen Bezirkes. Von Hoang-fu-sung. 3 Bücher.

101. 何 自 然 Ho-tse-jen.

Ho-tse-jen siao-lin.

Der Wald des Lachens. Von Ho-tse-jen. 3 Bücher.

102. 焦 璐 窮 Tsiao-lu-khinng.

Tsiao-lu-khiung schin-pi-yueu.

Der göttliche geheime Garten. Von Tsiao-lu-khiung. 10 Bücher.

103. 裴 (金 + 刑) Pei-hing.

Pei-hing tschuen-khi.

Ueberlieferte Wunder. Von Pei-hing. 3 Bücher.

104. 劉 軻 Lieu-kho.

Lieu-kho nieu-yang jĕ-lĭ.

Tagekalender der Rinder und Schafe. Von Lieu-kho. 1 Buch. Dieses Werk wurde von dem früher vorgekommenen Verfassern Nieu-seng-jü (Nr. 75) und Hoang-fu-sung (Nr. 100) mit Einleitungen versehen.

105. 補 江 總 P'n-kiang-thsung.

Pu-kiang-thsung pe-yuen tschuen.

Ueberlieferungen von dem weissen Affen. Von P'u-khiangthsung. 1 Buch.

106. **陸** 羽 Lō-yii.

Lŏ-yii tsch`a-king.

Das mustergiltige Buch des Thees. Von Lö-yü. 3 Bücher.

107. 張 义 新 Tsch'ang-yen-sin.

Tsch ang-yeu-sin thsien tsch a-schui ki.

Verzeichnungen von dem Sieden des Theewassers. Von Tsch'ang-yeu-sin. 1 Buch.

108. 封 演 Fung-yen.

Fung-yen tù thsien-pu.

Fortsetzung der Register der Kupfermünzen. Von Fungyen. 1 Buch.

Das von Ku-hoan verfasste Werk: 'Register der Kupfermünzen' ist unter den Werken über Landwirthschaft (Nr. 11) verzeichnet worden.

#### Werke über Sternkunde.

1. 趙 嬰 Tschao-ying.

Erklärung der sich drehenden Hüften. Von Tehao-ying. 1 Buch.

Tscheu-pi ,die sich drehende Hüfte' heisst ein altes Werk über Sternkunde. Æ Khnei ,die Hüften' ist ein aus seehzehn Sternen bestehendes Sternbild des westlichen Himmels. Dasselbe hat die Gestalt der beiden Hüften.

2. 甄 @ Khien-luan.

Khien-luan tschü tschen-pi.

Erklärung der sich drehenden Hüften. Von Khien-luan. 1 Buch.

3. 張 衡 Tsch'ang-heng.

Tsch'ang-heng 蠹 嵩 ling-hien thu.

Zeichnungen der reingeistigen Vorbilder. Von Tsch'angheng. 1 Buch.

4. Tsch'ang-heng 運 天 hoen-thien i. Die Weise des ganzen Himmels. Von Tsch'ang-heng. 1 Buch.

5. 王 蕃 Wang-fan.

Wang-fan hoen-thien siang tschii.

Erklärung der Bilder des ganzen Himmels. Von Wangfan, 1 Buch.

6. 姚 信 昕 Yao-sin-hin.

Yao-sin-hin thien-liin.

Erörterungen über den Himmel. Von Yao-sin-hin. 1 Buch.

7. 石 氏 Schi-schi, das Geschlecht Schi.

Schi-schi sing-king p'u-tsan.

Das mustergiltige Buch der Sterne. Mit Registern und Lobpreisungen. Von dem Geschlechte Schi. 1 Buch.

Das Geschlecht Schi ist 石 申 Schi-schin.

8. 虞喜安 Yii-hi-ngan.

Yii-hi-ngan thien-liin.

Erörterungen des Himmels. Von Yü-hi-ngan. 1 Buch.

9. 甘 氏 Kan-schi, das Geschlecht Kan.

Sse-thsi-fă ,die viermal sieben Vorschriften. Von dem Geschlechte Kan. 1 Buch.

Das Geschlecht Kan ist 🛨 🩇 Kan-te.

10. 劉 表 Lien-piao.

Lieu-piao 🚻 king-tschen sing-tschen.

Die Beobachtung der Sterne von King-tscheu. Von Lieupao. 2 Bücher.

11. 劉 叡 Lieu-jui.

Lien-jur king-tschen sing-tschen.

Die Beobachtung der Sterne von King-tschen. Von Lieujui. 30 Bücher.

# 12. 天 文 集 占

Thien-wen tsi-tschen.

Gesammelte Beobachtungen aus der Himmelskunde. 3 Bücher.

13. 祖(日+恒)之 Tsn-hoan-tschi.

Tsu-hoan-tschi thien-wen lö.

Verzeichnisse über Himmelskunde. Von Tsu-hoan-tschi. 30 Bücher.

14. 韓 楊 Han-yang.

Han-yang thien-wen yao-tsi.

Sammlungen des Nothwendigsten der Himmelskunde. Von Han-yang. 40 Bücher.

15. 高 文 洪 Kao-wen-hung.

Kao-wen-hung thien-wen hung-thu.

Schräge Abbildungen aus der Himmelskunde. Von Kaowen-hung. 1 Buch.

16. 吳 文 *U-wen*.

U-wen thien-wen tsä-tschen.

Vermischte Beobachtungen aus der Himmelskunde. Von U-wen. 1 Buch.

17. 陳 卓 Tschin-tschŏ.

Tschin-tschö sse-fang sing-tschen.

Beobachtungen der Sterne der vier Gegenden. Von Tschintschö. 1 Buch.

Tschin-tschö u-sing tschen.
 Beobachtungen der fünf Wandelsterne. Von Tschin-tschö.
 Buch.

Thien-wen tsi-tschen.
 Gesammelte Beobachtungen aus der Himmelskunde.
 Bücher.

20. 孫僧化 Sün-seng-hoa. Sün-seng-hoa-teng sing-tschon. Beobachtungen der Sterne. Von Sün-seng-hoa und Anderen. 33 Bücher.

21. 史景 Sse-thsung.
Sse-thsung schi-ni- 大 tse ni-schi-pă-so sing-tschen.
Beobachtungen der Sterne der zwölf Thierkreisbilder und der acht und zwanzig Sternbilder. Von Sse-thsung. 12 Bücher.

22. 庾季才 Yü-ki-thsai.
Yü-ki-thsai ling-thai pi-yuen.
Der geheime Garten der reingeistigen Erdstufe. Von Yü-ki-thsai. 120 Bücher.

全有(ま+主) Fung-hang-kuei.
 Fung-hang-kuei hiuen-ki nei-sse.
 Die inneren Sachen der himmelfarbenen Triebwerke. Von Fung-hang-kuei. 7 Bücher.

 Lün ni-schĭ-pă-sŏ thu-su.
 Erörterungen über die Zahl der Stufen der acht und zwanzig Sternbilder. 1 Buch.

U-sing ping-fă.
 Die Kriegskunst der fünf Sterne. 1 Buch.

26. Hoang-tao sing-tschen.Beobachtung der Sterne des gelben Weges der Eeliptike.1 Bueh.

Hiao-king-nei ki-sing thu.
 Abbildungen der in dem Buche der Kindlichkeit verzeichneten Sterne. 1 Buch.

28. 李 淳 風 Li-tschün-fung.
Li-tschün-fung schǐ 周 韓 tschen-pi.
Erklärung der sich drehenden Hüften. Von Li-tschün-fung.
2 Bücher.

Ueber tscheu-pi ,die sich drehenden Hüften ist oben (Nr. 1) Einiges gesagt worden.

- 29. Thien-wen-tschen.
  Beobachtungen des Himmelsschmuckes. 1 Buch.
- Ta-siang ynen-wen.
   Der ursprüngliche Schmuck der grossen Bilder. 1 Buch.
- 31. Khien-khuen pi-ngao. Die geheimen Tiefen des Himmels und der Erde. 7 Büeher.
- 32. Fä-siang tschi. Denkwürdigkeiten von den Bildern der Vorschrift. 7 Bücher.
- 33. 武 密 Wu-mǐ.
  Wu-mǐ ku-kin thung-tschen- 鏡 king.
  Der gemeinsame Spiegel der Beobachtung für das Alterthum und die Gegenwart. Von Wu-mǐ. 30 Bücher.
- 34. Ta-thang khai-guen tschen- king.

  Das mustergiltige Buch der Beobachtung für den zu dem grossen Thang gehörenden Zeitraum Khai-yuen (713 bis 741 n. Chr.). 110 Bücher.

Der Name Tung-ho's ist eigentlich A Schün. Da dieses der Name des Kaisers Hien-tsung war, veränderte er seinen Namen zu A Ho.

#### Werke über Kalender und Rechenkunst.

1. 劉 自 Lieu-hiang.

Lien-hiang kien-tschang tschung-tsch`a.

Die Schwere und der Unterschied der neun Abschnitte. Von Lieu-hiang. 1 Buch.

九章 Kieu-tschang ,die neun Abschnitte' ist so viel als 九九 kieu-kieu ,neunmal neun' ,die Rechenkunst'.

2. 徐 岳 Siii-yŏ.

Šiū-yŏ kieu-tschang suan-schŏ.

Die Rechenkunst der neun Abschnitte. Von Siü-yŏ. 9 Bücher.

3. Siü-yō suau-king yao-yung pe-fă.

Hundert Vorschriften für den nothwendigen Gebrauch

des Rechenbuches. Von Siü-vo, 1 Buch.

4. Su-schö ki-i.

Verzeichnung und Hinterlassung der Kunst des Zählens. 1 Buch.

5. 張丘建 Tsch'ang-khieu-kien.

Tsch'ang-khieu-kieu suan-king.

Das mustergiltige Rechenbuch. Von Tsch'ang-khieu-kien.

1 Buch.

Die Erklärungen sind von dem unten (Nr. 7) angeführten Khien-luan.

6. 夏 侯 陽 Hia-heu-yang.

Hia-heu-yang suan-king.

Das mustergiltige Rechenbuch. Von Hia-heu-yang. 1 Buch. Die Erklärungen sind von dem unten (Nr. 7) angeführten Khien-luan.

Khien-luan khieu-tschung suan-king.

Das mustergiltige Buch der Rechenkunst der neun Abschnitte. Von Khien-luan. 9 Bücher.

8. 宗 泉 之 Sung-thsinen-tschi.

Sung-thsinen-tschi kien-king schö-su.

Die weitere Erklärung der Kunst der neun mustergiltigen Bücher. Von Sung-thsiuen-tschi. 9 Bücher.

9. 劉 徽 Lieu-hoei.

Lieu-hoei hai-thao suan-king.

Das mustergiltige Buch der Rechnung der Inseln des Meeres. 1 Buch.

10. Lien-hoei kien-tchang tschung-tsch'a thu.

Abbildungen der Wichtigkeit und des Unterschiedes der neun Abschnitte. Von Lieu-hoei. 1 Buch.

11. 劉 就 Lieu-yeu.

Lieu-yeu kieu-tschang tsă-snan wen.

Der Text vermischter Rechnung von den neun Abschnitten. Von Lieu-yeu. 1 Buch. 12. 隆 景 愉 Yin-king-yii.

Yin-king-yii thsi-king snan-schö thung-i.

Die allgemeine Weise der Kunst der Rechnung der sieben mustergiltigen Bücher. Von Yin-king-yü. 7 Bücher.

13. 瀏 歆 Lien-hin.

Lieu-hin 三 統 曆 san-thung-li.

Die Zeitrechnung der drei Leitungen. Von Lien-hin. 1 Buch. San-thung ,die drei Leitungen sind die Leitungen des Himmels.

14. Sse-fen-lï.

Die Zeitrechnung der vier Theile. 1 Buch.

15. Tui han-schu liö-li tschi-schö. Die Kunst der Auslegung der Denkwürdigkeiten der Zeitrechnung des Buches der Han. 1 Buch.

16. 劉 洪 Lien-hung.

Lieu-hung khien-siang lī-schŏ.

Die Kunst der Zeitrechnung der Bilder des Himmels. Von Lieu-hung. 3 Bücher.

17. 何 承 天 Ho-sching-thien.

Ho-sching-thien sung yuen-kia li.

Die Zeitrechnung des Zeitraumes Yuen-kia von Sung (424 bis 443 n. Chr.). Von Ho-sching-thien. 2 Bücher.

18. 虞 (廣 十寸) Yü-kuang. Yü-kuang liang ta-thung li.

Die Zeitrechnung des Zeitraumes Ta-thung von Liang (535 bis 545 n. Chr.). Von Yü-kuang. 1 Buch.

19. 孫 僧 化 Siin-seng-hoa.

Siin-seng-hoa heu-wei yung-ngan li.

Die Zeitrechnung des Zeitraumes Yung-ngan der späteren Wei (528 bis 529 n. Chr.). Von Sün-seug-hoa. 1 Buch.

20. 李 業 與 Li-nië-hing.

Li-nic-hing hen-wei kia li.

Zeitrechnung des Jahres Kiá-tse (544 n. Chr.) der späteren Wei. Von Li-niě-hing. 1 Buch.

21. Hen-wei wn-ting li.

Zeitrechnung des Zeitraumes Wu-ting (543 bis 549 n. Chr.) der späteren Wei. 1 Buch.

22. 宋 景 業 Sung-king-nič.

Sung-king-nič pe-thsi thien-pao li.

Zeitrechnung des Zeitraumes Thien-pao (550 bis 559 n. Chr.) des nördlichen Thsi. Von Sung-king-nie. I Buch.

23. Pe-thsi kiă-tse yuen-lī.

Die ursprüngliche Zeitrechnung des nördlichen Thei seit dem Jahre Kiä-thee (544 n. Chr.). 1 Buch.

24. 干 琛 Wang-tan.

Wang-tan tscheu ta-siang li.

Die Zeitrechnung des Zeitraumes Ta-siang von Tschen (580 bis 581 n. Chr.). Von Wang-tan. 2 Bücher.

25. 馬 顯 Ma-hien.

Ma-hien tscheu kiă-yin yuen lī.

Die ursprüngliche Zeitrechnung von Tscheu seit dem Jahre Kiā-yin (534 n. Chr.). Von Ma-hien. 1 Buch.

26. Tscheu kiă-tse yuen-lī.

Die ursprüngliche Zeitrechnung von Tschen seit dem Jahre Kiă-tse (544 n. Chr.). 1 Buch.

27. 劉 孝 孫 Lieu-hiao-sün.

Lieu-hiao-sün sui khai-hoang lī.

Die Zeitrechnung des Zeitraumes Khai-hoang (581 bis 600 n. Chr.) von Sui. Von Lieu-hiao-sün. 1 Buch.

28. 李 德 林 Li-te-lin.

Li-te-lin sui khai-hoang lī.

Die Zeitrechnung des Zeitraumes Khai-hoang von Sui (581 bis 600 n. Chr.). Von Li-te-lin. 1 Buch.

29. 張 胄 支 Tsch'ang-tsch'en-hinen.

Tsch'ang-tsch'eu-hiuen sui ta-nič lič.

Die Zeitrechnung des Zeitraumes Ta-nie von Sui (605 bis 616 n. Chr.). Von Tsch'ang-tsch'en-hiuen. 1 Buch.

30. 姜 氏 Kiang-schi ,das Geschlecht Kiang'.

*Kung-schi 曆 lĭ-schŏ.* Die Kunst des Kalenders. 3 Bücher.

31. 崔 浩 Thsui-hao.

Thsui-hao lĭ-schŏ.

Die Kunst des Kalenders. Von Thsui-hao. 1 Buch.

32. Lī-je ke-hiung.

Die glücklichen und unglücklichen Tage des Kalenders. 1 Buch. 33. 朱 史 Tschii-sse.

Tschii-sse 刻 漏 khi-leu king.

Das mustergiltige Buch der Wasseruhren. Von Tschü-sse. 1 Buch.

34. 宋 景 Sung-king.

Sung-king khĭ-leu king.

Das mustergiltige Buch der Wasseruhren. Von Sung-king 1 Buch.

35. 李 淳 風 Li-tschün-fung.

Das mustergiltige Buch der Rechnung der sich drehenden Hüften. Von Li-tschün-fung. 2 Bücher.

Ein ähnliches Werk Li-tschün-fung's ist unter den Werken über Sternkunde (Nr. 28) vorgekommen.

36. Li-tschün-fung tschü kieu-tschung suan-schi. Die Erklärung der Kunst der Rechnung der neun Abschnitte. Von Li-tschün-fung. 9 Bücher.

37. Tschii kieu-tschang-king yao-liö. Kurze Fassung der Erklärung des mustergiltigen Buches neun Abschnitte. 1 Buch.

38. Tschü n-king suan-schö. Erklärung der Kunst der Rechnung der fünf mustergiltigen Bücher. 2 Bücher.

39. Tschü 張丘建 tsch'ang-khieu-kien saan-king. Erklärung des von Tsch'ang-khieu-kien verfassten mustergiltigen Rechenbuches. 3 Bücher.

Das Werk Tsch'ang-khieu-kiens's ist oben (Nr. 5) verzeichnet worden.

40. Tschii 海 島 hai-thao suan-kiug.

Erklärung des mustergiltigen Buches der Rechnung der Inseln des Meeres. 1 Buch.

Das hier erklärte Werk ist früher (Nr. 9) verzeichnet worden.

41. 傅 仁 均 Fu-jin-kiiin.

Fu-jin-kiün ta-thang meu-yin li.

Kalender auf das Jahr Meu-yin (618 n. Chr.) des grossen Thang. Von Fu-jin-kiün. 1 Buch. 42. Thang lin-te /ĭ.

Kalender auf den Zeitraum Lin-te (664 bis 665 v. Chr.)

von Thang. 1 Buch.

43. Ta-thang khi-len king. Das mustergiltige Buch der Wassernhren des grossen Thang. 1 Buch.

44. 王 勃 Wang-pŏ.
Wang-pŏ thsien-sui lĭ.
Kalender für tausend Jahre. Von Wang-pó.
Die Zahl der Bücher dieses Werkes ist unbekannt.

45. 僧 一 行 Seng-yǐ-hang.
Seng-yǐ-hang 曆 議 lǐ-i.
Berathungen über die Zeitrechnung. Von Seng-yī-hang.
10 Bücher.

- 46. **暦** 草 Lǐ-thsao. Pflanzen der Zeitrechnung. 24 Bücher.
- 47. 賽應 Pao-ying.
  Pao-ying 五紀 n-ki li.
  Die Zeitrechnung der fünf Darlegungen. Von Pao-ying.
  40 Bücher.
- 48. Kien-tschung tsching-yuen li.
  Zeitrechnung der Zeiträume Kien-tschung (780 bis 783 n. Chr.) und Tsching-yuen (785 bis 804 n. Chr.). 28 Bücher.
- 49. 龍 受 Lung-scheu. Lung-scheu suan-fă. Die Vorschriften der Rechenkunst. Von Lung-scheu.

2 Bücher. Der Verfasser lebte in dem Zeitraume Tsching-yuen (785 bis 804 n. Chr.).

50. 長慶 Tschang-khing.
Tschang-khing siuen-ming lī.
Die verbreitete und beleuchtete Zeitrechnung. Von Tschang-khing. 34 Bücher.

51. Tschang-khing siuen-ming li yao-liö. Kurze Fassung der verbreiteten und beleuchteten Zeitrechnung Tschang-khing's. 1 Buch.

#### Werke über Kriegskunst.

- 1. Hoang-ti wen 支 女 hiuen-niü fă.

  Die Weise der Befragung der himmelfarbenen Tochter (der Tochter des Himmels) durch den gelben Kaiser.

  3 Bücher.
- 2. Hoang-ti 用 兵 yung-ping 法 訣 fǔ-kiuč. Die Weise des Gebrauches der Waffen durch den gelben Kaiser. 1 Buch.
- 3. Thai-kung gin-meu.

  Die geheimen Anschläge des grossen Fürsten. 3 Bücher.

  A Thai-kung der grosse Fürste ist E 🕏

太 公 Thai-kung ,der grosse Fürst' ist 呂 黛 Liü-wang.

- 4. Thai-kung yin-meu san-schi-lŏ- 用 yung. Sechs und dreissig Anwendungen der geheimen Anschlüsse des grossen Fürsten. 1 Buch.
- 5. 金 匱 Kin-kuci ,die goldene Kiste'. 2 Bücher.
- 6. 大 韜 Lo-thao ,die acht Köcher'. 6 Bücher.
- 7. Wei-wu-ti, Kaiser Wu von Wei. Wei-wu-ti tschü 孫子 sün-tse. Die Erklärung Sün-tse's. Von Kaiser Wu von Wei. 3 Bücher. Sün-tse ist 孫 武 Sün-wu.
- 8. Wei-wu-ti tű sün-tse ping-fű.
  Fortgesetzte Erklärungen der Kriegskunst Sün-tse's. Von dem Kaiser Wu von Wei. 2 Bücher.
- 元 氏 Meng-schi, das Geschlecht Meng. Meng-schi kiai sün-tse.
   Die Auslegung Sün-tse's. Von dem Geschlechte Meng. 2 Bücher.
- 10. 沈友 Tsch'in-yeu. Tsch'in-yeu tschü sün-tse. Erklärungen Sün-tse's. Von Tsch'in-yeu. 2 Bücher.
- 11. 賈 *弼 Kia-yi*.

  Kia-yi tschii 吳子 u-tse ping-jiă.

  Die Erklärung der Kriegskunst U-tse's. Von Kia-yi. 1 Buch.

  U-tse ist 吳 起 U-khi.

12. 吳 孫 子 U-sün-tse, Sün-tse von U.

U-sün-tse san-schi-ni-lui king.

Das mustergiltige Buch der zwei und dreissig Lagerwälle. Von Sün-tse von U. 1 Buch.

13. 伍 子 胥 U-tse-siü.

U-tse-siü ping-fă.

Die Kriegskunst U-tse-siü's. 1 Buch.

14. Hoang-schi-kung san-liŏ.

Die drei Entwürfe des Fürsten des gelben Steines. 3 Bücher.
Der Fürst des gelben Steines wird in der Geschichte
張 良 Tsch'ang-liang's erwähnt.

15. 成氏 Tsch'ing-schi, das Geschlecht Tsch'ing.

Tsch'ing-schi san-liŏ hiiin.

Belehrung über die drei Entwürfe. Von dem Geschlechte Tsch'ing. 3 Bücher.

16. 張 良 Tsch'ang-liang king.

Das mustergiltige Buch Tsch'ang-hang's. 1 Buch.

17. 張 氏 Tsch'ang-schi thsì-pien.

Die sieben Hefte des Geschlechtes Tsch'ang. 7 Bücher. Das Geschlecht Tsch'ang ist Tsch'ang-liang.

18. Wei-wen-ti, Kaiser Wen von Wei.

Wei-wen-ti 兵 書 ping-schu yao-lio.

Das Waffenbuch des Kaisers Wen von Wei in kurzer Fassung. 10 Bücher.

19. Sung-kao-tsu, Kaiser Kao-tsu von Sung.

Sung-kao-tsu ping-fă yao-liŏ.

Die Kriegskunst des Kaisers Kao-tsu von Sung in kurzer Fassung. 1 Buch.

20. 司馬彪 Sse-ma-pieu.

Sse-ma-pieu piny-ki.

Verzeichnungen von Waffenthaten. Von Sse-ma-pieu. 12 Bücher.

21. 孔 衍 Khung-yen.

Khung-yen ping-lin.

Der Wald der Waffen. Von Khung-yen. 6 Bücher.

22. Liang-wu-ti ping-fă.

Die Kriegskunst des Kaisers Wu von Liang. 1 Buch.

23. Liang-yuen-ti, Kaiser Yuen von Liang. Liang-yuen-ti 玉 韓 yŏ-thao. Der Edelsteinköcher des Kaisers Yuen von Liang. 10 Bücher.

24. **劉** 祐 Lieu-yeu. Lieu-yeu 金 韜 kin-thao. Der goldene Köcher. Von Lieu-jeu. 10 Bücher.

25. 萧 吉 Siao-ke. Siao-ke kin-hai. Das goldene Meer. Von Siao-ke. 47 Bücher.

26. 陶 弘 景 Thao-hung-king.

Thao-hung-king tsch'in-jin schui-king.

Der Wasserspiegel der wahren Menschen. Von Thao-hung-king. 10 Bücher.

27. 握 鏡 *Ngŏ-king*. Der in der Hand gehaltene Spiegel. 3 Bücher.

28. 王 略 Wang-liō. Wang-liō 武 林 wu-lin. Der Kriegswald. Von Wang-lio. 1 Buch.

 Sui-kao-tsu sin-tsiuen piug-schu.
 Von Kaiser Kao-tsu von Sui neu zusammengestelltes Waffenbuch. 30 Bücher.

30. Sin-ping-få. Die neue Kriegskunst. 24 Bücher.

31. Yung-ping yao-schö. Die kurzgefasste Kunst des Gebrauches der Waffen. 1 Buch.

32. 兵 機 *Ping-ki*. Die Triebwerke der Waffen. 15 Bücher.

33. Ping tsch'ün-thsien. Der Frühling und Herbst der Waffen. 1 Buch.

34. 玉 帳 經 Yō-tsch'ang-king.
Das mustergiltige Buch der Edelsteinzelte. 1 Buch.

35. Ping-fà yün-khi 推 占 thui-tschen.
Die eröffnete Beobachtung der Wolkenluft der Kriegs-kunst. 1 Buch.

36. 李 靖 Li-tsing.
Li-tsing lŏ-kiün king.
Der Spiegel der sechs Kriegsheere. Von Li-tsing. 3 Bücher.

37. 李 淳 風 Li-tschün-fung. Li-tschün-fung hinen-king.

Der aufgehängte Spiegel. Von Li-tschünfung. 10 Bücher.

38. 李 筌 Li-tsiuen.

Li-tsinen tschü 孫 子 sün-tse.

Die Erklärung Sün-tse's. Von Li-tsiuen. 2 Bücher.

39. 杜 牧 Tu-mõ.

Tu-mŏ tschii siin-tse.

Die Erklärung Sün-tse's. Von Tu-mo. 3 Bücher.

40. 陳 皞 Tschin-kao.

Tschin-kao tschii siin-tse.

Die Erklärung Sün-tse's. Von Tschin-kao. 1 Buch.

曹林 Kia-lin. 41.

Kia-lin tschü sün-tse.

Die Erklärung Sün-tse's. Von Kia-lin. 1 Buch.

42. 孫 鐈 Sün-kiao.

Sün-kiao tschü 吳子 u-tse. Die Erklärung U-tse's. Von Sün-kiao. 1 Buch.

43. 李 蹻 *Li-kiao*.

Li-kiao kiün-men thsien-kien.

Der vordere Spiegel der Kriegslisten. Von Li-kiao.

10 Bücher.

44. 吳 兢 U-khing.

U-khing ping-kia tsching-sse.

Die richtigen Vermerker der Häuser der Waffen. Von U-khing. 9 Bücher.

#### Werke über die fünf Gänge.

五 行 U-hang ,die fünf Gänge sind die fünf Grundstoffe. Sie heissen so, weil sie zwischen Himmel und Erde umherziehen und niemals einen Stillstand machen.

1. 史 蘇 Sse-su.

Sse-su tsch in-sse king.

Das mustergiltige Buch des Versenkens in die Gedanken. Von See-su. 1 Buch.

2. 焦 氏 Tsiao-schi, das Geschlecht Tsiao.

Tsiao-schi tschen-yi lin.

Der Wald der Verwandlungen der Tschen. Von dem Geschlechte Tsiao. 16 Bücher.

Das Geschlecht Tsiao ist 焦 貢 Tsiao-kung.

3. 京 氏 King-schi, das Geschlecht King.

Kiny-schi tschev-yĭ sse-schi heu.

Die Beobachtung der vier Zeiten der Verwandlungen der Tscheu. Von dem Geschlechte King. 2 Bücher.

Das Geschlecht King ist 京 房 King-fang.

4. King-schi tschen-yi R fei hen.
Die Beobachtung des Fluges der Verwandlungen der
Tschen. Von dem Geschlechte King. 6 Bücher.

5. Tscheu-yi hoen-tün.

Das Ungeordnete der Verwandlungen der Tscheu. 4 Bücher.

6. Tschen-yī 錯 卦 thsā-kua. Die vermischten Abrisse der Verwandlungen der Tscheu. 8 Bücher.

- 7. 逆 刺 Nič-lǎ ,das Verkehrte und Widersprechende'. 3 Bücher.
- 8. 費氏 Fei-schi 'des Geschlecht Fei·.
  Fei-schi tscheu-gi 東 nir-lä tschen thsai-i.
  Das Verkehrte und Widersprechende der Verwandlungen der Tscheu in Bezug auf die Wahrsagung von Unglück und Seltsamkeiten. 12 Bücher.

Das Geschlecht Fei ist 碧 if Fei-tsch'i.

9. Fei-schi tscheu-yr lin.

Der Wald der Verwandlungen der Tscheu. Von demselben Verfasser. 2 Bücher.

10. 崔氏 Thsui-schi, das Geschlecht Thsui. Thsui-schi tschen-yī lin.

Der Wald der Verwandlungen der Tscheu. Von dem Geschlechte Thsui. 16 Bücher.

Das Geschlecht Thsni ist 崔 篆 Thsui-tschuen.

11. 鄭 支 Tsching-hinen.

Tsching-hiven tschii 九 宮 kieu-kung 行 某 hang-khi king. Erklärung des mustergiltigen Buches der wandernden Würfel der neun Paläste. Von Tschang-hiuen. 3 Bücher. 12. 管 輅 Kuan-lu.

Knan-lu tscheu-yi lin.

Der Wald der Verwandlungen der Tscheu. Von Kuan-lu. 4 Bücher.

- 13. Kuan-lu 馬 晴 niao-tsing 並 占 nič-tschen. Verkehrte Wahrsagungen der Leidenschaft der Vögel. Von demselben Verfasser. 1 Buch.
- 14. 張 滿 Tsch'ang-muan. Tsch'ang-muan tscheu-yi lin. Der Wald der Verwandlungen der Tscheu. Von Tsch'ang-muan. 7 Bücher.
- 15. 許氏 Hiü-schi, das Geschlecht Hiü. Hiü-schi tscheu-yǐ tsǔ-tschen. Vermischte Wahrsagungen der Verwandlungen der Tschen. Von dem Geschlechte Hiü. 7 Bücher. Das Geschlecht Hiü ist 許 均 相道。
- 16. **尚 廣** Schang-kuang. Schang-kuang tscheu-yǐ tsǎ-tschen. Vermischte Wahrsagungen der Verwandlungen der Tscheu. Von Schang-kuang. 8 Bücher.
- 17. 武氏 Wu-schi, das Geschlecht Wu. Wu-schi tscheu-yǐ tsă-tscheu.

  Vermischte Wahrsagungen der Verwandlungen der Tscheu.

  Von dem Geschlechte Wu. 8 Bücher.
- 18. 魏伯陽 Wei-pe-yang. Wei-pe-yang tscheu-yǐ 多同契 san-thung-khǐ. Die zu Dreien gleichlautenden Beglaubigungsmarken der Verwandlungen der Tscheu. Von Wei-pe-yang. 2 Bücher.
- Wei-pe-yang tschen-yi n-siang-lui.
   Fünf einander ähnliche Dinge in den Verwandlungen der Tschen. Von demselben Verfasser. 1 Buch.
- 20. 徐氏 Siü-schi.
  Siü-schi tscheu-yǐ 徐比 schi-tschen.
  Die Wahrsagung durch die Wahrsagepflanze in den Verwandlungen der Tschen. Von dem Geschlechte Siü.
  24 Bücher.

Das Geschlecht Siü ist 徐 苗 Siü-miao.

21. 伏 曼 容 Fŏ-man-yung.

Fŏ-man-yung tscheu-yĭ tsĭ-lin.

Der gesammelte Wald der Verwandlungen der Tscheu. Von Fŏ-man-yung. 12 Bücher.

22. 伏氏 Fŏ-schi, das Geschlecht Fŏ.

Fŏ-schi tscheu-yi tsĭ-lin.

Der gesammelte Wald der Verwandlungen der Tscheu. Von dem Geschlechte Fö. 1 Buch.

23. 杜氏 Tu-schi, das Geschlecht Tu.

Tu-schi sin yĭ-lin tschen.

Wahrsagungen des neuen gesammelten Waldes der Verwandlungen. Von dem Geschlechte Tu. 3 Bücher.

24. 梁 運 Liang-yün.

Liang-ynn tschen-yĭ tsă-tschen schi-kiuĕ wen.

Beurtheilung der Schriften über vermischte Wahrsagungen durch die Wahrsagepflanze in den Verwandlungen der Tscheu. Von Liang-yün. 2 Bücher.

25. **虞 翻** Yü-fau.

Yü-fan tschen-yĭ tsī-lin 律 曆 liō-lĭ.

Zeitrechnung des gesammelten Waldes der Verwandlungen der Tscheu. Von Yü-fan. 1 Buch.

26. 郭 璞 Kō-po.

Kŏ-pŏ tschen-yĭ 洞 林 thung-lin kiai.

Auslegung des tiefen Waldes der Verwandlungen der Tscheu. Von Ko-po. 3 Bücher.

27. Liang-yuen-ti, Kaiser Yuen von Liang.

Liang-yuen-ti 連 山 lien-schan.

Die zusammenhängenden Berge. Von dem Kaiser Yuen von Liang. 30 Bücher.

28. Liang-yuen-ti 洞 林 thung-lin.

Der tiefe Wald. Von dem Kaiser Yuen von Liang. 3 Bücher.

29. 郭 氏 Ko-schi, das Geschlecht Kŏ.

Kŏ-schi 易 腦 yĭ-nao.

Das Gehirn der Verwandlungen. Von dem Geschlechte Kö. 1 Buch.

30. Tscheu-yĭ lĭ-tsch'ing tschen.

Die auf der Stelle vollendeten Wahrsagungen der Verwandlungen der Tschen. 6 Bücher.

31. 易林 Yi-lin.
Der Wald der Verwandlungen. 4 Bücher.

32. Tscheu-yĭ sin-lin.

Der neue Wald der Verwandlungen der Tschen. 1 Buch.

33. **易 律 曆** Yĭ-liŏ-lĭ. Die Zeitrechnung der Verwandlungen. 1 Buch.

34. Tscheu-yǐ 服 藥 fŏ-yŏ fă.
Die Weise der Anwendung von Arzneien in den Verwandlungen der Tscheu. 1 Bueh.

35. 易三備 Yǐ-san-pi.
Drei Vorbereitungen der Verwandlungen. 3 Bücher.

36. **易** 髓 Yi-sui.
Das Mark der Verwandlungen. 1 Buch.

37. Tschen-yĭ wen. Fragen über die Verwandlungen der Tschen. 10 Bücher.

38. Tscheu-yi tsä-thu siit. Vermischte Abbildungen der Verwandlungen der Tscheu. Mit Einleitung. 1 Buch.

39. Tscheu-yǐ pǎ-kua 斗 內 teu-nei thu.
Abbildungen der acht Abrisse der Verwandlungen der
Tscheu in dem Inneren eines Nössels. 1 Buch.

40. Tschen-yī nei-kua schin-schi fă.

Die Weise der göttlichen Wahrsagung nach den inneren
Abrissen der Verwandlungen der Tscheu. 2 Bücher.

41. Tschen-yi tså 🛣 占 schi-tschen.
Die vermischten Wahrsagungen in den Verwandlungen der Tscheu. 4 Bücher.

42. 老子 Lao-tse 神 符 schin-fu yi.
Die Verwandlungen nach dem göttlichen Abschnittsrohre
Lao-tse's. 1 Buch.

43. Hiao-king 元 辰 yuen-schin.
Die ursprünglichen Sternbilder des mustergiltigen Buches der Kindlichkeit. 2 Bücher.

44. Tui yuen-schin D ngo-ming.

Darlegung des entschiedenen Befehles der ursprünglichen Sternbilder. 1 Buch.

45. Yuen-schin 章 tschang.

Der Abschnitt der ursprünglichen Sternbilder. 2 Bücher.

- 46. 元 辰 Yuen-schin. Die ursprünglichen Sternbilder. 1 Bueh.
- 47. Tsă-ynen-schin 歳 命 lŏ-ming.

  Der Befehl für das Glück von Seite vermischter ursprünglicher Sternbilder. 2 Bücher.
- 48. 翼秦 Yi-fung.
  Yi-fung 風 角 fung-kiŏ yao-hen.
  Die nothwendige Beobachtung der Ecken des Windes.
  Von Yi-fung. 1 Buch.
- 49. 王 琛 Wang-tan.

  Wang-tan 風 角 fung-kiŏ 六 情 lŏ-tsing 訣 kinč.
  Beurtheilung der sechs Leidenschaften der Ecken des
  Windes. Von Wang-tan. 1 Buch.
- 50. 九 宮 Kien-kung 行 基 hang-ki li-tsching. Die wandernden Würfel der neun Paläste auf der Stelle zu Stande gekommen. 1 Buch.
- 51. 禄 命 Lö-ming schn. Das Buch des Befehles für das Glück. 2 Bücher.
- 52. 劉孝恭 Lien-hiao-kung.

  Lien-hiao-kung 風角 fung-kiŏ 島情 niao-tsing.

  Die Leidenschaft des Vogels für die Ecken des Windes.

  Von Lieu-hiao-kung. 2 Bücher.
- 53. 鳥 情 占 Niao-tsing-tschen. Wahrsagungen der Leidenschaft des Vogels. 1 Buch.
- 54. **風 角** Fung-kiō. Die Ecken des Windes. 10 Bücher.
- 55. Kieu-pin-king kiai.Auslegung des mustergiltigen Buches der neun Classen.3 Bücher.
- 56. 登壇 Teng-tan king.
  Das mustergiltige Buch des Emporsteigens zu dem Erdaltare. 1 Buch.
- 57. 太 Thai-yī 大 游 ta-yeu 曆 lī. Die Zeitrechnung der grossen Wanderung des grossen Einzigen. 2 Bücher.
- 58. Ta-yen thai-yi li. Die Zeitrechnung des grossen Einzigen der grossen Wanderung. 1 Buch.

59. 曜 震 Yao-ling king.

Das mustergiltige Buch des leuchtenden Geistigen. 1 Buch.

60. 七 政 Thsi-tsching li.

Die Zeitrechnung der sieben Lenkungen. 1 Buch.

61. 大 壬 Lō-jin lǐ.

Die Zeitrechnung der sechs Zeichen Jin. 1 Buch.

62. Tui ni-schĭ-sse-khi lĭ.

Die Zeitrechnung der Darlegung der vier und zwanzig Lüfte. 1 Buch.

63. Thai-yi lī.

Die Zeitrechnung des grossen Einzigen. 1 Buch.

64. 曹氏 Thsao-schi, das Geschlecht Thsao.

Thsao-schi hoang-ti 式 經 schǐ-king san-schi-lŏ- 用 yung.

Sechs und dreissig Anwendungen des Musterbuches des gelben Kaisers. Von dem Geschlechte Thsao. 1 Buch.

65. 支 女 Hinen-niü schĭ-king yao-kinĕ. Kurze Beurtheilung des Musterbuches der himmelfarbenen Tochter. 1 Buch.

66. 董氏 Tung-schi, das Geschlecht Tung.

Tung-schi 大龍首 ta-lung-schen schi-king.

Das Musterbuch des grossen Drachenhauptes. Von dem Geschlechte Tung. 1 Buch.

67. 桓 公 Hoan-kung schǐ-king.
Das Musterbuch des Fürsten Hoan. 1 Buch.

68. 宋 現 Sung-kuen schi-king. Das Musterbuch Sung-kuan's, 1 Buch.

69. A Lö-jin schi-king tsä-tschen. Vermischte Wahrsagungen des Musterbuches der sechs Zeichen Jin. 9 Bücher.

70. 雷 公 Lui-knug schi-king.
Das Musterbuch des Donnerfürsten. 1 Buch.

 Thai-yi schi-king tsä-tschen.
 Vermischte Wahrsagungen des Musterbuches des grossen Einzigen. 10 Bücher.

73. Hoang-ti lung-schen king. Das mustergiltige Buch des von dem gelben Kaiser verfassten Drachenhauptes. 2 Bücher. 74. Hoang-ti 集 st. ling.
Das von dem gelben Kaiser gesammelte Geistige. 3 Bücher.

75. 太史公 Thai-sse-kung, der grosse Fürst der Geschichtschreiber.

Thai-sse-kung wan-sni li.

Zeitrechnung für zehntausend Jahre. Von dem grossen Fürsten der Geschichte. 1 Buch.

Der grosse Fürst der Geschichte ist 司 馬 談 Sse-ma-tan.

- 76. Wan-sui-li sse.
  Die Opfer der Zeitrechnung von zehntausend Jahren.
  2 Bücher.
- 77. 任 氏 Jin-schi, das Geschlecht Jin.

  Jin-schi thsien-sui l\u00e4-sse.

  Die Opfer der Zeitrechnung von tausend Jahren. Von dem Geschlechte Jin. 2 B\u00fccher.
- 78. **張** *衡* Tsch'ang-heng.
  Tsch'ang-heng hoang-ti fei-niao /ī.
  Die Zeitrechnung des fliegenden Vogels des gelben Kaisers.
  Von Tsch'ang-heng. 1 Buch.
- 79. Thai-yĭ fei-niao lĭ. Die Zeitrechnung des fliegenden Vogels des grossen Einzigen. 1 Buch.
- Thai-yi kien-kung tsă-tschen.
   Vermischte Wahrsagungen der neun Palüste des grossen Einzigen. 10 Bücher.
- 81. 九 宮 Kien-kung king.
  Das mustergiltige Buch der neun Paläste. 3 Bücher.
- 82. 基 輿 Kan-yü ti tschü. Die Erklärung der Zeitrechnung von Himmel und Erde. 2 Bücher.
- 83. 農 紹 Yin-schao.
  Yin-schao hoang-ti 四 序 sse-siii kan-yii.
  Himmel und Erde in den vier Ordnungen des gelben
  Kaisers. Von Yin-schao. 1 Buch.
- 84. 地 節 Thi-tsič kan-yü. Himmel und Erde in der Gliederung der Erde. 2 Bücher.

85. 伍 子 胥 U-tse-siü.

U-tse-siii 循 甲 tiin-kiă wen.

Die Schrift der Entweichung vor dem (ersten cyclischen) Zeichen Kiä. Von U-tse-siü. 1 Buch.

86. 信都 芳 Sin-tu-fang.

Sin-tu-fang 遁 甲 tün-kiă king.

Das mustergiltige Buch der Entweichung vor dem Zeichen Kiä. 2 Bücher.

87. 葛 洪 Kŏ-hung.

Kŏ-hung 三 元 san-yuen tün-kiă thu.

Abbildung der Entweichung vor den drei ursprünglichen Zeichen Kiä. Von Kö-hung. 3 Bücher.

88. 許 肪 Hiü-fang.

Hiü-fang san-yuen tün-kiŭ.

Die Entweichung vor den drei ursprünglichen Zeichen Kiä. Von Hiü-fang. 6 Bücher.

89. 杜 中 Tu-tschung.

Tu-tschung san-yuen tün-kiä.

Die Entweichung vor den drei ursprünglichen Zeichen Kiä. Von Tu-tschung. 1 Buch.

90. 榮 氏 Ying-schi, das Geschlecht Ying.

Ying-schi tün-kiă 🏥 🔟 khi-schan thu.

Abbildung der vor dem Zeichen Kiä entweichenden Eröffnung des Berges. Von dem Geschlechte Ying. 2 Bücher.

91. Tün-kiä king.

Das mustergiltige Buch der Entweichung vor dem Zeichen Kiä. 10 Bücher.

92. Tün-kiä nang-tschung king.

Das in dem Sacke enthaltene mustergiltige Buch der Entweichung vor dem Zeichen Kiä. 1 Buch.

93. Tim-kiǎ 推 要 thni-yao.

Darlegung des Nothwendigen der Entweichung vor dem Zeichen Kiă. 1 Buch.

94. Tim-kiǎ 秘 要 pi-yao.

Die geheimen Erfordernisse der Entweichung vor dem Zeichen Kiă. 1 Buch.

95. Tün-kiă kieu-sing lī.

Zeitrechnung der neun Sterne der Entweichung vor dem Zeichen Kiä. 1 Buch.

- 96. Tün-kiǎ 萬 wan-yī 訣 kiuě. Eine Beurtheilung der Eutweichung vor dem Zeichen Kiǎ wie Zehntausend zu Eins. 3 Bücher.
- 97. San-yuen tün-kiä li-tsching thu. Eine auf der Stelle zu Stande gebrachte Abbildung der drei ursprünglichen Entweichungen vor dem Zeichen Kiä. 2 Bücher.
- 98. Tün-kiă lì-tsch'ing fă. Die Weise, die Entweichung vor dem Zeichen Kiă auf der Stelle zu Stande zu bringen. 3 Bücher.
- 99. Tün-kiä kieu-kung pä-men thu.

  Abbildung der Entweichung vor dem Zeichen Kiá, von den neun Palästen und von den neun Thoren. 1 Buch.
- 100. Tün-kiǔ 三 奇 san-khi.
   Die drei Wunder der Entweichung vor dem Zeichen Kiá.
   3 Bücher.
- 101. 陽 Yang-tün-kiǎ. Die zu dem Yang gehörende Entweichung vor dem Zeichen Kiǎ. 9 Bücher.
- 102. [全 Yin-tün-kiă. Die zu dem Yin gehörende Entweichung vor dem Zeichen Kiă. 9 Bücher.
- 103. **葬 經** Tsang-king.
  Das mustergiltige Buch der Bestattung. 2 Bücher.
- 104. 葬 書 Tsang-schu 地 脉 thi-mi king.
  Das Buch der Bestattung und das mustergiltige Buch der
  Adern der Erde. 1 Buch.
- 105. 墓 書 Mu-schu u-yin.
  Die fünf Verborgenheiten des Buches der Gräber. 1 Buch.
  106. Tsä-mu thu.
- Vermischte Abbildungen von Gräbern. 1 Buch.
- 107. 上 燈 Tschen-teng king.
  Das mustergiltige Buch der Wahrsagung aus der Lampe.
  1 Buch.
- 108. Ta-thang thi-li king. Das erdbeschreibende mustergiltige Buch des grossen Thang. 10 Bücher.

Dieses Werk wurde in dem Zeitraume Tsching-kuan (627 bis 649 n. Chr.) vorgelegt.

109. Ping-ho lo-ming.

Der Befehl für das Glück von Seite der vereinigten Flüsse. 2 Bücher.

110. 孫 僧 化 Siin-seng-hoa.

Sün-seng-hoa lö-kiä khai-thien li.

Die den Himmel eröffnende Zeitrechnung der sechs Zeichen Kiå. Von Sün-seng-hoa. 1 Buch.

111. **王** 琛 Wang-tan.

Wang-tan thui tschan-fu ho-schi tschan-fă.

Darlegung der Weise, um welche Zeit gebärende Weiber gebären. Von Wang-tan. 1 Buch.

112. Hoen-kia-schu.

Das Buch der Heiraten. 2 Bücher.

113. 大 王 Lŏ-jin tsī-fei king. Das mustergiltige Buch der unrechten Wahl der sechs

114. Ling-pao teng thu.

Zeichen Jin. 6 Bücher.

Abbildung der Ersteigung von Ling-pao. 1 Buch.

115. 深 主 Liang-tschü, der Vorgesetzte von Liang. Liang-tschü 紫 ying kaang-ming fu. Das glänzende und helle Abschnittsrohr der Ehre. V

dem Vorgesetzten von Liang. 12 Bücher.

116. Hoang-ti R schi-yung tschang-yang king.
Das von dem gelben Kaiser als Muster gebrauchte mustergiltige Buch des beständigen Yang. 1 Buch.

117. Hoang-ti kiang-kuč.

Die sich unterwerfenden Reiche des gelben Kaisers. 1 Buch.

118. Hoang-ti 斗 曆 ten-lĩ.
Die Zeitrechnung des gelben Kaisers nach dem Nössel des Nordens. 1 Buch.

119. Khiii pe-sse yao-lio.

Die kurzen Erfordernisse, hundert Dinge ins Werk zu setzen. 1 Buch.

120. 遁 甲 Tün-kiā kien-kung pā-men thu. Abbildungen der Entweichung vor dem Zeichen Kiá, der neun Paläste und der acht Thore, 1 Buch.

121. Tün-kiä san-yuen kien-kiä li-tsch'ing.

Die Entweichung vor dem Zeichen Kia, drei Ursprünge und neun Kia auf der Stelle vollendet. 1 Buch. 122. 白澤 Pe-schǐ thu. Die Abbildung des weissen Sumpfes.

123. Wu-wang siü-yü.

Die kurzen Augenblicke des Königs Wu. 2 Bücher.

124. **師** 曠 Sse-kuang.
Sse-kuang tschen-schu.

Das Buch der Wahrsagungen. Von Sse-kuang. 1 Buch.

125. 東方朔 Tung-fung-sŏ. Tung-fung-sŏ tschen-schu.

Das Buch der Wahrsagungen. Von Tung-fang-sö. 1 Buch.

126. Hoai-nan-wang, der König von Hoai-nan. Hoai-nan-wang wan-pi schö. Die Kunst der zehntausend Vollendungen. Von dem Könige von Hoai-nan. 1 Buch.

127. 樂產 Yŏ-tschan. Yŏ-tschan schin-khiii ling-hă. Die göttlichen Thürangeln.

Die göttlichen Thürangeln, die geistigen Wagenachsen. Von Yŏ-tsehan. 10 Bücher.

128. 柳 產 詢 Lieu-tschan-siün.
Lieu-tschan-siün kiuei-king.
Das mustergiltige Buch der Schildkröte. Von Lieu-tschansiün. 3 Bücher.

129. 柳世隆 Lieu-schi-lung.
Lieu-schi-lung kuei-king.
Das mustereiltige Buch der Schildkröte V

Das mustergiltige Buch der Schildkröte. Von Lieu-schilung. 3 Bücher.

130. **劉寶** 真 Lien-pao-tschin.
Lien-pao-tschin kuei-king.

Das mustergiltige Buch der Schildkröte. Von Lieu-pao-tschin. 1 Buch.

131. 王 弘 禮 Wang-hung-li.
Wang-hung-li kuei-king.
Das mustergiltige Buch der Schildkröte. Von Wang-hung-li. 1 Buch.

132. 莊 道 名 Tschuang-tao-ming.
Tschuang-tao-ming kuei-ki.
Das mustergiltige Bueh der Schildkröte. Von Tschuang-tao-ming. 1 Buch.

133. 蕭 古 Siao-ke. Siao-ke u-hang ki.

Verzeichnungen der fünf Grundstoffe. Von Siao-ke. 5 Bücher.

134. Siao-ke 五 東 u-sing 章 tschir king.

Das mustergiltige Buch der Wahl der fünf Geschlechtsnamen. Von Siao-ke. 20 Bücher.

135. 王 璨 Wang-tsan. Wang-tsan sin-tsinen yin-yang schu.

Das nen zusammengestellte Buch des Yin und Yang. Von Wang-tsan. 30 Bücher.

136. 青島子 Thsing-u-tse. Ein von Thsing-U-tse verfasstes Werk. 3 Bücher.

157. **藏 經** Tsang-king.
Das mustergiltige Buch der Bestattung. 8 Bücher.

138. Dasselbe Werk in 10 Büchern.

139. 墓 圖 Mu-thu li-tsching.
Auf der Stelle vollendete Abbildungen von Gräbern. 1 Buch.

140. 郭氏 Ko-schi, das Geschlecht Kö. Kö-schi 五姓墓 u-sing-mu thu yao-kiuč. Kurze Beurtheilungen der Abbildungen der Gräber der fünf Geschlechter. Von dem Geschlechte Kö. 5 Bücher.

141. 壇中 Tan-tschung 伏 戶 fŏ-schi.
Die zu Boden liegenden Leichmame in den Erdaltären.
1 Buch.

142. 胡君 Hu-kiün.
Hu-kiün hinen-niü 單 tan u-yin-fă 相蒙 siang-tsch'ung king.
Das mustergiltige Buch der Weise der fünf Töne bei dem
Saitenspiele der Tochter des Himmelfarbenen und dasjenige
der Beobachtung der Grabhügel. Von Hu-kiün. 1 Buch.

143. 百怪 Pe-kuai-schu. Das Buch der hundert Wunder. 1 Buch.

144. 祠 電 Sse-tao king.
Das mustergiltige Buch des Herdopfers. 1 Buch.

145. Kiai-wen.

Die Auslegung des Textes dieses Buches. 1 Buch.

146. **周宣** Tscheu-sinen.
Tscheu-sinen **占 夢** tschen-mung schu.
Das Buch der Deutung der Träume. Von Tscheu-sinen.
3 Bücher.

- 147. Dasselbe Werk in 2 Büchern.
- 148. 孫 思 邈 Sün-sse-mõ. Sün-sse-mõ kuei-king.

Das mustergiltige Buch der Schildkröte. Von Sün-sse-mö. 1 Buch.

149. Sün-sse-mö.

Sün-sse-mö **H.** It n-tsch'ao suan king.

Das mustergiltige Buch der Berechnung der fünf Arten des Aufspringens der Schildkrötenschale. Von Sün-sse-mö.

1 Buch.

- 150. **派** 上 Knei-schang 五 比 n-tsch'ao tung-yao-king kiuč.
  Beurtheilung des mustergiltigen Buches der Bewegung der fünf Arten des Aufspringens der Schildkrötenschale über der Schildkröte. 2 Bücher.
- 151. Fö-lö lün. Erörterungen über Segen und Glück. 3 Bücher.
- 152. 淳 風 Tschün-fung.
  Tschün-fung sse-min fŏ-lŏ lün.
  Erörterungen über Segen und Glück des Volkes der vier Gegenden. Von Tschün-fung. 3 Bücher.
- 153. Tschün-fung.

  Tschün-fung 支 情 hinen-ngu king.

  Das mustergiltige Buch der Aufmerksamkeit des Himmelfarbenen. Von Tschün-fung. 3 Bücher.
- 154. 太 Thai-yī yuen-kien. Der ursprüngliche Spiegel des grossen Einzigen. 5 Bücher.
- 155. Tschü 鄭 玄 tsching-hinen kien-khi fei-pien.
  Erklärung des von Tsching-hinen verfassten mustergiltigen
  Buches der Veränderungen des Fluges der neun Fahnen.
  1 Buch.
- 156. 三元 San-ynen king.
  Das mustergiltige Buch der drei ursprünglichen Dinge.
  1 Buch.
- 157. Thai-yì 福 會 khiü-hoei 賊 fu.
  Das bilderlose Gedicht auf die Vereinigung der Thürangeln des grossen Einzigen. 1 Buch.

Die Erklärungen dieses Werkes sind von dem Kaiser Hiuen-tsung. 158. 崔 知 悌 Thsui-tschi-ti. Thsui-tschi-ti 🏗 tschan-thu.

Abbildungen der Geburt. Von Thsui-tschi-ti. 1 Buch.

159. 呂 才 Liü-thsai.

Liii-thsai yin-yang schu.

Das Buch des Yin und Yang. Von Liü-thsai. 53 Bücher.

涿 Kuang-thsi.

Kuang-thsi yin-yang pe-ki li.

Die Zeitreehnung der hundert zu vermeidenden Dinge des Yin und Yang. Von Kuang-thsi. 1 Buch.

袁 天 綱 Yuen-thien-kang. Yuen-thien-kang II siang-schu.

Das Buch der Beobachtung. Von Yuen-thien-kang. 7 Bücher.

162. 要 訣 Yao-kinč.

Kurzgefasste Beurtheilungen. 3 Bücher.

163. 陳 恭 釗 Tschin-kung-tschao.

Tschin-kung-tschao thien-pao li.

Die Zeitrechnung des Zeitraumes Thien-pao. Von Tschinkung-tschao. 2 Bücher.

Der Inhalt dieses Werkes wurde in dem Zeitraume Thien-pao (742 bis 755 n. Chr.) in Folge einer höchsten Verkündung bestimmt.

164. 稍 同 珍 Tschao-thung-tschin.

Tschao-thung-tschin 噴 tan king.

Das mustergiltige Buch der Erdaltäre. Von Tschao-thungtschin. 1 Buch.

165. 黎 幹 Li-han.

Li-han 蓬 瀛 pung-ying schu. Das Buch der Inseln Pung-lai und Ying-tschen. Von Lihan. 3 Bücher.

166. 曹 耽 Kia-tan.

Kia-tan thang thsĭ-sching li.

Die Zeitrechnung der sieben höchstweisen Männer von Thang. Von Kia-tan. 1 Buch.

李遠龍 Li-yuen-lung. Li-yuen-lung紀 ki 聖異 sching-i li.

Dargelegte Zeitrechnung der höchstweisen Männer und der Merkwürdigkeiten. Von Li-yuen-lung. 1 Buch.

168. 竇 維 鋈 Teu-wei-nguo.

Teu-wei-ngao kuang ku-kin u-hang ki.

Das Alterthum und die Gegenwart erweiternde Verzeichnungen der fünf Grundstoffe. Von Teu-wei-ngao. 30 Bücher.

169. 夏 樵 子 Hia-tsiao-tse.

Po-yang hia-tsiao-tse u-hang 👗 tschi.

Denkwürdigkeiten von den fünf Grundstoffen. Von Hiatsiao-tse von Pö-yang. 5 Bücher.

170. Lö-ming jin-yuen king.

Das mustergiltige Buch des Ursprünglichen des Menschen, des Befehles für das Glück. 3 Bücher.

171. 楊 龍 光 Yang-lung-kuang.

Yang-lung-knang 推 計 tui-ki lo-ming 厄 運 ngo-lün

詩 schi.

Das Gedicht der Darlegung und Berechnung des Befehles für das Glück und des entschiedenen Looses. Von Yanglung-kuang. 1 Buch.

172. 干 希明 Wang-hi-ming.

Wang-hi-ming thai-yi kin-king I schi king.

Das mustergiltige Buch des Musters des goldenen Spiegels des grossen Einzigen. Von Wang-hi-ming. 10 Bücher.

Dieses Werk wurde in dem Zeitraume Khai-yuen (713 bis 741 n. Chr.) in Folge einer höchsten Verkündung zusammengestellt.

173. 僧 — 行 天 — Seng-yǐ-hang-thien-yi.

Seng-yĭ-hang-thien-yĭ tsai-yĭ king.

Das mustergiltige Buch des grossen Einzigen. Von Sengyr-hang-thien-yr. 1 Buch.

174. Seng-yĭ-hang-thien-yĭ.

Seng-yǐ-hang-thien-yǐ 遁 甲 tiin-kiǎ schǐ-pǎ- 局 khið. Achtzehn Gemächer der Entweichung vor dem Zeichen Kiǎ. Von Seng-yi-hang-thien-yì. 1 Buch.

175. 太 一 局 Thai-yí-khiŏ tün-kiǎ king.

Das mustergiltige Buch des Entweichens vor dem Zeichen Kiå in das Gemach des grossen Einzigen. 1 Buch. 176. 五 音 U-yin thi-li king.

Das erdbeschreibende mustergiltige Buch in fünf Lauten.

15 Bücher.

Ma-sien thien-pao thai-yĭ ling-ying 式 schi-ki.

Verzeiehnungen von Mustern der geistigen Entsprechungen des grossen Einzigen in dem Zeitraume Thien-pao (742 bis 755 n. Chr.). Von Ma-sien: 5 Bücher.

180. 李 鼎 祚 Li-ting-tso.
Li-ting-tso lien-tschü ming-king-schǐ king.

Das mustergiltige Buch der Muster des glänzenden Spiegels der gereihten Perlen. Von Li-ting-tso. 10 Bücher.

Dieses Werk wurde in dem Zeitraume Khai-yŏ (681 n. Chr.) dem Kaiser vorgelegt.

181. 蕭 君 靖 Siao-kiün-tsing. Siao-kiün-tsing tün-kiă thu.

> Abbildung der Entweichung vor dem Zeichen Kiä. Von Siao-kiün-tsing.

Der Verfasser war in dem Zeitraume Khai-yuen (713 bis 741 n. Chr.) Vorgesetzter der Register in dem Gebäude der kleinen Diener. Er setzte in Folge einer höchsten Verkündung dieses Werk zusammen. Die Zahl der Bücher ist unbekannt.

182. 司 馬 驤 Sse-ma-jang.

Sse-ma-jang tün-kiă 🎢 fu pao-wan-sui king kuĕ-lĭ.

Das Abschnittsrohr des Entweichens vor dem Zeichen Kiä, das mustergiltige Buch der zehntausend Jahre, die Zeitrechnung des Reiches. 1 Buch.

Sse-ma-jang stellte dieses Werk in Gemeinschaft mit seinem jüngeren Bruder 🎇 Yō zusammen.

183. 曹 士 (十十為) Thsao-sse-knei.

Thsao-sse-kuei kin-khuei king.

Das mustergiltige Buch der goldenen Kiste. Von Thsaosse-khuei. 3 Bücher.

184. 馬雄 Ma-hiung.

Ma-hinng 絳 囊 kiany-nang king.

Das mustergiltige Buch des hochrothen Sackes. Von Mahiung. 1 Buch.

185. 李 靖 Li-tsing.

Li-tsing yŏ-tsch'ang king.

Das mustergiltige Buch des Edelsteinzeltes. Von Li-tsing. 1 Buch.

186. 李 筌 Li-tsinen.

Li-tsiuen + 1 lo-jin thai-yŏ-tschi ang ko.

Gesänge auf die sechs Zeichen Jin und das grosse Edelsteinzelt. Von Li-tsiuen. 10 Bücher.

187. 王 叔 政 Wang-scho-tsching.

Wang-schö-tsching tui thai-sui hang-nieu ke-hiung Jp ngi. Darlegung von Glück, Unheil und Gefährlichkeit des grossen Jahres, der wandelnden Jahre. Von Wang-schötsching. 1 Buch.

188. 由吾公裕 Yeu-ngu-kung yŏ. Yō, Fürst von Yeu-ngu. Yeu-ngu-kung yŏ 塟 tsang-king.

Das mustergiltige Buch der Bestattung. Von Yo, Fürsten von Yeu-ngu. 3 Bücher.

189. 孫 季 邕 Sin-ki-ymy.

Siin-ki-yung tsang- 範 fan.

Die Muster der Bestattung. Von Sün-ki-vung. 3 Bücher.

190. 盧 重 元 Lu-tschung-yuen.

Lu-tschung-yuen 📙 mung-schu.

Das Buch der Träume. Von Lu-tschung-ynen. 4 Bücher. Der Verfasser dieses Werkes lebte in dem Zeitraume Khai-ynen (713 bis 741 n. Chr.).

191. 柳 । 疑 Lien-tsan.

Lieu-tsan 募 售 mung-tsinen.

Das Ausgezeichnete der Träume. Von Lieu-tsan. 1 Buch.

## Werke über das 楚 辭 thsu-sse ,die Worte von Thsu.

1. 王 逸 Wang-yǐ.

Wang-yĭ tschü thsu-sse.

Erklärung der Worte von Thsu. Von Wang-yí. 16 Bücher.

2. 郭 璞 Kŏ-pŏ.

Kŏ-pŏ tschü thsu-sse.

Erklärung der Worte von Thsu. Von Kö-pö. 10 Bücher.

3. 楊 穆 Yang-mŏ.

Yang mo thsu-sse 九 悼 kieu-tiao.

Die neun schmerzlichen Dinge der Worte von Thsu. Von Yang-mö. 1 Buch.

4. 劉 杏 Lieu ngao.

Lieu-ngao li-sao thsao-mŏ tschung-yü su.

Weitere Erklärungen der in dem Li-sao (einem Theile der Worte von Thsu) vorkommenden Pflanzen und Bäume, Insecten und Fische. Von Lieu-ngao. 2 Bücher.

5. 孟 奥 Meng-ngao.

Meng-ngao thsu-sse yin.

Die Laute der Worte von Thsu. Von Meng-ngao. 1 Buch.

6. 徐 邈 Siii-mò.

Siii-mŏ thsu-sse yin.

Die Laute der Worte von Thsu. Von Siü-mó. 1 Buch.

7. 僧 道 蹇 Seng-tao-khien.

Seng-tao-khien thsu-sse yin.

Die Laute der Worte von Thsu, Von Seng-tao-khien, 1 Buch. Das obige Verzeichniss enthält von sieben Verfassern sieben Werke in zwei und dreissig Büchern.

Bei den Werken über das Buch der Gediehte zählt man fünf und zwanzig Verfasser, ein und dreissig Werke und drei hundert zwei und dreissig Bücher. Die Namen von drei Verfassern sind unbekannt.

Bei den Erklärungen der mustergiltigen Bücher zählt man neunzehn Verfasser, sechzehn Werke und drei hundert ein und achtzig Bücher. Der Name eines Verfassers ist unbekannt. Bei den Werken des kleinen Lernens zählt man neun und sechzig Verfasser, hundert drei Werke und sieben hundert ein und zwanzig Bücher. Die Namen von drei und zwanzig Verfassern sind unbekannt.

Bei den Werken über Landwirthschaft zählt man neunzehn Verfasser, sechs und zwanzig Werke und zwei hundert fünf und dreissig Bücher. Die Namen von sechs Verfassern sind unbekannt.

Bei den Werken des kleinen Sprechens zählt man neun und dreissig Verfasser, ein und vierzig Werke und drei hundert acht Bücher. Die Namen von zwei Verfassern sind unbekannt.

Bei den Werken über Sternkunde zählt man zwanzig Verfasser, dreissig Werke und drei hundert sechs Bücher. Die Namen von sechs Verfassern sind unbekannt.

Bei den Werken über Kalender und Rechenkunst zählt man sechs und dreissig Verfasser, fünf und siebzig Werke und zwei hundert sieben und dreissig Bücher. Die Namen von fünf Verfassern sind unbekannt.

Bei den Werken über Kriegskunst zählt man drei und zwanzig Verfasser, sechzig Werke und drei hundert neunzelm Bücher.

Bei den Werken über die fünf Gänge zählt man sechzig Verfasser, hundert sechzig Werke und sechs hundert sieben und vierzig Bücher. Die Namen von fünf und sechzig Verfassern sind unbekannt.

# SITZUNGSBERICHTE

DER

### KAISERLICHEN AKADEMIE DER WISSENSCHAFTEN

PHILOSOPHISCH-HISTORISCHE CLASSE.

XCIII. BAND. II. HEFT.

JAHRGANG 1879. — FEBRUAR.



### IV. SITZUNG VOM 5. FEBRUAR 1879.

Das c. M. Herr Professor Dr. J. A. Tomaschek in Wien überreicht der Classe den zweiten Band der von ihm bearbeiteten "Rechte und Freiheiten der Stadt Wien".

Von dem mit Unterstützung der kais. Akademie erschienenen Werke Dudík's "Schweden in Böhmen und Mähren 1640—1650" werden die Pflichtexemplare vorgelegt.

Das w. M. Herr Regierungsrath Dr. Schenkl legt eine Abhandlung des Herrn Dr. Michael Petschenig in Graz vor, welche betitelt ist: "Beiträge zur Textkritik der Scriptores historiae Augustae", und um deren Aufnahme in die Sitzungsberichte von dem Verfasser ersucht wird.

Herr Dr. Lothar Ritter von Dargun in Wien überreicht eine Abhandlung: "Die Entwicklungsgeschichte des Eigenthums" mit dem Ersuehen um ihre Aufnahme in die Sitzungsberichte.

Als Delegirte der kais. Akademie in die Centraldirection der "Monumenta historiae Germaniae" wurden mit einer vierjährigen Functionsdauer wiedergewählt: das w. M. Herr Hofrath Dr. Sickel in Wien und das c. M. Herr Professor Dr. Stumpf-Brentano in Innsbruck.

### An Druckschriften wurden vorgelegt:

- Akademie der Wissenschaften, königl. Preussische, zu Berlin: Monatsbericht. September und October 1878. Berlin, 1879; 80.
- Cavaleri Michele: Il Museo Cavaleri e il Municipio di Milano. Milano, 1875; gr. 4º.
- Kiel, Universität: Schriften aus dem Jahre 1877. Band XXIV. Kiel, 1878; 40.
  Leseverein, akademischer, in Lemberg: Bericht für das Jahr 1877/78.
  Lwów, 1878; 80.
- Mittheilungen, archäologisch-epigraphische, aus Oesterreich. Jahrgang II, Heft 2. Wien, 1878; 80.
- aus Justus Perthes' geographischer Anstalt von Dr. A. Petermann, XXV. Band. 1879, I. Gotha; 4°.
- Revue politique et littéraire<sup>e</sup> et Revue scientifique de la France et de l'Étranger, VIII<sup>e</sup> année, 2° série, Nr. 30 et 31. Paris, 1879; 4°.
- Schwickert, Joh. Jos. Dr.: Commentationis Pindaricae emendationis studiosae atque explanationis liber singularis adjecta Terentiani loci selecti emendatione. Augustae Trevirorum, 1878; 4°.
- Société d'Émulation d'Abbeville: Mémoires. 3° série. 2° vol. (1873-1876). Abbeville, 1878; 8°.
- Society, the royal historical: Transactions. Vol. VII. London, 1878; 80.
- Verein für Hamburgische Geschichte: Mittheilungen. H. Jahrgang. Nr. 1, 2 und 3. Hamburg, 1878-79; 8%.
- historischer, für Niederbaiern: Verhandlungen, XIX, Band, 3, und 4, Heft. Landshut, 1877; 8°.
- -- militär-wissenschaftlicher, in Wien: Organ. XVIII. Band, 1, Heft, 1879. Wien; 8°.

# V. SITZUNG VOM 12. FEBRUAR 1879.

Die k. k. Kriegs-Archivs-Direction übermittelt ein Exemplar des Repertoriums der in dem genannten Archive vorhandenen gezeichneten Karten und Pläne.

Das w. M. Herr Professor Dr. L. von Stein legt eine für die Sitzungsberichte bestimmte Abhandlung unter dem Titel: "Die Entwickelung der Staatswissenschaft bei den Griechen" vor.

## An Druckschriften wurden vorgelegt:

- Academy, the California, of Sciences: Proceedings. Vol. VI. 1875. San Francisco, 1875; 8°. — Vol. VII. Part. I. 1876. San Francisco, 1877; 8°.
- Bibliothèque de l'École des Chartes: Revue d'érudition XXXIX° année
- Deliste Léopold: Notice sur un Manuscrit de Lyon renfermant une ancienne version latine inédite de trois livres du Pentateuque, Paris, 1879; Folio.
- Gesellschaft, deutsche, für Natur- und Völkerkunde Ostasiens. 16. Heft. December 1878. Yokobama: Folio.
- k. k. mährisch-schlesische, zur Beförderung des Ackerbaues, der Naturund Landeskunde: Schriften, XXIII. Band. Brünn, 1878; 19.
- Hamburg, Stadtbibliothek: Gelegenheitsschriften, 3 Stück. 40.

1878. 5° et 6° livraisons. Paris, 1878; 8°.

- Harzverein: Urkunden der Stadt Halberstadt. 1. Theil: von Dr. Gustav Schmidt. Halle, 1878; 8".
- "Revue politique et littéraire" et "Revue scientifique de la France et de l'Étranger". VIII" année. 2° série. Nr. 32 - Paris, 1879; 4°.

- Society, the American philosophical: Proceedings. Vol. XVII. Nr. 101. Philadelphia, 1878; 8°.
  - -- Catalogue, Library, Part. III. Philadelphia, 1878; 80.
  - the royal geographical: Proceedings and Monthly Record of Geography.
     Vol. I. Nr. 2. February, 1879. London; 80.
- 1'nited States, Department of the Interior: Bulletin of geological and geographical Survey of the Territories, Vol. IV. Nr. 3, Washington, 1878; 80.

# Die Entwicklung der Staatswissenschaft bei den Griechen.

Von

Prof. Dr. Lorenz Ritter von Stein, wirkl. Mitgliede der kais. Akademie der Wissenschaften.

Wenig Widerspruch glauben wir zu erfahren, wenn wir sagen, dass der höchste Fortschritt aller Wissenschaft da beginnt, wo nicht mehr von den Dingen allein der Mensch lernt, sondern wo die eine Wissenschaft von der anderen zu lernen und jede sich mit den Ergebnissen dessen zu erfüllen versteht, was die anderen leisten. Das aber kann wieder in einem Zweifachen bestehen, den Resultaten der Forschung und der Methode vermöge deren jene gewonnen wurden.

Nun wissen wir, dass die zwei grossen Gebiete der menschlichen Erkenntniss der Dinge, die als die philosophische und naturwissenschaftliche so alt sind wie das Erkennen selbst, ihre grossen Bahnen, einst selbständig neben einander laufend, jetzt zu kreuzen beginnen. Es ist nicht unsere Sache, diesen Process hier weiter zu verfolgen. Allein die Gewalt, welche in demselben die Resultate der Beobachtung über die des organischen Begriffslebens ausüben, wird für Verständige zum Nachdenken über die Methode durch welche jene errungen werden, und zur Frage ob und wie weit diese Methode auch für die Erkenntniss der geistigen Welt eine berechtigte sein könne und solle. Dass sie dies aber ist, müssen wir zeigen, bevor wir zu den Resultaten gelangen die aus ihr hervorgehen.

Diese Methode besteht nun darin, dass jene Richtung der Arbeit der menschlichen Erkenntniss bei keiner Erscheinung, möge sie Namen und Form haben welche sie will, stehen bleibt,

sondern unermüdlich trachtet dieselbe in ihre Elemente aufzulösen, und jedes dieser Elemente dann der sinnlichen Wahrnehmung in seiner Körperlichkeit darzulegen. Dabei kennt sie genau den Process und die Factoren, durch welche sie die Auflösung einer solchen scheinbaren Einheit erzielt, misst und bestimmt ihn selbst und seine Stadien auf das Genaueste, und verfolgt mit derselben Genauigkeit den Process, durch welchen die so gewonnenen Elemente sich wieder in tausendfacher Weise verbinden, neue Körperlichkeiten erzeugend. So ist sie über nichts unsicher und ungewiss, weil sie mit den Sinnen für die Sinne arbeitet; denn der Sinn kann an der Gewissheit seiner selbst durch sich selber nicht zweifeln. Das grosse Gesammtergebniss aber das schon die ältesten Denker geahnt, das jetzt aber mit der ganzen Gewalt unwiderstehlicher Thatsachen die Erkenntniss erfüllt, ist eine Weltanschauung, deren Wahrheit in dem fassbaren gegenseitigen Bedingtsein aller Bewegungen liegt, welche Bewegung aller Atome für den Menschen als Sinnesempfindung zur Erscheinung gelangt, so dass die Naturwissenschaft im höheren Sinne des Wortes die gewaltige Kraft in sieh trägt, auch von der einzelnsten Empfindung aus mit Schritten, deren jeder wieder seine volle Gewissheit in sich selber trägt, zur Erkenntniss des Ganzen der Welt und seiner ewig harmonischen Bewegung zu gelangen, welche Bewegung sie das Leben der Natur nennt.

das

das setz

drau

selis

alle

mit

§01 1

Bi

it.

Cas

Neben dieser Methode steht aber die zweite, auch ihrerseits wie jene durch die Natur ihres Inhalts bedingt. Denn in den beobachteten Dingen lebt etwas, das durch keinen augenblieklichen Zustand erschöpft, das Werden und den Wechsel der beobachteten Erscheinung erzeugt. Es ist da, und doch kann ich es nicht empfinden, weil alles Empfinden aur ein mechanischer Process ist. Sein Dasein aber bestimmt mich nicht weniger als seine Erscheinung. Der Process aber, mit welchem ich dieses innere Sein des Daseienden erfasse, nenne ich das Denken. Wie nun die sinnliche Empfindung nicht blos den mechanischen Eindruck, sondern auch seine Begränzung umfasst, und durch die Einheit beider sich die Vorstellung von dem bildet was wir einen Körper nennen, so gestaltet sich auch das Denken zum Denken eines bestimmten inneren Seins, und dies Denken der bestimmten Kraft, welche in

der Verschiedenheit der sinnlichen bestimmten Erscheinungen das innere Sein derselben und ihre Gleichheit bildet, ist der Begriff. Während ich also Bestimmung und Begränzung der Erscheinung äusserlich durch den Sinn empfange, muss ich das Bestimmtsein des Wesens der letzteren innerlich selbst setzen. Der Begriff ist daher keine Empfindung und kein Eindruck, sondern eine That. Als solche ist er wieder die Resultante einerseits meiner individuellen schöpferischen, und andererseits derjenigen mir noch äusserlichen Kraft, welche eben das lebendige Wesen der Erscheinung bildet. Nun kann man dieses alles auch in anderer Weise denken, obwohl zuletzt wenig Unterschied im letzten Resultat sein wird. Klar ist es aber, dass damit alles was Denken und Begriff heisst, mindestens mit seiner einen Hälfte in das Gebiet der Individualität fällt, so dass zwar das Streben nach dem Begriffe allen gemein, der Begriff selbst aber in jedem Geiste ein individueller, das ist verschiedener ist; und dass dem so sein kann sehen wir täglich ja auch an dem Täglichen, das uns bei andern entgegentritt. Die Folge aber davon ist, dass jeder mit demselben Worte etwas oft sehr von dem andern Verschiedenes sagt, so dass es nicht selten mehr Mühe kostet zu begreifen, was der andere meint, als was man selber gesagt zu haben glaubt. Da nun aber keiner das Ganze weiss, sondern erst die Gemeinschaft der Arbeit auch in der geistigen Welt Inhalt und Bedingung dessen ist, was jeder geistig erwirbt und besitzt, so gibt es nichts, was eben diese in Gegenseitigkeit und Gemeinschaft beruhende geistige Entwicklung so sehr erschwerte, als eben jene individuelle Verschiedenheit in Denken und Begriff, die um so schwieriger zu bewältigen, ja zu erkennen ist, als sie sich meistens zugleich unter völliger formaler Gleichheit der Worte verbirgt. das ist es nun, wodurch das Leben der Gedanken nicht blos so tief verschieden wird von dem der Beobachtung, sondern wodurch auch die Entwicklung beider eine keinesweges gleichmässige geworden ist. Denn das haben die Naturwissenschaften vor den philosophischen voraus, dass Niemand über den ganz bestimmten Sinn ihrer Worte in Zweifel ist, und dass daher, so wie eine Thatsache einmal in ihr Wort gefasst wird, eine objectiv feste Basis für den Fortschritt gefunden ist. Bei der Philosophie dagegen beginnt jeder nicht blos bei sich selbst,

sondern er muss auch bei allen andern zugleich beginnen, und bedarf oft genug viel mehr Arbeit, um zu erfahren was der andere meint, als um zu beurtheilen ob derselbe Recht hat. So ist es denn gekommen, dass alles was Denken und Begreifen heisst, nicht blos den Charakter des Unsicheren am meisten für die Niehtdenkenden hat, sondern in der That auch unendlich viel langsamer fortschreitet, weil jeder die Auffassung des anderen um so weniger versteht, je mehr derselbe die gleichen Worte gebraucht, um sie zum Ausdruck des dabei von ihm gedachten Verschiedenen zu bringen.

Wer daher bekannte Worte und Begriffe nicht mehr auf sein eigenes inneres Leben, sondern auf ein objectives Erkennen anwenden will, der wird wohl zuerst darnach streben müssen, in der Weise wie die Naturwissenschaft es thut, ganz genau zu sagen was er selber unter diesen Worten versteht, vor allem aber da wo es sieh um Dinge und Fragen handelt, mit welchen auch die nicht streng philosophische Auffassung sieh beschäftigt. Und die Einfachheit, Klarheit und Bestimmtheit gerade in der Bestimmung solcher Worte ist es, welche die philosophische Auffassung mehr fördert, und ihren Werth wie ihre Gewalt auch für andere deutlicher erscheinen lässt, als viele glauben. Und darin soll unserer Meinung nach dasjenige bestehen, worin die Methode der philosophischen Erkenntniss sich zunächst die der naturwissenschaftlichen zum Vorbild nehmen sollte.

Wir aber haben geglaubt dies dem Folgenden voraufstellen zu müssen, weil auch wir den letzteren ein Wort zum Grunde gelegt haben, dessen Bedeutung keineswegs in dem Grade feststeht, als viele von denen meinen, welche dasselbe gebrauchen. Es ist sehr leicht von der Entwicklung der Staatswissenschaft zu reden, aber es scheint nicht mehr leicht zu sein zu sagen, was denn eigentlich unter der Bezeichnung der Staatswissenschaften genau zu verstehen ist. Denn nicht viele werden mit der in solchen Dingen keinesweges gleichgültigen Bestimmtheit sagen können, was denn eigentlich die Bedeutung der Staatswissenschaften im bestimmten Sinne des Wortes sei, wenn man daneben von einer Staats- oder Rechtslehre, von einer Staats- oder Rechtsstatistik, oder von einer Philosophie des Rechts oder des Staates redet. Und doch ist es nicht wahrscheinlich, dass mit so verschiedenen Worten stets das Gleiche

für den Redenden oder den Hörenden bezeichnet werde. Von besonderem Werthe aber erscheint es gerade da, dass man sich genaue Rechenschaft über solche Ausdrücke ablege, wo man sie stillschweigend als ganz feste begriffliche Kategorien aufstellt, indem man die verschiedene historische Gestaltung ihrer Entwicklung auf sie zurückführt. Denn wie soll ich die ersten Bewegungen der griechischen Staatswissenschaft überhaupt ihrem Wesen nach bezeichnen können, wenn ich nicht wenigstens mit mir selber einig bin, ob Staats- und Rechtsphilosophie dasselbe ist wie Staatswissenschaft und Rechtswissenschaft? Das also zu sagen wie wir es denken, wird wohl zuerst nothwendig sein. Ob wir damit nun das an sich Richtige feststellen, mag immerhin fraglich bleiben. Gewiss dagegen ist es, dass möge nun der Philosoph oder der Historiker mit uns übereinstimmen oder nicht, jedenfalls für ein wohlwollendes Verständniss wenigstens unsere Auffassung selbst und das Urtheil über dasjenige klar werden dürfte, was die griechische Welt für diese Staatswissenschaft geleistet habe.

### T.

Gewiss wird man an diesem Orte nicht dasjenige erwarten, was man die phänomenologische oder auch nur die dialektische Entwicklung von den Begriffen nennt, deren wir bedürfen. Ruft man sie aber einmal für die Beherrschung eines wissenschaftlichen Gebietes auf, so muss man wenigstens mit aller Bestimmtheit sagen können, was man selber unter ihnen versteht. Denn gerade in einem solchen Falle ist ihr Werth für die weitere Verfolgung eines Gedankens in der Klarheit dessen gegeben, aus welchem sich derselbe zu entwickeln hat.

Nun sagen wir dass das Bewusstsein von den Sinnesempfindungen zur Kenntniss der Dinge wird, wenn dieses Bewusstsein zugleich die Begränzung und die Selbständigkeit der einzelnen Erscheinung enthält. In dieser ihrer Selbständigkeit für unser Bewusstsein wird dann aus dem Object der Empfindung ein Gegenstand, den ich als Einheit seiner Momente

wieder einen Körper nenne, wenn ich meine, dass er dem natürlichen Dasein angehört. Gehört aber die Erscheinung dem Leben der persönlichen Welt, so wird aus dem Gegenstand eine Thatsache. Denn so ist z. B. ein Berg keine Thatsache, wohl aber das, dass er für den Menschen oder durch denselben bewohnbar, übersteiglich, oder anderes sei. Vermöge dieses persönlichen Moments nun das aus den Gegenständen Thatsachen macht, erscheinen zuletzt alle Thatsachen des persönlichen Lebens als ein Ganzes, eine Einheit, eine grosse Gesammtthatsache. Sie sind als eine solche Einheit eben das, was wir die Wirklichkeit des Lebens der Persönlichkeit nennen. In diesem Sinne sagen wir, dass aus der objectiven Kenntniss dieser Erscheinungen der persönlichen Welt eine "Kunde" derselben werde, wie wir von einer Erdkunde, einer Geschichtskunde, einer Rechtskunde u. s. w. im Unterschiede von einer Kenntniss der Erde, der einzelnen historischen Thatsachen, der einzelnen Rechtssätze u. s. w. reden. Da nun wo diese Kunde des Thatsächlichen, zusammengefasst in dem Bewusstsein dass sie alle in irgend einer Gemeinsamkeit oder Ordnung dem Leben der Persönlichkeit angehören, in der Darstellung zu einem einheitlichen Ganzen von Thatsachen wird, reden wir von einer Lehre derselben, oft genug meinend und auch wohl sagend, dass diese Lehre schon eine Wissenschaft sei. Nur in gewissen Gebieten erhält sich lebendig das Gefühl, dass das was eine Kenntniss oder eine Kunde ist, damit noch keineswegs als eine Wissenschaft gilt; so wird es schwerlich jemand einfallen von einer Wissenschaft der Erde zu reden, oder die Rechtskenntniss mit der Rechtswissenschaft für gleichbedeutend zu erklären, oder anderes. Das nur sagen wir sei die erste Gestalt alles menschliehen Erkennens, in welcher die Beobachtung der einzelnen Erscheinungen fast ohne unser Zuthun den Begriff der Thatsache von dem des Gegenstandes ablöst, ums die innere Einheit aller Thatsachen zur äusseren der einheitlich geordneten Darstellung und Lehre wird. In dieser Auffassung aber bleibt das Erkennen der Welt keineswegs bei dem Einzelnen stehen. Das Leben desselben tritt vielmehr meiner geistigen Empfindung schon hier als ein grosses Ganze entgegen, in welchem sich die einzelnen Thatsachen aneinander reihen, sich ordnen, sich bewegen, und meinen

Geist mit dem gewaltigen Stoff erfüllen der ihm zwar nie allein genügt, ohne den er aber nicht weiter gelangen kann. Die Voraussetzung dafür aber ist, dass die einzelne Thatsache wie sie in meiner Auffassung erscheint, auch mit demjenigen in absoluter Harmonie bleibe, wodurch ich sie selber erst zum Bewusstsein gebracht. Das aber war die Empfindung. Die Identität der Empfindung mit der Vorstellung aber nenne ich die Gewissheit. Sie ist absolut, weil der Sinn nicht an dem Sinne zweifeln kann. Und so ist die Gewissheit das Gewisssein der Kenntniss alles Daseienden und aller Thatsachen.

Nun aber wird das was die Kenntniss als einzelne Thatsache dem Geiste zuführt, ihm alsbald zu demjenigen was in dieser einzelnen Thatsache niemals ganz zur Erscheinung gelangt. Das nun was auf diese Weise in dem Wechsel der letzteren lebt, löst sich in unserem Geiste allmälig von den Formen ab, in denen es für die Empfindung vorhanden ist und zur Kenntniss wird. Es ist ein Selbständiges, das neben und über oder vielmehr in der Einzelerscheinung, der Einzelthatsache ist, und als ein solches Selbständiges und doch ein ganz Erscheinendes will es auch selbständig für uns da sein. Damit scheidet es sich für das Bewusstsein von seinem Empfundenwerden, und aus der Kenntniss wird die Erkenntniss, welche das Dauernde und Gleiche im Wechsel und Verschiedensein euthält. Dies Dauernde und Gleiche aber heisst uns dann, indem wir es als das die erscheinende Thatsache Bedingende erkennen. die Kraft, welche wir als thätige das Wesen der Dinge nennen. Die Kraft aber, insofern sie als das das Gleiche in der thatsächlichen Verschiedenheit Erzeugende erkannt wird, ist der Begriff der in Worten erscheinend die Definition ist. Der Begriff ist daher weder eine Empfindung noch eine Beobachtung, sondern er ist eine That, und zwar eine geistige That meiner Individualität. Daher kann ich mit gutem Recht sagen, dass ich bin was ich weiss. Das Erkennen einer Thatsache nun vermöge jener sie erzeugenden Kraft heisst man das Begreifen derselben. Das Erkennen der Ordnung dieser Thatsachen aber als das Erkennen der Ordnung der Kräfte ist das System derselben. Das Erkennen selbst aber, indem es alle diese zu Begriffen definirten Kräfte wieder in der letzten Einheit erfasst, aus welcher sich alle diese Begriffe zu einer grossen, alle

Verschiedenheit, alle Bewegung und alles Leben der Thatsachen umfassenden Ordnung entwickeln, und deren höchster Inhalt daher eben diese harmonische Entwicklung der Verschiedenheit der Begriffe aus der Einheit einer letzteren, alle Elemente der organischen Begriffe noch ungeschieden enthaltenden Urkraft ist, heisse sie nun dem Einen die Gottheit oder dem Andern das reine Sein, 75 30, oder dem Dritten die Natur, oder dem Andern das Absolute, oder sonst wie, ist das was wir die Philosophie nennen. Die Harmonie aber unter den einzelnen Begriffen die sich die Philosophie aus dem letzten Urgrund aller Kräfte auf diese Weise entfaltet, ist das was wir als die Wahrheit bezeichnen; denn für die Philosophie ist kein einzelner Begriff und keine einzelne Erkenntniss für sich wahr, sondern alles Erkannte hat seine Wahrheit erst in seinem Zusammenhange mit dem Ganzen, das eben nur als Ganzes wahr sein kann.

So stehen sich nun zwei grosse Weltanschauungen einander gegenüber, tief verschieden in ihrer Methode und doch gleich in ihrem letzten Ziele, jene die Gewissheit an die Stelle der Wahrheit setzend, diese im Namen der Wahrheit der Gewissheit nicht bedürfend; jene beobachtend, diese denkend, jene mit den Versuchen, diese mit Schlüssen arbeitend, beide aber das doppelte Dasein der Welt dem menschlichen Erkennen gemeinsam zum Inhalt machend. Für jene ist das letzte sinnlich Untheilbare das Element, und die Bewegung dieser Elemente nennt sie ein Gesetz; denn das Gesetz ist ihr zwar die Erscheinung der Causalität, aber die letztere selbst ist für sie doch wieder nur eine Thatsache die sie wiederum genau in derselben Weise beobachtet wie die Elemente, in deren Bewegung es zur Erscheinung gelangt. Für diese ist dagegen die Kraft an sich das Gesuchte und wo sie dieselbe als selbständige und untheilbare gefunden zu haben glaubt, entfaltet sich ihr ein in seiner Weise in sich harmonisches Bild, in welchem der Wechsel als Willkür und Zufall, die Bewegung dagegen als das ewig lebendige in sich Zurückkehren der einzelnen Begriffe und Kräfte in die letzte Urkraft, und das Werden der letzteren zur Selbständigkeit ihrer einzelnen Momente eine Weltanschauung gestaltet, welche sich über das rein Thatsächliche und sinnlich Gewisse frei in die Region der ewig gleichartigen,

göttlichen Ordnung des Seins erhebt, und für welche daher jenes Einzelne als ein Verschwindendes, als die ,schlechte Wirklichkeit' erscheint, während die wahre Wirklichkeit für sie das Anschauen des in sich Ruhenden und nur durch sich selbst Bewegten bildet. Und das ist die Philosophie, die individuelle Ueberzeugung des göttlich Unendlichen, der Reflex des Ewigen in der individuellen Vergänglichkeit, die Ruhe des Alls in der Unruhe des werdenden Einzelgeistes. Das Wesen aller Philosophie ist es demnach, nur ihrer selbst gewiss zu sein, nicht des Wechsels und Werdens der Erscheinungen. Und so entsteht aus diesem Moment der individuellen That, welche den Begriff aus dem Gedanken schafft, die Thatsache dass, während es nur eine Naturwissenschaft gibt, sich so viele Philosophien bilden als tiefere Denker geboren werden; wo aber dennoch sieh für eine bestimmte philosophische Anschauung eine Gemeinschaft mehrerer bildet die gleichartig in Denken und Arbeit sind, da entsteht das was wir eine Schule nennen. Des Begriffes und des Wesens der Schule aber werden wir unten bedürfen.

Und jetzt bleibt zu sagen übrig, was im Unterschiede von der Kenutniss des Thatsächlichen und dem Begreifen des Nichtsinnlichen das ist, was wir das Wissen und die Wissenschaft nennen.

Nun wissen wir, dass das was diese Philosophie enthält und lehrt, nicht blos ein wirklich Vorhandenes sondern auch eine gewaltige Macht über die Menschen und ihr geistiges Leben ist. Allein jener Wechsel und jene Verschiedenheit der äusseren und inneren Thatsachen, von denen die Philosophie nur den einheitlichen Begriff sucht und erkennt, ist doch selbst wieder eine unzweifelhafte Thatsache. In dieser Thatsache hat die Naturwissenschaft ihrerseits neben dem Besonderen und Einzelnen auch jene zweite Thatsache des Bestimmtwerdens des Einen durch das Andere gefunden und diese Thatsache des Zusammenhanges ein Gesetz genannt, wo aber dies Gesetz nicht zutreffen will, sich mit den Begriff der Ausnahme behelfend, durch die Ausnahme das Gesetz zur Regel umgestaltet: die Philosophie aber hat nur das Unveränderliche, die zum Begriffe gewordene Kraft erkannt, das ewig Gleiche in dem ewig Ungleichen. Wie nun ist es möglich, dass ans dem Gleichen

das Verschiedene werde? Wie ist es möglich, dass das Wirkliche nicht dem Begriffe, das Gewisse nicht dem Wahren entspreche? Es scheint vollkommen klar, dass diese Frage eine unabweisbare ist; aber eben so klar wird es wohl sein, dass gerade sie weder durch die Naturlehre noch durch die Philosophie allein gelöst werden kann, und weder im Kennen noch im Erkennen enthalten ist. Und doch ist sie da; und weil sie ist und nicht durch jene beantwortet wird, hört man wohl von Vielen aus der Empfindung dieses Mangels heraus sagen, dass wir überhaupt ,nichts wissen'.

Nun sagen wir, dass jede bestimmte Kraft wie der sie erfassende Begriff zwar aus der allen gemeinsamen Urkraft entwickelt, aber als entwickelte auch selbständig und vermöge ihrer Selbständigkeit auch selbstthätig sei. Ist das der Fall, so wird damit jede selbständige Kraft zugleich zum Gegenstande der anderen, und das ist das Bestimmtwerden des Einen durch das Andere. Wird aber jede Kraft durch alle anderen bestimmt, so ist damit offenbar zugleich gesagt, dass gar keine Kraft zur reinen nur ihr gehörigen Erscheinung gelangt, sondern dass sie in ihrer Wirklichkeit stets jenes Bestimmtwerden durch die andere mit enthält. Ich muss daher nothwendig in jeder Erscheinung die Kraft aus der sie hervorgeht von derjenigen scheiden, welche auf jene einwirkt; oder wie wir nunmehr wohl sagen dürfen, ich kann überhaupt gar keine Erscheinung bloss durch ihre eigene Einzelkraft, oder durch ihren einfachen Begriff begreifen. Sondern alles wirklich Seiende ist ein Ergebniss des Zusammenwirkens verschiedener Kräfte in derselben Erscheinung. Nun nenne ich diejenige Kraft, welche die Erscheinung der anderen Kraft bestimmt und sie durch ihre Gewalt ändert, die Ursache der Besonderheit in der Erscheinung oder Thatsache, welche ohne jene zweite Kraft stets dieselbe bleiben würde; die für sich gedachte Modification der Erscheinung der ursprünglichen Kraft aber, heisst die Wirkung. Da nun alle Kräfte selbständig gewordene Momente in der Urkraft oder jenem Grunde' aller Dinge sind, so ist für die wirkliche Besonderheit der Erscheinungen oder Thatsachen jede Kraft eine Ursache, sei es in der Natur, sei es im Leben, und jede Thatsache wiederum eine Einheit von Wirkungen oft sehr verschiedener Kräfte oder Ursachen. Ist dem nun aber

so, so werde ich das Daseiende weder bloss als Thatsache, noch bloss als Begriff und Kraft vollständig je begreifen, sondern ich muss dasselbe auf jedem Punkte seiner Erscheinung als Ursache und Wirkung erkennen lernen; erst dann kann ich es verstehen. Dieses Verhältniss nun vermöge dessen alle Dinge und Thatsachen auf diese Weise für einander Ursache und Wirkung zugleich sind, nenne ich die Causalität, die Ursachlichkeit. Das Erkennen dieser Ursachlichkeit aber ist weder reine Beobachtung, welche ja nur die Erscheinung und ihren Weehsel kennt, noch reine Philosophie, welche nur den an sich gleichen Begriff und Kraft begreift. Wir werden dieselben daher, indem wir sie als eine selbständige Aufgabe und Arbeit des Geistes bestimmen, mit dem Namen des Wissens bezeichnen. Ich kenne die Thatsache, ich begreife ihren Grund und ihr Wesen, aber ich weiss sie nur als Wirkung ihrer Ursachen. Alsdann aber nenne ich den Wechsel ihrer Erscheinung der aus beiden sich ergibt, das Leben derjenigen Kraft, welche der Grund des Einheitlichen in der Thatsache ist. Das Zusammenfassen des Wissens von Grund, Erscheinung, Ursache und Wirkung in ein Ganzes, das Leben der Kräfte in ihrer Causalität, nenne ich die Wissenschaft.

Und wenn ich nun, ohne auf weitere Voraussetzungen und Entwicklungen einzugehen, die Gemeinschaft der Menschen als eine Einheit der Begriffe von Staat und Recht betrachte, so kann ich jetzt mit Recht sagen, dass es einerseits eine Kenntniss von Staat und Recht, das ist der positiven, concreten gegebenen Erscheinung und Ordnung beider gibt, die sich in der Rechts- und Staatslehre zum Ausdruck bringt, und dass auf der andern Seite die Philosophie des Staats und Rechts wie beide Begriffe aus der Urkraft zu einem in sich harmonischen Ganzen entwickelt, dass aber beide Auffassungen eben so weit von einander verschieden sind für Recht und Staat wie für das Daseiende überhaupt, keine von der andern abhängig, keine die andere erfüllend, jede für sich vielleicht vollendet, aber keine für sich fähig die Wirklichkeit der Lebensgestaltungen zum vollen Verständniss zu bringen. Die letzteren kann ich, da alle wirklichen Verhältnisse des Lebens doch zuletzt nicht als einfache, sondern als ein Complex zusammengefasster Ursachen und Wirkungen erscheinen, offenbar überhaupt

erst dann verstehen, wenn ich sie als organische Thatsachen in ihrer Causalität untersuche und ihre bestimmte Gestalt als das Ergebniss einer Mehrheit von Factoren betrachte, deren Zusammenwirken jene erzeugt haben. Oder wie wir nunmehr glauben sagen zu dürfen, das wahre Verständniss des staatlichen und rechtlichen Lebens der menschlichen Gemeinschaft kann uns niemals weder die Rechts- und Staatslehre für sieh, noch auch die Rechts- und Staatsphilosophie geben, sondern nur die Staatswissenschaft.

Und jetzt erst scheint es einen ganz bestimmten Sinn zu gewinnen, wenn wir von der Stellung der Griechen innerhalb jener gewaltigen Arbeit des menschlichen Geistes reden, die wir in diesem Sinne die eigentliche Staatswissenschaft genannt haben. Denn es ist keinem Zweifel unterworfen, dass wir erst den Griechen die Anfänge einer, zugleich mit der Geschichte innig verwobenen Staats- und Völkerkunde verdanken. Eben so gewiss steht es uns allen fest, dass wir im griechischen Geiste die Elemente aller eigentlichen Philosophie des Rechts und des Staats zu finden haben. Wenig Werth würde unsere Arbeit haben, wollte sie das hundertmal Bewiesene und im Grunde nie Bezweifelte noch einmal beweisen. Wohl aber hat es, wie wir im Hinblick auf das oben Gesagte zu glauben berechtigt sind, einen Sinn, wenn wir nunmehr sagen, dass die Griechen auch die grossen Grundlagen desjenigen gegeben haben, was wir jetzt im wesentlichen Unterschied von jenen die eigentliche Staatswissenschaft nennen. Denn das ist nunmehr das Zeichen und der wahre Inhalt eben dieser Staatswissenschaft, dass sie das bürgerliche und das öffentliche Recht des Staats nie als blosse Thatsache auffasst, etwa wie unsere Behandlung des heutigen römischen Rechts, sondern dass sie vielmehr jeden im bürgerlichen wie im öffentlichen Rechte gegebenen Zustand, jede Verschiedenheit desselben, kurz jede einzelne bestimmte Rechtsordnung der menschlichen Gemeinschaft als die Consequenz der Factoren erkennt, welche dieselbe vermöge ihrer eigenen Natur gebildet haben. Und dies höchste Princip aller Wissenschaft des Gesammtlebens, diese unerschöpfliche Fundgrube für das wahre Verständniss der öffentlichen Gewalten, welche uns umgeben und beherrschen, diese wahrhaft unendliche Aufgabe menschlichen Erkennens

menschlicher Dinge verdanken wir den Griechen. Das was sie grade hier und grade in diesem Sinne geleistet haben, ist ihre ureigenste That, und wenn man sie hier auch nur ein wenig versteht, wird man sie grade hier am meisten bewundern.

Dies nun, wenn auch nur innerhalb enger Grenzen nachzuweisen, oder mindestens den Blick der Berufenen grade auf diesen selbstgearteten Inhalt der griechischen Geistes- und Rechtsentwicklung hinzuwenden, ist die Aufgabe die wir uns gesetzt haben. Vielleicht ist es dabei verstattet zu betonen, dass wir grade dadurch gezwungen werden, Inhalt und Gang dieser für ihre eigentliche Vollendung viel zu eng begränzten Arbeit in ganz anderer Weise darzulegen, wie die Werke der so hochbedeutenden Fachmänner, denen wir nie genug danken können, dass sie das Gold der Geschichte Griechenlands mit wunderbarer Hingebung in den Tiefen der Vergangenheit sowohl in den Darstellungen des thatsächlichen griechischen Lebens für sich als in den grossartigen Anschauungen der griechischen Philosophen entdeckt und uns zum Genusse hingegeben haben. Mit aufrichtiger Hochachtung wird alle Zukunft die Arbeiten nicht bloss der grossen Geschichtschreiber der griechischen Philosophie, sondern auch die Bearbeiter der Thatsachen des griechischen Gesammtlebens, eines Boekh, Herrmann, Grote und anderer verehren und nie werden wir aufhören von ihnen zu lernen. Aber doch findet selbst neben ihnen noch ein Versuch seine Berechtigung, der das geistige Leben Griechenlands als Ergebniss und Begleiter seiner wirthschaftlichen und gesellschaftlichen Ursachen auffasst, und in denselben wieder den Factor zu erkennen sucht, der jenem seine Gestalt und seine Entwicklung gegeben. Und wenn das Folgende einen Werth hat, so kann derselbe nur in dem Streben liegen, eben dieser Aufgabe zu dienen.

Freilich müssen wir dann noch einen Schritt thun, bevor wir mit der historischen Entwicklung selber beginnen. Denn wenn die Wissenschaft von Recht und Staat das Wissen der Ursachlichkeit ist, welche den Gedanken vom wahren Recht und vom vollendeten Staat mit den Ursachen verbindet aus denen die bestimmte Gestalt und das Werden im positiven Recht des Staats hervorgehen, so werden wir über den Werth und den Erfolg einer solchen eigentlich wissenschaftlichen

Behandlung nur ein sehr unsicheres Urtheil bilden, wenn wir diese causalen Factoren, aus denen das Wirkliche im wechselnden Staatsleben hervorgeht, nicht sehon vorher erkannt und bestimmt haben. Denn ob jene Wissenschaft bloss ein Streben nach derselben gewesen oder einen dauernden, auch für uns noch werthvollen Inhalt besitzt, das erkennen und messen wir zuletzt doch erst dann, wenn wir die Grundlagen an und für sich festgestellt haben, die ihrerseits die Wirklichkeit und den Wechsel im concreten Rechts- und Staatsleben beherrschen.

Wir aber würden nun diese Vorarbeit für die Beurtheilung des Entwicklungsprocesses der griechischen Staatswissenschaft hier vorzulegen uns gewiss nicht erlauben, wenn das Ergebniss derselben bloss für die griechische Geschichte maassgebend wäre. Wer aber diese Ergebnisse an und für sich betrachten mag, der wird finden, dass sie mindestens in gleichem Maasse wie einst für Griechenland, so auch für unsere unmittelbare Gegenwart, ja wir wagen es zu behaupten auch für alle Zukunft ihre ewige Geltung fordern dürfen. Und darum verstatten wir uns, sie auch an diesem Orte darzulegen. Denn die Ehrerbietung mit der wir der geistigen Welt der Griechen nahen, wird in dem Grade steigen, in welchem das was sie vor tausenden von Jahren zu wissen gewagt haben, nicht bloss jetzt, sondern noch nach tausenden von Jahren gelten wird.

Das eben ist das Grosse bei ihnen, dass wir, indem wir die tiefsten und gewaltigsten Factoren alles menschlichen Lebens vor uns entwickeln, doch zuletzt nur zu vollenden streben, was jenes wunderbare und uns doch stammverwandte Volk zu beginnen die Kraft hatte!

### II.

Wenn es uns gelungen ist unsere Auffassung von der Wissenschaft menschlicher Dinge im Unterschiede von der Kunde und der Philosophie derselben richtig darzustellen, so wird es klar sein, dass ihre Entwicklung und Erfüllung in der genauen Entwicklung und Untersuchung eben dieser selbstständigen Factoren selber liegen wird, welche aus dem an sich einheitlichen und gleichen Begriffe des Staats die Verschiedenheit und den Wechsel des thatsüchlichen Staatslebens erzeugen.

Diese beiden Factoren nun sind die Persönlichkeit an sich und der Besitz, dessen Macht zwar ewig gleich, dessen Vertheilung aber ewig eine verschiedene ist. Alle Wissenschaft vom Staate, im Unterschiede von seiner Kenntniss und seinem Begriffe beginnt daher da, wo ich seine Zustände als durch den nie ruhenden Einfluss des letzteren auf die ewig an sich gleiche Natur des ersteren zu erkennen beginne. Und das ist die Grundlage alles Folgenden. Denn was gerade hier die Griechen geleistet, das anzudeuten ist unsere Aufgabe.

Nun sind zunächst die Griechen die ersten, welche den Menschen als solchen zum Gegenstande wissenschaftlicher Untersuchung gemacht haben. Es mag sein dass sie die Elemente der Anatomie und Physiologie vom Orient empfingen, und die Elemente der strengen Logik gleichfalls von daher in sich aufgenommen haben. Allein den Menschen in der lebendigen Gemeinschaft, den Mensehen der Pflicht und den Mensehen der That in der wirklichen Welt, den ethischen Mensehen, haben nur die Griechen verstanden. Das Ethos der Griechen ist die zur selbständigen Wissenschaft erhobene Erkenntniss des Menschen, in so fern sein eigenes philosophisches Ideal mit den concreten Kräften kämpft, die sein Leben bestimmen. In immer wiederholten Arbeiten haben die Philosophen aller Zeiten diese griechischen Gedanken wieder gedacht. Auch wir werden unsere Auffassung in unserer Weise auszudrücken Veranlassung finden. Aber auf bekanntem Gebiet Bekanntes zu wiederholen, kann nicht unsere Aufgabe sein.

Ganz anders gestaltet sich jedoch der zweite Factor, den auch die Griechen kannten, den aber auch sie nicht ganz zu Ende gedacht haben. Wir müssen, wollen wir anders die Geschichte des Staats- und Rechtslebens Griechenlands wie die der griechischen Philosophie desselben ganz verstehen, bei diesem Begriffe einen Augenblick stehen bleiben.

Zuerst nun, denken wir, wird wohl niemand bestreiten, dass ohne dasjenige was wir im allgemeinen die Güter oder das Vermögen des Menschen nennen, weder der Einzelne sich erhalten, noch der Begriff des Staats oder der des Rechts ohne diese seine materielle Grundlage, überhaupt gedacht werden können. Das wirthschaftliche Gut im weiteren Sinne bildet den objectiven Inhalt beider und die natürliche Voraussetzung

für jedes einzelne Moment in ihrer Entwicklung. Das nun ist in seiner Allgemeinheit gewiss richtig, aber gewiss auch werthlos. Indem ich aber dies wirthschaftliche Güterleben zunächst für sich zu denken und in seinen ganz selbständigen Gesetzen und Bewegungen zu beobachten suche, so entsteht mir eine selbständige Wissenschaft, welche ich noch ausserhalb ihrer Beziehungen zu den übrigen Gebieten des Lebens wohl die Volkswirthschaftslehre oder Nationalökonomie, die Wissenschaft des Lebens der Güter nenne. So wie ich aber einen Schritt weiter gehe, und in diesen Gütern und ihrer Bewegung eine Kraft erkenne, welche thätig und nur zu oft entscheidend auf den Process einwirkt, in welchem die reine Idee des Gerechten in Staat und Recht zur Verwirklichung zu gelangen strebt, so erkenne ich bald, dass unter allen Dingen keines ihnen vergleichbar in Macht und Bedeutung mit eben dieser Welt der Güter dasteht. Denn es gibt keinen Punkt, auf welchem dieselben nicht das Leben nicht bloss der ganzen Menschheit, sondern auch ihrer Gedanken durchdränge und zum nicht geringen Theil beherrschte, kein Gebiet menschlicher Bestrebungen und Hoffnungen, ja fast keines menschlichen Glückes oder Unglückes in dessen Grundlage oder Hintergrund sie nicht mit ihrer elementaren Gewalt aufträten. Das nun erfährt jeder Einzelne an seinem einzelnen Schicksal in tausendfacher Weise, und ewig wird es wahr bleiben, dass bei den meisten Menschen das was sie sind und thun nie erklärt werden kann ohne das was sie haben.

Da aber, wo die Güter durch ihre Gewalt über die Einzelnen auf die Gemeinschaft selber zu wirken beginnen, da erst zeigt es sich was sie vermögen, und wie wenig wir dies wirkliche Leben der Welt verstehen, so lange wir jene nicht in unser Verständniss derselben aufzunehmen wissen. Und in dieser ihrer bald harmonischen bald furchtbaren Gewalt über die eonerete Bildung von Staat und Recht, in ihrer Gefahr für die Idee des Gerechten und für den Kampf und Sieg alles Edlen über das Gemeine, in der Energie mit der sie das Bestehende bald erhalten, bald es bedrohen, in dem Bewusstsein dass erst da, wo sie mit ihren Elementen und Gewalten dem Ganzen eingefügt und ihm gebändigt unterworfen sind, stellen jene wirthschaftlichen Güter neue Forderungen an das

Verständniss des Lebens, neue Bedingungen für die Aufgaben desselben, und empfangen als mitwirkende und gewaltige Factoren der Gestaltung aller menschlichen Dinge auch einen neuen Namen, unter dem eigentlich erst unsere Zeit sie verstehen und in der Bahn ihrer mächtigen Wirkungen sie verfolgen lernt. Aus dem wirthschaftlichen Gute dessen Begriff und lebendigen Organismus uns die Volkswirthschaft lehrt, wird in diesem Sinne, als Factor der geistigen Entwicklung der Menschheit überhaupt und speciell als mitwirkende Kraft in aller Verwirkliehung der Idee vom Gerechten, von Staat und Recht, der Besitz. Der Besitz ist zunächst nichts anderes als das Gut, aber er ist das Gut in seiner Gewalt über das Leben der menschliehen Gemeinschaft, das Gut als einer der mächtigsten Factoren in aller Staats- und Rechtsbildung, das Gut in seiner ethischen Bedeutung für jeden Einzelnen und damit für das Gesammtleben. Dies Gut aber als Besitz erkannt und gedacht bleibt in diesem seinem Einfluss auf die Menschheit, ihre wirkliche Ordnung und das Leben ihrer Idee nicht etwa wieder ein in sich einfaches Element, und nicht bloss in seiner elementaren Natur, welche sein Begriff wie sein Name von dem des wirthschaftlichen Gutes so bestimmt scheidet, muss man die Quelle seiner Gewalt in menschlichen Dingen suchen. Der Besitz vielmehr als das in die ethische Idee aufgenommene Gut nimmt in das Leben dieser Idee wiederum dasjenige mit hinüber, ohne welches es selbst kein Gut sein kann, das Maass und die Vertheilung. Mit diesem seinem Maasse aber, das an ihm vermöge seiner zunächst wirthschaftlichen Natur haftet, tritt er in die Menschheit hinein, und es ist klar dass, wenn das Gut als Besitz etwas über die Menschen vermag, sei es im Guten sei es im Schlimmen, diese Macht des Besitzes mit der Vertheilung der Güter welche eben den Besitz bilden, zu einer Vertheilung dieser Macht selber unter den Menschen werden, und das Maass des Besitzes selbst für jeden Einzelnen aus dem Gute selbst ein neues Gut erzeugen muss, dessen Inhalt dann nicht mehr die Substanz des wirthschaftlichen Vermögens etwa in Grund und Boden oder in Geld, sondern die mit dem letztern gegebene Stellung in der Gemeinschaft selber bedeuten wird. Die Untersuchungen über diesen Process, durch welchen auf diese Weise aus dem wirthschaftlichen Gute der

Besitz und aus dem Besitz ein neuer Begriff neuer Güterarten, und aus der Vertheilung beider eine zuletzt auf dem wirthschaftlichen Organismus der Güter beruhende neue Ordnung des Gesammtlebens der Menschheit entsteht, hat sich nun erst in unserer Zeit von der Volkswirthschaftslehre einerseits und der Rechts- und Staatslehre andererseits zu einem selbständigen Gebiete der Wissenschaft abgelöst und sich neben jene hingestellt. Diese nun zu verfolgen ist hier zwar nicht der Ort; wohl aber bedürfen wir für das Verständniss nicht bloss unseres Lebens, sondern auch der griechischen Staats- und Gedankenwelt der Worte und Begriffe, welche aus jener Untersuchung hervorgegangen sind und die wir alle kennen, obgleich ihr eigentlicher Sinn bis jetzt kein offen vorliegender war. Jene Ordnung unter den Menschen nämlich, welche durch die Vertheilung des Besitzes im obigen Sinne gesetzt und mit dem Wechsel dieser Vertheilung eine immer wechselnde ist, nennen wir die Gesellschaft; das Maass des wirthschaftlichen Gutes aber, dem Einzelnen zum Maasse der Kraft geworden, vermöge deren er auf das wirkliche Leben Anderer Einfluss hat, verleiht ihm jetzt als Maass seines Besitzes seine gesellschaftliche Stellung, und aus der materiellen Grösse dieses wirthschaftlichen Maasses, die wir als Reichthum, Armuth und Wohlhabenheit rein wirthschaftlich bezeichnen, wird ein neues gesellschaftliches Gut, das wir in seinen zwei grossen Grundformen als die Kraft in allen öffentlichen Dingen, die Macht oder den öffentlichen Einfluss, und andrerseits als den öffentlichen Werth einer einzelnen Persönlichkeit die Ehre nennen. Die Gesellschaft der Menschen wird damit jetzt in ihrem wesentlichen oder vielmehr organischen Unterschiede von der abstracten Gemeinschaft derselben diejenige Ordnung, welche durch die Vertheilung des Besitzes als Vertheilung der beiden gesellschaftlichen Güter der Macht und der Ehre gebildet wird, und in welcher daher das wirthschaftliche Element des menschliehen Lebens zur ethischen Grundlage des Gesammtlebens erhoben ist. Das ist der erste Schritt, den die neuere Wissenschaft auf diesem Gebiete gethan hat.

Als solcher aber würde er ein bloss abstracter sein und rein der Geschichte des menschlichen Gedankens angehören. Allein er bedeutet mehr.

Denn da das wirthschaftliche Gut das wirkliche Leben der Persönlichkeit erfüllt und als Besitz die Grundlage der Ordnung der wirklichen Gemeinschaft derselben ist, so werden beide auch je mit ihren einzelnen Momenten in allen einzelnen Verhältnissen des persönlichen Lebens sich als wirkende, erfüllende und erzeugende Kräfte wieder finden; denn sie sind es ja doch, in denen die Bethätigung des Wesens der Persönlichkeit nicht bloss für die letztere an sich, sondern auch für die andere erscheint. Es ist daher sehon jetzt nicht füglich mehr zu bestreiten, dass erst sie es sind welche auch dem Rechte seinen Inhalt geben. Dieses nun hier zu entwickeln, dürfen wir uns nicht ammaassen, nachdem wir dasselbe schon an einem andern Orte versucht haben. Wohl aber ist es auf den ersten Blick klar, dass die deutsche Sprache, die wunderbarste Schöpfung des noch unbewusst wirkenden Geistes die es gibt, jene Güter beständig von dem Rechte dessen Inhalt sie bilden, geschieden und die unklare Versehmelzung beider fast unerbittlich verhindert hat, in welcher sich hier mehr oder weniger alle andern Sprachen der Welt befinden. Denn nur sie spricht von einem Eigenthums-Recht, von einem Güter-Recht, von einem Besitz-Recht, von einem Ehe- und Familien-Recht, von einem Staats-Recht, in einem Worte zwei selbständige Gedanken geistig so verbindend zu einer dritten Einheit, wie die Natur tausendfach aus zwei Elementen ein drittes zu erzeugen weiss, ohne dass doch die beiden Elemente aus denen es besteht, jemals Eins gewesen wären. Und so ist sie es zunächst welche uns lehrt, dass Recht und Staat erst durch das Leben der Güter ihren Inhalt und wiederum durch den Besitz und seine gesellschaftlichen Gewalten ihre Bewegung empfangen. Wie nun aber das geschieht und nach welchen Gesetzen, das darf hier nur in seinem letzten Resultate als Grundlage der Beurtheilung der griechischen Staatswissenschaft gesagt werden. Fassen wir nämlich alle Untersuchungen die darüber stattgefunden hier in die zwei Sätze zusammen, welche gleichsam das letzte Ergebniss dieser Forschungen ausmachen, so können wir sagen, dass die wirthschaftlichen Güter für das Leben der Einzelnen unter einander die Grundlage und das System des bürgerlichen Rechts, der Besitz aber im obigen Sinne und die aus ihm entspringenden gesellschaftlichen Güter der Macht und Ehre die

Grundlage und das System der Staatsverfassungen, des öffentlichen Rechts bilden, das gleichfalls nach den neuesten Forschungen wieder in das Verfassungs- und das Verwaltungsrecht geschieden werden muss, eine Unterscheidung ohne deren Durchführung uns, wie es die nahe Zukunft aller Staatswissenschaft zeigen wird, weder das System der letztern, noch auch die Geschichte der alten oder der neuen Welt je vollkommen verständlich werden kann. Und dies, glauben wir, ist der Paukt, von welchem aus die griechische Rechts- und Staatswissenschaft in ihrer Eigenthümlichkeit und ihrem wahren Werthe betrachtet werden muss.

Denn wenn wir früher schon gesagt haben, die griechische Welt habe die Staatswissenschaft als solche erzeugt, so dürfen wir jetzt den Sinn dieses Satzes bestimmter fassen. Die Griechen sind es, welche zuerst erkannt haben, dass alles Recht und alle Staatenbildung zwar an sich durch die Urgewalt ewiger Kräfte. durch ihr Wesen, ihre 2522 entstehen und sieh nie ganz von derselben scheiden, dass aber das wirkliche Leben dieser Idee auf jedem Punkte, namentlich aber in dem Recht und der Verfassung der Staaten durch die wirthschaftlichen und gesellschaftlichen Güter und die in ihnen lebendige und in der Persönlichkeit sich äussernde Kraft beherrscht sei. Es ist wahr, dass sie weder eine Rechts- noch eine Volkswirthschaftslehre gehabt haben, und deshalb sind ihre allgemeinen Begriffe über beide höchst unklar und unfertig; aber dennoch sind sie es, welche die Gewalt jener Güter zuerst empfunden, sie zuerst in ihrer selbständigen Kraft von der Idee des Gerechten und Edlen geschieden und sie zum bewussten Gegensatz erhoben haben. Sie sind es, welche zuerst die Gefahren die in ihnen für alles Edle und Grosse liegen, erkannt und dieselben der Welt gepredigt, zuerst die Tugend dem Reichthum, die Kraft der zwzzzziwy dem Genusse der Güter, die Idee des sittlichen Ganzen der Wirklichkeit einer durch jene elementaren Gewalten beherrschten Rechts- und Verfassungsordnung gegenübergestellt, zuerst mit tiefem sittlichem Unmuthe das Verderben bekämpft haben, das jene materiellen Mächte immer da mit sich bringen, wo sie des Bessern im Menschen Herr werden. Ihr Ethos ist daher keine Moral, welche nur negativ diese Herrschaft der Güter mit kindlicher Lehre beseitigen möchte; nein, es ist

vielmehr die geistige Kraft des Besten und Edelsten in uns, die mit all den Verlockungen zur Unwahrheit und Ungerechtigkeit den offenen mannhaften Kampf kämpfen soll, der des wahren Mannes, des 21/32 2/22/22, allein würdig: ihr Ethos ist nicht Frömmigkeit, sondern die That des Edlen um der Gerechtigkeit willen; es ist nicht die Freiheit von fremder Herrschaft, sondern die Erhebung über die Herrschaft der Güter; es ist nicht eine Ergebung in das himmlische, sondern die thatkräftige Verwirklichung in einer gesellschaftlichen irdischen Ordnung, die vor ihren Augen durch jene πελογεαματία auf allen Punkten in Blut und Geld zu Grunde ging, welche der delphische Gott den Spartanern als ihren einzigen tödtlichen Feind gewahrsagt hatte. Und darum predigten und wollten sie nicht so sehr die technische Bildung und den Unterricht, in dem unsere Zeit zu sehr die letzten Gründe des Wohlseins und der Entwicklung des Volkes findet, und nicht Lehren der Weisheit und Tugend, welche die gefahrlose Vollkommenheit als den Preis für ein Leben hinstellen, das nie etwas verliert weil es nie etwas zu wagen wagt, sondern sie wollten die Erziehung zum thatkräftigen Ethos im Herzen des Menschen, die Anschauung, welche das Edle als das wahre Gut hoch über jene wirthschaftlichen und gesellschaftlichen Güter zu erheben, die Kraft für dies Höchste zu leben und wenn es sein muss zu sterben lehrt. Darum wird das griechische Ethos aus dem sittlichen Begriff zum sittlichen Charakter, und ihre possozzá ist keine stille Harmonie der Seelen, sondern die Kraft zur harmonischen Arbeit, welche das Schöne zugleich zu empfinden und zu vollbringen weiss. Und das war es, weshalb sie die Kunst des Erwerbes so tief neben der Kraft des Besitzes verachteten und niemals dahin gelangten, der Thatsache des Reichthums in ihrer Wissenschaft dieselbe Ehre zu erkennen, welche das wirkliche Leben ihr nur zu reichlich spendet. Das war es eigentlich weshalb ihnen der Erwerbssinn so gemein dünkte, dass er auch dem idealsten unter Allen, dem sinnvollen Plato, nur dann als Tugend erschien, wenn er im Dienste der Weisheit stehe, während der schärfste ihrer Denker, Aristoteles, von jenem wahrhaft griechischen Gefühl fast unbewusst bezwungen, zugleich alle Menschen für gleich erklärte, und dennoch auch nicht entfernt den Gewerbsmann, den βάνκυστος, zum Bürger in seinem Staate zuliess. Es

ist etwas unendlich tief Sittliches in diesem logisch unerklärliehen Widerspruche, der zuletzt doch nur den Ummuth über die Gewalt der wirthschaftlichen Güter im Leben ihres Volkes bedeutet und sich stets zu der von ihmen allen ewig erneuten Idee entfaltet, dass nicht der Mächtige, sondern dass der Weise herrschen solle, und dass die Gemeinheit da beginne, wo die wirthschaftlichen Zwecke sieh gleichberechtigt neben die ethischen Ziele zu stellen trachten. Und wahrlich gerade diese tiefinnerste Auffassung der Griechen, welche man ohne den idealen ewig jugendlichen Grundzug in ihrem geistigen Leben und ohne die elenden Zustände, welche rings umher die Herrschaft von Armuth und Reichthum geschaffen, als der peloponnesische Krieg unter seinen blutigen Schlachtfeldern die Blüthe dieses herrlichen Volkes begraben hatte, wird niemand die griechische Rechts- und Staatsphilosophie verstehen und niemand den tiefen Klageton herauslesen aus den Dialogen Platons, mit denen er sich in eine Welt flüchtete in der er wenigstens jene gemeinen Elemente nicht mehr fand, welche den Aristides und den Xenophon verbannten und dem Sokrates den Tod gaben, oder aus den strengen Untersuchungen des Aristoteles, mit denen der selbst Verbannte auf Euböa zu begreifen suchte, wie ein grosses Volk so klein werden könne durch Gewalten, die seinem eigenen freigebornen Herzen die Erkenntniss abzwangen, dass diesem gefallenen Volke nur ein Macedonier helfen könne! Endles wäre es für uns zu sagen, was wenn wir es erschöpfen sollten, hierüber gesagt werden müsste. Aber das ist gewiss, dass hier gerade in diesen Griechen, die uns voranleuchten, zum ersten Mal das Edelste im Menschengeiste sich gleichsam aufbäumt gegen die ihnen zuerst zum Bewusstsein gekommene Gewalt der wirthschaftlichen Güter, und dass gerade dadurch für sie zum ersten Mal in der Geschichte des Gedankens die rein formale Staatswissenschaft zur Lehre vom lebendigen, thatkräftig sich zur Herrschaft erhebenden Ethos geworden. Und in diesem allgemeinen Sinne sagen wir zunächst, dass der griechische Geist es sei, der die Gesellschaftslehre aus dem Schooss der Staatsphilosophie geboren, und an der Mutterbrust seines edlen, stolzen Volksbewusstseins ernährt habe, eine Wissenschaft die für alle Zeiten eben darum die Aufgabe und die Kraft jener ewigen Jugend behalten wird, das Schöne aufs

neue in uns zu erzeugen und das Edle aufs neue zu verehren und zu erstreben.

### Ш.

Das nun ist es was uns den in seinem Inhalt entwickelten. als selbständigen gewaltigen Factor alles wirklichen Lebens vom Gute und Vermögen so tief verschiedenen Begriff und Organismus des Besitzes lehrt, der die Gesellschaft und aus ihm den wirklichen Staat mit seinem Recht und seinem Leben in beständig wechselnden Gestaltungen erzeugt. Und nun dürfen wir sagen, dass, wenn die Griechen die Gründer nicht blos der Philosophie sondern der Wissenschaft des Staats geworden, sie das nur sein können, indem sie neben der Lehre vom geistigen Menschen auch das Verständniss eben dieses Factors, des Besitzes, in ihren grossen geistigen Lebenskreis hineingezogen. Und während wir nun die Geschichte der reinen griechischen Philosophie als bekannt voranssetzen dürfen, bestimmt sich jetzt unsere besondere Aufgabe dahin zu zeigen, wie das was wir die eigentliche Staatswissenschaft nennen, sich in den gewaltigen Händen der Erkenntniss vom Wesen eben dieses Besitzes und der Gesellschaft bei den Griechen gestaltet hat.

Nun dürfen wir bei dieser Behandlung den Standpunkt charakterisiren, von welchem wir ausgehen.

Denn bei dem das gesammte Leben von Recht und Staat des ganzen Griechenlands umfassenden Wesen dieses Besitzes, dürfen wir nicht bei einem einzelnen Mann und nicht einmal bei einem einzelnen Zeitraum stehen bleiben. Das Grosse in dieser griechischen Welt war eben die Continuität in der Gesammtentwicklung derselben, durch welche am meisten jene Werke alle Zeiten überlebt und ihre wahre Unsterblichkeit darin gefunden haben, dass wir von dem geistigen Werden jener Gedankenwelt erfasst uns sagen müssen, dass wir immer erst dann recht anfangen, wenn wir mit ihnen, den Beginnenden in der Staatswissenschaft selber beginnen.

Denn in der That hat der grosse geistige Process, der die griechische Staatswissenschaft erzeugte, durchaus nicht die Natur einer zufälligen, auf dem individuellen Geiste ruhenden Bewegung, wie sie auf- und absteigt je nachdem die Fürsten des

Gedankens zufällig geboren werden oder die geistige Arbeit lieben lernen. Sondern wir sehen vielmehr ein grosses in sich geschlossenes, klares Bild vor uns, in welchem der Keim sich allmälig zur Blüthe, die Blüthe zur Frucht entwickelt; und auf jedem Schritte dieser Entwicklung sind wir im Stande den Maassstab wieder anzulegen, den wir zuerst suchen und bestimmen mussten, um eine Welt zu verstehen, die durch das Gemessenwerden uns nicht kleiner erscheint. Dieses Bild aber, oder diese Entwicklungsgeschichte nicht des griechischen Rechts und nicht der griechischen Philosophie, sondern eben die Entwicklungsgeschichte der griechischen Staatswissenschaft speciell im obigen Sinne, die Entwicklungsgeschichte der Erkenntniss von jener Gewalt, welche der Besitz über Recht und Staat, über das Edelste im Menschen und das Freieste im Volke ausübt, scheidet sich wie die Natur ihrer eigenen Erscheinungen fordert in drei grosse Gebiete oder Stadien seiner Geschiehte. Das erste ist der Zeitraum, in welchem das Bewusstsein des Unterschiedes zwischen dem an sich Gerechten, dem von dem Wesen der Dinge Geforderten, dem Einner und dem geltenden Recht, dem 1222 entsteht; es ist die Zeit der Gnostiker neben den grossen Gesetzgebern, deren Object die Ordnung des Grundbesitzes und der Versuch war, eine tief erschütterte Gesellschaft wieder auf eine feste Grundlage zurück zu führen. Den zweiten Zeitraum bezeichnen wir als den der griechischen Publicistik. Denn kaum ist die kurze Epoche der Gesetzgeber und der Gnostiker vorüber, so ergreift der Process der Entstehung einer neuen Art des Besitzes, des gewerblichen neben dem Grundbesitz, auf allen Punkten in Griechenland die festen Grundlagen, welche in der Epoche der Gesetzgeber für die Besitzvertheilung gesucht und zum Theil zeitweilig gefunden waren, erschüttert sie und weiss sie zu brechen. Schon haben sich die Classen der Armen und der Reichen einerseits, die der Grundherren und der Kaufherren, des Boden- und des Wertheapitals in allen Städten Griechenlands bestimmt geschieden; schon ist die Hast mit der das griechische Volk nach Reichthum drängt, die auri sacra fames ein allgemeines Element des griechischen Lebens geworden; schon hat die alte, auf dem alten Besitz beruhende Volksversammlung, der ursprüngliche zhazz des griechischen Lebens

seinen Charakter verloren; schon beginnt der Bürger der freien Städte sich an den Gedanken zu gewölmen, der mit so vielem und furchtbarem Ernst in unsere Zeit hereinragt, dass die Grundlage des Gerechten der Nutzen und die einfache Majorität sei, weil die Majorität das Gesetz und damit das geltende Recht erzeugt, das nach der Verfassung, welche die Vertheilung des Besitzes beherrscht, an die Stelle des an sich Gerechten tritt; schon drängt eine rohe Undankbarkeit des Volkes die andere und ein demagogischer Schwindler folgt dem andern; schon haben die Classen in den grossen Städten die Waffen erhoben und den Weg des gesellschaftlichen Verderbens mit dem Blute der Bürger getränkt, und der Schrei des Classenhasses und der Grimm über die Classenverbreehen ertönen, von Ehrgeiz, Habsucht, Faulheit und Gemeinheit getragen in der à (052); schon werden die Reichen gesetzlich ihres Wohlstandes beraubt und die bessern Elemente von dem zyloz der Städte vertrieben bis sie sich blutig rächen; aber noch immer kämpft die Erinnerung an eine edlere Zeit mit dem Gemeinen das das Bessere verfolgt, und noch immer hoffen denkende Männer dem allgemeinen Verderben durch Kampf mit dem Einzelnen begegnen zu können, bald an die grossen Thatsachen der Geschichte mit Thucydides, bald an die Macht anschliessend welche der Diehtkunst das Schwert des Spottes gegeben, und im Aristophanes den Athener durch seine eigene Carricatur vor den Consequenzen seiner unedlen Bestrebungen erschreckend, bald mit Hippodamas auf die Vertheilung des Grundbesitzes, bald mit den Rhetoren auf die Begeisterung für das Grosse zurückgreifend, in dem die Herrschaft des Unedlen untergehen soll. Es ist ein grosses, aber schon wüstes Bild, das diese Epoche bietet, um so wüster, als es sich in jeder Landschaft, in jeder πέλις mit immer neuen widerlichen Zügen wiederholt, ein Kampf, welcher die Zeit vom Beginne des peloponnesischen Krieges etwa bis zum antalkidischen Frieden erfüllt; aber an diesem Abschluss der grossen Epoche des griechischen Staatslebens scheint er zu ermatten, wieder einmal nicht darum weil die Völker besser oder schlechter, sondern weil nach so viel Blut und Selbstvernichtung denn doch zuletzt die Kraft selbst dieses herrlichen Volkes gebrochen ist und das Gute wie das Schlechte zugleich erschöpft darnieder lag. Diese Zeit aber ist die der

Einzelparteiungen und der Parteienkämpfe, und ihr gegenüber die der Publicistik, die von der Gerechtigkeit redend das geltende Recht darunter versteht und den Unmuth im Spott, die Lehre in der Sophistik, die Lösung der allgemeinen Fragen in der Untersuchung der einzelnen sucht und findet. Jetzt folgt die dritte. Sie ist eine traurige und eine grosse zugleich. Griechenland ist gebrochen, nicht weil seine edelsten Kräfte auf den Schlachtfeldern den Schwertern der Feinde unterlagen, sondern weil das Edelste in Griechenland die Kraft verloren hatte, dem Unedelsten, der rohen Gewalt des bestechenden Geldes und der Pöbelmasse zu widerstehen. Schon ist das erjechische Leben so weit dass es der Charaktere ermangelt, und dass sein Geist unter das Mittelmaass seiner eigenen Vergangenheit zu sinken beginnt; statt der grossen Leidenschaften heften sich kleinlich Hass und Neid an die Fersen der Reste der bessern Zeit und jedes Verbrechen wird verziehen, nur nicht das, ein Besserer zu sein wie der Schlechtere. Da kommen die Zeiten, in denen der rohe Grundherr in die Stadt der wirthschaftlichen und künstlerischen Freiheit, in die Stadt der herrlichen Erinnerungen und der unsterblichen Thaten des Geistes einzieht, wo Athen unter dem eisernen Schritt der spartanischen Bataillone erzittert und wo Agesilaus die Vernichtung aller Städte und ihre Auflösung in Dorfschaften, den Rückfall in die alte Unbildung ohne ihre Freiheit zu seiner Lebensaufgabe machte, den Maassstab des Hintersassen, des Penästen und Metöken an jeden freien Mann anlegend und alles verurtheilend, was er nicht begriffen hat: die Zeit, wo die edleren Elemente entweder in die Verbannung fliehen mit dem Xenophon und Aristoteles, oder sich mit Ekel von der Gemeinschaft abwenden, um mit Plato über die Unsterblichkeit der Seele zu philosophiren, deren Zukunft in der Gemeinschaft der Sterblichen keine Heimat mehr suchen mag. Umsonst ist es jetzt, dass den Künstlern der Prunkreda, einem Isokrates und Gorgias ein Demosthenes, den gelernten Fachmännern der sophistischen Rhetorik der flammende Redner für das Vaterland folgt. Mit tiefem Schmerze neigen sich die Blätter und welken die Blüthen, die herrlicher die Sonne des glänzenden Meeres zweier Welttheile niemals beschienen hatte. Und nur eines bleibt; aber das was damals geblieben, das wird ewig bleiben. Mitten in

der Versumpfung selbst der Athenenser, denen Aristophanes jenen Hohn ins Gesicht schleuderte den man niemals verstehen wird, so lange man nicht versteht wie das besseie Gefühl dem gemeinen Durst nach gemein erworbenem Gelde entgegen tritt, und zum Spotte wird wo die Wahrhaftigkeit machtlos geworden, flüchtet sich das grösste Erbtheil jenes hochbegabten Stammes in das Gebiet des reinen Gedankens, das ewige Eigenthum edlerer Sinnesart. Sokrates wirft um den Preis seines Lebens der Herrschaft der Willkür und der Ungerechtigkeit den Handschuh hin; er ist es, der zuerst in der Welt den Widerspruch empfunden und laut ausgesprochen hat, weleher stets das Recht der Quantität, der thatsächlichen Majorität begleitet, wo sie dem ewigen Rechte der Qualität, der Berechtigung der höheren Fähigkeit gegenübertritt. In ihm wird der Widerspruch des formalen végez, des geltenden Rechts mit der höhern Idee des Gerechten, der διακιστύνη, zuerst zur scharfen Dialektik und dann zur innersten Ueberzeugung, die sich auf Gefahr des eigenen Lebens gegen die Masse und ihre niederen Interessen stemmt: Sokrates zuerst lehrt um der Wahrheit willen sterben. wie ein Grösserer uns lehrte um der Liebe willen in den Tod zu gehen. Und um seine Manen krystallisirt sich nun ein geistiger Process, dessen hohe Bedentung wir niemals mit den einzelnen Lehren erschöpfen können, die derselbe zuerst zu formuliren verstand. Das was Plato und Aristoteles in Griechenland nicht eigentlich sehnfen, sondern zur Vollendung brachten, das war seinem innersten Wesen nach genau dasselbe, woran das geistige Leben der germanischen Welt mitten in der tiefsten Versunkenheit ihrer gesellschaftlichen Ordnung sich aufrecht zu erhalten und zu grösseren Dingen vorzubereiten vermochte als alles Gegenwärtige verloren schien. Sie schufen um sich die Schulen des Wissens, die ersten elementaren Anfänge unserer Universitäten. Sie waren es, welche die Geister um die Wahrheit und das Schöne in der Urheimat der griechischen Kunst sammelten, als die Nachkommen der Sieger von Marathon ,die Hand noch bittend aus dem Grabe zu strecken begannen. um ein Almosen zu erhalten' wie Aristophanes spottete: ihre Hunderte von Zuhörer, den elenden Kämpfen der damaligen Zu stände, dem Napoleonismus der Makedonier und dem Bourgeoisthume der Nachkommen der Piräusgrössen wie der spartanischen

Erbtöchterwirthschaft entfliehend, wurden zu den letzten Hütern des Ringes in der grossen Kette des Gedankens, der bei dem Unterschiede zwischen dem Rechte, das durch die Idee geboren und in den positiven Abstimmungen eines verlotterten, feilgewordenen อิทุพรร vergessen, in Sokrates zur selbstgewissen Ueberzeugung, in Plato zum reinen Ideal, in Xenophon zum klaren männlichen Charakter und in Aristoteles zur systematischen Wissenschaft ward. Sie sind es, welche das glühende Abendroth des griechischen Tages bilden; mit ihnen schliesst eine herrliche Epoche, deren wunderbarste Macht darin bestand, dass das blutige Unrecht, die grausame Gewalt, die mörderischen Classenkämpfe, ja selbst das feile Gold den letzten Nachkommen einer herrlichen Zeit weder das Suchen nach dem Gerechten das uns die ewige Jugend, noch das Anschauen der Wahrheit die uns den Frieden gibt, zu nehmen vermochte. Wir aber sagen, dass für unser Gebiet diese letzte Epoche diejenige war, in welcher sich aus der Gnostik und der Publicistik Griechenlands in derselben Bewegung die griechische Staatswissenschaft in unserem Sinne entwickelte. in welcher sich — wunderbares Widerspiel des wirklichen und des geistigen Lebens — nach den grossen Gesetzgebungen der peloponnesische Krieg und nach ihm der Untergang der griechischen Freiheit, der römische Tod auf die erste Schule der menschlichen Wissenschaft vom Staatsleben gelegt hat.

Das nun wenigstens zum Theil im Einzelnen zu verfolgen, ist die Aufgabe des positiven Inhalts dieser Arbeit.

Wohl aber darf dieselbe, indem sie innerhalb des griechischen Lebens sich ein so bestimmtes und scheinbar materielles Gebiet erwählt, zuerst einen Blick auf das werfen, was jene schönste Epoche der Vergangenheit so innig mit all unsern Wissen, ja selbst mit unseren liebsten Gefühlen verkettet hat. Denn wer je den Blick nach Griechenland richtete, der weiss wie der Duft seiner wunderbaren Poesie sich über Alles verbreitet, was wir in ihm suchen und finden. Und fast möchten wir sagen, dass, wer nicht diesem Hauche des Göttlichen in der Geschichte seinen Tribut gebracht ehe er zum Einzelnen in derselben übergeht, kaum je dieses Einzelne ganz in seiner lebendigen Wirklichkeit verstehen wird. So möge denn das

hier mit wenig Worten Platz finden, was wir als den Gruss der Wissenschaft der Einzelarbeit derselben voraufsenden dürfen.

#### IV.

Wenige wohl werden sieh, wenn ihnen das Gefühl aller der grossen Dinge erschlossen wird, in denen und für welche wir leben, der Ehrfurcht erwehren, wenn sie das herrliche Gebiet der Weltgeschichte betreten, das wir mit dem Namen des alten Griechenlands bezeichnen. Denn so gross und schön auch Alles sein mag, was wir in den Werken der römischen und der germanischen Kunst bewundern, und so gewaltig auch die Wissenschaft unserer Tage sich über Alles erheben mag, was die Vergangenheit geleistet, von jedem Punkte unseres ganzen geistigen Lebens laufen die nach tausenden von Jahren noch sichtbaren und unsichtbaren Liuien zurück in jene Wiege der geistigen Thaten welche die Menschheit gross gemacht haben, an jene Ufer des Meeres, das die unfreie Urzeit des Orients von der freien Kraft Europas zuerst geschieden, nach jenem sonnigen Himmel, der auf die herrlichen Werke Attikas herableuchtete, in jenes in seinen edelsten Elementen so tief harmonische Leben einer Welt, die mit dem Speere in der Faust Europa vor den Asiaten rettete, mit dem ewig jungen Herzen die Blüthen der Poesie zu entfalten wusste, und mit der Kraft seines denkenden Geistes zuerst die Frage nach der Wahrheit von der sklavischen Ueberlieferung träumender Priester und wilder Despoten loszulösen und das Forschen nach dem ewig Freien zum höchsten Inhalt des vergänglichen Lebens zu erheben wagte. Ehrerbietig beugen wir uns ihnen, denn sie sind das geistige Erbe unseres Welttheils, aber dankbar verehren wir sie zugleich, denn die ewige Jugend die sie uns gebracht, liegt nicht so sehr in dem Einzelnen was sie gefunden. sondern in der schöpferischen und forschenden Kraft, die sie selbst trieb und die sie nach tausenden von Jahren in jedem wieder zu erweeken wissen, der sich ihnen hingibt. Denn das ist ihre wahre Unsterblichkeit, dass sie das Schöne und das Edle zu einer selbständigen, sich selbst wiederzeugenden Kraft im Leben der Völker gemacht, dass sie uns ewig aufs neue lehren das Gemeine zu verachten, das Wahrhaftige zu verehren

und in dem Kampfe um das Beste nicht zu ermüden. Sie sind es, welche uns wahrhaft über die Gränze der Gegenwart erheben, da sie uns zeigen wie jeder ernst Forschende mit seiner eigenen Gegenwart zugleich der Zukunft des Kommenden zugehören vermag, indem sie selber all die grossen Arbeiten und Thaten der Vergangenheit, auf deren Schultern wir selber mit unserem Streben stehen, zur Gegenwart gemacht haben. Denn in ihren Werken durchleben wir alle Alles, was die fertige Voraussetzung unseres Eigensten ist, zum zweiten Male, als einen Theil unseres eigenen Lebens. Darum, indem wir uns ihnen hingeben, vollzieht sich in uns noch einmal jene gewaltige Arbeit der Gottheit, die wir die Weltgeschichte des Geistes nennen, und noch einmal strömt uns der goldene Quell entgegen, der zuletzt doch das Gute das wir haben, nach dem Besten streben lehrt.

Und so haben die Edleren aller Zeiten gedacht, von den Römern für die sie eine neue Welt eröffneten, bis zu unserer Epoche welche sie selbst in Verehrung die alte Welt neunt. Allen aber erscheint darum nichts in sich fertig, was nicht bis auf die letzten Wurzeln verfolgt ist die es in jene alte und doch immer lebensfrische Welt des griechischen Geistes hineinsenkt, hier zum ersten Mal als eine Arbeit und That des menschlichen Geistes sich loslösend von dem Eindruck der sinnlichen Erscheinung, wie von dem blinden Gehorsam gegen die Tradition, welche mit Gedankenlosigkeit und Interesse im innigen Vereine den lebendigen Gedanken und den kräftigen Fortschritt in Fesseln geschlagen. Als Jenen die herrliche Sage vom Prometheus aus dem dunklen Gefühl der eigenen weltgeschichtlichen Bestimmung entstand, da wussten sie wohl noch nicht, dass sie selber der Prometheus des ewigen Feuers, des freien Wissens, zu werden bestimmt seien. Aber sie sind es geworden; unser ist es zu sorgen, dass die Flamme nicht mehr erlösche.

Vor Allem aber ist es in erster Reihe das Gebiet, dem diese Arbeit gehört, das Gebiet der Rechts- und Staatswissenschaft, das nie zu Ende gedacht werden wird, wenn wir es nicht bei seiner ersten Quelle, der griechischen Welt, an seinem Ursprung verstehen lernen. Denn, ganz abgesehen noch von allem Eingehen auf einzelne Fragen und Gebiete, viel mehr als die meisten meinen, verdanken wir gerade in Allem was Staat und selbst das positive Recht betrifft, den griechischen Denkern; Worte und Gedanken, welche die Welt bewegt haben und von denen wir glauben sie seien jedesmal der Zeit entsprossen, welche sie zu ihren rechtlichen und staatlichen Glaubensartikeln und zum Wahlspruch im geistigen und politischen Kampf erheben, sind von den Griechen schon gefunden und gesagt, und wahrlich wenig bleibt bei vielen, auch bei grossen Namen übrig, wenn wir ihrem Glanz dasjenige nehmen werden, was den Griechen gehört. Schon die Griechen wussten und ihre Philosophen predigten, dass die Menschen ihrem Wesen nach gleich seien und das ἴσους εἶναι τοὺς ἀνθρώπους, das ,omnes hominis natura sua aequales esse' in der lateinischen Redaction der Professorenhefte von Constantinopel und Beryt, hat selbst Aristoteles nicht zuerst gesagt; die Freiheit, die EkenOegia war sehon ihnen nicht leere französische liberté, sondern dem englischen Selfgovernment haben sie zuerst den Namen und den Inhalt in ihrer αθτενομέα und αθτάρκεια gegeben, die Körper der Selbstverwaltung aber in dem Unterschiede von κώμη und πέλις bestimmt, den sie zuerst verstanden haben. Sie haben das höchste Princip der Verwaltung, das ed Thy schon neben das höchste der Verfassung zu stellen verstanden; sie waren es, welche die Sociabilitas als den psychischen und das Bedürfniss nach der gegenseitigen Erfüllung der Einzelkraft durch die Gemeinschaft mit anderem als den physiologischen Grund der Staatenbildung erkannten; und daneben haben wiederum sie den göttlichen Willen zuerst als die schöpferische Urkraft der Rechtsbildung im Plato verehrt und in der Kraft des Bedürfnisses die Quelle der Ordnung zu finden gewusst; sie sind es, von denen Begriff und Wort jenes , bellum omnium contra omnes' herstammt, von denen wir oft genug meinen, Hobbes habe sie zuerst gedacht (Plato de Legg. I, 626 a. u. e ,το πολεμίους είναι πάντας πάτι'), von ihnen stammt das römische Wort über das Wesen der Gerechtigkeit. das ,suum cuique tribuere' das nichts ist als die wörtliche Uebersetzung Platos: ,τὸ προσήμον ἐκάστω ἀποδιδόναι (Rep. I, 332 e); sie wussten schon das grosse Princip Macchiavell's zu formuliren, dass, εν άπάσαις ταϊς πόλεσι ταύτον εΐναι δίκαιον, το τῆς καθεστηκυίης άρχῆς ξυμφέρον' (ib. 339 a): sie sind es, welche zuerst den Grundbesitz vom gewerblichen Besitz als zzījaz und zzījaz geschieden haben: sie haben zuerst neben der Oligarchie den Adel als die missbers und

εθγενέστεροι hingestellt (Ariht. Pol. IV, 4, 12906, 19); sie haben zuerst den Gedanken der Talion gehabt und über die Strafe selbständig neben dem Verbrechen nachgedacht, einzelner anderer Rechtssätze des römischen Rechts nicht zu gedenken, deren Sammlung die Aufgabe einer andern Arbeit sein muss; sie aber sind es vor Allen, welche zuerst die Gewalt und die Natur des Besitzes überhaupt, den Unterschied von arm und reich im Staatsleben, die Natur der gesellschaftlichen Gegensätze und die der Classen und Ordnungen zu verstehen wussten, die wir erst jetzt wieder in ihrer ganzen Bedeutung aufs neue denken lernen. Auf dieses nun wird die Arbeit bei der Darstellung des Aristoteles zurückkommen; sieher bleibt, dass gerade in allen gesellsehaftlichen und staatswissenschaftlichen Fragen die griechische Literatur eine fast unerschöpfliche, gewiss aber bisher unerschöpfte Fundgrube ist und dass wir die Zeit kommen sehen, wo auch unsere gewöhnliche Literaturgeschichte dieses Gebiet in sich zu verarbeiten wissen wird.

Ist dem nun so, so müssen wir an die Spitze des Folgenden die Frage stellen, ob und wie weit mit dem was diese griechische Welt geboten hat, gegenüber dem was die germanische Welt hier erzeugt, jenes Gebiet nicht schon wirklich im Wesentlichen erschöpft sei. Und hat die letztere Leistungen aufzuweisen die von nicht minderem Werth sind wie jene, worin liegt der tiefe Unterschied, vermöge dessen wir selbst gegenüber jenen Vätern des bewussten Denkens dennoch auch unseren Werth zu bemessen wissen?

In der That hat es seine Berechtigung, jede Literatur eines Volkes als ein Ganzes aufzufassen, als einen Baum mit Keim, Wachsthum, Blüthe, Frucht und Tod; und fassen wir dann die grosse in den Völkerliteraturen zur Erscheinung gelangende Arbeit der Weltgeschichte als ein Ganzes auf, so hat es wiederum seine Berechtigung, innerhalb der letzteren die Arbeit jedes einzelnen Volkes als eine individuelle Lösung einer bestimmten Aufgabe zu charakterisiren. Nur darf eine solche Anschauung nicht bei allgemeinen Bildern stehen bleiben. Wir aber werden für das, was wir die grosse geschichtliche Function der griechischen Literatur im Gebiete unserer Wissenschaft nennen möchten, auf Grundlage der voraufgegangenen Unterscheidung leicht die richtige und, wie wir glauben, auch

fest bestimmte Formulirung finden. Und diese mag in kürzester Form dem folgenden voraufgesendet werden.

Das nämlich ist die artvolle Selbsteigenheit der griechischen Gedankenwelt über alles Leben der menschlichen Gemeinschaft und ihr greifbarster und tiefster Unterschied von der römischen wie von der germanischen Auffassung, dass sie keinen selbständigen Begriff von Recht hat, wie sie auch kein eigenes Wort für dasselbe in ihrer Sprache besitzt. Denn das Eizzer ist das Gerechte, die δικκισσύνη die Gerechtigkeit, die δίκη ist das Gericht, der νέμες ist das Gesetz, das προσήμον ist das sachlich berechtigt sein, das Billige; aber für Recht und Jus gibt es in der griechischen Sprache keinen entsprechenden Ausdruck. Das aber war so tief mit der ganzen Gestalt und Bewegung des griechischen Leben's verwachsen, dass es viel merkwürdiger wäre, wenn die Griechen das eigentliche Recht gehabt hätten, als es der Mangel an diesem Worte sein kann. Denn es liegt tief im Wesen der Sache, dass das Recht im specifischen Sinn des Wortes erst da entstehen kann, wo aus dem Gute das Eigenthum und mit demselben zugleich die specifischen Begriffe und Worte für den Besitz, die Dienstbarkeit und das Pfandrecht entstehen, welche ihrerseits wieder Begriff und Wort der Sache — erst die Römer kennen die res - zur Voraussetzung haben. Es scheint das wohl der Beachtung werth. Doch gehen wir noch nicht darauf ein. Erst wenn einmal unsere Jurisprudenz, die an Breite selbst die römische weit hinter sieh lässt, erkennen wird, dass die römische Rechtsgeschichte ohne die griechische gar nicht ganz verstanden werden kann und dass daher jeder Romanist nicht fertig ist, so lange er nicht wie seine eigenen größen Quellen von Cicero bis auf die Zusammensteller des Corpus Juris, die ums um den Preis der Vernichtung der eigentlich römischen Rechtsliteratur die Trümmer derselben in jener merkwürdigen Sammlung aufbewahrt haben, die Griechen studirt, dann erst wird es uns ganz verständlich werden, wie es doch zugeht dass, während die Griechen wie gesagt gar kein Wort für Recht und Eigenthum hatten, die Römer für das letztere gar zwei Worte besassen. dominium und proprietas, ohne sich doch philologisch oder juristisch um den Sinn dieser Doppelbezeichnung zu kümmern. während die Deutschen, so viel wir sehen, das Wort Eigenthum

gleichfalls erst lange nach den Rechtsbüchern finden, die Franzosen aber schon im dreizehnten Jahrhundert die propriété aus der römischen Terminologie in das Privatrecht aufnahmen. das domaine dagegen von jeher auf das öffentliche Recht bezogen. Doch dieses mag hier nur angedeutet sein: möge man entschuldigen, wenn wir in Beziehung auf Griechenland an dieser Stelle etwas behaupten, ohne es zu beweisen. In der That nämlich liegt der Grund nahe, weshalb die Griechen keinen Begriff und kein Wort für Recht in unserem Sinne hatten. Denn bei ihnen war der Richterstand kein Beruf: Richter war das Volk: noch ist bei ihnen nirgends die Function des Gerichts endgiltig von der Function der Volksversammlung geschieden und noch ist daher nirgends die Verpflichtung da, das Recht anderswo als in der Ueberzeugung des Volksgerichts von dem Gerechten zu suchen. Eben diese auf das Individuum, seine augenblickliche Stimmung und die beständig wechselnden bygizuatz zurückgeführte, und daher von Fall zu Fall sich stets frei erneuernde Rechtsbildung war wieder, an die einzelnen militz gebunden, in jeder Stadt eine wenn nicht wesentlich verschiedene, so doch durchaus selbständige, und kein griechischer Staatsmann hat je daran gedacht, von etwas Achnlichem wie von einem jus eivile, einem gemeinsamen griechischen Recht auch nur zu reden. Wie Griechenland selbst, so ist auch sein Recht an seiner Oertlichkeit zu Grunde gegangen.

Nun aber hat das was wir das positive Recht nennen und was Object und Inhalt dessen bildet, was wir als Rechtskunde und Rechtslehre im Unterschiede von Rechtsphilosophie und Rechtswissenschaft bezeichnet haben, über das gesammte Denken von Recht und Gemeinschaft der Menschen eine ganz specifische Gewalt. Jenes positive Recht, das wir vom Recht an sich geschieden, ist nicht mehr eine Abstraction, sondern eine und sehr mächtige Thatsache; und wir dürfen gleich hier hinzusetzen, dass diese Thatsache des positiven Rechts dem Denkenden sich stets in demjenigen formulirt, was wir die Rechtsbegriffe nennen, denen wir in den Definitionen ihre Gestalt in Worten geben. In ihnen wird mit dem Rechte auch das Wesen dessen, an welchem es selbst erscheint, das Wesen seines Inhalts, das an sich gar kein Recht ist und doch ein Recht hat, wie Mensch, Gut, Besitz, Bedingung, Irrthum, Zeit, Geld, Familie,

Staat und tausend andere des Rechts fähige Dinge, der Gedanke von denselben objectiv. So lange aber das Denken sich innerhalb des reinen Begriffes von Recht an sieh bewegt, entspringt jeder einzelne Rechtsbegriff doch nur aus der subjectiv individuellen Auffassung, welche sich der Denkende von dem letzten Grunde von Recht und Staat bildet. Und eben diese Subjectivität der philosophischen Rechtsbegriffe ist es, welche es dem Philosophen aus Gründen, deren Aufführung wohl hier überflüssig ist, unmöglich macht, zur objectiven Geltung zu gelangen. Damit aber tritt eben jener Zustand ein, den wir bezeichnet haben, die Scheidung zwischen Rechtsphilosophie und Rechtslehre, welche in dem Gegensatz des Unpraktischen der ersten und der Unwissenschaftlichkeit der letztern zu gipfeln pflegt. Das nun lässt sich recht wohl denken, so lange es sich um einzelne für sich stehende Rechtssätze handelt. Sobald aber dies positive Recht ein grosses und selbstbewusstes Ganzes, eine Rechtsgesetzgebung bildet, erfasst es mit seiner Gewalt auch den reinen Gedanken und empfängt von ihm zuerst das Streben nach Definitionen und ihrer specifischen Klarheit im Einzelnen, die wir zuerst bei den Römern entstehen sehen, und dann das Streben nach einem organischen Systeme, dieser grössten Errungenschaft des deutsehen Geistes. Ist aber wie bei den Griechen ein solches Ganze des positiven Rechtslebens nicht da, so bleiben Rechtsphilosophie und Rechtskunde einander entfremdet, und in allem Denken über Recht und Staat herrscht eben jenes subjectiv individuelle, begriffs- und definitionslose Moment, das sich durch Aufstellen von Idealen, durch Geschicklichkeit in der Behandlung der Gerichtsstimmungen, durch Schärfe der Casuistik und Dialektik Geltung zu schaffen sucht, aber nie zu jener festen Grundlage der bestimmten Rechtsbegriffe gelangt, die wir bei den Römern bewundern, und noch weniger zu den Rechtssystemen die unser Eigenthum sind. So nun war es auf der einen Seite bei den Griechen; alles was juristische Begriffsfestigkeit ist, war ihnen versagt und noch mehr; denn obwohl sie uns den Besitz verstehen gelehrt haben, haben sie selbst nicht einmal das Wort, geschweige denn den Begriff desselben gehabt. Niemand kann das Wort Besitz ins Griechische übersetzen, denn κτῆσις ist der Besitz an unbeweglichen Sachen, γεήμα ist das bewegliche Gut, γεηματιστική ist der Erwerb

des letzteren. Und doch haben sie den Besitz im ethischen und staatswissenschaftlichen Sinn verstanden wie kein anderes Volk; ja gerade in diesem Verständniss liegt ihre Grösse und es ist wahrlich der Mühe werth, sieh schon ganz im allgemeinen den Process im Geiste anschaulich zu machen, der ihnen ohne Wort und Definition dieses Wesen des Besitzes erschloss. Und so mag es verstattet sein, ehe wir auf Einzelnes eingehen, eben diesen so wunderbaren Process zur Darstellung zu bringen. Denn er ist es, der den geistigen Inhalt der öffentlichen Kämpfe und zugleich den der höchsten Staatsphilosophie der Griechen uns erklären wird.

Das was tiefer als der Archipelagus Griechenland von Asien scheidet, ist der ungebändigte Drang nach Freiheit. Mit den Griechen zuerst ist dies Wort und alle Gewalt welche es über die Menschheit ausübt, in die Welt gekommen; mit ihnen aber zugleich auch das Streben, dieser Idee der ἐλευθερία einen bestimmten, für den Gedanken fassbaren Inhalt zu geben. Dieser Inhalt war der Satz, dass keine andere Gewalt über sie, ihr Gesammtleben und ihr Recht gelten solle, als der nach bestimmten Regeln gefasste Beschluss der Gemeinschaft selber. Ein solcher ist das Gesetz, der véaze. Erst die griechische Welt hat gegenüber der asiatischen mit ihren göttlichen geoffenbarten Gesetzen die Idee des gesetzschaffenden freien Willens erkannt und in ihrem öffentlichen Leben durchgeführt, und erst Griechenland hat neben dem freien Gesetze zugleich den Gedanken der freien Vollziehung des Gesetzes durch die eigene Kraft des Volkes, die κὸτάρκεια neben die ἐλευθερία hingestellt. Diese Begriffe sind das grösste Erbe das Griechenland den folgenden Völkern hinterlassen hat.

Aber gerade aus dieser freien Natur des Gesetzes entsprang der zweite Satz, dass ein solches von Allen gewolltes Gesetz nun auch unbedingte Giltigkeit für Alle haben müsse. Darum gilt für die Griechen, dass nur das Gesetz das Recht ist; der Zweifel an dem durch das Gesetz gegebenen Recht wäre ein Zweifel an der Freiheit gewesen, das Gesetz und sein Recht sich selbst durch eigenen Willen zu geben. In dieser Herrschaft des Gesetzes erschien sich das griechische Volk als das königliche Volk, das bijdzepidragge ür (Arist. Pol. IV, 4, 12924, 15) und die "Volksouverainetät" der französischen

Revolution wie das "königliche Volk' Kant's gehören nicht dem vorigen Jahrhundert und nicht dem verfassungsmässigen Staatsrecht unserer Zeit, sondern auch diese Worte und Begriffe sind Eigenthum jener Griechen, welche im tiefen Unterschiede von der germanischen Welt die Freiheit nicht aus der Unfreiheit, sondern aus der Freiheit heraus verstanden. Bei ihnen ist die Furcht vor der Göttheit zur Achtung vor dem Gesetze geworden, und wir haben hunderte von Jahren und Philosophen gebraucht um dialektisch wiederzufinden, was den Griechen als Angebinde ihrer Geschichte in die Wiege ihres öffentlichen Bewusstseins und ihrer Staatenbildung gelegt war.

Aber neben dieser Ehrfurcht vor dem Gesetze der ein Sokrates sein Leben opferte, stand ein zweiter nicht minder erhabener Factor ihrer Gemeinschaft. Das war ein tiefes, durch kein Glück und kein Unglück ausrottbares Gefühl für das Edle, für die höchste Berechtigung alles Schönen und Grossen, für die Ehre, die in der herrlichen That, und für den Ruhm, der in dem Streben nach dem Besten liegt. Das Wort mit dem sie diese ihre schönste Eigenschaft benannten war die ,Tugend, und die Aufgabe in die Kraft jedes Einzelnen dieser Tugend sich bewusst zu sein und sie zu verwirklichen, nannten sie das "Ethos". Auch diese Worte und Begriffe verdankt die Weltgeschichte den Griechen; der Orient kennt Glauben, Hingebung und Gehorsam, aber von Tugend und Ethos ist weder in der Bibel noch in andern Werken die Rede. Das Gefühl dieser Tugenden verarbeiteten sie dann zum Wissen des Ethos, jeder ihrer Philosophen wieder in seiner Weise und ebenfalls dasselbe sagend und wollend, und von diesem Wissen aus gelangten sie zu der Vorstellung vom Idealen im Einzelleben wie im Staate. Die Anwendung desselben aber, als die Gesammtheit aller ihrer Erscheinungen und Bethätigungen im gemeinschaftlichen Leben, war ihnen dann die Gerechtigkeit, die διακισσύνη. Der κίνης δίακισς ist nicht ein gerechter Mann vor dem Herrn, sondern ein gerechter Mann vor den Forderungen der grossen Cardinaltugenden und ihres Ethos; und wenn auch langsam so werden doch fast unwiderstehlich Begriff und Lehre dieser Ethik zu einer selbständigen Wissenschaft, die von Aristoteles aus mit all' ihren Vorzügen und Mängeln Jahrtausende die Welt beherrscht hat. Aber einmal im abstracten Gedanken

gegeben, erfasst jener Begriff des Einzion alsbald auch den Staat und in ihm das Gesetz, das im Staate das Recht ist. Denn vermöge der Gewalt des Ethischen, dessen dunkel gefühlte Persönlichkeit der θεός als τὸ πᾶν. das ἐχιμένιον ist, hatten nun auch Staat und Gesetz in Allem, was sie sind und thun, jene höchste ideale Gerechtigkeit zur Geltung zu bringen, welche die θικκιοσύνη bildet. Wie aber nun ist das möglich, da der Staat doch nicht Ethik lernt, und doch nicht als Ganzer Tugenden hat, sondern ein selbstherrlicher ist? Offenbar nur dadurch, dass sein eigenes Wesen die Gerechtigkeit fordere und setze. So scheidet sich die innere Natur der Idee des Staates zuerst von seiner wechselnden, zufälligen Erscheinung; sie wird eine selbständige Thatsache für den denkenden Geist, und als solche, als das Wesen oder die ursprüngliche und eigenartige Kraft, mit welcher ein jedes Lebendige eben das ist und thut was es ist und leistet, erfassen nun die Griechen in dem selbständigen Wort und Begriff der zózez. Diese Physis ist die Quelle des Verständnisses alles Wirklichen, und ihre Bethätigung durch die Arbeit des Einzelnen, ihre Forderung an die individuelle Gestaltung durch das eigene thätige Leben ist es, die Plato mit dem vielbestrittenen Worte des τὰ ἐκυτεῦ πράττειν bezeichnet - das sich selbst, sein eigenes Wesen, im Unterschiede von allem Anderen durch die That zum Ausdruck Bringen. Das gilt für jedes persönliche Leben, das gilt aber auch für den Staat. Die wahre 25512 des Staats ist daher die 31xx1255vn, welche die Tugenden und das Ethos verwirklicht, und jetzt liegt der letzte Grundgedanke der Griechen über ihr Staatsleben wohl leicht erkennbar vor uns. Jener νέμος, die bethätigte κὸτάρκεια der πέλις, soll die wahre und höchste σύσις derselben, das durch Wille und That verwirklichte 30cz, die von Hegel sogenannte Wirklichkeit der sittlichen Idee im Ganzen wie im Einzelnen, zur Geltung bringen. Das ist der gerechte Staat, und das ist die Gerechtigkeit seines Willens und seiner That.

So war es in der geistigen Anschauung des griechischen Staatslebens. War dem auch so in der Wirklichkeit? War das was jenes Nomos wollte, in der Wirklichkeit auch die Gerechtigkeit? War das Geltende zugleich das Gerechte? Sie wussten es nur zu gut, dass dem nicht so sei! War dem aber nicht so, welche Gewalt denn war es, die jener ewigen Natur des

δίχχιον ihre Herrschaft ewig aufs neue bestritt und raubte? War es der Wille an sich, war es das Wesen der Persönlichkeit, die φόσις τοῦ ἀνθρώπου, welche mit sich selbst im Widerspruch tretend, statt des δίκκιον das ἄδικον κum νόμος machte? Unmöglich. Woher denn jene Gewalt, die in das Ethos hineingriff und der selbst die Besten unterlagen? Jene Gewalt, welche stärker war als die Freiheit, und mächtiger als die Könige von Persien und Makedonien? Wahrlich sie brauchten sich nur umzuschauen um sie in jedem Obolus wiederzufinden, der bald genug das einzige Band war, das den einst so freien und stolzen Athenienser noch an das öffentliche Wohl band und nur den Staat lieben und achten lehrte der jenen Groschen zahlte! Und kann es da noch wundern, dass das Edlere im griechischen Volke sich empörte, wenn es sah dass ein herrlicher Staat der allen Waffen Asiens getrotzt hatte, in Recht und Verfassung dem Gelde unterlag? Nicht durch Rechtslehre und nicht durch Volkswirthschaftslehre und nicht durch Definitionen und Systeme, sondern an ihrem Ethos haben die Griechen den Besitz und seine Gewalt, sein Wesen und seine Wirkung begriffen, und was das neunzehnte Jahrhundert weiss, das hat das dritte Jahrhundert vor Christo uns schon denken gelehrt. Das ist der Sinu, in welchem wir sagen, dass die Griechen den Besitz erkannt und verstanden haben.

Und jetzt wollen wir versuchen zu zeigen, wie dies Verständniss selbst wieder nicht etwa die Sache eines Mannes oder einer einzelnen Theorie gewesen. Sondern langsam entwickelt es sieh, und man kann fast mit dem leiblichen Auge sehen, wie fast schrittweise der grosse Gang der Volkswirthschaft der Lehrer des griechischen Geistes wird, und wie sich die Stadien gleichsam messbar bilden, in denen zuerst die Gesetzgebung mit den Gnostikern, dann der sociale Kampf mit seinen Rhetoren und Publicisten, und endlich die selbständige Staatswissenschaft sich zum Verständniss der Gewalt und des Wesens des Besitzes und seiner Stellung und Aufgabe in der griechischen Geschichte emporarbeiten.

## V.

Wir dürfen von unserem Standpunkte dem Folgenden den Satz voraufsenden, den dasselbe zuletzt im Einzelnen entwickeln soll.

Es mag sein, dass es Zustände vor der Geschichte gegeben hat, in welcher die Menschen ordnungslos theils als "Waldgänger" oder als die Eiőtz: des Thucydides, oder die Cyclopen Homers gelebt haben. Wir begnügen uns damit, dass die Geschichte eines jeden Volkes erst da beginnt, wo aus dem Gemeingut ein Einzeleigenthum wird. Die Gesetzgebung eines jeden Volkes aber beginnt da, wo die dadurch entstehende Vertheilung der Einzeleigenthums sich zum Gegensatz der Classen ausbildet. Die Geschichtschreibung desselben endlich fängt da an, wo aus diesem Gegensatze der Classen die thätliche Gewalt entsteht.

Bei den indo-germanischen Völkern Europas aber entsteht dieser Gegensatz und sein Kampf nicht durch die Vertheilung des Besitzes als solchen, sondern durch den Process vermöge desselben die letzteren auf die jenen angeborene Freiheit und Gleichheit ihren Einfluss ausübt.

Die älteste griechische Geschichte ist in diesem Sinn nichts als die älteste Gestalt unserer eigenen Gegenwart, und die Zeit vom Zuge der Dorer bis auf unsere Tage ist nur die Wiederholung derselben Erscheinungen, weil sie die gleichartigen Wirkungen gleichartiger Kräfte zeigt.

Will man nun den Stoff, der sich hiefür darbietet, beherrsehen, so muss man die Entstehung der wirthschaftlichen Classen, der Rechtschassen und den ersten Kampf des Königthums mit denselben scheiden, aus dem die erste grosse Gesetzgebung und mit ihr die erste Philosophie der Griechen, die staatswissenschaftliche Gnostik, hervorgeht. Sie zusammen bilden die Grundlage für die folgende Zeit.

Als die alten Völker, aus unbekannten Gegenden heranziehend, sich niederliessen, war der Grundbesitz Gemeingut: sie theilten ihm. Einen Theil gaben sie den Göttern, ein Theil blieb gemeinsam, einen Theil vertheilten sie an die Einzelnen und ihre Arbeit. Das geschah nach bestimmten Regeln, und bei allen alten Völkern haben die Bestellten, mochten sie nun

Agrimensores der Römer oder Reebsmänd der Skandinaven oder anders heissen, nach priesterlichen Formeln unter dem Schutze der Gottheit ihre Aufgabe vollzogen. Der Theil der dem Einzelnen zufiel hiess bei den Griechen der κλήρος (das germanische Allod, die älteste römische Possessio) und sein Inhaber der κληρούχος; die ίερα oder τεμένη gehörten der Gottheit; der nicht vertheilte Besitz (et superest ager) war das καινάν, ή κοινή γώρα, der älteste fundus publicus der Römer, das Almend, der Gemeindegrund der Germanen. Der Einzelne war daher nicht Eigenthümer, denn sein "Loos" ist ursprünglich gewiss eben so regelmässig neu verlost wie bei den alten Germanen (agros mutare.). Deshalb kennt weder die ältere griechische, noch die römische, noch die germanische Sprache ursprünglich weder Wort noch Begriff des Eigenthums - noch der Sachsenspiegel redet wohl von ,eygen' aber nicht von Eigenthum, und die griechische Sprache hat, wie sehon erwähnt, überhaupt nie ein Wort dafür gefunden. Indess war ein solcher Zustand denn doch nur denkbar, so lange ein Volk als Ganzes noch in Bewegung war, und daher wesentlich Jagd und Viehzucht trieb. So wie es sich, sei es dass es eingeengt ward durch die Nachbarn oder durch die natürlichen Gränzen von Meer oder Gebirge, dauernd niederliess und das Loos mit Korn bebaute, musste die Arbeit den individuell bearbeiteten Grund enger mit dem Arbeiter selbst verbinden, und es kam nur darauf an den Punkt zu bestimmen, auf welchem der frühere Gesammtbesitz jetzt in das Einzeleigenthum überging. Dieser Punkt war gegeben mit der Erbauung des Hauses. Das Haus ist derjenige Theil des Grundes, den der Mensch selber schafft; er ist es, den der Inhaber des Looses durch das Loos selbst nicht mitbekommen hat, und den er daher auch nicht wieder hergeben kann; an das Haus als erste Voraussetzung alles Landbaues knüpfen sich Regel und Ordnung in demselben; wie das Vieh, das Ackergeräth, der Vorrath innerhalb des Hauses vertheilt werden muss, muss sofort auch die wirthschaftliche Arbeit vertheilt und in strenge Ordnung gebracht werden. So entsteht ein neues Lebensverhältniss und mit ihm ein neuer Rechtsbegriff. Ich kann das Landloos nicht mehr von demjenigen trennen, durch den allein es ein selbständiger productiver Körper geworden ist; das Landloos selbst beruht mit seiner ganzen wirthschaft-

lichen Kraft auf diesem Hause; alsbald erzeugt hier wie immer die wirthschaftliche Natur ihr Recht für diese Einheit von Haus und Hof, und so wird aus dem Loos die Hufe (Hof = Bo, Odalbo), aus der Possessio durch die domus das dominium, und in Griechenland aus dem sixos τα sixeia, deren naturgemässe wirthschaftliche Ordnung sich gleich anfangs als das Rechtsverhältniss der dieser obzeig Angehörigen zur Herrschaft — àpyr, —, des Ganzen über die Theile, das ist des πατής, als Recht des Herrn über die Frau in der ἀρχής γαμικής, über die Kinder in der žeyh πατεική, und über das Gesinde in der λεγή δεσποτική entwickelt — Begriffe die nicht erst Aristoteles geschaffen, sondern die so alt sind wie die Entstehung des Eigenthums und die manus mariti, die patria potestas und das Dominium über den servus. Die Rechtsordnung aber die sich daraus von selbst entfaltete, der νέμος dieser είκεία, ward dann von den Griechen wesentlich als eine wirthschaftliche betrachtet, und empfing daher den Namen der zixxxxxix - die älteste Ordnung, die nicht Gegenstand einer Gesetzgebung, einer Oźots, zu werden brauchte, weil sie durch die organische Natur des Grundbesitzes selber gegeben waren, bis die Römer sie zu strengen Rechtsbegriffen formulirten. Der wirthschaftliche Process aber durch den auf diese Weise aus dem Allod ein individuelles Eigenthum geworden, ist bei den Griechen nie ein Gegenstand selbständiger Untersuchung geworden, aus Gründen die uns hier zu weit führen würden; die Römer dagegen kannten ihn sehr wohl, weil sich bei ihnen die Vertheilung des Allods in jeder colonia durch die Agrimensoren feierlich wiederholte. Sie nannten jenen Process der Bildung des Einzeleigenthums aus dem Allod oder der Possessio durch die landwirthschaftliche Arbeit die usucapio, und es war ganz consequent, dass sie alsbald diese usucapio, die ursprünglich durch die domus aus der Possessio des Looses das Dominium erzeugte, später auch auf den Erwerb des Eigenthums unter Einzelnen anwendeten, während sie mit der ihnen eigenen strengen Logik an Allem was kein landwirthschaftliches Gut (mancipium) war, ursprünglich überhaupt keine usucapio als möglich dachten; an ihre Stelle trat vielmehr die praescriptio, die gewiss nicht vor den punischen Kriegen entstanden ist. Doch dieses Alles mag gewesen sein wie es will, der Beginn ist die Gemeinschaft

der Gleichen; das Wesen der Gleichheit aber die Harmonie zwischen Grundbesitz, Recht und Waffenpflicht; und diese Gemeinschaft der Gleichen findet ihr Organ in der ursprünglichen Versammlung aller durch den Grundbesitz Gleichberechtigten, dem affusz. Das ist die erste und ursprünglichste Gestalt dieses Wortes; es sollte bald einen anderen Sinn empfangen. Zunächst aber empfängt nun jenes Moment der Einheit neben dem der Selbständigkeit der Einzelnen seinen Ausdruck; es ist der König, der βασιλεύς, der Herzog und Haupt des Volksgerichtes als erstes Geschlechterhaupt, der Sache nach als valja, Bailli, Baillivo, Verwalter, Gewalt bis auf die neueste Zeit fortgepflanzt. Von diesem Könige, den die Römer, von den Germanen redend, bald rex bald princeps nennen, wird gleich weiter die Rede sein. Neben ihm stand das Priesterthum, dem die iszá gehörten, wohl auch für Dorf und Land, während die volle Selbständigkeit des Einzelnen auch für den Gottesdienst des Zebe épheñoe dem Hause angehörte, wie die sacella der Römer den Ackergöttern geweiht waren, und die Lares und Penates an ihrem Heerde standen.

Diese Ordnung der Dinge bedurfte nun keines eigenen Beschlusses; sie beruhte auf der noch ungestörten Harmonie ihrer Elemente, der persönlichen Gleichberechtigung und des gleichen Antheils am Grundbesitz der Gemeinschaft. Die Griechen haben den Zustand dieser in sich selbst ruhenden Rechtsordnung im Gegensatz zu der späteren Zeit als den der νέμει ἄγραρει bezeichnet; die Dichter nannten sie die goldene Zeit; wir dürfen sagen, es sei die Epoche der reinen und ursprünglichen geschichtslosen Geschlechterordnung gewesen. Bei den Griechen können wir sie nicht mehr nachweisen; weniger noch bei den Römern: nur die Nachrichten von Cäsar und Tacitus zeigen uns, dass die alten Germanen sie anfänglich besassen. Das höchste Princip dieses gesammten Rechtszustandes aber war, dass alle öffentlichen Rechte und Pflichten der Geschlechterordnung durch die Vertheilung des Grundbesitzes an die Familien in Maass und Art gegeben sind. Gesetze, νέμω, gibt es in dieser Epoche nicht, nur gemeinschaftliche Berathungen, namentlich über Krieg und Frieden. Dann trat "das Land" zusammen χωρείν, συγχωρείν — und ,wollte seinen Willen' — βείλευμα den der König zum Ausdruck brachte; der Gehorsam gegen den

König aber war damit eigentlich nur der Gehorsam gegen den freien Gesammtwillen. Die Gleichheit, die älteste und eigentliche ভৈত্যসূত্ৰ, ist daher nicht ein philosophisches oder persönliches Princip, sondern sie bedeutet das gleiche Recht auf Grundlage des gleichen Besitzes, beides noch ungeschieden in demselben Worte zusammengefasst. Und steht diese Grundlage aller ältesten Verfassung aller indo-germanischen Völker Europas fest, so ist jetzt der Punkt gegeben, von welchem aus die Bewegung einer neuen Rechtsbildung einerseits und neuer Gedanken über das Recht und sein Wesen andererseits sich fast von selbst erklären.

Denn das scheint wohl klar genug zu sein, dass wenn in dieser alten Geschlechterordnung, deren Wesen, wie man erkennt, eben die Harmonie der grossen Factoren aller öffentlichen Lebensordnung, der persönlichen und der wirthschaftlichen Elemente ist, nunmehr eines dieser Elemente sich ändert, nicht bloss die Lage des Einzelnen, sondern auch die ganze Verfassung sich ändern muss. Und dieser Process ist es nun, welcher die Grundlage der Rechtsgeschichte nicht etwa bloss Griechenlands bildet.

Denn das sich nothwendig Aendernde ist in jener Geschlechterordnung wie in jeder anderen eben der Besitz. Der Besitz aber hat zwei grosse Grundformen, in denen er sich ändert. Die eine liegt in den Factoren des wirthschaftlichen Gutes selbst, die andere entsteht durch änssere Gewalt. Beide zugleich erzeugen den Unterschied; aber die erstere nur den des Antheils am Grundbesitze, die zweite aber mit ihm zugleich die des Rechts. Und so entstehen die ersten Classen; aus der ersten Form aber gehen die wirthschaftlichen, aus der zweiten die Rechtsclassen hervor, und mit ihnen die Umgestaltung der ganzen Geschlechterordnung und ihre ersten inneren Kämpfe. Es mag verstattet sein, sie besonders zu betrachten.

So wie nämlich jener wirthschaftliche Besitz des Allods, des κλήρος, oder die Possessio zum Eigenthum wird, beginnt in ihm zu allen Zeiten jene Bewegung, welche das Güterleben der Welt beherrscht, der Uebergang von einem Eigenthum zum anderen, der auf den zwei Kräften beruht, welche dem menschlichen Leben als ewig wirkende mitgegeben sind. Das

ist auf der einen Seite der Tod aus dem der Erbfall hervorgeht, und auf der andern das Bedürfniss, das den Vertrag erzeugt. Beide beginnen allerdings erst da ihre nie ruhende Arbeit, wo das Gemeingut ein Eigen wird; aber diese Arbeit ist der mächtigste Process den die innere Geschichte der Welt kennt, eben weil es jeden einzelnen Bestandtheil, jedes einzelne Allod ergreift und umgestaltet. Wir dürfen ihn hier nicht verfolgen; aber das bedarf wohl auch keines Beweises, dass er sehon innerhalb des kurzen Zeitraumes von wenigen Geschlechtern eine neue Vertheilung aller wirthschaftlichen Güter erzeugen musste. Er ist es der unerbittlich, ja fast mechanisch die ursprüngliche erzeugen, und eine ganz neue Ordnung des Besitzes an ihre Stelle setzt.

Dennoch ist sie so bekannt und gewöhnlich, dass es genügen darf ihre Elemente zu bezeichnen.

Da nämlich, wo der Klerneh ein zweites Allod durch Erbschaft oder Heirath gewinnt oder ein drittes oder viertes, kann er es nicht selbst mehr bebauen. Da aber, wo der Bauer einen zweiten oder dritten Sohn hat, kann er dem letzteren keine Hufe mehr hinterlassen. So entsteht was ursprünglich nicht da war, der grössere Grundbesitz neben dem kleineren, und aus dem letzteren die Anzahl besitz- und beschäftigungsloser. aber frei geborner Bauernsöhne. Und sofort vollzieht sich der erste Process, der aus der Gleichheit die Ungleichheit macht. Es ist nicht nöthig ihn zu verfolgen. Der grössere Besitzer gibt dem Besitzlosen den Theil seines Grundes, den er nicht mehr bewältigen kann; aber er behält das Eigenthum, und der Arbeiter zinst ihm. Vielleicht im Anfang nur für eine gewisse Zeit; aber der arbeitende Bauernsohn heirathet, und die Tochter hat selbst kein Vermögen; woher sollen es die Kinder bekommen? Unterdessen muss er ein Haus haben; es wird wohl nicht gross sein; kein rechtes Bauernhaus; wäre es das, so würde es seinerseits trotz aller Rechte am Ende doch wieder Eigenthum erzeugen. Es wird ein Häuschen, eine Kathe; am liebsten wird der Bauer sehen, wenn dies Häusehen dicht an seinem Hofe liegt, ja er baut es dem Manne lieber selber. damit aus dem zizze nicht doch zuletzt eine zizzig entstehe. So entstehen die Häusler, die Kathsassen, die Insten des entstehenden Classemunterschiedes; die Griechen nannten sie die

Metoiken und Perioiken, andere Namen derselben: Orneaten, Penesten u. s. w. waren örtlich mit demselben Sinne. Wie lange nun dauert eine solche Ueberlassung? Ein Geschlecht, zwei Gesehlechter? Vielleicht. Gewiss ist aber, dass anfänglich kein formaler Vertrag, kein συνάλλαγμα geschlossen wird. Der grosse Besitzer Jässt' den kleinen Häusler auf seinem "Grunde"; und warum eigentlich nicht? So werden aus den Häuslern die "Lassen", das griechische "λαές" gegenüber dem εθνες; wer hätte es gewagt die Athenienser λαλς λθηνείων zu nennen? Und nun gab es neben der grösser gewordenen Hufe noch die zowź und die jęcź. Wer wohnte hier? Offenbar im Anfange niemand. Bald aber kommen die besitzlosen Bauernsöhne warum soll man ihnen wehren, einen Grund' von denselben urbar zu machen? Nur dass sie der Gemeinschaft dafür Zins und Dienst leisten. Gewiss. Aber wer wird sie zulassen, wer wird ihnen den Platz anweisen, wer wird ihren Zins entgegennehmen, wer hat das Recht ihnen den Besitz zu kündigen? Gewiss im Anfang der 27,222 der gleichen Kleruchen. Aber schon sind die letzteren nicht mehr gleich. Schon hat nur der grössere Hufner noch die Zeit sich mit Dingen zu beschäftigen, die über den Betrieb seiner Hufe hinausgehen. Es ist natürlich, dass er, wenn auch im Namen der Gemeinde, der χώνχ darüber walte. Jetzt wächst seine wirthschaftliche Macht. Wenn er auf der kyzzk erscheint, folgen ihm seine Lassen und die Insassen des zzwży, die von ihm abhangen, was er sagt gilt; auf ihn sehen die kleinen Leute; er ist ein angesehener Mann (θεῖος von θεῖ?), ein geachteter Mann, ein γνώριμος ἀνής; er ist ein Geeigneter, ein Berufener für diese Dinge, ein en:τήδειος; er hat ein weites grosses Feld zu seinem Eigen, er ist ein παγός; er heirathet nur innerhalb der ihm jetzt Gleichstehenden, und sein Sohn und Enkel erben mit seinem Besitz sein Ansehen; aus der Familie wird das Geschlecht, und die Geschlechter der Grossen stehen jetzt denen der Kleinen gegenüber; die Kinder der ersteren sind die Wohlgeborenen, die εὐγενεῖς, und die Besitzenden, die εὕπερει, die eine grosse Einnahme - πέρες - haben, sie sind die ,schönen Lente', die , beaux Sires' des Mittelalters, die Sokrates zuerst die zzhoù κλημθοί genaunt hat, während wir vergessen, dass wir deutsch redend, griechische Gesellschaftselassen bezeichneten. Und jetzt

kommt das "Land" zusammen zu irgend einer Berathung. Ist es möglich, dass das noch der alte ursprüngliche ¿ñpaz sei? Gewiss, die Lassen werden oft genug keine Zeit haben, die άγορά zu besuchen; noch gewisser, dass sie nicht wagen werden darein zu reden, wenn der schwere zwie auftritt; wehe ihnen, wenn sie es thäten! Der Landlord in Griechenland hätte sie eben so gewiss von Haus und Hof gejagt wie er es in England gethan, wenn der kleine Farmer nicht nach seinem Sinne wählte! Aber auch der altfreie Grundsasse auf seinem "Sonnenlehn", dem κληςος der ersten Vertheilung, das er sich zu erhalten gewusst, ist mehr ein Hörer als ein Redner; die Schwere der breiten Gelände über welche der ἐπιτήδειος Herr ist, drückt ihn; vielleicht hat er ein Kind mehr als er versorgen kann - wer soll dem letzten eine Pachtung auf dem zzwie geben, wenn nieht der γνώριμος, auf den die Anderen hören? So schweigt er, und wagt es Keiner sich zu setzen, wo Jene neben den Steinen des Königes Platz nehmen; er stellt sieh im Kreise, zwar mit seinen Waffen, dem Zeichen seines freien Allods, aber doch nur um Ja oder Nein zu sagen. Jene aber, welche jetzt an der Spitze der życzź stehen, die Inhaber des grossen Grundes, sind damit nicht mehr bloss reich. Ihr Eigenthum hat ein neues Moment entwickelt, vermöge der Differenz mit dem der Anderen. Denn war es das Eigenthum, welches der Persönlichkeit sein Gewicht gab, so wird die Dauer dieses Eigenthums zur Dauer dieses Einflusses für das ganze Geschlecht. Das Ausehen wird erblich mit dem Gute, worauf es beruht; es wird zur Ueberlieferung für die Mittleren und Kleineren, dass jener vermöge seines Grundes, des 22 = Erde, an der Spitze stehe wo die Gemeinschaft auftritt; das Vermögen hat einst gleiche Ehre und Macht gegeben, jetzt vertheilt es Beide nach seinem Umfange, und aus dem Eigenthum oder dem wirthschaftlichen und rechtlichen wird der eigentliche, der gesellschaftliche Besitz. Und so ist jetzt aus dem wirthschaftlichen Unterschiede der gesellschaftliche entwickelt, und dieser Unterschied, ursprünglich ein persönlicher und damit vorübergehender, jetzt ein dauernder und dem gesellschaftlichen Besitze schon untrennbar verbundener, und durch des Eigenthumsrecht für den Besitzer unantastbar geschützter. Jedes jener Momente aber ist selbständig da; in der öffentlichen Gemeinschaft krystallisiren

sie sich in den Personen, welche solche Besitze haben. Damit vertheilen sie zuerst die gesellschaftlichen Güter der Ehre und der Macht nach der Vertheilung des Besitzes, und aus den ursprünglichen wirthschaftlichen Classen der Grossen, der Mittleren und der Nichtbesitzer sind die gesellschaftlichen Classen der Höheren. Mittleren und Niederen entstanden. Das ist der erste gesellschaftliche Entwicklungsprocess, den die Geschichte kennt. Es ist die Scheidung der žziste von dem übrigen žžist; der žžist; selbst aber beginnt seine Natur zu ändern. Noch ist er wie ursprünglich seinem Princip nach, gemäss dem alten väuzz žistzzz, die freie Gemeinschaft, aber in Wahrheit ist er nicht mehr die Gemeinschaft der Gleichen; schon Homer will žzi žzistzz zzztz; aber die Empfindung, die hier zum Grunde liegt, ist jetzt zur festen Gestalt in der Vertheilung des Besitzes geworden, und der alte žžistz ist in der Wirklichkeit die Aristokratie der

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Wenn wir uns verstatten dürften über Fragen, die wir allerdings nicht beherrschen hier beiläufig eine Ansicht aufzustellen, so würden wir glauben, dass ein ganzer Theil der Sprache so innig mit den Verhältnissen des Güterlebens durchdrungen ist, dass die Etymologie vieler Wörter ohne die Beachtung der Arbeits- und Güterverhältnisse nicht wohl zu einem entsprechenden Resultate gelangen kann. Unser Gegenstand aber zwingt uns, wenigstens auf einen Punkt aufmerksam zu machen. Jene Scheidung der Classen, nämlich auf Grundlage des Besitzes, hat sich denn doch natürlich sofort auch in der Sprache fixirt. Ob und wie damit die Worte άγαθός und άνθραγαθία zusammenhängen, sowie der ἄναξάνδρῶν oder der ἀγρό;. ,Trift, der mit dem Privateigenthum entstehende ,Acker', vermögen wir nicht zu entscheiden. Jedenfalls scheint der zαλός, der vermöge seines ἀγρός zu öffentlichen Dingen Berufene zu sein als καλὸς κάγαθό; der grundansässige und dadurch anschnliche Mann, und das alte deutsche Wort ahpar, achtbar, hat keinen andern Ursprung. Kommt nicht auch ,ehrbar von Erde, Hertha, žoz, 'Azóz, arvum? Jedenfalls ist der Comparativ von καλός ein doppelter, eben so der von άγαθός wie wäre das möglich, wenn nicht im Worte selbst ursprünglich die doppelte Bedeutung des an sich und des gesellschaftlich Guten und Schönen gelegen hätte? Fast unzweifelhaft aber erscheint dieselbe durch den Superlativ; denn dass "χριστος" den durch den grossen Grundbesitz Besseren bedeutet hat, zwingt uns das Wort anzunehmen, wie die Geschichte selbst, welche unter den Aristokraten niemals die πλούσιο: oder die Timokraten, sondern immer nur die Grundherren verstanden hat; und wie doch konnte aus άγαθό; der ἄριστος, entstehen, wenn άγαθό; mit dem Grundbesitz absolut nicht zusammenhing? Jedenfalls aber harmonirt diese Auffassung, wie wir glauben, vollständig mit den historischen Thatsachen.

Grossen. Die Geschlechterordnung als Ordnung des Grundbesitzes hat ihre zweite Epoche begonnen.

Jetzt kommt die dritte; mit ihr der beginnende Kampf, mit ihr die Geschichte, und mit ihr das Sinnen und Nachdenken über Gesetz und Gerechtigkeit.

Denn allerdings sind jetzt thatsächlich die Grossen die Herren im δήμος; aber über ihnen steht von altersher der βασίλεύς als das Haupt aller Geschlechter. Gewiss ist er nicht ärmer geworden, als jene reicher wurden; gewiss hat er Gründe und Hintersassen; wissen wir doch, dass der spartanische König grosse soss: von den laeädemonischen Sassen bezog; aber er ist doch etwas mehr und anderes als der grösste Grundbesitzer: er ist eigentlich das Ganze; er ist die persönlich gewordene Einheit; er gilt als solcher nach Aussen, er gilt auch als solcher nach Innen. Denn ihn hat nicht sein Besitz und nicht die Wahl zu dem gemacht was er ist; er ist es von Geburt; er gehört dem königlichen Geschlecht. Er will daher Ehre für sich als König; er will Macht für sich als König; er will auch als König eigentlich allein das zewér verwalten, denn diese Almend gehört ja allen, und nicht den zzusten. Und gelangt er dazu, dass ihm im Unterschiede von den grossen Besitzern diese "Staatsländereien" der ältesten Zeit zur Verwaltung überlassen bleiben, so wird bald genug nicht mehr jene ländliche Aristokratie der Grossen, sondern viehnehr er der Herr sein, denn dann werden alle Hintersassen auf dem zzwiz zu ihm stehen, von ihm abhängig werden. Ist es möglich, dass er das nicht empfinden sollte? Aber auch die Grossen empfinden es. Sie haben bisher die Possessiones als Patrizii besessen und verwaltet; ihnen wird der König der an das zzwie denkt, bald aus einem Haupte eine Gefahr, die einzige innere Gefahr die der Bauer versteht, die Gefahr für seine alte, bereits zum Geschlechterbesitz gewordene Grundherrschaft. Und jetzt entsteht das Misstrauen. Vielleicht folgt man dem Könige noch gerne in den Feldzug; aber in der kyzzá beginnt er Widerstand zu finden. Für die Grossen ist er noch immer ein Gleicher unter Gleichen: er selbst aber, das Haupt für alle, also auch für den λαές, will mehr sein. Wie kann es werden, und wie das Gewordene bleiben? Er allein trotz seines Besitzes und seiner Macht genügt doch nicht gegen alle Grossen. Was bleibt ihm übrig,

als jetzt die Stütze seiner Macht bei den Kleinen zu suchen? Der Instinct sagt ihm, was er wünschen muss; aber erst die Verhältnisse zeigen ihm den Weg, den er zu gehen hat. gemeine Hinneigung zum λχές, der jetzt nicht mehr der δήμος, die Angehörigen der Gemeinde, sondern die Kleineren neben den Grösseren zu bedeuten beginnt, gibt ihm die Neigung des , Volkes' als Gegengabe; aber die wirkliche Kraft muss er doch erst in der Versammlung des Volkes concentriren und messen. Um das zu können, muss er das noch unbestimmte Gesammtgefühl des Volkes, dass es als Ganzes nur noch scheinbar die alte Herrschaft besitze, zum rechtlichen Ausdruck bringen; um das wieder zu können, muss er den Punkt angreifen, auf welchem der Besitzer tödtlich verletzt wird, den Besitz selber. Er muss daran denken, wie er wenigstens die gefährdete Mittelelasse der zzkel zżyz0el mit sich verbünde, indem er die Verwaltung des zerzer den zerzer abnimmt, und sie der Gemeinschaft des Expez wiedergibt. Und jetzt kommt die Aristokratie zum Bewusstsein der Gefahr, welche im Königthum als solchem liegt; denn das was wir gesagt wird nicht mehr ein König thun, sondern sie thun es alle. Zum erstenmale entsteht jetzt den Aristois aus jenem Bewusstsein der Gefahr das Bewusstsein, dass sie eine selbständige Classe sind, deren Herrschaft doch zuletzt auf ihrem Besitze beruht; und aus dieser Erkenntniss, dem ersten Classenbewusstsein, bildet sich sofort das erste Classeninteresse, das Streben, den Besitz, ihre Grundlage, gegenüber denen zu erhalten, deren Classeninteresse es umgekehrt ist, ihnen denselben zu nehmen. Der König aber, der das letztere geplant, wird zur Personification desselben; nur durch ihn, durch das Haupt des Ganzen, hat die untergeordnete Classe ein Organ und einen Mittelpunkt; an ihn schliesst sich ehrend und gehorsam Alles an, was nicht mehr unter der Herrschaft der มีอเราะ stehen will; und ist es in der That nicht gerecht, dass statt der Ungleichheit die alte Gleichheit wieder herrsche? Vertritt jener König nicht mehr als ein Interesse? Ist er nicht in Wahrheit der Träger eines Princips, des alten, eigentlichen wahren Princips des griechischen bauer? Soll er nicht unverletzlich sein wie dies Princip selber? Soll man nicht ihm gehorchen statt dem Beschlusse der Agora, den doch nur die Grossen machen? Und muss denn dieser Beschluss gerade

vom grossen Grundbesitz abhangen? Sollen zwei Hufen mehr Recht haben als eine? Soll mein Recht kleiner werden, weil ich nur- einen Acker besitze gegenüber dem der zehn hat? Nein - stehen wir zum Könige! Und jetzt wird der König, getragen von dieser Volksgunst, aus einer blossen Gefahr eine unmittelbare, eine grosse Macht gegenüber jenen Grundherren. Schon regen sich die Metoiken und Penesten, den Herren Uebles sinnend; schon fängt der xyz05; an nachzudenken, wie viel auf ihn fallen werde, wenn der König das Almend neu vertheilt; schon unterwerfen sich die mittleren Besitzer nicht mehr einfach der 'Fürsprache' des Grossen und zürnend denkt der letztere daran, dass ihm ein 'angestammtes' Recht bedroht werde. Der König aber, dem die Macht die Besonnenheit nimmt, beginnt mit Gewalt in die Interessen jener patrizischen Grundherren hineinzugreifen; da merken diese, dass jetzt der Augenblick gekommen sei; sie erheben sich und der erste gesellschaftliche Kampf bricht los, der Kampf der Aristokratie der Grundherren mit dem volksthümlichen Königthum.

So weit daher die Geschichte der alten wie der neuen Welt zurückgreift, tritt uns in vielgestaltiger Wiederholung eine und dieselbe Erscheinung in der Epoche entgegen, in welcher die Gesellschaftsordnung ganz oder auch nur im Wesentlichen eine Geschlechtsordnung bleibt. So wie der König stark werden will, muss er für das Volk im Gegensatze zur Grundherrschaft sorgen, und so wie er das thut, stehen die Geschlechter auf und tödten oder verjagen ihn. Alle Geschlechterkönige der Griechen wie der Römer, wurden von den Grundherren umgebracht, so wie sie mehr sein wollten als Heerführer; die Gesellschaftswissenschaft aber muss das als eines ihrer Gesetze erklären, dass sieh aus der Herrschaft des Besitzes über die Verfassung und Verwaltung ergibt. Hier breitet sieh ein fast unendliches Gebiet aus; wir verfolgen es nicht; aber in Griechenland war die Erscheinung noch einfach, und einfach und leichtverständlich waren ihre Consequenzen.

Denn allerdings tritt nach Verjagung der Könige die Königslosigkeit ein, welche die Unbekanntschaft mit den gesellschaftlichen Gesetzen der Verfassungsbildung die Republik oder den Freistaat nennen lernte, während sie in der That das gerade Gegentheil darstellen. Man sieht um des Volkes

willen hatten die Aristokraten den Codrus, den Romulus, den Servius Tullius, den Tarquinius Superbus verjagt oder getödtet; sie wollten umgekehrt nun die, jetzt durch den Königsmord zur Herrschaft gewordene gesellschaftliche Classe, an die Stelle der Könige setzen. Und es gelang ihnen fast allenthalben. Aber weder ganz noch ungestraft.

Es ist aber vom höchsten Interesse, dies im Einzelnen zu verfolgen, wenn wir an diesem Orte uns auch auf die grösseren Momente des Entwicklungsganges der Dinge beschränken müssen.

So wie nämlich das Königthum, sehon damals oft genug unter dem Namen der Befreiung von einem Herrn, beseitigt war, trat nun der Zustand, den die Könige meist hatten bessern wollen, in seiner ganzen Kraft wieder ein. Die Grossgrundbesitzer, jetzt ohne Gegengewicht, begannen, wie es in der Art zur Gewalt gelangender Bauern liegt, die letzteren rücksichtslos auszubeuten. Sie fingen erstens an, die Kleinfreien und selbst die Mittelelasse direct von der Abstimmung in den Versammlungen auszuschliessen; zweitens aber verwalteten sie den grossen Gemeindegrund, das zzwźy, jetzt um so mehr allein, als das was dem Könige einst gehört hatte, jetzt ihnen zufiel. Alle Lassen, Periöken und Metöken, die einst auf den König gehofft, waren jetzt ihnen unterthan; sie waren factisch die Herren des Landes. Gab aber der Grundbesitz ein Recht, so musste jetzt der grosse Grundbesitz ein Vorrecht geben. Die Classe der wirthschaftlich Herrschenden beginnt daher ganz offen, die übrigen Besitzer von aller Verfassung und Verwaltung auszuschliessen, und der Process entsteht, in welchem aus den gesellschaftlichen Classen sieh die Rechtsclassen bilden. Wir nennen sie die herrschende und die beherrschte Classe. Die Scheidung beider ist Inhalt und Ergebniss der Zeit, welche nach der Vertreibung der Könige folgte und was durch die neue Vertheilung des Grundbesitzes begonnen, das hat sich jetzt vollendet. Nach der Bewältigung des Königthums ist die Aristokratie die herrschende verfassungsmässige Form des alten Shusz geworden.

Allein mit diesem Ergebniss tritt nun sofort ein neuer Process ins Leben, den man zwar im Einzelnen nicht nachweisen kann, der aber in seinen Folgen so verständlich ist, dass wir ihn unter die entscheidenden historischen Thatsachen aufnehmen müssen.

Jede Gewalt hat den Drang, sich durch das zu entfalten und zu entwickeln, wodurch sie selber entstanden ist. Die neue herrschende Aristokratie, aus dem Grundbesitz hervorgegangen, versucht sofort den Rest des freien Besitzes unmittelbar oder mittelbar sich zu erwerben; aus den Reichern müssen noch reichere, ja die allein Reichen werden. Jetzt beginnen die Bedrückungen des Mittelstandes zu denen der Halbfreien hinzuzutreten. Allein es ist keine friedliche Zeit in der das geschieht. Fehde und Krieg toben rings herum. Mit ihnen tritt die Verpflichtung heran, Waffenrüstung und Unterhalt zu schaffen. Die waren von jeher auf den Grundbesitz angewiesen. Stamm des Heeres aber bildeten doch die Freien. Diese Freien selbst aber waren ärmer geworden; dennoch forderte die herrschende Aristokratie die Waffenleistung, als ob sieh die Verhältnisse nicht geändert hätten. Jetzt griff die neue Ordnung der Dinge aus der allgemeinen Verfassung heraus in die bisher selbständige Einzelwirthschaft hinein und bedrohte auch den καλός κάγαθός. Der aber beginnt den Forderungen der Herrschenden zu widerstehen; um ihn sammeln sich die Halbfreien, die man sehon damals aus den Magazinen der Grundherren für jeden Feldzug mit Waffen versehen musste, welche man ihnen freilich nachher wieder abnahm, da sie kein Waffenrecht besassen. Es kommt zum Streit; die Lage der Classeninteressen macht die in den Verhältnissen liegenden Bedürfnisse derselben zu Forderungen, Forderungen deren letzter Hintergrund allerdings der Gedanke der alten Gleichberechtigung gegenüber der Ungleichheit des Besitzes war; jetzt entstehen öffentliche Parteiungen, jede Gesammtfrage wird in das Gebiet der Sonderinteressen gezogen, Jeder beginnt gegen den Andern zu stehen: die Auflösung der alten Ordnung fängt an, in jedem Lande, in jeder πέλις ihr Haupt zu erheben. In dieser Spaltung der Kräfte wird aber die Gemeinschaft selber schwach; Ummuth bemächtigt sieh der Gemüther und eine Zeit beginnt, in welcher die Geschichtsehreibung uns verlässt, weil es keine Geschichte elementarer Processe gibt, weder im Leben der Gesellschaft noch in dem des Staats. Dann aber bricht sich durch die Gestaltlosigkeit der Zustände und Bewegung jene wunderbare höhere

Kraft Bahn, durch welche dann die Griechen uns als ein geistig so gewaltiges Volk erscheinen und die grösste Thatsache der alten Zeit, die Gesetzgebung der griechischen Staaten während des achten und siebenten Jahrhunderts v. Chr. tritt uns entgegen und bildet den ersten und grossartigsten Ausdruck des freien Gedankens eines edlen Volkes über sein eigenes Staatsleben. Sie ist der Beginn alles höhern staatlichen Bewusstseins in der ganzen Weltgeschichte. Sie ist etwas durchaus und wesentlich anderes als das, was wir jetzt eine Gesetzgebung oder Codification nennen; sie will mit einem ganz andern Maasse gemessen werden, als alle spätern gesetzgeberischen Erscheinungen in der Geschichte; denn sie ist in Wahrheit die erste Gestalt des - wir dürfen es unbedenklich sagen - staatswissenschaftlichen Bewusstseins eines Volkes, eine in Gesetzen krystallisirte Philosophie des Rechts und Staats. Daher darf es uns genügen, ihren Inhalt zu kennen; auch würden unsere geringen Kräfte wahrlich nicht ausreichen zu dem, was die grossen Geschichtschreiber darüber mit bewunderungswürdigem Fleiss und Verständniss aus den Trümmern der alten Literatur wieder aufgebaut, neues hinzuzufügen. Im Gegentheil setzen wir die Bekanntschaft mit allem, was Lykurg, Pythagoras und Solon gethan, voraus. Aber Eines möchten wir festhalten, und das ist die Erkenntniss, dass, wenn man einerseits jene grossen Gesetzgebungen ohne das Eingehen auf den geistigen Kern der griechischen Welt nicht beherrscht, man sie doch andrerseits nie ohne die Macht des Besitzes und seinen Einfluss auf die innere Staatsbildung ganz verstehen wird. Und das letztere wenigstens nahe zu legen, soll unsere Aufgabe sein.

Freilich muss man zu dem Ende einige jener Gesetze gegenwärtig haben, deren Wesen und historische Bedeutung uns die Gesellschaftswissenschaft gelehrt hat, und wir sehen uns daher allerdings gezwungen, dieselben an die Spitze des Folgenden zu stellen. Dann aber weiss Jeder, dass wir unter der Zeit jener grossen griechischen Nomotheten nicht etwa einen kurzen Zeitraum von wenigen Jahren, sondern vielmehr einen Process verstehen, der mindestens zweihundert Jahre dauert. In dieser langen und kampferfüllten Zeit sind die Factoren, welche das älteste Recht umgestaltet haben, die Güterbewegung und der gesellschaftliche Besitz nicht etwa still

gestanden. Sie haben ihre Arbeit unermüdlich, wenn auch schweigend fortgesetzt; schon zu Solons Zeit ist Griechenland ein anderes wie zur Zeit Lykurgs. Und daher wird kein Kundiger erwarten, dass die Solonische Gesetzgebung der Lykurgischen gleich sein konnte. Dennoch aber, bei allen tiefen Unterschieden, welche sie darbieten, erscheinen sie doch zuletzt als Gestaltungen und Selbstbestimmungen eines und desselben Volkes: ein und derselbe Geist weht uns aus ihnen entgegen, aber auch zugleich beherrscht ein und dasselbe Gesetz der Rechts- und Staatsbildung, ein Gesetz das jene empfunden ohne es noch klar zu wissen, diese Gesetzgebungen des Anfangs der eigentlich griechischen Geschichte. Doch vermöge dieses Gesetzes können wir diese grosse Epoche in einem Griffe zusammenfassen; nur dass es dabei verstattet sein muss, die festen Punkte zu Grunde zu legen, die auch hier das Leben tragen und in ihrem Gegensatze beherrsehen.

## VI.

Wir glauben, dass es als eine der grossen feststehenden Thatsachen der griechischen Geschichte anerkannt wird, dass der Epoche der alten Landes- oder Stammkönige fast allenthalben eine zweite folgt, die man als die Zeit der Tyrannen zu bezeichnen pflegt. Sie gehen den sogenannten Verfassungen vorauf, aber sie erscheinen bei näherer Betrachtung doch mit der tiefen historischen Bewegung in der staatlichen Rechtsbildung Griechenlands so innig verbunden, dass wir sie selbst so gut wie die letztern, wenn auch nicht vom pragmatischen, so doch vom staatswissenschaftlichen Standpunkte betrachten dürfen.

Von dem Staate redend, denken die meisten an die Summe seiner organischen Erscheinungen, seinen Körper im Lande, seine Seele im Volke, seinen Willen in der Gesetzgebung, seine That in der Vollziehung, sein Dasein als eine grosse, die grösste organische Thatsache des persönlichen Lebens. Und gewiss ist das an sich richtig. Allein Eines fehlt in dieser Auffassung. Es ist aber mabweisbar, dies in der geistigen Anschauung festzuhalten. Denn auch das Verständniss der Gesehichte ist nicht ohne dasselbe möglich.

Gewiss ist nämlich der Staat alle jene Dinge zugleich. Aber doch ist keines derselben für sich sehon der Staat. Und da keines derselben für sich der Staat und damit das Ganze ist, so muss es selbst für die gewöhnlichste Erwägung in diesem grossen organischen Körper etwas geben, das ich wohl ziemlich unabweisbar als etwas für sich Seiendes und als eine selbständige Kraft setzen muss, die in ihrer Erscheinung eben die Einheit aller jener organischen Momente jenes Ganzen ist und daher denselben auch bildet und beherrscht.

Dieses selbständig gedachte Moment der Einheit im vielgestaltigen Organismus des Staats nennen wir begrifflich seine Persönlichkeit, als thätige Kraft die Staatsgewalt, als Träger der höchsten Auffassung und Bestimmung des persönlichen Lebens die Idee des Staats. Ohne dieses Moment kann ich mir vielleicht alle einzelnen Organe und Functionen, aber nicht den Staat selbst denken.

Nun zeigt es sich, dass, so lange diese Organe und ihre Functionen ihrem eigenen Wesen nach thätig sind, ich mir jener Idee des Staats als einer selbständigen Kraft nur schwer bewusst werde, denn in der regelmässigen Ordnung der öffentlichen Functionen gelangt ihre specifische Aufgabe überhaupt nicht zu eigner Erscheinung; es genügt, dass sie da sei, wie der Mittelpunkt eines Kreises. Allein so wie jene Elemente des Staats in Unordnung gerathen, erwacht sie zu der ihr eigenthümlichen Arbeit; und wenn gar ein einzelnes, besonderes Moment des Staats sich selbst zum Staate machen will, sei es mit oder ohne Kampf, dann entfaltet sie sich in ihrer Kraft, wirft allen Widerstand der Theile vor sich nieder, bewältigt Recht, Güter, Besitz, Menschen und Geschichte, löst sich im Kampfe ums Dasein von allen sie umgebenden Factoren los und erhebt sich selbst zu der ihr eignenden höchsten Gewalt über alle Dinge; und das ist es was wir zuletzt die Souveränetät, die Selbstherrlichkeit des Staats, diejenige höchste Kraft desselben nennen, welche ihren Grund nur in sich selber zu suchen vermag. Und um dieser seiner höchsten, alle menschlichen Factoren bewältigenden Kraft willen, hat alle Anschauung der Philosophie wie des Volksbewusstseins aller Zeiten das Göttliche im Staate anerkannt.

Das aber, was eben das innerste Wesen des Staats bedroht, ist nun kein anderes als der gesellschaftliche Kampf, der Kampf der Gesellschaftselassen um die höchste Staatsgewalt. Denn während der Begriff des Staats die Herrschaft einer Classe noch erträgt, weil sie schliesslich zu irgend einer formalen Ordnung führt, ist es seine Auflösung selbst, wenn diese Ordnung durch den Gegensatz der Classen und Interessen das an sich Widersprechende, den Dienst des Ganzen für den Theil zu leisten gezwungen sein soll. Dieser Widerspruch in der Sache aber wird zum Widerspruche für jeden Einzelnen, weil der gesellschaftliche Kampf bei jedem Einzelnen im Interesse des Andern die Grundlage seiner Selbständigkeit, seine wirthschaftliche Freiheit, seinen Besitz und damit seine Ehre und seinen gesellschaftlichen Einfluss negirt. Dann geht aus dem Krieg Aller gegen Alle, den Plato so richtig verstanden, das Bedürfniss der Unverletzlichkeit jedes Einzelnen durch jeden Einzelnen als die gemeinsame Erkenntniss hervor. dass Alle gleichmässig vor Allem des Staates bedürfen, den sie als Einzelne herzustellen nicht mehr fähig sind. Und das ist in jedem Staatsleben der Augenblick, wo die lebendig werdende Staatsidee irgend eine mächtige Persönlichkeit erfasst und sie zum Werkzeug und Diener ihrer Gewalt und ihrer jetzt von allen Einzelnen abgelösten Bewegung macht. In einer solchen, von der Geschichte auserkorenen Persönlichkeit krystallisirt jene Idee mit ihrer Kraft gleichsam innerhalb des engsten Raumes eines einzelnen Menschengeistes; sie erfüllt sich ganz mit ihm und ihn mit sich; er wird das Ich, das Haupt des Staats, er wird der Wille, das Gesetz des Staats, er wird die That, die Vollzugsgewalt desselben; er ist das Recht, er ist die Ordnung, er ist der Herr und unwillkürlich, ja fast unbewusst, beugen sich ihm die einzelnen Organe, die einzelnen Familien, die einzelnen Menschen, denn rücksichtslös und mit mehr als menschlicher Kraft und wie getrieben von einer höhern Gewalt zerschmettert er den Widerstand und fragt weder nach Gesetz noch nach Recht, denn er ist der Herr. Die Geschichte aller Zeiten und Völker zeigt uns glänzende Beispiele dieser Erscheinung, nicht bloss der alten, sondern auch der neuen Welt, Beispiele innerhalb der Sphäre örtlichen Gesammtlebens, aber auch Beispiele, deren Gewalt die halbe Welt erschüttert

hat. Die Wissenschaft des Staats und der Gesellschaft aber lehrt uns das eigentliche Wesen dieser Erscheinung in einem Satze zusammenfassen, den wir als eines der Grundgesetze der Bewegung des Staatsrechts Achtung anerkennen müssen. Wo immer ein gesellschaftlicher Classenkampf ausbricht, da entsteht die Dictatur; wo dieser Classenkampf beginnt, beginnen dictatorische Gewalten; wo aber durch den Classenkampf Eigenthum und Besitz erschüttert werden, da ist sie eine absolute, organische Erscheinung, denn dann ist es nicht mehr bloss der Bürger, sondern es sind vielmehr die organischen Gesetze des Lebens der wirthschaftlichen und gesellschaftlichen Güter, welche jetzt der höchsten Allgewalt des Staats nicht mehr entbehren können.

Es ist daher nicht wunderbar, sondern es ist eine durchaus organische Thatsache, nicht bloss dass Sulla und August nach den Classenkämpfen in Rom, oder Cromwell nach den englischen, oder Napoleon I., wie Napoleon III. nach den französischen Classenkämpfen die Dictatur der Staatsgewalt in die Hand nahmen, sondern dass ganz nach demselben Gesetze auch in Griechenland während der beiden Jahrhunderte, wo die alte Gesellschaftsordnung mit ihren Besitzverhältnissen aufgelöst und die neue noch nicht entstanden war, sich innerhalb jedes Landesgebietes Dictatoren bildeten, nur dass die Griechen sie Tyrannen nannten. Ganz entsprechend erscheinen da, wo die Besitzverhältnisse zwar bedroht, aber nicht erschüttert sind, wie in Achaja, Elis, Argos, keine Tyrannen: das sind die geschichtslosen Länder. Aber so viel wir sehen, ist allenthalben wo jene früher charakterisirten Bewegungen sich Bahn brachen, das Zeitalter der Tyrannen eingetreten, über welche Aristoteles als einer bestimmten Kategorie der Verfassung redet, von welchen er zwar weiss wodurch sie untergehen, nicht aber wodurch sie eigentlich entstanden sind.

Nun hat es gewiss einen grossen historischen Werth, die Geschichte dieser Tyrannis im Einzelnen zu verfolgen. Aber es liegt etwas in der Natur derselben, weshalb sie nur wenig zur Geschichte der Entstehung der Staatswissenschaft beitragen.

Denn der Tyrann kann auch wollend keine freie Gesetzgebung zulassen. Er kann es genau aus demselben Grunde nicht, welcher eben die Tyrannei erzeugt und sie selber

berechtigt. Denn der Tyrann ist Tyrann, weil der nach seinem absoluten Wesen persönliche Staat einen selbstbestimmten Willen und nur einen Willen haben kann. Wo aber die Bildung dieses Willens durch die Gesammtheit, vermöge der Gegensätze in den gesellschaftlichen Classen sich selbst aufhebt, da tritt eben die Einzelpersönlichkeit des Herrn für ihn ein; der Herr des Staats ist eben die persönliche Verfassung selbst, weil, wenn er die Volksverfassung zuliesse, der Kampf um das Recht zur Gesetzgebung die Gesetzgebung selber unmöglich macht. Er kann daher nur Selbstherrscher, Autokrat sein. Und so hat die Tyrannei keine Verfassung.

Dagegen hat sie allerdings meistens eine sehr gute Verwaltung, und man wird es leicht verstehen wenn wir nunmehr sagen, dass der praktische Werth der Verwaltung in geradem Verhältniss steht zu der Dauer jeder Dictatur. Es ist das leicht in der Geschichte nachzuweisen; doch liegt es uns fern. Gewiss ist aber, dass auch die Verwaltungsordnungen der Dictaturen den individuellen Charakter des Dictators tragen und daher nur selten von dauernder Bedeutung sind. Tragen sie denselben nicht, sondern sind sie den wahren Bedürfnissen des Gesammtlebens entsprechend, so dauern sie nicht bloss selbst, sondern sie sichern auch die Dietatur; meist jedoch und zwar aus demselben Grunde, nur bis zum Tode des Dictators. Denn da die Tyrannis wesentlich auf der Verwaltung und nicht auf der Verfassung beruht, so wird sie nicht legitim und bietet selbst mit ihren besten Leistungen keine Gewähr für die Sicherheit in der Befriedigung der Bedürfnisse der öffentlichen Ordnungen, während eben um jener Bedürfnisse willen ihr doch zuletzt das Recht und die Macht gegeben war. Diese Sieherheit oder Unpersönlichkeit aber kann nur durch das verfassungsmässige Gesetz gegeben werden; ein solches aber steht mit jeder Tyrannis in unlösbarem Widerspruch, nicht durch den Tyrannen selbst, sondern durch ihr eigenes Wesen. Ein freigebornes Volk kann daher einen Dictator ertragen, aber keine Dynastie von Dietatoren. Und wie dies für die eine Zeit gilt, so gilt es auch für Griechenland. Denn das sind organische Gesetze für die Bildungen des öffentlichen Rechtes. Und es wäre wohl auch grosser Mühe werth, wenn bei den in unserer Zeit so tief gehenden socialen Gegensätzen die Erkenntniss gerade

dieser Gesetze, als Inhalt jeder öffentlichen Bildung gefordert werden möchte.

In jedem Falle aber glauben wir nun, dass man wenig widersprechen wird, wenn wir demgemäss sagen, dass die Epoche der Tyrannis in Griechenland, wie sie zwischen Lykurg und Solon geherrscht hat, nicht etwas gerade dem griechischen Leben Eigenthümliches gewesen sei. Hier ist Griechenland wie ein anderes Volk. Das wodurch es gerade in seiner Verfassung ein unsterbliches Muster geworden, ist ein wesentlich anderes und höheres.

Und jetzt betreten wir auf der Grundlage unserer Auffassung vom Staate, einen neuen Boden in Philosophie und Geschiehte.

## VII.

Allerdings nämlich wird man stets den Satz festhalten, dass jede Gemeinschaft eben jener absoluten Thatsache und Gewalt des persönlichen Staats und seiner Idee bedarf und dass sie denselben deshalb selbst in der Gewalt der Einzelherrschaft sucht, wenn sie ihn nicht anderswo zu finden vermag. Allein dieser Staat ist denn doch ein geistiges Wesen; ich kann ihn sinnlich nicht erkennen, so wenig wie ich überhaupt die Einheit eines Organismus sinnlich wahrnehmen kann. Ist er aber das, so kann ich sein Dasein, seine Nothwendigkeit, ja selbst seine Idee auch in dem Geiste des Einzelnen erzeugen und tinden, welche ihm angehören. Alsdann empfängt er ein zweites, höheres, ja eigentlich sein wahres Leben. Er wird dann der Inhalt des Bewusstseins jedes Staatsbürgers: er ist in jedem Einzelwillen selbständig und lebendig da: er wirkt, die Einheit Aller von Allen fordernd, in Allem was der Einzelne will und thut; er ist die bewegende Kraft der Ordnung für Alles was von Allen geschicht: er bedarf als solcher keiner äusseren Gewalt, denn seine Stärke ist der Wille, seine Ordnung ist der Gehorsam, seine That ist der Dienst jedes Bürgers: er lebt in dem Bewusstsein seines Volkes und seine Idee erfüllt sich mit der freien Hingabe freier Männer an ihn und seine Forderungen. Das ist der Staat der wahren Freiheit, dessen unerschütterliche Heimat die Brust und die Kraft des freien Mannes

ist; und darum ist nur der Staat, der dieses vermag, der wahre Freiheitsstaat, die wahre Republik.

Und darum kann auch erst in einem solchen Staat, das was wir formell das Gesetz genannt haben, der Idee des Gesetzes entsprechen. Denn wenn das Gesetz der einheitliche, persönlich gewordene Wille der Staatsbürger ist, die Staatsbürger selbst aber von der Idee des Staats und den grossen Bedingungen seiner Existenz und seiner höchsten Entwicklung erfüllt sind, so werden sie naturgemäss das, was eben jene Idee des Staats fordert, zum Inhalt ihres eignen Willens, das ist des von ihnen beschlossenen Gesetzes machen. Die Idee des Staats aber ist zuletzt doch die Vollendung der Persönlichkeit. Diese aber ist das, was wir das an sich Gerechte, tà diazio, nennen. Lebt also die Idee des Staats nicht in äusserlicher Gewalt, sondern im Bewusstsein seiner Bürger, so ergibt sich das höchste Ziel aller freien persönlichen Entwicklung in dem Leben der Gesammtheit: das Gesetz wird das Gerechte, der vémez wird das dinner suchen und sein und es ist erreicht, was wir die letzte Verkörperung des Ideals der Menschheit nennen, dass jeder Gegensatz zwischen geltendem Gesetz und idealer Gerechtigkeit aufhört, so dass das geltende Recht. welches durch das erste entsteht, zugleich zur Wirklichkeit der durch die letztere geforderten Sittlichkeit wird. Und wo immer das zum Ansdruck gebracht wird, da hat die Menschheit einen mächtigen Schritt auf der Bahn des Ideals ihres Lebens vorwärts gethan.

Damit das aber sieh nun auch in der Wirklichkeit des Lebens vollziehe, sind zwei Dinge nothwendig, von denen das eine den Elementen und Bewegungen des materiellen, das andere denen des persönlichen Lebens angehört. Das eine ist die Ordnung der Güter und des Besitzes einerseits, das andere die Bildung und Erziehung des Geistes aller Staatsbürger andererseits. So lange jene Idee des Staats nicht diese beiden Factoren erfasst und sie nach sieh gestaltet hat, enthält er in der That nur eine ideale, keine wirkliche Freiheit, er ist die sittliche Idee, aber noch nicht die Wirklichkeit derselben, welche Hegel, der jene Momente noch nicht selbständig zu verarbeiten wusste, eben deshalb in seinem Staatsbegriff nicht sitzungsber, d. phil.-hist. ci xein na. II. III.

zum Verständniss bringt. Und fast scheint es, als ob jene Idee des Staats das sich selber zu sagen wüsste.

Denn allenthalben, wo dieselbe sich nun im freien Staatsbürgerthum verwirklichen will und ihren idealen Willen im Gesetze zum geltenden Recht macht, da wird dieses Gesetz in irgend einer Weise zuerst die Ordnung der Güter und des Besitzes und dann die Erziehung des Volkes in der Form gestalten, welche sie selbst für die richtige und seiner eigenen höchsten Aufgabe entsprechende erkennt. Das Gesetz kann sich dabei irren, aber das Ideale aus dem es entspriesst erhält sich auch im Irrthum: denn der Irrthum des Idealen ist stets nur ein Irrthum über das Mittel, nie über den Zweck. Der Zweck aber jener Gesetzgebung über Besitz und Erziehung, welche der Idee des Staats ihre Wirklichkeit geben, liegt wieder nicht bloss innerhalb der Gränzen jener beiden Elemente des Staatslebens. Denn instinctiv, möchten wir sagen, empfindet das nach dem Ideale strebende Leben eines solchen Staats, dass im wirklichen Leben der Gemeinschaft iene beiden Factoren gegenseitig in beständiger Wechselwirkung stehen; schon die einfachste Beobachtung sagt mir, dass das Maass des Besitzes und Erwerbes, wenn es sich selbst überlassen functionirt, immer und unabweisbar auf die physische und geistige Erziehung und Bildung seinen unwiderstehlichen Einfluss übt und zwar in zweifacher, leicht erkennbarer Weise. Zuerst wird es dem Besitzenden eine reichere Erziehung und Bildung geben; zweitens wird es gerade dadurch den Besitz selbst als ein höchstes Gut, als die feste Grundlage nicht bloss für die gesellschaftlichen Güter der Ehre und Macht, sondern auch für den Erwerb der geistigen Güter selbst, also als das höchste Ziel menschlichen Strebens schätzen lehren. Und dass dieser doppelte Einfluss des Besitzes mit den Thatsachen übereinstimmt, das wird man wenig bezweifeln. Soll daher jene dem Ideale des Staats dienende Gesetzgebung ihren eigentlichen Zweck erreichen, so muss sie gegenüber der Gefahr, welche jene Herrschaft des Besitzes für das Ideale mit sich bringt, unabweisbar zwei grosse Grundsätze zur Grundlage des Staatslebens machen. Sie muss einerseits jene geistige Entwicklung, das Herausbilden der vollen und freien Persönlichkeit aus dem Menschen von dem Besitze und seiner Vertheilung unabhängig, das ist zur Gesammtaufgabe aller Einzelnen machen und sie muss zweitens als das höchste Princip ihrer geistigen Bildung den Satz in das jugendliche Herz aller werdenden Staatsbürger einprägen, dass jener Besitz, wenn er auch noch so gross und wünschenswerth sein mag, nicht das Höhere des Menschenlebens und nicht berechtigt sein solle, die Arbeit, die Hoffnungen, das Streben nach Ruhm und Ehre zu beherrschen. Sie muss zu sagen und davon zu überzeugen wissen, dass es etwas unendlich viel Höheres, der Idee des Staates Würdigeres gebe, als Reichthum und Besitz und selbst als die Herrschaft die beide verleihen, und dass der wahre Ruhm und die wahre Ehre nicht durch Gut und Macht erreicht, nicht in ihnen angestrebt werden solle. sieh selber soll der Mensch die Quelle des Edlen und des besten Genusses finden und dazu soll ihn die Gemeinschaft und soll er sich selber erziehen. Dies innere Gut aber ist die Tugend, und die Kraft, mit Verachtung des Besitzes die Tugend hoch zu ehren und um ihretwillen die ganze Arbeit meines Lebens dem Ideal hingeben, ist das Ethos. So ist das Ethos jetzt zwar begrifflich die thätige Tugend oder die sich durch die Macht des Einzelnen verwirklichende Sittlichkeit, aber erst gegenüber dem Besitz wird sie ganz was in ihrem Wesen liegt; erst hier ist sie die Freiheit der Tugend und der tugendhaften That vom Besitz und seinen Gewalten, und daher die höchste Grundlage der Gemeinschaft, der πόλις, des Staats. Das ist der Weg, auf welchem die Griechen, wenn schon nicht mehr die theoretisch reflectirte Ethik des Aristoteles, doch das Ethos des Platos in das Gebiet der Staatswissenschaft erhoben. So baut sieh, indem wir noch von aller Geschichte absehen, mit allen diesen Momenten die Idee des lebendigen Staates, die Wirklichkeit der sittlichen Idee zu einem nicht bloss in sich ruhenden, sondern in sich und für jeden Angehörigen thätigen und harmonischen Ganzen aus; und das ist die Philosophie des Staats und seines Rechts.

Und wozu entwickeln wir an diesem Orte, mitten in dem historischen Process der Verfassungsbildung, dieses Bild idealer Anschauung?

In der That, weil die Epoche der griechischen Gesetzgeber gerade auf dieser Grundlage das griechische Staatsleben im tiefen Unterschiede von allen früheren Zeiten aufgebaut hat.

Sie hat wenig Gesetze gegeben, Pythagoras gar keine; aber sie wollte keine Gesetze, weil sie den Quell der höheren Reehtsordnung nicht in der formalen Geltung fester Rechtsregeln, sondern in dem edlen Staatsbewusstsein der Bürger suchte. Jene Gesetzgeber haben nicht wie unsere Verfassungen die Bürger dem Staat und seinem Recht, sondern sie haben den Staat seinen Bürgern anvertraut. Sie wollten nicht dass das formale Gesetz, sondern dass die Tugend über den Willen herrsche, der das Gesetz schafft. Sie waren die ersten in der Welt, welche im Namen dieser Idee jener Gewalt den offenen Krieg erklärten, die wir als Reichthum und Besitz bezeichnet haben; ihre Verfassungen sind der grossartige Versuch den Staat selbst, seine Gesetzgebung, ja seine Verwaltung über das zu erheben, was wir die gemeinen Interessen des Güterlebens nennen. Für sie ist darum auch die Quelle der Ehre nicht das grosse Gut, sondern hohe Tugend und edler Sinn und der Ruhm ist ihnen das Maass, in dem der Einzelne dem Staate zu dienen vermochte. In diese Kraft des einzelnen Bewusstseins, in diese Erziehung zur Hingabe an das höchste Gut, die göttliche Heiligkeit der Staatsidee, wussten sie die Unantastbarkeit des Staats und die Macht desselben zu verlegen; ihr Staat bedurfte nicht des gewaltigen Tyrannen der das Einzelne von aussen her als Ganzes zusammenhält, sondern er lebt in der Brust jedes Einzelnen und wird mit jedem Einzelnen erzogen und selbst kräftig. Und kehren wir jetzt zu den Zuständen der Gesellschaft zurück wie wir sie eben bezeichnet, so ergibt sich nicht bloss der tiefe innerliche Charakter jener Gesetzgebungen an sich, sondern auch das, was ihnen gegenüber jenen Zuständen gemeinsam war und eben dadurch die grösste Epoche in der griechischen Geschichte begründet hat.

Das nun besteht in der klaren Erkenntniss von den Gefahren, welche die Vertheilung des Besitzes für die ideale Entwicklung des Staatslebens im obigen Sinne ewig bringen wird, Gefahren deren Wirkung und Bedeutung jene Gesetzgeber während dieser ganzen Zeit in der Knechtung der Freiheit durch die Tyrannis in der einen Hälfte der Staaten und durch die Auflösung derselben in der andern rund um sich her erkannten. Wohl war die Begeisterung für die Idee des Staats, das Bewusstsein, dass nur durch sie die Hellenen

berechtigt seien über die Barbaren zu herrschen, wie die Dichter sangen welche die Mühe des Lebens nicht kennen, eine gewaltige Macht; allein dennoch mussten sie sich bald genug sagen, dass, wenn die Idee des Staats auch in den Herzen der Staatsbürger lebendig sei, die positive Verfassung nicht ohne ein tiefes Eingreifen in die Besitzverhältnisse geordnet werden könne. Wenn die Anschauung der hohen griechischen Freiheit ihnen den Muth gab, ihren Staat auf die edelsten Factoren der Menschheit zu stützen, so mussten die rauhen Thatsachen der Wirklichkeit die sie umgaben, sie bald zwingen ihrer Staatsidee eben dieser Macht des Besitzes gegenüber eine ganz bestimmte Stellung zu geben. Und in diesem Kampf, in diesem Ringen nach einer Ordnung, in welcher der Besitz mit seiner Vertheilung mit dem Ideale des Staats und seines freien, echt hellenischen Staatsbürgerthums in Harmonic gebracht werden sollte, besteht nun der eigentliche Charakter aller dieser Gesetzgebungen, so verschieden sie sonst sein mögen, zunächst aber die des Lykurg und seiner Spartaner. Sie sind der grosse Versuch, die Macht des Besitzes und die auf ihm beruhende Ordnung der Gesellschaft dem freien Ideale des Staats zu unterwerfen, ohne jene dabei einfach zu negiren, wie der Communismus späterer Zeit. Darin, und eigentlich nur darin liegt ihr innerstes Wesen; denn wenn sie das edle griechische Staatsbewusstsein im Ganzen aus der gesellschaftlichen Verwirrung, die ihnen vorherging, wieder lebendig machten, so hatten sie die Freiheit in der Ordnung des Besitzes zuerst so recht eigentlich geschaffen. Das ist ihre grosse welthistorische That, Und weil dieselbe auf dem Geiste beruht, war sie es auch welche es vermocht hat, die Geister zur Arbeit in Philosophie und Wissenschaft anzuregen. Denn vor ihnen gab es in der ganzen noch unersehöpften Literatur des Orients, der Pyramiden so wenig wie der Assyrer oder Indier, überhaupt keinen Begriff von Staat und Recht, und es ist nicht richtig mit den Historikern der Geschichte des Geistes das nicht zu lehren und zu sagen! Nach ihnen aber'ist, und das zu zeigen wird uns vielleicht verstattet sein, eben dieser echt griechische Gedanke über Staat und Recht seinem eigentlichen und wahren Inhalte nach durch das gegeben was sie zuerst zum Ausdruck brachten. Denn nicht Plato und nicht Aristoteles und nicht

278 stein

die Publicisten oder die Sophisten haben den Begriff des végez an seinem Gegensatze, dem Elzzier, zuerst untersucht und aufgestellt; nicht aus ihrem subjectiven Geiste sind die Ideen von Recht und Verfassung, von Staatsbürgerthum und Staatsideal entstanden, nicht sie haben zuerst nach der besten Verfassung gefragt oder von der Güterlehre, dem Besitz, der Vertheilung desselben, seiner Gewalt, der Freiheit oder Unfreiheit der Völker und Staaten gesprochen, sondern sie haben nur zur Wissenschaft zu erheben gewusst, was schon Jahrhunderte vor ihnen im Bewusstsein der Hellenen gelebt hatte. Sie sind jener Zeit der ersten Jugend des griechischen Staatsbewusstseins gegenüber doch nur die Edelsteine, in denen der Glanz des ursprünglichen griechischen Geistes uns funkelnd entgegen leuchtet, das Wort, in welches sich die Empfindung der edelsten griechischen Welt zusammenfasst, als das Gefühl ihres Unterganges ihr nahe tritt. Und wenn sie die ersten sind, welche wie Plato diese Güterwelt philosophisch fassten oder wie Aristoteles, sie wissenschaftlich zu behandeln versuchten, so sind sie es darum, weil zweihundert Jahre der bittersten, ja vernichtendsten Erfahrung sie belehrt hatten, wie viel gegenüber jenem Besitz die Gesetzgeber der früheren Epoche verstanden und gewagt, und wie wenig ihnen doch zuletzt gelungen war.

Und so ist nun dieses. Und jetzt wird es immerhin seinen Werth haben, von diesem jener Epoche Gemeinsamen zu dem besonderen Charakter der einzelnen Gesetzgebungen herabzugehen. Denn das ist wie schon gesagt klar, dass, wenn ihre Gesetze es wesentlich mit Besitzen zu thun hatten, sie durchaus nicht dieselben sein konnten. Zweihundert Jahre fast liegen zwischen Lykurg und Solon; es ist ummöglich, dass der Besitz in zwei Jahrhunderten seine Vertheilung, ja seine Natur selbst nicht geändert haben sollte. Lakedämon war ein naturgemäss auf Grundbesitz, Attika ein naturgemäss auf Geldverkehr angewiesener Staat; es war unmöglich auch nur in der Grundlage des Besitzes die Gleichheit zu finden. So musste derselbe Geist den wir das Hellenenthum nennen, in dem verschiedenen Körper sich unabweisbar verschiedene Gestaltungen seiner Staats- und Rechtsbildung schaffen; es war unmöglich, dass Lykurg und Solon die gleichen Gefahren ihrer Staatsidee vor sich sehen, ja es war unmöglich, dass sie in ihrem Kampfe gegen dieselben die gleichen Illusionen haben, die gleichen Irrthümer begehen konnten. Das grosse aber, das ächt hellenische ist, dass sie dennoch beide ihrem Wesen gleichartig, der Ausdruck derselben Idee sind. Und da wir wissen, dass jeder unserer Leser die Einzelheiten dieser Verfassungen ohnehin vollkommen kennt, so wird es unsere Aufgabe sein, in dem Unterschiede der Gesetzgebungen die Unterschiede der Zeiten und Länder festzustellen, für die sie gegeben wurden.

Zu dem Ende unterscheiden wir die eigentlichen Gesetzgeber, den Lykurg und den Solon. Was wir aber von ihnen zu sagen haben, wird sich wesentlich auf die Verhältnisse des Besitzes zu demjenigen beziehen, was man ihre Verfassungen zu nennen gewöhnt ist.

#### VIII.

Wirft man nämlich einen Blick zurück auf die Darstellung der Zustände unter dem Königthum in seinem Gegensatze zur Umgestaltung der alten Geschlechterordnung, so werden jedem in den öffentlichen Verhältnissen jener Zeit Bewanderten vor Allem gewisse Dinge klar sein. Einerseits war es unmöglich das ursprüngliche Königthum wieder herzustellen, und zwar nicht bloss weil der Hellene desselben nicht bedurfte um seinen Staat in Liebe und Gehorsam als das Höchste zu verehren, sondern praktisch, weil die bereits um die Herrschaft kämpfende Classe der Grundherren durchaus nicht gesonnen war, die Grundbesitzungen, die sie durch den Fall desselben gewonnen, durch ein neues Königthum gefährden zu lassen. Andererseits konnte aber doch die neue staatliche Bildung der Einheit nicht entbehren, welche allein den Staat über die Sonderinteressen zu erheben vermochte. Diese Einheit aber in die Majorität, das ist in die einfache ununterschiedene Gesammtheit zurückzuwerfen und damit die mächtigen Unterschiede einfach zu negiren, welche schliesslich doch unabweisbar durch den Besitz und seine Vertheilung unter den Geschlechtern als unverkennbare Thatsachen dastanden, wäre ein geringer Beweis für ihr Verständniss öffentlicher Dinge gewesen. Wiederum aber die freien Griechen einer solchen staatlichen Einheit zu unterwerfen, der sie ohne Macht gegenüber standen, war der tiefste

280 Stein.

Widerspruch mit dem Kern des Hellenenthums selbst. Und hier daher das Richtige finden, war die Aufgabe jener Männer.

Lykurg nun zuerst und nach ihm Solon haben diese Aufgabe in einer Weise gelöst, welche nicht bloss von hohem staatsmännischem Verständniss zeugte, sondern die in der That eine absolut neue Epoche in der ganzen Auffassung des Staats bezeichnet. Die Lösung dieser Aufgabe ist bei beiden Gesetzgebern dem Wesen nach, wie auch der Form nach natürlich verschieden. Wir scheiden sie aber in zwei grosse Gebiete um den Reichthum ihrer Einzelnheiten beherrschen zu können. Das erste ist ihr Verhältniss zur einheitlichen Staatsidee die sie geradezu umgestaltet haben, und das sich in der Gesetzgebung über die königliche Gewalt ausdrückt. Das zweite ist ihre Ordnung des Besitzes, die sie in der ihnen eigenen Weise ihrer Staatsidee unterwerfen. In dem ersten Theile sind sie in ihrer Rechtsbildung einander sehr ähnlich, denn das Gebiet derselben, das Königthum, war bei beiden dasselbe; im zweiten sind sie so verschieden, wie der Besitz selbst, den sie zu organisiren suchten.

Was nun zuerst das Königthum betrifft und die Staatseinheit, die sie an seine Stelle setzten, so muss man davon ausgehen, dass das alte Königthum noch ungeschieden alle Momente der höchsten Staatsidee unklar in sich vereinigte. Es kam deshalb darauf an, dasselbe in seinen einzelnen grossen Functionen aufzulösen und für diese Functionen selbständige Organe zu schaffen, deren jedes seine bestimmte Aufgabe und Competenz empfing, so dass die Einheit der Staatsgewalt die in demselben lag, damit gebrochen und die Gefahr für die Freiheit die darin lag, bewältigt wurde. Dann aber haben beide Nomotheten in diesem allerdings anfänglich sehr einfachen Organismus das Princip der Freiheit hineingebracht, und das Grundgesetz auf dem die Geltung dieses Princips beruhte, ward aus der Geschlechterabstammung die Wahl für die höchsten Staatswürden durch das Volk. Wir nun sind so gewohnt an beide Gedanken, dass wir den fast unermesslichen Fortschritt der in ihnen lag, nur mit der Mühe der Reflexion uns zum Bewusstsein bringen. Unsere Zeiten und Zustände sind so gründlich von den beiden Principien der Wahl und des Organismus, das ist der gesetzlichen Competenz jedes öffent-

lichen Organes, wir möchten sagen durchtränkt, dass wir schon gar nicht mehr sehen, wie weder der Orient noch das königliche Griechenland, geschweige denn die Tyrannis, jemals auch nur daran gedacht haben, weder in der ersten die Freiheit, noch in der letzten die Ordnung des Staats zu finden. Wahl und Organisation der obersten Behörden sind absolut neue Erscheinungen; ja sie sind eine neue Staatsordnung für sich, die Grundlage der grossartigsten Harmonie im Staate, die man zu denken vermag. Und deshalb sind beide Principien der ganzen folgenden Geschichte nie wieder verloren gegangen; verloren scheint nur die Erinnerung daran, dass wir beide erst den Verfassungen von Lykurg und Solon verdanken. Und eben so verdanken wir ihnen genau auf demselben Punkte den Begriff und das Recht des allgemeinen Stimmrechts. Es ist so leicht das Wort zu gebrauchen - und doch müssen wir sagen, dass man seine wahre Bedeutung überhaupt nicht versteht, wenn man nicht Begriff und Wesen des Besitzes und. seiner gesellschaftlichen Ordnung mit ihm in Verbindung bringt. Das allgemeine Stimmrecht heisst für jene grosse Staatsauffassung nicht abstract das Recht, dass jeder eine Stimme habe, sondern es bedeutet ihnen vielmehr das Recht, dass die Stimme jedes Berechtigten gleich sein soll ohne Rücksicht auf den Besitz. Das ψήφισμα ist das Stimmrecht jedes πελέτης möge er dieser oder jener Classe angehören; durch die ψηςίσματα gibt sich der freie Hellene selbst sein Haupt; ein ψής:τρια ist bei dem Königthum unmöglich wie bei der Tyrannis; erst die Stimmscherbe ist die Wirklichkeit der abtápasta. Die Organisation aber, in welche durch die Abstimmung bei der Wahl der Einzelne hineingewählt wird, ist eben deshalb nicht mehr ein βασιλική ἀργή, nicht mehr eine objective Macht für den der sie besitzt, sondern sie wird durch die Wahl für den Gewählten ein Auftrag, für dessen Vollziehung er dem Wähler verantwortlich wird. Und so ist ein gewaltiger Gedanke hier zuerst in der Weltgeschichte verwirklicht. Diese Wahl, wie sie Lykurg und Solon aus dem tiefen Grunde des Hellenenthums hervorriefen, ist jetzt nicht mehr ein mechanischer, mathematischer Process an der Stimmurne, er ist vielmehr die Bethätigung eben jenes in jedem Griechenherzen lebendigen Staatsbewusstseins, das seine Pflicht gegen den Staat nicht im blossen

282 Stein.

Gehorsam und Dienste gegen die bestehende Staatsgewalt erschöpft, wie im Königthum, sondern dass sie durch die Nothwendigkeit beständig neuer Wahlen beständig zu jedem Einzelnen zurückkehrt und beständig Alle wieder zu eigenen Herren ihres eigenen Staats macht. In dieser Wahl ist es, wo alle Bürger, mag sonst ihr wirthschaftlicher und gesellschaftlicher Unterschied noch so gross sein, wieder gleich werden; erst in dieser Wahl erhebt sich die alte 155773 der freien Männer, die von so viel Factoren endgültig gebrochen sehien, wieder über alle wirthschaftliche und gesellschaftliche Abhängigkeit; denn wenn es keine Freiheit geben kann ohne Wahl, so kann es auch keine Wahl geben, die nicht die Freiheit erzeugte. Und das war, und in diesem Sinne war die Wahl der Grundstein der Freiheit in der Ordnung, welche die Organisation der höchsten Staatsaufgaben gegeben; Lykurg aber und Solon haben beide zuerst verbunden, und das allein wäre genügend gewesen, ihre Namen in der Geschichte alles Staatslebens unsterblich zu machen.

So haben sie nun die Einheit des persönlichen Staates durch die Wahl der Häupter zu einem freien gemacht. Daneben aber haben sie zuerst die beiden grossen, jetzt wohl als selbständig erkannten Kategorien aller Staatsverfassung, die gesetzgebende und die vollziehende Gewalt, auf welche wir beide Gesetzgebungen jetzt reduciren müssen, in ihrer Organisation selbständig zu scheiden verstanden, und das was hier geschehen, ist nicht bloss tief verschieden vom Staatsrecht des Orients, sondern auch die erste, wenn auch noch nicht klar verstandene Grundlage aller gegenwärtigen Staatsordnungen.

Um das nun im Einzelnen ganz darzulegen, müssten wir allerdings die ganze Lehre von der Verfassung, als des Organismus des Willens und der That, entwickeln, wie sich dasselbe in der Persönlichkeit des Staates ordnet. Aber es darf wohl genügen, das entscheidende Moment zu bezeichnen, welches uns das Folgende leicht verstehen lehrt. Das Wesen der organischen Entwicklung aller Verfassung besteht nämlich darin, dass jeder einzelne Moment in Wollen und Thun, der bei den Einzelnen ununterschieden mit anderen Momenten verschwimmt, im Staate zur äusserlich selbständigen Erscheinung als Organ und zur äusserlich selbständigen Function als Competenz

gelangt. Der Organismus des Willens aber, die gesetzgebende Gewalt, scheidet seine Function wieder in den Act der Berathung oder Ueberlegung und in den des Beschlusses oder der Selbstbestimmung. Nun kann ich im Staate thun was ich im Einzelleben nicht thun kann, ich kann beide Acte äusserlich scheiden und damit jedem sein Organ und jedem Organ für die Gesetzgebung seine rechtlich bestimmte Function geben. Und das thaten zuerst jene Gesetzgebungen. Sie ordneten den Process durch welchen ein Gesetz entsteht, in der Weise, dass die für dieselben Gewählten eigentlich nur berathen, und darauf erst Beschlüsse fassen konnten (προβουλεύματα), welche, wenn sie Gesetz im eigentlichen Sinne werden sollten, wieder des allgemeinen Stimmrechts, der ψηρίσματα des ganzen δήμας bedurften. Ein solches oberstes Organ, Vorberathung für die Gesetzgebung, bildeten bekanntlich in der Lykurgischen Verfassung die achtundzwanzig auf Lebenszeit gewählten Geronten, in der Solonischen sind es die Hundertmänner, hundert aus jeder Phyle, welche jedes Gesetz vorberiethen — καὶ μηδέν ἐᾶν ἀπροβούλευπον εἰς εχκλησίαν ελοφέρεσθαι (Plut. Sol. 19). Beide sind das Organ für die Entwürfe der Gesetze; das προβούλευρα derselben ist durchaus die auctoritas Senatus in Rom, die man ohne Hinblick auf diese griechische Welt kaum je ganz verstehen wird. Auf Vorschlag derselben gibt dann das έξμος seine ψησίσματα oft nur durch allgemeine Beifallszeichen, wie in Sparta. Wie sich das später ändert, werden wir seiner Zeit erklären. Die vollziehende Gewalt dagegen übertrug an der Stelle des alten Königthums Lykurg den Ephoren, Solon den Archonten. Charakter und Inhalt dieser Gewalt nun waren allerdings weder für Lykurg noch für Solon schon klar. Denn sowohl die Beschränkung des spartanischen Königthums auf die Feldherrnschaft als die gänzliche Aufhebung desselben in Athen zeigen uns gegenüber unserer Zeit zunächst nur, dass die Griechen nie den Begriff und die Stellung des vom augenblicklichen Volkswillen und seinen Interessenkämpfen unabhängigen Amts haben festhalten können; es war ein tief gehender Fortschritt der römischen Welt, als das römische Recht, freilich erst nach Jahrhunderten, den Begriff und die Stellung des Magistratus schuf, dessen Unterschied von Imperium und Officium eine der Grundlagen der inneren Geschichte des öffentlichen Rechts

284 Stein.

geworden ist, während unser Begriff des berufsmässigen Staatsamtes beiden Völkern gänzlich fehlt. Denn in der That muss man sich, und keinesweges bloss für das Verständniss der alten Geschichte, darüber einig sein, dass die Wahl für ein Amt das eigentliche Amt selbst unmöglich macht. Die Folge davon war allerdings in Griechenland wie in allen Fällen, dass die Natur der vollziehenden Gewalt sich bald genug gegenüber der gesetzgebenden Bahn brach. Nur war der Weg in beiden Staaten ein wesentlich verschiedener, und es mag verstattet sein denselben schon hier zu bezeichnen, weil er einen nicht geringen Theil der späteren Verfassungsgeschichte beherrscht.

In Sparta nämlich ergab es sich schon nach ungefähr hundert Jahren, dass die Gerusia und selbst die Könige den unausbleiblichen Kampf mit den Ephoren begonnen, und dass sie in demselben unterlagen, weil hier die Gesetzgebung mit ihrer schwerfälligen, schon durch das Alter der Geronten nicht rasch genug beweglichen Form den Bedürfnissen der sich entwickelnden spartanischen Herrschaft nicht zu folgen vermochte. Lykurg selbst hatte offenbar wenig daran gedacht, dass die Spartaner ausserhalb ihres Landes die Herrschaft über die anderen Griechen anstreben würden; ihm war ein Gesetz daher eigentlich überhaupt nur ein Verfassungsgesetz; hätte er erwogen, dass die Bewegungen, in welche sich Sparta durch seine Hegemonie stürzen musste mit ihrem täglichen Wechsel der Aufgaben und Verhältnisse, jemals ihre hundertgestaltigen Anforderungen an seine Spartaner stellen würden, so hätte er wohl kaum lauter sechzigjährige Greise, die natürlichen Hüter des Friedens und des Bestehenden, an die Spitze der Bewegungen gestellt, welche keinesweges immer Friede und Ruhe enthielten. So aber musste Sparta allerdings, wollte es den kriegführenden König nicht zur Alleinherrschaft in allen hellenischen Angelegenheiten gelangen lassen und so die Herrschaft des spartanischen enuzz ihm preisgeben, den König von einem Manne in voller Kraft begleiten lassen, dem Vertreter des Volkes im Lager, dem Ephoren, ohne den der König nichts endgiltig abschliessen konnte, der ja zuletzt unter ihrer Gerichtsbarkeit stand. Damit aber war ή των έρδρων λργή des Aristoteles (Pol. II, 6, 1265b, 38) in der That die gesammte vollziehende Gewalt, die aber als oberster Verwaltungsgerichtshof durch die Aufgabe

,πάσας εύθύνειν τὰς ὰρχάς' zum Richter in eigener Sache wurde - ein Verhältniss, das auf die Dauer naturgemäss zur fast anbedingten Herrschaft der Ephoren im Hause und zur maassgebenden Stellung dieser ,Commissaires du salut public' selbst im Kriege führen musste. Wesentlich anders war die Sache in dem bewegliehen Athen, wo die Archonten das Recht des προβούλευμα auf die Dauer in seiner Ausschliesslichkeit nicht festhalten konnten, indem das Volk statt wie in Sparta zu wenig, so hier zu viel Gesetze machte. Davon wieder war im Unterschied von Sparta die Folge die grosse Unselbständigkeit eben dieser vollziehenden Gewalt, die ihrerseits unter dem Urtheil des Volkes stand, die Furcht vor jedem selbständigen Auftreten gegenüber dem schon damals eben so unconsequenten als undankbaren ວັກຸມວະ, und damit jene Willkür und Ungerechtigkeit in den Volksbeschlüssen, an denen Athen zuerst seinen Ruhm, dann seine Macht und endlich seine Freiheit verlor. Wir aber, wenn wir diese Zustände auf unsere, allerdings unendlich viel klareren öffentlich rechtlichen Begriffe zurückführen, werden sagen, dass die Ephoren wie die Archonten die Verordnungsgewalt besassen, und dass während in Sparta die Gesetzgebung im Laufe der Zeit in dieser Verordnungsgewalt fast unterging, in Athen umgekehrt die Verordnungsgewalt von der gesetzgebenden absorbirt ward - ein Verhältniss, das uns schon an und für sich viele Dinge erklärt, die wohl nur durch jene Kategorien unserem heutigen Verständniss nahe gebracht werden. Gewiss aber ist, dass das was Lykurg als das eigentliche Gebiet der gesetzgebenden Gewalt vorschwebte, - denn an eine klare Competenz wie in den Verfassungen unserer Tage wird da nicht gedacht - doch eigentlich nur die Verfassungsgesetzgebung war, während Solon jedes geltende öffentliche Recht der Abstimmung des δήμος unterworfen dachte; denn einen Unterschied der Verfassungs- von der Verwaltungsgesetzgebung kannte man nicht. Das war der Punkt, auf welchem allmälig die Erschütterung und Vernichtung jener Verfassungen selber hereinbrach. Und dass hier wirklich die Gefahr für die neuen Verfassungsorganismen lag. das fühlten beide Gesetzgeber, und jeder von ihnen hat in seiner Weise seine Verfassung gegen dieselbe zu schützen versucht.

Denn hier ist es wo das zweite Gebiet jener Rechtsbildungen beginnt. Während die Verfassung den Grundgedanken der Gleichheit der freien Staatsbürger in Wahl und allgemeinem Stimmrecht zur Verwirklichung bringt, mussten sie sich jetzt dem zweiten Factor zuwenden, der Ungleichheit desselben, und zwar der Ungleichheit einerseits im Besitze, und zweitens in der Bildung des Volkes. Und wieder müssen wir darauf hinweisen, dass jene Verfassungen die ersten der Weltgeschichte sind, in denen ein Volk es unternommen hat, mit seinen staatlichen Gesetzen in den gewaltigen Kampf hinein zu greifen, den die Verschiedenheit in der Vertheilung der persönlichen und der wirthschaftlichen Güter mit dem obersten Grundsatze der Gleichheit des freien Staatsbürgerthums zu führen nie ermüden wird. Wenn die nachfolgenden Jahrhunderte das hellenische Staatswesen schon wegen jener so tief angelegten freiheitlichen Organisation bewundert und um ihretwillen die Republiken des Alterthums in ihrem gewaltigen Gegensatz gegen die Staatenbildung des Orients mit Recht gepriesen haben, während sie die auf Besitz und Erziehung berechnete Gesetzgebung mehr als eine Merkwürdigkeit, die sie nicht verstanden, einfach registrirten, so leben wir in einer Zeit, wo wir diesen Factoren unabweisbar ins Auge schauen müssen. Wir erst wissen, was Besitz und Bildung bedeuten, und dass beide sich weder in der Nationalökonomie noch in der reinen Gesellschaftslehre erschöpfen, sondern dass über alle Verfassungen das Gesetz herrscht, dass die Vertheilung der Güter unwiderstehlich die Rechtsbildung der Staaten bedingt. Und wir sind daher verpflichtet und berechtigt gerade den Theil in jenen Verfassungen mit Bewunderung des tiefen Sinnes ihrer Urheber zu verfolgen, der zuerst diese beiden rechtbildenden Gewalten in der Geschichte der Menschheit der Verfassung ihrer Staaten zu unterwerfen trachtete, damit die Verfassungen nicht ihnen unterworfen werde. Wie weit ihnen aber das gelingen konnte, und welche Folgen der Kampf des Besitzes mit der Idee des hellenischen Staates hatte, das zu sagen, wird uns vielleicht später erlaubt sein.

Wir werden daher gezwungen, bei diesem Gebiete einen Augenblick zu verweilen. Um so mehr als wir davon ausgehen müssen, dass die Verschiedenheit der jenen Männern vorliegenden Besitzvertheilung ihren Gesetzen eine so wesentlich verschiedene Gestalt bei gleicher letzter Aufgabe geben musste, dass das Gleichartige in beiden nur wieder durch den höchsten Gesichtspunkt unserer Wissenschaft festgehalten werden kann.

### IX.

Wir dürfen daher sagen dass es sich für unsere Zeit am letzten Orte hier, nicht so sehr um Lykurg und Solon und nicht um die einzelnen Sätze ihrer Besitzesordnungen, die wir als bekannt voraussetzen dürfen, handeln darf; sondern das was sie vorgeschrieben soll als das erkannt werden was es war, als die naturgemässe Consequenz ihres Verständnisses der damaligen Besitzverhältnisse und der Möglichkeit, die Gefährdung der hellenischen Staatsidee durch Gewalt derselben zu bekämpfen.

Und dabei wird es gewiss richtiger sein den eigentlichen Sinn jener merkwürdigen Gesetzgebungen zu untersuchen, als die Werke Derer, welche über sie berichten. Denn auch die Letzteren erzählen uns fast mehr von dem Eindruck, den ihnen die Sache gemacht, als von der Sache selber.

Dasjenige aber dem wir zuerst hier begegnen ist der tiefe Unterschied der wirthschaftlichen und gesellschaftlichen Zustände, mit denen beide Nemotheten den Kampf aufnahmen.

Wir müssen sie daher scheiden, und es ist wirthschaftlich wie historisch berechtigt, wenn wir die Lykurgische Gesetzgebung voraufstellen und der Solonischen ihre eigene Darstellung geben.

Als Lykurg sein Werk begann, fand er die ernsteste Verwirrung in den Verhältnissen des Grundbesitzes vor, die sich aus der eigentlich regellosen Eroberung des Landes durch die Dorier fast von selbst erzeugt hatte. Die Lakedämonier waren zwar unterworfen, aber ihres Landbesitzes nicht beraubt; sie waren Sassen geblieben und zahlten ihren Zins, den zözzz, wahrscheinlich in Naturalabgaben. Wie nun das erobernde Heer diese Ländereien unter sich vertheilte, wissen wir nicht. Es ist wahrscheinlich, dass ursprünglich gleiche Loose entfielen, und dass diese Loose nicht persönlicher Besitz, sondern Grundherrschaft über die ansässigen "Seelen" war, weshalb auch in Kreta eben diese Sassen selbst zögzzigtzt heissen, eine Bezeichnung

288 Stein.

die jetzt leicht verständlich sein wird. Von dem Besitz der Kirche, den ἱερά oder τεμένη, wissen wir nichts; dagegen ist es gewiss, dass diese Lakedämonier einen σέρος ουκ δλίγος an den βασιλεύς zu entrichten hatten (Plat. Alc. I 113 a). Natürlich ergab sich daraus ein Abhängigkeitsverhältniss der Ureinwohner gegenüber dem Königthum, in welchem die letzteren den König als ihren eigentlichen patronus in ihren Streitigkeiten mit ihren anderen Grundherren ansahen, die natürlich, auf Eroberung und Gewalt beruhend, oft genug die einfache und rohe Unterdrückung der Besiegten enthielten wie in unserem Mittelalter. Natürlich war es deshalb ferne, dass die Ersteren, diese Grundlage ihrer Macht sehr wohl verstehend, τα πολλά ές χάριν τοῦ δήμου (Paus. IV, 3, 7) thaten; aber ebenso natürlich war sofort der Hass der Grundbesitzer gegen das Königthum selbst, der sich nun noch mehr ausbildete als die Spartaner die messenischen Kriege begannen. Wenn wir die ältesten Grundbesitzverhältnisse von Messenien kennten, würden wir auch die Natur der messenischen Kriege kennen; aber die ganze Lehre von der Geschlechterordnung wäre im Widerspruch mit sieh selbst, wenn wir uns nicht Messenien in lauter Grundherrlichkeiten eingetheilt denken müssten, so dass die Eroberung des Landes in der That nur die Tributpflichtigkeit dieser Herren an die neuen Eroberer zu Folge hatte. Die Messenier dachten sich dabei, dass der neue dorische König, Kresphontes, in ihre Verhältnisse weiter nicht eingreifen werde, und scheinen im Anfange gar nicht an ernsthaften Widerstand gedacht zu haben (σύχ ἐγένετο ὑπὸ τῶν Δωριέων έ ἐῆμος ἀνάστατος Paus. a. a. ().), erst als Kresphontes und seine Söhne die Gewalt dieser Grundherren beschränkten - der τὰ γρήματα ἔγοντες, wie Pausanias sagt, dem schon zwischen γρήμα und xรกัรเร der Unterschied versehwunden ist — standen sie auf und erschlugen nach der alten Regel den fremden König, wie sie den eigenen erschlagen hätten. Das alte Messenien ist das Albanien der Gegenwart, und zwischen Kresphontes und Ali Pascha in Prizrend ist fast nur der Unterschied der Zeit und des Namens vorhanden. Ganz ähnlich war es in Lakonika, wo die Könige durch ihre Comites (bei dem ελς δὲ τὰς ἄλλας (πέλεις) πέμιθαι βασιλέας des Strabo VIII, 5, 4 wird wohl niemand an Könige, sondern an Comites missi, die Ballifs der französischen Capetinger denken), die Unterkönige, in ähnlicher Weise

herrschten; und auch hier ζίζες των βασιλέων, meint Plutarch Lyc. 3, in der That aber weil die Könige als Vertreter der Unterworfenen auftraten, wurden sie vertrieben. Das war allerdings ein naturgemässer Process. Allein nun ergab sich die Folge desselben. Mit den Königen und ihrer vollziehenden Gewalt war auch die Einheit der Spartaner gebrochen; wer sollte die μόρο: berufen und leiten und die Polemarchen dem militärischen Befehle im Felde unterwerfen, wenn die Letzteren den bürgerlichen Anordnungen des Bazikebe auf ihrer Grundherrschaft offenen Widerstand entgegensetzten? Und doch waren die Spartauer "Eindringlinge" und der "nationale" Hass der Lakedämoniern und Messenen hiess damals wie zu anderen Zeiten nichts als die Hoffnung, durch Bewältigung der "Fremden" den alten Besitz wieder zu erlangen. Und schlimm genug mag es für die Ersteren auch wohl ausgesehen haben, wenn Plutarch uns erzählt (Agis 5) εκτώντο γκο κοειδώς ήδη παραθούντες οί δυνατοί τούς προσήκουντας έκ των δικόριχων (sind das Formen, welche der άρχαία μεῖρα angehören?). So war der Streit zwischen Königthum und Grundbesitzern in Sparta nicht mehr eine Verfassungssondern sie war in der That eine Existenzfrage des ganzen Spartanerthums geworden, und wenn das in Lakedämon geschah was in Messenien sich beständig wiederholte, wenn die Lakonischen Sassen auch zu den Waffen griffen um die Spartaner als ihre Obereigenthümer zu vertreiben, dann war wohl wenig Hoffnung für die hochadeligen Geschlechter der Dorer mehr übrig! Das sah und das erkannte Lykurg, und gewiss nicht er allein. Gewiss haben viele der damaligen Besitzer schon vollständig begriffen, dass es sieh sehon gar nicht mehr um das Vertreiben der Könige und die einfache Herstellung der Aristokratie handelte, sondern um ihre ganze Zukunft und die ihres ganzen Stammes, und dass sie sich bereit halten müssten die grössten Opfer zu bringen, wollten sie nicht selber von den "Nationalen" erschlagen und vertrieben werden wie ihre Könige. In der That gänzlich unverständlich wäre die Annahme der Lykurgischen Ordnungen in einem doch tapferen und der Herrschaft geniessenden Stamme gewesen, hätten solche Erwägungen nicht die Gemüther jener Zeit sehon auf das tiefste bewegt. Nicht die Weisheit sondern die Gefahr des Besitzers hat der Verfassung Lykurgs den Boden gewonnen, auf dem er sein Sitzungsber d. philehist Cl. XCIII, Bd. II Hft.

290) Steir

Werk aufführte. Und dieses Werk entnahm er selbst wieder dem Lande, in welchem ein verwandter Stamm in verwandter Weise über die nationalen Sassen herrschte und sieh vor ihnen, den κλαρώταις und ἐραμώταις nicht weniger fürchtete, als seine Landsleute im Peloponnes vor den Lakonen. Aber dennoch war sein Gedanke, wenn schon in der Conception grossartig, in der Ausführung noch grossartiger. Und das, worauf es uns hier ankommen muss, ist es eben diese Ausführung von jener Grundlage zu scheiden. Diese aber für sich betrachtet ist die neue Gestalt des wirthschaftlichen Lebens, die Lykurg schuf; die Ausführung dagegen lag wiederum tief im Wesen der hellenischen Staatsidee, und wenn wir daher jene wirthschaftlich leicht bezeichnen können, so kann diese nur durch die Gewalt hes griechischen Ethos zum vollen Verständniss gebracht werden.

Die Besitzesordnung des Lykurg berühte nämlich einfach darauf, dass schon vor ihm der Spartaner überhaupt nie das Feld selbst bearbeitet hat, sondern nur als Herr der Lakonen sich von ihnen den 25202 geben liess, von dem er lebte. Das Eintreiben gerade dieser Naturalzehnten aber war durch die Auftösung der ursprünglichen Stammeseinheit Sache jedes Einzelnen geworden: in der Verwirrung der öffentlichen Zustände bei der Bekämpfung des Königthums war die Zeit gekommen, wo der Staam selbst sich darum nicht mehr kümmerte. Als Sache jedes Einzelnen aber war diese Eintreibung für die grösseren Herren zwar leicht, aber mit beständiger Verlockung zur Ungerechtigkeit begleitet, wie beim Zehnt des Mittelalters; für die Schwächeren aber wurde sie gegenüber dem ansehnlichen Lakonen gewiss oft genug gefährlich; die Hilfe des grösseren Herrn für den kleineren aber hätte den letzteren wieder abhängig von dem ersteren gemacht. Wollte Lykurg daher die erste Existenzbedingung seines dem Ackerbau abgewendeten Volkes überhaupt sichern, so lag seine Aufgabe klar genug vor, und der naturgemässe Gang der Dinge hatte die Lösung in Kreta schon gegeben. Er musste die Eintreibung des Zehnten für alle Spartaner ohne Rücksicht auf die Grösse des Besitzes zur Gesammtangelegenheit des Volkes machen. Das aber bloss gesetzlich zu bestimmen, wäre werthlos geblieben, da bei gleicher Aufgabe die Interessen an dem offer durch die verschiedene Grösse des Besitzes verschieden waren. Er musste

daher die Sache so einrichten, dass die Gesammtheit des Dorischen Stammes in ihren ersten Existenzbedingungen, namentlich im täglichen Unterhalt, an die Gesammtheit der Zehnten des gauzen Landes in einer Weise angewiesen ward, dass niemand mehr von seinem Zehnten, sondern alle von allen Zehnten ihren täglichen Bedarf gedeckt sahen. Und das geschah durch die Sysstitien, die Gemeinschaft der Mahlzeiten, das einzige Mittel jenen Zweck zu erreichen. Sie waren es, welche nicht bloss den Aermeren der Gefahr entzogen jemals zu wenig zu haben, sondern sie waren es auch, welche es dem Reicheren gleichgültig machten, viel oder wenig zu besitzen, denn zwar gehörte ihm der Besitz, nicht aber sein Ertrag; den musste er der Gemeinschaft abliefern, und es war schliesslich nur ein geringer Ruhm, vieles für andere herzugeben, da doch keiner von allen arbeitete, sondern nur alle für jeden die Einbringung des zézez gewährten. Es ist daher wie man sicht gänzlich falsch von einer Gütergemeinschaft unter den Spartanern zu reden; wohl aber war die wirthschaftliche Grundlage des Spartanerthums die Gemeinschaft des Ertrages, und Lykurg ist es, der die Scheidung von Gut und Ertrag zur Basis seiner zunächst wirthschaftlichen und damit auch seiner gesellschaftlichen Ordnung zuerst mit klarem Bewusstsein aufgestellt und durchgeführt hat. Sein ist der Ruhm auf diesem Wege, den wir doch nur mit den Begriffen der Nationalökonomie bezeichnen können, das Wesen des Besitzes und seiner Gewalt zuerst der Idee und dem Leben des Staats untergeordnet, und damit die gesellschaftlichen Elemente von den wirthschaftlichen getrenut zu haben. Es fiel ihm dabei gar nicht ein, das Eigenthum als solches anzugreifen; im Gegentheil blieb es nach wie vor ein oberster Grundsatz, dass es unehrenhaft — złazaża — sei, überhanpt Grund und Boden zu verkaufen und zu kaufen, ja es war das offenbar wieder wie nach germanischem Recht überhaupt nur zulässig für die "walzenden Grundstücke", welche die Spartaner natürlich so gut hatten wie das alte Sonnenlehen der Germanen - besassen ja doch die Erbtöchter zur Zeit des Aristoteles zwei Fünftheile des ganzen spartanischen Bodens! Was aber das angestammte Gut, den ursprünglich an das Geschlecht vertheilten zagzzz betraf, so war es direct verboten ihn zu verkaufen - ,της δε λογχίας μοίρας (d. h. des eigentlichen κληςες) 292 Stein.

ούδε πώλειν έξεστιν (Herael, Pol. 2) — was durch Plut. Agis 5 bekanntlich mit dem Zusatz bestätigt wird, dass die Schenkungen erlaubt waren, also das Eigenthum erhalten blieb. Und in demselben Sinne ist ohne Zweifel auch die fahrende Habe durchaus nicht Gemeingut gewesen, sondern jeder hat das Seinige gehabt; wenn Plutarch glaubt (Lyc. 9) Lykurg habe auch hier durch Gemeinschaft der Güter erstrebt ,παντάπασιν ອໍຊິອົກສັກ 🕏 ສັກເສດກໍ, so ist das reine Consequenzmacherei; der Satz, dass jeder sich der Fahrniss des anderen bedienen könne, ist ein wirthschaftliches Unding, und bedeutet praktisch nichts als das alte landwirthschaftliche mutuum und commodatum der Römer, über dessen Natur und Unterschied von unseren Leih- und Darlehensbegriffen man jetzt wohl einig ist. Von Gemeinschaft der Güter darf man daher nicht reden; es war wahrlich genug den Ertrag für die Gemeinschaft zu bestimmen und damit dem Gute seinen Genuss für den Besitzer und den Verkehrswerth für das Ganze zu nehmen. Denn dass die Häuser keine Schlüssel und die Weiber keinen Schmuck haben sollten, brauchte Lykurg nicht anzuordnen, und hat es gewiss auch nicht gethan. Was war zu stehlen und womit sollte man Schmuck kaufen, wenn man selbst nichts verdiente und den Zehnt des περίρικος oder δπάκρος zu den Syssitien hergab? Aber auch so schien eine der grössten Aufgaben der Welt gelöst und eine wunderbare Basis für die Reinheit aller Verfassung gewonnen. Denn während mit dem Eigenthum die rechtliche Selbständigkeit des Einzelnen erhalten blieb, ward die Gewalt des Besitzes über die ursprüngliche 155573, der Unterschied des Ungleichen innerhalb der Gleichheit, welche die Wahl und das allgemeine Stimmrecht zu Grundlagen der Verfassung erhoben hatten durch die Gemeinschaft des Ertrages gebrochen; der Werth und die Macht des Geldes war beseitigt durch das Kaufverbot fremden Grundes und die dem Golde und Schmucke feindliche Sitte, und zum ersten Mal scheint die Idee der freien Gemeinschaft, ungestört durch fremdartige Kräfte, nur in sich selbst ruhend, dazustehen.

Freilich nun musste Lykurg, wollte er dauernd dies grosse Ziel erreichen, einen Schritt weiter gehen. Besitz, Ertrag und Genuss sind schliesslich keine natürlichen Erscheinungen; sie gehören dem persönlichen Leben, und was über den Menschen auch hier Gewalt hat, das erzeugt er sich selber und strebt daruach es zu erzeugen. Es genügt daher nicht jene Mächte zu beseitigen; fast schwieriger als der Kampf mit ihnen selbst ist der Kampf mit dem persönlichen Wunsche sie zu besitzen. Und hier ist es, wo Lykurg am meisten geleistet hat und wo er sich von Solon am tiefsten unterscheidet.

Denn jenem Streben nach Genuss kann man nur eines entgegensetzen und das ist die Verachtung ihrer selbst und diejenige der sie Geniessenden. Soll aber diese erst durch Reflexion entstehen, so kommt sie zu spät. Soll sie aus dem subjectiven Gefühle, in welchem sie doch niemals ganz gesichert ist, zur objectiven Macht werden, so muss sie auf Grundlage der Erziehung sieh zur geltenden Volkssitte gestalten. Das aber kann sie wiederum nur dann, wenn diese Erziehung selbst von jedem Einflusse der Verschiedenheit des Vermögens die bloss physische Entwicklung des Menschen zum Inhalt hat und damit zur absoluten Gleichheit der Erziehung wird. Erst dadurch konnte Lykurg das Grosse siehern, das er für das Leben des Besitzes erreicht hatte.

Und das ist ihm gelungen. Wir glauben an diesem Orte über die Formen der spartanischen Erziehung um so weniger etwas sagen zu sollen, als sie schliesslich ungemein einfach war. Es war die ohne Rücksicht auf Besitz und Stand der Eltern für alle gleiche, rauhe, geistlose Erziehung der Soldatenkinder, deren Grundlage Strenge und Entbehrung neben der Achtung vor den Altgedienten', deren Inhalt Leibes- und Waffenübung, deren Ziel und Ruhm Waffenleistung war. Damit aber nicht im Hintergrunde wie bei den alten Pasargaden, die Aussicht auf glänzendes Leben nach der Mündigkeit das harte erträglich mache, waren ja die Eltern selbst arm; für den Knaben gab es keine Zukunft im väterlichen Hause; er war und blieb ein .Kind des Regiments'; und dass er nicht, vom alten herrschenden Adel abstammend, lüstern nach den Töchtern der Heloten schiele, liess Lykurg die Kinder beider Geschlechter gemeinsam und fast unbekleidet ihre Gymnastik treiben. So war das ein Ganzes in sich und doch nur ein Theil eines grösseren Ganzen. Denn wer stand dafür, dass der Anklang an geistige Bildung und höhere Bedürfnisse nicht denn doch zuletzt den Wunsch nach einem edleren Dasein in der Brust

294 Stein.

des hellenischen Knaben erwecke, namentlich wenn er das Herrliche sah, das ihm das übrige Griechenland bot? Nur einen Weg gab es dieser Gefahr zu entgehen und Lykurg betrat ihn. Das Kind durfte nichts lernen. Es lernte keine Bücher studiren, es las keine geschriebene Verfassung oder ein edictum practorium an öffentlichen Stellen angeschlagen, es lernte kein Gemälde und Statuen bewundern, es betrat keine Poikile, es hörte keinen Chorgesang, es wusste von keiner Musik als von dem Regimentspfeifer, den eine gutmüthige Auffassung der spätern Zeit zum "Flötenbläser" gemacht hat, und noch Isagoras durfte diesen Spartanern den Vorwurf ins Gesicht schleudern, dass diese Männer, welche Hellas beherrschen wollten, noch am Ende des peloponnesischen Krieges nicht lesen und schreiben konnten! Freilich konnte da die Sehnsucht nach dem Schönen nicht zum Streben nach seiner ersten materiellen Bedingung, nach dem Reichthum, werden! Und so war diese Gefahr bewältigt. Nur Eines blieb noch zu thun. Sollte ein solches Geschlecht nun mitten unter dem lieblichen Himmel Griechenlands, mitten unter den herrlichen Werken der Poesie und der Wissenschaft, ja mitten im vollen, warmen Hellenismus, dieser edelsten Blüthe der Geschichte kalt bleiben gegen Alles, was diese so reiche Welt besass, so musste wenigstens Eines dafür geboten werden und auch das wusste Lykurg zu bieten. Das war statt des wissenschaftlichen Begriffes und der Staatskunst der einfache Glauben an die Weisheit, ja an die Göttlichkeit dieser unmenschlichen Ordnung. Und Lykurg wusste das. Ihm war das Orakel kein blosser Wahrspruch über kommende Dinge, sondern es war die göttliche Bestätigung seiner Sendung: in Delphi holte er sich nicht seine Weisheit, sondern den Glauben des Volkes an dieselbe, den sein Katechismus des öffentlichen Rechts predigte, der aber nicht geschrieben und auf Stein gehauen, sondern als Sizzu den Kindern mit der Sprache zugleich gelehrt wurde, und obenan stand das eigentliche Grundgesetz, das wir jetzt erst ganz verstehen und das das wirkliche Leben wie jede innere Ueberzeugung des Spartaners beherrschte, dass keine Macht der Welt im Stande sein werde, jemals Sparta zu bewältigen, als die des Strebens nach dem was Lykurg im öffentlichen wie im Privatleben als den Tolfeind seines Volkes und seiner

eigenen Gesetze erkannt hatte, des Strebens nach Reichthum. Und das nun ist die merkwürdige Áfraz, die uns die Geschichte aus Sparta bewahrt hat, allerdings die Grundlage aller andern und zugleich das Gebot des Delphischen Gottes:

Α πολυχρηματία Σπάρταν όλεϊ, άλλο δε ουδέν.

So ist die Lykurgische Gesetzgebung in sieh ein Ganzes, nicht mehr ein einzelnes Gesetz, sondern eine ganze Lebensordnung, welche den Staat wie den Einzelnen, die Tugenden wie den Glauben, den Besitz wie die Erziehung auf jedem Punkte umfasst; ein grosser Organismus, der sich durch seine wirkenden Grundkräfte selber trägt und welchem sich alle einzelnen Momente wie unter einem gemeinsamen Willen beugen. Es ist das aber nicht bloss ein an sich grossartiges Bild; denn auch Egypten und Indien bieten uns Aehnliches in ihrem Kastenwesen, dieselbe Ordnung, dieselbe Herrschaft des Ganzen über den Theil, dieselbe Vermengung des Glaubens mit der Erkenntniss, dieselbe Hingebung für das was dort für die Idee des göttlichen Staats gehalten wird. Das Sparta Lykurgs ist mehr; und grade in der Vergleichung mit dem Orient tritt das wieder an die Spitze, was wir das eigentlich hellenische Element auch in Sparta nennen. Das ist die Freiheit und die Selbstbeherrschung, die zuletzt trotz aller Starrheit der Ordnung auch diesen Theil des hellenischen Lebens, in dem allgemeinen Wahlrecht und dem allgemeinen Stimmrecht die Grundlagen des freien Staatsbürgerthums festhielt. Auch Sparta wählt die Männer, denen es Gehorsam gelobt; seine staatlichen Gewalten stehen nicht ausserhalb und über seinem Staatsbürgerthum; es gibt in Sparta keine Kaste, die nichts hätte als ihre göttlichen Vorrechte; jeder kann das Höchste erreichen und jeder muss sogar seine Stimme geben wo ein Gesetz für ihn gelten soll. Und in dieser Freiheit, und das war das sparta nische Princip, gilt nicht der Reichthum noch die Abstammung als Grundlage der gesellschaftlichen und staatlichen Stellung, denn Sparta hat selbst mit eigenem Gesetze die Freiheit vom Bedürfniss an die Stelle des ersten, und die heldenhafte That an die Stelle der letzteren gesetzt. Ja es hat, und auch hier nach dem Vorbilde Kretas, noch mehr gethan. Es hat mitten in dieser festgegründeten Herrschaft der erobernden Classe

296 Stein.

und nicht auf Grundlage des Besitzes, den es verachtet, sondern auf Grundlage der persönlichen mannhaften Leistung selbst, das seiner Freiheit zugestanden, was wir die aufsteigende Classenbewegung nennen. Denn nicht allein, dass es seine Sklaven auch von Staatswegen frei liess und so zuerst das ganze Rechtsgebiet des Freigelassenen gründete, dem wir in Rom wieder begegnen, es hatte sogar seine Herd- und Tischgenossen, die μόθωνες oder μόθακες, Kinder aus der beherrschten Classe, welche die Erziehung, das Waffenrecht und die staatsbürgerliche Stellung mit denen der Spartaner theilten und völlig in ihre Reihe traten, aber wieder nicht durch Reichthum und Glanz, sondern durch den Werth, den sie sich selber durch das gaben, was sie dem Staate leisteten. So begeisterte jene Verfassung die Herrschenden durch den Ruhm den sie besassen; die Beherrschten aber durch den, den sie mit eigener Kraft erwerben konnten. Und mit dieser in sich geschlossenen festen und wehrhaften Ordnung trat nun Sparta in die griechische Welt hinein, die auf allen Punkten von den gesellschaftlichen Gegensätzen durchdrungen und bewegt war - war es ein Wunder, dass sich da Alles, was sich nach Festigkeit und Ordnung sehnte, sofort an dies Sparta anschloss? Und anderseits war es ein Wunder, dass es bei seiner schon verfassungsmässig gewordenen Verachtung vor dem Erwerb des Reichthums in einen fast unlösbaren Gegensatz mit allen jenen Völkern treten musste, deren verfassungsmässige Ordnung und Entwicklung grade auf diesem gewerblichen Reichthum und seinem Erwerb beruhte? scharf auch die dialektische Untersuchung vorgehen mag, nie wird sie die beiden grossen Begriffe von Grundbesitz und Werthbesitz, von Grundherrschaft und gewerblichem Reichthum, von der Kraft des über das Streben nach Erwerb erhabenen Mannes und der Macht der Arbeit, die nach demselben ringt, von der Tugend, die im entsagenden aber doch freien Hingeben an ein grosses und mächtiges Ganzes und der nie rastenden. aber individuellen Thätigkeit, aus der allein die Grösse des Vermögens entspringt, so klar, so fassbar und zugleich so in seiner grundlegenden geschichtlichen Bedeutung zu erkennen und zu beschreiben wissen, wie sie uns hier in dieser Gestaltung Spartas gegenüber dem des freilich noch wenig entwickelten Athen entgegentritt. Das aber ist eben die Stellung

dieser beiden, wir dürfen jetzt unbedenklich sagen, wunderbaren Erscheinungen in der Geschichte der Welt, dass in ihnen die zwei grossen, scheinbar so theoretischen Grundbegriffe der Wissenschaft der Gesellschaft, die strenge Geschlechtergränung und ihr Gegensatz, die staatsbürgerliche Gesellschaft, einander als unbestreitbare Thatsachen entgegentreten, in denen der gemeinsame und gleichartige Geist des Hellenenthums mit seiner ganzen Poesie und mit seiner ganzen Freiheit sich in der Hand jenes gewaltigen Factors gestaltet, den wir den Besitz genannt haben. Noch zwar ist dies Sparta nicht Gegenstand der Wissenschaft, aber es ist was es ist durch den bewussten Willen der diesen Besitz erfasst und ihn da unterwirft, wo er dem Menschen am nüchsten tritt, in seinem Ertrage für den Einzelnen wie für das Ganze, ihn scharf begränzend und in Fesseln bannend, die ihm zwar seine Gefahr, wohl aber seine lebendige Kraft nehmen. während Athen diesen Besitz frei gewähren lässt, sich ihm mehr hingebend als es die staatsbürgerliche Tugend und Ehre ertragen können. So ist das Element aus welchem die Staatswissenschaft entstehen soll und das wir so viel Mühe haben theoretisch zu begreifen, hier thatsächlich aus seiner Verbindung mit dem individuellen Leben hinausgeschieden und wenn nicht zum Gegenstand der Untersuchung, so doch zum Gegenstand der Gesetzgebung gemacht. Und einmal in dieser Weise selbständig hingestellt, wird es von jetzt an mit oder chne Bewusstsein der Gesetzgeber wie der Denker nicht mehr verloren. Mit diesem Verständniss des Besitzes ist daher das gewonnen, was nach den früheren Darstellungen aus der Staatskunde und der Staatsphilosophie die Staatswissenschaft gemacht: das Erkennen des Staatslebens hat in seine Konntniss und seine Begriffe die Causalität aufgenommen und von jetzt an dürfen wir sagen, dass jede positive Verfassung eines freien Volkes als das Resultat der Freiheit und der Besitzvertheilung betrachtet werden muss. Darum aber haben wir geglaubt, gerade die Lykurgische Verfassung an die geschichtliche Spitze aller Entwicklung der eigentlichen Staatswissenschaft zunächst in Griechenland stellen zu müssen und ein Blick auf die grossen Philosophen lehrt uns, dass wir auch thatsächlich Recht Laben. Denn dem Plato wie dem Aristoteles ist diese spartanische Verfassung nicht etwa eine einfache Thatsache oder ein

abstraktes Ideal ihres Ethos, sondern sie ist ihmen eine Lehrerin von Principien geworden, bei der ihre tiefsten Untersuchungen in die Schule gegangen. Das Alles aber nun in seiner grossartigen Eigenartigkeit wird, wie wir meinen, erst dann ganzerkennbar, wenn wir die weitere Gestaltung der griechischen Welt auf Grundlage der zweiten Artung ihres Besitzes, die Entwicklungsgeschichte Athens in seiner Solonischen Verfassung daneben stellen.

# Ueber die weichen a-, o- und u-Silben im Altböhmischen.

Von

Dr. Joh. Gebauer.

In meiner Abhandlung: "Ueber die weichen e-Silben im Altböhmischen', Sitzungsberichte LXXXIX, 317-390, habe ich nachgewiesen, dass im Altböhmischen in palatalen Silben ein etymologisch berechtigter Unterschied zwischen e (lang  $\dot{e}$ ) und  $\check{e}$  (lang ie) geherrscht habe, indem e ( $\acute{e}$ ) einem asl, e oder b entspricht oder euphonischer Einschub ist, während č (ie) einem asl. a, è, e gegenübersteht oder auf Contraction beruht; z. B. řekl asl. rekla, pomocen asl. pomoštana, ohen asl. og-nb, řéci asl. rešti, dušé asl. duša, dušiem asl. dušamu, dřévo asl. drevo, hřiech asl. gréhr, tieže se Part. praes. asl. teže se, čtyřie asl. četyrije. In einer ähnlichen Absicht will ich jetzt die weichen a-, o- und u-Silben einer Untersuchung unterziehen. Auch diese werden in Handschriften des XIII. und XIV. Jahrhunderts verschieden geschrieben, bald ohne Präjotation bald mit einer solchen (d. h. mit einem zwischen den Consonanten und den Vocal der Silbe eingefügten Buchstaben i oder y), z. B. krzestanka Pass. + 372 und krziestyanka eb. 20, ohnowymi

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Erklärung der Abkürzungen. Alx. = altböhm. Alexandreis, und zwar: AlxB. = das Fragment von Budweis, abgedruckt von F. Koubek in Čas. Česk. Mus. 1841, 79—90; AlxBM. = ein ehemals Budweiser, jetzt im böhmischen Museum in Prag aufbewahrtes Fragment: AlxII. = zlomek Jindřicho-Hradecký, d. i. das Fragment von Neuhaus: AlxS. = das Fragment Šafařík's, abgedruckt in desselben gesammelten Schriften

řetězi Pass, 458 und ohnyowymy řetězi an derselben Stelle in einem anderen Passionale (geschrieben 1379, in der Museums-

HI, 337—340; Alx V. — Fragment in der Bibl. des Domeapitels bei St. Veit in Prag.

 $\mathrm{An}\,\check{\mathbf{s}}_*=\check{\mathbf{s}}$ afařík's Fragment einer Marien- (Anna-) Legende, in der Bibl. des Böhm. Museums,

Ap. = die Apostellegende, und zwar Ap D. = das in Dobrovsky's Geschichte der böhm. Sprache und Lit. (1818), S. 103—107, und Ap Š. = das in Šafařík's Gesammelten Schriften III, 330—334, abgedruckte Fragment.

Boh. = Dialogi Bohemarii in Hanka's Zbírka nejdávnějších Slovníkuv (1833) 8, 337–355, XIV. Jahrhundert.

CEvang. — Čtenie (evangelii) zimnieho času, Winterperikopen, Codex in der Bibl. des R. v. Neuberk in Prag (sign. 34).

D. s. sv D.

Dal. — die Reimehronik Dalimils, und zwar: Dal C. — die Cambridger Handschrift derselben; Dal H. — das von Höfler entdeckte und von Hanus (Čas. Česk. Mus. 1861), correcter von Jos. Jireček (Rým. kronika česká 1878, 245—247) edirte Fragment der Prager Universifätsbibliothek; Dal Hr. — Dalimil Hradecký, das Fragment von Königgrätz, Museums-Bibl., abgedr. v. J. Jireček (Rýmovaná kron. 252—253); Dal V. — Dalimil Vídenský, Codex der k. k. Hofbibliothek in Wien (sign. 2922).

Hrad. = rukopis Hradecký, d. i. die Handschrift von Königgrätz, in der fürstl. Lobkowitz'schen Bibl. in Prag.

Jid. = Jidáš, und Pil. = Pilat, zwei zusammengehörende Fragmente aus den ersten Jahren des XIV. Jahrh.; Museums-Bibl.; Jid. ist abgedruckt in der Beilage zu Listy filolog. 1878: Ukázky staročeských textu rukopisných 19--22.

Jir. = Jiří, Fragment einer Legende vom hl. Georgius; Museums-Bibliothek; abgedr, in derselben Beilage 34—35.

Kat. = Leben der hl. Katharina, ed. Erben 1860.

LAI. — Legende vom hl. Alexius, Fragment, abgedruckt von Jul. Feifalik in den Sitzungsber, d. kais. Akad. d. Wiss., phil-hist, CL, XXXVII (1861). 420—424.

Mast. — Mastiřkář, d. i. der Quacksalber, Fragment; Museums-Bibliothek.

Modl. = Modlitby, d. i. Gebete, Codex der Prager Universitäts-Bibliothek (17, F. 30).

N Rada — Nová Rada, d. i. der neue Rath des Herrn Smil Flaska von Pardubic, meine Ausgabe 1876.

Pass. = das Passionale der Museums-Bibliothek (sig. 3, F. 16; Näheres darüber in den Sitzungsber., LXXXIX, 319).

Pil. s. Jid.

Bibliothek in Prag), dussu mú Acc. sing. Ž Wittb. 68 mmd dussyu mú eb. 48, na skoncienu Ž Gloss. 255 und skonczycnyu takému Dal C. 18 u. s. w., — und auch hier frägt es sich: was bedeuten diese ungleich geschriebenen Silben für die Grammatik, wie lauteten sie in der altböhmischen Aussprache, křestanka, ohňový, dušu, skončěňú, oder křestjanka, ohnjový, dušju, skončěníu? oder vielleicht hart křestanka, ohnový, skončěnú?

Dass das Letzte nicht der Fall war, beweist die angleiche Schreibung der Handschriften selbst. In einer harten Silbe, z. B. ta- liegt kein Anlass zu der in krzestanka und krziestyanka befolgten ungleichen Schreibweise, und ebenso nicht im harten to-, ta- u. dgl.; ein solcher Anlass konnte nur von weich gesprochenen Silben ausgehen. Obendrein bietet das Fragment Dal II. für die weiche Anssprache ein positives

Pror. = Proroci, d. i. die Propheten Isaias, Jeremias und Daniel, Codex der Prager Universitäts-Bibliothek (17, D. 33).

Rostl. = Rostlinář, altbölmische botanische Namen, abgedruckt von Al. Müller im Čas. Česk. Mns. 1877, 391-393.

 $\mathbf{Sequ.} = \mathbf{Sequentionorius}$  Magistri Conradi, in Hauka's Zbírka u. s. w. 356—366.

sv **b.** = svatý Duch, Fragment einer Legende, in der Museums-Bibliothek.

Štít. — Thomas von Štítné; řeči — dessen řeči nedčlní a sváteční, Homilien, Codex der Prager Universitäts-Bibliothek (17. C. 45): uč. — desselben nčení, eb. (17. A. 6).

Umuč. = Umučení, Fragment einer Leidensgeschichte, in Dobrovský's Geschichte der böhm. Sprache n. Lit. (1818), 113-116.

Ž. = žaltář, der Psalter, und zwar: Ż Brn. — das s. g. Brünner Fragment in der Pr. Museums-Bibl.; Ż Gloss. — Žaltář glossovaný, eb., abgedr. in Hanka's Zbírka u. s. w. 235—258; Ż Klem. = Żaltář Klementinský in der Pr. Univ.-Bibl. (17. A. 12); Ż Wiftb. — Codex der theologischen Seminar-Bibliothek in Wittenberg.

Ist einem Citate keine Abkürzung beigefügt, so ist dieselbe Quelle zu verstehen, aus welcher das unmittelbar vorhergehende Beispiel genommen ist. Die Zahl bedeutet bei Dal, das Capitel, bei ZWittb, den Psalm, bei Jid, den Vers, sonst aber die Seite der Handschrift oder des Druckes; die eingeklammerte Zahl gibt an, wie vielmal sich ein Beispiel an der bezeichneten Stelle findet. Die Belege des ZWittb, sind aus einer in Šafařík's Nachlass befindlichen Copie Štúr's, die des Alx II., Alx V. und Hrad, aus Copien des Herrn Museums-Custos Ad, Patera, die übrigen aus den Originalien oder aus gedruckten Ausgaben derselben genommen.

302 Gebauer.

Zengniss, indem es den Consonanten der Silben, um die es sich hier handelt, mit dem ihm eigenthümlichen Erweichungsbuchstaben h verbindet, z. B. batho Voc. sing., d. i. báto 30, kskonezienhu d. i. k skonččnú 42 u. s. w. Die Annahme einer harten Aussprache křestanka u. s. w. fällt also weg und es bleibt zu untersuchen, ob dåbel oder diabel, dušu oder dušju... gesprochen wurde, oder allgemein gesagt: ob eine und was für eine Regel in Betreff der jotierten und nicht jotierten Aussprache der altböhm, weichen a-, o- und u-Silben gegolten habe. Zur Entscheidung müssen die Schreibweisen alter Handschriften zu Rathe gezogen werden und es werden sich hiezu solche Handschriften eignen, die in Bezug auf die e-Silben in einem genügenden Masse genau sind und von denen man also annehmen kann, dass sie die Sache auch sonst streng nehmen und die Praejotation nicht in blos graphischer Geltung (als Erweichungszeichen), sondern zur Bezeichnung eines wirklichen Lautes gebrauchen. Leider enthält das der Abhandlung über die weichen e-Silben zu Grunde gelegte und in dieser Beziehung als musterhaft befundene Passionale für die weichen a-, o- und v-Silben wenig Stoff und wir sind genöthigt, unsere Untersuchungen an solchen Denkmälern vorzunehmen, die dem Pass, an Strenge und Genauigkeit mehr oder weniger nachstehen. Es wird sich indess zeigen, dass auch sie zur Feststellung der Regel in einem befriedigenden Grade genügen.

Beim Abstrahiren der Regel müssen natürlich die relativ genauesten oder genaueren Handschriften vor allen anderen berücksichtigt werden und den Ausschlag geben. Daneben können aber auch regelmässige Belege aus jüngeren und minder genauen Sprachdenkmälern (z. B. aus dem jüngeren Theile des Pass., Kat., Pror., Štít. u. a.) mit angeführt werden, d. h. aus Handschriften, die zwar die Jotation auch als blosses Erweichungszeichen anwenden, die aber die alte Regel im Ganzen doch beobachten und deutlich erkennen lassen; jene von ihren Beispielen, die mit der Regel übereinstimmen, sind Reste der alten zum Theil schon geschädigten Regelmässigkeit und daher auch für uns verwendbar.

### La, á, ia.

Die Regel, welche die Handschriften in Betreff der weichen a-Silben erkennen lassen, ist folgende:

ia und ya wird nur dort geschrieben, wo der Diphthong ia<sup>+</sup> etymologisch berechtigt ist. Für die Aussprache bedeutet die nach dieser Regel geschriebene Jotation selbstverständlich das i des Diphthongen ia, hat also phonetische und nicht blos graphische (die Erweichung des vorhergehenden Consonanten andeutende) Geltung, dyabel Pass. 348 sprich diabel (dia-); dagegen haben alle übrigen weichen a-Silben ohne inlautende Praejotation gelautet, krzestanka Pass. 372 (neben krziestyanka eb. 20) sprich křesťanka (nicht křesťanka).

Der Diphthong ia kommt freilich nur in sehr wenigen Fällen vor; er war in der böhmischen Sprache des XIII. und XIV. Jahrhunderts bereits in ie übergegangen. In den für diese Abhandlung untersnehten Sprachdenkmälern ist er nur im Genitiv sing, der ijo-Stämme und in diabel zu finden,

Der Gen, sing, der *ijo*-Stämme lautete ursprünglich -*ija*, wie asl, kop*ija*, später contrahiert -*ia*, dann assimiliert -*ie* und endlich verengt -*i*: sbož*ija*, -*ia*, -*ie*, -*i*. Für die Stufe -*ia*, deren Diphthong durch das ursprüngliche -*ija* berechtigt erscheint, bietet das Fragment Umnè, einen Beleg: velikého mylostrdya 114, d. i. milosrd*ia*.

In diabel und seinen Ableitungen stimmt der Diphthong zum lat. diabolus. Der Belege gibt es eine Unzahl und ich lasse nur einige folgen: tehdy dyabel vecĕ Pass. 321, aj diable pyšný 321, což sĕ z dyabla urodí, dyabel jest 348, dyabli počěchu výti 351, množstvie dyablow 381, dyabel staň na pravici jeho Ž Klem. 91°, vyjde dyabel přěd nohy jeho 126°, dyabel šepce Hrad. 25°, proti dyabla 21°, že jej dyabla mniechu Dal C. 64, dyablowe mnozí Kat. 68, těm dyablom klatým

Statt des Diphthongen in wird auch jii gelesen, und ebenso jii und jii statt ie und in, z. B. sing. Nom, shožjii, Gen, shožjii, Dat. shožjii. Schreibungen, wie: tedwije sve přepášete Štít, řeči 152). David chtel gijesty chleb 152b, na bozijem oltáři 151b, před svú zzmýrtyin Ap. Š. 333 u. ii, sprechen für die diphthongische Aussprache.

154, v tvých dyablech, — z dyabelske ruky Modl. 47a, dyabelskich pokušení 14a, — dyablowemu pokušení Pass. 330, hlasi dyablowi 314, dyablowe obrazy 303, dyablowu mocí 293, dyablowych modl 335 (2), dyablowym modlám 283, dyablowi poslové Hrad. 25a, radu dyablowu Kat. 112 u. s. w. — Eine Ausnahme ist mir in keiner altböhmischen Handschrift vorgekommen.

Für das unjotierte a erscheint ein Nachweis der oben ausgesprochenen Regel nicht für alle Fälle nothwendig. Man findet es so zu sagen in der Ordnung, wenn die Silben řa-, śa-, ča- . . . und ebenso ihre Längen bloss rza-, ssa-, cza- . . . und nicht rzya- oder rzia-... gesehrieben werden, z.B. strachem trzasa sĕ Pass. 342. d. i. třasa, v jedny ezasy 311, d. i. časy u. dgl.; in diesen Fällen kann die Richtigkeit der Regel als zugestanden betrachtet werden. Dagegen widerspricht ihr die bisherige Auffassung in Betreff der Silben mit h, d, t, l, für diese muss also ihre Gültigkeit eigens nachgewiesen werden. Zum Zwecke eines solchen Beweises führe ich alle Belege (aber nicht auch alle Wiederholungen) an, die ich im Pass., Ž Wittb., ŽKlem., DalC., Hrad. und Modl. gefunden habe, und ausserdem auch Beispiele aus anderen Handschriften. Einige Beispiele mit anderen Consonanten als n, d, t, l füge ich den übrigen nur in der Absicht an, damit es offenbar sei, dass dieselbe Regel, deren Gültigkeit für die Silben řa-, ža-, ča-... als selbstverständlich zugestanden wird, auch in den dem Zweifel ausgesetzten Silben na, da, fa, la gegolten habe.

Nom. sing. der ja-Stämme: bud wola två Modl. 85<sup>a</sup>,
 i. vóla, eine im Vaterunser erhaltene alterthümliche Form.

2. Participium praet. act. H und Part. praet. pass. der Verba I. 5. tieti asl. teti; jieti asl. jeti: tal, vy-ŭal, tat, vy-ŭat. Z. B. kat hlavu stal Pass. 295, 325, d. i. stal, stal hlavu beranovi 295, podtal më ŽKlem. 123h, d. i. podtal, úško jež byl vtal Dal H. 31, d. i. utal, jakž hlavu bieše stal Dal C. 21, hlava stata Pass. 280 u. ö., d. i. stata, stat 473, mezi jinë state 308, (Dorota) nevinnë dnes stata Modl. 179a; — aby wynal më ŽWittb. 30, d. i. vyňal. jenž mě wynal z temností Modl. 48a, oheň sě wznal ŽWittb. 17, d. i. vzňal, wynato Hrad. 41a, d. i. vyňato, z uma wynata 41h, u. s. w., — durchgehends unjotiert, ebenso wie in radu wzal Pass. 406, srp viece zal 293,

d. i. žal, což s' poczal 298, dušě do nebes wzata 283, v okovách spate 351, by rozpat na křížju Ap Š. 333 u. ä. Auch minder genaue Handschriften jüngeren Ursprunges enthalten häufige Belege für diese Regel, z. B. ješto hlavu stal Pass. 22, tvá hlava bude stata Kat. 180, kdež ta panna byla stata 194, pro jehož ty jmě i radu wznala tu jistú svádu 94, d. i. vzňala, wynat bude Pror. 16³, d. i. vyňat, aby sĕ nesnala spolu Štít. uč. 38³, d. i. nesňala (dual.), když bieše vtal ucho Štít. řeči 164³, d. i. ufal, úd odtat od těla 151³ u. s. w. — Für das Participium praet. act. I. tav, vy-ňav (wie statka sobě wzaw Pass. 323, neben vzem), sowie für das Supinum tat, vy-ňat (vergl. zat chodila Manda im Cisiojanus, Rozbor staročeské literatury 188, d. i. žat asl. žetъ, poslal sem vy zat Č Evang. eb. 709) habe ich keine Belege.

3. Participium praet. act. II der Verba III, 1. und 2.: vyvrácen jsem, abych letal, ut caderem Ž Wittb. 117, d. i. letal asl. letêlz, kněžie jich letala, sacerdotes eorum ceciderunt eb. 77, d.i. lefala, máte srdcě zkamenala a k slitovániu ztwrdala Hrad. 52b, - d. i. zkameňalá a ztvrďalá, Infinitiv zkameněti und ztvrděti, asl. -êti; Jan jest již tak ohubeněl, zlutal, zzelenal a zbleděl Hrad. 55, d.i. žlufal Inf. žlutěti, asl. žlutéti flavere, und zzeleňal Inf. -zeleněti, asl. -zelenêti virere; který jest člověk, jenž by neplakal zde matky Kristovy, když by wydal v takej mucě Modl. 161<sup>b</sup>, d. i. vidal Inf. viděti; daj mi milosti té svatosti, at bych tě wydal bez koncě eb. 99b; matka wydala Ježíšě v mukách a bičování poddaného eb. 161 b; přišlo mi na mysl jiné ženy náboženstvie, kteráž aby tě někdy viděti mohla, vrúcí láskú hledala a opět jednú šedši hrob wydala eb. 1156, centurio odpowyedal a řka eb. 916, d. i. odpověďal Inf. odpověděti, abych hřiechu nenawydal eb. 8a, d. i. nenávidal Inf. nenáviděti, - ebenso wie in den gleichen Formen svatý Petr wiezal Pass. 393, d. i. vězal Inf. vězèti, město horzalo 311, hospodář biezal 355, d. i. běžal Inf. běžěti, hospodin vslyssal 397, pozwuczal hlas 278 u. s. w. In der Schrift fällt dieses Participium mit dem der Classe V, 1 zusammen und es muss der Context entscheiden, ob z. B. geschriebenes letal = letal, asl. letêla, oder létal, asl. lêtala, zu lesen ist. Manchmal wird aber die Ungewissheit dennoch nicht beseitigt, weil der Context beide Formen zulässt, z. B. všel nad cherubin i letal jest, letal nad peruti větrov, volavit, volavit super Sitzungsber. d. phil.-hist. Cl. XCIII. Bd. II. Hft.

306 Gebauer.

pennas ventorum Ž Klem. 10°, aby dar ten vzal a přěd šesti dny svú smrt przyewyedal Modl. 173°, sv. Kliment naň vezřěv počě sě domnievatí, jakžby toho člověka někda widal Pass. 291; a když jej to dětátko uzřělo, ež bieše nikda lidí newidalo, velikým během umrlej mateři pod plášč sě vrazi 340; an již zezrnal jako vrána Hrad. 141°.

4. In demselben Participium der weichen Stämme der Verbalclasse V. 1: eo svýma rukama vydělal, toho ješče chudým udielal Hrad. 9ª, d. i. udielal, což vyděláše, tiem sě krmil a odieval a chudým ščedřě udielal eb. 16b, - unjotiert, ebenso wie in den gleichen Formen nikda se neurazal Pass. 281, d. i. neurázal asl. -raždalъ, svú sestru k službě ponuezala 378, d. i. ponúcala, aby jiej neprziekazal v Jezukrista věřiti 345, d. i. nepřékázal, aby nikte nepronassal 405, d. i. nepronášal, ež se tak svej bratří poruczal 331, d. i. porúčal u. s. w. Das Gleiche ist im Participium praet. act. I, im Part. praet. pass, und im Supinum zu gewärtigen; vergl. dokonchzaw Ap Š. 331, d. i. dokončav asl. dokonьčavъ, plášě kříži wyrazani Pass. 399, d. i. vyrážaný, zapověděl, aby ižádná (křesťanka) k nim nebyla pusczana 480, d. i. púśčána asl. puštana, vejdu k ňemu weczerzat Alb. 28<sup>a</sup>, d. i. večeřat asl. večerjatъ. — Die hier betrachtete weiche a-Silbe ist der Auslaut des Infinitivstammes dieser Verba und deshalb kann hier auch die auf diesem Stamme beruhende Ableitung proměňávati angeführt werden: tak sě i ješče stává, ze čest nravy promienawa Alx H 2ª, d. i. proměňává.

5. In der Suffixsilbe der Stämme auf -jan-: od polan Dal. C. 36, d. i. Polan asl. poljanz, za polany eb., kněz Misnani do města pustiti chticše Dal V. 103, d. i. Míšňany asl. -njany od. -ňany, kněz mysnany na ň (na hrad) vzpusti eb. 104, Čechy mysnany pobichu eb., ten šlechtie mysnanom eti ukráti eb., d. i. Míšňanóm, Velflovici s mysnany se slichu 103, mnoho lidí v zemi, najviec plznam (sic) mřieše 92, d. i. Plzňan, hvězda vidína weznanom Sequ. 358, d. i. učňanóm (Nom. sing. učňan oder gar učněnín, eine unrichtige Bildung für magus), — unjotiert, ebenso wie vzkázasta miesezanom Pass. 367, d. i. měščanóm, u. ä. An diese Stämme lehnt sich im Altböhmischen křesťan, lat. christianus, ahd. christâni, christiâni, mit seinen Ableitungen an, nicht nur was den Umlaut anbelangt,

- z. B. Nom. sing. vèrný krzestan Pass. 435 und plur. krzestyene 375, d. i. křesťan und křestěné, ebenso wie měščanund měščěné, - sondern auch in Betreff der weichen a-Silbe. Diese wird in strengen Handschriften nur ta-, nie tya- oder tia- geschrieben; z. B. bohobojný krzestan Pass. 365, bych nebyl krzestanem 361, dobrých krzestanow 335, násilník krzestanom 283, krzestani ze statka lúpieše 283, nad krzestany 286, každému krziestanu Hrad. 92ª, všěm krziestanom 73b, krzestanom Modl. 92ª, některé krzestany s sobú pojem Kat. 170, . . . nábožná krzestanka Pass. 372, za krzestanku sé má 347, jsúc krzestanku ustavičnú Kat. 62, dôstojná krzestanka 136, . . . krzestanskeho krojě rúcho Pass. 435, v krzestanskem zamúcení 364, krzestanska těla 332, z uobcě krzestanske 376. od viery krzestanske 283, ke krzestanskey vieřě 372, vieru krzestansku 319, z knih krzestanskych 319, krzestanski se varuji adv. 366, krzestansku vieru Modl. 105b, eierkvi krzestanske 90°, viera krziestanska Ž Klem. 136°, krzestanske bydlo Kat. 64, ... všeho krzestanstwie Pass. 370, . . . počě krzestanstwo u vieřě potvrzovati Pass. 299, množstvie krzestanstwa Kat. 64 u. s. w.

6. In der Suffixsilbe der Stämme auf -at- asl. -et-: sezenata řevúce Ž Wittb. 103, d. i. ščeňata asl. šteneta, malé sezenatko Hrad. 103b, d. i. ščeňatko, poradovalo sě dyetatko Pass. 278, d. i. děfátko, dyetatku pokrmu přidada 338, s dyetatkem 339, tú dvú dyetatku 278, tvé dietatko Hrad. 58a, svého dietatka 68a, svého dietatka Kat. 54, dyetatko Modl. 144b, to dyetatko Dal C. 21 u. s. w., — durchgehends unjotiert, ebenso wie robatka Pass. 464, římská knyezata 281, d. i. kniežata, přěstaňte nebozatka 458, d. i. nebožátka, kurzatka Hrad. 8b u. a.

7. Ausserdem bestätigen unsere Regel auch noch folgende Beispiele:

Dieti part. đál asl. dêjalīs: boh daj. bychom též s niu dali, dwálili čiuš hospodina Hrad. 66ª, falls die Leseart dáli (und nieht dáli) riehtig ist; die Form verstösst gegen die Lautlehre, es wird umgelautetes dieli erwartet, vergl. by trhu v nedělju nedieli Dal C. 32.

Doňaž, doňadž, doňavadž, odnadž u. ä.: donads nevzè horšú vnadu AlxH. 2ª, donads ščěpôv neotřasú Jid. 71. donadz ta smrtelná střěla nevyjme sě z tvého těla AlxŠ. 340. donadz nenajdu Hrad. 37ª, donadz ho nepoznáš 50ª, donadz sè nesmiluje

308 Gebauer.

ŽKlem. 107<sup>a</sup>, donadz sú otměny nepřijěli Dal C. 22, donadz dušě u mém těle Kat. 100,...donaz nezahynu ŽKlem. 11<sup>a</sup>... donadz dušě u mém těle Hrad. 123<sup>a</sup>,... donawadz tělo nepochováno Hrad. 22<sup>b</sup>, donawadz najdéle sem ŽKlem. 84<sup>a</sup>,... odnads přijidú do Thyrie Alx H. 1<sup>a</sup>, odnadzto smy vyhnáni Pass. 321, nad tím městem, odnadz urozením bieše 384, onadz (sic) byl všel, tamež vznide Kat. 114.

Komňata: v komnatu vnide Hrad. 61<sup>b</sup>, v komnatu DalC. 83(2), ta zlá komnatu vyrazista 26, do komnaty 63, přěd kom-

natu 98 (2), v komnatu DalV. 83 (2).

Luňák: jako kúře před lunakem Kat. 2.

*Nadra* asl. jadro sinus: střěd nader tvých Ž Wittb. 73, krev po mečiech v nadra tečieše a v nadrzyech jim zmrznieše Dal C. 74.

Sňateček: neshromazdím snateczkow ŽWittb. 17.

Sňatek: v snatku jěšutném Ž Wittb. 24, ot snatka zlobivého 63, v snatku jěšutném Ž Brn. 1<sup>b</sup>, v snatcie velikém Ž Klem. 14, nenáviděl sem snatka zlostivých 17<sup>a</sup>, u velikém snatcie 29<sup>b</sup>, v snatciech poděkujte hospodinu 50<sup>a</sup>, v snatcie bohóv 65<sup>a</sup>, v snatcie svatých 70<sup>a</sup>, vzplanul oheň v snatcie jich 87<sup>a</sup>, v snatcye ljudském 89<sup>b</sup>, ustavil cíle snatkom 128<sup>a</sup>, rád bych učinil ten snatek Hrad. 15<sup>a</sup>, vešken snatek 15<sup>b</sup>, bývá zde veliký snatek 17<sup>a</sup>, v Jeruzalemi na snatczye 71<sup>b</sup>, na každý snatek 108<sup>a</sup>, črtóv snatek 114<sup>a</sup>, tvój snatek Modl. 120<sup>a</sup>, snatkow Pror. 1<sup>b</sup>.

Was Ausnahmen betrifft, so ist in ŽWittb., ŽKlem., Pass. (im älteren Theile), Modl., Dal C., Kat. und in vielen anderen Handschriften keine einzige zu finden; in Hrad. nur im Reimpaare sedyal: powydial (sic) 122<sup>h</sup> an einer Stelle, die jünger ist als der übrige Codex; sonst sind mir hie und da einige nur in solchen späteren Handschriften vorgekommen, welche die Jotation auch bei den e-Silben nicht streng nehmen, z. B. jehož bieše wydyal ve sně Alx V. 158<sup>h</sup>, d. i. vidal asl. vidêlъ, sám sem sedyal Pror. 64<sup>h</sup>, d. i. seďal asl. sêdélъ, Juda letyal eb. 3<sup>a</sup>, d. i. lefal asl. letélъ, letyalo jest Babylon 15<sup>a</sup>, oba sta letyala 95<sup>a</sup>, řěku rozwodnyaluv 49<sup>a</sup>, d. i. rozvodňalú, krziestyanka Pass. 20 und krziestyanskey viery 19 (beides im jüngeren Theile des Pass.), ta zlá komnyatu vyrazista Dal V. 26, do komnyaty 63, přěd komnyatu 98 (2). Diese und solche

Abweichungen, die seit der zweiten Hälfte des XIV. Jahrhunderts je weiter desto häufiger werden, bestätigen es, dass diese Silben weich gelautet haben, letal und nicht letal u. s. w., und sind Beweise - nicht einer vollzogenen Sprachveränderung, letyal in Pror. 3ª hat ebenso gelautet, wie letal in ŽWittb. 117, nämlich lefal, sondern - einer neuen Rechtschreibung, deren Aufkommen mit dem Schieksal der weichen e-Silben zusammenhängt und also zu erklären ist: der alte lantliche Unterschied zwischen e und e wurde in der Schrift durch e und ie, ye bezeichnet, z. B. pro nezto zahanbenie, propter quod Pass. 297, d. i. pro ňežto asl. ne-, und pro nyezto hřiechy, propter quos Modl. 93a, d. i. pro ňěžto asl. ne; hierin bedeutet das geschriebene n den Laut n, und ye den Laut e, also n-ye- = ň-ě-; mit der Zeit ging die Aussprache ňě- verloren und das geschriebene nye- wurde ne ausgesprochen; war aber geschriebenes nye = ne, so hat man ny- als eine den Laut n bezeichnende Buchstabenverbindung aufgefasst und so lag es an der Hand, auch sonst ny-, dy-, ty- oder ni-, di-, tifür n, d, t zu schreiben und überhaupt die Jotation zur schriftlichen Andeutung der weichen Aussprache gewisser Consonanten zu verwenden: letal geschrieben letyal, rozwodňalý geschr. rozwodnyaly, und ebenso ohňový geschr. ohnyowy (im Pass. vom J. 1379), stáše geschr. stasie Kat. 14 und stasye eb. 156, že geschr. zie NRada 40, šfedrost geschr. sstiedrost 56 u. s. w.

## II. o, ó.

Für die weichen o-Silben ist in den Handschriften dieselbe Regel zu finden, wie für die a-Silben, mit der Vereinfachung, dass es keinen altböhmischen Diphthongen io gegeben hat und dass demnach in der Schrift ein praejotiertes o (-io oder -yo) unberechtigt ist. Auch der Beweis soll hier in derselben Weise wie bei den a-Silben durchgeführt werden.

1. Dat. Loc. sing. der jz-Stämme: ke kralowi Pass. 354, d. i. kráľovi, unjotiert, ebenso wie otezowi Pass. 418, ciesarzowi 296, papezowi 325, mému towarzissowi 457.

2. Nom. Voc. plur. derselben Stämme: když konowe množstvie vozóv potrhli Pass. 484, d. i. koňové, všichni ohnowe

potuchu Kat. 40, d. i. olmové, všickni kralowe ŽKlem. 80<sup>b</sup> u. ö., unjotiert, ebenso wie biczowe eb. 24<sup>a</sup> u. a.

- 3. Gen. plur. derselben Stämme: kmen kralow slovútných Pass. 328, d. i. kráľóv u. ö., těch wieznow posilije 372, d. i. vězňóv, jeden z wieznow vecě 390, zamútil si hlavy sannow ŽKlem. 57a, d. i. sanov, žluć sannow 130a, dievky tu konow podpěchu Dal C. 13, d. i. koňóv, málo srssnow mnoho much zapúzie 44, d. i. sršňóv, – ebenso wie mých rzetyczow Pass. 393, šest miesieczow 344, pet rityerzow 300, od muzow 299, towarzissow 425, kliczow 396 u. s. w. Für sannow, Ž Klem. 57° und 130° wird in Jungmann's Wörterbuch ein z-Stamm angenommen, sing. Nom, san Gen, sana, so dass nicht saňóv, sondern sanov zu lesen wäre. Diese Annahme hat ihren Grund in der Meinung, dass weiches i in der Schrift durch ny- oder ni- hätte bezeichnet sein sollen; eine solche Schreibregel gilt zwar, wie oben gezeigt wurde, in den späteren Handschriften, in den älteren aber und namentlich für dieses Beispiel des ZKlem. gilt sie nicht. Mir ist es im Gegentheile wahrscheinlich, dass der Schreiber durch die Gemination un die weiche Aussprache angedeutet habe, denn sonst wüsste ich nicht, was für einen Zweck die Doppelung hätte, und andererseits ist es bekannt, dass die altböhmischen Schreiber auch zu diesem Mittel gegriffen haben, um die weiche Aussprache anzudeuten, z. B. ten ježto slova waazzyy Pror. 24ª, d. i. váží, naawratt počet svého vládanie (Evang. 22, d. i. návrať, uvěřichu weenn eb. 34. d. i. vé-*ii*.
- 4. Dat. plur.: konom tvým Ž Wittb. cant. Habak., d. i. koňóm, sladka dasnom mým mluva tvá eb. 118, d. i. dásňóm, cestu udinil si konom tvým Ž Klem. 127b, jazyk mój přidrží se dasnom mým 14a (in einem späteren Psalter vom J. 1487 steht hier: k dasnium mým, Jungm. sub dásně), kako sladké sú dasnom mým mluvy tvé 102b, přisvědni jazyk mój k dasnom mým 113b, wyeznom Pass. 54, d. i. vězňóm, dřéve než kuono dospěchu Dal C. 13, d. i. kuoňóm u. s. w., unjotiert, wie in dem gleichen Falle in naším penyezom Pass. 368, nyemczom Dal. C. 34, rityerzom Pass. 333, čtyřem muzom 349, d. i. muzóm. k svým towarzyssom 365. Für dasnom Ž Wittb. und Ž Klem. wird in Jungmann's Wörterbuch der im Slovakischen vorkommende hartstämmige Nominativ dásno supponiert, wohl

aus dem gleichen Grunde, wie san statt san für den eben besprochenen Genitiv plur. sannow; der Grund ist aber irrig und für den gegenwärtigen Fall wenigstens nicht verlässlich, wogegen das im Psalter vom J. 1487 geschriebene k-dasnium für die weiche Aussprache dasnom spricht.

- 5. Vocativ sing. des ja-Stammes báta: batho, jáz tobě vždy rád slůžu Dal H. 30, bato Dal C. eb., d. i. báto; bato, mého nechaj Dal C. 28; jáz to, bato, dobřě vědě 36, 53; bato, třěba mi s tebú mluviti 63; bato, proč sé druhem nekážeš eb.; bato, nemôžeš bez Němcóv býti, beř sě, bato, na Rýn s nimi eb.
- 6. Im dialektischen Local der pronominalen Declination: v nomzto nebude ehud Hrad. 115<sup>a</sup>, d. i. v ňomžto statt v ňemžto.
- 7. Im Infinitivstamme der VI. Classe: věčné kralowanye Pass. 322 u. ö., d. i. kralovánie, rozkošná vóně povětřie naplnowasse Pass. 402, d. i. naplňováše, ebenso wie potwrzowaty Pass. 299, mnozí sě wraczowachu 312, aby ukrzyzowali 305, d. i. ukřižovali, v núzi utyessowal 468, křesťanskú vieru počě doliczowati 352, d. i. doličovati, u. s. w.
- 8. In der Suffixsilbe anderer Stämme auf -ov-: na kralowem dvořě Pass. 329, d. i. kráľovém, král skralowu 459, bieše kralowna 353, obraz svaté kralowny 324, nebeského kralowstwie 324 u. ö., do kralowstwa nebeského Modl. 2b, ty s' kralowna svých sluh 143b, ohnowymi řetězi Pass. 458, d. i. ohňovými, ohnowata mluva Ž Głoss. 236, pec ohnowu Ž Wittb. 20, uhlé ohnowo 17, uhlé ohnowe eb., ot obličějě ohnowa 67, ohnowa mluva 118, ty si zetřěl hlavy sannowe Ž Klem. 57a, durchgehends unjotiert, ebenso wie hlava vmrlezowa Pass. 296, z cyesarzoweho rodu 323, ti jistí oraczowiczi kniežata jsú 387, d. i. oráčovici u. s. w.
- 9. In doňovadž und poňovadž: donowadz nezajde měsiec ŽKlem. 54°, ponowadz si ráčil dáti Modl. 63°, ponowadz nesmiemy sě ukázati 151° u. ö.

Es wurden also die weichen o-Silben — und zwar nicht nur die eben eigens betrachteten mit den Consonanten ü, d, t, l, sondern auch alle übrigen, also alle überhaupt — ohne instehende Praejotation geschrieben und ohne inlautende Praejotation ausgesprochen. Ausnahmen von dieser Regel gibt es so gut wie keine. In Z Wittb., Ž Klem., Dal. C., Pass., Modl., Kat. und in vielen anderen Handschriften ist keine

312 Gebauer.

einzige zu finden; Abweichungen aber, wie buogyowe im jüngeren Theile des Pass. 47, statt bojové, ohnyowymy řetězi im Passionale vom J. 1379 statt des entsprechenden ohnowymi řetězi im ältesten Pass. 458, ratagyowe Č Evang. 23, k ratagiom 23 st. ratajóm, ku plawisstyom 31 st. plavištóm u. ä. beeinträchtigen unsere Regel nicht im Mindesten, da sie aus Handschriften stammen, die schon starke Spuren der späteren (oben erklärten) Schreibweise an sich tragen und die Jotation oft zu einer bloss graphischen Andeutung der weichen Aussprache des Consonanten anwenden; auffallend sind mir nur zwei Ausnahmen in Hrad., die mit den in diesem Codex häufig vorkommenden Schwankungen zwischen o und č (ciesařovi — ciesařévi) zusammenhangen dürften: dá to miesto nyemcziom, otkads jiným czuzozemcziom Hrad. 20ª (neben nyemczom eb. 25ª. 26b u. a.).

Hier soll auch der Umstand zur Rede gebracht werden, dass die böhmische Sprache weiche o-Silben überhaupt besitzt, denn diese sind im Slavischen eigentlich eine Anomalie; statt ihrer kommen in der Regel e-Silben vor, deren e durch Assimilation des ursprünglichen o entstanden ist. Vergl. asl. selo und morje, lože, lice, synove und zmijeve, togo und mojego u. s. w.; Miklosich, Altsloven. Lautlehre 17. Diesen im Altslovenischen regelmässig auftretenden e-Silben entsprechen aber im Böhmischen theils e-, theils o-Silben, letztere namentlich in Zusammensetzungen wie licomerný asl. licemerant, und in den Verbindungen -ov, -om: Dat. Loc. sing. oráčovi, Dat. Instr. du. oráčoma, Nom. Voc. pl. oráčové, Gen. oráčov, Dat. oráčom, plavišťóm (Č Evang. 31), Loc. sing. v ňom, ve všom (dialektisch statt des grammatischen v ňem, všem), kraľovati, kráľov, kráľova, kráľova, kráľovstvie u. s. w.

Anf die Frage, wie es denn komme, dass dem ursprünglichen (j)o im Altslovenischen e, im Böhmischen aber theils e, theils o entspricht, antwortet man, dass es auch im Böhmischen einstens nur assimilierte e-Silben gegeben habe, dass aber die Assimilation in gewissen Fällen mit der Zeit aufgehoben wurde und o Silben neu eingeführt erscheinen. Die causa movens war hiebei die Analogie, die assimilierten Formen Nom. pl. kráfevé, Inf. kráfevati u. ä. haben unter dem Einflusse der analogen

hartstämmigen o-Formen pánové, panovati . . . ihr e aufgegeben und o angenommen.

Zu dieser Antwort stimmt der Umstand, dass die gemeine Sprache in dieser Richtung weiter vorgeschritten ist, als die conservative Schriftsprache, indem man auch v ňom, ve všom, v čom, Vyšohrad u. ä. zu hören bekommt, und dass alte Sprachdenkmäler ziemlich oft eine weiche e-Silbe statt der späteren o-Silbe bieten. Aber das muss hiebei auffallen, dass in strengen Handschriften der Vocal dieser Silbe sehr selten e (k svým wogem Alx H. 1<sup>b</sup>, d. i. vojém, Dat. plur.), in der Regel aber ie oder ye geschrieben erscheint.

Ich finde dies am häufigsten in den Handschriften Hrad. und Modl. und lasse ihre Beispiele hier folgen.

Sing. Dat. Loc.: o diediczyewi slovenském Hrad. 1<sup>a</sup>, co chemy sdieti gieziusiewi 74<sup>b</sup>, a když bieše giezissiewi jatu býti 75<sup>a</sup>, gieziusiewi 90<sup>a</sup>, gieziussiewi 85<sup>b</sup>, iudassiewi 77<sup>a</sup>, cziessarziewi 86<sup>b</sup>.

Du. Dat. Instr.: mezi dvěma zlodiegiema Hrad. 90<sup>a</sup>. Plur. Nom. Voc.: všichni leycherziewe Hrad. 16<sup>b</sup>.

Plur. Gen.: devět miessiecziew Hrad. 63<sup>a</sup>, svých rytierziew 93<sup>a</sup>, slechticziew mnoho 100<sup>a</sup>, paterziew nerad pěji 110<sup>a</sup>, osmi krossiew 112<sup>b</sup>, osm krossiew 113<sup>a</sup>, sňatek złodiegiew 114<sup>a</sup>, zlodiegiew mnoho 115<sup>a</sup>, oracziew také neminu 114<sup>b</sup>, padesát kolacziew 137<sup>a</sup>, těch kolacziew 137<sup>a</sup> (2); — všěch zwolenczyew Modl. 37<sup>a</sup>, myesyeczyew 59<sup>a</sup>, wyeznyew nezprostil 119<sup>a</sup>, do kragyew 128<sup>a</sup>.

Plur. Dat.: to miesto dachu ezuzozemcziem Hrad. 25<sup>a</sup>, kakým czuzozemcziem 25<sup>a</sup>, sv. Prokop těm nyemczyem porokováše 25<sup>b</sup>, pošle (mísu) rytierziem svým 106<sup>b</sup>, ti zlodiegiem hotují klíčě 115<sup>a</sup>, aby koval konyem nezajímajě 132<sup>b</sup>, — otczyem svým Modl. 116<sup>b</sup>, wyeznyem sprosczenye 128<sup>a</sup>, — af se ženy k svým muziem navrátie Pass. 43 (jüngerer Th.), poviem zenciem Č Evang. 12.

Plur. Dat.: aby byl sladek našim srdezyem Modl. 1b.

In der Suffixsilbe: gieziusiew učenník Hrad.  $84^a$  (2), gieziusiewo tělo  $92^b$ , gieziusiewa slova  $85^a$ , cziessarziewy milosti Hrad.  $86^b$ , cziessarziewy škody eb., slovo otcziewo  $47^b$ , v kayfassyewie domě  $74^a$ , sto kygiewych ran  $100^a$ : pnyewie kopáše  $5^a$ ; za skopcziewynu  $135^b$ ; smutné utiessiewasse  $8^b$ , běsy

314 Gebauer.

othonyewal 18<sup>b</sup>, jenž wzbranyewal 31<sup>b</sup>, bicziewali 52<sup>a</sup>, ukrziziewati 83<sup>b</sup>, tancziewati 96<sup>b</sup>, čbán počě sě pohrziziewati 130<sup>b</sup>.

Ein Beispiel mit blossem e ist in Hrad. und Modl. nieht zu finden, ausser králevstvie; hiebei ist aber nieht ausser Acht zu lassen, dass die altböhm. Silbe le sowohl le als auch le vertritt (s. Sitzungsber. LXXXIX, 325).

Im älteren, musterhaften Theile des Pass. kommen solche e-Formen nicht vor. Die Handschriften Hrad. und Modl. sind aber in Betreff der weichen e-Silben beinahe ebenso streng regelmässig, wie das Pass., ihr geschriebenes ie, ye darf nicht = e oder é, sondern muss = ě oder ie gelesen werden, nicht ciesařevi, koňém, srdcém, sondern ciesařevi, koňém, srdcém u. s. w. Der Vocal dieser e-Silben ist aber nicht identisch mit dem durch Assimilation aus o entstandenen asl. und auch böhmischen e, srdczyem ist nicht = asl. srædcemæ, der Vocal ist ein anderer, als der, der in našeho, našemu, našem (abgesehen von der Quantität) sich findet, und es frägt sich, wie diese Abweichung zu erklären ist.

In einigen Fällen ist sie wohl durch Analogie verursacht worden. Z. B. im Dat. plur. koniem und srdciem, aby koval konyem nezajímajě Hrad. 132b und aby byl sladek našim srdczyem Modl. 1b; diese Formen haben einst koňém, srdcém (die Länge mag in Hinblick auf hadóm, koním . . . als wahrscheinlich angenommen werden) gelautet, mit é und nicht mit ie, ebenso wie der Gen. sing. naseho neben toho und das asl. konjemъ, d. i. konemъ und srъdьсеmъ e und nicht ě u. s. w. bieten: daneben bestand aber der Dat. plur. hřěbiem (asl. -ijemъ), sbožiem (asl. -ijemъ), paniem (asl. -ijamъ); unter dem Einflusse dieser Dativformen haben dann auch die jo- und jo-Stämme die Endung -iem angenommen, was um so leichter geschehen konnte, da die gehörige Endung -ém durch das Schwanken der Sprache (koňém - koňóm) nicht genug fest sass. — Auf dieselbe Weise kann auch der Dat. Instr. du., mezi dvěma zlodiegiema Hrad. 90°, d. i. zlodějéma statt zlodějema erklärt werden. — Die a-Stämme haben im Slavischen überhaupt die Declination der übrigen Stämme sehr beeinflusst: russ. rabamъ, rabachъ, rabami, selamъ, selachъ, selami, kostjamъ, kostjachъ, kostjami, imenamъ, imenachъ, imenami, pol. chłopach, chłopami, nböhm. dial. pánama, oknama u. s. w., die Entstehung

der abweichenden Formen koniem, zlodějěma nach dem Vorbilde der ja-Formen dušiem, dušěma stände nicht beispiellos da.

Schwieriger ist die Erklärung des č in den Fällen, wo ein Vorbild zur Nachahmung und Anlass zur Abweichung von der Regelmässigkeit nicht vorlag, z. B. Dat. sing. ciesařěvi statt ciesařevi, Nom. plur. lejchéřevé statt lejchéřevé u. s. w. Sicherlich haben aber auch hier die Schwankungen der Sprache (ciesařevi — ciesařevi) das Aufkommen des unregelmässigen č (ciesařevi) erleichtert.

## III. u, ú, ju, iu.

Zum Behufe der Untersuchung der weichen u-Silben schieke ich eine kleine Sammlung von Beispielen voraus und bemerke zu ihr Folgendes:

- 1. Für die weichen e-Silben hat ein einziges Denkmal, das Pass., zum Nachweis einer allgemein geltenden Regel genügt, für die weichen u-Silben mussten recht viele untersucht werden (darunter namentlich beinahe und nach Möglichkeit alle die, in denen die Assimilation u-i den neuböhmischen Grad noch nicht erreicht hat). Der Grund liegt in der verschiedenen Natur der beiden Regeln: die Regel der weichen e-Silben ist eine etymologische Consequenz, die der weichen u-Silben ist die Geschichte von zur Regel gewordenen Abweichungen und Veränderungen. Es ist nicht möglich, aus Einem Sprachdenkmale durch eine Statistik der Belege eine allgemein geltende u-Regel zu finden; folglich war es geboten, sollte für die vorzunehmende Erforschung einer solchen Regel hinreichendes Material gewonnen werden, möglichst viele Denkmäler zu untersuchen. Hiedurch möge auch die Menge der Beispiele gerechtfertigt erscheinen.
- 2. Die Beispiele sind insgesammt aus Denkmälern genommen, die die in Betreff der weichen e-, a- und o-Silben geltende Regel entweder genau befolgen oder wenigstens in dem Sinne beobachten, dass sie die Jotation nicht als bloss graphisches Zeichen zur Andeutung der weichen Aussprache eines Consonanten anwenden, also aus Denkmälern, von denen

zu hoffen ist, dass sie auch in der Schreibung der weichen u-Silben nicht willkürlich sind, sondern sich nach irgend einer

berechtigten Regel richten.

3. Aus Pass., Modl., Boh. und aus den Fragmenten Alx H., Dal H. und Dal Hr. sind (einige Wiederholungen abgerechnet) alle Belege in die Sammlung aufgenommen, die sich vorfinden; aus ZWittb., ZKlem., Dal C. und Hrad. ist die Auswahl von Beispielen eine solche, dass sie ihre Gesammtheit vertritt und alle Fälle berücksichtigt. Letzteres könnte, glaube ich, allgemein von der ganzen Sammlung gesagt werden und ich erwähne es, um nicht immer und wiederum bemerken zu müssen, dass es ausser den angeführten Beispielen eines Denkmals in demselben auch noch andere oder noch viele andere gibt.

4. Die Belege sind übersichtshalber nicht nur nach grammatischen Kategorien, sondern auch nach den Consonanten der weichen u-Silbe (m, b, p, v, z, s, c, ž, š, č, ř, l, ň, d, t, j)

geordnet. -

1. Declination der jz-Stämme.

Sing. Dat. Loc. m: k iherusalemĭu Jid. 33; — z: kto dá zdravie wityeziu Ž Klem. 8a, mému knyezyu Dal. C. 21 . . . neben: proti knhiezu Dal H. 42, páni sě knhiezu pokořichu 31, knhiezu 31, 42; - c: rovný otczyu Ž Wittb. Athan., na stolczyu 106, modliti sĕ ritein ŽKlem. 87ª, či sĕ stalo gda dýedýczíu Alx BM. 2b, miezzieczíu sě uda vzniti 2b, tworczíu svému An Š., na svém stolezyu Dal C. 29 . . . neben: wtanczu in choro Ž Gloss. 250, dei otczu otpovědě Dal Hr. 9, čině otczu žalosť Mast. 5ª, bohu otczu Hrad. 92ª; — ź: muziu vidúciemu ŽKlem. 84<sup>b</sup>, na krsiziu 145<sup>a</sup>, čstnému musíu Alx BM. 2<sup>a</sup>, chtěla muzyu sĕ posmievati Dal C. 20, rozpat na krsisiu Ap. Š. 333, nakrzizyu Jiř. 35; — š: u bozě iezyussiu mém ŽKlem. 127, . . . neben: v kossu Ž Wittb. 80; — č. u meczyu Ž Wittb. 78, v mecziu svém ŽKlem. 32ª, bylo by nelzě oraczyu chleba kupovati Dal C. 5 . . . neben: k metzu d. i. meću Alx B. 79; - v zaltarzyu pějte jemu Ž Wittb. 32, wsaltarsiu Ž Klem. 21b, komorníky zaltarzyu zučil bieše Dal C. 27, k ciesarzyu 58, na orzyu 21, při hlúpém zwiersiu ApD. 104 . . . neben: súdem obdržal na fararzu Boh. 350; — l: v spasitelyu ŽWittb. 12, v spasytelyu 20, spassiteliu našemu ŽKlem. 76a, wisraheliu

64<sup>b</sup>, kraliu svému Alx B. 80, Svatopluk da sě kralyu poznati Dal C. 24, o kralyu Václavovi 83, k czylyu šípy střieleti 34 . . . neben kralu svému Ž Wittb, cant. Annae, v spasitelu eb. 105, aby každý svému czylu slúžil Boh. 340; — n: dal zbožie jich ohnyu Ž Wittb. 78, v stynyu smrtedlném 87, v stieniu křídlú tvú Ž Klem. 41<sup>b</sup>, v stienyu smrti 131<sup>a</sup>, poddal jměnie jich olmyu 61<sup>b</sup>, k svému konyu Dal C. 54, po konyu 21; — j: ku pokoyu Ž Wittb. 121, na pokoyu 35, ku boyu 17, u boyu 23, oblicziegiu tvému Ž Klem. 9<sup>b</sup>, ku bogiu 11<sup>b</sup>, u pokogiu 2<sup>b</sup>, po kragiu světa 12<sup>a</sup>, u pokoyu vstaneš Pass. 337, v takém kroyu 411, v Dunayu utopen 484, v tom boyu 484, k boyu Alx. H. 1<sup>b</sup>, když sě bylo boyu sníti Alx B. 79, k bogyu Dal C. 13, u bogyu 10, v hagyu 11, při nepocogiu Ap D. 105.

Sing. Voc. š: svatý Thomassiu Ž Klem.  $137^{\rm b}$  . . . neben blahajte ananyassu, azariassu hospodinu Ž Wittb. eant. puer., towarzysu přěmudruješ sě Boh. 342; — ř: vstaň zaltarzyu Ž Wittb. 56, 107, svatý Rzehorziu Ž Klem.  $137^{\rm b}$ , dobrý rytyerzyu Dal. C. 44 . . . neben: dobrý pastirzu Sequ. 362; — l: bože mój kralyu Ž Wittb. 144. bože spasytelyu náš 64, pomocníku a wykupiteliu mój 18, bože mój kraliu Ž Klem.  $119^{\rm a}$ , bože spassiteliu náš  $63^{\rm a}$ , wikupytelyu mój  $12^{\rm b}$ , kralyu milý Alx BM.  $2^{\rm a}$ , kralyu rač slyšèti Dal C. 48, kralyu chceš mne poslúchati Jiř. 35 . . . neben: zaslonitelu mój Ž Wittb. 58, bože spasitelu náš 78, andělský kralu Mast.  $4^{\rm a}$ ; — j: nevěrný zlodýcyu Jid. 137.

Dual. Gen. Loc. z: ze dvú penyezyu Dalt'. 76.

2. Declination der ijz-Stämme.

Sing. Dat. Loc. ř: k svatému Gyurzyu Dal C. 32.

3. Declination der jo-Stämme.

Sing. Dat. Loe. h: vzdvihna k nebyu ruku mú Ž Wittb. eant. Deuter., na nebyu 118, wnebiu stolicě jeho Ž Klem. 6ª, na nebiu 95ª; — c: v sirdczyu Ž Wittb. 39, v srdciu svém Ž Klem. 6ª, v slunciu 12ª, zzlunczíu (sé uda) sníti Alx B. M. 2b, v srydczyu L Al. 421, v zzyrdczíu Pil., v smutném líczíu Alx B.M. 2b, po jeho licziu Apš. 334 . . . nebeu: řekli v sirdczu svém Ž Wittb. 73, zirdczu svému Alx H 2b, v zirdczu eb., po tvém lyczu Mast; 6ª, nemoc v liczu Hrad. 143ª; — š: by byli lepssiu chtiece Alx B. 90; — č: v lucziscziu mém Ž Klem. 32ª; — ř: u morzyu Ž Wittb. 88, na morziu Ž Klem. 71ª . . .

neben: u morzu cěsta tvá ŽWittb. 76; — l: na polyu eb. 77 und na polu ŽGloss. 242 (dieselbe Stelle); — t: v nasadistiu ŽKlem. 56<sup>b</sup>, na bogystyu Dal C. 74.

Dual. Gen. Loc. c: na pleciu svú ŽKlem. 128b.

4. Declination der ijo-Stämme.

Sing. Dat. Loc. b: u wyrbyu in salicibus ŽGloss. 239; - v: u bohatstwyu jeho Ž Wittb. 36, u mnozstwyu pokojě 36, u mnozstwyu 48, na vstawiczenstwyu 103, v zebraczstwyu 106, prawedlenstwyu tvému 118, k swiedeczstwyu tvému 118, k lakomstwyu 118, v zdrawiu tvém ŽKlem. 126, u mnostwiu sboží svých 35b, tomu kralowstwiu Hrad. 63a, v tom czlowieczstwiu 57ª, kralowstwyu nebeskému Dal C. 30, v nabozenstwyu 36 . . . neben: prawedlenstwu tvému ŽWittb. 118, v obistwu 77, ve mnozstwu 68, ku kralowstw nebeskému DalH. 30; diese letzteren Beispiele können aber auch o-Stämme sein, sing. Nom. -stvo; — ž: tvému zbosiu Alx B. 87, poygho zzbosíu, d. i. po j'ho (jeho) sbožiu Pil., v. zzbošiu Jid. 126, o sbozyu Dal C. 18; —  $\check{c}$ : v tom hussczyu Dal C. 24; —  $\check{r}$ : na perzyu větrovém ŽWittb. 17, u powietrsiu ŽKlem. 108<sup>a</sup>; — l: u weselyu ŽWittb. 44, u wesselyu 125, v usylyu 72, u podolyu 103, u weseliu ŽKlem. 34°, v usilyu ljudském 55°; — ň: k giedenyu Ž Wittb. 58, k giedeniu 78, wpokolenyu 77, v obraczenyu 125, ve wzdichanyu mém ŽKlem. 3ª, v uzdrawenyu 7ª, po przirozenyu Alx H. 2a, ke branyu Alx B. 79, v czielowanyu Ap Š. 331, u božiem ulozenyu Hrad. 62b, skonczyenyu takému DalC. 18, po trubenyu 34, k swazanyu ŽGloss. 254 u. s. w. in überaus zahlreichen Beispielen; dagegen: v swieczenu ohnem, d. i. svěceňú ŽWittb. 77, v zamuczenu 94, k radowanu 105, k chwalenu 118, hrad na ztracenhu bieše Dal H. 39, kskonczienhu 41, na skoncienu ŽGloss. 255, ku posluchanu ad audiendum 243; — d: u milosirdyu tvém ŽWittb. 118 und cant. Moys., u bezwodyu 105, u milosrdiu ŽKlem. 74<sup>b</sup>; - t: k bytyu Ž Wittb. cant. Deuter., na bezczistyu, d. i. bezcestiu 62, u bezcziestyu 106, k jehoż przistyu, d. i. příštiu Athan., wystyu d. i. u-výštiu in excessu 67, 143, wystiu 113, u wistyu 104, v zahinutyu Ž Klem. 5<sup>a</sup>, ku prolitiu krvi 7<sup>b</sup>, przistiu jejie sĕ radujě Hrad. 65<sup>b</sup>, Vlasta jim da w pityu smieru DalHr. 9... neben: k zabitu occisionis ŽGloss. 251.

5. Declination der ja-Stämme.

Sing. Acc. m: kirmyu chlebovú ŽWittb. 52, dal si kirmyu 73, všicku kirmyu 106, jenž dává kirmyu 146, v dědinu přijmu zemyu 36, aby ujal zemyu 46, ve všju zemiu Ž Klem. 12ª, všjucku krmiu 89ª, v tuže zemíu Jid. 34, padl na zemyu LAl. 421, všucku zemív súdieše DalHr. 3, našu zemív žena súdí eb., žákovstvo v zemyu navráti Dal C. 27 . . . neben: oni obdirzye zemu ŽWittb. 36, založil jsi zemu 118 (in ŽWittb. ist die unjotierte Accusativendung -mu nur in diesen zwei Fällen vorhanden), pod zemu sniti AlxBM. 2b, ciesař zemu v daň porobi DalH. 31, padech na zemu Boh. 340, až pade na zemu eb.; — z: mezyu si položil Ž Wittb. 103, položil si twirzyu 88, v pustotu a v zieziu ŽKlem. 904... neben: vdovu a przichozu zabili Ž Wittb. 95, v ziezu in sitim 106, mezu terminum ŽGloss. 246, o mezu dva sě svadista DalHr. 3; c: vedeš owczyu ŽWittb. 79, vzvýšil jsi prawyczyu 88, stoliciu svú Ž Klem. 5ª, v studniciu 41ª, kto dá studnyczyu LAI. 423, na onu studnyczyu Dal C. 19, na hubezyu ljuda moravského 46, položichu trubyczyu 13, na tuto stolyczyu Mast. 1ª . . . neben: tagemnyczu svú Ž Klem. 10<sup>a</sup> (ausser diesem Beispiele hat der ZKlem. im Accusativ der ja-Stämme immer jotiertes u), jednu zemiczu Alx H. 1ª, jakžto kadczu maje hlavu Alx B. 84, nechcu tebe za sudczu jmieti Dal IIr. 3, podlažmy tu swyetlnyczu cihlami Boh. 348, svú ženu holyczu Mast. 1ª, za jednu hnylyczu 6b; — ž: ostavil sem ústóm mým strazyu ŽWittb. 38, v strazyu 78, zprostřěv kožyu 103, uložil sem ústóm mým straziu Ž Klem. 28 a, vizju strazyu svého L Al. 422, že strazyu měli DalC. 36, jako rozyu 89; — š: pokořiech dussyu mú Ž Wittb. 34, bóh vykúpí dussyu mú 48, eziessyu spasenie přijmu 115, za wzwyssyu a za hřiech 39, na wyssyu mú cant. Habak., vyprav dussíu mú ŽKlem. 3ª, dussiu pustiv Jid. 104, dal dussiu bohu Ap. Š. 333, svatú mssiu pěti 331, dokončav tu mssiu eb., mssyu chtieše slúžiti Pass. 453, mssyu čta eb. (u ist zur Hälfte ausradiert), zena dussyu béře Dal C. 20, svú dussyu 30, mssyu svú slúžieše 23, tu czyessyu on mienieše 30 . . . neben: dussu mú ŽWittb. 68, zprostí dussu svú 88, svú dusu u boží rucě porúčieše DaHI. 30, svatu dusu s tělem rozdělichu 30, tu cziesu 30 (2), když přěd lubussu přijidu Dal. Hr. 3; — č: přivedl jè u pusczyu ŽWittb. 77,

jdieše mimo pusczyu 67, na pusczyu 94, pechziu bych jměla AnŠ., u pusschziu eb., chemy o tobě peczyu mieti Pass. 284, o pokoji peczyu mějieše DalC. 58 . . . neben: přěs pusczu ŽWittb. 138 (sonst immer -czyu), přěs puszczu ŽGloss. 245, majúc pechzu o komořě Alx H. 1b, jmá petzu Alx B. 79, každýjměj peczu o sobě Dal Hr. 9, měj na mě peczu Boh. 343; ř: ty jsi stvořil zorzyu Ž Wittb. 73, ustavil burziu jich Ž Klem. 89<sup>b</sup>, pro bursiu Ap. Š. 333 . . . neben: kakú máš przu Boh. 349, máš dobrú przu 353; — l: všicku posteliu jeho Ž Wittb. 40, abych viděl wolyu hospodinovu 26, u wolyu 20, wolyu učiní 144, posteliu mú ŽKlem. 3a, abych viděl woliu boziu 17<sup>h</sup>, wolíu majě Pil., zpomínáš na onu chwilíu Jid. 165, na tu chwiliu Ap.š. 334, v nedyeliu 330, by trhu v nedyelyu nedieli DalC. 32, svatú nedyelyu ctíti Jiř. 35 . . . neben: v chwielu Alx H. 2ª; — ň: jáz oblačiech sě v zinyu Ž Klem. 24ª, majě zztrsiepnýu Jid. 57, drahú wonyu Hrad. 466, nyemkynyu za ženu mieti DalC. 41 . . . neben: opirznyl ysy swatynu jeho ŽWittb. 88, ustavil swatynu svú 77, swatynu boží 88 (niemals jotiert), inhed ju za knhienhu pojě DalH. 41, suknu tunicam Boh. 355; — f: vyvedl jě na pustiu ŽKlem. 86b, skrzě pustyu 112b: — i: nadiegyu svú ŽWittb. 77, nadiegiu mú ŽKlem. 56ª, nadiegiu svú 59<sup>b</sup>, mohlo to býti v rsíugíu Pil., stagyu mieváchu DalC. 11, tepiechu jej v sygyu jeho LAl. 423; budu jmieti nadiegu Ž Wittb. 70, měl nadiegu LAl. 421; jměl nadieyu Ž Wittb. 51, jmiechu nadievu eb. cant. Deuter.

Sing. Instr. m: nad zemiu ŽKlem. 6<sup>b</sup>, nad nebem i zemyu 122<sup>a</sup>, svú zemyu DalC. 10; – c: plakáním hi tsschzicziu ApŠ. 334, Durink děfátku bradatyczyu hlavu stě DalC. 21; – š: přěd swietlonossiu urodil sem tě ŽKlem. 93<sup>a</sup>, smiluj sě nad mé panie dussyu Pass. 339; — l: tot jest jeho woliu bylo Hrad. 57<sup>b</sup>, s wolyu DalC. 95; — ň: vládneme swatinyu božiu ŽKlem. 66<sup>a</sup>; — j: s přěvelikú zbroyu Alx H. 2<sup>a</sup>, aby vypsány byly (řěči) v knihách rafigyu železnů ŽKlem. 145<sup>a</sup>.

Dual. Gen. Loc. l: vše po najú wolu bude Mast. 2h.

6. Declination der ija-Stämme.

Sing. Acc. ř: pro bratrsiu mú ŽKlem. 107°, bratrsiu i sestry našě 140°, na bratrzyu Dal C. 36, bratrzyu poznali 15; — ň: tu panyu mniec nábožničku Hrad. 103°.

## 7. Declination der b-Stämme.

Sing. Instr. v: opoju střěly mé krwyu Ž Klem. 130b, svú krwiu Ap Š. 332; -c: myslil jsem noczyu Ž Wittb. 76, tv vládneš moczyu mořskú 88, opásali sě moczyu cant. Annae, mociu morskú Ž Klem. 70°, se všiu mociu 112°, všiu wiecziu Jid. 69, svú wietzin Alx B. 86, jeho pomocziu Ap Š. 333, moczyu diablovú Hrad. 103h, moczyu Dal C. 9 . . . neben: opásán moczu Ž Wittb. 64, s moczu cum potentia 88, moczu Ž Gloss. (Psalm 88), všú wieczu Alx H. 1ª, všú moczu 1ʰ, dnem i noczu 26, umřěl náhlú smezezu Boh. 349 (so statt smrcú, wo c dialektisch für t); — č: rzieczyn nenávistivú obklíčili mě Ž Wittb. 108, tú rsíechziu An Š. . . . neben: rzeczu sermonibus ŽGloss. 249, tato mě uzdravila svú rzeczu Boh. 340, kterú rzeczu 343, rzeczu 348; - ř: krásný twarzyu nad syny člověěími Ž Wittb. 44, nad materzyu svú 130, twarzyu bieše tak nebeskú LAl. 423 (kann auch als Gen. du. aufgefasst werden). dei matersiu jest neskryta AlxB. 88; - 1: mysłyu svého srdcě, rozprášil pyšné mysliu ŽKlem. 1336, mýzzliu jinamo chýlil Jid. 156, ana mysliu vždy při tobě Hrad. 41<sup>b</sup> . . . neben: zblúdi sě myzlu Alx H. 2a, - ň: s piesnyu Ž Witth. 68, sè třěsiechu baznyu Ž Klem. 8ª . . . neben: přěd sienhu své klejnoty běsta schovala Dal II. 39; -d: s synoma a s czeledyu Pass. 292; — f: obklíčil si mě radostyu Ž Wittb. 29, tukem a tucznostyu 62, nelytostyu svú 72, s nahlostyu 77, nenawistyu nenáviděl jsem jich 138, ezstiu koronoval si jej Ž Klem. 46, nenawistyu zlostnú 166, s velikú zadostyu Pass. 415, přěd svů zzmýrtyiu Ap Š. 333, s velikú chzetyu eb., poztatyu Alx B M. 1ª, s míloztyu eb., chutoztyu Alx B. 85, smrtin tvrdú Hrad. 51<sup>b</sup>, milostíu 40<sup>a</sup>. tú mastyu Mast. 3<sup>b</sup>, svú mylostyu Jiř. 35. pyetyu pramenóv bude kvísti DalC. 6, ktož sú byli vinui tú smrtyu 30, s veliku cztyu 29, lstyu 11, zalostyu 15.

Dual. Gen. Loc. š: v sluchu usiu poslúchal mne Ž Klem. 11<sup>b</sup>, že vssyu nejmějieše Dal C. 20; — č: v ocziu našiu Ž Wittb. 117, v obezřěniu ocziu jeho Ž Klem. 10<sup>b</sup>, v našiu ocziu 97<sup>b</sup>, oczyu mú L Al. 422, nemoc v ocziu Hrad. 143<sup>a</sup>.

## 8. Declination des Pronomen personale.

Dual. Gen. Loc. j: nayu vina jest velika Alx B.M. 1a, nauč nayu Pass. 362, vše po nayu wolu bude Mast.  $2^{\rm h}$ .

## 9. Pronominale Declination.

Sing. Acc. fem. s: chci vám noc syu Ježíšě jieti Hrad.  $78^{\rm b}$ ; —  $\check{s}$ : na hlavu nassyu  $\check{Z}$  Wittb. 65, ve wssyu zemi všel zwuk jich 18, nade wssyu zemju 46, nade wssyu zemi 56, nade wssyu chválu 70, ve wssiu zemju ŽKlem. 12a, wsiuczkuu postelju 30°, tys nassyu prosbu potupil Pass. 453 (das u in nassyu ist zum Theil ausradiert), na nassíu česť Alx BM. 2a, wssin hrózu 1ª, wssin noc 2ª, wssin moc Alx B 88, pro wassin čest 79, wssyuchnu podob jměl anjelskú L Al. 423, wssyu zemju DalC. 7, wassyn biedn 19 . . . neben: v tu wssu vlast Alx H. 1ª, wsuczku (čiešu) DalH. 30, wsuczku zemju súdieše DalHr. 3, nassu zemju žena súdí 3;  $-\check{n}$ : upadli sú v niu  $\check{Z}$  Klem.  $42^{\circ}$ , pro nyuz (věc) Hrad. 40°, na nyu (Ľudmilu) Dal C. 26 . . . neben: upadl v nu (jámu) Alx H. 2h, radějie v nu (smrt) upadnu Alx BM. 16, kniežata sě za nhu (ciesařovnu) přimluvichu Dal II. 39, pusíte vodu na nu (na lúku) Boh. 354; j: na cěstě, yuz vyvolil Ž Wittb. 24, yuz (síf) skryl 34, dušě, yuz si vykúpil 70, řěč moyu Alx B.M. 1ª, bolí yu zzýrdeze Jid. 153, že yu kázal rozřězati ApD. 104, yusto (zradu) skutil Apš. 331, obdirzie yn acquirent eam ZGloss. 235, inhed in za knieňu pojě Dal II. 41, káza yu v žalář vsaditi Pass. 319, káza yu obnažiti 322. jižto by yu vzývali eb. . . . zapojil jsi gyu Ž Wittb. 64, tys swirchowal gyu perfecisti cam 67, gyu 68, by giu otnesli Ž Klem. 30a, popadni gyu 3b, v jámu, giuzto jest učinil 4ª, obuv mogiu 44, giuzto (piesň) jest složila Hrad. 66<sup>b</sup>, aby gyu zadávila (Ludmilu) DalC. 25.

Sing. Instr. fem. š: se wsiu mociu ŽKlem. 112<sup>b</sup>, vlada wssiū komorú Jid. 56, wssiū včeiu 69, wssíu postatiu AlxBM. 1<sup>a</sup>, wsyu trojicí Hrad. 63<sup>a</sup>, jemuž býti wassyu hospodú DalC. 4... neben: wssu mocú AlxH. 1<sup>b</sup>, wssu včcú 1<sup>a</sup>; — ž: jenž sě s nýu stieče Pil., s nyu býti Hrad. 48<sup>b</sup>, s nyu DalC. 13... neben: aby pod nu horkost stydla AlxH. 1<sup>b</sup> (pod orlicí); — j: čest, giuz sě stydie Hrad. 97<sup>a</sup>, bych gyu (pilú) všě železa lámal 131<sup>b</sup>.

Dual. Gen. Loc. š: diela rukú nassyu ŽWittb. 89, v očiu nassyu 117, dielo rukú nassiu ŽKlem. 73<sup>a</sup>, v nassiu očiu 97<sup>b</sup>; — ň: z nyus (řěky a potoka) město jméne dobylo Pil., ot nyuz (rukú) Hrad. 41<sup>a</sup> . . . neben: člověky oba bohatá, v nus sě

sta veliká ztráta AlxB. 83; — j: slovem íeyň Pil., na geyn obú ramenú Pass. 337, Ľubušě jě sě íu súditi DalHr. 3 . . . Libušě jě sě gyu súditi DalC. 3, každý gyu Hrad. 61 $^{\rm h}$ , gegiu síla AlxB. 83.

10. Zusammengesetzte Declination (mit Einschluss derjenigen Adjectiva, die aus der *ijъ*-Declination herübergenommen sind).

Sing. Acc. fem. s: psu múchu Ž Gloss. 244; — c: oběť hlassonossiuciu Ž Klem.  $17^{\rm b}$ ; —  $\check{z}$ : chválu boziu Ž Klem.  $12^{\rm a}$ , na horu boziu  $15^{\rm a}$ , bosíu chválu sv D. 56; —  $\check{s}$ : krev naslechetnycissiu Ž Klem.  $128^{\rm b}$ , naykrassyu ladu Dal C. 13 . . . neben: horssu vnadu Alx H.  $2^{\rm a}$ ; — l: mějieše česť welyu Dal C. 72; —  $\check{n}$ : polnocznyu stranu Ž Wittb. 88, pozzlednyu radu Ap Š. 331, uzřěv zornyu hvězdu Alx B M.  $1^{\rm a}$ .

Sing. Instr. fem.  $\tilde{z}$ : vládneme svatyniu boziu ŽKlem.  $66^a$ ; —  $\tilde{s}$ : s lepssíu příčinú AlxBM.  $1^b$ .

Dual. Gen. Loc. č: diela rukú ezlowiecziu ŽKlem. 95<sup>a</sup>.
11. In der Endung der 1. Pers. sing.

I, 7. j: jáz znayu ŽWittb. 50, wzpieyu 56, kak vy znayu AlxBM. 1<sup>b</sup>, tohof znayu Pass. 325, znayu sĕ v tom 467, jáf znayu 352, hospodina na sĕ sĕ hněvajíce neczyyu 465, já znayu (u ausradiert) 452, . . . skrygyu obličěj mój ŽWittb. cant. Deuter., umygiu rucĕ moji ŽKlem. 17<sup>a</sup>, hořem neczugyu sebe Mast. 4<sup>b</sup> . . .; zusammengezogen: jáz zabyu ŽWittb. cant. Deuter., já zabyu a já živa uczynyu ŽKlem. 130<sup>b</sup>, wilin modlitvu mú 117<sup>a</sup>, nepotupi ani zabyu jazyka svého DalC. 63, d. i. zabiu, vyliu; die Länge der zweiten Silbe ist als eine Folge der Zusammenziehung zu gewärtigen und ebenso berechtigt, wie in den übrigen Personen, z. B. ty mě zabyess Pror. 88<sup>b</sup>, nezabyemy tebe 89<sup>a</sup>, dokad nezabiete Pass. 273 u. ä., wo sie durch die später eingetretene Verengung (zabíš setzt langes zabieš voraus) bestätigt wird.

III, 1. j: doňudž nezemdlegyu Ž Wittb. 57. urozumyegiu Ž Klem. 55<sup>b</sup>, úťajě neomdlegiu 17<sup>a</sup>, . . . ač zlacznieyu Ž Wittb. 49, zemdleyu i zahynu Ž Klem. 4<sup>b</sup>.

III, 2. p: násil (sie) trpyu ŽWittb. cant. Ezech.. násilé trpiu ŽKlem. 124 $^{a}$ ; — z: nezastyzyu sě ŽWittb. 34. jehož sě řéci nezzthýzíu Alx BM.  $2^{a}$ , juž to wíziu eb.. což viziu Pil.,

ž' newiziu AnŠ., juž vyzyu LAl. 422, juž wyzyu DalC. 21, . . . neben: wyzuth syna Mast. 4<sup>a</sup>, jakž eĕ wyzu Boh. 353; c: cheziu přivésti Jid. 43, cheziu tomu ApD. 104, že jě chezyu vzkřiesiti Jiř. 35, chczyu sě bíti DalC. 18... neben: tu smrt chezu přijieti DalH. 30, radějí sě chezu smieti 41, nechezu živa býti 39, nechezu tebe za súdcu jmieti DalHr. 3, jáz nechezu mluviti 3, chezu f toho hájiti Hrad. 104ª, chezu tvój býti Mast. 1a, chezu řéci 5a; — ž: jáz byezu Mast 1a; — š: uslissiu jej ŽKlem. 74a, zzlyssiu Pil., jakž slyssiu AlxBM. 1b ... neben: zlyssu AlxH. 1ª; č. mýlehzíu o jiném Pil., krzyczyu LAl. 424; — ř: nevzrzyu člověka Ž Wittb. cant. Ezech., urzsiu nebesa ŽKlem. 4b, když prozrsiu 98a, vzrzyu syna LAl. 422; - d: bože k tobě bdyu ad te vigilo ŽKlem. 45b (statt bzju, das assimiliert im Pass. zu finden ist: ež sě hřiešna pobzy 451); - i: jehož sě boyu Ž Wittb. 26, proč sě wzboyu 49, snad toho nedoztoýu Alx BM. 1ª, boív sě zlého Dal Hr. 8, ját stoyu Pass. 276, já jenž tuto stoyu 458, proto sě smrti boyu 310, velmi sě boyu 359, . . . nezbogiu sě jeho ŽKlem. 15<sup>b</sup>, kdež jáz stogyu Mast. 4ª, teď přěd tobú stogyu Jiř. 35.

IV. b: sliubin sě bohu ŽKlem. 52a, chváliti budu a vzbelbiu (sie) 52<sup>a</sup>; — p: jáz potupyu nepřátely mé ŽWittb. 117, prsiestupiu zed ŽKlem. 11a, uchopiu 11a; - v: wyprawyu ŽWittb. 54, já zgiewiu sě ŽKlem. 9b, wslawiu jméni tvému 4<sup>b</sup>, já ustawiu 71<sup>a</sup>, postawyu aedificabo ŽGloss. 243, tohož sě nezbawiu Ap D. 105, co vem prawiu 105, což sě neoprawíu, v tom sě své čsti zbawiu AlxBM. 26, jáz tě zbawyu života tvého DalC. 40, což prawyu Mast. 15, . . . neben: jáz tě zbaw (w = vn) života tvého Dal H. 40; - z: proč smuten chozyu ŽWittb. 42, ani uskozyu nocebo 88, wzbuzyu cant. Deuter., at sě prochlazyu 38, proč smuten choziu Ž Klem. 31<sup>b</sup>, nepostiziu sě 20b, shlaziu jě 11b, utwrziu 21b, razyu Dal C. 10, jáz sě hozyu Mast. 1a . . . neben: possazu ponam ŽWitth. 131, posazu ŽGloss. 243, af se prochlazu eb. Psalm 38, razu Hrad. 126a, jáz chozu Mast. 4a; - e: oběti, jěž wraczyu ŽWittb. 55, wraczyn tobě 65, běh jeho obraczyn 88, otplaczyu jim 40, sljuby mé nawraciu ŽKlem. 14<sup>b</sup>, obraciu sě 11<sup>a</sup>, nasiciu sě 9<sup>b</sup>, oplacziu 3<sup>b</sup> . . . neben: słuby mé wraczu Ž Wittb. 115, obraczu 67 (2), nebo sě muczu 68, čso zaplaczu 115, wraczu pomstu mú a otplaczu cant. Deuter., kyjem v tobě kosti zmlaczu nebo tě

přěwraezu Mast. 6<sup>b</sup>; — ž: jáz przylozyu ŽWittb. 70, uloziu rady v duši ŽKlem. 7ª, poloziu 71ª, jmě mu zzlosiu Pil., jázt sě blisiu ApŠ. 333, jáz tobě sluzyu PalC. 30 . . . neben: newisticzu sě non emigrabo ŽWittb. 61, doňudž nepolozu 109, obnazu evaginabo ŽGloss. 234, jáz tobě rád sluzu takto ti posluzu DalH. 30; — š: uslyš modlitvu mú když prossyu ŽWittb. 63, u boha mého wzprossyu 29, milosrdie mého nerozprassyu 88, jáz wzwyssyu mylosirdye tvé 58, ohlassyu divy tvé 70, prossyu tebe hospodine ŽKlem. 143a, powissiu tebe 19a, prossiu ApŠ. 333, musiu řéci ApD. 104, pro ňežto vás prossyu Pass. 331, prossyu tebe Mast. 4b, žalovati musyu LAl. 421, juž mussyu visěti DalC. 21; — č.: popy jeho zoblaczyu spasenim ŽWittb. 131, zprosezyu tě 49 (Infin. zprostiti, also eigentlich zproscju, aber sc geht in solchen Fällen schon im Altböhmischen in šč über), obkliucziu oltář tvój ŽKlem. 17<sup>a</sup>, naueziu vy 23<sup>a</sup>, jáz tě uleczyu Mast. 5<sup>a</sup>, . . . neben: zuby zvieřčeie upusezu v ně ŽWittb. cant. Deuter. (Inf. upustiti); — ř: podolé rozmierziu ŽKlem. 90b, wierziu viděti 18a, ač sám sobě wiersiu ApD. 104; — l: jáz chwalyu pravdu tvú ŽWittb. 70, vzchwalyu jmě tvé 144, wzbidlyu v stanu tvém 60, wzdielyu 59 (Inf. wzděliti), wzweselyu sě i rozdielyu 107, jáz pomyslyu za hřiceh mój 37, wzmislyu jako holubicě eant. Ezech., wzweseliu sě k tobě ŽKlem. 4b, k tobě wzmodliu sě 2<sup>b</sup>, pomysliu o mém hřiešě 28<sup>a</sup>, bidliu incola ego sum ŽGloss. 241, že sě tobě nie nemiliu Jid. 163, (jáz) sě nedyeliu Apš. 330, co já nynie myslyu Pass. 295, . . . neben: wzweselu sě exultabo ŽGloss. 240, v tom chwalu mužě toho věka DalC. 11 (wohl ein Schreibfehler); — n: rtóm mým nebranyu ŽWittb. 39, zabranyu protegam 90, napilnyu je 80, ani opirznyu 88, jáz vezinyu ŽKlem. 124ª, obranyu jej 74ª, otvoř ústa tvá a naplniu jě  $65^a$ ; — d: shromazdyu na ně zlé ŽWittb. cant. Deuter., já rozdrazdiu jě ŽKlem. 1294; t: mutyu sĕ ŽKlem. 51<sup>b</sup>, wiprostiu jej 74<sup>a</sup>, opustyu 141<sup>a</sup> (wobei jedoch bemerkt werden muss, dass in dieser Handschrift t und e schwer zu unterscheiden sind); - j: napogyu šípy mé ŽWittb. cant. Deut., opogiu střěly mé krviu ŽKlem, 130<sup>b</sup>,

V. 1. j: wzpowiedayu sĕ i wzczakayu Ž Wittb. 51, k tobĕ wolayu 29, v hospodina vffayu 10, obličĕjĕ tvého wzbledayu

26, zachowayu sè ŽKlem. 10<sup>b</sup>, wzdobiwayu exquiram ŽGloss. 241, prolewayu effundam 244, dawayu Jid. 97, že k vám douphayu Alx BM. 1b, na život ti otpoviedaju i o dceřit ničs netbaíu Dal H. 39, toho wzywayu Pass. 314, v tom smysl váš wystrziehayu eb. 315, at jeho ohledayu 326, hledayu 339, hledayu diabla 358, já svój život dokonayu 363, dawayu jim lenost 416, zaklinayu vás 418, což počnu to skonayu 452, na vašě dary netbayu, ale otplaty od mého Jezukrista czakayu 455, netoliko nezadayu, ale yuz na to nic netbayu, a yuz světské chvály nehledayu, přěd ničímž nebiehayu 467 (im Citat aus den Soliloquia des hl. Augustinus), bohu vás poruczycyu 315, jakž brzo skonczycyu 316, poruczicyu 339, tuto pokussicyu 417 . . . k tobě wolayyu Ž Wittb. 27 . . . wolagyu přěs den Ž Wittb. 21, když wzwolagiu ŽKlem. 2a, wzpowiedagiu se tobe 11b, vfagyu u mého boha Jiř. 35, na život otpowyedagyu i o dceři nic netbagyu DalC. 39.

- V. 2. ž: přídn i pokazyu sě Ž Wittb. 41, jamž pokazyu jemu 49, přěstati kazyu cant. Deuter., ukaziu jemu zdravie Ž Klem. 37<sup>b</sup>, 74<sup>a</sup>, ač selziu 71<sup>b</sup>, pokladyt ukazyu Pass. 429, jáz tě mazyu a kazyu Mast. 5<sup>a</sup>, to vem kazyu DalC. 7... neben: ač selzu si mentiar Ž Gloss. 254; š: wzdysyu LAl. 421; č: placziu LAl. 421, toho pyczyu 423; l: zuby zvieřěcie wessliu vně Ž Klim. 129<sup>b</sup>, jáz slyu anděla Pass. 277.
- V. 4. j: newzlagyu tobě ŽWittb. 49 (2), ani sě posmiegiu ŽKlem. 16<sup>a</sup>, jáz przyegyu Dal C. 49, przyegyu smrti pohanóm 27 . . . nadyeyu sě Pass. 359.
- VI. j: jáz zwiestnyu Ž Wittb. 74, já sé nestrachuyu Pass. 320 (u ist etwas radiert), ját obietnyu 347 . . . já slubugu Boh. 346 . . . zwiestngyu Ž Wittb. 37, tobě obietngyu 115, wzradugiu sě Ž Klem.  $4^{\rm b}$ , podiekugiu hospodinu  $8^{\rm b}$ , dyekugyu tobě Mast.  $5^{\rm a}$ , dyekugyu tvéj milosti Dal C. 30.
  - 12. In der Endung der 3. Person plur.
- I. 7. j: nepoznayu všickni ŽWittb. 13, af nedieyu v srdeich svých 34, vzbojie sě i dieyu 41, ti znayů svD., dýeyů Pil., kam sě peniezi dýeýů Jid. 138, jiejžto (řěcě) Mozella dyeyu Pass. 330, kako tobě dyeyu 383, jižto nezzdyeyu AlxB. 90... af nedyegyu ŽWittb. 113, poznagiu všickni ŽKlem. 8ª,

Jobius mi dyegyu Jiř. 35, klášteru Zábor dyegyu Dal C. 24, ač znagyu Hrad. 143<sup>6</sup>.

- III. 1. j: chrziepy mayu Ž Wittb. 113, pohanstvo za to gmayu Alx II. 1ª, . . . magu jemu dáci Boh. 354, . . . ústa magyu Ž Wittb. 113, zapolegiu sẽ Ž Klem. 3ʰ, někteří čáku gmagyu Dal C. 35.
- V. 1. j: Iudé wzpowiedayu sě tobě Ž Wittb. 44, již víťayu v tě 30, mnozí rziekayu mně 4, hledayu dušé mé 39, všiekni, již przisahayu 62, ustrzieleyu a nevzbojie sě 63, ti ľudie nevmícrayu Alx H. 1ª, z jich rodu nemoci gmícuaiu, druzí sě wzthickaiu Dal H. 30, z chlapóv šlechtici bíuaiu a šlechtici syny chlapy gmícuaiu 41, jemužto rziekayu Troja Pass. 328... když lamagyu sè kosti Ž Wittb. 41, když dielagyu nespravedlnost 53, již víťagiu a sè chlubic 48, jižto víagiu Ž Klem. 3ª, jižto dyelagiu zlost 8ª, vrabata (vz)dwihagiu sè AnŠ., vole zpleskagyu Mast. 3ª, hnyewagyu sè bozi Dal C. 19, ševci prziebywagyu, lagyu Hrad. 124ª.
- V. 2. c: již sobú mecziu a všady lecziu AlxBM.  $2^a$  . . . kosti sě troskoczu Hrad.  $143^a$ :  $\check{z}$ : selziu tobě nepřietele tvoji ŽKlem.  $47^b$ , a' ni slovo božie kazyu Pass. 407, kazyu DalC. 9;  $\check{s}$ : radostiu sě skály opassyu ŽWittb. 64, skály opassiu sě ŽKlem.  $47^b$ , řěky wzplessiu  $78^b$ :  $\check{c}$ : placzyut mnoho v Římě LAl. 423; I: klepaní mlýni lépe melyu DalC. 72.
- V. 4. j: wzsmiegiu sẽ ŽKlem. 38<sup>6</sup>, jemuž sẽ blázni smyegyu DalC. 19 . . . jižto tobě prsícyu AlxBM. 2<sup>a</sup>.
- VI. j. ústa má zwiestuyu Ž Wittb. 70, . . . jako zkussygu střiebra eb. 65 . . . již obraczygyu eb. 84, již sé wzdalygyu ot tebe 72, již sě otchylugyu 118, již milugiu jme tvé Z Klem. 3a, jižto zamucziugiu mě 9b, nebesa wyprawugyu 12a, zwiestugyu Hrad. 62a.
  - 13. Im Participium praes. act.
- I, 7. j: ščenci lvové rziugiucz Ž Klem. 83<sup>6</sup> . . . v žalosti sebe neczygucz Pass. 287, wyguczi rukama plakáše Boh. 342, neznagueze tebe 353.
- III, 1. j: magyuczy Dal C. 92, gmagiucze Alx S. 338 . . . magucz péču Boh. 16.

III, 2. Viele Participia dieser und der folgenden Classe haben in der Endung des Stammes statt und neben dem verlangten ie (asl. e) einen weichen u-Vocal: trpěti Part. trpiec-(asl. trъpešt-) und trpiuc-, choditi Part. chodiec- (asl. chodešt-) und chodiuc- oder choziuc-. Die letzteren Formen kommen auch dialektisch vor, z. B. zdálo se Ranoši na loži ležucej, Sušil, moravské národní písně 186, moja najmilejši v komůrce seduci eb. 206, und sind als Analogiebildungen zu erklären: unter dem Einflusse der Formen pekúc-, pijúc-, píšiuc- . . . ist neben trpiec-, chodiec- auch trpiuc-, chodiuc- aufgekommen, und weil die Participia pekúc-, trpiuc- . . . dem Praesens peku. troju . . . gegenüberstehen und darauf zu beruhen scheinen, so entstand auch choziuc- durch Veranlassung des Präsens chozju. Am häufigsten sind mir solche Bildungen im ŽKlem. vorgekommen; die regelmässige Form ist hier ziemlich selten zu finden. p: trpiuci ZKlem. 74h, nepravost trpiucim 81h, křivdu trpiucim 120<sup>b</sup>; — ž: voda bieziucie ŽKlem. 42<sup>b</sup>; š: člověk neslisiuci ŽKlem. 27<sup>h</sup>, slissiuci 109<sup>h</sup>; — ň: v zvonciech dobřě wznyucich ŽKlem. 123°; — d: nenawidyucie mne ztratil si ŽKlem. 11<sup>b</sup>, nenawidyucie ieho u běh obrácju 71<sup>a</sup>, z ruky nenawidiucich 86b, sediucym ve tmách 88b, sediuci v sadě 107<sup>a</sup>; — t: ot střěly letiucie eb. 73<sup>b</sup>, jako orlicě letiuci 128<sup>b</sup>; — j: boy tezym ŽWittb. 21, boyuczi hospodina ŽKlem. 8<sup>a</sup>... bogiuci tebe 101<sup>h</sup>, bogiucym jeho 16<sup>h</sup>, bogiucim jeho 82<sup>a</sup>, bogiucym sě jeho 133b, nad bogiucimi 22b, stogiucie biechu nohy 106b.

IV. v: wymluwyucze ŽGloss. 240, ústa mluwiucich ŽKlem. 46°, diwiucich sě 109°, slawiucim 50°; — z: prsichoziucie ŽKlem. 15°, otchoziuci 61°... všickní chozuczy ŽWittb. 88 (chodiuc- folgt weiter unten); — s siehe ś; — ž: hlas rozrazyuczy púšči ŽWittb. 28 (Infinitiv rozraziti) kann rozražiucí und rozraziucí gelesen werden; — š: oběť hlassonossiuciu ŽKlim. 17° lässt ebenfalls zwei Lesarten zu, hlasonosiuciu und siuciu, ... zákon dá hrziessuczym ŽWittb. 24; — č: nade všě ucziucie ŽKlem. 102°, potlacziucze mě 42°; — ř: wierziucim eb. 133°... wierzuczie ŽWittb. 92; — l: wesseliucich sě přiebytek ŽKlem. 69°, všiekni bidliuci 22°, mnohých bidliucich 20°, s bidliucimy 106°, bidlyuczich ŽWittb. 106°... quiluczy ŽWittb. 34; — ř: czinyuczi divy ŽKlem. 68°, czynyuczieho

nepravost  $25^{\text{b}}$ , ot ezinyueich zlost  $43^{\text{a}}$ , otplaty ezinyueim pychost  $21^{\text{a}}$ , nad ezinyueimy  $23^{\text{a}}$ ... ot honuezich mne ŽWittb. 141; — d: s chodiueiemy ŽKlem.  $69^{\text{a}}$ , prsichodiueie  $73^{\text{b}}$ , chodiuei  $79^{\text{b}}$ , prsichodiueich  $127^{\text{b}}$ , sud skodiueie mně  $23^{\text{b}}$ , plodiuei  $47^{\text{a}}$ , bolesti rodyueich  $35^{\text{a}}$ ; — j: čiešě má zapoyuezie inebrians ŽWittb. 22... strast opogiueie  $15^{\text{b}}$ .

- V. 1. j: hledayuczy dušě mé Ź Wittb. 34, hlas zlamayuczi cedry 28, pisayuczicho 44, býwayucze sv D., chzakayucze Alx II. 1<sup>b</sup>, viděch dievku bichaiucze Dal II. 8, sladké piesni slychayuci Pass. 341, klekayucze Hrad. 88<sup>b</sup>, . . . u modlitbu sè porucziguce Hrad. 8<sup>b</sup>, záponky prodawagucz 101<sup>a</sup>, . . . hledagiuci ŽKlem. 5<sup>a</sup>, ufagiucie 9<sup>a</sup>, wolagyucze Jiř. 35, dawagiuce Hrad. 86<sup>a</sup>.
- V. 2. p: jako kropě kapiucie ŽKlem. 54<sup>a</sup> . . . jakžto kropě kapuczie ŽWittb. 71; c: zamyeczucze (Inf. zamietati) Hrad. 118<sup>a</sup>; ž: tebe ticzuczy (Inf. tázati) Hrad. 44<sup>b</sup>, kazucze 109<sup>a</sup>; š: písařě pissiucieho ŽKlem. 33<sup>a</sup>, wzdýssiuczi Jid. 158, wzdissiuczi AnŠ.; č: jakžto placziuci ŽKlem. 24<sup>a</sup>, plachziuczi AnŠ., slyšal ženu plachziucze ApD. 105, placzyucz LAl. 423 . . . žena plachzuczi Jid. 105, placzucze Hrad. 39<sup>b</sup>, viděch dievku krev loczuczie Dal Hr. 8.
- V. 4. j: layuczy Ž Wittb. 36, laiucze Dal II. 41, neprsie-yucze Alx B M.  $2^{\rm b}$ .
- VI. j: raduyuczym Ž Wittb. 27, patruyucze Alx II. 1<sup>a</sup> przizluhuyucze 1<sup>b</sup>, uzziluyucze Ap D. 105, všěcky miluyuczye Hrad. 34<sup>a</sup>, . . . kamli sě děl miluguczy Hrad. 37<sup>a</sup>, . . . radugyuczich Ž Wittb. 112, bidligyucze 106, mylugyuczich 118, mylugyuczym 121, oplaciugiucim Ž Klem. 3<sup>b</sup>, salugiuczi An Š.
- 14. Im Praesensstamm der VI. Classe. z: neotpusyny ŽWittb. 118 (Inf. otpuzovati) . . . wzbuzuge eb. 73. rozsuzugie 81, pochozugyczym 67, proč zapuzugess 87, nepohrzuy prosbú mú ŽKlem. 39b, zbuzugye sě Modl. 89b, bolest zbuzuges Hrad. 58b, sen jim oslazugy Pass. 416; c: neotwraczyuge sè ŽWittb. 77, neotwraczyuy 50, proč smuczyuges mè 41, roznyccziuge sě chudý ŽKlem. 5b, nezatraciuy mne 18a, jižto zamucziugiu mě 7b, již zamuciugiu mě 17b, již otplacziugiu zlým 28a, oplaciugiucim 3b, oswieciuge oči 12a, hospodiu oswiecyuge slepé 120b, pohlciuy 51b, otwraciuges 7a, otwraciug 51b, obraciuge

12<sup>a</sup> . . . proč obličěj otwraczugess ŽWittb. 43, neotwraczuy 68, 89, 131, nawraczugess cant. Deuter., zamuczuges 64, jáz otplaczugy cant. Deuter., jenž wyplaczuge 102, nezatraczug hymn. Ambr., zamuczuges mě ŽKlem. 31<sup>b</sup> (3), zamuczugiucich 18<sup>a</sup>, nezatraczuy 17<sup>a</sup>, otwraczuy 18<sup>a</sup>, ty oswieczuges 11<sup>a</sup>, masem sě nasiczugete 144<sup>h</sup>, nesmuczug sě Boh. 349, k tobě duši svú obraczugy Modl. 81<sup>b</sup>, světlo, jenž oswyeczuge 86<sup>b</sup>, když sě zamuczugy (1) 99a, zatraczuge 110b, smuczuges Hrad. 58b, neotwraczny sě  $44^{b}$ ; —  $\pm$ : tohoto ponyziuge ŽKlem.  $57^{b}$ , sdrziugiuci 25<sup>b</sup>, prsibliziugiu sě zlostiví 17<sup>b</sup>, kteříž sě neprsibliziugiu 21<sup>h</sup> . . . hospodin ponyzuge hriešné ŽKlem. 121<sup>a</sup>, swłazuge hory 83<sup>a</sup>, prziblyzuyuciemu Ž Gloss. 245, protož sě každý wzhrozuge Pass. 322, ukrzyzuyte Hrad.  $52^{\text{h}}$ ; —  $\dot{s}$ : ty utyssiuges ŽKlem. 70°, motovúz, jímžto sě opassiugiu 92°, jako pokussiugiu střiebra 48<sup>a</sup>, zkusiuges ho 141<sup>a</sup>, že powissiuges ho 141<sup>a</sup>, powisiuges mne 5<sup>a</sup>, tohoto powissiuge 57<sup>b</sup>, otnossiuge 34<sup>b</sup>, prsinassingete dary 58<sup>a</sup> . . . otnossugy (i) práva jeho ŽWittb. 9, ty wzwysugess hlavu mú 3, okrasuy ji jakž chceš Pass. 467, oheň smolú potrussugycz zažéci 363, tuto se rozhrziessugy (í) 417, opassugy Modl.; —  $\check{c}$ : obkluczyumy obličěj jeho ŽWittb. 94 (Imperat., vgl. nezatraczyu dušě mé eb. 25, nezatraczyu mne 27, neotwraczyu obličějě tvého ote mne 101, ni sě ukroczyu neque compescaris 82) . . . otluczugycze Ž Wittb. symb. Athan., obkluczuge 54, wyprosczuge chudého ŽKlem. 24ª (šč für sc), nazamlczuy 24b, 29a, 91a, neopusczuy mě 53a, dokavad neotpusczuges mi 141ª, věci mé v světlosti sě zraczugy Pass. 431, ossoczuge mě Boh. 350; — ř.: dokudž oborzuge sě ŽWittb. 61, otworzuge úst svých ŽKlem.  $27^{\rm b}$ ; — l: af sě nenaweselyugi (i) ŽWittb. 34, nenaweselyute se Imperat. 34, newzdalyny pomoci tvé 21, smyling sě ŽKlem. 107<sup>a</sup>, proč neotchilinges 141<sup>a</sup>, stien schiliuge 92<sup>a</sup>, schiliugiueieho 79<sup>b</sup>, obweseliugiueie 12<sup>a</sup>, plamen spaliugiuci 66<sup>a</sup>, jižto sé pochwaliugiu 77<sup>b</sup> . . . kraluy ŽWittb. 44, hospodin kraluge 95, smyluy sě nad námi ZKlem. 140° (in einem zum Psalter nicht gehörigen Gebete), jižto schilugiu 98<sup>b</sup>, s ním kralugi na věky Pass. 333, kraluge 383, smiluy sé nade mnú Hrad. 13<sup>6</sup>, jenž kraluge 23<sup>a</sup>, newzdaluy sě 381, jenž kralugess Modl. 60b, jenž kraluge 27a, jenž den a noc rozdyelugess 108a (corrigiert aus rozdyelygess), smyluy sě  $87^{\text{b}}$  u. ö.; —  $\check{n}$ : zabranyugeme  $\check{Z}$ Klem.  $135^{\text{a}}$ , nepo-

Gebauer.

hanyuy mne 103<sup>b</sup>, hlas poplanyugiuei concutiens 19<sup>a</sup> . . . že jsi nepromyenugyczy Modl. 61<sup>a</sup>, sv. Maří naplnuge svět veselé Sequ. 360; — d: shromazdyuge ŽKlem. 28<sup>b</sup>, hospodin dowodyuge do pekla a otwodyuge 124<sup>b</sup>; — t: neopustyuy mne ŽKlem. 18<sup>a</sup>, neopustiuy mne 98<sup>a</sup>, 116<sup>a</sup>, opustyugiueie 100<sup>a</sup>, wiprostiugiu sě (1. sing.) 11<sup>a</sup>, pomstiuge 79<sup>a</sup>; — j: boyugie ŽWittb. 55, boyuyyczym cant. Habak., boyuyucim ŽGloss. 241, boyugete Hrad. 94<sup>b</sup> . . . muž bogiugiuei ŽKlem. 125<sup>a</sup>, wibogiuy wibogiugiueie 23<sup>b</sup>.

15. Endlich bringe ich für Wurzel- und andere bisher nicht besprochene Silben des Wortes folgende Belege:

Břuch, břjuch: brzuch mój ŽWittb. 30, z brzucha mateře mé 21, brzuch Boh. 40 . . . z brziucha ŽKlem. 14ª, plod brziucha 108<sup>b</sup>, vbrziusse (sic) ApD. 104.

Cudný: czudný pasec Hrad. 99a.

Cuzí, cjuzí: u boziech czuzich ŽWittb. cant. Deuter., cuzi extrancus ŽGloss. 256, czuzeho sbožie Pass. 397, lidem czuzym 315, ješto rádi béřete czuzie Hrad. 16<sup>h</sup>, czuze úsilé 107<sup>a</sup>, . . . synóv czyuzych ŽWittb. 143 (2), czyuzi vstali proti mně 53, ciuzi učiňen sem ŽKlem. 51<sup>a</sup>, synóv ciuzich 118<sup>h</sup>, czíuzích krajóv sv.D., czyuzy kněz DalC. 34, czyuzy nepřistúpajte 85.

Cuzoložník, cjuz-: s ciuzoloznyki ŽKlem. 37ª.

*Cuzozemec, ejuz-:* jiným czuzozemcziom Hrad.  $20^a$ , kakýms ezuzozemcziem  $25^a$ ... mně sú ciuzozemcy poddáni Ž Klem.  $44^b$ .

Čelust, čeljust: czelust Boh. 40, czeliusti lyové Ž Klem. 42<sup>b</sup>.

Čáš, činš: to ehzusto Pil., ten chzuss jenž Jid. 148. chzuste AlxBM. 1ª, zda by toszus učinil AlxB. 80, jemu bylo příti (přijíti), chzus kozlu eb. 87, chtě szuss sẽ pobiti AlxII. 2ʰ, to ezus Hrad. 35ª... své zrádě povolil, tej ehziuss zradě, južto skutil ApŠ. 331, ot poroda nevelmi dávného, ot tři let ezius třicátého Hrad. 58ʰ, bohdaj bychom též dáli, chválili ezius hospodina 66ª. Dieses Adverbium ist wahrscheinlich aus čuješ, Infin. čúti entstanden.

· Čáti, čiuti: na tobě to chzugem AlxBM. 2ª, hořem neczugyu sebe Mast. 4b, neczugiesse Hrad. 30b, tak czug sentiat

Ž Wittb. symb. Athan. . . . chzíuyu to po tvém vzdýchaní, že sě tobě nie nemilju Jid. 162, had sě plodem sbožen chzíuge AnŠ.

Doňudž, doujudž: donudz nevendu ŽWittb. 72, donudz neurodila eb. cant. Annae . . . donyudz Dal C. 32.

Jěšuť, jěšjuť: všěcka giessut Ž Wittb. 38, v giessuty svej 51, milujete giessuti 4, gessuti mluvili súť 11, nenáviděli chovajúcích giessuty 30 . . . aby nejmenoval jmene jeho v giessiut Hrad. 118<sup>b</sup>.

Jěšutenstrie, -sju-: giessiutenstwie ŽWittb. 118.

 $J\check{e}\check{s}utnost,$ - $\check{s}ju$ -: giessutnosti Hrad. 49ª . . . milujete giessiutnost Ž<br/>Klem. 2ª.

Jěšutný, -šju-: gesutna pomoc ŽWittb. 59, v sňatku gesutnem 25, pro gessutnu chválu Pass. 384 . . . giessiutne jest zdravie člověčie ŽKlem. 91°, ot giessiutne chvály 188°, giessiutnye boha vzývá Hrad. 95°.

Ježúš, -žiuš: v iezussi mém Ž Wittb. cant. Habak., giezus Hrad. 42<sup>b</sup>, giezusye sĕ domníš eb., . . . u bozè iezyussiu mém Ž Klem. 127<sup>b</sup>, giezius Hrad. 42<sup>b</sup>, gieziusie s' žádala 43<sup>a</sup>.

Juda: yuda král mój ŽWittb. 59, pokolenie iudowo 77.

Judáš:ýudas Jid. 44, losem yudy miesto vzatý ApŠ. 331, iudas Hrad.  $74^{\rm b}$ . . . giudas Hrad.  $75^{\rm a}$ .

Junoch: yunochu DalC. 72.

Juuošě:dvě stè yunoss Alx II. 1<br/>b, přěde všěmi yunossiemi eb.

Junošicě: Benjamin yunossyczie Ž Wittb. 67.

Junošstvo: v yunosszztwie AnŠ.

Juří: svatý Jurzi Jiř. 34, skrzě sv. Jurzie diela 35, okolo sv. yurzye DalC. 45...k svatému gyurzyu DalC. 32, u sv. gyurzy 45.

Jutka: Jutka Dal H. 42 . . . kněz Gyutku z kláštera vyvede Dal C. 42.

Jutřnú: výštie yutrznye ŽWittb. 64, ot strážě yutrznye 129 . . . giutrsnie ŽKlem. 19<sup>a</sup>.

Jutvo: z yutra ŽWittb. 48, k yutru 29, jak iutrzie bude ráno Alx II. 1<sup>b</sup> . . . ot gyutra Dal C. 20, za gyutra 92.

Juže, juž: jakž jest iuse všady zvěsto Pil., gdyžto iuse v ten dól stúpi ApŠ. 331, iuz sem byl živ dosti Dal II. 30, yuz vstanu Ž Wittb. 11, yuz patnácte let Pass. 319, ýus Mast. 2ª, yuz vizju LAl. 422, yuzt Hrad. 53b, guz 2b, guz sě mosím vážici Boh. 354 . . . gyuzt Mast. 5ª, gyuz Hrad. 53c, gyuz vizju Dal C. 21.

Klúč, kliuč: kluez Boh. 49.

 $\mathit{Lidbiti},\ liubiti,\ bóh chlúby nelyuby Dal C. 18, městišťe sě mu lyubyesse 46.$ 

 $\it Eubost, ljubost:$  w lubost Ž<br/> Wittb. 72 . . . dobrá liubost bude jemu Ž Klem. 121ª, nedá liubost<br/>i $35^{\rm b}.$ 

Lubušě, Ljubušě: Lubussie jě sè súditi DalHr. 3.

*Lubý*, *ljubý*: co lubeho AlxB. 85, tato věc buď vám luba 90 . . . liubo jest hospodinu ŽKlem. 121ª, novina líubssi jest Jid. 70, což královi lyubo DalC. 83.

Eud, ljud: nad ludem svým ŽWittb. 3 (nie jotiert in ŽWittb.), lud populus Boh. 47, aby lude slyšeli 340, svój lud AlxBM. 2b, z chudých ludy 1b, luda seho AlxII. 1b, s málem luda AlxB. 86, ludu svému DalH. 41, jě sě na ludhi volati 30, těmi ludmi AlxBM. 2a... sbor liuda ŽKlem. 4a (nie unjotiert in ŽKlem.), liud AlxŠ. 337, liudye 339, svým liudem toho popřieti 340, liud sě svinu ApŠ. 331, mnoho liudy 332, liudem hrozen ApD. 105, mnoho lyuda LAl. 422, k lyudem 424, vešken lyud Pass. 391, k svým liudem Pil., svým liudem Jid. 18, vědie liudyě 28, po líudech sv D., kaký lyud DalC. 18, jě sě lyudy dobývatí 22, lyudy všěcky 19, lyudmy 18.

 $Eudmila,\ Ljudmila:$ svatá Lyudmylo Ž<br/>Klem. 138<sup>5</sup>, sv. lyudmylla Dal C. 26.

Ludský, ljudský: sbor ludsky ŽWittb. 7, synové ludsczy 4, ludska ruka ŽGloss. 248, ludzky dáveč Alx II. 2<sup>a</sup> . . . syny liudske ŽKlem. 7<sup>a</sup>, liudzke viny Apš. 332, liudzke řěči AnŠ.

Láticř, lin-: Vlasta lyutycze Dal C. 15.

Lútost, liu-: nad lutost ŽWittb. 51, lutosty tvé 24.

Lútostiv, liu-: ty lutostyw byls ŽWittb. 98.

*L'útostný, liv-:* lutostne milosrdie ŽWittb. 68.

Lutovati, ljn-: ž' neliutowal Ap D. 104.

*Lútý, liu-:* luthi Boleslav Dal H. 31, luthi 32, z lutheho 32 . . . v duchu liutem Ž Klem. 35<sup>a</sup>, liuteho pohanstva ApŠ. 332, liute zvěři ApD. 104, Boleslav lyuty Cal C. 32.

Malučký, -lju-; zvieřata maliuczka Ž Klim. 83b.

Neklud, -kljud: mnoho necluda Alx B. 86.

Obkláčiti, -liu-: sbor obkluczy tě ŽWittb. 7, okluczili sú mě ŽKlem. 14<sup>a</sup> . . . nepřietelé okliuczili sú ŽKlem. 9<sup>a</sup>, sbor okliuczi tě 4<sup>a</sup>, obkliuczili sú 9<sup>b</sup>.

Obklučovati, -/ju-: noe obkluczuge ju Ž Wittb. 54.

Oblúbiti, -liu-: obliubis oběti ŽKlem. 38b.

Oblubovati, -lju-, jako bratr oblyubowach ŽWittb. 34.

Oklúčiti s. obklúčiti.

Plúti, pliu-: plyugyucz tvář na jeho LAl. 423.

Pohřážen, -řin- in: pohrziussen sem u bahně Ž Klem. 50<sup>h</sup> statt pohrážen. Infin. pohráziti asl. pograziti. Die Form ist unregelmässig und durch Einfluss des Intransitivum u-hřiezti, u-hřaz-núti asl. greznati entstanden; neuböhm. pohřížen neben pohroužen.

Pokluditi, -/ju-: zle sě pokludi Alx H. 2b.

Polübiti, -liu-: polyubywsi jej LAl. 423.

 $P\check{r}\check{e}l\check{u}t\acute{y},$  -liu-: prsielute zvěři Alx B. 85, prsieliutym pohanem Ap Š. 330.

Procátiti, -ciu: proczutyw Pass. 382, kněžna proczutywssy 336 (2), ta pani je sna proczutywssy 340, ti světí ze sna proczutywsse 366.

*Řěřucha*, *-řju-*: siemě vlaské rzierziuchy eardamomum Rostl. 392.

Rozlútiti, -liu-: ot rozliucenye Ž Klem<br/>.  $3^{\rm b}$ , v rozliucenyu tvém  $3^{\rm a}$ .

*Řújě, řiujě:* mohlo to býti v rsíngíu Pil.

Řáti, řiu-: ježto (zvěř) rsula Alx B. 85, rzugiech ot stonánie srdcě mého Z Wittb. 37 . . . ščenci lvové rziugiucz Ž Klem. 83<sup>h</sup>, Vlasta wzrzyu žalostiu jako nedvědieč, d. i. vzřju, aor. Dal C. 15.

Skluditi, sklju-: chtě sě zkludyty Alx II. 2<sup>b</sup>.

Slub, sljub: sluby mé ŽWittb. 60, sluby mé vrácu 115, v slubu mém 55 . . . sliubi mé navrácju ŽKlem. 146, slyuby veliké činiechu Dal C. 43.

Slábiti, sliu-: pak sobě vieru slubichu Dal IIr. 9, že sě nevěstkám slubýtý žádáš Mast. 6ª, sluby sě jemu Dal C. 3I . . . že sě sliubie 3. pl. Ž Klem. 12ʰ, dievku zzliubil Pil., oba sobě sè zzliubista, d. i. sliubišta Jid. 54, ta dva slyubysta to učiniti Dal C. 25, co ta dva jiej slyubyla 26, kněz slyuby učiniti 18.

Slubovati, slju-:já slubugu Boh. 346 (2) . . . slinbowach sě Ž<br/>Klem. 24ª.

Slutovati, slju-: ty sě sliutuges ŽKlem. 47ª.

Šuměnie, šju-: ssyumenye řěky ŽKlem. 34°.

Tisúc, -sinc: tysnezow lidí Ž Wittb. 3, tissuci millia Ž Gloss. 250, nad tisucie eb., po tissuczy Hrad. 8ª, 19ʰ, dvadeĕei ezizuczow Alx H. 1ª, 1ʰ, ezizucz 2ʰ (2) . . . desĕt tyssinczow Ž Klem. 49ʰ.

Točús s. čúš.

*Učáti*, -*čiu*-: by uczynli a urozuměli ŽKlem. 129<sup>b</sup>.

*l'ňutř*, -nju-: čso wnutrz mne jest Ž Wittb. 102, vně a wnutrz cant. Deuter., wewnutrz jeho 108...ze vna a wnyutrz Ž Klem. 129<sup>b</sup>.

Vňuž, vnjuž oder vniuž: wnus by se třásl svět Alx II. 14, wnus ten jenž 1<sup>b</sup>, 2<sup>b</sup>, wnus by byl z železa skován Alx B. 82, wnus les neb háj porubený 83... wnyus ten Jid. 83, wnyus po pleně Pil., wnyus An Š. (diese Form spricht für langes vniuž), wnyuz pták Hrad. 11<sup>b</sup>, wnyuz zúfavši 30<sup>a</sup>, Polené wnyuz na zemi udeřichu Dal C. 71.

Všudy, -šju-: wssudy bojové, wssudy nepřietelé Modl. 13<sup>b</sup>, se všěch stran a wssudy 106<sup>a</sup>.

Zajutřie: na zayutrzie Hrad. 83ª.

Zářuj, -řjuj: zarzwy september Boh. 27.

Wessen uns diese Beispiele auf den ersten Anblick belehren, ist die Thatsache, dass der Vocal der weichen n-Silben ungleich geschrieben erscheint, bald n, bald in oder yn, selbst in solchen Handschriften, die sonst (bei e. n. o) die gehörige

Regel entweder genau oder wenigstens in dem Sinne befolgen, dass sie die Jotation nicht als bloss graphisches Erweichungszeichen anwenden; morphologisch identische Formen werden in verschiedenen Handschriften, ja manchmal in derselben Handschrift verschieden geschrieben, z. B. der Acc. sing. asl. duša: dusu Dal H. 30 und dussyu Dal C. eb., dussyu Ž Wittb. 48 und dussu eb. 88.

Auf die Frage, wie diese Ungleichheit zu erklären ist, kann auf zweifache Weise geantwortet werden: die Jotation, d. h. das in -iu, -yu geschriebene i, y hat entweder phonetische Geltung und geschriebenes -iu, -yu wurde -ju (in kurzen) oder -iu (diphthongiseh, in langen Silben) ausgesprochen, oder die Jotation hat keine phonetische, sondern bloss graphische Geltung, sie gehört zu dem vorhergehenden palatalen Consonanten und deutet dessen weiche Aussprache dem Auge an. Nach der ersten Erklärung wäre geschriebenes dussu = dušu, geschriebenes dussyn = dušju auszusprechen und der Unterschied wäre lautlich; nach der anderen sollte dussyn ebenso wie dussu = dušu ausgesprochen werden und der Unterschied wäre bloss in der Schrift, indem der Laut s das erste Mal durch ss, das andere Mal durch ssy dargestellt wäre. Zwischen diesen beiden extremen Erklärungsweisen liegen alle übrigen, namentlich auch die, wornach die Jotation einen höheren Grad des Palatalismus anzudenten hätte und dussu = dusu mit einem härteren, dagegen dussyu = duš'u mit einem weicheren š auszusprechen wäre.

Zur Würdigung und Prüfung dieser Erklärungsweisen ist es nothwendig, diejenigen Momente in Betracht zu nehmen, welche für die eine oder andere Erklärung angeführt werden oder angeführt werden können, und ihr Zeugniss abzuwägen.

z) Der Name des Apostels Judas wird Hrad.  $74^b$  iudas und auf der folgenden Seite Gindas geschrieben. Sollte im zweiten Falle -in = -jn sein, so wäre es sehwer begreiflich, wie die ganze erste Silbe gin- zu lauten hätte, denn der erste Buchstabe y- bezeichnet auch einen j-Laut. Plausibler erscheint die Erklärung, die ganze erste Silbe sei in beiden Fällen jn- zu lesen und der Schreiber habe im zweiten Falle die Jotation als graphisches Mittel angewendet, damit der Leser unjotiertes gn- nicht nach lateinischer Art ausspreche

(augustus); dafür könnte auch der Umstand sprechen, dass die Jotation in der ju-Silbe nur in dem Falle zu finden ist, wenn zur Bezeichnung ihres Consonanten der Buchstabe g verwendet ist, also nur in giu-, ggu- (mir ist eine einzige Ausnahme bekannt, vielleicht ein Schreibfehler, wolayyu Ž Wittb. 37). Es könnte noch eine andere Erklärung gegeben werden, die unten (unter λ) zur Sprache kommen wird und wornach -iu in giudas einen dem späteren -i in Jidáš sich nähernden Laut bezeichnen würde. Mag nun die eine oder die andere Erklärung richtig sein, so viel scheint mir gewiss, dass die Jotation in Giudas (neben iudas) und ebenso in gyutka Dal C. 42 (neben iutka Dal H. eb.), gyurzy Dal C. 45 (neben yurzye eb.), gyuz Hrad. 53<sup>b</sup> (neben yuz eb. und guz 2<sup>b</sup>), wolagyu Ž Wittb. 21 (neben wzwolayu 29, 1. sing.) und überhaupt in kurzen ju-Silben einen besonderen Laut j nicht bezeichnet.

3) Dieses in Betreff des geschriebenen qiu, quu gemachte Zugeständniss dehnt man auf alle weichen u-Silben aus und will die bloss graphische Geltung ihrer Jotation dadurch beweisen oder wenigstens wahrscheinlich machen, dass man auf die Armuth des den altböhmischen Schreibern zur Verfügung stehenden lateinischen Alphabets hinweist, dessen Buchstaben zur Bezeichnung der böhmischen Laute nicht ausreichten; in dieser Noth griffen die Schreiber zu verschiedenen Mitteln, namentlich auch zu dem, dass sie zur Bezeichnung gewisser Laute Verbindungen von Buchstaben anwendeten, z. B. die Buchstabenverbindung rz für den Consonanten ř, chz für č u. dgl.; zu solchen Complexionen sei auch der Buchstabe i und y verwendet worden, z. B. in zy für ž, so dass przylozyu Ž Wittb. 70 = přiložu, und nicht = přiložju, u. s. w. Dieser ganze Analogieschluss wird aber als unrichtig erkannt, wenn man bedenkt: 1. dass jotierte u-Silben auch in cyrillischen und glagolitischen Handschriften vorkommen, wo die Schreiber nicht in der Nothlage waren, sieh durch Buchstabenverbindungen aushelfen zu müssen; 2. dass in altböhmischen Handschriften die Jotation auch bei solchen Consonanten vorkömmt, welche eine ihnen eigene graphische Bezeichnung bereits hatten und für die es also nicht nothwendig war, neue Complexionen zu bilden, z. B. bei ř im Acc. zorzyu Ž Wittb. 73 asl. zorją, bei č in chziuyu Jid. 162 asl. čują und čjują; und

3. dass die erwähnte Buchstabennoth nicht nur vor dem Vocal u, sondern in demselben Grade auch vor e, a, o hat fühlbar sein müssen, und dass also die zu Hilfe genommenen Complexionen in der Schrift auch vor e (= asl. e oder b, oder euphonischer Einschub), a und o zu finden sein sollten; dies ist aber in Handschriften, aus denen unsere Belege für die u-Silben genommen sind, nicht der Fall.

- 7) Im Gegentheil befleissen sich die Schreiber der von mir benutzten Handschriften einer offenbaren Genauigkeit in dem Sinne, dass sie die Vocale e, a, o nicht praejotieren, wenn die Jotation nicht lautlich berechtigt ist, und dieser Umstand macht es zum Mindesten sehr wahrscheinlich, dass sie auch bei u die Praejotation nur dann anwendeten, wenn in der Aussprache ein Grund dazu vorlag. Wenn man bedenkt, dass z. B. im Ž Wittb. die Jotation vor e, a (für o gibt es kein Beispiel) regelmässig nur in solchen Fällen sich geschrieben findet, wo sie auch in der Aussprache vorhanden war, so wird man kaum die Meinung für richtig halten, dass in derselben Handschrift die Jotation vor u ein blosses Erweichungszeichen ohne lautlichen Werth sei; es ist nicht denkbar, dass der Schreiber, welcher regelmässig uczynen d. i. učiňen 17, sczenata d. i. ščeňata 103, uhlé ohnowo d. i. ohňovo 17 u. s. w. schreibt und nicht das Bedürfniss empfindet, den Palatalismus des Consonanten ň durch angehängte Jotation anzudeuten und uczynyen oder uczynien u. s. w. zu schreiben, dass der Schreiber, der den Grundsatz hat, die Jotation bei e, a, o nie als blosses Erweichungszeichen anzuwenden, bei u sich das Gegentheil zum Grundsatze gemacht, die Jotation als blosses Erweichungszeichen gebraucht und dussyu statt des gehörten dušu u. s. w. geschrieben hätte.
- Es könnte die Möglichkeit, dušu und dušju u. s. w. in der Aussprache deutlich zu unterscheiden, bezweifelt oder in Abrede gestellt und hieraus ein Grund gegen die phonetische und für die bloss graphische Geltung der Jotation geschöpft werden. Dies wäre aber unrichtig. Die altböhmische Aussprache unterschied ganz deutlich ře und řě (rzekl Pass. 280 und rzieka 312), že und žě (kaze praedicat 292 und kazie praedicans 411), še und šé (pisse scribit 275 und pissye scribens 486), če und čě (place plorat 374 und placzie plorans

309), ne und ne (pro nezto zahanbenie propter quod 429 und pro nyezto se. hřiechy propter quos Modl. 93a), ne und ne (shromaznenye Modl. 42a und zblene1 54a), ne und ne2 (ezten DalC. 76 und ztratye 4); war aber diese feine Unterscheidung in der altböhmischen Aussprache möglich, so war eine deutliche Unterscheidung zwischen ne2 und ne3 und ne3 und ne5 und ne5 und ne5 und ne5 und ne6 und ne6 und ne6 und ne7 und ne7 und ne7 und ne8 und ne9 und ne

ε) Weiche u-Silben mit inlautender Praejotation sind nicht nur in altböhmischen, sondern auch in altrussischen und altslovenischen Handschriften zu finden; s. Miklosich, Vergl. Gramm. I. 108, III<sup>2</sup> 19, Altslovenische lautlehre <sup>3</sup> 283, 291 u. a.; Leskien, Beiträge 6. 161-164. Sie sollten, nach der Schrift zu urtheilen, auch im Russischen und Kleinrussischen vorkommen, nach Potebnja, Zamětki o malorusskom narêčii 9 und Archiv für slav. Philologie 3. 366, ist aber eine solche Deutung der geschriebenen Form unrichtig und es soll die Jotation ,nicht einen selbstständigen Laut, sondern die palatale Natur des vorhergehenden Consonanten bezeichnen. Die Richtigkeit dieser Beobachtung wird hier nicht in Zweifel gezogen, insofern sie sich auf russische Dialekte bezieht; auf das ·Altböhmische aber kann ihre Deutung nach meinem Dafürhalten nicht angewendet werden, der oben unter 7 angeführte Grund macht sie unzulässig: wenn musterhafte Schreiber die Jotation bei e, a, o nicht als blosses Erweichungszeichen anwenden, selbst nicht in Fällen, wie shromazdenye d. i. shromáždenie Modl. 42ª, dyetatko d. i. dětátko Pass. 278, uhlé ohnowo d. i. ohňovo ŽWittb. 17 u. ä., wo die Nothwendigkeit, die palatale Natur des Consonanten anzudeuten, offenbar vorliegt, so ist es nicht glaublich, dass sie diesem Grundsatze zuwider die Jotation bei u nur als ein blosses Erweichungszeichen anwenden sollten, öfters ganz überflüssig, wie z. B. in Fällen wie prossyu Pass. 331 asl. proša, zorzyu Aec. Ž Wittb. 73 asl. zorją, wo die Complexionen ss, rz zur Darstellung der palatalen Consonanten š, ř hätten hinreichen sollen. scheint dagegen für die Werthschätzung der hier betrachteten Praejotation der u-Silben der Umstand besonders wichtig zu sein, dass altböhmische, altrussische und altslovenische Schreiber in diesem Punkte übereinstimmen, trotz der Verschiedenheit des Ortes, der Sprache und des Alphabets. Zugegeben, dass

sie durch die z. B. in der Silbe sju-geschriebene Jotation nur die palatale Natur des Consonanten š, und zwar im Gegensatze zu šu- gleichsam einen höheren Grad von Palatalismus hätten andeuten wollen, so muss gefragt werden, wie es denn gekommen ist, dass sie zum Zweck einer solchen Andentung alle zu demselben Mittel der Praejotation gegriffen haben? An eine Verabredung ist nicht zu denken. Eine Beeinflussung und Nachahmung konnte nur stellenweise stattgefunden haben; sicherlich hat z. B. der altböhmische Schreiber, welcher zuerst den Dat. sing. otcju schrieb, vom altslovenischen otьcju nichts gewusst. Auch war es nicht so nahe gelegen und selbstverständlich, zur Bezeichnung des Palatalismus eben die Jotation zu verwenden, wenigstens für altböhmische Schreiber nicht; die Entwickelungsgeschichte der böhmischen Orthographie bietet einen für mich unwiderlegbaren Beweis, dass unter den alten Mitteln zur Bezeichnung der palatalen Natur eines Consonanten die Jotation sich nicht befand, dass diese erst mit der Zeit (seit der zweiten Hälfte des XIV. Jahrh.) zu einem solchen wurde, und zwar nicht durch Speculation der Schreiber, sondern durch den oben angedeuteten Sprachverfall: geschriebenes nyemv asl. nêmъ mutus wurde noch im XIV. Jahrh. ňěmý ausgesprochen, die Aussprache änderte sich aber in ňemý um, das geschriebene ny- wurde als eine Complexion für ň und die Jotierung als ein Mittel zur Andeutung der palatalen Aussprache aufgefasst. Kann aber die in Rede stehende Uebereinstimmung der altböhmischen, altrussischen und altslovenischen Schreiber weder durch Verabredung, noch durch Beeinflussung und Nachahmung, noch auch dadurch erklärt werden, dass unter den graphischen Mitteln, die palatale Natur eines Consonanten anzudeuten, die Jotierung am nächsten liegen und sich gleichsam von selbst verstehen sollte, so weiss ich keine andere Erklärung als die, dass die betreffenden Schreiber in der wirklichen Aussprache ihrer Landsleute und Zeitgenossen Anlass gefunden haben, weiche u-Silben zu praejotieren, dass für sie eine in den weichen u-Silben inlautende Praejotation hörbar war. Ist dies richtig, so hat diese Jotation auch in den hier berücksichtigten altböhmischen Handschriften selbstständigen lautlichen Werth und nicht eine bloss orthographische Bestimmung.

z) Unter den jotierten weichen u-Silben der altböhmischen Handschriften gibt es auch viele solche, die durch Zusammenziehung entstanden sind und deren Jotation aus der uncontrahierten Form herstammt, folglich etymologisch und lautlich berechtigt ist. Z. B. im Dat. sing. k svatému Gyurzyu Dal C. 32 ist die Endung aus älterem -iju entstanden, Juřiju nach asl. Juriju; aus - říju hat durch Zusammenzichung sowohl - řú als auch -řiu (oder -řjú) entstehen können; findet sich aber -rzyu geschrieben, so wird wohl Niemand behaupten, es sei -m zu lesen, vielmehr wird man die Jotation in -rzyu als sicheres Zeugniss für die Aussprache -řiu (oder řjú) gelten lassen. Dasselbe gilt vom Dat. Loc. sing. zzbosíu Jid. 156, d. i. sbožiu asl. -iju, Acc. sing. tu panyu Hrad. 103b, d. i. paniu asl. -ija, Instr. sing. piesnyu Ž Wittb. 68, d. i. piesniu asl. -ija, Gen. Loc. du. ussyu nejmějieše Dal.C. 20, d. i. ušin asl. -iju, Acc. sing. mějieše česť welyu Dal C. 72, d. i. veliu asl. -iją, jáz zabyu ŽWittb. cant. Deuter., d. i. zabiu statt zabiju u. s. w. Nun machen aber selbst die genauesten Schreiber keinen Unterschied zwischen diesen Silben mit einem etymologisch berechtigten i-Laut einerseits und anderen weichen u-Silben andererseits, sie schreiben z. B. ciesarzyn Dal C. 58 ebenso wie Gyurzyu 32, was sie wohl nicht gethan hätten, wenn sie in der Aussprache einen so durchschlagenden Unterschied bemerkt hätten, wie er zwischen -řu und -řiu u. s. w. offenbar besteht. Die gleiche Schreibung wird erklärlich, wenn wir annehmen, dass auch in ciesarzyu . . . praejotiertes u gesprochen wurde.

η) Hier liegt die Einwendung nahe, dass die etymologische Berechtigung und folglich auch die phonetische Geltung des i in Fällen wie Dat. Juřiu, Dat. Loc. sbožiu, Instr. piesniu n. s. w. zweifelhaft ist, indem sich auch unjotierte Beispiele vorfinden, wie na ztracenhu Dal II. 39, d. i. na ztraceňú statt-niu, k skonezienhu 42, d. i. k skoněčňú statt-niu, na skoncienu ŽGloss. 255, k radowanu ŽWittb. 105, všú moczu Alx II. 1b, d. i. mocú statt mociu, k odpustzenu im Fragmentum concionatorium (aus der zweiten Hälfte des XV. Jahrh., Archiv für slav. Philol. 1.618), d. i. k odpščeňú st. -niu, radostzu (eb. 619), d. i. s radoscú st. -ciu n. ä. Diese Beispiele sind freilich kein Zeugniss für das lautliche Vorhandensein eines i und folglich auch nicht für den

etymologischen Ursprung dieses Lautes, aber sie sind auch kein hinreichendes Zeugniss dagegen. Sie kommen verhältnissmässie sehr selten vor und die Mehrzahl von ihnen ist theils durch die abweichende Aussprache zu rechtfertigen, theils durch unvollkommene Orthographie zu erklären. Von den Abweichungen der Aussprache wird weiter unten die Rede sein. Was aber die Orthographie betrifft, so darf man nicht übersehen, dass ihre Mittel bis gegen das Ende des XIII. Jahrh. sehr ungenügend waren, dass sie sich erst mit der Zeit entwickelten und vervollkommneten, und dass in Folge dessen auch die Jotierung, selbst wo sie etymologisch berechtigt ist, in der Schrift erst dann gehörig durchgeführt werden konnte, als die orthographische Kunst schon genügend entwickelt war. Es gilt hier dasselbe, was von den weichen e-Silben; z. B. in hrziessyl Pass. 397, d. i. hřěšil asl. grêšila, hat sich das ě sicherlich nicht erst um das Jahr 1300 entwickelt, es war hier sicher lange vorher und gewiss schon im XIII. Jahrh., und doch liest man in einem Liede aus dem Ende dieses Jahrhunderts blosses e: Evino zressenie statt zhřěšenie (Čas. Česk. Mus. 1878, 293).

6) Es liegt ferner auch die Einwendung nahe, dass in der Mehrzahl der Fälle die Jotation ohne etymologische Berechtigung ist. In Fällen wie Dat. sing. sbožin aus sbožiju, zabiu aus zabiju n. dgl. ist die Jotation aus der uncontrahierten Form herübergekommen und demnach berechtigt; dies ist aber nicht der Fall im Acc. mezu, 1. sing. prošu u. s. w.; zwar ist auch hier einst ein etymologisches j gewesen, indem diese Formen aus \*medju, \*prosju...zu erklären sind, das i ist aber in den erfolgten Lautveränderungen dj-z, sj-š . . . aufgegangen und bietet keine Berechtigung zur Jotation im altböhm. mezju, prošju . . . Die Einwendung frägt also nach dem Ursprunge des j in mezju, prošju . . .; sie bestreitet, dass er etymologisch wäre, und erklärt darauf hin diese Jotation für ein bloss graphisches Zeichen ohne selbstständigen lautlichen Werth. Dieser Schluss ist aber unrichtig. Selbst wenn man zugibt, dass die hier besprochene Jotation unorganisch ist, so ist deswegen ihr lautliches Dasein doch nicht in Abrede zu stellen, denn sie hat, was wahrscheinlich ist (Schmidt, Beiträge 6, 131 ff., Miklosich, Altsloven, lautlehre <sup>3</sup>

292), als Parasit aufkommen und sich festsetzen können. In manchen Fällen hat falsche Analogie mitgeholfen. So konnte z. B. třasiucí, činí zemju trzassiuciu ŽKlem. 84ª (falls es nicht ein Schreibfehler ist), als Nachahmung des Participium nosiuci oder nošiuci, oběť hlassonossiuciu eb. 17b, entstanden sein; so hat man für asl. pograženъ nböhm. pohroužen, daneben aber auch pohřížen und aböhm. pohřiužen, pohrziussen sem u bahně ŽKlem. 50<sup>b</sup>, letzteres gebildet unter dem unberechtigten Einflusse des intransitiven pohiiezen asl. pogrezent Infin. pogreznati demergi; und so könnte auch tisic aböhm. tisiuc neben tisúc asl. tysašta erklärt werden, wenn sich die vermittelnde, dem asl. tysešta und russ. tysjača entsprechende altböhm. Form \*tisiec nachweisen liesse. Für parasitischen Ursprung des j-Lautes in den hier gemeinten Silben kann auch der Umstand angeführt werden, dass in den Handschriften jotierte und unjotierte weiche u-Silben neben einander vorkommen, z. B. Accus. sing. dussyu ŽWittb. 34 und dussu eb. 88, pusczyu 94 und pusczu 138, tuto stolyczyu Mast. 1<sup>a</sup> und hnylyczu 6<sup>b</sup>, smuczyugess mě 41 und zamuczuges 64, smyliuy sč ŽKlem. 107<sup>a</sup> und smyluy sč 140<sup>a</sup> u. s. w. Diese Ungleichheiten können zum Theil von inconsequenten Schreibern verschuldet sein, die gehörtes dusju einmal richtig dussyu, ein anderes Mal aber unrichtig dussu geschrieben haben; in der Mehrzahl der Fälle darf aber angenommen werden, dass den Ungleichheiten der Schrift Schwankungen der Sprache zu Grunde liegen, und diese letzteren wird man selbstverständlich finden, wenn man annimmt, dass die Jotation parasitisch ist; der Parasit tritt Anfangs nur in einzelnen Fällen auf, verbreitet sich dann mit der Zeit und allmählich, und diese Phase seiner allmählichen Verbreitung ist für die Sprache eine Phase von Schwankungen.

!) Der Vocal der weichen u-Silben geht im Böhmischen durch Assimilation in i, i über; z. B. Acc. sing. dusi für älteres dusin und dusi, Instr, dusi für älteres dusin und dusi. Ein ähnlicher Lautwandel ist auch im Altslovenischen und Bulgarischen zu finden, indem inlautendes jn in i übergeht, z. B. asl. plinati — plinati spuere, kljuvati — klivati rostro tundere, -ljubo — -libo -libet, \*rjn- — rikati rugire, \*gju- Žijaštiimъ mandentibus, bulg. ključ — klič elavis, ljubь —

libb amo, pljujъ — plijъ spuo; s. Miklosich, Gramm. I 25 und 266, Asl. lautl. 3 167. Der Unterschied zwischen der Assimilation im Böhmischen und der ähnlichen Lautverwandlung im Altslovenischen und Bulgarischen ist nur quantitativ, was dort als Regel gilt, ist hier auf wenige Fälle beschränkt; qualitativ ist es offenbar dieselbe Veränderung, böhm. ljubo — libo = asl. ljubo — libo = bulg. ljubь — libb. Ist diese Gleichstellung richtig, so folgt daraus für unseren Zweck, dass auch das böhmische assimilierte i eine jotierte u-Silbe voraussetzt, dass z. B. duši aus dušju entstanden ist, und dass daher die in dussyu ŽWittb. 34, dussin Ap Š. 333 u. s. w. geschriebene Jotation lautlichen Werth hat.

z) Das assimilierte i setzt also ju voraus und die Assimilation ist die Wirkung des j-Lautes; s. Miklosich, Altslov. lautl. 3 167, und Schmidt, Beiträge 6. 133 ff. und 137. Dies schliesst auch den Satz in sich, dass die Assimilation nur in jotierten Silben habe zu Stande kommen können, nicht auch in unjotierten, und dass in nicht assimilierten Silben das Ausbleiben der Assimilation durch den Abgang des j-Lautes wird erklärt werden können: dušju ging durch die Wirkung des j in duši über, dušu aber blieb unverändert, weil das die Veränderung bewirkende i fehlte. In der heutigen Sprache finden wir assimilierte und nicht assimilierte Silben neben einander, píši neben píšu, duši neben povyšuje . . ., und es kann zur Bewahrheitung des obigen Satzes gefordert werden, dass man nachweise, dass die Thatsachen der heutigen Sprache dem Postulate des Satzes entsprechen, dass die heutigen nicht assimilierten weichen u-Silben mit den alten nicht jotierten, dagegen die heutigen assimilierten i-Silben mit den ehemaligen jotirten u-Silben wirklich zusammen gehören, dass z. B. das heutige nicht assimilierte dusu Nachfolger des alten nicht jotierten dušu, dagegen das heutige assimilierte duši Nachfolger des ehemaligen jotierten dusju ist. Eine solche Zusammengehörigkeit lässt sich auch wirklich nachweisen oder wenigstens sehr wahrscheinlich machen, wenngleich nicht für jedes einzelne Beispiel, so doch im Allgemeinen und für gewisse sehr wichtige Fälle. Folgende Auseinandersetzung soll die Sache deutlicher zeigen.

1. Die heutige böhmische Sprache (im weitesten Sinne) spaltet sich bezüglich der in Rede stehenden Assimilation in zwei Dialekte, den i-Dialekt (duši, in Böhmen) und den u-Dialekt (dušu, Mähren, Schlesien und Slowakei). Im Sinne des obigen Satzes ist der heutige i-Dialekt eine Umwandlung des ehemaligen ju-Dialekts (dušju, altböhmisch im engeren Sinne) und es ist daher zu gewärtigen, dass altmährische, altschlesische und altslovakische Handschriften (wenn sich welche vorfinden) unjotiertes, altböhmische dagegen jotiertes u bieten werden. Dieses theoretische Postulat wird durch die Denkmäler Boh. und das freilich ausserhalb unseres Beobachtungskreises liegende Fragmentum concionatorium (Archiv für slav. Philol. 1. 617-620) thatsächlich bestätigt. Diese Denkmäler, denen vielleicht auch das Fragment Alx H. beizuzählen ist, beweisen es anderweitig, dass sie mährischen oder mährisch-schlesischen dialektischen Ursprunges sind - nämlich durch häufiges dz und c für d und t: dwadczieczi czizuczow Alx II. 1ª und 1b, d. i. dvadečci cisúcóv statt dvacěti tisiucóv, czizucz 2b (2), d. i. cisúc statt tisiuc, mámf dzyekowaczi Boh. 354, d. i. dzěkovaci statt děkovati, podlé ludzy 352, d. i. ľudzí statt ljudí, hřéchy odpustziczy Frag. conc. 620, d. i. odpuscici statt odpustiti u. ä. - und sie entsprechen auch unserem Postulate, indem sie regelmässig unjotiertes u haben: Boh. bietet es ohne Ausnahme, Alx H. hat eine einzige Ausnahme in po przirozenyu 2b, d. i. po přirozeniu, also in einem Falle, wo die Jotation etymologisch berechtigt ist (-iu aus -iju), und das Fragm. concion. hat wiederum nur unjotiertes und kein jotiertes u. Z. B. na fararzu Boh. 351, swyetlnyczu Accus. 348, peczu 343, d. i. péču, przu 353, na zemu 340, rzeczu Instr. 340, d. i. řečú, wyzu 1. sing. 353, lud 347, zirdezu svému Alx H. 2<sup>b</sup>, jednu zemiczu 1<sup>a</sup>, majúc pechzu 1<sup>b</sup>, wssu moczu 1<sup>b</sup>, horssu vnadu 2ª, zlyssu 1ª, k odpustzenu Frag. concion. im Archiv 1. 618, d. i. k odpuščeňú, za dussu 619, wassu modlidbu 618, s radostzu 619, obcezu spowet 620 . . ., wogegen z. B. Dal C. na orzyu 21, skonczyenyu takému 18, na onu studnyczyu 19, o pokoji peczyu mějieše 58, v nedyelyu 32, kdežto moczyu nedoteku 9, wassyn biedu 19, wassyn hospodú 4, wyzyn 21, lyud 23 u. s. w. hat. - Das Fragm. concion. hat freilich auch assimilierte Formen, z. B. k milému spasitely 618, d. i. spasi-

teli, kteříž praczugy eb., d. i. pracují u. ä.; diese sind dadurch entstanden, dass der Schreiber bemüht war, in der böhmischen Schriftsprache zu schreiben, wie dies auch seine Correcturen verrathen: daty 618, d. i. dáti eorrigiert aus daczy, bogicz 619 corrigiert aus boguez. Dasselbe ist auch in anderen Denkmälern der Fall. Dieses i statt u ist aber keine Ausnahme von der hier betrachteten Regelmässigkeit; ihr würde nur das widersprechen, wenn eine Handschrift, die sich durch andere Zeichen für mährisch - dialektisch ausgibt, weiche u-Silben regelmässig jotieren würde, und dieses findet sieh in keiner der hier benutzten dialektischen Quellen. - Dagegen finden sich jotierte u-Silben als Regel in solchen Texten, die keine Spuren dialektischen Ursprunges tragen und die wir also für böhmisch (im engeren Sinne) halten können. Sie bilden unter den alten Handschriften die bei weitem grössere Mehrzahl, was man als natürlich erkennen wird, indem das geistige Leben und schriftstellerische Wirken seit jeher in Böhmen reger war, als sonst auf dem böhmischen Sprachgebiete, und weil auch ausserböhmische Schreiber es sich angelegen sein liessen, sich der Formen der Schriftsprache zu bedienen.

2. Es gibt aber auch im Bereiche des eigentlichen böhmischen i-Dialekts Fälle, wo die Assimilation unterblieben ist, und der oben ausgesprochene Satz soll sich auch hier bewahrheiten: es soll sich zeigen, dass in den Fällen, wo der neuböhmische i-Dialekt unassimilierte Formen hat oder assimilierte neben nicht assimilierten gebraucht, auch die altböhmische Sprache nach dem Zeugnisse der Handschriften ausnahmsweise unjotierte neben regelmässig jotierten u-Silben gehabt oder zwischen beiden geschwankt habe. Das zeigt sich auch in der That. Es gehört hieher namentlich — abgesehen von einigen einzelnen Beispielen, wie nböhm. všudy aböhm. všudy, wssudy Modl. 13b . . . — das u der weichstämmigen Verba der VI. Classe, povyšuje . . ., und die Endung der 1. Person sing. und 3. plur., pišu, pišou . . .

a) In der Suffixsilbe der VI. Classe povyšuje . . . hat das Neuböhmische nie Assimilation, weder im Dialekt, noch in der Schriftsprache. Hiemit stimmt auch das Altböhmische insofern überein, als es nach dem Zeugnisse der Handsehriften theils zwischen jotierten und nicht jotierten (povyšjuje und

povyšuje, im Ž Wittb. und Ž Klem.), theils zwischen assimilierten und nicht assimilierten Formen (povyšije und povyšuje, Pass., Hrad. und Modl.) schwankt. Die Schwankungen nahmen um das Jahr 1400 ein Ende, als sich die Schriftsteller für die nicht assimilierten Formen entschieden und die assimilierten, bis dahin nur zum Theil und vielleicht nur in der Büchersprache beliebten Formen vollständig aufgegeben haben. Merkwürdig ist für diesen Fall das Passional dadurch, dass es in dieser Silbe (für neuböhmisches nicht assimiliertes u) nie jotiertes u hat, während es sonst (für nböhm. assimiliertes i) regelmässig jotiertes u bietet (ausgenommen cuzi, procútiti und die Silbe ju: znaju...), z. B.  $\delta u$  = nböhm.  $\delta u$  in okrassuy 467, potrussugyez 363, rozhriessugy 417 neben *šju*- = nböhm. ši- in mssyu slúžiti 453, mssyu čta 453, nassyu prosbu 453, ču = nböhm. ču- in věci mé sě zraczugy 431 neben čju- = nböhm. či- chemy o tobě peczyu mieti 284, lu = nböhm. luin kraluge na věky 383, newzdaluy sě 381 neben lju =nböhm. li- in jáz slyu anděla 277, zu- = nböhm. zu- in protož sě každý wzhrozuge 322 neben žju- = nböhm. ži- in pokladyť ukazyu 429 u. ä.

b) Die Endungen der 1. Pers. sing. und 3. plur., die im Altböhmischen mit einer weichen u-Silbe ausgelautet haben, sind im Neuböhmischen, insoferne nicht andere Veränderungen eingetreten sind, in der Umgangssprache ohne Assimilation, in der Schriftsprache dagegen assimiliert: z. B. 1. sing. pisu píši, 3. plur. píšou — píší, und ebenso mažu — maži, mažou - maží, pláču - pláčí, pláčou - pláčí, stůňu - stůní, stůňou - stuní. Dieser Unterschied kann sich nur mit der Zeit entwickelt und festgesetzt haben; es darf angenommen werden, dass die Sprache zu einer gewissen Zeit beide Formen zugleich gehabt und als gleichberechtigt gebraucht habe, pisu und (da piši aus pišju erklärt wird) pišju, wovon die erstere in der Umgangssprache sich festgesetzt hat, während die letztere in der Schriftsprache beliebt geworden ist. Diese Annahme aber, die an sieh wenigstens nicht unwahrscheinlich ist, erhält durch die Schwankungen der Handschriften thatsächliche Bestätigung: so wie die gegenwärtige Sprache zwischen píšu und píší . . . sehwankt, so hat auch die alte Sprache gesehwankt, wie es die Beispiele wyzu Mast. 4ª neben

wyzyu Dal C. 21, wraczu Ž Wittb. 115 neben wraczyu 65, nepolozu 109 und przyłozyu 70, zoblaczyu 131 und upusczu mittam cant. Deuter. u. s. w. beweisen. Die Verschiedenheit der Verbalclasse ist hier ganz gleichgültig, es gilt von piju — piji, pijú — pijí, slyšu — slyši, chozu — chozi, kážu — káži . . . immer dasselbe.

Auf diese Weise wäre es also wenn nicht nachgewiesen, so doch sehr wahrscheinlich gemacht, dass die böhmische Assimilation u-i eine Wirkung des j-Lautes ist, dušju duši, und wären auch die unassimiliert gebliebenen u-Silben durch den Abgang der Jotation erklärt. Aus allem dem folgt aber wiederum, dass die in altböhmischen Handschriften geschriebene Jotation lautlichen Werth gehabt haben müsse. Wer diese Wahrscheinlichkeit und die aus ihr fliessende Folgerung bestreiten wollte, müsste im Stande sein, die von uns theoretisch postulierte und durch Thatsachen bestätigte Uebereinstimmung zwischen dem unjotierten u des Böhmischen und des unassimilierten u des heutigen mährischen Dialekts, und ferner zwischen den Schwankungen der altböhmischen Handschriften und den entsprechenden Schwankungen der neuböhmischen Sprache anders zu erklären, als durch Zufall, und anders als es oben geschehen ist.

λ) Es ist noch der eigenthümliche Fall zur Sprache zu bringen, wo jotiertes oder auch unjotiertes u statt eines ursprünglichen i oder i geschrieben vorkömmt. Ich finde dies, was hervorzuheben ist, am häufigsten im Passional, seltener in anderen Handschriften, und führe hier alle Beispiele an, die mir bekannt sind; die im Pass., ŽWittb., ŽKlem. und Hrad. vorkommenden trachtete ich alle in dieses Verzeichnis zu bekommen.

Všěch svatých lidyu Pass. 277 statt lidí, netáhle sta sě przitulityu 278 statt pritulití, počé otci radytyu 282 (u ist radiert), táhl do té wlastyu 282, zlé duchy z lidyu vyhánieše 283, almužnu káza datyu 284, chemy o tobě péču myetyu 284, káza ju po líci bityu 285, jejie syny káza všěckny zbityu 285, káza jemu hlavu styetyu 295, od zlých lidyu 302, 315, to jich života pamatovánie czynyu nám v srdci veliké zahanbenie 318 statt činí, tent jest ješto mezi dveřmi sedyu 324 statt sedí, diví sè tomu mysl czlowieczyu 320, od hladu a zyznu 336,

(Maří Magdalena) člověka newidyewssyu 342, když mu jeho wodyucz povědě 343 statt vodíč tak sě bohové moyu rozhněvali 345 statt moji, an yuch řěč uslyšav 354 statt jich, yuch jazyka 361, osmačtyřicěti buskupow 376, moyu (u ist etwas radiert) nepřietelé 381, všichni jiní hrziessyn 397 statt hřěší, komu ste sluzuli 413 statt slúžili, oczyn jako plamen biešta 413 statt oči, čtyřie z nás vmrzietyu mají 414 statt umřieti, toho buoh vtyessyn 420 statt utěší, trýzň má trpietyu 421, aby nám pomohl swityczytyu 435, kdyš to budete hledatyu 457, počě s velikú radostí chtyetyu tomu slovu rozumietyu 469; ot těch yuz vstávajú na mè *Ž Wittb*. 17, zvěstuj to všiej zemyu eb. cant. Isa., otpustyu mi 38 statt otpusti (Imperat., wohl kaum statt otpuščjuj, VI. Cl.), newzweselyu se nepřietel mój nad mě 40 statt nevzvesel/ non gaudebit, na postelyu mej 62. czyzyu učiňen jsem bratří mej 68, přizři k dussyu mej 68, v zemyu egipskey 77, nad tussyczie 83, tyusicz a desět tyusicz 90, slova jěž rozkázal v tisíc pokolenyu 104, slova snamenyu svých 104 statt znamení, otczyu naší nerozuměli divóv tvých 105, jenž učinil divy v zemyu Kamově 105 statt v zemi, bydlný jsem jáz na zemyu 118, abychom jednoho boha v troyuczy a troyuczy v jednotě čstili symb. Athan. statt trojíci, k čiňeniu prawedlenstwyu tvých 118 statt pravedlenství; — tělo mé odpočine v nadieyu ŽKlem. 8<sup>b</sup> statt naději (in spe), den dnyu vyřehuje slovo 12°, prawiuciu svú 78° statt pravicju, nad tiussiuce zlata 101a, tyussiucz 129b (2) und am häufigsten im sing. Dat. Loc. gmenyu tvému 12a, 95a, 114a, 116a, 117e (neben gmeny tvému 4b), gmenyu svatému 81a, 120a, ve gmenyu boha 12b, ve gmenyu tvém 32a (2), 45b, ve gmenyu svatém 84a, ve imenyu božiem 97a, ve ymenyu božiem 97b u. ä. (neben ve ymeny božiem 109a), v ramenyu 112b; minder wahrscheinlich wäre die Erklärung, dass dies Casus von ijo-Stämmen wären. wie pojmenie (poymenye řéci Hrad. 46a), nböhm. příjmení, und wie sěmenie (bez mužského syemenye Modl. 155a); - ausserdem: tyusycz by nalezł takých Alx V. 164ª statt tisic, tyusycz sě jich řebřie chváti 1636, v nuzyu nie lepšicho nenie DalC. 19 statt v núzi, odpustišli mi, hrzessyuss 37 statt hřešíš, mistr její prziezaduczyu Hrad. 47° statt přěžádůcí, jakž wnyude božie máti 65ª, třie králi inhed s svých konyu ssědechu 68b statt koní, když poslúchají zlých piesnyu 97ª statt piesní.

Diese Erscheinung kann auf mannigfache Art erklärt werden.

- 1. Sie ist vielleicht ein rein mechanischer, aber beliebt gewordener Schreibfehler: das ältere dušju war in duši übergegangen, die in älteren Handschriften dussyu, dussiu, dussu geschriebene Form wurde der neueren Sprache entsprechend duši gelesen und hieraus wurde gefolgert, dass jedes beliebige, selbst auch das ursprüngliche i in der Schrift durch yu, iu, u bezeichnet werden könne, dass man auch wodyucz Pass. 343 statt vodič, prawiuciu ŽKlem. 78ª statt pravicju, tussyczie ŽWittb. 83 statt tisice u. s. w. schreiben könne. Ohne Beispiel wäre dieser Fehlschluss im Altböhmischen nicht. Zur Zeit der Lautwandlungen  $uo-\dot{u}$ , au-ou, aj-ej,  $ie-\dot{i}$  hat man auch z. B. celuo ves Accus. sing. statt celú, daufati statt doufati aus do-ufati, najsem statt nejsem aus ne-jsem, řečených dědictvie statt dědictví pl. Gen. u. s. w. geschrieben und glaubte sicherlich dies mit demselben Rechte thun zu dürfen, wie wenn kuoň, saud, pajcha, viera statt des gehörten kúň, soud, pejcha, víra geschrieben wurde; vergl. Listy filologické 1874, 50-51. Allein für die hier betrachteten Handschriften und namentlich für den in sonstiger Beziehung so genauen Schreiber des Pass. scheint mir die Annahme eines so plumpen Schreibfehlers unbillig und ungerechtfertigt.
- 2. Es verdient offenbar die Erklärung den Vorzug, die die Ursache dieser abnormalen Schreibung in der Aussprache sucht. Im Sinne einer solchen Erklärung könnte man annehmen, ursprüngliches i sei auch im Altböhmischen manchmal in ju oder u übergegangen, wie dies nach Miklosich, Gramm. 1. 266, im bulgarischen sjurok neben sirok latus, žjuvejъ neben živejъ vivo der Fall ist. Bedenkt man aber, wie vereinzelt diese Beispiele dastehen, und dass sie der vom Ende des XIII. bis zur Mitte des XIV. Jahrh. sich allgemein vollziehenden Assimilation (dušju - duši) gerade entgegengesetzt sind, so wird man diese Annahme kaum wahrscheinlich finden. Dann bleibt aber nichts Anderes übrig, als anzunehmen, das in diesen Fällen geschriebene yu, iu, u bedeute weder den ursprünglichen jotierten oder unjotierten Vocal u, noch den nach vollzogener Assimilation ihn vertretenden Laut i, sondern irgend eine Uebergangsstufe zwischen (j)u und i, analog

dem von Schmidt, Beiträge 6. 137, angenommenen i-ähnlichen ju, welches in Entlehnungen das griechische ο vertritt, κόρως — kjurъ, und dem von Miklosich, Altsloven. lautlehre з 167, in Fällen wie ljubo - libo als Mittelglied zwischen asl. ju und i angesetzten jv. Aehnliches findet sich auch für den Uebergang a-ě, duša – dušě; das z. B. in Teslaene (Erben, Regesta, in einer Urkunde vom Jahre 1228), Mesea (eb., Urk. 1184) u. a. geschriebene ae (oder e) und ea darf wohl als die beiläufige Darstellung eines zwischen a und čliegenden Uebergangslautes betrachtet werden. Ein ähnlicher Uebergangslaut hat, nehmen wir an, die Assimilation ju-i vermittelt, und da es zweckmässig erscheint, ihn in der Schrift durch einen einfachen Buchstaben andeuten zu können, so wählen wir hiezu das Zeichen y. Nach dieser Auffassung würde wodynez Pass. 343 statt vodič u. ä. nicht aufhören ein Schreibfehler zu sein, aber das Fehlerhafte an ihm wäre bedeutend gemildert. Eine solche Milderung stimmt aber ganz gut zu dem ganzen Charakter des Pass., das unbedingt zu den musterhaftesten Denkmälern der böhmischen Sprache zu zählen ist und dennoch diesen Fehler so häufig bietet, und seine also gemilderten Fehler sind wiederum ein Zeugniss für den einstigen Bestand des angenommenen Mittellautes y. Als weitere Zeugnisse könnten die Reime lyuda: vida LAl. 422, prziezaduczyu: všemohúcí Hrad. 47ª und folgende Imperative des ŽWittb. angeführt werden: nezatraczyu dušě mé 25 statt nezatracjuj, nezatraczyu mne 27, neotwraczyu obličeje tycho ote mne 101, ni sě ukroczyu neque compescaris 82, obkluczyumy obličěj jeho 94 statt obklučjujmy und nenaweselyute se 34. Bei hartstämmigen Verben dieser Classe ist mir eine solche Imperativform nicht vorgekommen, etwa radu statt raduj, radute statt radujte; dagegen werden die altböhmischen Imperative 1. 7 pij, pijte . . . gewöhnlich nur so geschrieben, als ob sie pi, pite . . . lauteten; es ist demnach anzunehmen, dass dem Schreiber des ŽWittb. der Imperativ der weichstämmigen Verba der VI. Classe nicht mit einem solchen -uj lautete, wie es im harten raduj, radujte gehört wird, sondern mit einer Silbe, die wir mit -vi bezeichnen und die eine solche Zusammenziehung zuliess und an die Hand bot, wie wenn pij in pizusammengezogen wird: es wäre aber nicht richtig, wenn man meinen würde,  $\ddot{y}$  sei von dem aus -ju- durch Assimilation hervorgegangenen i nicht verschieden und - $\ddot{y}$ j- habe hier ganz so gelautet, wie -ij- in pij-, denn es wäre in diesem Falle der Umstand unerklärlich, dass diese Silbe im  $\check{Z}$  Wittb. nur einmal mit i geschrieben erscheint, zkussygu střiebra 65.

Ist die Annahme des Mittellautes  $\ddot{y}$  richtig, so könnten auch die gya,~gia geschriebenen Silben (s. oben  $\alpha$ ) als  $\ddot{y}\ddot{y}$  gedeutet werden.

2) Endlich könnte unter Hinweisung auf den eben besprochenen Schreibfehler auch die Einwendung vorkommen, dass geschriebenes dussyn und dussin = duši zu lesen sei, dass das geschriebene yn, in immer und überall den Vocal i oder i bedeute, und dass es weiche u-Silben mit inlautender Praejotation nicht gegeben habe. Sollte aber diese Einwendung richtig sein, so wäre es unbegreiflich, warum dieses geschriebene yn, in tausende Mal dasjenige i oder i bezeichnet, welches ein älteres u vertritt, und dagegen nur ausnahmsweise ein ursprüngliches i oder i; mir sind ausser den oben angeführten beiläufig achtzig Beispielen sonst keine vorgekommen. Die Einwendung muss also fallen. Wohl aber bleibt unentschieden, wann geschriebenes -in, -yn = -jn oder -in, und wann darunter der Uebergangslaut y zu verstehen ist.

Wenn ich alle eben zur Sprache gebrachten Momente zusämmenfasse, so glaube ich mir das Verhältniss und die Geschichte der böhmischen weichen *u*-Silben also vorstellen zu dürfen:

- 1. Die altböhmische Sprache hat weiche u-Silben ohne und mit inlautender Praejotation gehabt, letztere nur mit organischer, d. h. aus der älteren Form des Wortes herübergekommener und etymologisch berechtigter Praejotation; dušu, sbožiu (aus sbožiju).
- 2. Mit der Zeit ist auch in ursprünglich unjotierten Silben eine parasitische Jotation aufgekommen: dušju neben dušu; und ist umgekehrt die organische Jotation geschwunden: sbožú neben sbožiu.
- 3. Diese also verschiedenen Formen waren theils Merkmale zweier verschiedener Dialekte: des u-Dialekts (dušu, sbožú, in Mähren u. s. w.) und des ju-Dialekts (dušju, sbožiu,

in Böhmen); theils bestanden sie auf demselben Dialektgebiete in gewissen Fällen gleichberechtigt neben einander, und zwar bestanden u-Formen im Bereiche des ju-Dialekts: povyšuje neben povyšuje, pošu n. viuje n. viuj

- 4. Die jotierte Form du $\check{s}ju$ , sho $\check{z}iu$ ... ging durch die vom j-Laute bewirkte Assimilation in i über, aus dem ju-Dialekt wurde ein i-Dialekt: du $\check{s}i$ , sho $\check{z}i$ ...
- 5. Der Uebergang von - $j\mu$  zu -i, duš $j\mu$  duši, war aber nicht unmittelbar, sondern durch einen Uebergangslant vermittelt, der fehlerhafte Schreibungen wie wod $g\mu$ ez Pass. 343 statt vodič möglich gemacht hat.
- 6. Die unjotierte Form dušu, sbožú... dagegen ist unverändert geblieben, weil sie den die Veränderung bewirkenden j-Laut nicht hatte; sie besteht als charakteristisches Merkmal des neuböhmischen u-Dialekts (in Mähren u. s. w.) und hat sieh auch im i-Dialekt (im eigentlich Böhmischen) in gewissen Fällen erhalten, theils alleinig geltend, theils in der Umgangssprache gebränchlich anstatt der assimilierten Form der Schriftsprache, und zwar in denselben Fällen, in denen auch schon der alte ju-Dialekt zwischen u- und ju-Formen schwankte: povyšuje (nicht povyšije), pošlu neben veraltetem pošli, pišu neben grammatischem piši, pišou neben piši, čuju neben čiji, čuch neben čich u. ä.—

Zum Schlusse noch eine Bemerkung über den Werth der durch die Untersuchung der weichen, e-, a-, o- und u-Silben gewonnenen Resultate. Er ist in doppelter Hinsicht zu schätzen: für die Geschichte der böhmischen Sprache und für die altböhmischen Handschriften.

Für die Geschichte der Sprache hat die Betrachtung der e-Silben ergeben, dass im Altböhmischen zwischen e und e (lang é und ie) ein etymologischer Unterschied bestanden habe, und dass in dieser Hinsicht die organischen Wechselbeziehungen zwischen der böhmischen Sprache des XIII. und XIV. Jahrhunderts einerseits und den übrigen Slavinen, namentlich aber dem Altslovenischen andererseits viel deutlicher und lebendiger waren, als man geahnt hat. Ferner hat die Betrachtung der u-Silben die Spaltung der böhmischen Sprache in den hentigen

n- und i-Dialekt beleuchtet. Ausserdem ist die lautliche Gel-

tung der gehörig angewendeten Jotation constatiert.

Was aber die altböhmischen Handschriften, namentlich die "strengen" aus dem Ende des XIII. und der ersten Hälfte des XIV. Jahrh. betrifft, so ergibt sich aus unseren Untersuchungen, dass sie in der Wiedergabe des Lautes über die Erwartung genau sind, und dass ihr Zeugniss für die böhmische Grammatik alle Berücksichtigung verdient.

## Beiträge zur Textkritik der Scriptores historiae Augustae.

Von

## Dr. Michael Petsehenig,

Professor am k. k. zweiten Staatsgymnasium in Graz.

Seitdem Jordan-Eyssenhardt und Peter das handschriftliche Material zu den Scriptores historiae Augustac gesammelt und in ihren Ausgaben niedergelegt, sowie durch zahlreiche Emendationen den Text berichtigt haben, wurde diesen sprachlich wie geschichtlich gleich wichtigen Schriftdenkmälern des Alterthums ein reges Interesse zugewendet, von welchem die stattliche Reihe der bisher vorliegenden Einzelschriften auf dem Gebiete der Geschichts- und Quellenforschung, der höheren und niederen Kritik, der Lexikographie und Grammatik Zengniss ablegt. So sind nur für die Wortkritik allein, mit welcher sich auch die folgenden Blätter beschäftigen sollen, die Arbeiten von Oberdick (Zeitsch. f. d. öst. Gymn. 1865, 1868, 1873), Vielhaber (ebend, 1867), Bährens (Jahrb, f. class, Philol, 1871). Kellerbauer (ebend, 1878), Madvig (Advers, critic, II, p. 630-651), ferner die Programmarbeiten von Gemoll (Wohlau 1876) und Golisch (Schweidnitz 1870 und 1877) zu erwähnen, nicht zu gedenken der kleineren in Zeitschriften zerstreuten Beiträge. So erheblich nun auch die Förderung sein mag, welche der Text durch diese vielseitige kritische Behandlung erfahren hat. so gilt doch noch heute der Satz, welchen Kellerbauer an die Spitze seines oben erwähnten Aufsatzes gestellt hat: "Wer sich auch nur oberflächlich mit den sogenannten scriptores historiae Augustae beschäftigt hat, wird zugeben müssen, dass auch nach Eyssenhardt, Jordan, Mommsen, Peter, Bährens für die Kritik noch manches zu thun übrig bleibt. Der Grund hievon liegt vor Allem in der Beschaffenheit des bandschriftlichen

Materials selbst. Die zwei besten und allein massgebenden Codices, der Bambergensis und Palatinns, 1 ersterer aus dem neunten, letzterer aus dem zehnten oder elften Jahrhundert stammend, gehen nämlich auf einen bereits lückenhaften und an vielfachen Schäden und Verderbnissen leidenden Archetypus zurück. Kaum geringer sind die Schwierigkeiten, welche durch den Charakter und die innerliche Beschaffenheit der Schriftwerke veranlasst werden. Diese sind stil- und regellos in der stark verderbten Sprache der Diocletianischen und Constantinischen Epoche abgefasst und bilden somit ein wichtiges Denkmal des Vulgärlateins. Wie weit aber die Freiheiten dieser Sprache in Wortbildung und Satzfügung reichen, welche Declinations- und Conjugationsformen ihr erlaubt oder eigenthümlich sind, welche Veränderungen bis zu jener Zeit die Wortbedeutung erlitten hat, dafür fehlt noch vielfach der siehere Massstab. Als Vorarbeiten sind zu betrachten: C. Paucker's Schrift De latinitate scriptorum historiae Augustae meletemata, Dorpat 1870, und J. Plew's Inaugural-Dissertation De diversitate auctorum historiae Augustae, Königsberg 1869. Allein Paneker beschränkt sich auf das lexikalische Gebiet, Plew gibt nur eine dürftige Skizze der wichtigsten formellen und syntaktischen Eigenthümlichkeiten. So lange daher das Sprachmaterial nicht in erschöpfender Vollständigkeit gesichtet vorliegt, sind wir darauf angewiesen, uns in zweifelhaften Fällen mit der Ueberlieferung der Handschriften zu bescheiden und eine befriedigende Lösung von eingehenderen Studien zu erwarten. Dass dieses Verfahren seine volle Berechtigung hat, soll zunächst an einer Reihe von Beispielen gezeigt werden.

Den Anfang mache eine Aufzählung solcher Fälle, wo man die Wortbedeutung nicht erkannte und daher irrthümlicher Weise zu Conjecturen die Zuflacht nahm. Hadr. 2, 10 ist überliefert: denique statim suffragante Sura ad amicitiam Traiani pleniorem redit. Für statim schrieb Peter prinatim; Bährens wollte affatim, Oberdick instanter. Allein die Ueberlieferung ist vollkommen richtig. Denn wenn Peter (Exercit.

 $<sup>^1</sup>$  Im Folgenden bezeichnet Bden Bambergensis, Pden Palatinus,  $B^1$ oder  $P^1$ die manus prima u. s. w. Die Citate sind nach Peter's Ausgabe gegeben.

eritie. p. 1-2) erklärt ,neminem fugiet . . . non posse conciliari uerba ,denique et ,statim'; ant enim illud ant hoc dicendum fuit, so ist dagegen zu bemerken, dass denique an unserer Stelle keineswegs im temporalen Sinne zu fassen ist, sondern als copulative Partikel, wie sane, bloss zur Anknüpfung des Satzes dient, ganz dem deutschen "nun" entsprechend. Vergl. Marc. 14, 6, Sener. 15, 2, Albin. 3, 2, Trig. 24, 3, Claud. 6, 4, Aurel. 23, 5.1 Peter's zweites Argument, statim könne schon deshalb nicht richtig sein, weil sich Traian erst nach einiger Zeit mit Hadrian werde ausgesöhnt haben, ist eben so leicht zu widerlegen; statim hat nicht die Bedeutung ,sofort', sondern wird hier wie an anderen Stellen synonym mit mor, non multo post, deinde. postea gebraucht. Belehrend ist in dieser Hinsicht Marc. 16, 1: Jam in suos tanta fuit benignitate Marcus ut cum in omnes propinguos cuncta honorum ornamenta contulerit, tum in filium et quidem scelestum atque inpurum cito nomen Caesaris et mox sacerdotium statimque (= et deinde) nomen imperatoris. Man vergleiche ferner Hadr. 23, 13: quem praetura honorauit ac statim (= deinde) Pannoniis inposuit, Did. Jul. 2, 3: statim (= paulo post) enim mors Pertinacis secuta est. Sener. 3, 9: uxorem petit, Juliam scilicet . . . cr qua statim (= breui) pater factus est. Sener. 19, 5: einsdemque etiam ianuae in Transtiberina regione ad portam nominis sui, quarum forma intercidens statim (= mox) usum publicum inuidit. Maximin. 21, 4: exarsit exercitus et odium tacitum in tempus distulit, quod loco suo statim (= postea) prodidit. Ferner ist nicht zu übersehen, dass statim und denique auch sonst verbunden erscheinen. Hadr. 13, 6: denique cum post Africam Romam redisset, statim ad orientem profectus. Macrin. 5, 1: Statim denique arripuit imperium. Maximin, 5, 5: statim denique illum . . . in hace uerba pronexit.

Hadr. 13, 5 bieten die Handschriften: nec quisquam fere principum tantum terrarum tantum celeriter peragranit, während die Ausgaben tam celeriter lesen. Wenn auch zuzugeben ist, dass tantum möglicher Weise durch das vorangehende tantum terrarum veranlasst wurde, so ist dies doch kein hinreichender

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Zink, Der Mytholog Fulgentius, S. 58: "Denique steht (bei Fulgentius) mit ziemlich abgeschwächter Bedeutung als copulative Conjunction zur Satzverknüpfung oft schon zu Anfaug des zweiten Satzes einer Mythendeutung".

Grund, um von der Autorität der Handschriften abzugehen, da tantum für tam, quantum für quam sich auch sonst nachweisen lassen. Heliog. 2, 1: Hic tantum Symiamirae matri deditus fuit. Porph. ad Horat. Od. III, 9, 15: quantum carum habeat Calain. Augustin. epist. ad Honorat. (bei Possid. uit. Augustin. e. 30) c. 10: nam quantum necessarium fuerit ecclesiae quantumque profuerit, quod uir ille mansit in carne. Fulgent. Myth. II, 13: tantum stultus.

Gallien. 3, 1 liest man jetzt: Turbata interim re p. totoque penitus orbe terrarum. In BP ist vollkommen richtig toto überliefert; denn diesen Schriftstellern sind imperium Romanum und orbis terrarum identische Begriffe; für sie ist es kein Widerspruch, wenn sie sagen 'auf dem ganzen Erdkreise gerieth der Staat in Verwirrung. Zum Beweise dienen folgende Stellen: Valer. 5, 1: imperator fieret . . . iure meritorum et quasi ex totius orbis una sententia. Gallien. 5, 6: ex dinersis partibus pestilentia orbem Romanum nastaret, ibid. 6, 7: sic denique de omnibus partibus mundi, cum eas amitteret . . . iocabatur. 12, 6: ut te Romanus orbis factum principem gaudeat. ibid. 12, 8: iunenes aliqui sunt quaerendi . . . qui ex dinersis partibus orbis humani rem p. restituant. Aurel. 32, 4: princeps igitur totius orbis Aurelianus. Florian. 3, 6: orbemque terrarum pacatissimum qubernanit. ibid.: qui si diutius fuisset, orbis terrae barbaros non haberet.

Trig. 1, 2 liest man: in unum eos libellum contuli et quidem brenem. In BP fehlt et. Wenn die Partikel nothwendig ergänzt werden muss und man nicht gelten lassen will, dass quidem für et quidem steht, warum schreibt man dann cap. 12, 16: Ego, p. c., bellum Persicum gerens Macriano totam rem p. credidi quidem a parte militari?

Trig. 11, 5: Extat etiam nunc epigramma Graecum in hanc formam. BP haben extitit, welches die Berliner Herausgeber mit Recht beibehielten; denn die Perfectform von Compositis des Verbums stare findet sich auch sonst in der Praesensbedeutung gesetzt. Vergl. Porph. ad Horat. Od. III, 19, 1: de Inachi autem uirtutibus nulla extitit historia. Laetant. de ira dei 11, 1: quoniam constitit (so Bünemann's Handschriften bis auf eine, welche constat liest) de pronidentia, sequitur ut doceamus, utrumne multorum esse credenda sit.

Trig. 18, 10: quae omnia sunt Ballistae consilia, qui ex quaque prouincia unam tantum speciem praeberi iussit, quod ca redundaret, atque ab ea milites submoueri. Ueber den Sinn der Stelle kann kein Zweifel sein. Nach Ballista's Rath sollte, damit keine Provinz zu sehr belastet würde, jede für die Bedürfnisse des Heeres gerade den Artikel liefern, welchen sie hauptsächlich producirte. Ist somit der Begriff des quaque hier am Platze, so entsteht nur die Frage, was mit dem handschriftlichen quadam anzufangen sei. Denn quadam einfach in quaque zu ändern, ist ein gewaltsames Verfahren. Dass quidam auch die Bedeutung "jeder" haben könne, dafür weiss ich allerdings nur Ein Beispiel beizubringen. Bei Victor Vitensis de persecut. Vandal. IV, 2 werden Bestimmungen gegen die Ketzer angeführt, unter welchen auch diese sich findet, die Ketzer sollten nec ecclesias aut in urbibus aut in quibusdam paruissimis locis penitus obtinere neque construere. Hier steht quibusdam für quibuslibet.

Aurel. 29, 2-3. Vopiseus erzählt, der Perserkönig habe dem Aurelianus einen Purpurmantel von himmlischem Glanze, welchen er aus dem Inneren Indiens erhalten, zum Gesehenke gemacht: hoc munus rex Persarum ab Indis interioribus sumptum Aureliano dedisse perhibetur, scribens: ,Sume purpuram, qualis apud nos est. . . . nam postea diligentissime et Aurelianus et Probus et proxime Diocletianus missis diligentissimis confectoribus requisiverunt tale genus purpurae nec tamen invenire potuerunt. Die durch Punkte bezeichnete Lücke, welche Eyssenhardt und Peter vor nam annehmen, wurde in den älteren Ausgaben nach einer Ergänzung des Egnatius durch die Worte seil hoc falsum fuit ausgefüllt. Hätten die Herausgeber sich im Vopiscus genauer umgesehen, so würden sie bei ihm einen eigenthümlichen Gebrauch der Partikel nam gefunden haben. Wenn derselbe im Leben Aurelian's cap. 35, nachdem er erzählt hat, dass Aurelian Weizenbrode in Kranzform austheilen liess, fortfährt: nam idem Aurelianus et porcinam carnem p. R. distribuit, so liegt es auf der Hand, dass nam an dieser Stelle nicht begründend ist, sondern wie das griechische 35, das lateinische autem oder sed zur blossen Anknüpfung dient. Dasselbe ist cap. 27, 1 der Fall, wo Peter nam eingeklammert hat: Hac epistula accepta Zenobia superbius insolentiusque rescripsit quam

eius fortuna poscebat, credo ad terrorem. nam eius quoque epistulae exemplum indidi. In dieser Weise nun, bald zur blossen Satzverknüpfung wie autem, bald mit leichtem Gegensatze wie sed oder uero, findet sich nam bei vielen Schriftstellern der späteren und spätesten Zeit verwendet, so bei Commodianus, Dracontius, Anthimus, sehr häufig bei Victor von Vita. Ist demnach au unserer Stelle nam postea gleichbedeutend mit postea autem oder sed postea, so entfällt jeder Grund zur Annahme einer Lücke.

In des Vopiscus Carus 8, 5 lesen wir: tauti turbinis subito exorta tempestas est ut caligarent omnia, neque alter alterum nosceret. In BP steht alterutrum, eine Form, für welche nach dem mir vorliegenden Material keine Emendation, sondern nur eine Erklärung nöthig ist. Es gab in der Volkssprache ein Adverbium alterutrum, welches neben inuicem zum Ersatze des griechischen λλλήλων und des classisch-lateinischen alter-alterius, -alteri, -alterum, -altero diente. So findet es sich in der Vulgata etwa zwanzigmal in mannigfachen Casusverhältnissen verwendet. Gen. 13, 11: divisique sunt alterutrum (= alter ab altero) a fratre suo. I Reg. 20, 41: et osculantes se alterutrum (= alter alterum), flowerunt pariter. Jud. 5, 26: dicentes ad alterutrum (= alter ad alterum). Sap. 18, 23: super alterutrum. Marc. 4, 40: dicebant ad alterntrum (ξλεγον πρός λλλήλους); S, 16: ad alterutrum dicentes; 15, 31: ad alterutrum dicebaut. Act. 7, 26: utquid nocetis alterutrum (ina zi kõineite kkk $\eta$ kooz). Rom. 15, 5: in alterntrum (\$\frac{2}{2}\hat{\kappa}\hat{\kappa}\hat{\kappa}\hat{\kappa}\hat{\kappa}\hat{\kappa}\hat{\kappa}\hat{\kappa}\hat{\kappa}\hat{\kappa}\hat{\kappa}\hat{\kappa}\hat{\kappa}\hat{\kappa}\hat{\kappa}\hat{\kappa}\hat{\kappa}\hat{\kappa}\hat{\kappa}\hat{\kappa}\hat{\kappa}\hat{\kappa}\hat{\kappa}\hat{\kappa}\hat{\kappa}\hat{\kappa}\hat{\kappa}\hat{\kappa}\hat{\kappa}\hat{\kappa}\hat{\kappa}\hat{\kappa}\hat{\kappa}\hat{\kappa}\hat{\kappa}\hat{\kappa}\hat{\kappa}\hat{\kappa}\hat{\kappa}\hat{\kappa}\hat{\kappa}\hat{\kappa}\hat{\kappa}\hat{\kappa}\hat{\kappa}\hat{\kappa}\hat{\kappa}\hat{\kappa}\hat{\kappa}\hat{\kappa}\hat{\kappa}\hat{\kappa}\hat{\kappa}\hat{\kappa}\hat{\kappa}\hat{\kappa}\hat{\kappa}\hat{\kappa}\hat{\kappa}\hat{\kappa}\hat{\kappa}\hat{\kappa}\hat{\kappa}\hat{\kappa}\hat{\kappa}\hat{\kappa}\hat{\kappa}\hat{\kappa}\hat{\kappa}\hat{\kappa}\hat{\kappa}\hat{\kappa}\hat{\kappa}\hat{\kappa}\hat{\kappa}\hat{\kappa}\hat{\kappa}\hat{\kappa}\hat{\kappa}\hat{\kappa}\hat{\kappa}\hat{\kappa}\hat{\kappa}\hat{\kappa}\hat{\kappa}\hat{\kappa}\hat{\kappa}\hat{\kappa}\hat{\kappa}\hat{\kappa}\hat{\kappa}\hat{\kappa}\hat{\kappa}\hat{\kappa}\hat{\kappa}\hat{\kappa}\hat{\kappa}\hat{\kappa}\hat{\kappa}\hat{\kappa}\hat{\kappa}\hat{\kappa}\hat{\kappa}\hat{\kappa}\hat{\kappa}\hat{\kappa}\hat{\kappa}\hat{\kappa}\hat{\kappa}\hat{\kappa}\hat{\kappa}\hat{\kappa}\hat{\kappa}\hat{\kappa}\hat{\kappa}\hat{\kappa}\hat{\kappa}\hat{\kappa}\hat{\kappa}\hat{\kappa}\hat{\kappa}\hat{\kappa}\hat{\kappa}\hat{\kappa}\hat{\kappa}\hat{\kappa}\hat{\kappa}\hat{\kappa}\hat{\kappa}\hat{\kappa}\hat{\kappa}\hat{\kappa}\hat{\kappa}\hat{\kappa}\hat{\kappa}\hat{\kappa}\hat{\kappa}\hat{\kappa}\hat{\kappa}\hat{\kappa}\hat{\kappa}\hat{\kappa}\hat{\kappa}\hat{\kappa}\hat{\kappa}\hat{\kappa}\hat{\kappa}\hat{\kappa}\hat{\kappa}\hat{\kappa}\hat{\kappa}\hat{\kappa}\hat{\kappa}\hat{\kappa}\hat{\kappa}\hat{\kappa}\hat{\kappa}\hat{\kappa}\hat{\kappa}\hat{\kappa}\hat{\kappa}\hat{\kappa}\hat{\kappa}\hat{\kappa}\hat{\kappa}\hat{\kappa}\hat{\kappa}\hat{\ka monere (ชิวิเวิร์กรบรุ ทรง0ะธะเง). I Thess. 5, 11: consolamini innicem et aedificate alteratrum (παρακαλείτε άλλιήλους καὶ οἰκοδομείτε εἶς τον ενα). Jac. 4, 11: nolite detrahere alterutrum (μη καταλαλείτε αλλιήλων); 5, 9: ingemiscere in alterutrum (κατ' ἀλλιήλων); 5, 16: consitemini ergo alterntrum (ἀλλήκοις) peccata nestra. I Petr. 4, 10: in alterutrum (ziz źzosobz). I Joan. 3, 11: ut diligatis alterutrum; 3, 23: et diligamus alterutrum; 4, 11: nos debemus alterutrum diligere. II Joan. 5: ut diligamus alterutrum. Ferner erscheint es bei Lactant, de ira dei 13, 14 pleonastisch neben inuicem: Inuicem sibi a/terutrum (= a/terum a/teri) conexa sunt. Zu dieser Stelle eitirt Bünemann aus Tertull. de resurrect. carn, membra alterutrum (= alter alterius) sumus', aus Cyprian alterutrum onera sustinete, aus Isidor nelut canes alterutrum

se latrant. Desgleichen findet es sich bei Fulgentius; vgl. Zink S. 41, der es mit Unrecht unter den "Fulgentianischen" Adverbien aufzählt. Ist somit alterutrum an der Stelle des Vopiscus unanfechtbar, so erübrigt nur noch die Erledigung eines Punktes. Es ist nämlich fraglich, ob der Singular nosceret richtig ist, während an allen bisher angeführten Belegstellen der Plural steht. Hierüber geben drei sehr merkwürdige Stellen bei Porphyrion Aufschluss. Ich schicke voraus, dass ich dieselben so citire, wie sie im Codex Monacensis stehen, nicht wie sie in den Ausgaben corrigirt erscheinen. Wir lesen also zu Ep. I, 8, 41 (gratia sic fratrum): dum alterntrum sequitur studium; ibid. u. 61: tamdiu nomina simulata servantur, donec (nec Cod. Monac.) alterutrum uincat; Ep. II, 1, 59 (uincere Caecilius gravitate Terentius arte): utrum alterutrum nincit an ceteros universos? — Hat man da ein Recht auzunehmen, dass ntrum einmal für alterum, ein zweites Mal für uter und ein drittes Mal wieder für alterum verschrieben sei? Die Antwort kann nur verneinend lauten. Man wird vielmehr im Hinblick auf die so merkwürdige Uebereinstimmung der Stelle des Vopiscus mit den soeben aus Porphyrion eitirten mit vollem Rechte den Schluss ziehen, dass, nachdem einmal das ursprüngliche alter alterum in alterutrum übergegangen war, zunächst noch der Subjectsbegriff alter überwog und demnach das Verbum in den Singular gesetzt werden konnte; später erstarrte die Form vollständig zu der Bedeutung ,einander, gegenseitigt. Somit ist die handschriftliche Ueberlieferung "neque alterntrum nosceret' vollkommen richtig.

Diese Beispiele mögen genügen, um zu zeigen, dass die Beachtung der Wortbedeutung für die Kritik der Kaisergeschichtschreiber nicht unwesentlich ist. Wir wenden uns nun zu einem anderen der in den Einleitungsworten berührten Punkte, um einige von den Handschriften überlieferte Formen mit Hinweis auf Analogien bei anderen Schriftstellern der späten Zeit zu vertheidigen. Hadr. 5, 6: quamuis Crassum posten procurator . . . ininssn eins occiderit. Das in BP überlieferte ininsso ist durch analoge Bildungen hinlänglich geschützt. Vgl. Commod. 3, 6 eurro = eurrn, ibid. 3, 9 fieretque contempto (= contemptui); insso Theoderici steht beim Anonymus Valesii 56 (Cod. Meermann. sacc. IX). Zahlreiche Beispiele sind

angeführt von Rönsch, Itala und Vulgata, 2. Aufl., S. 260—262, und von Schuchardt, Der Vocalismus des Vulgärlateins, II. Bd., S. 188.

Pius 10, 4 liest man bei Peter: facilius fuit Apollonio a Calchide Roman uenire quam a domo sua in palatium. Hier bietet B chalchida, P calchida. Zweifellos haben wir es da mit der bekannten Form der Heteroklisie zu thun, nach welcher griechische Substantiva der dritten Declination im Lateinischen in die erste umlauten; Beispiele findet man zur Genüge bei Neue, Formenlehre, I. Bd. S. 329 ff. Zu schreiben ist also Calchida, desgleichen Gallien. 1, 1 mit BP Persida. Für letzteres fand ich folgende Beispiele: Commodian. carm. apolog. 925: de Persida homo immortalem esse se dicit. Porph. ad Horat. Od. II, 2, 17: a rege Cyro, qui primus in Persida (so Cod. Monae.) requauit. Comment. Bernens. in Lucan. III, 256: Tigris et Eufrates orientur in Persida. — Hadr. 12, 4 bietet B tarraconam, P tarraconem, aber die beiden letzten Buchstaben in Rasur, wonach die Lesart des Archetypus unzweifelhaft Tarraconam war. Sehr wahrscheinlich ist auch Maximin. 8. 5 nach BP zu schreiben: alii Seironam . . . multi Tyfonam vel Gigantam, obwohl griechische Masculinformen seltener umlauten. Doch findet sich Fulgent. Myth. III, 2 Perdica (nom. propr.) für Perdix, Hygin. f. 155 Arcada für Arcas. — Marc. 25, 12 bieten BP alexandre, was jedenfalls auf die Form Alexandreae führt.

Gord. 2, 4: ipse post consulatum . . . ad proconsulatum Africae missus est. Statt ipse post überliefern die Handschriften ipsos. Kellerbauer hält dafür, dies sei aus Versehen für post geschrieben worden; ich glaube vielmehr, dass es durch Buchstabenversetzung aus is pos entstanden ist. pos ist in Handschriften so häufig statt post überliefert, dass es unbedenklich als berechtigte Nebenform gelten kann. Vgl. Schuchardt, Vocalismus I, S. 122, Rönsch, It. u. Vulg. 2 S. 470 und 525.

Wir haben es im Vorstehenden versucht, eine Anzahl von Wortformen durch Analogien zu stützen und zu vertheidigen. Es wäre jedoch keineswegs gerechtfertiget, wollte man das Princip der Analogie auf alle Stellen ausdehnen, an denen ungewöhnliche Formen überliefert sind. Manche Vulgarismen, welche man als solche erkennen wollte und zu registriren nicht

versäumte, verdanken ihr Entstehen einzig und allein einer Verderbniss des Textes. Auch hievon ein paar Beispiele. Commod. 11, 6: deorum templa pollutus stupris et humano sanguine. Trotz vielfacher Analogien, welche dafür sprechen, dass pollutus = polluit sein könne, erweckt diese Form hier einiges Bedenken. Man erwäge doch nur, wie leicht pollutusstupris aus pollutastupris in den Handschriften der Scriptores entstehen konnte, in welchen die Zahl der Dittographien Legion, die Verwechslung von a und u häufig genug ist. Der einzige Grund, hier ein Deponens polluor anzunehmen, kann nur auf dem Umstande basiren, dass in allen übrigen Sätzen dieses Capitels , Commodus' als Subject erscheint. Warum hat man dann aber Pius 10, 9 Edita munera nicht geändert, 1 obwol in jenem Capitel genau derselbe Fall vorliegt, wie hier, wenn polluta an die Stelle von pollutus tritt? Ein weiteres Beispiel des raschen und unerwarteten Subjects-Wechsels steht Gord. 29, 4-5: sed Philippus etiam hoc addidit ut rumorem per milites spargeret, adulescentem esse Gordianum, imperium non posse regere, melius esse, illum imperare qui militem gubernare, qui rem publicam sciret. corrupit practerea etiam principes, effectumque, ut palam Philippus ad imperium posceretur. Ist somit der Subjectswechsel nicht auffallend, so wird man sich schwerlich mehr bedenken, eine Monströsität zu entfernen, deren Entstehung so leicht zu erklären ist.

Diadum. 7, 4: ut scirent omnes, Antoninos pluris fuisse quam deos ac trium principum amore, quos sapientia bonitas pietas consecrata sit: in Antonino pietas, in Vero bonitas, in Marco sapientia. So Peter mit den Handschriften. Sehen wir von ac ab, welches Jordan treffend in ab verbesserte, so interessirt uns hier vor Allem die Anmerkung des Salmasius, auf dessen Autorität hin an dieser Stelle ein Deponens consecror erscheint. Er bemerkt nämlich zu der früheren Lesart quo . . . consecrata sit: ,Uitiosa lectio, cuius hic est uitiosus sensus: per amorem illorum principum sapientiam, bonitatem, pietatem consecratam esse. quod quid uelit non satis intellego, nam potius uidetur tres illos principes propter sapientiam, bonitatem, pietatem fuisse consecratos. Vielleicht an keiner Stelle hat Salmasius mit Schein-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Mommsen wollte allerdings edidit für edita.

gründen in solcher Weise und mit solchem Erfolge gekämpft wie hier. Denn - und dies hat Salmasius nicht geahnt, Jordan aber recht wohl gesehen - erkennt man die Lesart quos . . . consecrata sit als die richtige an, so sind die folgenden Worte unhaltbar, ausser man hält folgenden Gedanken für möglich: in Antonino pietas Antoninum consecrauit, in Uero bonitas Uerum et rel. Das einzige Wörtchen quos hat also nicht bloss ein unerhörtes Deponens consecror erzengt, sondern auch Veranlassung gegeben, eine ganze Zeile des Textes als unhaltbar zu verwerfen. Ist aber die Lesart quo in der That so verkehrt, wie Salmasius und mit ihm die neuesten Herausgeber annehmen? Ich meine, der Gedanke, dass die Liebe des Volkes drei Fürsten und mit denselben zugleich ihre hervorragendsten Eigensehaften vergöttert habe, sei gar nicht unpassend, sondern im Gegentheile sehr schön und würdig und zeuge von einer höheren, philosophischen Auffassung der Kaiser-Consecration. Also nicht die Frömmigkeit, Güte und Weisheit hat den Antoninus, Verus und Marcus vergöttert, sondern das Volk in seiner Liebe vergötterte diese drei und in ihnen ihre Tugenden.

Nicht selten kommt es vor, dass der ungewöhnliche Gebrauch einzelner Redetheile, die Anwendung seltener oder seltsamer Structuren angefochten und durch Conjectur beseitigt wird, während gerade hier die grösste Vorsicht geboten Denn wir sind über kein Gebiet des Lateins so wenig unterrichtet wie über die Syntax der Vulgärsprache. Rechnet man dazu noch die Licenzen, welche der Eigenart des Schriftstellers ihren Ursprung verdanken und die oft nur durch sorgfältiges Studium als solche erkannt werden können, so wird man geneigt sein, der Ueberlieferung ein grösseres Gewicht beizulegen, als dies bisher der Fall war. Das Ungewöhnliche einer Construction beweist noch nicht entfernt, dass dieselbe nicht thatsächlich gewagt wurde. So lesen wir z. B. Hadr. 22, 6 in den Ausgaben: sederi equos in civitatibus non sivit. Kellerbauer, der dies für unmöglich hält, will in equis lesen und führt zum Belege für seine Vermuthung fünf Stellen aus den Scriptores an. Dennoch ist die Emendation nichts weniger als richtig, da sich sedere oft genug als Verbum transitivum gebraucht findet. Vgl. Hygin. f. 61: quadrigum sedens. Anth. Lat. I, 350, 4 (Riese): sederat umbra uiam. Optat. Mileuit. de schism. Donatist. I. 15: cuins in cathedram sedes. Desgl. II, 2; II, 3. Fulgent. Myth. III, 1: qualem equum sedet. Victor Vit. II, 3: ut suum nequaquam sederet thronum.

An einer ganzen Reihe von Stellen, wo sich hi oder his mit darauf folgendem Relativ findet, hat Peter theils zuerst. theils nach dem Vorgange Anderer für hi entweder i oder ii, für his aber is geschrieben. <sup>1</sup> Untersucht man aber die Ueberlieferung an diesen Stellen genauer, so wird man die Berechtigung zu diesen Aenderungen entschieden läugnen müssen. In der Mehrzahl der Fälle, nämlich 61mal, 2 überliefern die Handschriften hi oder his; an fünf Stellen haben B und P, an zwei Stellen hat B allein hii, was aber eben so gut für hi als für ii verschrieben sein kann; ausserdem steht Heliog. 19, 9 in B bis statt his. Während also die Schreibung hi und his durch mehr als sechzig Stellen gesichert ist, steht is nur Heliog, 6, 6 und 10, 1,5 wobei wiederum zu bemerken ist, dass dies eben so gut für his als für iis gesetzt sein kann. Ausserdem hat Peter sein Princip an drei Stellen in nicht zur Anwendung gebracht und his stehen gelassen. Die handschriftliche Ueberlieferung spricht also dafür, dass statt ii und iis vor einem Relativum die entsprechenden Formen von hie in Anwendung gekommen sind, Vereinzelte Beispiele hievon finden sich schon bei den Classikern; häufiger wird dieser Gebrauch im silbernen Zeitalter. und ist in der späten Latinität ganz allgemein. So findet sieh

<sup>&</sup>lt;sup>†</sup> Vorsichtiger verfuhren die Berliner Herausgeber; vgl. Jordan's Pract. p. XXV: communi consilio retinuimus illa "hi qui et "his qui satis opinor commundata illis "huius qui et "haec quui".

<sup>Hadr. 5, 2, 17, 2, 18, 11, Hel. 3, 8, 5, 3, 7, 3, Pins 6, 3, 12, 7, Marc. 16, 4, 19, 6, Commod. 5, 15, 14, 8, 29, 5, Pert. 5, 4, 7, 8, 7, 9, 12, 8, Nig. 7, 8, 9, 5, Corac. 2, 5, Get. 7, 4, Heliog. 4, 3, 14, 4, 15, 4, 27, 4, 30, 8, 35, 7, Al. Sener. 4, 3, 31, 4, 37, 7, 39, 3, 43, 7, 46, 2, 54, 6, 55, 3, 57, 3, 58, 2 (zweimal), 59, 6, Maximin. 2, 5, 15, 5, Gallien. 3, 2, 9, 3, 20, 4, Trig. 48, 9, 31, 8, 33, 3, Claud. 41, 5, 41, 7, Aur.l. 43, 2, 31, 6, 36, 5 (zweimal), 37, 4, 40, 2, 41, 2, 41, 5, Prob. 14, 4, Firm. 6, 3, Saturnin. 41, 3, Proced. 42, 4.</sup> 

<sup>3</sup> Pert. 10, 3. Commod. 14, 1, 14, 6. Gord. 14, 3. Trig. 30, 9.

<sup>1</sup> Scuer. 14, 9, Pert. 11, 3.

<sup>5</sup> An der erstgenannten Stelle sehreibt Peter is, Jordan-Eyssenhardt his, aber ohne dass man von einem der Herausgeber erfährt, was die Handschriften bieten.

<sup>§</sup> Anid Cass. 3, 1. Did. Anl. 3, 8. Diadam. 5, 1.

in des Pacatus Panegyricus auf Theodosius his mit folgendem Relativ elfmal, hi . . quibus einmal, in des Mamert, grat, act. c. 1 his . . quibus, c. 14 his qui, in des Nazar. Paneg. in Constantin. his qui zweimal. Aehnliches gilt von der Medicina des sogenannten Plinius und von des Gargilius Martialis Medicinae, wo freilich Rose gegen die Autorität der besten Handschriften dasselbe Verfahren wie Peter in Anwendung brachte. reiche Beispiele bieten die Schriften der Kirchenväter. Vinc. Lirin. Commonit. c. 2: si ab his sensibus nullatenus recedamus, quos sanctos maiores . . . celebrasse manifestum est; c. 11: hi ipsi qui rodebantur; c. 12: horum quos supra memoraui; c. 14: hi qui aqunt. Ambros. de poenit. I, 2, 5: sed negant his oportere reddi communionem qui praeuaricatione lapsi sunt; 5, 21: si his quibus fuerit iratus ignoscat; 5, 24: his . . qui; ibid. his . . quos; 5, 26: hi qui. Vgl. ferner Pacat. paneg. c. 22: hae . . quas; Garg. Mart. 36: haec quae; Capitolin. Clod. Alb. 1, 5: hoc quod; Garg. Mart. 34: hoc quod; Vine. Lirin. 14: quod agebat, how etiam esset; Cyprian. de lapsis 5: how omne quod gestum est; Tertull. de poenit. 1: hoc genus hominum quod et ipsi retro fuimus. Dagegen findet sich im Singular meist is qui (Macrin. 3, 4; Maximin. 25, 2; Plin. Sec. medic. I, 5; Pacat. paneg. c. 16; Mamert. grat. act. c. 2, c. 18, c. 29), ebenso eos qui (Commod. 9, 6; Pert. 10, 8; Pacat. paneg. c. 1; Mamert. grat. act. c. 14).

Bisher haben wir nur das vorausweisende Demonstrativum ins Auge gefasst. Zurückverweisend finden sieh is und hie neben einander an folgenden Stellen: Diadum. 8, 5: sperans eos uel amiciores tibi futuros, si his (Peter: is, Jordan-Eyssenhardt: iis) parceres. Aurel. 19, 2: eos (libros fatales) semper inspectos, neque prins mala publica esse finita quam ex his (Peter: is) sacrificiorum processit auctoritas. Firm. 3, 5: sed eosdem dentes postea Carinus mulieri... dedit, quae lectum ex his (Peter: is, Jordan-Eyssenhardt: eis) fecisse narratur. — hic allein steht im rückweisenden Sinne Aurel. 48, 2: Etruriae per Aureliam ... ingentis agri sunt hique (Peter: ique) fertiles ac siluosi. Wenn an den früher citirten Stellen wegen des unmittelbar vorausgehenden eos noch einiger Grund zur Aenderung des darauf folgenden his vorhanden war, so entfällt dieser hier gänzlich. Vgl. Auid. Cass. 9, 1: cum primo Antiochensibus

graviter ivatus esset hisque spectacula sustulisset. Gallien. 20.3:
nam cum cingula sua plevique militantium... ponerent...
Saloninus... his... balteos vapuisse perhibetur. Trig. 1, 2:
sed quoniam tanta obscuritas eo rum hominum fuit, qui ex diversis
orbis partibus ad imperium convolabant, ut non multa de his
wel dici possint. Aurel. 21, 6: interfecti sunt enim nonnulli etiam
nobiles senatores, cum his leve quiddam... testis obiceret; ibid.
23, 2: cum milites... eversionem urbis exposerent, respondit his.

Fassen wir die vorstehende Erörterung zusammen, so zeigt sieh uns folgendes Ergebniss: Das Demonstrativum is wird im späten Latein, "wo der Gebrauch der Demonstrativa immer schwankender wird" (Dräg. Hist. Synt. I, S. 71), sehr häufig durch hie ersetzt, hauptsächlich im Nominativ, Dativ und Ablativ Pluralis und vor einem Relativsatze.

Hadr. 4, 6: quinto iduum August, die legatus Suriae litteras adoptionis accepit. BP bieten hier quintum, was die Herausgeber ändern, während sie an einer anderen Stelle den Accasativ stehen lassen; Pert. 6, 4; tertium nonarum diem . . . milites Triarium . . . ducere in castra noluerunt. Danach ist also wahrscheinlich quintum . . . diem zu schreiben und ebenso Commod. 11, 13 das handschriftliche quartum idnum Octobrium mit den Berliner Herausgebern beizubehalten. Wie sehr der Sprachgebrauch bei diesen Datirungen schwankte, wie der Tag bald durch den Ablativ, bald durch den Accusativ, die kalendar, nonae und idus bald durch den Accusativ, bald durch den Genetiv bezeichnet werden, mögen einige Beispiele aus Ammianus zeigen. XV, 8, 17: die octano iduum Nonemb. XXII, 2, 4: tertio iduum Decembrium. XXII, 13, 5: quarto nonas Decembres. XXIII, 3, 3: diem seguuturum, qui evat quartum decimum kal. Apriles. XXIV, 8, 5: sextum decimum kalendas Julias. XXV, 5, 1: principio lucis secutae, quae erat quintum kalendas Julias. XXVI, 10, 15: diem duodecimum kalendas Augustas.

Anch der Gebrauch der Conjunctionen ist nicht immer gebührend beachtet worden. So liest man jetzt Maximin. 6, 4: sed cum eum quidam tribuni reprehenderent dicentes . . . ille dixisse fertur. Da B repprehendent, P reprehendunt bietet, ist ohne Zweifel das letztere richtig. Ebenso ist c. 24, 4 der Indicativ Praesentis nach cum sichergestellt, indem mit BP gelesen werden muss: Dici uix potest, quanta lactitia fuerit.

cum Romam per Italiam caput Maximini fertur. — Al. Seuer. 14, 4: et primum quidem sortibus... intellectum est, quod inter dinos etiam referretur. BP bieten referetur, welches nicht zu ändern ist. Denn da quod den Accus. e. Inf. vertritt, in dieser Construction aber nothwendig relatum iri stehen müsste, ist das Futurum gerade am Platze.

Maximin. 14, 4 bieten BP: inde per Carthaginem venit (Gordiamus) cum pompa regali et protectoribus et fascibus laureatis. Fast dasselbe steht Gord. 9, 6: Post hoc Carthaginem nentum cum pompa regali et fascibus laureatis. Beide Stellen sind ans Herodianus herübergenommen. VIII, 6, 1: ἐς τὰν Καργηδόνα ήπείγθη . . . (2). είπετο δε αύτῷ πᾶσα ή βασιλική πομπή, τών μέν στρατιωτών . . . έν σγήματι τών κατά την Ψώμην δορυφέρων προϊόντων · αί τε ράβδοι έδαρνηρέρουν. Ist nun per corrupt, oder ist per Carthaginem die Uebersetzung des griechischen is Kasyaζένα? Es ist unbedingt das letztere anzunehmen. Vgl. Maximin. 23, 3: miserat praeterea (senatus) per omnes ciuitates praetorios et quaestorios viros. Max. et Balb. 10, 1: senatus per omnes regiones consulares . . . uiros misit. Die Bibelstelle Luc. 10, 32: Όμοίως δε καὶ Λευίτης, γενόμενος κατά τον τόπον (= cum ad eum locum uenisset) gibt die Vulgata mit der Uebersetzung wieder: Similiter et Lenita, cum esset secus locum; der Codex Vercellensis dagegen bietet: cum transiret per eodem loco. In des Dracontius Medea heisst es V. 194—5: sic fata per avas Uirgo ernenta molam perfert; d. h. Medea trägt das Opferkorn zum Altare. Gleich darauf (V. 199) heisst es von Jason, der im Tempel der Diana seinen Tod erwartet: Forte oculos per tecta lenat, nidet ecce nolantem Atque salutantem puerum. Dies kann nur den Sinn haben: ,er erhebt die Augen nach oben zur Decke und sieht Amor herabfliegen'.

Ungemein häufig ist die Ellipse einzelner Formen von esse; namentlich fehlt est gerne im Perfectum. Vgl. Hadr. 2, 2–3; Pert. 4, 10. Um so mehr fällt es auf, dass die Herausgeber Pert. 3, 1 quare etiam dictis popularibus lacessitus ein est vor lacessitus einschieben. Auch erat wird manchmal weggelassen; z. B. Commod. 10, 4: in iocis quoque perniciosus. Danach ist Maxim. et Balb. 7, 6 zu beriehtigen, wo man jetzt liest: uini cibi Ueneriae anidus, nestitu cultus, nec quicquam defuit quod illum populo non commendabilem redderet. Für non

vermuthete Kellerbauer Rom(auo). Indessen liesse sich die Negation vielleicht durch die Analogie mit nihil abest quin schützen; allein defuit, welches offenbar Kellerbauer's Bedenken hervorgerufen hat, steht nicht von erster Hand in BP, und es ist nicht einzusehen, weshalb man diese Ergänzung eines Correctors aufnehmen sollte, so lange der ursprüngliche Text sieh halten lässt. Dies unterliegt, sobald man die Ellipse eines erat annimmt, keiner Schwierigkeit.

Aurel. 26, 5 schreiben die Herausgeber mit Salmasius: sed credo adiuturos Romanam rem p. neros deos. Allein das statt ueros in den Handschriften stehende uir ist sicher aus uere verderbt, welches im adjectivischen Sinne gebraucht ist. Vergl. Carus 2, 2, wo nach Gemoll's treffender Emendation zu schreiben ist: ut a Romulo incipiam, uere patre ac parente rei p. (BP: uero). Demgemäss schreibe ich Aurel. 24, 3: Apollonium Thyanaeum, celeberrimae famae auctoritatisque sapientem, ueterem philosophum, amicum uere deorum (BP: uir; vulgo: uerum). Weitere Beispiele des adjectivischen Gebrauchs von Adverbien sind Al. Seuer. 35, 1: Meliorum retro principum; Aurel. 6, 3: Prinatim huius multa extant egregia facinora, wo privatim zu facinora gehört. Freilich liest man nach Salmasins hier gewöhnlich privati; vgl. jedoch Liv. I, 39, 3: ingentis publice privatinque decoris; VI, 39, 6: maximo privatim periculo, nullo publice emolumento, und die reichen Sammlungen bei Kühner, Ausführl. Gramm. H. Bd. 1. Abth. S. 166 und bei Dräger, Hist. Synt. I, S. 111-12.

Ab und zu finden sich bei unseren Antoren anakoluthische Constructionen. Hel. 7, 5: de quo ideireo non tacui, quia mihi propositum fuit omnes, qui post Caesarem dictatorem, hoc est diuum Julium, uel Caesares uel Augusti uel principes appellati sunt, quique in adoptationem uenerunt, uel imperatorum filii aut parentes Caesarum nomine consecrati sunt, singulis libris exponere meae satisfacieus conscientiae, etiamsi multis uulla sit necessitas talia requirendi. — Clod. Alb. 3, 4—5: Nec negari potest . . . hunc animum Senero primum fuisse, ut . . . Pescennium Nigrum et Clodium Albinum sibi substitueret. sed postea et filiis iam maiusculis studens et Albini amori inuidens sententiam mutasse (Uebergang von Accus. c. Inf. zum Nom. c. Inf. . — Heliog. 23, 2: serpentes per Marsicae gentis sacerdotes collesitzungsber. d. phil,-hist. Cl. XCIII. Bil. II. Het.

gisse fertur, eosque subito ante lucem . . . effudisse, multosque adflictos morsu et fuga (Uebergang vom Nom. zum Acc. c. Inf.). - Prob. 22, 1: Conferenti mihi cum aliis imperatoribus principem Probum . . . intellego hunc uirum aut parem fuisse et rel. Während an der letzteren Stelle Jordan-Eyssenhardt den Handschriften folgen, änderte Peter die Anfangsworte in conferens eqo. Die erste Stelle (Hel. 7, 5) ist sonderbarer Weise keinem der Herausgeber aufgefallen; erst Plew (p. 36) sah ein, dass dort ein Anakoluth vorliege. der That wird Jeder, der die Stelle aufmerksam betrachtet, gewahr werden, dass satisfaciens dem Sinne nach nur zu den Worten mihi propositum fuit exponere gehören könne, nicht aber zu non tacui. Ist nun an diesen beiden Stellen die Ueberlieferung richtig oder verderbt? Diese Frage werden die folgenden Beispiele bis zur Evidenz entscheiden, indem sie zeigen, dass das Anakoluth in Schriftwerken des vierten und fünften Jahrhunderts schon ganz gewöhnlich geworden ist. Porph. ad Horat. Od. IV, 4, 18: hi Vindelici sedibus ab Amazonibus eiecti et ex Thracia in exilium se contulisse Alpiumque loca insedisse dicuntur et, quod potentissima in se tela secures Amazonum experti fuissent, ipsos quoque usum earum in bello accepisse; vgl. ad Od. IV, 12, 7. - Optat. Mileuit. de schism. Donatist. II, 4: Interea Victor Garbensis, ut hinc prior mitteretur non dico lapis in fontem, quia nec ualuit puritatem catholicae multitudinis perturbare — sed quia quibusdam Afris urbica placuerat commoratio et hinc a uobis profecti uidebantur, ipsi petierunt, ut aliquis hinc, qui illos colligeret, mitteretur. missus est igitur Victor. — ibid. VI, 3: denique cum ducenta et quinquaginta turibula, quae sacrilegorum et peccatorum manibus portabantur, cum eosdem peccatores absorberet terra, remanserunt de manibus eorum excussa turibula. et dum dubitaret Aaron et rel. (Regelrecht: denique cum d. e. q. turibula remansissent . . . excussa, Aaron, dum dubitaret et rel.); vgl. VI, 6 fin. - Possid. vit. Augustin. c. 18: Et illi divinitus condonatum est ut de laborum suorum fructu...gaudere prouenisset, prius quidem in Hipponensi ecclesia . . . pace perfecta, deinde in aliis Africae partibus . . . multiplicatam fuisse domini ecclesiam peruidens; ibid. c. 28: sed altius et profundius ea considerans et . . . praeuidens . . . fuerunt ei lacrimae panes;

vgl. c. 14, c. 24. — Ein bisher noch gar nicht gewürdigtes Beispiel der Nicht-Congruenz des attributiven Particips findet sich bei Porph. ad Horat. Od. I, 5: Pyrrham meretricem adloquitur, cnius calliditatem ignorans ait se gnoque in amorem eius inplicitum. Die Richtigkeit dieser Ueberlieferung ist nach den eben angeführten Beispielen nicht mehr zu bezweifeln und findet ausserdem ihre schlagende Bestätigung durch eine ganz ähnliche Stelle bei Victor Vit. II, 16: Laetum . . . incendio concremanit, aestimans tali exemplo timorem incutiens reliquos elisurum; vgl. auch V, 16, fin.: Sed neque Antonium haec res ab insania potuit renocare, sciens se magis imperio regis... posse placere. Dergleichen Licenzen, in längeren und verwickelten Perioden noch erklärbar und zu entschuldigen, gehen sehr bald in den Barbarismus des Nominativus absolutus über und die Regellosigkeit wird geradezu zur Regel, bis in Schriften wie sie die zweite Hälfte des sogenannten Anonymus Valesii repräsentirt, die vollständige Auflösung der Schriftsprache zum Durchbruche kommt. Einzelne Beispiele liefert schon Possidius, 1 sehr zahlreiche Fulgentius? und dessen Zeitgenosse Victor von Vita, bei welchem sich Sätze finden wie folgender (I, 1): transiens igitur quantitas universa, calliditate Geiserici ducis, ut famam suae terribilem faceret gentis, ilico statuit omnem multitudinem numerari (Regelrecht: cum igitur q. n. transiisset, Geisericus dux qua erat calliditate . . . ilico statuit et rel.).

In den Scriptores h. A. lässt sich gleichfalls ein Beispiel dieser absoluten Participial-Construction nachweisen. In des Lampridius Al. Seuer. 28, 7 lesen wir: uolebat uideri originem de Romanorum gente trahere, quia eum pudebat Syrum dici, maxime quod quodam tempore festo, ut solent, Antiochenses Aegyptii Alexandrini lacessiuerant conniciolis, et Syrum archisgnagogum eum uocantes et archiereum. In den Handschriften fehlt das letzte et, was wegen der vorausgehenden Silbe es leicht erklärlich ist. Statt lucessiuerant aber steht in BP lacessius erat. Zu der Annahme, dass dies aus dem ersteren entstanden sein sollte, liegt nicht der geringste Grund vor. Wir

Vit. Augustin. c. 1: protinusque ipsc in fide catholica confirmatus, proficiendi in religione eidem amoris ardor innatus est.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Vgl. Zink S. 49.

haben überhaupt kein Recht uns einem übereifrigen Purismus hinzugeben, am allerwenigsten bei Autoren von dem Kaliber unserer Scriptores, denen man doch sonst alle möglichen Soloecismen und Barbarismen nachzusehen pflegt. Warum sollten also die Handschriften nicht Recht haben? Warum sollte Lampridius nicht haben schreiben können quod quodam tempore frustra, 1 ut solent Antiochenses Aegyptii Alexandrini, lacessitus erat conniciolis, et Syrum archisynagogum eum uocantes et archiereum, während man Aehnliches bei Anderen in Hülle und Fülle findet? Vgl. Fulgent. Myth. III, 5: mater deum dicta est, illud nihilominus ostendere uolentes. Victor Vit. I, 1: et sic eadem atque iterum tali crudelitate furentes, ab eorum contagione nullus remansit locus immunis; ibid. II, 14: cognoscentes igitur qui aderamus simulque legentes, contritum est extemplo cor nostrum; ibid. V, 2: Qui . . . dum . . . penderet, nunc in sublime tollentes, ictu celeri dimissis . . . cannabinis super silices platearum . . . conruebat.

Für eine Anzahl von Stellen, an denen die Ueberlieferung zu belassen ist, kann man keine bestimmten Gesichtspunkte aufstellen; sie sollen daher nach der Reihenfolge der Vitae behandelt werden. Marc. 19, 9: dos autem quid habebatur nisi imperium, quod ille ab socero nolente Hadriano adoptatus acceperat. nisi fehlt in BP. Es dürfte daher einfach ein Fragezeichen nach habebatur zu setzen und der folgende Satz als Antwort aufzufassen sein, wodurch die Stelle zugleich eine lebhafte rhetorische Färbung erhielte.

Marc. 28, 10: fertur filium mori uoluisse, cum eum talem uideret futurum, qualis extitit post eius mortem. BP: quitalis. Dies lässt sich im Hinblicke auf andere Stellen halten, an denen gleichfalls ein und dasselbe Wort, welches hervorgehoben werden soll, sich wiederholt. Vgl. Uer. 6, 3—4: nam et Uolucri equo . . simulacrum fecerat . . cui quidem passas uuas . . in praesepe ponehat, quem sagis . . coopertum . . adduci iubebat, cui mortuo sepulchrum . . fecit. Tacit. 16, 6: Nunc

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> In den Handschriften steht nämlich frusta, eine ganz gewöhnliche Verschreibung für frustra, die sich auch noch Maximin. 22, 1 und Aurel. 21, 7 findet. Da nun frustra auch den Sinn von temere oder μάτην haben kann, ist jede Aenderung der hardschriftlichen Lesart überflüssig.

nobis adgrediendus est Probus, uir domi foris (so BP; forisque Edd.) conspicuus, uir Aureliano . . praeferendus.

Seuer. 9, 4: Antiochensibus irutior fuit, quod et administrantem se in orientem riserunt et Nigrum etiam victu inverant. Mit Recht haben die Berliner Herausgeber das handschriftliche uictum stehen gelassen. Denn es ist sicher, dass Niger's Sache auch nach seiner Niederlage von seinen Anhängern längere Zeit vertheidigt wurde. Vgl. §. 5: Neapolitanis etiam Palaestinensibus ius ciuitatis tulit, quod pro Nigro din in armis fuerunt. Ebenso wird noch c. 15, 4 der reliquiae Pescennianae Erwähnung gethan: inter haec Pescennianas reliquias Plantiano auctore persequebatur. Derselbe Fall trat nach dem Siege über Albinus ein; vgl. 12, 5: multi sane post Albinum fidem ei seruantes bello a Seuero superati sunt. Für uictum spricht auch Dio's Bericht. Nachdem er 74, 7 die für Niger verderbliche Schlacht bei Issus geschildert, fährt er im achten Capitel fort: άλούσης δὲ τῆς Άντιοχείας οὺ πολλῷ ὕστερον (nach jener Hauptschlacht) έφυγε μὲν ἀπ' αὐτῆς ὡς πρὸς τὸν Εὐφράτην ὁ Νέγρος.

Gallien. 2, 3: Piso igitur in Thessaliam se recepit. ubi missis a Ualente militibus compluribus (quam plurimis Eyssenh.) interfectus est. Ich sche nicht ein, was gegen cum plurimis, wie BP lesen, sprechen sollte. Zu militibus ist compluribus oder quam plurimis ein ganz müssiger Zusatz. Auch Trig. 21, 2, wo von derselben Sache gesprochen wird, heisst es nur: Ualens, qui ad eum percussores misisse perhibetur. Dagegen ist es recht wol denkbar, dass Manche mit ihm umkamen, diejenigen nämlich, von denen Trig. 21, 1 gesagt wird, dass sie seine Partei ergriffen: atque illic paucis sibi consentientibus sumpsit imperium. Natürlich ist an unserer Stelle plurimi = multi, worüber Rönsch, Ital. u. Vulg. 2 S. 417 zu vergleichen ist.

Trig. 30, 13: uixit regali pompa. more magis Persico adorata est. Da in BP pompae steht, ist e more zu schreiben.

Claud. 5, 2: his accedit quod rogantem Aureolum et foedus petentem imperator granis et serius non audinit, responso tali repudiatum: ,Haec a Gallieno petenda fuerant, qui consentiret moribus; poterat et timere. Alles ist richtig bis auf die Interpunction. Nach fuerant ist ein Kolon zu setzen und dann fortzufahren: qui consentiret moribus, poterat et timere.

Aurel. 11, 1: Interest epistolas nosse Aureliano scriptas et ipsam adrogationem. Sonderbarer Weise hat man hier das handschriftliche de vor Aureliano, welches allein richtig ist, ganz ignorirt. Vopiscus theilt zwei Briefe mit, von denen der erste allerdings an Aurelian, der zweite aber an den praefectus aerarii Aelius Xifidius gerichtet ist. Beide aber betreffen den Aurelian.

An manchen Stellen, wo der Bambergensis und Palatinus verschiedene Lesarten darbieten, ist es schwer die richtige herauszufinden. Ich lasse einige Fälle folgen, in welchen mir die Herausgeber geirrt zu haben scheinen. Hadr. 5, 1 schreiben Jordan und Peter mit B operam intendit, während P impendit hat. Letzteres halte ich mit Salmasius für das Richtige. Vgl. Marc. 3, 7: tantumque operis et laboris studiis inpendit. Trig. 15, 7: capiendis leonibus et pardis ursis ceterisque siluestribus animalibus sudorem officii uirilis inpendit. Lactant. diuin. instit. I, 1, 1: quidquid laboris poterat impendi.

Hadr. 21, 9: a militibus propter curam exercitus nimie multum amatus est, simul quod in eos liberalissimus fuit. B hat nimiae, P nimiam. Die letztere Lesart ist entschieden vorzuziehen, da curam eines hervorhebenden Attributes kaum entbehren kann, während multum bei amatus vollkommen hinreicht. Vgl. Get. 4, 4: his accedebat Bassiani fratris nimia crudelitas. Natürlich ist nimius im Sinne der späten Latinität gleichbedeutend mit magnus.

Heliog. 5, 1: Ergo cum hibernasset Nicomediae atque omnia sordide ageret inireturque a niris et subaret. BP<sup>2</sup>: subigeret. Obwohl bereits Jordan-Eyssenhardt die richtige Lesart aufgenommen haben, dürfte doch eine Verweisung auf Dio 79, 2 nicht überflüssig sein: καὶ γὰς ἡνὰριζετο (subigebat) καὶ ἐθηλώνετο (inibatur): καὶ ἔποσττε καὶ ἔποστγεν ἐκάτεσα ἀσελγέστατα.

Eine zahllose Menge von Fehlern in BP ist auf die Verwechslung und Verschreibung einzelner Buchstaben zurückzuführen. Hel. 4, 5: nunc tamen eum consolaretur. Statt nunc ist sicher tunc zu schreiben; vgl. Did. Jul. 3, 1. 7, 1. 7, 11. Seuer. 3, 4. 10, 7.

Pius 5, 5: Alanos molientes saepe refrenauit. Von einer mehrmaligen Bekämpfung der Alanen unter Antoninus Pius kann wol kaum die Rede sein; vielmehr dürfte statt saepe zu schreiben sein: saeue.

Pius 7, 3: a quo conscios requiri netuit. In BP ist von erster Hand conscio überliefert. Setzt man das folgende r=s, so erhält man consciosequiri, wonach ursprünglich wol conscios exquiri gestanden haben mag.

Häufig sind a und u verwechselt. Pius 8, 9 bieten BP: sed Repentinus famosa percussus est, wofür Peter famosis p. e. schrieb. Das Richtige ist ohne Zweifel fama superfusus. Indem man su = sa las und zum vorhergehenden Worte zog, entstand durch eine gleichfalls nicht seltene Verwechslung von o und a famosa aus famasa, und aus perfusus ward percussus. Vgl. Liv. 45, 9: fama superfundit deinde se in Asiam.

Ein ganz ähnliches Versehen scheint Pius 12, 5 vorzuliegen: Marco Antonino rem publicam . . . commendanit Fortunamque auream . . . transferri ad eum inssit, signum tribuno aequanimitatis dedit et rel. Hier steht in BP signatum, welches ich mir aus signum tum entstanden denke, indem in signütum der Strich nicht beachtet und a für u gelesen wurde. Vgl. Marc. 7, 3, wo dasselbe berichtet wird: signo aequanimitatis tribuno dato. Die Berliner Herausgeber schreiben signa tum; aber der Phural lässt sich hier nicht rechtfertigen.

Commod. 2, 9: aurigae habitu currus rexit, gladiatoribus conuixit. Das letzte Wort rührt von  $P^3$  her, während in BP coniusit überliefert ist. Das heisst doch wol conlusit. Dass ludere von Gladiatoren gesagt werden könne, beweist Auid. Cass. 6, 3: exercitium septimi diei fuit omnium militum, ita ut et sagittas mitterent et armis luderent.

Pert. 1, 1: qui filio nomen ex continuatione lignariae negotiationis, quod pertinaciter eam rem gereret, inposuisse fatetur. fatetur kann, wenn die Ueberlieferung richtig ist, nur
den Sinn des griechischen  $\hat{\epsilon}_{\mu\nu}\lambda\nu\gamma\hat{\epsilon}_{\nu}$ , des lateinischen probatur
haben. Da aber in B fateatur steht, dürfte vielleicht putatur
zu schreiben sein; pu konnte sehr leicht als fa gelesen werden;
war dies einmal geschehen, so ergab sich die Aenderung von a in e von selbst.

Pert. 7, 1: delatores convictos graviter puniri inssit et tamen mollius quam priores imperatores, unicuique dignitati, si delationis crimen incurreret, poenam statuens. Da Pertinax für Personen jedes Standes und Ranges, wenn sie sich der delatio schuldig machten, eine bestimmte Strafe festsetzte, ist statt des handschriftlichen delatores uinctos wahrscheinlich delatores cunctos zu schreiben.

Seuer. 5, 3: deinde firmatis quas post tergum relinquebat provinciis Romam iter contendit. Ob sonst iter contendere vorkommt (tetendit deinde iter Prob. 16, 3), ist mir unbekannt. Jedenfalls wäre diese Verbindung nicht zu vergleichen mit Cicero's tantum itineris contendere (pro Rose. Amer. 34, 97). Uebrigens ist in BP nicht iter, sondern item überliefert, wonach ich idem vermuthe (t=d). Beispiele dieses eigenthümlichen Gebrauches von idem, welches im Spätlatein ganz tonlos zur blossen Andeutung des Subjectes steht, sind Nig. 11, 1: Idem in omni expeditione ante omnes militarem cibum sumpsit; ibid. §. 3: idem in contione iurauit. Daher hat Bährens auch Nig. 8, 4, wo man bei Peter liest item, cum quaesitum esset, quis illi successurus esset, respondisse itidem Graeco uersu dicitur, mit gutem Grunde idem vermuthet.

Seuer. 7, 3: fuitque ingressus Seueri odiosus atque terribilis, cum milites inempta diriperent. Die sonderbare Wendung inempta diripere, welche den Gedanken involvirt, als ob man auch gekaufte Gegenstände rauben könne, ist schwerlich richtig und wahrscheinlich inempto zu schreiben. Vgl. Heliog. 25, 4 simulato, 17, 4 adfectato, ferner indebito, indubitato, insperato bei Paucker p. 69, Anm.

Seuer. 14, 6: Palaestinis poenam remisit quam ob causam Nigri meruerant. BP: nigro, wol entstanden aus Nigri 'e' meruerant.

Seuer. 21, 7: qui nouercam suam — et quid nouercam? matrem quin immo . . . uxorem duxit. Sollte hier nicht ecquid am Platze sein?

Nig. 4, 1: haec de Pescennio Seuerus Augustus. De hoc adhuc milite Marcus Antoninus ad Cornelium Balbum. Hier sind die Worte de hoc von Peter ergänzt. Es fehlt jedoch kein Wörtchen, denn adhuc ist entstanden aus addehoc = at de hoc. Wie durch Verwechslung von at und ad Fehler in den Handschriften entstehen konnten, zeigt auch Aurel. 41, 7: respirare certe post infelicitatem Ualeriani, post Gallieni mala imperante Claudio coeperat nostra res p., ad eadem reddita fuerat Aureliano toto penitus orbe uincente. Hier ist ganz einfach ad = at, wie schon die alten Herausgeber erkannten, und Conjecturen

wie uita denuo (Peter) oder ea demum (Bährens) sind unnöthig.

Macrin. 14, 1: Sed cum eius uilitatem homines antiquam cogitarent, crudelitatem morum uiderent. BP haben mirum. Wenn auch Salmasius bemerkt ,quiuis uideat legendum: crudelitatem morum', so ist diese Schreibung doch nicht über jeden Zweifel erhaben; denn wenn miram (u=a) sich halten lässt, ist kein Grund zu weiterer Aenderung vorhanden. Nun wird mirus nicht selten synonym mit magnus oder summus gebraucht, z. B. bei Porph. ad Horat. Serm. I. 5, 73: mira energia hic sensus explicitus est.

Heliog. 17, 5: appellatus est post mortem Tiberinus et Tractatitius et Inpurus et multa, si quando ea erant designanda quae sub eo facta uidebantur. Der Ausdruck multa . . appellatus est statt multis nominibus ist gerade nicht gewöhnlich. Doch finde ich nicht, dass er den Gelehrten der älteren und neueren Zeit sonderlich aufgefallen wäre; nur Casaubonus erwähnt mit der Bemerkung ,non displiceat eine Conjectur Loisel's, welcher multa in mulier ändern wollte. In der That erwartet man statt multa einen bestimmten Namen, analog den vorher genannten. Diesen finde ich, ohne dass eine Aenderung nöthig ist (u = a), in Malta, welche Bezeichnung auf Heliogabalus passt wie kaum eine zweite. Vgl. Porph. ad Horat. Serm. I. 2, 25 (Malthinus tunicis demissis). sub Malthini nomine quidam Maecenatem suspicantur significari . ab re tamen nomen finxit . maltha enim malacos dicitur. Non. 37, 7: maltas ueteres molles adpellari uoluerunt, a Graeco quasi uzi. θακεύς. Lucilius lib. XXVII insanum nocant, quem maltam ac feminam dici uident (Lucil. fr. XXVII, 30 Müller). Nebenbei sei bemerkt, dass die Lesart malacus = uzhanaje, welche alle Handschriften des Nonius bieten, durch die Stelle des Porphyrion ihre volle Bestätigung findet.

Heliog. 18, 4: ea prodenda censui quae ad luxuriam pertinebant, quorum aliqua priuatus, aliqua iam imperator fecisse perhibetur, cum ipse priuatus diceret, se Apicium, imperator Neronem Othonem et Uitellium imitari. BP: imperatorem nero othonem. Danach ist mit eben so leichter als sicherer Aenderung zu schreiben: cum ipse (e) priuatis diceret se Apicium, imperatorum nero Othonem et Uitellium imitari.

Heliog. 30, 4: celebrauit item tale conuinium ut apud amicos singulos singuli missus appararentur, et, cum alter maneret in Capitolio, alter in Palatio, alter super aggerem, alter in Caelio, alter trans Tiberim, et ut quisque mansisset, tamen per ordinem in eorum domibus singula fercula ederentur. Da appararentur und ederentur durch das vor cum stehende et verbunden sind, ist et vor ut pleonastisch; ich schreibe daher utut quisque mansisset (Mommsen tilgte das erstere et).

Al. Seuer. 10, 5: Antoninus item primus Marcum et item Uerum iure adoptionis uocauit. In BP steht Antoninus idem sepius, woraus die Vulgata idem Pius entstand; item rührt von Ursinus her, primus ist Peter's Conjectur. Dem Richtigen ist Mommsen auf der Spur gewesen, dessen Conjectur Antoninos de se Pius von den Berliner Herausgebern aufgenommen wurde. Ich möchte jedoch das handschriftliche idem = item nicht missen und nehme nur den Ausfall eines u=a hinter item an, wonach die Stelle lautet: Antoninus item  $\langle a \rangle$  se Pius Marcum et item Uerum i. a. uocauit. Ueber uocare a se "nach sich benennen", brauche ich wohl Nichts weiter zu bemerken. Mommsen's Antoninos ist zwar sehr passend, aber doch nicht unbedingt nothwendig.

Al. Seuer. 15, 5: tribunos, qui per stellaturas militibus aliquid tulissent, capitali poena adfecit. Da per in BP fehlt, ist stellaturis zu schreiben. So ist Marc. 6, 1 in BP baias statt baiis überliefert, und Peter selbst hat Pert. 3, 5 litteris für das handschriftliche litteras geschrieben.

Al. Seuer. 37, 10: pomis uehementer indulsit, ita ut secunda mensa illi saepius ponerentur, unde etiam iocus exstitit, non secundam mensam Alexandrum habere sed secundum. Gemoll hat mit seiner Bemerkung Recht, dass es ein frostiger Witz sei, wenn man sage, Alexander habe keinen Nachtisch, sondern tafle zum zweiten Male. Allein seine Conjectur, non nisi secundam mensam Alexandrum habere secundum' finde ich auch nicht witziger. Oder ist es ein Witz, zu sagen, der zweite Alexander habe nur einen zweiten Tisch? Noch weniger einleuchtend ist Mommsen's Vorschlag "non secundam mensam Alexandrum habere secundum". Vielleicht ist sed fecundam zu schreiben; die Stelle gäbe dann den Sinn, Alexander habe nicht einen Nachtisch, sondern einen Obsttisch, d. h. einen

Tisch, aus dem förmlich Obst wie von einem Baume herauswachse.

Gord. 24, 2: per illos qui amici tibi uidebantur (erant autem nehementes inimici), omnia nendebantur. Es ist wol nehementer zu schreiben (s=r). Gord. 25, 2 hat  $P^1$  cohostibus statt cohortibus, Gord. 32, 8 bieten BP hostis statt hortis.

Trig. 30, 19: in ministerio euunchos granioris aetatis habuit, puellas nimis raras. BP: rara, d. i. raro. Auch Trig. 18, 8

überliefern die Handschriften frumenta statt frumento.

Aurel. 9, 6: salis sextarium unum, herbarum holerum quantum sat est. Das handschriftliche herbas ist wohl aus herbae entstanden.

Aurel. 23, 5: divitem hominem negare non possum, sed eius bona eius liberis reddidi, ne quis me causa pecuniae locupletem hominem occidi passum esse criminaretur. Statt des ersten eius steht in BP cuius. Ohne Zweifel muss es heissen: ... possum. sed huius bona et ius liberis reddidi. Vgl. cap. 14, 7: iube igitur, ut lege agatur, sitque Aurelianus heres sucrorum nominis et bonorum totiusque iuris Ulpio Crinito.

Aurel. 28, 5. Als Aurelianus nach dem Siege über Zenobia den Orient zu seinen Füssen sah, benahm er sich auch den Persern, Armeniern und Saracenen gegenüber herrisch und anmassend. tunc allatae uestes quas in templo Solis uidemus consertae gemmis, tunc Persici dracones et tiarae, tanc genus purpurae, quod postea nec ulla gens detulit, nec Romanus orbis uidit. Da in BP illae statt allatae steht, lese man: hinc illae uestes ... hinc ... tiarae, hinc genus purpurae.

Claud. 17, 3: nt enm facias a Grato et Herenniano placari, nescientibus hoc militibus Daciscianis, qui imm saeuinnt, ne graniter res erumpat. ipse et rel. Statt res erumpat, wie Salmasius schrieb, steht in BP reserum. Schwerlich ist hier ein Anlass zu der Annahme, dass die Silbe pat ausgefallen sei. Setzt man f = f, um = ant, so ergibt sich ans referum die leichte Aenderung rem ferant.

Carus 2, 5: adoleuit deinde usque ad tempora Gallicani belli, sed quasi quodam mersa naufragio capta praeter arcem urbe plus prope mali sensit quam habuerat boni. In BP steht tumebat statt habuerat; Gruterus vermuthete tum habebat.

Sollte nicht tum erat genügen?

Ein in Handschriften häufig vorkommendes Versehen ist die Auslassung von Silben und ganzen Wörtern, indem sich der Abschreiber durch einen unmittelbar vorhergehenden oder nachfolgenden gleichen oder ähnlichen Buchstabencomplex täuschen liess. Auch für diese Art von Verderbniss liefern die Scriptores zahlreiche Belege. Marc. 1, 6: cuius familia in originem recurrens a Numa probatur sanguinem trahere, ut Marius Maximus docet; item a rege Sallentino Malemnio. Der Umstand, dass hier die Abkunft von Königen betont werden soll, sowie das Unbestimmte des Ausdruckes in originem recurrens machen es sehr wahrscheinlich, dass hinter originem das Attribut regiam durch einen in diesem Falle leicht erklärlichen Irrthum ausgefallen ist.

In ganz ähnlicher Weise ist Uer. 7,3 zu verbessern, wo man liest: egit . . . Uerus hiemem Laodiciae, aestatem apud Dafnen, reliquam partem Antiochiae. Es ist nämlich anni vor dem folgenden anthi (BP bieten anthiociae) ausgefallen.

Uer. 3, 2: mediusque inter Pium et Marcum idem resedit. BP: se resedit, woraus wol idem \(\langle ip\rangle\)se resedit zu machen ist.

Auid. Cass. 2, 1: Epistulam tuam legi, sollicitam potius quam imperatoriam et non nostri temporis. quam fehlt in BP und ist von P³ ergänzt. Es ist jedoch nicht quam, sondern non vor der Silbe im ausgefallen. Vgl. Lactant. diuin. instit. I, 11, 17: Itaque illa potius ficta sunt, quae tamquam de diis, non illa, quae tamquam de hominibus locuti sunt. ibid. V, 20, 11: bono potius adducendi homines ad bonum fuerant, non malo. Zu letzterer Stelle citirt Bünemann Augustin. de eiu. dei I, 10: ut Christum potius diligere discerent ... non aurum et argentum.

Anid. Cass. 2, 6: eius autem exemplum ponere malui quam Domitiani, qui hoc primus dixisse fertur. Tyrannorum enim etiam bona dicta non habent tantum auctoritatis quantum debent. Das in BP fehlende malui ist wieder von  $P^3$  ergänzt, wahrscheinlich so wenig richtig wie quam an der eben behandelten Stelle.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Es ist auffallend, wie oft Peter diesem Corrector selbst gegen seine bessere Ueberzeugung folgt; denn er sagt über denselben (praef. p. VII): tertia denique manus seculi tertii decimi uel quarti decimi (P³) ex exemplo aliquo deterioris familiae multas scripturas, quae prorsus nullius sunt preti, adscripsit saepe uel erasis primae manus litteris.

Ich vermuthe, dass ursprünglich geschrieben stand: ponere e re quam. Die Auslassung von magis ist hier um so weniger auffallend, da in der Phrase e re est schon ein Comparativbegriff liegt. Andere Beispiele der Ellipse von magis gibt Dräger, Hist. Synt. II, S. 618 f.

Did. Iul. 5, 9: ipse autem Iulianus praetorianos in campum deduci iubet, muniri turres. Das schwerfällige Asyndeton ist ohne Zweifel durch den Ausfall des et hinter iubet entstanden. Vgl. Clod. Alb. 14, 2, wo mit Casaubonus zu schreiben ist: ita ut nonnulli etiam Pertinaci auctores fuerint, ut eum sibi socium adscisceret, (et) apud Iulianum de occidendo Pertinace ipsius plurimum auctoritas ualuerit.

Nig. 3, 9: Miserum est, ut imitari eius disciplinam militarem non possimus quem per bellum nicimus. BP bieten den Indicativ possumus, welcher unbedenklich zu belassen ist. Der Indicativ in indirecten Fragen hat im späten Latein eine solche Ausdehnung, dass es hier genügt, ein Beispiel aus Spartianus zu geben. Uer. 9, 9: quid per duces nostros gestum est, in Marci vita plenissime disputatum est. Statt per bellum steht in BP bloss bellum, wonach weder bello mit  $B^2$ , noch per bellum mit P2 zu schreiben, sondern der Ausfall eines in nach quem anzunehmen ist. in mit dem Accusativ statt mit dem Ablativ findet sich bei den Scriptores nicht selten. Seuer. 12, 8: Commodum in senatum et contionem landauit; Nig. 5, 3: nec tamen in senatum quicquam de Nigro Seuerus dixit. Vgl. Gallien. 4, 9; Trig. 12, 12; Claud. 15, 2. Eine reiche Beispielsammlung, die sich aber beliebig vermehren liesse, gibt Rönsch, Ital. und Vulg.2 S. 410 ff.

Nig. 3, 10: saltant bibunt cantant et mensuras conniniorum nocant illi hoc sine mensura potare. — illi schrieb Peter für das handschriftliche cum; Kellerbauer vermuthete nocant, cum hoc  $\langle sit \rangle$  sine, Jordan tilgte cum mit Salmasius. Wenn man annimmt, dass nocant cum aus einem ursprünglichen nocant  $\langle tan \rangle tum$  entstanden ist, und nach hoc ein Komma setzt, so ist Alles in schönster Ordnung.

Nig. 5, 3: cum iam audisset de eius imperio, ipse autem proficisceretur ad conponendum orientis statum tantum. sane illud fecit proficiscens ut legiones ad Africam mitteret et rel. Die früheren Ausgaben zogen tantum zum folgenden Satze.

10

Ιį

10

197 (A

Iel

Tê

đ

T is

13

13

2

Indessen ist auch mit der neuen Interpunction, die man Mommsen verdankt, tantum noch nicht völlig klar. Ich vermuthe daher statum (nu) tantem. Vgl. Max. et Balb. 17, 9: ita ego precor, ut in eo statu nobis rem p. seruent in quo eam uos adhuc nutantem collocaritis. Gallien. 1, 1: nutante re p. 1, 2: cum Romanum in oriente nutaret imperium. Oberdiek hatte dem Sinne nach richtig, aber paläographisch unwahrscheinlich turbatum vermuthet.

Nig. 11, 5: Scribe laudes Marii uel Annibalis uel alius ducis optimi uita functi. Statt uel alius, wie Jordan und Peter schreiben, steht in BP bloss cuius. Wenn man erwägt, wie leicht nach der Silbe ius ein uis ausfallen konnte, dürfte man sich begnügen, zu schreiben: laudes Marii uel Annibalis, cuiusuis ducis optimi. Vgl. Clod. Alb. 12, 9: ab hoc speratis cuiusuis magistratus insignia.

Carac. 1, 1: Ex duobus liberis, quos Septimius Senerus reliquid Getam et Bassianum Antoninos, quorum unum exercitus alterum pater dixit, Geta hostis est indicatus, Bassianus autem optinuit imperium. In BP fehlt Antoninos und am Sehlusse steht bassianum autem optinuit se imperium. Prüfen wir die Versuche, die zur Entfernung der vorliegenden Schwierigkeiten gemacht wurden, so zeigt es sieh zunächst, dass das von Richter ergänzte Antoninos dem Sinne nach nothwendig ist. Gewaltsamer ist das von Golisch eingeschlagene Verfahren, welcher durch Aenderung von quorum in Caesarem der Stelle aufhelfen will. Indem ich also mit Richter in der Sache einverstanden bin, will mir nur der Ausfall des Wortes Autoninos zwischen Bassianum und quorum nicht recht einleuchten. Nimmt man aber an, dass Antoninum hinter quorum unum weggelassen wurde, so wird der Ausfall erklärlicher. -Noch weiter auseinander gehen die Versuche, den Schluss der Stelle zu emendiren. Während die alten Ausgaben den Spuren der Handschriften folgten und, indem sie Bassianum autem obtinuisse imperium sehrieben, nach dem letzten Worte constat einschoben, Jordan und Peter dagegen den mitgetheilten Text bieten, vermuthete letzterer ausserdem noch Bassianus autem optinuit rei p. imperium; Monimsen wollte Bassianus autem optinuit s(enatus) c(onsulto) imperium, Bährens optinuit Seueri imperium. Ich sehe jedoch, um das handschriftliche bassianum

und optimit se zu retten, kein anderes Mittel ausser der Annahme, dass autem aus notum verderbt ist. Die Stelle würde demnach lauten: Ex duobus liberis, quos Septimius Senerus reliquid Getam et Bassianum, quorum unum (Antoninum) exercitus alterum pater dixit, Geta hostis est indicatus, Bassianum notum optimuisse imperium.

Carac. 3, 5: multos, qui caedis eius conscii fuerant, interemit. eum qui imaginem eius honorauit \*\*\* post hoc fratrem patruelem Afrum, cui pridie partes de cena miserat, iussit occidi. Ich schliesse mich hier ganz der Meinung des Salmasius an, welcher eum zu interemit zieht; denn er bemerkt mit Recht, et haec fuerit uarietas morum in Antonino, ut modo conscios fraternae necis occideret, modo fautores eius. Vgl. Geta 7, 6: uarietas autem tanta fuit Antonini Bassiani, immo tanta sitis caedis, ut modo fautores Getae, modo inimicos occideret, quos fors obtulisset. Nur erscheint mir die Setzung eines et oder auch eines blossen Komma nach interemit nicht ausreichend, da doch ein gewisser Gegensatz zwischen multos qui . . . conscii fuerant und eum qui . . . honorauit obwaltet. Ich nehme daher den Ausfall von item zwischen — it und eum an und schreibe: multos . . . interemit; (item) eum, qui . . . honorauit.

Carac. 5, 5: Deorum sane se nominibus appellari uetuit, quod Commodus fecerat, cum illi eum, quod leonem aliasque feras occidisset, Herculem dicerent. quod fehlt in BP. Wie Jordan richtig gesehen hat, ist nach dem vorhergehenden uetuit einfach ut ausgefallen; im Folgenden aber ist sieher zu schreiben: cum (nonn)ulli eum.

Diadum. 5, 5: mulier quaedam propinqua dicitur exclamasse, Antoninus uocetur, sed Macrinus timuisse, quod nullus exeius genere hoc nomine censeretur, abstinuisseque nomine imperatorio. Da que nicht in den Handschriften steht, vermuthete Peter timens . . . abstinuisse. Es ist jedoch zu schreiben: timuisse et, . . . abstinuisse.

Heliog. 19, 2: deinde aestiua conuinia coloribus exhibuit, ut hodie prasinum, uitreum alia die, uenetum deinceps exhiberet. BP: et deinceps. Dieses et lässt sich nur erklären, wenn man annimmt, dass zwischen die und uenetum ein dein ausgefallen ist. Demnach ist zu emendiren: uitreum alia die, dein uenetum et deinceps.

Al. Seuer. 6, 1: quam prinsquam praeferam, inseram etiam adclamationes senatus. Das in den Handschriften fehlende inseram hat Jordan ergänzt. Kellerbauer glaubte in etiam die Spuren eines ursprünglichen intexam oder innectam zu finden. Ich meine, dass nach praeferam oder proferam (so Jordan) nur referam ausgefallen sein könne.

Maximin. 14, 1: hic per rusticanam plebem, deinde et quosdam milites interemptus est † per eos qui rationalem in honorem Maximini defendebant. Diese Stelle hat zahlreiche Conjecturen veranlasst. Casaubonus wollte inter eos, Gruterus propter (= prope, iuxta), Peter pulsis statt per eos, Bährens praeter. Die meiste Wahrscheinlichkeit hat wol super für sich, da die Silbe su hinter est leicht ausfallen konnte. Natürlich ist super in dem Sinne von praeter (,ausser, nebst') zu nehmen.

Maximin. 27, 7: arrae regiae, quae tales (ut Innius Cordus loquitur, harum rerum persecutor) fuisse dicuntur. In BP steht persecutores. Dies kann ich mir nur in der Weise erklären, dass nach loquitur ein ut, und das t der Copula est vor dem folgenden fuisse ausfiel; ich lese demnach ut harum rerum persecutor est. Ganz ähnlich ist Anrel. 4, 7 in BP idem auctores statt idem auctor est überliefert.

Gord. 11, 1: Interest, ut senatus consultum, quo Gordiani imperatores appellati sunt et Maximinus hostis, litteris propagetur. quo fehlt in BP. Man hat daher auch nicht dieses Wort zu ergänzen, sondern den Ausfall von cum hinter consultum anzunehmen. Diese Construction beruht allerdings auf einer Ellipse, indem etwa folgender Gedanke vorschwebt: ut senatus consultum, \langle quod factum est, \rangle cum et rel. Allein etwas Aehnliches lesen wir auch in des Pollio Claud. 17, 1: Item epistola Gallieni (ergänze: quam scripsit), cum nuntiatum esset . Claudium irasci.

Gallien. 2, 5: Et Macrianus . . . Asiam primum uenit Illyricumque petit. Da BP illyricum bieten, ist offenbar uenit et zu schreiben.

Gallien 12, 6: Scythae ... cum praeda in solum proprium reverterunt, quamuis multi naufragio perierint [nauali bello superati sint]. Die Schlussworte hat Peter eingeklammert,

während die älteren Ausgaben sint wegliessen, Jordan — Eyssenhardt dagegen nach Salmasius multi vor nauali einschoben. Peter hat nun allerdings Recht, wenn er (exerc. crit. p. 19) darauf hinweist, dass diese Expedition mit der im nächsten Capitel erzählten nicht identisch ist. Auch das ist richtig, dass dieser Zug glücklich endete. Trotz alledem lässt es sich recht gut annehmen, dass ein Seetreffen stattfand; nur darf man den Ausdruck superati sint nicht zu stark betonen. Man weiss ja, was von sehr vielen römischen "Siegen" über die Barbaren zu halten ist. Es ist daher recht wol denkbar, dass ursprünglich im Texte stand: perierint aut nauali bello superati sint. Uebrigens vergleiche man Claud. 9, 4: multi naufragio perierunt, plerique capti reges, captae diuersarum gentium nobiles feminae.

Trig. 30, 20: filios Latine loqui iusserat, ita ut Gracce nel difficile nel raro loquerentur. Für ita haben BP id. Es muss daher geschrieben werden: insserat (ad) id, ut et rel.

Claud. 7, 4: qui contemptu Gallieni principis a re p. defecerunt. Da in BP alio statt Gallieni überliefert ist, hat man wahrscheinlich contemptu (inu): alid (i) principis zu emendiren. (Eyssenhardt schrieb talis.)

Saturnin. 7, 4: sunt enim Aegyptii . . . mathematici haruspices medici. (5) nam sunt Christiani Samaritae et quibus praesentia semper tempora cum enormi libertate displiceant. — nam sunt schrieb Peter für das handschriftliche nam eis; in der Berliner Ausgabe steht iam et. Ich möchte lesen nam in eis Christiani.

Numerian. 13, 3: anus mens rettulit interfuisse contioni, cum Diocletiani manu esset Aper occisus; dixisse antem dicebat Diocletianum, cum Aprum percussisset. — cum Aprum fehlt in BP; nach dem, was vorher gesagt ist, genügt es. nach Diocletianum ein cum einzuschieben.

Numerian. 13, 5: nam et "Lepus tute es, pulpamentum quaeris' Liui Andronici dictum est, multaque alia Plautus Cacciliusque posuerunt. BP: est multa alia quae. Demnach dürfte zu schreiben sein: Liui Andronici dictum est et multa; aliaque Plautus Caeciliusque posuerunt.

Den soeben behandelten zahlreichen Stellen, an denen der Ausfall ganzer Silben und Wörter zu constatiren war, füge Sitzungsber, d. phil.-hist. Cl. XCIII. Bd. II. Hft. 25

ich einige an, welche möglicher Weise anders zu beurtheilen sind, als dies bisher geschehen ist. Pius 2, 10: hic in omni prinata nita in agris frequentissime nixit. In BP fehlt nita. Obwol nun das Ausfallen dieses Wortes nach - uata sehr leicht erklärlich ist (auch Pert. 12, 2 ist in B nita nach prinata weggelassen), so ist die Möglichkeit einer Ellipse des Substantivs doch nicht unbedingt abzuweisen, da sich Aehnliches nicht selten findet. Al. Sener. 11, 1: plurimas et agens et habeus fehlt gratias; Gord. 4, 3 fehlt clauum hinter latum, Max. et Balb. 12, 1 agro (oder civitate) bei Rauennati, Maximin. 25, 2 civitate bei Aquileiensi, Max. et Balb. 7, 6 rei bei Ueneriae, Tria. 10, 8 re bei militari (uir in militari semper probatus), Macrin. 2, 1 res hei prinatas (qui antea prinatas curavat), Tacit. 16, 2 domo bei in Quintiliorum. Diese Analogien bieten eine bedeutende Stütze für die Möglichkeit der Ellipse von nita. Unter der Voraussetzung, dass die Handschriften an unserer Stelle das Richtige bieten, lässt sich auch die Ueberlieferung im Leben des Geta cap. 1, 1—2 halten. Dort heisst es: de cuius (Getae) prinsquam nel vita nel nece dicam, disseram, cui et ipsi Antonino a Seuero patre sit nomen adpositum neque enim multa in eins (so BP; in eins nita Edd.; in eum Golisch) dici possent, qui prius rebus humanis exemptus est, quam cum fratre teneret imperium.

Von etwas anderer Art ist die häufig vorkommende Auslassung des Participiums factus in der Phrase iam imperator als er schon Kaiser war'; der Ausdruck erscheint nicht nur im Nominativ (Seuer. 3, 7; Nig. 3, 8; Heliog. 18, 4; 27, 2), sondern auch in den übrigen Casus. Anid. Cass. 14, 1: extat epistula eius . . . iam imperatoris. Diadum. 1, 3: id ubi Macrino iam imperatori unntiatum est. Pert. 13, 6: qui ad eum confluxerant iam imperatorem. Anrel. 16, 2: ab imperatore iam Aureliano. Darnach könnte man auch den umgekehrten Fall, dass nämlich imperator bei factus fehlt, für denkbar halten. Trig. 33, 2 lautet nämlich nach BP: Post omnes tamen honores

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Die hier aufgezählten Beispiele fehlen bei Dräger, Hist, Synt. I, S. 47—51, und sind auch von Plew, der p. 22—23 achtzehn weitere Beispiele der Ellipse des Substantivs aus den Scriptores h. A. anführt, mit Ausnahme zweier Stellen (Maximin, 25, 2): Tacit, 16, 2) nicht berücksichtigt worden.

cum in agro suo degeret sener atque uno pede claudicans unhere, quod bello Persico Ualeriani temporibus acceperat, factus et (est BP) scurrarum ioco Claudius appellatus est. Vgl. Trig. 29, 1—3: Occupatis partibus Gallicanis... Afri quoque... Celsum imperatorem appellauerunt peplo deae Caelestis ornatum. hic prinatus... in agris suis ninebat, sed ea institia... ut dignus nideretur imperio. quare creatus per quandam mulierem... septimo imperii die interemptus est.

Wie durch die Aehnlichkeit der Schriftzeichen in unmittelbar auf einander folgenden Silben und Wörtern der Ausfall eines ganzen Buchstabencomplexes veranlasst wurde, so trat auch häufig der umgekehrte Fall ein. Nachlässige und unachtsame Abschreiber wiederholten irriger Weise einzelne Schriftzeiehen und ganze Wörter und brachten dadurch oft recht schwer zu entdeckende Fehler in den Text. Auch hieven liefern unsere Handschriften Beispiele. Marc. 11, 7: Hispanis exhaustis Italica adlectione contra \*\* Traianique praecepta ucrecumle consuluit. Die Worte Italica adlectione lassen eine verschiedene Auslegung zu. Casaubonus zog sie zu consuluit und dachte an eine Bevölkerung der durch Truppenaushebungen erschöpften spanischen Städte mit italischen Colonisten. Andere verstehen unter adlectio die Truppenaushebung und beziehen Italica auf die in Hispanien angesiedelten Italiker, welche gemeinhin Italici genannt werden. Vgl. Hadr. 12, 4: omnibus Hispanis Tarraconam in connentum nocutis dilectumque ioculariter ... retractantibus Italicis, nehementissime ceteris. Sonach stünde hier Italica für Italicorum, ganz entsprechend dem Sprachgebrauche der Scriptores, die den Genetiv eines Nomen proprium sehr häufig durch das Adjectiv ersetzen; vgl. Pancker p. 4. Eine dritte Meinung geht dahin, dass unter Italica adlectio eine Recrutirung in Italien zu verstehen sei. Gestützt wird diese Ansieht dadurch, dass unter Mareus in der That eine ausserordentliche Truppenanshebung in Italien stattfand: vgl. Marquardt, Röm. Staatsverw., H. Bd., S. 521, Anm. 6. Allein diese Auffassung lässt sich mit den folgenden Worten. wo die Handschriften contra tranique praecepta lesen, nicht in Einklang bringen. Für tranique mit den früheren Ausgaben einfach Traiani zu schreiben, geht wegen des que und wegen des Plurals praecepta nicht an. Allein auch Bährens Con-

jectur contra Traiani Hadrianique praecepta ist aus sachlichen Gründen zu verwerfen. Denn erstens wissen wir von keinem Erlasse Trajans, welcher die Truppenaushebung in Italien verboten hätte; diese hatte vielmehr schon seit Augustus, besondere Fälle ausgenommen, aufgehört. Zweitens müssten wir, selbst wenn an unserer Stelle mit klaren Worten contra Traiani praecepta überliefert wäre, die Richtigkeit dieser Ueberlieferung bezweifeln. Denn es wäre doch mehr als seltsam, wenn schon der nächste Nachfolger Trajans ein so wichtiges Verbot ignorirt hätte. Wie wir nämlich anderweitig erfahren (Marquardt a. a. O.), hat auch unter Hadrian eine Aushebung in Italien stattgefunden. Müssen wir sonach annehmen, dass weder ein derartiges Verbot Trajans, noch auch Hadrians existirte, so lässt sich vielleicht durch eine andere Beurtheilung der Ueberlieferung ein befriedigender Sinn gewinnen. Betrachtet man nämlich tra in tranique als durch Dittographie aus contra entstanden, so ergibt sich die leichte Aenderung contra [tra] iniqua praecepta, und der Sinn der Stelle ist: "Marcus schaffte dem durch Aushebungen unter den Italikern erschöpften Hispanien Abhilfe gegen unbillige Anforderungen'.

Seuer. 4, 5-6: proficiscens ad Germanicos exercitus hortos spatiosos conparanit, cum antea aedes brenissimas Romae habnisset et unum fundum in uicinia, in his hortis cam humi iacens epularetur cum filiis parca cena, pomaque adposita maior filius, qui tune quinquennis erat, confusoribus puerulis manu largiore diuideret, paterque illum reprehendens divisset: parcius divide, non enim regias opes possides', quinquennis puer respondit: ,sed possidebo inquid. Diese Stelle leidet an einem bisher noch nicht mit Sicherheit geheilten Gebrechen. Statt der Worte in uicinia, welche Peter aus Conjectur aufnahm, steht in BP inuenit etiam. Dafür vermuthete Salmasius in Uenetia, Jordan in vicinitate, Kellerbauer in provincia. Vor Allem ist hier die Argumentation des Salmasius abzuweisen, welcher, um seine Vermuthung zu rechtfertigen, die Frage aufwirft: ,sed unde Romae fundi? aut quis unquam agros et fundos Romae possidere dictus est? Als ob der Genetiv Romae ebenso mit fundum verbunden werden müsste, wie mit aedes! Gesagt ist also keineswegs, dass Senerus dieses Landgut zu Rom besass, aber sehr wahrscheinlich ist es nach dem Zusammenhange, dass dasselbe

in der Nähe der Stadt gelegen war. Dies vorausgeschickt, ist die Emendation der Stelle nicht so schwierig. Die Worte fundum innenit der Handschriften sind nämlich durch die doppelte Schreibung des m aus fundum (e) nenit entstanden. Es ist demnach hinter fundum zu interpungiren und dann fortzufahren enenit etiam in his hortis: cum humi iacens epularetur et rel. Nach enenit sollte man allerdings ein ut erwarten; aber die leichte Anakoluthie ist durch die Länge der folgenden Periode veranlasst, und ich finde es daher auch nicht für nöthig, zu der nahe liegenden Vermuthung enenit etiam (id) in his hortis die Zuflucht zu nehmen.

Seuer. 9, 6: in multos saene animaduertit, praeter ordinom senatorium, qui Nigrum fuerant secuti. multas etiam cinitates eiusdem partis iniuriis adfecit. BP bieten se statt saene. Wahrscheinlich ist dem folgenden multas etiam entsprechend zu schreiben: in multos et animaduertit. Aus der Dittographic multos set war multos se entstanden.

Al. Seuer. 55, 1: cum ipse cornua obiret, milites admoneret, sub ictu teli uersaretur. BP: subiectustu teli, was auf ein ursprüngliches subiectus telis hinweist.

Die Scriptores h. A. sind von Glossemen und Interpolationen mannigfacher Art nicht frei geblieben. Gallien. 11, 3: Cum tamen sibi milites dignum principem quaererent, Gallienus apud Athenas archon erat, id est summus magistratus. Schon die Thatsache, dass unsere Autoren sich zahlreicher griechischer Wörter bedienen (vgl. die Zusammenstellung bei Paucker p. 38-48), lässt darauf schliessen, dass Pollio weder für sich selbst, noch für seine Leser einer Erläuterung des Wortes archon bedurfte. Die Vermuthung wird jedoch dadurch zur Gewissheit, dass an anderen ähnlichen Stellen die Hand eines Interpolators mit Sicherheit erkannt werden kann und auch erkannt worden ist. Anid. Cass. 3, 7: sed per ordinem paraeneseos [hoc est praeceptionum] per triduum disputauit. Max. et Balb. 8, 6: ut ciuium sanguine litato specie pugnarum se Nemesis [id est nis quaedam Fortunae] satiaret. Nach diesen Beispielen ist es nicht zweifelhaft, dass die Worte id est summus magistratus als Interpolation aufzufassen und zu entfernen sind.

Al. Seuer. 15, 3: iure iurando deinde se constriucit, ne quem adscriptum, id est uacantiuum, haberet. Es ist nicht glaublich, dass Lampridius den in der Militärsprache gewiss sehr geläufigen oder vielmehr (wie adscripticius, adscriptiuus) officiellen Ausdruck adscriptus durch einen mindestens nicht geläufigeren erklärt haben sollte. Die Worte id est uacantiuum sind ohne Zweifel interpolirt und zu streiehen. Vgl. Trig. 18, 11, wo mit J. J. Cornelissen! zu schreiben ist: Est et alia eius epistola qua gratias Ballistae ait, in qua docet, sibi pruecepta gubernandae rei p. ab codem data, gaudens, quod eius consilio nullum adscripticium [id est uacantem] haberet [et] tribunum, nullum stipatorem qui non uere aliquid ageret, nullum militem qui non uere pugnaret.<sup>2</sup>

Zum Schlusse lasse ich eine Reihe von Emendationen und Vermuthungen folgen, welche aus verschiedenen Gründen nicht in den Rahmen einer systematischen Behandlung eingefügt werden konnten.

Hadr. 11. 1: reditus sollerter explorans, ut, si alicubi quippiam decsset, exploret. — si fehlt in  $B^+P^+$  und ist erst von dritter Hand beigefügt. Vielleicht stand ursprünglich ut ilico, ubi.

Hadr. 11, 3: Septicio . . . et Suetonio . . . multisque aliis, quod apud Sabinam uxorem iniussu eius familiarius se tunc egerant quam renerentia domus anlicae postulabat, successores dedit, uxorem etiam ut morosam et asperam dimissurus. Mit Recht bemerkt Peter zu iniussu: "mihi suspectum". Denn es ist entschieden widersinnig, zu sagen, man habe gegen die Kaiserin Johne einen Befehl" des Kaisers einen zu vertrauliehen Ton angeschlagen, da der Kaiser ja einen solchen die kaiserliehe Würde herabsetzenden Befehl überhaupt nicht hätte geben können. Zudem steht auch nicht iniussu in BP, sondern uniussu. Ich glaube nicht zu irren, wenn ich annehme, dass darin die Worte nimio usu stecken. So erhalten wir einen vortrefflichen Erklärungsgrund zu den Worten familiarius se

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Coniectanea latina, Daventriae 1870, p. 65.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Die Bezeichnungen nacans und nacantians scheinen einer späteren Zeit anzugehören; sie finden sich erst bei Ammianus, Vegetius und Synesius (\$222775[50]); vgl. Marquardt. Röm. Staatsverw. H. Bd., S. 447.

tunc egerant. Der häufige (nimius = magnus) Verkehr mit Sabina erzeugte unwillkürlich einen vertrauteren Ton, als schieklich war. Die Begriffe usus und familiaritas werden überhaupt gerne verbunden. Cie. ad fam. XIII, 23, 52: coniunctus magno usu familiaritatis. Liu. 40, 21: insinuaret se in

quam maxime familiarem usum.

Hadr. 22, 5: diliqentia iudicis sumptus conuinii constituit et ad anticum modum redegit. Es ist hier von der Sorgfalt die Rede, mit welcher der Kaiser die Ausgaben für seine Tafel controlirte und die Spartianus auch an einer anderen Stelle erwähnt; 17, 4: ad deprehendendas obsonatorum fraudes, cum plurimis simmatibus pasceret, fercula de aliis mensis etiam ultimis quibusque adponit. Was hat nun mit der Sorgfalt eines guten Rechenmeisters und Hauswirthes die Gewissenhaftigkeit eines Richters zu schaffen? Dass iudicis unpassend sei, scheint auch Mommsen gefühlt zu haben, da er summa (aus dem vorhergehenden summissa) diligentia in dies vermuthete. In den Handschriften steht iudices, welches, wenn man das durch Dittographie aus dem folgenden sumptus entstandene s weglässt, recht wol uindice gelesen werden kann. Damit wäre die Achtsamkeit des haushälterischen Kaisers, der, um die Ehrlichkeit seiner Köche zu prüfen, selbst kleine Mittelchen nicht verschmähte, ganz treffend charakterisirt. Bezüglich des adjectivischen Gebrauches von uindex verweise ich auf Kühner, Ausführl, Gramm. I. Bd., S. 357, wo drei Beispiele aus Dichtern angeführt sind. Dass diese Verwendung aber auch der späten Prosa nicht fremd war, ergibt sieh aus Optat. Mileuit. de schism. Donatist. II, 19: nam iidem canes . . . ipsos dominos suos . . . dente uindice . . . laniauerunt.

Marc. 1, 2: auns Annins Uerus iterum consul. Da dies mit der Angabe des Dio (69, 21 Υννίου Βήρου, του τρὶς ὑπατεύσαντος ακὶ πολακρχήσαντος) nicht stimmt, vermuthete Peter ter. Der Ueberlieferung näher liegt tertium, welches nach dem Sprach gebrauche der Scriptores in dem Sinne von ter stehen kann: vgl. Paucker p. 89 ff.

Marc. 13, 4: tunc autem Antonini leges sepeliculi sepulchrorumque asperrimas sanxerunt, quando quidem cancrunt na quisquis nellet fabricaretur sepulchrum. BP: ne quis nel'r abfabricaretur sepulchrum. Zu dieser Stelle bemerkt Madvig. Advers. critic. II. Bd., p. 632: ,Scriptum fuisse opinor: ,,ne quis uillae applicaret sepulchrum"; nisi quis "adfabricaretur" retinere audet'. Da ich gleichfalls uillae adfabricaretur vermuthet hatte, erachte ich es auch nach Madvig nicht für überflüssig, eine Begründung dieser Schreibung zu geben. Dieselbe empfiehlt sich zunächst aus sachlichen Gründen. Bekanntlich war es ein ganz gewöhnlicher Gebrauch, die Grabdenkmäler neben den Villen anzulegen; ein Verbot, dieses zu thun, ist daher zur Zeit einer heftigen Epidemie etwas so Natürliches, dass darüber weiter kein Wort zu verlieren ist. Der Umstand ferner, dass adfabricari vielleicht ein ἄπαξ εἰσημένον ist, kann nicht gegen diese Emendation sprechen. In den Scriptores finden sieh weit über hundert ἄπαξ λεγόμενα, darunter (nach Plew p. 27 f.) dreizehn Verba. Die Bildung eines Deponens adfabricor in dem Sinne von ,dazu-' oder ,anbauen' ist aber um so weniger auffallend, da das einfache Verbum auch bei Vopiscus als Deponens erscheint. Prob. 20, 6: orbis terrarum non arma fabricabitur. Uebrigens ist wenigstens ein Participium affabricatus (von affabricare) nachgewiesen, und zwar bei Augustin. de mus. 6, 7: consuetudo quasi secunda et quasi affabricata natura dicitur.

Marc. 16, 3-4: Post Ueri obitum Marcus Antoninus solus rem publicam tenuit, multo melior et feracior ad nirtutes, quippe qui nullis Ueri iam impediretur aut simulatis callidae seueritatis, qua ille ingenito uitio laborabat, erroribus aut his qui praecipue displicebant Marco Antonino iam inde a primo aetatis suae tempore uel institutis mentis prauae uel moribus. Dass dem Verus nicht mit Unrecht der Vorwurf der Härte gemacht wird, zeigt die Charakteristik des Victor, der ihn ingenii asperi nennt, wie des Eutropius, der von ihm sagt (VIII, 10): uir ingenii parum civilis, reverentia tamen fratris nihil unquam atrox ausus. Was aber eine seneritas callida sei, darauf vermag ich mit Salmasius keine Antwort zu geben. Vielhaber vermuthete dissimulatis callide, nicht besonders glücklich; denn wenn Verus die Fehler seiner angeborenen Rauhheit zu verhehlen wusste, so waren sie nicht mehr erkennbar und bildeten demnach für Marens kein Hinderniss. Ist simulatis richtig, so muss es seinen Gegensatz haben; dieser findet sich, wenn wir lesen: qui nullis ueris iam impediretur aut simulatis callide seneritatis . . .

erroribus. Demnach würde unterschieden zwischen Fällen wirklicher Strenge des Verus und zwischen solchen, wo er sich
derselben in schlauer Weise nur als einer Maske bediente,
offenbar zu dem Zwecke, um gegenüber der übergrossen und
vielfach getadelten Milde des Marcus in einem anderen Lichte
zu erscheinen. Haupt vermuthete ennulatis calidae ueritatis,
quo. Ich glaube jedoch, dass die neritas, selbst wenn man
das Wort mit "Grobheit" übersetzt. keinesfalls unter die nitin
gerechnet werden könne.

Marc. 16, 2: quo quidem tempore ipse imperator filio ad triumphalem currum in circo pedes cucurrit. — ipse, wie Peter nach Obrecht schreibt, wie des Salmasius Conjectur senex können nur als zweifelhafte Nothbehelfe für das handschriftliche sine dienen. Ich erkenne in diesem die unseren Scriptores so geläufige Partikel sane, welche, wie Plew p. 35 treffend bemerkt, "sine certa ulla notione" bloss zur Satzverknüpfung verwendet wird. Was ihre Stellung im Satze betrifft, so findet sie sich selten zu Anfang desselben, meist an zweiter oder dritter Stelle. Vgl. Marc. 18, 5: et parum sane fuit: 23, 9: fama fuit sane; Commod. 10, 3: si quis sane; Trig. 3, 8; Aurel. 18, 3: accepta est sane.

Marc. 18, 4: Hic sane nir tantus et talis ac diis uita et morte coniunctus filium Commodum dereliquit; qui, si felix fuisset, filium non reliquisset. Wenn man diese Worte liest, fühlt man sofort, dass das logische Verhältniss zwischen Bedingung und Bedingtheit geradezu umgekehrt ist. Es ist daher wahrscheinlich zu emendiren: qui sie felix fuisset, si filium non reliquisset.

Marc. 25, 1: relicto ergo Sarmatico Marcomannicoque bello. Die Lesart der Handschriften relecto führt eher auf reiecto.

Auid. Cass. 1, 1: Anidius Cassius, ut quidam uolunt. exfamilia Cassiorum fuisse dicitar per matrem, homine nono genitus Auidio Senero, qui ordines duwerat et post ad summas dignitates pernenerat. Mit diesen Angaben steht Dio's Berieht in vollständigem Widerspruche: 71, 22: δ δὰ δὰ, Κάτσιος Σόρος μὰν ἀς τῆς Κόρου ἦν. ἀνὰρ δὰ ἄριστος ἐγένετο . . πλάν καθ ὅτον Ἡλιοδώρου τνός, ἀγαπητώς εἰς τὴν τῆς Λίγόπτου ἡγενονίαν ἔξ ἐμπειρίας ἐητορικῆς προχωρήσαντος, οῦςς ἦν. Während also nach Vulcatius der Vater des Avidius den Namen Avidius Severus führte und nach einer

militärischen Laufbahn zu hohen Würden gelangte, nennt Dio denselben Heliodorus und deutet mit den Worten έξ έμπειρίας รัฐธรรมที่รู eine ganz andere Laufbahn des Mannes an; auch sein λγαπητώς stimmt schlecht zu des Vulcatius summas diquitates. Ein solcher Widerspruch lässt sich nicht einfach dadurch lösen, dass man annimmt, derselbe habe mit seinem vollen Namen Avidius Cassius Heliodorus geheissen, oder dass man die Berichte des Dio und Vulcatius auf verschiedene Quellen zurückführt. Die verdient schon an und für sich entschieden mehr Glauben als der späte Vulcatius; für ihn spricht auch. dass ein Sohn des Cassius (ohne Zweifel der älteste und deshalb auch gefährlichste, da er allein von allen Kindern des Cassins deportirt wurde) Heliodorus hiess; vgl. Marc. 26, 11. Zudem beruht der mitgetheilte Text der Stelle des Vulcatius nur auf Conjectur, während die Handschriften bieten: per marem tamen nouo genitus. Man hat daher statt nouo sehon frühzeitig aug vermuthet, was sieh trotz des entschiedenen Widerspruches des Salmasius recht gut halten lässt. Zwei Argumente sind es hauptsächlich, auf welche sich dieser Gelehrte stützt. Zunächst bestreitet er, dass man sagen könne: ano genitus. Darauf ist zu erwidern, dass genitus von den Scriptores h. A. manchmal im Sinne unseres ,abstammend oder "herstammend" auch mit Länder- und Städtenamen verbunden gebraucht wird. Vgl. Al. Seuer. 1, 2; urbe Arcena genitus; Aurel, 3, 2: Moesia genitum. Ferner meint Salmasius, dass man zunächst nicht den Namen des Grossvaters, sondern des Vaters erwarte, da es die Gewohnheit dieser Geschichtschreiber sei, vor Allem über die Eltern der Regenten Aufschluss zu geben. Auf diesen Einwand kann man erwidern, dass die Scriptores h. A. dort, wo ihnen das Material vorlag, alle Verwandten zu nennen oflegen, wobei der Grossyater fast niemals fehlt, dass aber auch Fälle vorkommen, in welchen die Eltern nicht genannt werden, entweder weil sie nicht bekannt waren, oder weil dies unwesentlich schien. Manchmal scheint aber hierbei auch die reine Willkür oder der Zufall gewaltet zu haben. So nennt Capitolinus den Vater des Maximus, obwohl derselbe aus der Plebs war, den des vornehmen Balbinus aber nicht, sondern nur dessen Ahnherrn Balbus Cornelius Theophanes. Von noch geringerem Gewichte ist die Behauptung des Salmasius, dass

Avidius Severus, wenn er der Grossvater des Cassius war, unter Marcus schwerlich mehr am Leben war; denn dies konnte in dem Falle, als er des Cassius Grossvater von mütterlicher Seite war, doch leicht möglich sein.

Um nun wieder auf die Stelle des Vulcatius zurückzukommen, so acceptire ich die Vermuthung auo für nouo und sehreibe mit einer weiteren leichten Aenderung: ex familia Cassiorum fuisse dicitur per matrem tantum, auo genitus Auidio Seuero. So erklärt sich auch der Name Avidius Cassius. Den ersteren führte er nach seinem Grossvater, den andern nach der gens, von der er mütterlicher Seits abstammte oder abstammen sollte.

Auid. Cass. 14, 3: Marcus homo saue optimus, qui dum clemens dici cupit. In BP steht clementes, was offenbar aus clementem se (clementese) entstanden ist; vgl. Pert. 15, 8, wo Jordan — Eyssenhardt mit Recht nach den Handschriften schreiben: quam (epistulam) ego inseri ob nimiam longitudinem nolui.

Commod. 9, 6: debiles pedibus et cos qui ambulare non possent in gigantum modum formanit, ita ut a genibus de pannis et linteis quasi dracones degererentur. Die Berliner Herausgeber lesen nach einer Vermuthung Mommsen's: quasi in dracones redigerentur. Nach Dio's Bericht (72, 20): πάντας τους τῶν ποδών ἐν τῷ πέλει ὑπὸ νόσου ἢ ἐπέρας τινὸς τουςορὰς ἐστερημένους ἐθροίτας ἐρακόντων τὰ τινα κὸτοῖς εἴὸη περὶ τὰ γόνατα περιἐπλεξε ist ohne Zweifel tegerentur zu schreiben. Ueber de = Abl, instrum, vergleiche man die reiche Sammlung bei Rönsch, Ital, und Vulg.², S. 393—395, wo diese Stelle gleichfalls citirt ist.

Commod. 10, 4: nam eum quem nidisset albescentes inter nigros capillos quasi aermiculos habere, sturno adposito, qui se nurmes sectari crederet, capite suppuratum reddebat obtunsionilus. Das letzte Wort ist durch Conjectur von Casaubonus hergestellt, während in BP obtunsioneris steht. Dass dies nur obtunsione oris (durch die Stösse des Schnabels) gelesen werden könne, ist an und für sich kaum zweifelhaft und wird ausserdem durch Commod. 9,6 bestätiget: cum Anubim portaret, capita Isiacorum graniter obtundebat ore simulacri.

Commod. 14, 1: Per hanc autem neglegentiam, cum et aunonam nastarent hi qui tunc rem publicam gerebaut, ctiam inopia ingens Romae exorta est, cum fruges non deessent. Dass trotz des Vorhandenseins von Getreidevorräthen eine Noth entstehen konnte, ist jedenfalls seltsam und erweckt den Verdacht, dass der Text nicht richtig ist. Herodianus sehiebt zwar die Hungersnoth einzig und allein dem Kleandros in die Schuhe (I, 12, 4). Allein bei Dio lesen wir von einem thatsächlichen Getreidemangel, der nur durch das ränkevolle Gebahren des Getreidepraefecten Papirius Dionysius noch gesteigert wurde. Er berichtet nämlich 72, 13: εγένετο μεν γάρ και άλλως ισχυρά σιτοδεία, ἐπὶ πλεῖστον δ' αὐτὴν Παπίριος Διονύσιος ἐπὶ τοῦ σίτου τεταγγιένος έπηυξησεν, ϊν' ως αλτιώτατον αυτής του Κλέανδρου . . . καλ μισήσωσιν οί Pouzie: καὶ διασθείσωσι. Da somit der Mangel an Lebensmitteln, gleichviel ob durch das Verschulden des Praefecten oder aus anderen Ursachen, ein wirklicher und thatsächlicher war, müssen die Worte eum fruges non deessent unrichtig sein. Zudem bieten BP cum fruges et non deessent. Ich vermuthe, dass zu schreiben ist: cum fruges emendae essent (tn = m, o = e).

Pert. 6, 3: sane iam postero kalendarum die eum statuae Commodi deicerentur, gemuerunt milites. Für iam, wie Peter schrieb, steht in BP cum. — sane cum dürfte wohl aus sanequam entstanden sein.

Did. Jul. 2, 3: et semper ab eo collega est et successor appellatus, maxime eo die cum filiam suam Iulianus despondens adfini suo ad Pertinacem nenisset idque intimasset, dixit: \*\* que debita reverentia, quia collega et successor meus est. Zu dieser Stelle bemerkt Casaubonus: deest aliquid manifestissime supplendum in hanc sententiam: disit tum inneni Pertinax, Hunc tu obserna debita renerentia, quia c. Allerdings drückt sich Capitolinus Pert. 14, 4 deutlicher aus: nam cum ei Didius Inlianns fratris filium obtulisset, cui despondebat filiam suam, adhortatus est innenem ad patrui observationem et adiecit: Obserua collegam et successorem meum. Indessen dürfte es doch möglich sein, dass in que der Ueberrest des Imperativus prosequere zu suchen ist. Dann wäre nach appellatus ein Punkt, nach intimasset ein Komma zu setzen und darauf fortzufahren dixit: Prosequere debita reverentia. Vgl. Lactant. divin. instit. VI, 9, 24: hic est sapientiae gradus primus, ut sciamus, quis sit nobis uerus pater, eumque solum pietate debita prosequamur;

VII, 5, 5: is nerum patrem summ debita ueneratione proseguitur.

Seuer. 14, 4: rumore deinde belli Parthici extincti patri matri auo et uxori priori per se statuas conlocauit. Der erste Theil dieses Satzes kann nicht richtig sein, da wir im §. 11 desselben Capitels lesen profectus dehinc ad bellum Parthicum est, und da auch im Weiteren nur von den Vorbereitungen und der Abreise zu diesem bereits ausgebrochenen Kriege die Rede ist. Vgl. 15, 1: Erat sane in sermone wolgari, Parthicum bellum adfectare Septimium Seuerum gloriae cupiditate, non aliqua necessitate deductum (necessitate | de | ductum?). traiecto denique exercitu a Brundisio continuato itinere nenit in Syriam Parthosque summouit. Zwar hatte Severus auch schon nach dem Siege über Niger mit den Parthern gekämpft, aber damals hatte der Krieg mit ihrer Niederlage geendet. cap. 9, 9: deinde circa Arabiam plura gessit, Parthis etiam in dicionem reductis. Von diesen Worten an ist bis zu unserer Stelle von den Parthern nicht mehr die Rede, so dass man durch die Worte rumore belli Parthici extincti förmlich überrascht wird. Nach Dio (75, 9) hatten die Parther, während Severus den Albinus bekämpfte, Mesopotamien erobert und Nisibis belagert. Der Krieg war also thatsächlich ausgebrochen, bevor Severus zur Bekämpfung der Feinde in den Orient zog. Man erwartet daher an unserer Stelle das gerade Gegentheil des Gesagten: nicht das Gerücht von der Beendigung des Krieges, der kaum erst angefangen hatte, sondern nur das Gerücht vom Ausbruche desselben konnte sich damals verbreiten. Es muss daher die Stelle nach BP, wo extiti statt extincti überliefert ist, so geschrieben werden: rumor deinde belli Parthici extitit. patri matri et rel.

Seuer. 19, 8: legaminis patrii avidus. Ob in Afrika und speciell in der Tripolis Hülsenfrüchte von besonders guter Qualität gediehen oder ob mit legamen patrium eine bestimmte Hülsenfrucht bezeichnet werden soll, ist ungewiss. Ich zweißle an der Richtigkeit der Lesart und vermuthe legaminis porriauidus.

Nig. 3, 11: emenda igitur primum tribunos, deinde militem, quem quamdiu non timueris, tamdiu timeberis, sed scias idque de Nigro, militem timere non posse, nisi integri fuerint tribuni et

duces militum. Peter hat zum Theile die Emendation des Salmasius angenommen, welcher non ergünzte, und timeberis statt des handschriftlichen timebis nach der Vulgata geschrieben. Jordan — Eyssenhardt geben mit BP: quem quamdin timueris tamdiu timebis. Mommsen vermuthete tamdiu (non) timebit. Da auf das timere der Soldaten, wie der folgende Satz beweist, ein besonderer Nachdruck gelegt wird, ist mit möglichstem Anschlusse an die Ueberlieferung zu sehreiben: quem, quamdiu timuerit, tamdiu tenebis. Vgl. Tae. Ann. I, 29: nihil in nulgo modicum; terrere, ni paneant; ubi pertimuerint, inpune ontemni.

Clod. Alb. 2, 5: sane ut tibi insigne aliquod imperialis maiestatis adiciam, habebis utendi coccini pallii facultatem † me praesentem et ad me et cum mecum fueris, habiturus et purpuram sed sine auro. In BP steht accedam. Die älteren Ausgaben schrieben accedat, Jordan addam, Golisch vermuthete annectam. Ich ändere: insignia aliquot . . . accedant, da im Folgenden zwei Attribute der Kaiserwürde, coccini pallii facultas und purpura, erwähnt werden. So erklärt sich das accedam der Handschriften auf die einfachste Weise. insignia wurde vor aliquot nach Auslassung des schliessenden a leicht zu insigne. Was aligned = aligned betrifft, so verweise ich darauf, dass quot in BP meist quad geschrieben wird; vgl. Heliog. 27, 4 und 6; Maximin, 13, 2; Al. Sener, 41, 3; 42, 4; Gord, 21, 4; Trig. 10, 11; Prob. 12, 5 (zweimal). — Im Folgenden vermuthete Peter facultatem perpetuam et absque me et cum, Jordan me praesidente, candem et cum. Ich möchte schreiben: facultatem et in praesente statione et cum mecum fueris.

Clod. Alb. 13, 1: Fuit statura procesus, capillo renodi et cripso, fronte lata et candore mirabili, ut plerique putent, quod ex eo nomen acceperit. BP: et ut, was wol nur aus  $it\langle a \rangle$  ut entstanden sein kann. — Ebend.: in luxurie narius, nam saepe adpetens nini, frequenter abstinens. Da in BP narium steht, ist vielleicht zu schreiben: narii amans, saepe.

Clod. Alb. 13, 5—6: Si senatus p. R. suum illud uetus haberet imperium, nec in anius potestate res tanta consisteret, non ad Uitellios neque ad Nerones neque ad Domitianos publica fata nenissent, in imperio consulari nostrae illae gentes Ceioniorum Albinorum Postumiorum, de quibus patres nestri, qui et ipsi ab

auis suis audierant, multa didicerunt, et certe Africam Romana imperio senatus adiunxit, Galliam senatus subegit et Hispanias. orientalibus populis senatus dedit leges, Parthos temptanit senatus. So Peter; aber in dieser Fassung ist die Stelle ganz unverständlich. Nimmt man an — und dies ist das natürlichste dass der Nachsatz zu dem conditionalen Vordersatze mit den Worten uou ad Uitellios beginnt, so ergibt sich die zweifache Unzukömmlichkeit, dass in dem Satze in imperio ... Postumiorum die Ellipse von essent anzunehmen ist, und dass dieser Satz nicht in den Zusammenhang passt. Denn der Gedanke: wenn der Senat, nicht aber Einer herrschen würde, so wäre ein Vitellius und Nero unmöglich gewesen und unsere alten Geschlechter wären im Besitze der consularischen Gewalt entbehrt aller Logik, da die Nachsätze nicht zusammenpassen. Daher hatten die früheren Herausgeber Recht, wenn sie nach uenissent stark interpungirten. Freilich bleibt auch so die harte Ellipse stehen, und das folgende de quibus . . . didicerunt ist vollkommen sinnlos, ausser man schreibt mit Obrecht dididerunt. Ich glaube den Schwierigkeiten auf eine andere Weise abhelfen zu können. Liest man nämlich adiecerunt für didicerunt, und nimmt man an, dass dieses Verbum zu gentes gehört, so fehlt zwar das Verbum in dem Satze de quibus patres nestri; allein aus dem Zusammenhange lässt sich leicht ein diverunt oder locuti sunt ergänzen und diese Ellipse mit Beispielen verwandter Art belegen. Die ganze Stelle aber wird so vollkommen verständlich: in imperio consuluri nostrae illae gentes Ceioniorum Albinorum Postumiorum, de quibus patres uestri (locuti sunt), qui et ipsi ab anis suis audierant, multa adiecevunt: et certe Africam Romano imperio senatus adinuxit, Galliam senatus subegit et Hispanias et rel. Der Sinn ist: Wenn der Senat herrschen würde, so würden nicht so verächtliche Menschen, wie ein Vitellius, ein Nero, ein Domitiau, die

Ygl. Trig. 8, 4: sed de hoc nimis multa (erg. dixi), de quo illud addidisse satis est. Trig. 32, 1: Docet Decippus, nec Herodianus tacet omnesque qui talia legenda posteris tradiderant (erg. dienut). Claud. 1. 1: nentum est ad principem Claudium, qui nobis intuitu Constanti Caesaris cum cura in litteras digerendus est. de quo ego ideireo recusari non potui (erg. quo minus in litteras digererem). Mehr hei Plew p. 56.

Macht besitzen. Ferner verdankt das Reich seine Erweiterung auch nur den senatorischen Familien. Jene haben Vieles hinzugewonnen. Der Senat war es, der Afrika dem römischen Reiche einverleibte, der Senat hat Gallien und Hispanien unterworfen' u. s. w.

Carac. 2, 5: dixit praeterea in castris, fratrem sibi uenenum parasse, matri eum inreuerentem fuisse. Hier dürfte wol etiam für eum zu schreiben sein.

Carac. 5, 8; naufragii periculum adit antemna fracta, ita at in scafam cum protectoribus uix descenderet. Statt uix steht in BP ita, wofür Golisch cito wollte. Vielleicht ist uitae zu schreiben.

Carac. 8, 8: et fertur quidem Papinianus, cum raptus a militibus ad Palatium traheretur occidendus, praediuinasse dicens, stultissimum fore qui in suum subrogaretur locum, nisi adpetitam crudeliter praefecturam uindicaret. BP haben dicentem, die ülteren Ausgaben Papinianum . . . dicentem. Ich vermuthe dicens eum.

Geta 5, 1: fuit in litteris assequendis tenax ueterum scriptorum. Da in BP et tenax steht, ist offenbar zu schreiben: in litteris assequens et tenax.

Macrin. 3, 9: alii uero tantum desiderium nominis huius fuisse dicunt, ut, nisi populus et milites Antonini nomen audirent, imperatorium non putarent. Für imperatorium ist wahrscheinlich imperatorem eum (Diadamenum) zu schreiben.

Macrin. 4, 4: donatum autem anulis aureis, patrocinante sibi conliberto suo Festo, aduocatum fisci factum sub Uero Antonino. Der Name Verus hat den Kritikern viel zu schaffen gemacht. Peter, welcher sub Caracallo Antonino vermuthete, hat insoferne Recht, dass, nachdem im §. 3 davon die Rede war, dass Macrinus von Severus nach Afrika verwiesen wurde, hier kein Kaiser gemeint sein könne, der vor Severus regierte, sondern nur dieser oder Caracallus. Die Möglichkeit aber, dass aus Caracallo ein Vero geworden sei, muss trotz aller compendia scripturae denn doch bezweifelt werden. Casaubonus, welcher sub Senero nel Antonino vermuthete, war auf der richtigen Spur. Nur ist nel überflüssig und einfach sub Senero Antonino zu schreiben. Vgl. cap. 3, 6: inde est quod se et Senerus Antoninum nocanit, ut plurimi ferunt. Heliog.

17, 8: lauacrum in uico Sulpicio, quod Antonini (so BP; Antoninus Edd.) Seueri filius coeperat. Dass Severus sich nach Pertinax, weil er ihn verelnte, nennen liess, wird ausdrücklich bezeugt; Seuer. 7, 9: se quoque Pertinacem uocari iussit; vgl. cap. 14, 13. Wenn man nun erwägt, wie sehr er den Kaiser Marcus Antoninus verehrte, nach welchem er ja seine Söhne benannte, in dessen Familie er adoptirt sein wollte, 1 in dessen Grabmal er beigesetzt wurde,2 wenn ferner von einem Traumgesichte erzählt wird, in welchem sich Severus in den Olymp unter die Antonine versetzt sah (Seuer. 22, 2), so ist wol an der Richtigkeit der Nachricht, dass er sich Antoninus nannte, nicht zu zweifeln. Ueberdies ist die Schreibung sub Seuero Antonino auch deshalb unanfechtbar, weil Macrinus schon unter diesem Kaiser wieder zu Gnaden aufgenommen wurde, wie Dio bezeugt (78, 11): ὑπὸ τοῦ Κίλωνος έξαιτησαμένου αυτόν σωθείς πρός μέν τοῖς τοῦ Σεβήρου δχήμασι τοῖς κατά την Φλαμινίαν όδον διαθέουσιν ἐπετάγθη.

Macrin. 5, 9: Ad senatum dein litteras misit de morte Antonini diuum illum appellans excusansque se et iurans, quod de caede illius nescierit. ita sceleri suo more hominum perditorum iunxit periurium sa quo incipere decuit hominem improbums, cum ad senatum scriberet. Peter hält die eingeklammerten Worte für ein fremdes Einschiebsel. Sie lassen sich jedoch halten, wenn man decuit in dedecuit ändert und die Stelle so versteht: "So fügte er zu seinem Verbrechen einen Meineid, mit welchem der ruchlose Mann sein Schreiben an den Senat anständiger Weise nicht hätte beginnen sollen. Es ist also enge zu verbinden a quo, cum ad senatum scriberet, incipere dedecuit. So erhalten wir eine moralische Bemerkung, die hier ganz am Platze ist und sich den vielen ähnlichen Gemeinplätzen in dieser Vita würdig anreiht.

Macrin. 8, 1: Appellatus igitur imperator † susceptos contra Parthos profectus est magno apparatu, studens sordes generis et

<sup>1</sup> Seuer. 10, 6: ideireo illum Antoninum appellatum, quod Seuerus ipse in Marci familiam transire uoluerit.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Seuer. 19, 3: inlatus sepulchro Marci Antonini, quem ex omnibus imperatoribus tantum colnit, at et Commodum in dinos referret.

prioris uitae infamiam uictoriae magnitudine abolere. — susceptos lesen die Handschriften, nur ist das schliessende s in P ausradirt. Die älteren Ausgaben begnügten sich, mit der Ed. princ. suscepto bello zu schreiben, immerhin mit mehr Wahrscheinlichkeit, als den Conjecturen suspectos (Bährens), infestos (Peter) oder gar senatus consulto (Kellerbauer) zugesprochen werden kann. Vielleicht lässt sich die Stelle durch Vergleichung mit Max. et Balb. 12, 7 emendiren. Dort heisst es: exercitu igitur suscepto Maximini ad urbem cum ingenti pompa et multitudine Maximus uenit; d. h.: ,nachdem Maximus das Heer des Maximinus an sich gezogen hatte, kam er nach Rom'. Kann nun suscipere exercitum gesagt werden, so dürfte auch suscepto ... magno apparatu zulässig sein, da ja magno apparatu von magno exercitu im Wesentlichen nicht verschieden ist. Vgl. Al. Seuer. 55, 1: Magno igitur apparatu inde in Persas profectus; 61, 8: sed omnis apparatus militaris, qui postea est ductus in Germaniam a Maximino, Alexandri fuit et potentissimus quidem per Armenios et Osdroenos et Parthos et omnis generis hominum.

Diadum. 7, 7: nt et ille Antonini meritum effingat, et ego, qui sum pater Antonini, dignus omnibus uidear. Man sagt wol nirtutes effingere, ,die Tugenden eines Anderen in sich nachbilden oder nachahmen', man kann aber nicht Jemandes Verdienst nachbilden, sondern ihm nur nahekommen oder es erreichen. Ich schreibe daher attingat.

Diadum. 8, 4: nam cum quidam defectionis suspicionem incurrissent, et cos Macrinus saeuissime punisset filio forte absente, atque hic audisset, auctores quidem defectionis occisos, tamen qui eorum dux Armeniae erat et item legatus Asiae atque Arabiae ob antiquam familiaritatem dimissos, his litteris connenisse patrem dicitur. — qui eorum schrieb Salmasius nach dem handschriftlichen quorum; ich halte qui tum für wahrscheinlicher. Ferner lässt sich legatus kaum halten, da man ergänzen muss et item qui legatus Asiae atque is qui legatus Arabiae erat, was mehr als hart ist. Mit Recht haben daher die älteren Ausgaben legatos geschrieben.

Heliog. 3, 2: erat praeterea etiam rumor, qui nouis post tyrannos solet donari principibus, qui nisi ex summis virtutibus non permanet. Für exsummis vermuthe ich eximiis.

Heliog. 6, 7: cumque seriam quasi ueram rapuisset, quia ei uirgo maxima falsam monstrauerat. — quia ei uirgo ist des Salmasius Emendation für das handschriftliche quamquisgo. Ich möchte verbinden: quasi ueram . . . quamque uirgo.

Heliog. 9, 1: dictum est a quibusdam, per Chaldaeos et magos Antoninum Marcum id egisse, ut Marcomanni p. 12. semper deuoti essent atque amici, idque factum carminibus. et consecrationem cum quaereret, quae illa esset uel ubi esset, suppressum est. Im letzten Satze ist entweder consecrationem oder illa nicht richtig; denn man erwartet entweder et consecrationem cum quaereret, quae esset, oder cum quaereret, quae illa consecratio esset. Ich halte daher den Text der Berliner Ausgabe: amici, idque factis carminibus et consecratione. cumque quaereret—im Ganzen für richtig; nur ist statt des handschriftlichen factus nicht factis, sondern sacris zu schreiben.

Heliog. 10, 2: Zoticus sub eo tantum nalnit ut ab omnibus officiorum principibus sic haberetur quasi domini maritus. Hier ist zweifellos dominae zu schreiben, wie schon Casaubonus erkannte. Es war ein Lieblingsvergnügen des Heliogabalus, sich als Weib zu geberden, wovon Lampridius und Dio die scandalösesten Dinge zu erzählen wissen. Dio 79, 14: ἤξη ξὲ καὶ ἐξαίρετὸν τινα ἄνδρα ἔσηεν, ibid. fin.: καὶ τέλος ... καὶ ἐγήματο, γονή τε καὶ δέσποινα βασιλίς τε ἀνομάζετο.

Heliog. 19, 7: strauit et triclinia de rosa et lectos et particus ac sic deambulauit, idque onni florum genere, liliis niolis hyacinthis et narcissis. In BP ist überliefert: sic eadembulanit. Dies hat schon die dritte Hand des Palatinus völlig richtig in sic ea (Abl. loc. = in rosa) deambulauit geändert. Dass idque unverständlich ist, haben Jordan und Peter erkannt. Ersterer vermuthete atque, während Peter entweder idque... narcissis auswerfen oder umstellen will: strauit et triclinia et lectos et porticus de rosa atque omni... narcissis ac sic deambulauit. Ich schreibe deque für idque.

Heliog. 25, 7: gladiatores unte convinium pugnantes sibi et pictas frequenter exhibuit. Da das letzte Wort in BP fehlt, vermuthete Peter uidit für sibi. Es dürfte jedoch zu schreiben sein: pugnare sivit.

Heliog. 26, 5: et cum ad meretrices muliebri ornatu processisset papilla eiecta, ad exoletos habitu puerorum qui prostituuntur, post contionem pronuntiauit his quasi militibus ternos aureos donatiuum petitque ab his ut a dis peterent, ut alios haberet ipsis commendandos. Ich gestehe, dass mir die letzten Worte völlig unklar sind. Bezieht sich alios auf exoletos und meretrices, so wird die Stelle geradezu sinnlos; denn wie sollte Heliogabalus exoletos und meretrices einander empfehlen? Und dann der Ausdruck commendare im Munde des immerhin als Kaiser sich fühlenden Heliogabal gegenüber Leuten der niedrigsten Classe! Bezieht man alios aber auf aureos, so ist commendandos nicht richtig und man wird dann wol mit Gemoll zur Aenderung commodandos = dandos geneigt sein. Nur entsteht dann die neue Schwierigkeit, wie Heliogabal diesen Menschen gegenüber sich auf einmal so arm stellen konnte, dass er sie auffordert, die Götter zu bitten, ihm so viel zu geben, dass er Jedem nochmals drei Goldstücke schenken könne. Alle Schwierigkeiten haben jedoch ein Ende, wenn man schreibt: ut alios haberent ipsi (ipse B1) commendandos. Heliogabal fordert sie auf, recht viel Proselyten zu machen, damit er möglichst viele Streiter seiner Art habe und beschenke. Jeder, der des Lampridius Vita oder Dio's Darstellung gelesen hat, wird zugeben, dass dies der Art jenes verworfenen Menschen vollkommen entspricht.

Heliog. 29, 7: si ins autem displicuisset, inbebat, ut semper id comesset, quandin tamen melius inveniret. Hier ist wol quandin tandem zu schreiben.

Heliog. 29, 9: amabat sibi pretia maiora dici earum rerum quae mensae parabantur. BP: pretia rerum maiora. Es ist unrichtig, dieses rerum als irrthümliche Wiederholung des folgenden aufzufassen; es ist vielmehr aus uero[m] maiora entstanden (pretia maiora uero pretio).

Al. Seuer. 5, 1: Alexandri nomen accepit, quod in templo dicato apud Arcenam arbem Alexandro magno natus esset, cum casu illuc die festo Alexandri cum uxore pater eius sollemnitatis inplendae causa uenisset. uenisset fehlt in den Handschriften und statt pater eius bieten dieselben patris. Emendirt man dieses Wort in pater isset, so ist Alles in Ordnung.

Al. Seuer. 9, 4: cum per populi et honestorum coronas una uox esset, hunc inepte Antoninum dici. inepte ist Peter's Vermuthung für das handschriftliche inte; die älteren Ausgaben

bieten non rite, Bährens wollte iniuste. Am nächsten kommt der Ueberlieferung in pie.

Al. Seuer. 9, 5: uicisti nitia, nicisti crimina, nicisti dedecora. Antonini nomen ornabis. Da nicisti an dritter Stelle in BP fehlt und die Handschriften ornanisti bieten, schrieb Jordan: nicisti crimina, dedecora, Antonini nomen ornanisti. Derselbe vermuthete ausserdem noch decore Antonini n. o. Ich halte gleichfalls dedecora für corrupt und schreibe: nicisti crimina dedecorosa (os ist nach or ausgefallen).

Al. Seuer. 41, 7: palumborum, quos habnisse ut ad XX milia dicitur. Trotz der Bemerkung des Salmasius "sie Graeci loquuntur: &z àrà săzzz: yihiáðzz; dürfte es doch bedenklich sein, diesen Graecismus ohne weiters zu statuiren. Gemoll wollte usque, was von der Ueberlieferung zu weit abliegt. Ich glaube in dem ut ein steigerndes uel zu erkennen.

Al. Seuer. 42, 3: medicus sub eo umus palatinus salarium accepit, ceterique omnes usque ad sex fuerunt, qui annonas binas aut ternas accipiebant, ita ut mundas singulas consequerentur, alias aliter. iudices et rel. BP bieten alter, B mundus; aliter emendirte Casaubonus ,obsequutus Politiani libro'. Ob der Ausdruck mundae annouae, der nur an unserer Stelle vorzukommen scheint, auch richtig ist, möchte ich bezweifeln. Nimmt man an, dass in mundus (B) das schliessende s durch Dittographie des folgenden entstanden, dagegen ein i nach alter wegen des folgenden iudices abgefallen ist, so erhält man die einen vortrefflichen Sinn gebende Schreibung: ita ut mundi (scil. panis) singulas consequerentur, alias alteri (= sequentis). Vgl. 37, 3: panis mundi pondo triginta, panis sequentis ad donandum pondo quinquaginta. Ueber die Heteroklisie der Pronominal-Adjectiva handelt Kühner, Ausf. Gramm. I, S. 408 ff. Ein Beispiel aus den Scriptores ist der Dativ eodem Nig. 4, 7.

Al. Seuer. 45. 3: iam enim inde tacebatur, et omnes ambulabant, ne dispositionem Romanam barbari scirent. Dass ambulabant keinen Sinn gibt, fühlten Alle, welche sich mit der Kritik der Scriptores beschäftigten. Unter den mannigfachen Emendationsversuchen ist aber nur das von Golisch vorgeschlagene elaborabant erwähnenswerth. Ich dachte einmal an omnes (s)imulabant, welches wenigstens den Schriftzügen der Ueberlieferung ziemlich nahe kommt.

Al. Seuer. 50, 5: quos falangarios uocari iusserat et cum quibus multum fecit in Perside. BP: inter Perside. Darnach dürfte vielleicht in terra Perside zu schreiben sein; vgl. cap. 56, 7: ut eum terra Persarum fugientem uideret.

Al. Seuer. 51, 4: Ulpianum ... quem saepe a militum ira obiectu purpurae suae defendit. In BP ist summue überliefert, welches Casaubonus und Gruterus vergebens zu schützen suchen. Zu schreiben aber ist ohne Zweifel summe, als Adverbium zu defendit.

Maximin. 2, 2: ferus moribus, asper superbus contemptor, saepe tamen instus. Dass Capitolinus blosse Anwandlungen von Gerechtigkeitsgefühl den schlimmeren Eigenschaften Maximin's gegenüber hervorgehoben haben sollte, ist nicht recht glaublich; er schrieb wol: semper tamen instus.

Maximin. 6, 2-3: quinta quaque die iubebat milites decurrere, in se simulacra bellorum agere, gladios loricas galeas scuta tunicas et omnia arma illorum cottidie circumspicere; calciamenta quin etiam prospiciebat, prorsus autem ut patrem militibus praeberet. Für in se vermuthete Madvig inter se. Ich möchte jedoch lieber hinter decurrere stark interpungiren und dann fortfahren: ipse simulacra bellorum agere; vgl. §. 5: exercebat cum militibus ipse luctamina. bellorum ist natürlich im Sinne von pugnarum oder proeliorum zu fassen, worüber man Paucker p. 137 vergleichen möge. — Im Folgenden bieten BP ut autem; letzteres ist wahrscheinlich aus amantem entstanden. Vgl. Al. Seuer. 50, 3: iam uero ipsi milites inuenem imperatorem sic amabant ut fratrem ut filium ut parentem.

Maximin. 13, 1: fuerunt et alia sub eo bella plurima ac proclia. ac ist von Peter ergänzt; Andere tilgen mit Salmasius proclia als Glosse zu bella. Die Sache verhält sich jedoch ganz anders. Nicht in proclia, sondern in bella liegt das Verderbniss, und zu schreiben ist sub ea belna. So nennt nämlich der Senat selbst den Maximinus; cap. 15, 6: a tristissima belna; ibid. §. 8: ad illam belnam atque illins amicos persequendos. Ausserdem vergleiche man Maximin. 5, 4; 9, 2; 10, 1; 11, 6; 17, 1; Al. Seuer. 53, 6; 56, 6.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Caes. B. G. I, 30, 2: terrue Galliae; B. Afr. c. 3: terra Africa; Liu. 25, 7: terra Italia.

Maximin. 24, 3: post hoc ingens ex Aquileia commeatus in castra, quae laborabant fame, propere traductus refectisque militibus alia die ad contionem uentum est, et omnes in Maximi et Balbini uerba iurarunt, Gordianos priores diuos appellantes. Statt propere steht in BP  $\tilde{p}$ ; ich glaube, dass dies einfach ein Versehen für p ist und schreibe demnach pertraductus, eine Bildung, welche durch das im Spätlatein häufige pertransire geschützt ist. Auch für refectisque bieten die Handschriften andere Lesarten, B fectisque, P fecistisque; die älteren Ausgaben lesen fessisque. Ich halte im Hinbliek auf die Huldigung allein festisque für richtig. Zum Ausdrucke vgl. man Tac. Ann. II, 69: festam Antiochensium plehem per lictores proturbat.

Maximin. 25, 1: Interest scire, quale senatus consultum fuerit uel qui dies urbis, cum est nuntiatus interemptus Maximinus. Die Worte qui dies urbis sind schwerlich richtig; denn der Sinn: ,welch' ein Festtag für die Stadt', welchen sie doch haben müssten, lässt sich nur errathen. Ich schreibe mit Rücksicht auf §. 3, wo es heisst: et forte dies ludorum erat, die Stelle so: uel qui dies, urbi cum est nuntiatus i. M.

Maximin. iun. 2, 10: quod ideireo indidi, ne qui Cordum legeret me praetermisisse crederet aliquid quod ad rem pertineret. Das in BP überlieferte quis ist nicht einfach als Verschreibung für qui zu betrachten, sondern es ist zu emendiren: ne quis, si Cordum legeret. Vgl. cap. 7, 4: quod ideo testatum posui, ne quis... crederet.

Gord. 21, 3: Haec de Gordiano iuniore digna memoratus comperimus. B hat memoratus, in P ist s wegradirt. Bekanntlich findet sich dignus nicht selten mit dem Genetiv verbunden. Besieht man jedoch die übrigen Stellen der Scriptores, an denen sich dieselbe Wendung findet, so wird man memoratus ebensowenig für richtig halten als Prob. 24, 6 den Dativ memoratui. Es erscheint nämlich sonst überall nur die Form memoratu: dignum memoratu Trig. 2, 4: memoratu dignum Trig. 4, 2; memoratu digna Macrin. 1, 1; digna memoratu Diadum. 6, 1, Heliog. 18, 4, Aurel. 1, 9, Tac. 16, 5, Firm. 6, 1, Procul. 13, 6. Fasst man nun Stellen in's Auge wie Valer. 5, 1 digna cognitu, oder Gallien. 20, 5 digna et memoratu uidebantur et cognitu, so kann man sich der Erkenntniss nicht verschliessen, dass memoratu und cognitu nicht Substantiva, sondern Supina

sind. Wird nun dignus an diesen zwei Stellen mit dem Supinum verbunden, so ist nicht einzusehen, warum anderswo dieselbe Form anders aufzufassen sein sollte, warum diese Schriftsteller in einer ganz feststehenden Phrase einmal das Supinum, ein zweites Mal den Ablativ eines problematischen Substantivums, ein drittes Mal den Genetiv, ein viertes Mal den Dativ dieses Substantivums gesetzt haben sollten.

Gord. 26, 5: illic frequentibus proeliis pugnanit et nicit Sapore Persarum rege summoto. In BP steht aesapore, wonach a se Sapore zu emendiren ist.

Gord. 30, 8: uerum cum secum ipse (Philippus) cogitaret amorem populi R. et senatus circa Gordianum et totius Africae ac Syriae totiusque orbis Romani, cum et nobilis esset et nepos ac filins imperatorum et bellis grauibus totam rem p. liberasset, posse fieri, ut flexa quandocumque militum noluntate Gordiano redderetur imperium repetenti, cum in Gordianum irae militum famis causa nehementes essent, clamantem e conspectu duci iussit ac dispoliari et occidi. Diese Stelle leidet an mehreren Gebreehen. Zunächst fällt die kleine Inconcinnität auf, dass von cogitaret zuerst amorem, dann posse fieri abhängt, wo man posseque oder eine andere Wendung erwartet. Es dürfte daher zu schreiben sein: cogitaret, amore populi .... posse fieri. - flexa ist Peter's Conjectur statt des in BP überlieferten ficta, wofür Salmasius reficta schreiben wollte. Wenn man ficta = fida setzt und den Ausfall von in nach ut annimmt (infida), so ist dem Sinne wie der Ueberlieferung Genüge geleistet. quandocumque ist natürlich mit infida zu verbinden: es könne der Fall sein, dass bei irgend einmal eintretender Unzuverlässigkeit der Soldaten Gordianus wieder zum Throne gelange'. Endlich ist noch Peter's Vermuthung repetenti als verfehlt zu bezeichnen. Denn da in B1 ganz deutlich rerecenti steht, während in P recenti, aber mit einer Rasur vor dem Worte, überliefert ist, so kann kein Zweifel obwalten, dass re recenti (= statim) zu schreiben ist.

Gord. 31, 1: Imperauit Gordianus annis sex. Atque dum haec agerentur, Argunt Scytharum rex finitimorum regna uastabat. Statt atque bieten BP asne; ich vermuthe Asiac. Wie auf die Frage wohin? Ländernamen im blossen Accusativ stehen (Plew p. 37), so kommt auf die Frage wo? auch der Genetiv

vor; Aurel. 48, 2: Etruriae per Aureliam usque ad Alpes maritimas ingentis agri sunt.

Max. et Balb. 4, 4: praefectura urbi in Sabinum conlata est, uirum grauem et Maximi moribus congruentem. In BP<sup>1</sup> ist maximum überliefert, was sieh allerdings auch aus der Dittographie des m erklären lässt, eben so gut aber aus einem ursprüngliehen Maximo in moribus entstanden sein kann.

Max. et Balb. 5, 10: post haec (Maximus) praefectus urbi prudentissimus ingeniosissimus et seuerissimus adprobatus est. quare † ueluti senatus ei. homini, quod non licebat, nouae familiae imperium tamen detulit. Casaubonus vermuthete uelut dixi, Peter uel cunctus, Eyssenhardt gar rei p. saluti. Ansprechender ist Madvig's Aenderung: quare uitanti senatus ei omne, quod non licebat nouae familiae. Ich möchte am ehesten nel iure für passend halten.

Max. et Balb. 12, 5-6: ex quo quidem Balbinus subiratus est, dicens, Maximum minus quam se laborasse, cum ipse domi tanta bella compressisset, ille autem otiosus apud Rauennam sedisset. sed tantum ualuit uelle, ut Maximo, quia profectus est contra Maximinum, etiam uictoria decerneretur, quam impletam ille nesciuit. Der Sinn der Stelle ist klar: der blosse Zug des Maximus gegen Maximinus, der schon zu Ravenna in's Stocken kam, genügte, um dem Maximus den Sieg zuzuerkennen, an dem er keinen Antheil hatte. Aber nesciuit lässt sich schwerlieh halten, da ja bekanntlich Maximus durch einen Eilboten von dem Tode Maximin's und der Unterwerfung seines Heeres in Kenntniss gesetzt wurde; vgl. Maximin. 25, 2. Berücksichtigt man ferner cap. 16, 7: cum ... ne Maximus quidem contra Maximinum pugnasse doceatur, sed resedisse apud Rauennam atque illic patratam audisse uictoriam, so bleibt kein Zweifel mehr, dass entsprechend den Worten illie patratam andisse uictoriam zu schreiben ist: quam impletam illic resciuit, d. h. von dessen Zustandekommen er erst nachträglich in Ravenna Kenutniss erhielt.

Gallien. 5, 6: occupatis Thraciis Macedoniam nastanerunt. Thessalonicam obsederunt, neque usquam spes mediocriter salutis ostentata est. In BP ist überliefert: neque usquam quies mediocriter salutem ostentare est. Hiernach ist wahrscheinlich zu schreiben: ne qua usquam quies m. s. ostentaret.

Gallien. 13, 4: Gallienus sane ubi ei nuntiatum, Odenatum interemptum, bellum Persis ad seram nimis uindictam patris parauit. B hat gallienos und ei, P gallieno und ubi enuntiatum. Da gallienos in B ohne Zweifel aus gallieno[s] sane entstanden ist, ist an der Schreibung von P festzuhalten, nach welcher es heissen muss: Gallieno sane ubi est nuntiatum.

Trig. 22, 2: saepe illic ob neglectas salutationes, locum in balneis non concessum, carnem et olera sequestrata, calciamenta servilia et cetera talia usque ad summum rei p. periculum seditiones, ita ut armarentur contra eas exercitus, peruenerunt. Wenn man nicht peruenerunt in dem Sinne von euenerunt fasst, ergibt diese Schreibung den schiefen Sinn: 'Die Aufstände in Aegypten erreichten aus geringfügigen Ursachen den höchsten Grad von Gefährlichkeit', während offenbar gesagt werden sollte: 'In Aegypten brachen oft aus geringfügigen Ursachen die gefährlichsten Aufstände aus'. Peter hätte daher anch peruenerunt in pronenerunt ändern sollen. Es ist aber vielmehr das handschriftliche illi sowie eos festzuhalten und nur in nach periculum einzuschieben: saepe illi . . . usque ad summum rei p. periculum ⟨in⟩ seditiones . . . peruenerunt.

Trig. 22, 11-12. Pollio berührt die merkwürdige Thatsache, dass den römischen Fasces der Eintritt in Aegypten verwehrt war, und fährt fort: cuius rei etiam Ciceronem, cum contra Gabinium loquitur, meminisse satis nouimus. denique non extat memoria rei frequentatae, quare scire oportet Herennium Celsum, nestrum parentem, cum consulatum cupit, hoc quod desiderat non licere. Der Satz denique . . . frequentatae ist nicht verständlich. Wenn man mit Closs übersetzt: "Ueberhaupt findet sich kein Beispiel in der Geschichte, dass solches (d. i. das Betreten Aegyptens mit Fasces) jemals geschehen wäre', so that man dem Wortlaute Gewalt an. frequentare ist nicht facere, sondern saepe facere. Ferner hätte in diesem Falle res jedesmal eine andere Bedeutung. Das erste Mal heisst es: ,der Umstand, dass den Fasces der Eintritt in Aegypten verboten war' (§. 10: fasces consulares ingredi Alexandriam non licere); an der zweiten Stelle aber müsste es den Sinn haben: das Betreten Aegyptens mit Fasces'. Allen diesen Schwierigkeiten wird durch Verwandlung von non in nunc ein Ende gemacht. denique nunc extat memoria rei frequentatae heisst

nämlich: 'Demgemäss hat sich die Erinnerung an eine so vielfach besprochene und allgemein bekannte Sache bis zur Gegenwart erhalten'. Und eben deshalb, fährt Pollio fort, sollte Herennius Celsus wissen, dass er Unstatthaftes verlange, wenn er als Statthalter Aegyptens das Consulat und somit die Fasces zu erhalten wünsche. Zu frequentatae vgl. Trig. 33, 5: extat eins familia, Censorinorum nomine frequentata, d. h.: 'allgemein bekannt unter dem Namen der Censorini'.

Trig. 32, 7: Longius mihi uideor processisse quam res postulabat. sed quid faciam? scientia naturae facilitate uerbosa est. Was hier unter naturae facilitate zu verstehen sei, vermag ich nicht zu erkennen. Vielleicht lässt sich durch die Schreibung natura et facultate ein befriedigender Sinn herstellen. Das Wissen ist wortreich vermöge seiner Natur, indem es eine Ueberfülle von Gedanken zum Ausdrucke zu bringen hat, dann auch vermöge seiner Fähigkeit, sich über alle Materien leicht und ungezwungen auszudrücken (facultas = dicendi facultas).

Claud. 4, 4: , Claudi Auguste, tu nos ab Aureolo uindica. dictum quinquies. ,Claudi Auguste, tu nos a Palmyrenis uindica'. dictum quinquies. ,Claudi Auguste, tu nos a Zenobia et a Uitruvia libera'. dictum septies. ,Claudi Auguste, Tetricus nihil fecit'. dictum septies. Nach des Salmasius Vorgang erklärt man nihil fecit mit nihil commisit und erblickt darin eine leise Mahnung des Senates, den Tetricus auch fernerhin in der Regierung seiner Provinzen zu belassen. Doch hievon kann in diesem Zusammenhange nicht entfernt die Rede sein. Der Senat musste vielmehr schon der Natur der Sache nach die Wiedervereinigung aller getrennten Glieder des Reiches wünschen und konnte ausserdem den Kaiser, der eben den Thron bestiegen, nicht dadurch vor den Kopf stossen, dass er ihm einen Nebenbuhler geradezu zu erhalten wünschte. Ohne Zweifel muss daher der Schluss der Adelamatio ursprünglich einen ähnlichen Sinn gehabt haben, wie die vorangehenden Zurufe. Dies hat auch Mommsen eingesehen und demnach nihil egit vermuthet. Ich möchte schreiben: Claudi Auguste, Tetricus nihil faciet, d. h. Tetricus wird Nichts ausrichten, dir nicht Stand halten.

Claud. 12, 1: Fuerunt per ea tempora et apud Cretam Scythae et Cyprum uastare temptabant, sed ubique morbo atque fame exercitu laborante superati sunt. Das in den Handschriften fehlende fame ist von Salmasius ergänzt. Aber cap. 11, 3, wo davon die Rede ist, dass eine Barbarenschaar in Thracien fame ac pestilentia laboranit, ist noch kein Beweis, dass auch hier fame ausgefallen ist. Ich schreibe: sed ubique morbo utique exercitu laborante superati sunt.

Aurel. 1, 9. Nachdem Vopiscus sein Gespräch mit Junius Tiberianus und dessen Aufforderung, die Geschichte Aurelians zu schreiben, erzählt hat, fährt er nach BP fort: parrumipiane praeceptis. accepi libros Graecos et omnia mihi necessaria in manum sumpsi. Das monströse Anfangswort suchte man auf verschiedene Weise zu emendiren. Die älteren Ausgaben lesen parui ipse quidem, Salmasius wollte parui Valeriani oder parui, mi Piane; Eyssenhardt schrieb parui eis sane, Peter parui Tiberiani nach einem Laurentianus see. XV, in welchem parui tiberiane steht. Wahrscheinlich ist einfach zu schreiben: parui plane praeceptis. Vgl. Trig. 15, 7: ille plane cum urore Zenobia non solum orientem . . . sed et omnes omnino totius orbis partes reformasset.

Aurel. 11, 1-2: Si esset, Aureliane iucundissime, qui Ulpii Criniti uicem posset implere, tecum de eius uirtute ac sedulitate conferrem, hunc tecum requirere potnissem .... suscipe bellum a parte Nicopolis, ne nobis aegritudo Criniti obsit. Die Ansichten über diese Stelle gehen weit auseinander. Während nämlich Casaubonus bemerkt: ,locus est mutilus', erwidert Gruterus: Locus minime defectuosus. Dicit enim, quamuis licuisset conferre cum Aureliano de successore digno uirtutibus Criniti, nullum tamen inneniundum qui ei praeferretur'. Wir wären in der That sehr dankbar, wenn das, was Gruterus will, hier wirklich gesagt wäre. Allein wo steht etwas davon, dass es dem Valerianus möglich gewesen wäre, den Aurelianus zu Rathe zu ziehen? Wo ist ferner der vor Allem nothwendige Uebergang zwischen potuissem und suscipe zu suchen? -- Auch Salmasius hält das Verderbniss nicht für sehr arg und will sehreiben: ,Si esset alius (so vulgo), A. i., q. U. C. u. possit (?) implere, tecum . . . conferrem: hunc tecum requirere potuissem. Aber auch bei dieser Lesung ist der Uebergang zu suscipe ein ganz unvermittelter, da Salmasius selbst folgenden Gedanken ergänzen muss: ,non est autem alius qui possit. igitur ipse suscipe'. Madvig vermuthete, ansprechend wie immer, aber mit zu gewaltsamer Aenderung

der Ueberlieferung conferre nec te requirere potuissem. Vielleicht lässt sich die Stelle dadurch emendiren, dass man nach conferrem stark interpungirt und dann fortfährt: nunc tu, cum requirere (non) potuissem, suscipe bellum. Der Gedankengang ist folgender: "Wenn ieh Jemanden wüsste, der den Posten des Ulpius Crinitus übernehmen könnte, so würde ich dich über seine Befähigung und Thatkraft zu Rathe ziehen. Nun aber, da ich keine Erkundigungen hinsichtlich eines solchen Mannes einziehen konnte, übernimm du den Oberbefehl bei Nicopolis'.

Aurel. 14, 6: hoc igitur, quod Cocceius Nerua in Traiano adoptando, quod Ulpius Traianus in Hadriano, quod Hadrianus in Antonino et ceteri deinceps proposita suggestione fecerunt, in adrogando Aureliano, quem mihi uicarium indicii tui auctoritate fecisti, censui esse referendum. Ich vermuthe repetendum.

Aurel. 32, 3: nam Aegyptum statim recepit atque, ut erat ferox animi, cogitatione multus, uchementer irascens . . . occidentem petit atque ipso Tetrico exercitum suum prodente . . . legiones optinuit. Salmasius suchte in der Note z. d. St. zu beweisen, dass multus hier synonym sei mit seuerus und tetricus; allein die Stellen, die er beibringt, sind ganz anderer Art und nicht im entferntesten beweiskräftig. Die Phrase cogitatione multus könnte vielmehr weder für sich allein, noch in diesem Zusammenhange anders gefasst werden als in dem Sinne ,viel und gerne nachdenkend'. Dass dies weder zu ferox animi und uehementer irascens, noch zum Charakter Aurelians überhaupt passt, ist einleuchtend. Daher wollte Oberdick cogitatione non multus schreiben; Eyssenhardt setzte cogitationem ultus in den Text und nahm eine Lücke an. Ich glaube jedoch, dass cogitatione aus concitatione verderbt ist; concitatione multus aber heisst , heftig, aufbrausend, leicht erregbar. Vgl. Gallien. 14, 8, wo Bährens treffend concitatis militibus statt des überlieferten cogitatis m. schrieb.

Aurel. 41, 8: ille nobis Gallias dedit, ille Italiam liberauit, ille Uindelicis iugum barbaricae seruitutis amouit. Da in BP ille inde Uindelicis steht, ist wohl ille de Uindelicis zu schreiben.

Tacit. 16, 1: Tacitus congiarium p. R. intra sex menses uix dedit. Eyssenhardt schrieb sexies (VI); vermuthlich ist aber das handschriftliche uix aus bis entstanden, indem u für b geschrieben und dann uis als uix gelesen wurde.

Numerian. 11, 2: nam et cum Olympio Nemesiano contendit, qui ἀλιευτικὰ κυνηγετικὰ et ναυτικὰ scripsit inque omnibus colonis inlustratus emicuit. Ich halte das handschriftliche colonis mit Casaubonus für verderbt. Denn was soll hier der Hinweis auf die Colonien? War Nemesianus blos in diesen berühmt? Ich glaube aber nicht, dass des Casaubonus Vermuthung coronis das Richtige trifft, sondern dass hier coloribus am Platze ist. Vopiscus will sagen, dass Nemesianus sich in allen Gattungen des poetischen Stiles auszeichnete. Endlich muss mit den Handschriften (quinque BP, quique P²) und den früheren Ausgaben quique statt inque gelesen werden.

### Verzeichniss der behandelten Stellen.

| Seite                                                | 4.7               |
|------------------------------------------------------|-------------------|
|                                                      | Seite Danking 1 1 |
| ·                                                    | Pertinax 1, 1     |
| , 4, 6                                               | . 3, 1            |
| T 0 901                                              | , 6, 3            |
| 11 1 200                                             | 7, 1              |
| " ' '                                                | 7 0               |
| 10 1 900                                             |                   |
| 19 5 95                                              | Severus 4, 5-6    |
| " )1 0                                               | , 7, 3            |
| $\begin{array}{cccccccccccccccccccccccccccccccccccc$ | , 9, 4            |
| " aa e                                               | 9, 6              |
| # 22, 6                                              | , 14, 4 397       |
| Pius 2, 10                                           | r 14, 6           |
| , 5, 5                                               | , 15, 1           |
| , 7, 3                                               | , 19, 8           |
| , 8, 9                                               | . 21, 7           |
| , 10, 4                                              | Niger 3, 9        |
| " 12, 5                                              | , 3, 10           |
| Marcus 1, 2                                          | , 3.11            |
| . 1, 6                                               | , 4, 1,           |
| , 11, 7                                              | , 5, 3 381        |
| , 13, 4                                              | , 11, 5,          |
| , 16, 2                                              | Albinus 2, 5 398  |
| , 16, 3-4                                            | , 13, 1           |
| , 18, 4                                              | , 13, 5-6         |
| , 19, 9                                              | Caracallus 1, 1   |
| " 25, 1 393                                          | 2, 5, 100         |
| " 25, 12                                             | 3, 5              |
| $, 28, 10 \dots 372$                                 | , 5, 5            |
| Verus 3, 2 380                                       | , 9, 8            |
| . 7, 3                                               | 8, 8              |
| Avidius Cassius 1, 1 393                             | Geta 1, 1 2       |
| $_{9}$ 2, 1 380                                      |                   |
| , 2, 6 —                                             | Macrinus 3, 9     |
| <b>,</b> 14, 3 395                                   | ., 1, 4           |
| Commodus 2, 9                                        | , 5, 9            |
| "                                                    | , 8, 1            |
| " 10, 1                                              | . 14, f 377       |
| " 11, 6                                              | Diadumenus 5, 5   |
| ., 11, 13                                            | 7.4               |
| , 14, 1 395                                          | . 7, 7 102        |

| Seite                                                 |                                        | Seite          |
|-------------------------------------------------------|----------------------------------------|----------------|
| Diadumenus 8, 4 402                                   | Gordiani tres 21, 3                    | . 407          |
| Heliogabalus 3, 2 —                                   | , 24, 2                                | . 379          |
| , 5, 1 374                                            | . 26, 5                                | . 408          |
| , 6, 7 403                                            |                                        | . —            |
| $,$ $9, 1. \dots -$                                   | ,,,                                    |                |
| , 10, 2                                               | ,                                      | . 409          |
| , 17, 5 377                                           | " " "                                  | . —            |
| , 18, 4                                               | 13 7 0                                 | . 368          |
| $\begin{array}{cccccccccccccccccccccccccccccccccccc$  | " " ,                                  | 409 $362$      |
| $ \begin{array}{cccccccccccccccccccccccccccccccccccc$ | -à 9                                   | . 362<br>. 373 |
| 96 5                                                  | * 5                                    | . 384          |
| 20. 7 10.1                                            | "                                      | . 358          |
| " 20 0                                                | " e                                    | . 409          |
| , 29, 9                                               | , ,                                    | . 389          |
| Alexander Severus 5, 1 404                            |                                        | . 384          |
| 2 4 9.41                                              | " 13, 4                                | . 410          |
| 9 t 101                                               | Triginta tyranni 1, 2                  | . 358          |
| 0 5 105                                               | ,                                      |                |
| , 10, 5 378                                           | "                                      | . 359          |
| " 14, 4 36s                                           |                                        | . 410          |
| " 15, 3 390                                           |                                        | . –            |
| , 15, 5 378                                           | " 30, 13                               | . 373          |
| , 28, 7 371                                           | " 30, 19                               | . 379          |
| " 37, 10 378                                          | " 30, 20                               | . 385          |
| , 41, 7 405                                           | , 32, 7                                | . 411          |
| , 42, 3 —                                             | $_{,}$ 33, 2                           | . 386          |
| , 45, 3 —                                             | Claudius 4, 4                          | . 411          |
| , 50, 5 406                                           | " ,                                    | . 373          |
| , 51, 4 $-$                                           | " '                                    | . 385          |
| , 55, 1 389 ·                                         | ,, ,, ,,                               | . 411          |
| Maximini duo 2, 2 406                                 | ,, ,                                   | . 379          |
| "                                                     | ,                                      | . 412          |
| $, \qquad 6, 4. \ldots 367$                           | , ,                                    | . 369          |
| $, \qquad 8, \ 5. \ \ldots \ 362$                     | ,, ,, ,, ,, ,, ,, ,, ,, ,, ,, ,, ,, ,, | 379            |
| , 13, 1 406                                           | , 11, 1                                | 374 $412$      |
| , 14, 1 384                                           | , 11, 1-2                              |                |
| ", 14, 4 368<br>", 24, 3 407                          |                                        | . 413<br>. 379 |
| 91 1 927                                              | 91 9                                   | . 369          |
|                                                       | " ac :                                 |                |
| , 23, 1                                               | , 20, 5                                | . 359          |
| , 28, 10 407                                          |                                        | . 379          |
| Gordiani tres 2, 4                                    | , ,                                    | . 359          |
| " 11, 1 384                                           | <i>"</i>                               | . 413          |
|                                                       |                                        |                |

| ∺eite                 | Seite                   |
|-----------------------|-------------------------|
| Aurelianus 41, 7 376  | Numerianus 13, 3        |
| . 41, 8 413           | " 13, 5 —               |
| Tacitus 16, 4         |                         |
| Saturninus 7, 4-5 385 | , ", ", Ep. I, 8,41–361 |
| Carus 2, 5 379        |                         |
| , 8, 5                | , Ep.H, 1,59 —          |
| Numerianus 11, 2 414  |                         |

## Grammatischer Index.

| :                                    | eite | Seite                              |
|--------------------------------------|------|------------------------------------|
| adjabricari, verb. act               | 392  | Ellipse einer attrib. Bestimmung   |
| $ad\ id = usque\ eo.\ .\ .\ .\ .$    |      | vor einem Temporal-                |
| Alexandrea                           |      | satze                              |
| alteri = alterius (?)                | 405  | " eines verbum dicendi 399         |
| alterutrum, adv., steht für alter —  |      | " von erat                         |
| alterius u. s. w. (ἀλλήλων)          | 360  | . von <i>ist</i>                   |
| Anakoluth                            | 389  | " von <i>factus</i> 386            |
| . d. attrib. Participiums            | 369  | von imperator bei creatus 387      |
| Anaphora                             | 372  | " von imperator bei factus (?) 386 |
| a se uocare aliquem                  | 378  | ., von magis 384                   |
| $Asiae = in Asia \dots \dots$        | 108  | emerere poenam 376                 |
| assequens in litteris                | 400  | e more                             |
| belua, Maximinus                     | 406  | e re                               |
| Calchida = Calchis                   | 362  | extitit = extat                    |
| concitatione multus                  | 413  | $frustra = temere \dots 372$       |
| conludere gladiatoribus              | 375  | Genitivus von Ländernamen auf      |
| consecror, kein Deponens             | 364  | die Frage wo? 408                  |
| constitit = constat.                 | 35s  | genitus = oriundus                 |
| cum tempor. mit dem Ind. Praes.      | 367  | Gigantam = Giganta 362             |
| $de = \Lambda bl.$ instrum           | 395  | hic, steht häufig für is 365       |
| deambulare rosa                      | 403  | idem, ist tonlos und dient zur     |
| denique dient zur blossen Ver-       |      | blossen Andentung des Sub-         |
| knüpfung der Sätze                   | 357  | jects                              |
| dignus mit dem Supinum auf -u .      | 107  | impendere operam 371               |
| diligentia uindice                   | 391  | in mit dem Accusativ $=in$ mit     |
| ecquid                               | 376  | dem Ablativ 3-1                    |
| Ellipse des Substantivums            | 386  | in moribus congruens               |
| Sitzungsber, d. philhist, Cl. XCIII. |      | Hft. 27                            |
|                                      |      |                                    |

| Seite                                    | Seite                                     |
|------------------------------------------|-------------------------------------------|
| Indicativus in indirecter Frage. 381     | $quidem = et quidem \dots 358$            |
| inempto 376                              | quintum iduum August, diem 367            |
| iniusso = iniussu 361                    | qnod e. Ind. fut. = Acc. e. Inf. fut. 368 |
| malta = μαλαχός 377                      | re recenti = statim 408                   |
| mirus = magnus                           | sane, dient zur blossen Anknüpfung 393    |
| $nam = sed, autem \dots 359$             | sanequam 396                              |
| $nimins = magnus \dots \dots 374$        | Scironam = Scirona 362                    |
| Nominativus absolutus 371                | sedere, verb. trans 364                   |
| obtunsione oris 395                      | statim = mox, paulo post 357              |
| orbis terrarum = imperium Ro-            | subjectus telis 389                       |
| manum                                    | summe defendere 406                       |
| $per = ad (\hat{\epsilon}\xi) \dots 368$ | super, ausser, nebst 384                  |
| $Persida = Persis \dots 362$             | superfusus fama                           |
| pertraducere 407                         | suscipere apparatum 402                   |
| $p/urimi = multi \dots \dots 373$        | $tantum = tam \dots 358$                  |
| pollutus, steht nicht für polluit . 363  | Tarracona = Tarraco                       |
| pos = post                               | terra Persis 406                          |
| potius — non                             | tertium = ter. 391                        |
| prinatim, adjectivisch 369               | $Tyfonam = Tyfona, \dots, 362$            |
| $quantum = quam \dots 358$               | uehementer inimici                        |
| quidam = qui/ibet                        | uere, adjectivisch                        |

# SITZUNGSBERICHTE

DER

#### KAISERLICHEN AKADEMIE DER WISSENSCHAFTEN.

PHILOSOPHISCH-HISTORISCHE CLASSE.

XCIII. BAND III. HEFT.

JAHRGANG 1879. -- MÄRZ

Ausgegeben am 26. Juni 1879.

### VI. SITZUNG VOM 5. MÄRZ 1879.

Das k. k. Ministerium für Cultus und Unterricht übermittelt die von der spanischen Regierung herausgegebenen und der kais. Akademie gewidmeten "Cartas de Indias".

Von dem Bürgermeister der Haupt- und Residenzstadt Wien wird ein Exemplar des zweiten Bandes der im Auftrage des Gemeinderathes herausgegebenen "Wiener Geschichtsquellen" übersendet: endlich schickt

Herr Dr. Friedländer in Kanitz ein Exemplar seines Werkes: "Geschichtsbilder aus der Zeit der Tannaiten und Amoräer" für die akademische Bibliothek ein.

Herr Dr. Kohut in Fünfkirchen erstattet den Dank für die ihm bewilligte Subvention zur Drucklegung des zweiten Bandes des "Aruch-Lexikons".

Die Central-Direction des kais. deutschen archäologischen Institutes zeigt das am 21. April d. J. in Rom stattfindende Jubiläum der Anstalt an.

Das w. M. Dr. Pfizmaier legt eine für die Denkschriften bestimmte Abhandlung: "Darlegung der chinesischen Aemter" vor.

Das c. M. Herr Prof. Dr. Krones in Graz übersendet eine Abhandlung des Herrn Gymnasialprofessor Dr. Arthur Steinwenter zu Graz, welche betitelt ist: "Beiträge zur Geschichte der Leopoldiner" und um deren Aufnahme in das Archiv der Verfasser ersucht.

Herr Gymnasial-Professor Dr. K. F. Kummer in Wien hält einen Vortrag über 'das Ministerialengeschlecht von Wildonie' und ersucht um Aufnahme der Abhandlung in das Archiv.

Das Preisgericht der Grillparzerstiftung für das Triennium 1878—1881 besteht aus den Herren: Moriz Carriere in München, Franz Freih. v. Dingelstedt in Wien, Hermann Hettner in Dresden, Johannes Nordmann und Robert Zimmermann in Wien.

# An Druckschriften wurden vorgelegt:

- Akademie der Wissenschaften, königl. Preussische, zu Berlin: Monatsbericht. November 1878. Berlin, 1879; 8%.
- der Wissenschaften, königl. Bayerische, zu München: Sitzungsberichte der philosophisch-philologischen und historischen Classe. 1878. Band II. Heft 1. München, 1878; 8°.
- Akademija, Jugoslavenska znanosti i umjetnosti: Rad. Knjiga XLV. U Zagrebu, 1878; 8°. Starine. Knjiga X. U Zagrebu, 1878; 8°. Stari pisci hrvatski. Knjiga X. U Zagrebu, 1878; 8°.
- Ateneo di Brescia: Commentari per l'anno 1878. Brescia, 1878; 8º.
- Friedländer, M. H. Dr.: Geschichtsbilder aus der Zeit der Tanaiten und Amoräer. Brünn, 1879; 8°.
- Gesellschaft, k. k. geographische, in Wien: Mittheilungen. Band. XXII. (N. F. XII.) Nr. 1. Wien, 1879; 4°.
- Ministerio de Fomento: Cartas de Indias. Madrid, 1877; Fol.
- Observatory Dudley: Annual Report of the Director for 1878. Albany, 1879; 80. Remarks on the Dudley Observatory, observations of the Transit of Mercury, May 6, 1878. Albany, 1878; 80.
- Revue politique et littéraire et Revue scientifique de la France et de l'Étranger, VIII° Année, 2º Série. Nros. 33, 34 et 35. Paris, 1879; 4º.
- Società italiana di Antropologia, Etnologia et Psicologia comparata: Archivio, VIIIº Volume, fascicolo 3 e 4. Firenze, 1878; 8º.
- Verein von Alterthumsfreunden im Rheinlande: Jahrbücher. I.—LJX. Heft. Bonn, 1842—1876; 80 und 40. Das Siegeskrenz der byzantinischen Kaiser Constantinus VII., Porphyrogenitus und Romanus II. und der Hirtenstab des Apostels Petrus, von Ernst aus'm Weerth. Bonn, 1866; fol. Die römische Villa zu Mennig und ihr Mosaik, von Domcapitular von Wilmowsky. Bonn, 1865; fol. Der Mosaikboden in St. Gereon zu Cöln, von Ernst aus'm Weerth. Bonn, 1873; fol. Kunstarchacologische Betrachtungen über das Portal zu Remagem, Festprogramm zu Winkelmann's Geburtstage, 9. December 1859. Bonn, 1859; 40. Das Portal zu Remagem. Programm zu F. G. Welcker's fünfzigjährigem Jubelfeste, am 16. October 1859. Bonn, 1859; 40. Zur Geschichte der Thebaischen Legion, von J. W. J. Braum. Bonn, 1855; 40. Apollon, der Heilspender. Bonn, 1848; 40. Der Hildesheimer Silberfund. Bonn, 1868; 40. Der Grabfund von Wald-Algesheim. Bonn, 1870; 40. —

Vicus Avrelii oder Oehringen zur Zeit der Römer. Bonn, 1871; 4°. — Das Medusenhaupt von Blariacum. Bonn, 1874; 4°. — Die mittelalterliche Kunst in Soest. Bonn, 1875; 4°. — Die Burg-Kapelle zu Iben. Bonn, 1869; 4°. — Der Wüstenroder Leopard, ein römisches Cohortenzeichen. Bonn, 1857; 4°. — Erklärung eines antiken Sarkophags zu Trier. Bonn, 1850; 4°. — Jupiter Dolichenus. Bonn, 1852; 4° — Das Judenbad zu Andernach. Bonn, 1853; 4°. — Die Externsteine. Bonn, 1858; 4°. — Die Trojaner am Rheine. Bonn, 1856; 4°. — Die Gripswalder Matronen- und Mercurinssteine. Bonn, 1863; 4°. — Die Lauersforter Phalerae. Bonn, 1860; 4°. — Das Bad der römischen Villa bei Allenz. Bonn, 1861; 4°.

# Briefe des Claudius Cantiuncula und Ulrich Zasius. Von 1521—1533.

Von

#### Adalbert Horawitz.

Juristenbriefe sind es, die ich im Folgenden mittheile. Durch A. Rivier's Claude Chansonette (Jurisconsulte Messin et ses lettres inédites, Bruxelles 1878. Extrait du tome XXIX des Mémoires couronnés et autres Mémoires publiés par l'Académie royale de Belgique) neuerdings auf Claudius Cantiuncula aufmerksam gemacht, fand ich in meinen Excerpten über J. Faber, J. A. Brassicanus, Camers und Cantiuncula auch Briefe des genannten Juristen und drei Schreiben des Ulrich Zasius verzeichnet, die ich nach der Durchsicht vollständig zu ediren beschloss. <sup>1</sup>

Denn nicht blos die Schreiber dieser Briefe sind berühmt genug, um ihrem Nachlass Beachtung zu siehern, auch der Inhalt des Vorliegenden schien meist so bedeutend, dass er als Ergänzung für Rivier's Werk und Riegger's Sammlung der Zasius-Briefe wohl eine Edition verlohnen mag.

Im Ganzen sind es sechszehn Stücke, die hier mitgetheilt werden; dreizehn Briefe des Cantiuneula an J. A. Brassicanus, Joh. Faber, Heinrich von Idstetten, Joh. Brotephus, den Secretär von Strassburg, drei von Ulrich Zasius an J. Faber.

Die Briefe sind aus den Jahren 1524 — 1533 und stammen also aus einer Zeit voll der grössten Wandlungen und Erschütterungen; jene Epoche war es ja, in der sich Humanisten

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Die Originale befinden sich in den Codices 9735, 9737 g und 8987 der k. k. Hofbibliothek zu Wien.

und Reformatoren schieden, die im Anfange der gewaltigen geistigen Bewegungen zusammengingen. Jene Epoche war es ja, die Erasmus und seinen Kreis den Wittenbergern entfremdete; das Jahr 1525 wird gewöhnlich als das Scheidejahr beider früher geeinten Richtungen augenommen. Ueber dem Dräuen der "Schwarm- und Rottengeister", dem "höllischen Wüthen" der Bauern, den Wiedertäufer-Gräneln und alle dem zogen sich die Aengstlicheren, Weicheren, Feineren unter den Männern der neuen Bildung zurück; tief verstimmt war vornehmlich der Basler Gelehrtenkreis, begann ja daselbst eine förmliche Auswanderung vor dem Eindringen reformatorischer Gedanken, als dieselben in die Wirklichkeit übersetzt wurden.

In mehreren früheren Schriften habe ich auf den psychologischen Prozess in der Entwicklung unserer grossen Philologen hingewiesen, Manchem kostete es schwere Mühe, ihn durchzumachen, keiner wohl hat mehr davon zu leiden gehabt als der Grösste unter ihnen - Erasmus. Andere fanden sich leichter mit ihm ab, sie blickten einfach auf ihr grosses Vorbild und alunten es nach, so z. B. Michael Hummelberger. In den vorliegenden Briefen der zwei grossen Juristen gewahrt man keine Anstrengung Seelenbewegungen zu meistern, in dem Bildungsgange und den persönlichen Verhältnissen — ich will nicht sagen, in der Betrachtungsweise des Rechtsgelehrten - lag es wohl, dass sie conservativ wie sie waren, lieber beim Alten, bei den seit Jahrhunderten anerkannten festen Gewalten in Kirche und Staat verblieben. Die Auffassung des Romanen - denn als solchen müssen wir Cantiuncula fassen, auch sein Latein trägt Spuren davon 1 - wie des Schweizers ist in dem Einen gleich: sie stehen noch vielfach auf mittelalterlichem Boden, der Humanismus ist für sie nur ein wissenschaftliches Element, dem sie nicht allzu viel Einfluss auf das Leben, nur den formalen auf die Sprache und Anlage ihrer Briefe und Schriften gestatten. So zeigt sich denn auch in diesen Briefen festes Halten an eben angegriffenen Institutionen, ein vorsichtiges Vermeiden jener Gesprächsstoffe, die doch alle Welt beschäftigten und selbst in Klosterzellen und Gelehrtenstuben Aufregung, Begeisterung oder Zorn erzeugten.

<sup>1</sup> betae z. B. ist doch gewiss kein guter lateinischer Ausdruck.

Doch bevor der Inhalt des Mitgetheilten einer kurzen Besprechung unterzogen wird, einige Worte über den ersten der genannten Juristen, über Claudius Cantinneula. Ich kann mich dabei um so kürzer fassen, als sich das oben genannte neue Werk über ihn ausführlich und mit dankeswerther Genauigkeit verbreitet.

Freilich mehr liess sich über seine Geburt auch dort nicht feststellen, als dass Cantiuncula in den letzten Jahren des fünfzehnten Jahrhunderts zu Metz geboren ward, wo sein Vater Notar gewesen. Er studirte in Löwen, kam dann 1517 nach Basel, wo er 1521 Professor (Ordinarius legum) wurde. Aus den Biographien des Erasmus, Beatus Rhenanus u. A. weiss man, was Basel damals für die Pflege der gelehrten Studien bedeutete, die berühmtesten Gelehrten trafen sich hier, die Officinen Amerbach's und Froben's versorgten die gelehrte Welt mit zahlreiehen und werthvollen Novitäten. Begreiflich, dass sieh Cantiuncula's Talent hier bald entfaltete, dass der junge Jurist in rege Beziehungen zu L. Bär, Glarean, Bonifacius Amerbach u. A., ja selbst zu dem grossen Erasmus trat. Das Urtheil des Erasmus ist für ihn ausserordentlich ehrenvoll. In seinem ,Ciceronianus' sagt er: 1 Nosti Claudium Cantiunculam Metensem . . . . . . Cantiuncula ut est ingenio festiuo, in quouis argumento tractando suanissime canit, praesertim oratione prosa, quantum ualeat carmine nescio, nec infeliciter properat ad exemplar Ciceronis. Fluxum, perspicuitatem, copiam ac incunditatem M. Tullii propemodum assequatus est, sed iampridem in Principum legationibus fabulam agit motoriam, quum hoc negocium altissimam quietem desideret et tamen ita quotidie seipsum uincit, quasi per terras mariaque uolitans, Musas omnes secum ducat comites. Habet hoc eximium, quod Juris, prudentiam ac Philosophiae cognitionem eloquentiae conciliauit. În der Vorrede zu J. Chrysostomus Enarratio în epistolam ad Galatas (1527), die dem Cardinal Johann von Lothringen gewidmet ist,2 erwähnt er, dass ihn Cantiuncula zu dieser Uebersetzung gebracht habe: Ut tale quid auderem, crebro mecum egit Claudius Cantiuncula, minimumque abfuit, quin perpulerit.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Opera I, 1012 A.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Opera VIII, 266.

Quid enim est omnino. quod ille non facile cuiuis persuadeat, uir tali praeditus ingenio, tam non uulgari tum philosophiae cognitione, tum utriusque iuris prudentia, tum bonarum etiam litterarum peritia praeditus: adde his omnibus, praeter eam dicendi facultatem, quam rhetorum praeceptiones conferunt, naturalem quandem facundiam, ut optimo iure, si non unicum (nam id fortasse dietu inuidiosum) certe rarissimum uestrae Lotharingiae exemplum et ornamentum dici possit, nec sine causa tibi talium dotium perspicacissimo iudici praecipue carum habeatur.

Aber auch zu Ferneren trat er in Beziehungen, so zu Wilhelm Budé, der ihn einen ,Homo eximius' nennt, zu Ulrich Zasius, dessen Beistand und werthvoller Rath ihn bei seinen 1520 erschienenen "Topica" unterstützten, der dem jüngeren Freunde einen Theil seiner Lucubrationes widmete und ihm stets gewogen blieb.2 Eben die Topica waren es aber, die Cantiuncula einen Namen gaben und ihm den Ruf des bedeutenden Juristen verschafften. In dieser Zeit wohl knüpfte sich seine Verbindung mit dem Tübinger Humanisten Johannes Alexander Brassicanus, von der die anliegenden Briefe (Nr. I. II, III, IV, V, VI, IX, X) Zeugniss geben. So viele Erfolge er aber auch aufzuweisen hatte, so viel Glück er genoss, es litt ihn doch nicht länger in Basel, wo die Sache der Reformation solche Fortschritte machte. Er war nur noch bemüht, seinem Freunde Bonifacius Amerbach 3 seine Stelle als Professor zu verschaffen und begab sich sodann in die Dienste Ferdinand I. In den Jahren 1525-1531 hielt er sich zumeist in Vic auf, jedoch brachte es sein Beruf mit sich, dass er viel auf Ambassaden auswärts war. In den Jahren 1535-1541 fungirt er dem Namen nach als Professor an der juridischen Facultät in Wien, war aber auch von hier aus in Gesandtschaften verwendet. Im Elsass, in Tirol, in Sachsen und Preussen, in Böhmen, Frankreich und in Spanien erscheint der überaus thätige Mann, der trotz aller Gesandtschaften, Sitzungen und Rechtsgutachten noch Zeit genug fand, die Bibliotheken zu durch-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Vgl. auch in den Briefen III, 332 B, C. 962, A. D. 963 A.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Cf. darüber Stintzing a. a. O. 202 ff. Urtheil über die Topica 205 f.

<sup>3</sup> Die Correspondenz mit diesem theilt Rivier l. c. p. 32 ff. mit.

forschen, eine Reihe von Werken herauszugeben und mit seinen Funden den Gelehrten zu dienen.

Seine Paraphrasen der Institutionen (1533 ff.) machten aufs Neue Aufsehen in der gelehrten Welt, um 1542 gewahren wir ihn an der Spitze der k. Kanzlei zu Ensisheim, 1543 auf dem Tage zu Speier, 1546 auf dem zu Regensburg, 1547 auf dem zu Augsburg; über seinen Ausgang ist Nichts überliefert, auch sein Todesjahr lässt sich nur annähernd bestimmen — Rivier setzt es vor 1561 oder 1562 an. — Jedesfalls war Cantiuncula ein Mann von grosser Vielseitigkeit des Wissens und ausgezeichneter Formvollendung — man vergleicht ihn in dieser Hinsicht mit Muretus—es gereicht wohl zu seinem Ruhme, dass ihn so grosse Männer hochhielten und von ihm nur lobend sprachen. Die von Rivier, sowie die von mir mitgetheilten Schreiben, zeigen ihn aber auch als einen sehr artigen und urbanen Mann, der im Umgange mit den Grossen sich an entgegenkommenden Meinungsausdruck gewöhnt hatte.

Der Codex Pal. Vindob. 8987 enthält eine Reihe von Aufschreibungen, die sich auf Cantiuneula beziehen. Es sind diess: von Fol. 1 a — 6 a ein mit C. Cantiuneula Juris consultus unterzeichnetes ,Responsum ad quaestionem, in qua specie florenorum facienda sit redemtio arcis et oppidi Kulsen quam Theodorieus archiepiscopus Moguntinus eum pacto reluitionis Johanni a Witstat uendiderat et archiepiscopus Albertus a. 1533 redimere cupiebat. Diesem Responsum folgen dann verschiedene Aufzeichnungen, ein Brieffragment (fol. 6 b) das sub XIV erscheint, und endlich ein Gutachten über den Friedensbruch Franz von Sickingen (Sicinius) (von fol. 7 — 18 a), der dem Kurfürsten absagte. In diesem weitläufigen, frisch geschriebenen, reichlich mit Allegationen verschenen Rechtsgutachten, 3 das nach Sickingens Tod verfasst ward, erklärt sich Cantiuncula für die Rechte und Forderungen der Kinder jenes Ritters und

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Rivier gibt ein Verzeichniss derselben S. 28.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Tabulae Codicum Mss. Bibl. Pal. Vindob. V, 317.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Ulmann, Franz von Siekingen, Leipzig, Hirzel, kennt das Schriftstück nicht, das wohl edirt werden sollte.

kommt zu dem Schlusse: "Cum itaque Sicinius neque contra rempublicam Romanam neque contra principem Romanum hostili fuerit animo, certum est, eum non recte neque iure perduellionis insimulari." Ganz am Ende rechtfertigt er den Landfriedensbruch gewissermassen aus dem Usus, der in Deutschland bestehe. "Alioqui", sagt er. "quis recensere possit numerum hostium et perduellionum inter Germanos atque adeo in ipsis Germaniae uisceribus? Nam ut late Germania patet, sie complureis habet, quos palam est etiam iniussu Principis Romani fuisse in quasdam Germaniae ciuitates offenso ac plane hostili animo."

Fol. 19—20 enthält eine Aeusserung, die mit den Worten: Quaesitum est a me, ubi in iure probetur eum, cui quotidie honor sit exhibendus, non postulare debere, ut tanta diligentia ei honor exhibeatur quanta cui raro impenditur überschrieben ist.

Fol. 22—30 folgt Claudii Cantinneulae Interpretatio Tituli de Regulis Juris. Am Rande findet sich von anderer Hand — vielleicht von der des Brassicanus — folgende interessante Notiz, die von seiner Thätigkeit in Vic Zeugniss gibt: Hanc interpretationem legit ipse Cantiuncula in Vico Austrasiae quibusdam sacerdotibus uti ab ipso audiui idiotis et ignauis, sic tandem etiam ipsis fere desperantibus et plus uentri et potationibus inuigilantibus, tandem deseruit lectionem, et aliam scribendi materiam incepit in Titulum de officio Judicis, quam etiam in lucem uti Paraphrases dabit.<sup>2</sup>

Auf fol. 32 a -- 35 b folgen die Epistolae aliquot seu Missinae Cl. Cantiunculae, von denen die erste an Bonifacius Amerbach bei Rivier S. 35 abgedruckt ist: 3 die anderen vier werden unter Nr. VIII, XI, XII, XIII mitgetheilt.

Fol. 35 b — 37 a enthält einen bisher ungedruckten Brief des Erasmus an König Franz I. von Frankreich, — den ich mit anderen Erasmianis später publiciren werde — sammt der französischen Uebersetzung desselben durch Claudius Cantiuncula.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Unterschrieben: Hacc obiter et celeriter in gratiam optimi uiri Magistri Johannis leser conscripsit Cl. Cantiuncula.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Erschien 1543 in Basel, 1584 in Venedig.

Der Wiener Codex variirt von dem Basler im Einzelnen z. B. statt doctissime W. C. optime, de quo sane nihil ambigo; statt hanc uacationem W. C. nunc, statt alterius W. C. alterum, statt exscribatur W. C. excubatur u. a.

Auf fol. 38a—56b folgen verschiedene juridische Excerpte, z. B. ad Institutiones, ad Topica Cantiunculae, Zusammenstellungen von Worten und Phrasen, die sich keiner guten Latinität erfreuen, von den Juristen aber doch gebraucht werden, wie pistrinarius, teque certiorauero, ad ratiunculam meam prouenisse, inaedificare, regimentum, praebitio u. A., sodann die Folge der in den Pandekten vorkommenden Kaiser u. s. w. Dass die fünf Gedichte auf Karl von Bourbon (fol. 57 a—58 a) und die Conuentiones Pacis sanctissimae promulgatae inter innictissimum Caesarem Carolum et Franciscum Christianissimum Galliae Regem auch aus Cantiuncula's Feder herrühren, kann man wohl nicht annehmen.

Die folgenden Briefe Cantiuncula's richten sich in ihrer grossen Mehrzahl an den Tübinger Humanisten Johannes Alexander Brassicanus (geboren 1500), den Sohn des bekannten Philologen J. Brassicanus, der sich später ganz der Jurisprudenz widmete und zu Wien 1524 Lehrer derselben wurde, 1 wo er auch 1539 (27. November) starb.

Er schrieb eine Reihe von Originalwerken, von denen die Commentare zu Politians Lamia, der Dialog in diuum Carolum (Aug. Vind. 1519), die Epigrammata in obitum Casp. Ursini Velii (Vienn. Panon. 1539), Ilźy-Omnis (Francof. ad Moenum 1519), de re rustiea (1539), Proverbiorum . . . symmicta (Viennae 1529), In Gallum nuper profligatum (Viennae 1525), Hymnus in Apollinem, Argentorati (1523), de uanis mortalium studiis (Norimb. 1523), Caesar Augustus (1519) genannt werden mögen. Ausserdem veranstaltete er Ausgaben von Calpurnius ludi literarii (Hagenoae 1519), Eucherius: Lucubrationes (Basileae 1531), Gennadius Scholar. Dialogus de uia salutis humanae (Viennae 1530), Lucianus, libellus de longaenis (Tubingae 1525) desselben aliquot lucubrationes (Viennae 1527) und Tragoediae: Podagra et Ocypes (Viennac 1527), Potho de statu domus dei (Hagenoae 1532) Saluianus de nero indicio dei (Basileae 1530 auch Paris 1575), Salonii dialogi duo (Hagenoac 1532). Juri-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Er hätte auch die Lehrkanzel der Rhetorik erhalten sollen. Cf. Kink, Geschichte der Wiener Universität. Beilage II, 139.

dische Werke hatte Brassicanus ebenfalls im Sinne, um 1522 schrieb er an Michael Hummelberger: ,Habebis olim e iureperitis non infimum professorem tuum Brassicanum. Sie enim subinde cristas erigit, tametsi nihil tale merito Cl. meus Cantiuncula nostri saeculi iure consultorum primas. Ad quem nuper gustum aliquem dedi mearum epiphyllidum in quosdam Pandectarum locos, incitatus huc et a Budaeo et ab Alciato nostris Papinianis, aut si quod magis excelsum ac aeque honorificum in illos dici potest. Illorum si non exprimo, tamen uestigia semper adoro.'1 Brassicanus galt bei Cantiuncula sehr viel, dagegen wünschte Brassicanus sehr, dass Cantiuncula ein Compendium abfassen solle, eine Bitte, die derselbe auf mannigfache Weise ablehnt. Er möge - meint er wohl (in unserem Briefe I) - das lieber von Zasius oder Alciat, den Papinianen des Zeitalters, erwarten, seit Cicero könnte dies ja Niemand leisten als die Genannten. Cantiuncula weigert sich übrigens nicht zu jener Arbeit beizutragen, doch habe er weder Zeit noch Kraft, jene Aufgabe zu leisten, für die Zasius die richtige Persönlichkeit sei. Auch in anderen der mitgetheilten Briefe wehrt sich Cantiuncula auf das Entschiedenste gegen Brassicanus wiederholte Bitten, sich an die Abfassung des Compendiums zu machen, er entschuldigt sich mit seiner geringen Kenntniss der lateinischen Sprache was gewiss allzu bescheiden ist - und dem Mangel einer Kenntniss des Griechischen, klagt über seine Ueberbürdung, schildert die Schwierigkeit der Aufgabe und geht so weit zu sagen: Desine rogare et si me amas hac de re deinceps ne uerbum quidem ad me scripseris! Dagegen will Cantiuncula durch Brassieanus ,Nachlesen' (racemationes nennt er sie, Brassicanus spricht von epiphyllides) zu den Pandekten, von denen er gehört, belehrt werden, auf die langweiligen Buchhändler will er nicht warten, dringlich erbittet er die Uebersendung jener, für deren Sicherheit er sich verbürgt (Nr. III). Diese Bitte wiederholt er auch an anderen Orten (Nr. IV), wo er von literarischen Erscheinungen, dem Briefe des Erasmus an Brassicanus und der Erkrankung des ersteren spricht, wo er Frobenius lobt und die Paraphrasis in Matthaeum', Christiano

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Cf. meine Analecten zur Geschichte der Reformation und des Humanismus in Schwaben. Wien 1878, S. 69 (161).

spiritu plenissimam nennt. Endlich erhielt Cantiuncula das erste Capitel der ersehnten Racemationes, ,diei non potest, sagt er, quam arrideat (se. primum caput)', er wünscht Brassicanus ganz und gar bei der Jurisprudenz zu sehen, denn er verspricht sieh sehr viel von ihm. In dem früheren Schreiben frug Cantiuncula auch um Privatverhältnisse des Brassicanus, ob nemlich dieser verheirathet sei, in diesem Briefe gratulirt er ihm zur neuen Ehe, wodurch wir über Brassicanus Familienbeziehungen eine bisher nicht bekannte Notiz erhalten. Cantiuncula äussert in diesem Schreiben die grösste Anhänglichkeit an den jungen Freund und malt in heiterer Phantasie das Glück eines innigen Zusammenlebens und Zusammenwirkens aus. Nach der Fortsetzung der Racemationen begehrt er auch jetzt wieder. Damals (1522) scheint sich Cantiuncula der Hoffnung hingegeben zu haben, Brassicanus in Basel sehen zu können, wohin er dann zum Verdrusse des Zasius. Bonifaz Amerbach brachte. Die gelehrten Anmerkungen lobt er auch in einem anderen Briefe (Nr. VI): quae tales sunt, ut umbram esse cognoscam quicquid conati sumus, si ad tua conferatur. Er muntert ihn auch neuerdings auf, bei der Jurisprudenz zu verbleiben, um die er sich so verdient gemacht, in eingehender Weise bespricht er die zwei Capitel, die ihm Brassicanus geschickt. Viel habe er sich von ihm versprochen, aber er habe alle seine Erwartungen weitaus übertroffen, was ihn sowohl in seinem, als im Interesse der Gesammtheit innig freue. Er bittet ihn endlich, in Tübingen zu bleiben, damit sie sich näher seien. Fort und fort feuert er den Freund an, sich nicht länger mehr bei den Vorspielen aufzuhalten, sondern adgredere nune iustam, quae tibi dudum in legibus decreta est, prouinciam. Er billigt allerdings des Brassicanus Adagien, doch wünscht er nicht, dass diese Beschäftigungen das eigentliche Hauptwerk verzögern (ep. IX). Und stets mahnt er dazu, die Schrifterklärung den Theologen, die Grammatik und Rhetorik den dazu angestellten Lehrern zu überlassen und sich ganz der Rechtsgelehrsamkeit zu widmen. Diess sei sein Gebiet. viel Rühmenswerthes finde er an den Adagien, aber seine Scholien seien ihm doch viel angenehmer, ihnen sche er es an, dass die Jurisprudenz dem Brassicanus einst so viel verdanken werde, wie jetzt dem Budaeus, Alciat oder Zasius.

Bemerkenswerth ist es, dass der Briefwechsel zwischen Brassicanus und Cantiuncula durch einige Jahre völlig unterbrochen war, 1531 wurde er wieder aufgenommen; leider aber konnte ich keine weiteren Beweise für den brieflichen Verkehr beider Männer vorfinden.

Die übrigen hier mitgetheilten Briefe an Johannes Faber (VII), Ludwig Bär, der ihm ein Geschenk gemacht, an seinen Verwandten Heinrich von Jetstetten, dem er vieles über seine Familie mittheilt und dem gegenüber er sich treffend über das Hofleben ausspricht, sowie endlich die Briefe an den Metzer Brotephus, den er mit Lobsprüchen überhäuft, und den Stadtschreiber von Strassburg, enthalten über Cantiuncula's Verhältniss zu Brassicanus nichts mehr.

#### Α.

## Briefe Cantiuncula's.

- I. Claudius Cantiuncula an J. Alex. Brassicanus, Basel, 23. Mai 1521.
- H. Claudius Cantiuncula an J. Alex. Brassicanus, Basel, 11. Juni 1521.
- III. Claudius Cantiuncula an J. Alex. Brassicanus. Basel, 11. November 1521.
- IV. Claudius Cantiuncula an J. Alex. Brassicanus. Basel, November 1521.
- V. Claudius Cantiuncula an J. Alex. Brassicanus. Basel, 24. Januar 1522.
- VI. Claudius Cantiuncula an J. Alex. Brassicanus. Basel, 28. Juni 1522.
- VII. Claudius Cantiuncula an Joh. Faber. Basel, 27. Januar 1524.
- VIII. Claudius Cantiuncula an Ludovicus Berus. Vic, 31. Mai 1526 (?).
- IX. Claudius Cantiuncula an J. Alex. Brassicanus. Homburg, 11. Januar
  - X. Claudius Cantiuncula an J. Alex. Brassicanus. (?) 20. Juni 1531.
  - XI. Claudius Cantiuncula an Heinrich von Iedstetten. Nikolashafen, 12. Januar 1532.
- XII. Claudius Cantiuncula an Johannes Brotephus. (?) 7. Januar 1533.
- XIII. Claudius Cantiuncula an den Secretär von Strassburg. Vic, 12. April 1533.

Basel.

I.

23. Mai 1521.

### Claudius Cantiuncula Joanni Alex. Brassicano S. D.

Crede mihi mi Brassicane (iam enim nos amicitià alterum alterius facere coepit) non uulgariter iucundae grataeque fuerunt literae, quas ad me (quae tua est singularis comitas) etiam ultro misisti. Quo uno symbolo ita me tibi auctoratum reddidisti, ut totus esse tuus gestiam. Porro quas in me laudes tam liberaliter congeris, a te rel in Zasium nel quemlibet alium summae doetrinae uirum conferri potuissent; nihil ego horum in me agnosco, quae tu admiraris. Et ut noluntas mea pro communi utilitate prona sit, ingenii certe doctrinaeque niribus destituitur. Quapropter de scribendo iurisprudentiae compendio per omnem amicitiam rogatus, ne me admoneas; equidem ei proninciae nimis quam sum impar etiamsi belle omnem excusandi ansam praecipere pares sic enim scribis: Scio, dices: in hoc campo dudum sudarunt alii. Dico sane, idque me tanto magis ab omni talis aleae conatu deiicit. Egone quod tanti uiri praestare nequiverunt praesertim docta hae actate, exhibere queam? Non ita me parum noui doctissime Brassicane; hacc prouincia Zasios uel Alciatos I nostrae tempestatis Papinianos 2 postulat. Istiusmodi enim quippiam Cicero cogitabat olim, uidelicet ut iuris ciuilis disciplinam in artis rationem formamque redigeret; quod quidem si per turbulentissimae reipublicae fata licuisset, non dubito quin effecisset. Quid enim (ut ille ait) non explicare potuisset illa uis ingenii? Quid non illustrare ille orationis splendor? Quid denique non enarrare exuberans illa rerum omnium praesertim politicarum copia? Caeterum Cicerone mortuo a nemine id officii inre sperabitur; nisi ab iis, quos paulo ante dicebam. Non ignoro quam Zasio nostro sis in-

<sup>1</sup> Ueber Alciat, den grossen Rechtslehrer, cf. Stintzing U. Zasius 211.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Naheliegender Vergleich, cf. Grynäus an Fichard S. 363 in Stintzing's oben genanntem Werke. Erasmus vergleicht Zasius mit Politian. Erasmi Epp. familiares. Bas. 1779, p. 7 und im ersten Briefe an Zasius.

Sitzungsber, d. phil.-hist, Cl. XCIII. Bd. III. Ilft.

sinuatus, tantum satagito, ut eum ad honestissimam illam prouinciam alacriter subeundam permoueas. Si uelit, poterit, uolet autem, ut spero, si tu caeterique amici rogauerint. Ego si quid succenturiari potero, non suffuratas (quod petis) sed legitimas studiorum horas conferam; nisi id iure uereamur, ut quod alioqui futurum erat opus aureum totum admixtione mearum operularum aes Corinthium reddatur. Atque adeo longe satius est, uni Zasio negotium mandari. Is enim hanc curam honeste sortiri potest, quando nec humerorum meorum tantum onus est, nec otii. Sed quando nugarum satis habes! Vale, tibique persuade, Claudium sic esse tuum, ut ab eo nihil frustra sis postulaturus, quod ex bono et aequo praestare ualeat. Iterum uale eruditissime Brassicane. Basileae (sed ut uides percelere) X. Kal. Junias. Ann. MDXXI. Rogo inter nos firma sponsio interueniat ultro citroque mittendarum epistolarum; nam candor ille tuus in literis tuis relucens mihi uehementissime placet et indicat ingenuitatem animi singularem.

Eximio bonarum literarum adsertori, domino Joanni Alexand. Brassicano suo candidissimo Tubingae.

Von Tengnagel's Hand: Claud. Cantiuncula  $\widetilde{1c}$  (iur. cons.) celeberrimus Basil. 1521.

Aus dem Cod. pal. Vindob. 9735, fol. 1.

Basel.

11.

11. Juni 1521.

#### Claudius Cantiuncula an J. A. Brassicanus.

S. Video sane Alexander humanissime quo artificio, quo ductu, quibus etiam cuniculis me petas adgrediarisque, dum id quod musicorum est in me torquere uideris. Ii enim ut ille ait nunquam inducunt animum cantare rogati. <sup>1</sup> Simile quoddam tibi persuades, ut scilicet diu rogatus facturus sim tandem quod primum tantopere detrectauerim. Nam ut epistolae tuae uerba referam: hunc campum (inquis) tibi subeundum etiamnum censeo; nisi tu credas occultam musicam plus prodesse quam apertam. Sed uides, quam toto coelo erres. Prioribus literis

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Hor. Sat. I. 3. 2.

respondi, id oneris non esse meorum humerorum. Eins responsi tantum abest ut me poeniteat ut si etiam poenituisset, granem et meritam essem acturus poenitentiam poenitentis. Die mihi per amicitiam nostram, si ,nauem agere ignarus nauis timet; Abrotanum laegro non audet nisi qui didicit dare tune milii auctor, tune suasor sis, ut ingens hoc saxum niribus destitutus uoluere moliar? Egone tam sinuosas legum sanctiones, senatus consulta, edictorum interpretamenta, homo parum latine, graece nihil doctus compendio explicare ualeam? Egon' omnia nunc uaga et sparsa ac nulla certae artis ratione circumscripta ratis fixisque iustae artis praeceptis, praesertim tanta mole negotiorum obrutus, concludere possim? Desine rogare et si me amas hac de re deinceps ne nerbum quidem ad me scripseris; nisi tibi eo numero sum, quem libere citraque personam ridere constitueris nonnihil tale etiam fortasse meritum, qui Topicorum 2 simias inauspicatius docta hac actate emiserim. Quid enim aliud suspicari licebit, si isthac in re nos denno urgere pergas? qui id genus negotii ei mandes, cui deest praestandi facultas. quique obeundae prouinciae neutiquam idoneus est, perinde ac si excubias nudo mandares.

Memineris mi Brassicane, eam quoque amicitiae legem esse, ne quid petamus, quod ex bono et aequo negari ualeat. Caeterum elegantissimi tui Elegi<sup>3</sup> dici non potest ut me delectarint. Habeo et ago ingentem gratiam, nam pari moneta referre non est in meis facultatibus. Dn. Symlerum Tubingae uestrae columen <sup>4</sup> maximumque ornamentum etiam atque etiam meo

Abrotanum = άβρότογον, Stabwurz (Artemisia Abrot.). Kraut von angenehmem Geruche als Gewirz und Arznei gebraucht. Cf. Hor. ep. 2, 1, 111.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Es sind die Topica Claudii Cantiunculae juris consulti in Basiliensi Academia legum professoris. Ex inclyta Basileae Academia 127 S. fol. Am Ende Basileae apud Andream Cratandrum Mense Junio anno MDXX. Das Vorbild dazu waren Cicero's Topica, deren Eintheilung beibehalten ist. Cf. Stintzing Ulrich Zasius S. 205.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Sind damit die Gedichte in divum Carolum gemeint?

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Georg Simler aus Pforzheim, Philolog und Jurist, Lehrer Melanchthon's, Franz Irenicus u. v. A., wurde nach den Universitätsacten von Tübingen 1522 als Professor auf Lebenszeit in der juridischen Facultät angestellt, seine Kenntnisse im Griechischen standen in besonders gutem Rufe, cf. Geiger's Reuchlin, S. 185; Melanchthon bei Krafft, Documente 177. Gesner Bibliotheca u. A. Ausführliches über seine Werke, besonders

nomine salutabis. Uale et saepius scribe, nec te uilis papyri iactura uellicet. Basileae III. eid. Junias MDXXI.

Ex animo tuus Claudius Cantiuncula.

Eminentis Doctrinae uiro Dn. Joanni Alex. Brassicano Musarum (sacerdo) ti atque amico suo antesignano. Tubingae.

Tengnagel's Hand: Claud. Cantiuncula J. C. celeb.

Aus dem Cod. pal. Vindob. nr. 9735, fol. 2.

Basel.

#### III.

11. November 1521.

### Claudius Cantiuncula Brassicano S.

Si quid loci meis precibus apud te est Brassicane dulcissime rogo unum a te impetrem. Est enim quod bona fide mihi credere possis et ego pari uelim accipere. Quid autem rei est inquam? Vidi quae ad Cratandrum scripsisti, inter caetera parasse te quasdam racemationes seu annotamenta in quosdam Pandectarum locos. 1 Qua de re dici non potest quam sim gauisus, quam tibi gratulatus, qui rem te dignam egregie meditaris; tantum id dolui quod ea de re nihil in tuis ad me literis erat. Rogo des ad me proximo tabellario exemplum earundem annotationum tuarum. Equidem calcographorum moras praestolari, mors quaedam mihi foret. Proinde, si me amas, amas antem fac, ut quamprimum habeam. Integra fide spondeo me nulli 2 e meis manibus traditurum 3 sed curaturum, ne quid in ca re detrimenti patiaris. Si id apud te impetro (impetrare uero plane confido), tu tuo quodam in me iure nonnihil audentius exigere poteris. Bene uale animae meae plus quam semis et cura ne hae meae preces repulsam apud te patiantur. Basileae sed ut nides celerrime. Die Martini festo anno 1521. Rescribe ocius ac soles. Parce literis!

Tengnagel: Cantiuncula.

über seine Stellung zum griechischen Unterricht habe ich in meinen "griechischen Studien" gebracht, die in einiger Zeit erscheinen werden.

Wohl nur handschriftliche Notizen, eine Ausgabe dieser Annotamenta konnte ich nicht erhalten. Sie sind wahrscheinlich nicht gedruckt, vgl. die Stelle in meinen Analecten. S. 69.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ein Wort gestrichen.

<sup>3</sup> Ein Buchstabe gestrichen.

Legalis prudentiae omniumque bonarum disciplinarum studiosissimo Dn. Joanni Alexandro Brassicano (am)ico suo incomparabili Tubingae.

Aus dem Cod. pal. Vindob. 9735, fol. 3.

Basel.

1V.

November 1521.

Claudius Cantiuncula Dn. Joanni Alexandro Brassicano incomparabili amico suo.

Quando in id genus asistati i incidimus, Brassicane doctissime (quod rhetores aequale nominant) ut paribus locis et accuset alter et alter se tueatur missa controuersia, eam inter nos amicitiam agnoscamus, quae nec uerborum accessione fulciatur, nec eisdem deficientibus minuatur, sed uirtute coepta, animorum coniunctione firmata, quibus initiis, quo progressu constiterit, ita maneat. Asperiusculas a me literas (id quod ingenue fateor) accepisti, at humanissime rescripsisti nihilque in tuis literis est, quod non prudentiam, doctrinam et modestiam prae se ferat. Verum bene habuit mea qualiscunque obiurgatiuncula. Primum quae elegantem illam tuam epistolam extensiorem solito extorsit; quippe tuis literis dum sunt uel foliatae nimium quam delector; deinde quod eum comperior amicum, quieum nel in tenebris micem<sup>2</sup>, ut qui tantopere te in re modicula expurges, tantopere ucrearis te quasi lineam transiisse. Noli noli amicissime Brassicane angi, noli laborare; nihil in te uel umbrae inuenio quo in amicitiae leges peccasse uideare! Tantum id postulabam atque etiamnum postulo, ne rogare pergas, quae me negare oporteat. Consultius huiusmodi conatum in dominum Symlerum Tubingensis Academiae primum decus reiiceretur. Is enim securus opinionum uariantium sensa ueriora, doetrinas fundatiores egregie posset exhibere. Quod si factum intellexerimus, nos ut succedanei qua licebit opella sequemur. Tua etiam apud me obtinebit humanitas, bona quidem ex parte, quod rhetorico lenocinio impetrare nequisti. At uide, ut magis sis mutus quam piscis. Dominum Symlerum meo nomine

asistati vom Griechischen ἀσύστατος, nicht zu einem Ganzen vereinigt oder sich vereinigend. Rhetorischer Terminus: vgl. Fortunatiani art. rhet.
1. 2. (Rhetores latini minores ed. C. Halm, p. 82.)

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> cf. Cicero de off. III. 19. 77.

saluum esse jubebis, cui etiam nisi defuisset argumentum scripsissemus. Caeterum qua de re ad me scripseras, sic habet. Tumultus ii bellici hactenus omnia uersarunt atque adeo de studiis instaurandis nihildum apud nos consuli potuit. Video autem futurum propediem ut ad gymnasia et nostra et alia conquisitis undique angulis uiros doctos uocari oporteat, praesertim qui iuuentutem melius ac solet instituant. Haec censeo coniectura diuinationeque non improbabili. Confide igitur et aliquamdiu perge tua statione contentus esse. Si quid occurrerit quod tibi commodaturum existimem, curabo quamprimum rescias. Interca significa quo statu sis reliquo, uxorine an sacris alligatus, an uero liberam sortem retinueris. Non frustra peto, redde me certiorem. Vale. Basileae nescio quota Novembris. Anno MDXXI.

Tengnagel: Cantiuncula.

Viro moribus ac literis humanissimo Dn. Joanni Alexandro Brassicano P(oetae) laureato bene merito.... (amico?) suo antesignano Tubingae.

Aus dem Cod, pal. Vindob, 9735 fol. 4.

Basel.

V.

24. Januar 1522.

#### Cantiuncula an J. A. Brassicanus.

S. Agnosco mi Brassicane probum te alieni aeris adseruatorem, qui non sortem modo sed etiam foenus ipsum egregie reponas; adeo tuam hanc morulam (quae tamen nonnihil me sollicitum reddidit) ex composito tua purgarunt epistola, carmina, racemationumque prima foetura. Plenam fateor ansam fusius ad te scribendi praebuisti, ucrum ita negotiorum procellis agitor, ut nonnisi summatim ad te scribere ualeam iustam propediem epistolam accepturum. Illud primum quod te maxime scribis exoptare soluam. Dn. Erasmo urbis nostrae summo decori tuas reddidi literas, aegro sane ac pituita non uulgariter laboranti; mihi enim et paucis ad eum liberior est aditus. Impetraui tandem has ad te atque alium literas i idque precibus propemodum importunis, quandoquidem ea morbi sors erat, ut

<sup>1</sup> Leider konnte ich diesen Brief nirgends finden.

fragiles inter digytulos non satis calamus haereret. Iccirco non ut mihi, sed ut tibi quamquam et mihi quoque gratum faceret, schedulas istas, hoc est, quantum licuit aut potuit, scripsit.1 Tu boni spero consules, ego magni facerem rerum conditione pensata. Frobenio redditae sunt literae tuae, Cratandro similiter, an rescribat nescio, neque etiam uacat explorare; nam senatui studendum est. Farrago quae plurimum aucta sub prelo est nondum absoluta: Alciati opera nondum impressit Cratander, imo ne orsus quidem est. Dn. Erasmus (ut in agro Christiano assiduus est Evangelista) paraphrasim scripsit in Mattheum, Christiano spiritu plenissimam. Res est profecto, quae omnem possit inuidiam superare. Videbis propediem miraberisque maturam prudentiam; iam imprimitur. Quod ad me attinet, nihil rei literariae tracto, ita rebus praesentibus hoc est Martialibus agitor. Seis autem, durum esse Musis inter gladios sica rios 2 uersari etc. Expectanda porro est fortuna prosperior qua liceat se dignum aliquid promere. Utinam fata concessissent aut uero concederent olim (quod etiam spero) ut una simus. Magnam de te in adiuuandis studiis spem concepi, mutuis operis inuicem adiutaremur. Racemationum tuarum primum caput dici non potest quam arrideat, atque etiam si dici ualeat nolo, ne amicum et consacraneum incompositis laudibus onerare uelle uidear. Hoc unum aperio, posse me ex his unguibus non tenebricosum Accur(sium) 3 sed leonem ualentissimum ac diligentissimum aestimare, qui ungues fidenter nee minus prudenter 1 soleat in pensitandis restituendisque Pandectarum 5 locis admouere, neque illarum seabies aduenticia contagium habet. Vides quae miscellanea scribam, neque enim otium datur 6 istud caput carissime ignis et aquae observatione pleno ore meritisque praeconiis efferre. Hoe propediem uel cum iudicio fiet. Hoe tantum rogo, si me amas, amas autem 7 de bonis praesertim legalibus studiis macte uirtute uir perge bene mereri; nihil te dignius aut

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ad marginem: Superscriptionem non scripsit Erasmus, sed illius amanuensis.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Die Hs. hat glad. sic.

<sup>3</sup> Fr. Accursius, der bekannte Jurist aus Bologna.

<sup>4</sup> et docte gestrichen.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Im Codex: Abkürzung für pandectarum; II.

<sup>6</sup> tuum gestrichen.

<sup>7</sup> Die Hs. hat aut.

horum candidatis acceptius potes efficere. Nouo coniugio fausta omnia precor et auguror, ea tamen lege, ut si quando ad nos eas <sup>1</sup> Ulpiani decretum obserues, <sup>2</sup> quod ille procos. praescripsit. <sup>3</sup> Quando nobis nihil his ministeriis (sic enim alio loco Ulpianus uocat) opus est. Ludere me putas? Serio loquor, quod si mihi parum habeas fidei quem ad me tuis numeris obductum genium dedisti subscribet ipse iudex uel intra parietes arbiter esto.

Tabellarium tuum domi meae non licuit habere, quando fors alios obtulerat hospites antiqua mihi tessera iuratissimos; at illum in diuersorium praeclarum duci praecepi, idque meis expensis, ne nihil ex his, quae me rogaueras, praeterirem. Tuus enim sum, speroque futurum, ut meus aliquando fias ut de nobis uel inuidi canant:

Vixere unanimes, unis in aedibus, idem Census, amor, studium, uita duobus erat. 4

Sed quando nugarum satis! peluim fortasse (quod aiunt) postulas. Certe mi Brassicane scribo, nee tamen scribere licet, quandoquidem uel aliud agens scribo <sup>5</sup> neque satis scio, quando nuntius ad te dabitur. Proinde etiam atque etiam oro et per nostram amicitiam obtestor, <sup>6</sup> (uide, ne me fallas) ut reliquorum capitum in II exemplar ad me des. Probe apud me asseruabuntur nee iniussu tuo nunquam communicabuntur. At hoc impetratum uolo, ne in mensem alterum differas rem, sed primo tabellario ad me dato. Brassicane mi, cessare nequeo, ita gestit animus dies integros et noctes tecum fabularier.

Equidem uidere uideor, si una essemus, studia nostra unum spectatura scopum. Quam ob rem tuam (oro) mentem semel aperi, an ad me uocatus uenturus sis necne; neque enim ascisci te uolo, nisi in rem (ut arbitrabor) tuam. Vale et literis parce. Basileae Vigilia Conuersionis Pauli; sed ut uides percelere. Anno MDXXII a partu Virginis. Scriptum in Senatu.

Candide tuus Claudius Cantiuncula, Juris consultus.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> P. g. gestrichen.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> L. observare ff. de off. procos. et leg. (ad marginem).

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> i. e. proconsuli cf. Digest, I. tit, 16, 4.

<sup>4</sup> Ad marginem: non sensus, qui in te (dono deorum) maior est.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Proinde gestrichen.

<sup>6</sup> Auf diese Worte wird durch eine Hand ad marginem hingedeutet.

Nisi statim reliqua racemationum capita mittas, dicam tibi uiolatae amicitiae grandem impingam.

Cum tuas nel literas nel lucubrationes praesertim racemationes ad me dabis, si forte non sim Basileae (ut frequenter contingit) cura, ut Frobenio reddantur literae et quicquid miseris; est enim tibi et mihi amicissimus, cui nihil earum rerum non credi possit. Cantiuncula.

Omnium bonarum disciplinarum studiosissimo et coadsertori candidissimo, Dn . . Alex. Brassicano, poetae (l)aureato amico incomparabili Tubingae.

Tengnagel: Claud. Cantiunculae literae. Aus dem Cod. pal. Vindob. 9735, f. 5 und 6.

Basel. VI. 28. Juni 1522.

# Claudius Cantiuncula an J. A. Brassicanus.

Tu quoque feliciter perage, optime Brassicane; si me energia numeri tantum permoueri credideras, non quaternario sed quinario fidendum erat. Quamuis enim suo quaternario Pythagorei nihil non tribuerint, proditum tamen a ueteribus accepimus, quinarii numeri uim tanto haberi quaternario augustiorem, quanto animatum inanimato praecellentius creditur. Verum huiusmodi uerborum aucupiis inter nos sat sit usum. Non est ea arte uel concilianda uel retinenda uera amicitia, ut artificio rhetorico semper egeat. Causaris, me nihil ad ternas tuas respondisse, causor ego tabellariorum nescio quorum improbitatem, qui sese depositum non reddentes mandataque suscepta non implentes infamiae alligarunt. Scripsi semel, bis atque iterum, praesertim quod ad tuas eruditissimas annotationes adtinebat, certe quae tales sunt, ut umbram esse cognoscam quicquid conati sumus, si ad tua conferatur. Perge rogo de legali prudentia bene mereri. Video equidem, ni fallor iudicio, genium in hane rem tibi patrocinari omniaque seitu digna sufficere; ego abs te tamdiu rogatus et plane exoratus utcunque succenturiabo. Restitutus sum studiis, quae me relegarunt annum integrum, aut ego illa. Eo quippe anno multas scripsi, sed illiteratissimas literas, ita ut iam uel rubigo ipsa dictionis (ipse

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Cf. Terent, Phormio II, 3, 92.

iudicare potes) meum habeat occupatum calamum. Mutatam esse conditionem in calce literarum intelliges; nactus sum diu multumque desideratam, qua fruar, donec parens reuocarit ad se ipsum; id enim nihilque praeterea uereor, quamuis esse molestum non oporteat uolenti secundum naturam parentibus debitum referre pelargycum. 1 Sed ad tuas annotationes redeo. Duo capita ad me dedisti, prius ignis et aquae mysteria docet, in altero mihi alter es Apelles. Prioris capitis dictio (ut omnes tuae epistolae) prae se fert beatissimam facilitatem fluitque genuina ubertate luxurians; contra alterius character pressior concinniorque et ex breuitate laconica concludens astrictius. Quae capita ubi confero, uideris mihi uirtute diuersa laudem parem consecutus fidemque fecisti amplissimam, eiusdem artificis esse (quod dinus Erasmus docuit) breuiter et copiose dicere. Vis tamen libere loquar? Nescio illud unde, sed prioris capitis imitatio mili magis est cordi. In altero floridus, brenis et succulentus sed aliquanto subobscurior; prior dulcem, candidam et copiosam, a qua tamen demi nihil possit, orationem et quemdam non iniucundum gustum prae se fert. Verum ego egregie ineptus sim, dum haec nugor; nempe quod dici solet: sus Mineruam. Res ipsas, 2 hoc est iudicium illud tuum acerrimum, nunquam satis laudauero. Crede mihi, mi Brassicane, multa mihi de te spoponderam, sed meam expectationem ualde quam superas, quo nomine et mea et publica causa maxime laetor, mea, qui te amicum tam sincerum tamque candidum habeam, publica, quod tantae spei, animi et diligentiae uirum legalis disciplina meruerit adsertorem. Vide ne cesses aut talentum a deo creditum in terram condas, qui sanctissimo feruore illud excolere coeperis. Facito denique, ut cum primum ad me scribas, reliquas etiam tuas annotationes ad me des, quiequid miseris bona fide nec sine tuo honore seruaturum. Dedi Erasmo nostro tuas literas; quid respondeat uidebis. Quantum iudico, tibi optime vult omniaque fausta et iucunda pro tua nirtute precatur et nec imprudens augur ominatur. Si preces meae nonnihil apud te possent, rogarem Tubingae maneres, quo frequentiores tu a me et abs te ego de mutuis nostris studiis literas acciperemus.

<sup>1</sup> cf. Schol. Aristoph. Aves 1354. Hesych. u. Suidas u. πελαργικαὶ νόμοι.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Die Haudschrift hat res ipsa.

Commentariolum Buschii in Persium ex officina Frobenii nullum prodiit. Si quid reliquum sit, quod desideres et ego praestare possim, iube et meis ut lubet operis utere. Vale basilice mi Brassicane tibique persuade Claudium tam esse tuum, quam ullius docti hominis. Rursus uale; sed ut uides percelere. IV. Kalendas Julias Anno MDXXII.

Tabellarius haesit hie dimidiam diem.

Rogo frequentior sis apud me tuarum eruditissimarum litterarum ministerio.

Claudius Cantiuncula legum professor ordinarius et aduocatus ciuitatis Basileae tuus ex animo.

Eruditissimae doctrinae uiro D. Joan. Alexandro Brassicano, poetae laureato et equiti aurato benemerenti amicorum suorum antesignano Tubingae.

Tengnagel: Cl. Cantiunculae epistula.

Aus dem Cod. pal. Vindob. 9735, fol. 7 b und 8.

Basel.

# VII.

27. Januar 1524.

# Claudius Cantiuncula an Johannes Faber.1

Clarissime doctor! Habeo gratiam, quod per tot occupationes publicas ae priuatas rescribere libuit. Agnosco tui in me candorem animi, cui nisi mutuum affectum rependam omnium fuerim ingratissimus. Quare si quid est in quo praestantiae tuae ualeam subseruire, meis ut lubet operis utatur. Deinceps non ero Basileae sed Metis apud patrem; hue si quid scribere uoles ad me literas consignabis, quod quidem pergratum fuerit qui gestiam tanto uiro, quoad licuerit, gerere morem. Parce festinanti calamo; nam codem fere momento, quo dominus Jodocus (?) equum conscendebat abiturus, hoc tumultuanter exaraui. Boni consules; alias longior ero.

Basileae die Antonii. Anno 1524.

Excellentiae tuae tuus Claudius Cantiuncula.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Johannes Fabri oder Faber wurde 1478 in Leutkirch in Schwaben geboren, 1518 war er Generalviear des Pabstes, er starb als Bischof von Wien 1541. Cf. Kettner dissertatio de J. Fabri uita et scriptis. Leipzig 1735 und meine Analecten zur Geschichte der Reformation und des Humanismus in Schwaben S. 27.

Clarissimo uiro domino doctori Joanni Fabri, serenissimi principis et domini d. Ferdinandi Archiducis Austriae etc. Consiliario domino et praeceptori suo obseruantissimo.

Tengnagel: Cl. Cantiuncula J. C.

Faber: D. Claudius Brieff.

Aus dem Cod. pal. Vindob. 9737 g, fol. 16.

Vic.

#### VIII.

31. Mai 1526.(?) 1

#### Claudius Cantiuncula an Ludovicus Berus.

S. Semper ego acceptor ero? nunquamne reponam? 2 Adeo me frequentibus muneribus et ornas et oneras, ut meae me tenuitatis admodum pudeat. Quando enim cessasti esse in me officiosus? ubi unquam apud te repulsam passae sunt meae preces? non quoties libitum fuit, tua usus sum ac prope dixerim abusus beneuolentia? Qua profecto tanto molestius uti debueram, quanto cam nusquam non plenissimam expertus sum. Et quod maximum est tuae in me beneficentiae auctarium,3 nullum est quod proferre queam pelargycon, nulla liberalitatis tuae pensatio, quanquam hoc sanctissime contestari 1 possim, nusquam defuisse animi huius in te mei propensionem; defuisse nires. Nam quod semel me patrono usus es, exigua sane fuit opera, si ad tam adsidua munificentiae tuae officia conferatur. Ita enim (an in alios pari sis animo nescio) ratio liberalitatis demum constare tibi uidetur, si de me nunquam desinas bene mereri, quasi Pliniana sententia 5 tibi passim ob oculos obuersetur: 6 Natura (inquit) comparatum est, ut antiqua beneficia subuertas, nisi illa posterioribus cumules et quamlibet de homine bene

Die Datirung dieses Briefes ist nicht genau möglich, er kann in die Jahre 1525-1531 fallen, da in dieser Zeit Vic der Aufenthaltsort Cantiuncula's ist; an inneren Anhaltspunkten lässt sich nichts gewinnen. Bär, Ordinarius der Basler theologischen Facultät, starb erst nach 1536. Ueber ihn cf. Vischer, Geschichte der Universität Basel S. 227 ff. und meine Analecten zur Geschichte der Reformation und des Humanismus in Schwaben 20. Der Brief des Erasmus an Cantiuncula III, 962 f. legt den Gedanken nahe, dass er aus dem Jahre 1526 herrühre.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Cf. Iuuenal I. 1.

<sup>3</sup> Hs. auctorium.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Die Hs. hat constari.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> ef. Plin. epist. III. 4, 6.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Hs. hat obtersetur.

meritus, si quid unum neges, id solum meminerit, quod negatum est. Ex quo rerum genere ut me aliquando eximam. Agnosco ueterem unum in me candorem, non modo multa me praeter meritum accepisse. Exosculor amicissimi pectoris constantiam, fateor (ut uno uerbo dicam) multa me tibi debere. De quibus omnibus et peculiariter de munere nunc accepto habeo gratiam denoueoque tibi quidquid id esse potest, quo domino Ludouico Bero Claudius inseruire queat. Utere jure tuo! Saluta meo nomine D. Cos. Miltinger, i affinem meum. Dominum Erasmum per alias litteras salutaui. Sed quid uetat sexcenties saluum esse iubere? itaque eum meis uerbis iterum atque iterum salutato. Vale. Ex Vico Austrasiae oppido, prid. Calend. Junias.

Aus dem Cod. pal. Vindob. 8987, fol. 32 b.

Homburg.

X

11. Januar 1531.

#### Claudius Cantiuncula an Johann Alexander Brassicanus.

S. Quia uereor, Brassicane clarissime, ne tabellarius, cni Augusta discedens literas meas ad te fratre tum nusquam reperto credidi, fluxac fidei sit, uolui tibi nunc rursus per occasionem corum quae tum fusius scribebam capita recensere. Agebam gratias tibi ingenteis et de amica congratulatione et de munere lepidissimo. Rogabam ut qua coepisti pergeres studiis ubique resurgentibus doctam tuam porrigere manum. Suadebam, ut maiorum gentium theologis sacrarum literarum interpretationem remitteres, rei grammaticae atque etiam rhetoricae tractationem peculiaribus professoribus relinqueres, teque totum illustrando iuri ciuili adparares. Eam tibi creditam esse spartam, qua derelicta dubitarem an aliena tractans decoro satisfaceres. Quo enim nomine censendum putas eum, qui ducis sui relictis castris uersatur atque etiam militat in alienis? Valde mihi placet Adagiorum tuorum spicilegium et eo libello eum diligentiam tuam singularem, tum in utraque lingua peritiam ac iudicium tuum comprobasti. Sed mihi (fateor) aliquanto magis arridebat scholiorum tuorum ad me ante annos aliquot missorum specimen et indicatura. Et ex corum gustu sperabam atque etiamnum ualde spero futurum, ut iuris ciuilis sapientia, in

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Heinrich Meltinger wird auch um 1528 von Cantiuncula in desseu Briefe an Amerbach erwähnt (cf. Rivier 39).

cuius uerba iuratus es, tuae industriae non minus olim sit debitura, quam nunc uel Budaeo 1 uel Alciato uel Zasio debere possit. Nihil enim tibi eorum omnium deesse scimus, quae ad rei istius bene et cum laude gerendae 2 sunt necessaria. Habes superioris epistolae argumentum. Huius autem est: ut in mei gratiam commendatum habeas negotium Joannis ab Helmstat, uiri non imaginibus modo priscis sed et animi generoso candore clarissimi, quem hac aestate Viennae uidisti et cuius tabellarius 3 has tibi reddidit. Plurimum enim in hunc officii isthic conferre potes idque sine tuo detrimento. Aduocatum ac procuratorem illius cohortari in loco potes, ut pergant, ut necubi dormitent, ut ne qua in re uel metu uel precibus uel diversae partis adnotatione frangantur neue Demosthenico morbo laborent atque, ut uno uerbo dicam, ut bonam in rebus omnibus agnoscant fidem. Horum quaedam si ei tuapte uelut sponte praestiteris, (nam si rogatus facias, suspicionis inuidiam excitabis) non dubito eum in te futurum, qualem esse decet uirum accepti beneficii non immemorem. Vale Brassicane doctissime. Quum ad me scribere uoles, cura ut literae tuae Spirae reddantur in manus doctoris Friderici Reyffecks, camerae imperialis aduocati. Is ad me porro perferendas procurabit. Ceterum constitui mecum, nisi tu intercesseris, coeptam olim inter nos, nunc autem annos aliquot intermissam literarum mittendarum uicissitudinem in usum reuocare. Tu quid eo nomine factum uelis scribe ac rursum uale. Ex arce Homburgensi III. Eid. Januarias, Anno a Christo nato MDXXXI. Parce lituris, quas puer amanuensis annos p. m. XIII natus admisit.

Toto pectore taus Claudius Cantiuncula D.

Clarissimo uiro D. Joanni Alexandro Brassicano L. L. doctori, amicorum suorum candidissimo. Viennae.

Brassicanus Schrift: Claudius Cantiuncula. Accepi ann. 1531, Martii die 22.

Tenguagel: Cl. Cantiuncula J.C. nobil.

Aus dem Cod. pal. Vindob. 9735, fol. 26.

Ucher Guillaume Bndć, den berühmten Philologen und Alterthumsforscher, cf. Rebitté, G. Budć und Egger l'Hellenisme en France.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ein Wort offenbar ausgefallen.

<sup>3</sup> gestrichen: secretarius.

IX

?

20. Juni 1531.

### Claudius Cantiuncula an J. A. Brassicanus.

S. Quamquam nunc tandem profligata barbarie studiisque melioribus in suam possessionem reuersis magnum est inter tot ac tantos rei praeclare gestae gerendaeque duces uel graminea corona donari ac tantum non in postremis consistere, ampliorem tamen orbis spem de te concepit splendidiusque ingenii tui specimen attulisti, quam ut in tertiis aut quartis tibi, quod ais, consistendum sit. Qui enim, quod tu magna eum laude tua fecisti, transmarinae Veneris ornamenta latinis studiis adiunxit, qui iuris ciuilis ita studiosus est, ut simul poëtarum lusus ac aenigmata, superioris aetatis historias, philosophorum sententias et paradoxa cognita habeat perspectaque, tum in rebus quoque theologicis haud unlgariter uersatus est atque ita (ut uno uelut fasce omnia complectar) encyclopaediam absoluit, ab hoc certe nihil non excellens ac numeris omnibus absolutum praesertim in principe sibi facultate expectari par est. Itaque uanus est mi Brassicane metus ille tuus, ne praestare id quod a te petitur possis. Tantum adnitare; succedet. Satis diu in prolusoriis haesisti; adgredere nunc iustam, quae tibi dudum in legibus decreta est, prouinciam. Neque enim aliter tuam nobis fidem liberaueris. Adagiis tamen tuis quominus tres illae centuriae adiiciantur, tum de praenominibus antiquis libellus praemittatur, haudquaquam intercedo, sed nolim id genus hueubrationes, quantumlibet doctas et elegantes, operi iusto moram adferre. Ego cuius conatus, si ad studia tua conferantur. umbra sunt, nihil aeque in notis habeo, atque olim posse quo frueris otio literato frui, hae tantum fini, ut pro mea nirili symbolam aliquam studiis nostris [operam] conferre queam, quin et suffuratis

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Es sind Brassicanus Adagien gemeint, die er unter dem Titel: Prenerbiorum symmicta... Pythagorae symbola etc. Viennae 1529 herausgab. Cf. des Erasmus Urtheil darüber in dessen Briefe an Brassicanus [Opera III, 1289], der wegen seiner Kenntniss in beiden Literaturen gerühmt und zur Nacheiferung angeregt wird. 1533 fällte Erasmus freilich ein sehr wegwerfendes Urtheil über dessen Prouerbien und Briefe deren Ausbleiben er leicht ertragen könne [cf. Opera III, 1757].

ac subsiciuis horis meditor quiddam non omnino aspernandi incoepti et in eo sum etiam aliquo usque progressus. Verum de his alias. Tu qua nune coepisti perge et annotationes tuas ut cumulatissime locupletatas propediem habeamus effice. In re D. ab Helmstat quod tam officiosus es habeo tibi gratiam quam possum maximam, eamque tuam in illum propensionem non secus ac in me collatam tibi fero acceptam. Simul etiam rogo ac pro nostrae amicitiae iure, si poteris, exigo, cures quantum potes; potes autem plurimum, ut ci quod isthic negotium per procuratores illos agit, saluum atque integrum sit. Nihil mihi unquam usquam gratius facere potes. Cacterum uana meo iudicio futilisque est illa super mandato disceptatio. Scio ego oppidum sancti Naboris proprio tum sigillo caruisse, cum scriptum mandatum est; idque ego fide bona uobis attestor. Sed etsi proprium sigillum habuisset, quid uctat alterius sigilli usum recipere? praesertim sub comite notioris nominis apud Germanos quam sit S. Naboris oppidum? 1 Hoc igitur negotium non ut unum quodlibet e multis, sed diligentissime tibi commendo. Ego uicissim dabo operam, ne in hominem ingratus et officiosus fuisse uideare. De literarum uieissitudine redintegranda quae adfers perplacent; sed prolixiores peto. Nam ut aliac res sic epistola bona quo maior melior est. Et ego epistolas tuas lubens lectitare consueni atque identidem in manus quasi nouas sumere. Itaque tu si gratum mihi facere uis et fusissimas et frequentissime scribe. Vale. E Vico ad XII. Calendas Julias MDXXXI.

Claudius Cantiuncula.

Reverendissimo domino praesuli uestro ut me quam poteris diligentissime commendes oro, uiro sane felici atque beato. Beatum enim Lysander appellabat, cuius uirtuti coniuncta fortuna esset etc.

Clarissimo eloquentissimoque iureconsulto D. Joanni Alexandro Brassicano, amico selectissimo. (Julii die 8 accepi anno 1531, von Brassicanus Hand) Viennae Austriae.

Aus dem Cod. pal. Vindob. 9735, fol. 23.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> St. Nabor das jetzige St. Avo in Lothringen.

Nikolashafen.

XI.

12. Januar 1532.

#### Claudius Cantiuncula an Heinrich von Jetstetten.

#### D. Henrico ab Jetstetten,

affini suo

S. Video satis, quo praetextu silentii istius diuturnitatem tegere omnemque in me culpam reiicere pares, adfinis longe omnium charissime. Nempe quod Argentorati spem fecerim tibi, futurum ut e Christianis eastris reuertens ad uos disgrederer, spem quidem fecisse haud infitior, nam nec ego diuorsum speraueram; uerum quum stipulatio tua non ultra spei limites progressa sit, fraudi mihi esse non debet, si rerum necessitate adactus nostrae utriusque expectationi respondere nequinerim. Aio equidem atque affirmo, impossibile per principis mei negotia fuisse mihi, uel tum, uel ab eo tempore, uel etiamnum ad nos ire. Cuius modi causam aliquam subesse, quae me sponsionum alioqui non negligentissimum alio raperet etiam reluctantem, cum diuinare potueris, iam non uideo, quam iustus esse queat praetextus ille fictus, quem ex incerto euentu ceu firmum recepisti; siquidem tamen ita recepisti ac non potius amici absentis obliuioni imputandum est hoe tuum silentium. Quur enim, quum ad uos non ueni, non peculiarem ad me tabellarium uel impensis meis (ita enim aliquando inter nos conuenerat) ultro misisti? Quur, si non placitis non satisfecisse putabas, non per litteras expostulabas? Aut numquid non! fuit quo de me certiorem faceres, nel rerum tuarum nel ani nel matris nel sororis? Fuere profecto complura scribendi argumenta, sed hoc ego pridem infortunio exerceri consucui, ut a selectioribus amicis rarissimus accipiam. Itaque decreueram ipse proprium nuncium breui ad uos transmittere, cum alius affinis hie meus, consobrinus tuus Joannes Leo a Brinningen,2 peropportune oblatus est, qui nostras ad nos tuto deferret, quibus lectis oro mox nos de rebus omnibus et per singula capita copiose facias certiorem. Tabellarium tuum quanti locaueris scribe. Eius auctoramentum ego mea fide esse iubeo. Soror tua ualde praegnans

<sup>1</sup> Die Hs. hat nnnquid nam.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Johannes Leon, von "Bynnigen" wird um 1529 als Verwandter Cantiuncula's von diesem genannt (Brief an Bon, Amerbach bei Rivier I. c. 45.).

Sitzungsber d. phil.-hist. Cl. XCIII. Bd. III. Hft.

domi est et me has scripsisse ignorat; caeterum bene habet, et Caspar restituitur. Aegrotanit enim peregrina quadam ualetudine, sed quae nullum habeat contagium. Satis mirari nequeo quod neque ab auo materno, neque ab auunculo uxoris quicquam litterarum acceperim, saltem de puero aulae pueris adscripto. Huius enim maxime intererat, ut ipse arctius auito iussu contineretur. Est in aula ut alii quamplures, nulli singulariter inseruiens uagatur, cursitat, nihil facit et tamen nihil non facit eorum, quae hi facere et possunt et solent, qui ea aetate nullis habenis, nullo metu cohibentur. Haec tu prudenter auunculo tuo, Martino Stör, (ad quem etiam ea de re scribo) uerborum tuorum ornamentis describere potes, meque illi et strenuo eius patri, auo obseruantissimo diligenter commendare uelis. Reliquum est, ut priusquam tabellarium ad nos mittas, Spirerio nostro, qui in Altkirch agit, litteras hasce meas reddi eures, ut et ego responsum qua de re seribo accipiam. Vale ac per otium dum in Altkirch itur et in Einsisheym reseribe longissimas. E portu Nicolaitano pridie Eid. Januarias Anno 1532.

Aus dem Cod. pal. Vindob. 8987, fol. 34 f.

XII.

7. Januar 1533.

# Claudius Cantiuncula an Johannes Brotephus.

S. P. Quanquam subuereor ego, uir clarissime, ne de hoc meo incepto ualde quam sis initio miraturus, aut etiam fortasse id quidquid est audaciae uix boni consulturus, qui non satis habita ratione ingentis istius publicorum molis negotiorum, quibus tantummodo obrueris in palmae instar contra pondus resurgens,<sup>2</sup> sustineam tibi meis neniis obstrepere. Aequius enim multo fuerat, si quid tibi subsiciui temporis uelut a rebus seriis ferianti superesset, id ipsum istius animi tui redintegrandae intentioni, quam nostris nugis legendis impertiri. Attamen si quo argumento huc impulsus sum expenderis, spero mibi hunc meum ausum apud te nee fraudi futurum et te cogitationis istius propensionem aequi bonique facturum. Nullum enim aliud fuit argumentum, quam ex eo, quod a graecis sumptum latine dicitur:

<sup>1</sup> Ueber Johann Spirer ef. Rivier 1, c. 35.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> cf. Gell. n. a. III. 6. Die Hs. hat resurgeres.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Die Hs. impartiri.

Amieorum omnia esse communia. Sed ut amicitiae nexus non tam utilitatum gratia quam animorum coniunctione constat, sie ea rerum omnium communitas non externis sed ucris illis ingeniorum atque animi bonis metienda est; tum uero si omnium societatum uix ulla firmior quam eorum, qui et similium studiorum sacris et sanguinis aut adfinitatis iure coniuncti sunt, non uolui, nec si uoluissem potui, nec si potuissem debui sublimem istam tamque latissime patentem nominis tui celebritatem non obuiis quod aiunt ulnis suscipere. Nam si gaudere soleo, ubi, quod mihi deest, amicis etiam uulgaribus uideo superesse; quem fuisse atque etiamnum esse par est aurium oculorumque meorum sensum, cum sentio adfinem esse me ei uiro, qui cum summa iuris prudentia summam adiunxerit eloquentiam, adeo ut quod de Ser. Sulpicio 1 accepimus id tuo de te merito dici oporteat: ,Eloquentium est iureconsultissimus, iureconsultorum eloquentissimus' - uerum hie memet retineo equidem et satis intellexi impatientem esse te laudum tuarum auditorem. Nam et hac esse modestia solent, qui sunt laude maxima dignissimi, nec meis aut aliorum calculis uiritim corrogatis eges, cui pridem theatrum plaudit universum. Mihi tamen imperare nequini, quin effusiore gaudio ac lactitia gestiens propemodum exilierim, cum nuper aliquot tibi deninctissimi magno silentio libentesque referentem audiremus, quanta cum gloria idibus Novembribus 2 prox. superioribus in frequentissima amplissimi ordinis totiusque populi corona de rebus grauissimis horis tribus continuis copiosissime sapientissimeque dixisti atque ita dixisti. ut uno omnium ore uel corum etiam, quibus dicam impegeras grandem in coelum usque laudibus ac uotis tollerere. Nec dubito quin si suus, ut olim, esset uirtuti honos, tibi isthic ex S. C. ob rem in ciuili militia pracclare gestam statua dicata esset. Adderem et alia quaedam ex uero, nisi religio esset, committere ut quisquam credatur laudibus oneratus. In pracsentia mearum partium esse putaui, te isti Mineruae.3 quo fungeris et illud tibi gratulari. Comperio enim non modo uerum esse quod paroemia dicitur, ,magistratus uirum indicat' quin et

<sup>1</sup> Ueber Ser. Sulpicius ef. Cicero Brut. 41, 42 u. s. w.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Die Hs. Nouembris.

<sup>3</sup> So die Hs. sicher mit Unrecht, es wird entweder muneri oder ministerio zu lesen sein.

,illud' uir magistratum. Macte igitur uirtute uir perge qua coepisti, neque cessato partim te reipublicae, partim amicis tuis, quod Plato docuit, esse natum contestari, nominisque istius tui famam ad trinepotes propagare. Quod ad me attinet, si qua in re tibi subseruire queo, nihil es unquam usquam a me postulaturus, quod ab addictissimo gentili clienteque debeat expectari. Vale uir eminentissime. Datum VII. Eid. Januarias. Anno 1533.

Aus dem Cod. pal. Vindob. 8987, fol. 33 f.

Vic.

### XIII.

12. April 1533.

# Claudius Cantiuncula Domino Secretario Argentinensi.<sup>2</sup>

S. Hoc momento absolui, quod mitto, nocturnis horis (cum per Reuerendissimi domini Cardinalis aduentum interdiu non liceret) meditatum, dispositum scriptumque responsum in negotio recusationis ad me transmissae<sup>3</sup> etc. Tu sicubi lapsus sim condonatum iri mihi pro nostra amicitia procurabis. Equidem subsiciuis ac suffuratis horis, qua fieri potuit fide diligentiaque congestum est. Tabellarium nullum uulgarem nancisci potui. Hic ut renerendissimo domino Argentinensi inserniret ac mihi gratificaretur id oneris equo mutato udus 4 subiit. Responso meo non subieci nomen meum hac ratione motus quod dominus praeconsultus suo se non subscripserat. Saluta elarissimum dominum cancellarium atque ex eo sed ueluti sponte tua percunctator, quemadmodum probanerit nel improbauerit aliud responsum super praescriptione iuris offerendi uel ut quidam appellant prothymiseos. 5 Vale mi frater et amice constantissime. Si quid certi habeas de dominis commissariis Spiram aduenturis an et quando uenturi sint, fac sciam. E Vico Austrasiae, die resurrectionis dominicae. Anno 1533.

Aus dem Cod. pal. Vindob. 8987, fol. 35.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Der Sinn erfordert frustra.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Nach freundlicher Mittheilung des Prof. Dr. L. Spach in Strassburg hiess derselbe Johann Meyer genannt Motzbach von Esslingen.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> So emendire ich den sinnlosen Text ire negotio . . . . transmisissem.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Hs. hat udeus.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Die Hs. hat prothomiseos.

# В.

# Briefe von Ulrich Zasius.

- 1. (XIV.) Ulrich Zasius an J. Faber, Freiburg, 22, October 1520,
- 2. (XV.) Ulrich Zasius an J. Faber. Freiburg, 30. Januar 1521.
- 3. (XVI.) Ulrich Zasius an J. Faber. Freiburg, 27. October 1527.

Ueber Zasins' Leben ist nach Stintzing's musterhafter Arbeit hier wohl nichts zu sagen, nur sein Verhältniss zu J. Faber mag besprochen werden. Zasius' Beziehungen zu Faber waren sehr rege, er nennt ihn seinen mächtigen Patron, seinen Mercur; er rühmt ihn, wie er 1525 zu Freiburg vor zahlreicher Versammlung zwei Predigten gehalten. Vir est dignus aeternitate! ruft er da begeistert aus. 1 Faber war auch sein Vermittler am königlichen Hofe Ferdinands, dem er Zasius' Schriften übergeben soll 2 und bei dem er viele Gunstbezeigungen für den Gelehrten erlangte.3 Zasius rühmt Faber in seiner Dedicationsepistel an König Ferdinand zusammen mit Spiegel: Atque adeo meliorum literarum cognitione undecunque doctissimus Joannes Faber, Jacobus Spiegel, ambo iuris professores famigerati, quorum hic a consiliis, ille a libellis tuae inseruiunt Maiestati ambo eruditione insignes, rei latinae elegantia inter selectos numerandi, humanitate, fide, amicitia, interritate omnibus numeris absoluti, ut interim alios taceant. 1532 dedicirte er ihm die zweite Auflage seiner mit Rücksicht auf die Haloandrische Pandektenausgabe durchgesehenen Intellectus iuris ciuilis singulares (Apud inclytum Germaniae oppidum Friburgum Brisgoicum per Joannem Fabrum Emmeum Juliacensem anno MDXXXII). Das Dedicationsschreiben bittet - ausser den üblichen Phrasen - den nunmehr zum Bischof von Wien Gewordenen um seine Verwendung beim Könige

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Briefsammlung des Zasius ed. Riegger 127, 128. Er will durchaus nicht, dass Faber Geld für ihn auslege.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Cf. die Briefe 127, 129, 131, 133, 144. S. Intellectus singulares. Basel 1526, ist Ferdinand gewidmet cf. 421.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Cf. 145.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> p. 423.

(meos hosce labores et commendares dino Principi-quod et antehac magna cum beneuolentia fecisti) und rühmt seine Thätigkeit für die Beschirmung des katholischen Bekenntnisses. Diese erhebt er noch mehr in dem unter Nr. XVI abgedruckten Schreiben, in welchem er Faber mit Paulus vergleicht. weil er keiner Mühsal ausweichend, Reisen und deren Gefahren nicht scheue, um das wankende katholische Christenthum zu stützen. Gewiss, sein Name sei sinnreich gewählt, denn mit dem Hammer seiner Rede und seiner Schriften gehe er dem Wahnsinn der Ketzer an den Leib. Nach ihm sehnt er sich wie nach Keinem - nur der König macht eine Ausnahme um 1527 spricht er seine Hoffnung aus, ihn und den Fürsten nochmals vor seinem Ende sehen zu können. Durch ihn sucht er Erleichterungen für sein Alter zu gewinnen, bei ihm tritt er für die im Villinger Streite arg bedrängte Universität ein. bei ihm verwendet er sich endlich für seinen Beichtvater. -Auch ausser dem Verhältnisse zwischen Zasius und Faber, für das bisher nur jene Dedicationsepistel an Faber und einige gelegentliche Bemerkungen in verschiedenen Briefen vorlagen. bieten die drei Schreiben des gelehrten Romanisten Manches Interessante. Die erste Nummer zeigt ihn uns noch in jener halbgünstigen Stimmung für Luther, dessen gerades kerniges Wesen dem ebenfalls oft derb dreinfahrenden Zasius so gut gefiel, wie er dessen Zurückgehen auf die Quellen selbst nur billigen konnte. So spricht er denn hier noch kein verwerfendes Urtheil über den Wittenberger Reformator aus. Er wünscht von Faber eine Aeusserung über seinen Brief an Luther -(die Annahme der Echtheit dieses Schriftstückes wird durch diese Erwähnung noch plausibler gemacht) - dessen Einfluss er hoch anschlägt. Freilich fürchtet er, es sei nunmehr von Luther die Gnade gewichen. - Er unterrichtet uns auch über seine Collegien, deren er täglich zwei abhält, und wie es ihm schwer falle, Studien und Unterricht zu verbinden; kurz auch aus diesen drei Briefen gewinnen wir Neues, auch aus ihnen blickt des Romanisten wohlbekannte Art. Ich lasse nunmehr den Text derselben folgen.

Freiburg.

### XIV.

22. October 1520.

#### Udalricus Zasius Joanni Fabri:

sese commendat. Hoc uelut momento; praestantissime et pater et frater, se procinxit itineri Geruasius Souferus, compater meus, uir cum sincera doctrina sincerus, istuc profecturus, qui negauit abire, nisi literis ad te comitibus. Uclim ueneratissime pater hominem doctum, ut soles in omneis humaniter excipito, et si quid poteris officii praestato. Nostrae uniuersitatis a secretis nel ut unlgo notarius est, uir nobis et observatus et dilectus.<sup>2</sup> Ceterum quid super epistola mea<sup>3</sup> ad Lutherum scripta (hanc enim commonstrabit Geruasius) sentias, pande. Desciui ab homine, ubi uenena mala miscet, antehae admiratus, 1 ubi bona uenena temperauit. Deum immortalem, quam fragilis, quam nichili res est homo sine gratia adiquante! Quid non potuit Lutherus cum gratia; nunc abeunte, ut ucreor, gratia, quid non confundit? Vale! Deum timere, nolle altum sapere Pauli sententia est tam aurea quam uera. Patrono meo Botzhemo 5 omnia mea plenis offerto 6 cophinis, ei tamen scribere non licebat. Iterum uale; uado ad consulares angustias. Ex Fryburgo XI. Kalendis Nouembris. Anno etc. XX.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Gervasins Soupherus ans Breisach (am 16. November 1505 in Freiburg immatriculirt), 1521 Notar der Universität, musste der Reaction weichen.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Tengnagel ad marginem: Epl. Zasii ad Lutherum.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Es ist der bekannte, vielfach zustimmende Brief (bei Riegger S. 391 ff.) gemeint, den dieser wohl ohne Grund (cf. Stintzing l. c. 320) bezweifelt. Durch die Erwähnung des Briefes in einem sicher von Zasius herrührenden Schreiben ist das Factum, dass sogar der strenge Katholik an den Wittenberger schrieb, zweifellos constatirt; freilich bei dem Mangel an der Provenienz nicht möglich den Nachweis zu führen, dass Nichts interpolirt worden sei. Vgl. übrigens Ranke, Deutsche Geschichte im Zeitalter der Reformation 1, 443.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Zwei Worte gestriehen.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Ueber Johann Botzhemus (Abstemius) Doctor und Canonicus zu Costnitz, cf. meine Analekten zur Geschichte des Humanismus und der Reformation 99, 100, 123, 134, 135, 170, 171, 176. Luthers Briefwechsel von Burckhardt gibt ein Schreiben des Botzheim vom 3. März 1520 an. Cf. J. G. Schelhorn's kleine Schrift über B. Memmingen (Meyer) 1769.

<sup>6</sup> Ein Wort gestrichen.

Thomam Blaurer, <sup>1</sup> nisi migrauit, meo nomine saluto. Tuus Zasius (Tengnagel: Udalricii Zasii epistola de Luthero). Venerabili et praestantissimo uiro domino Johanni Fabri J. U. doctori reuerendissimi domini mei Constant[iensis] uicario uiro undecunque doctissimo patrono suo selectissimo.

Autograph aus dem Cod. pal. Vindob. 9737 g fol. 4.

Freiburg.

XV.

30. Januar 1521.

#### Ulrich Zasius an Joannes Faber.

S. P. D. Qui ad te patronum et amicum meum selectissimum debebam literis esse frequentissimus, rarissime scribo et nec id. nisi efflagitanti negotio, quod non leuis esse criminis praestantissime patrone non infitior, ut sic habeas (quod in controuersiis expetitur) confitentem reum, sitque haec causa eo nomine asystata, quod defensionem uel non recipit prorsus, uel difficile recipit.2 Ergo ad assumptiuam status speciem (si saltem status est, quod multi negant) niteris et ueniam precor et noxiam deprecor, quorum si neutrum impetrauero 3 poenae subiicio, sed quae et temperetur ex uenia et a noxia recedat; sunt etenim, quae ad ueniam respiciant: lectionum, quas duas per diem obeo, grauis moles, item facilis ex labore (ut in homine sene) defectio, si fori interim negotia tacuero. Sed quorsum haec? Nempe ne te uirum ingenii amoenissimi importunus adisse uidear culpa non excusata. Proficiscitur ad te homo integer et ad assem probus Joannes praesentium exhibitor, ex quatuor illis, qui a cura sunt nostrae ecclesiae pastori, confessor (ut uocant) meus; sacerdotio prouisus est Brisaci a ciue, qui se pro patrono et gerit et juste gerit. Verum antehac non praesentauit, quippe 4

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ueber Thomas Blaurer, den Bruder des Reformators Ambrosius Blaurer, der bei Zasius studirte, sich dann nach Wittenberg begab, von wo er durch Luthers Schriften seinen Bruder für die Reformation gewann, cf. Pressel, Ambrosius Blaurer und meine Analekten 96, 99, 100, 136, 137, 147, 165.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> cf. Aurel. August, de rhetor. I. 16. (Rhetores lat, minores ed. Halm p. 146. 24. ss.)

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Ein Wort gestrichen.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Dies quippe ist von Zasius ad marginem geschrieben.

homo iuuenis, qui improuida illa minorum aetate iura sua securabat, id est non curabat, ut interca, quaedam ut uocant fraternitas semel praesentarit, sed nullo iure, quod euidenter patet. Cardo in hoc est, ut confessor meus ad praesentationem sine proscriptione, quam vos proclamationem nominatis, instituatur; ut sic et consequatur possessionis praerogata et consequatur ex titulo, ne non, si proscriptum seu proclamatum fuerit, aduersariis comparentibus bonus uir iuris sui impediatur, eique praecurrat aduersariorum cuicuimodi sit possessio, quae tamen nescio an sit possessio nominanda, quae euidenter uel ipsis ultro confitentibus titulo caret, sed quando nostrae professionis scita etiam praedonis possessionem 1 tuentur,2 vereor, ut bonus uir, quod abominor, in lite succumbat, si non iam titulus suus institutione ordinaria fultus fuerit. Nisi forte cum hac causa petitorium patroni cum possessorio retinendae concurrat,3 sententia quidem umbratilis pro possessore detur, ceterum in exequendo praeferatur petitor, quod aequitatem haberet et ex corde meo 4 dilectus dominus candidatus prope 5 fundari posse uideretur maxime ubi patroni ius et patet euidenter et possessoris ruina sit manifesta. In qua tamen re obiici mihi uideo, quod in causa mea(?)4 olim ibidem in dorsum pugnari posse intelligitur. Isthaec concertationis pericula euitari possent, si ad praesentationem institutio sequeretur, qui mos, dum prima ego aetate in foro tuo uersarer, obtinuerat. Tu patrone praestantissime, quicquid officii cum iustitia conferre in hominem optimum possis, ex animo peto, conferas, siquidem mihi ipsi collatum putabo, ne amicus meus fori insuetus paci et orationibus assuetior litigare cogatur. Me si unquam tuus fui, nova domini causa tibi asseres, ut sic quod mirabile sit, quod ultro tuum est iam magis tuum esse incipiat. Vale asylum literatorum, ornamentum 6 doctrinarum omnisque et rarum et uerum beneficentiae exemplum. Alexandrum Brassicanum, humanissimum uirum, ex me saluum ornatis uerbis uelis. Ex modicis etiam,

<sup>1</sup> tuemur gestrichen.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Von Zasius Hand ist ,tuentur' ad marginem geschrieben.

<sup>3</sup> Aus , concurratur von Zasius emendirt.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Die Handschrift hat c. m.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Die Hs. hat d'. can pp.

<sup>6</sup> litterarum gestrichen.

quae ad me scripsit, tanquam ex linea ducta pictor melioris doctrinae iustam effingo imaginem et uelut ex plantae uestigio (ut olim in Hercule) totum hominem dimetior. Vale ex Friburgo 3<sup>to</sup> Kalen. Februarias <sup>1</sup> anno etc. XXI.

Von Zasius eigener Hand:

Tuus Huldarhicus Zasius legum et doctor et ordinarius Fryburgensis.

Quae praeterea in Lutheri re ad te scribenda ueniunt cum succedaneo Episcopo, quem suffraganeum nominant, uiro humanissimo scribam.

Egregio et praestantissimo uiro, domino Joh. Fabri, utriusque iuris doctori, reuerendissimi domini mei Const(antiensis) uicario, uiro in melioribus doctrinis et omni suauitate expolitissimo, meo selectissimo patrono.

Aus dem Cod. pal. Vindob. 9737 g fol. 5, 6.

Freiburg.

### XVI.

27. October 1527.

### Udalricus Zasius Joanni Fabri

sese commendat. Saluum te a remotissimo terrarum tractu ad serenissimam regiam maiestatem, splendidissime et amplissime uir, patrone selectissime, rediisse merito omnes, qui tibi cupiuimus, qui a tua salute pendemus, ex animo laetamur speramusque fore, ut et ad nos aliquando feliciori postliminio sis rediturus. Fabri nomen multum in ore, multum in praeconiis nostris uersatur. Nec enim in consessu ullo praestantium uirorum et uel maxime doctoris Jacobi Spiegel,2 uiri ad assem docti, qui nobiscum agit, de uiris eminentibus fit mentio, in quo tu non primas feras et id quidem iure et debito, qui unus labori nullo parcis, uiarum discrimina, maris et terrae pericula uelut alter Paulus subire non dubitas, ut nutanti propemodum fidei domino adiuuante opem praestes subsidiariam. Fabri nomen fato quodam accepisti, argumentoque tam insignis nominis doces uerum esse, quod olim Apollinaris ex Platone uel Plato ipse docuit, nomina non temere sed fatali indi solere prouidentia.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Hs. Februarii.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Jacob Spiegel aus Schlettstadt, kaiserlicher Rath, Freund der meisten elsässischen und schwäbischen Gelehrten.

Quid enim aliud quam et uocis et scriptorum tuorum malleo haereticorum pertundis insaniam? Dii igitur te sanum et prosperum uelint, te tueantur, te dirigant, ut nostris adesse rebus, sanctissimaeque fidei causam indefecto uigore adfouere possis. Equidem te tam desideranter expecto, ut praeter serenissimum et felicissimum regem et principem nostrum a deo nobis datum non sit ullus in orbe homo, quem uidere cupidius optem. Senem Zasium prope iam septuagenarium naturam tum felicius soluturum credito, si et principem meum, quo meliorem orbis uniuersus non gerit, et te patronum selectissimum ante mortem uidere contigerit. Pro honore magni principis et commodo studiosorum laboramus quantum possumus, ut in futurum annum ingenii mei non poenitendam foeturam edam in publicum. Quies eam in rem 1 necessaria admodum foret, quam diui principis indulgentia praestare posset; lectioni enim incumbere et studia adiuuare, utraque haec seni perquam sunt difficilia. Ceterum patrone praestantissime nostra universitas ab oppido Vilingen misere affligitur, qui non contenti suis nostra quoque appetere alimenta, diuorum principum largitiones usurpare pergunt.2 Eamque in rem decreta seu iussa aliqua a serenissimo principe nostro, dum in tanta festinatione in terras remotas plenam informationem dare non potuimus obtinuerant.3 Quo nomine damno non modico et tantum non intolerabili affligimur et nisi serenissima regia maiestas reducto duriori hoc calculo urbi solita subueniat elementia nostrique et necessitatum nostrarum rationem benigniorem habeat, de rebus et commodis nostris studiique tam excellentis uigore actum esse ueremur. Siquidem non solum alimenta, quibus uiuimus, hoc turbido negotio perturbantur, 5 sed et ceteri confines uicini, a quibus ex diuorum principum et fundatorum nostrorum largitate decimas pereipimus, Vilingensium exemplum secuti nostras obuentiones, alimentaque nostra simili machinatione resecturi et diminuturi esse redduntur,

<sup>1</sup> admodum gestrichen.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ueber die Villinger Streitigkeiten hat Riegger in seinen Analecta academiae Friburgensis ein eigenes Capitel ,de rebus Villinganis p. 106—144. Vgl. Ferdinand's I. Entscheidungen darüber (ib. S. 136).

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Von Zasins Hand ad marginem: obtinuerant.

<sup>4</sup> seculo gestrichen.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Die Handschrift hat perputantur.

sicuti haec et alia in instructione nostra ad dominum Joannem Maium data latius cognosces. Rogo ego, cliens tuus deuotissimus quam possum instantissime, nos patrone adiques, nec ulla occasione permittas, ut tam gloriosa universitas (quam et honorificam tuae praestantiae nutritiam fuisse gloriamur) laicorum insolentiae exponatur et obuentionibus deplumata tandem in interitum sit uersura, hactenus non dedecori laudatissimae domui Austriae, dum diuis principibus tot annos consiliis publicis et priuatis adsumus, totque praestantes uiros in laudem totius Germaniae peperimus. Hanc tam laudatam Universitatem a divis principibus tam paterne institutam tanta prouidentia fundatam et semper ex animis complexam Maximus Ferdinandus princeps inuictissimus subuerti non patiatur. Vale o et praesidium et dulce decus nostrum. Ex Fryburgo sexto Kal. novembris Anno etc. XXVII.

Von Zasius Hand:

Tuae R. P. subjectissimus Udalricus Zasius, legum et doctor et ordinarius Fryburgensis.

Reuerendo insigni et amplissimo uiro, domino Johanni Fabri, iuris pontific. doctori Basilien(si) et Constan(tiensi), ecclesiarum canonico, diui regis nostri consiliario inter primos praerogato domino obseruatissimo.

Tengnagel: Udalricus Zasius.

Aus dem Cod. pal. Vindob. 9737 g fol. 23-24.

### VII. SITZUNG VOM 12. MÄRZ 1879.

Herr Dr. Joh. Jarník, Docent der rumänischen Philologie an der Wiener Universität, ersucht um eine Subvention zu einer Reise nach Rumänien behufs des Studiums der dortigen Volkssprache und Volksliteratur.

Herr Dr. Franz Martin Mayer in Graz übersendet eine Abhandlung unter dem Titel: "Ueber die Verordnungsbücher der Stadt Eger" (1352–1482) und ersucht um Anfnahme derselben in die akademischen Schriften.

### An Druckschriften wurden vorgelegt:

- Academia real de la Historia: Boletin. Tomo. I. Guademo III. Febrero 1879. Madrid, 1879; 8°.
- Académie impériale des Sciences de St.-Pétersbourg: Tome XXV. (Feuilles 15-20). St.-Pétersbourg, 1879; 4°.
- royale des Sciences, des Lettres et des Beaux-Arts de Belgique. Bulletin 47° Année, 2° Série, Tome 46. Nr. 12. Bruxelles, 1878; 8°. Annuaire. 1879. 45° Année. Bruxelles, 1879; 12°.
- Accademia Reale delle Scienze di Torino; Atti, Vol. XIV. Disp. 1<sup>n</sup> (Novembre-Dicembre 1878). Torino, 1878; 8<sup>n</sup>.
- Akademie der Wissenschaften, königl. Schwedische: Oefversigt of Förhandlingar. 35. Jahrgang. Nr. 6, 7 und 8. Stockholm, 1878; 8°.
- der Wissenschaften in Krakau: Monumenta Poloniae historica. Tom III.
   Lwów, 1878; 4º. Acta historica res gestas Poloniae illustrantia.
   Tomus I. W Krakowie, 1878; 4º. Starodawne Prawa Polskiego

- Pomniki. Tom V. cześć I. Cracoviae, 1878;  $4^{0}$ . Archiwum do Dziejów literatury i oświaty w Polsce. Tome I. w Krakowie, 1878;  $4^{0}$ . Rozprawy i Sprawozdania z posiedzeń wydziału historiczno-filozoficznego. Tom. IX. W Krakowie, 1878;  $8^{0}$ . Rozprawy i Sprawozdania z posiedzeń wydziału filologicznego. Tom VI. W Krakowie, 1878;  $8^{0}$ . Po Ucieczee Henryka dzieje bezkrólewia 1574—1575 przez Wincentego Zakrzewskiego. W Krakowie, 1878;  $8^{0}$ .
- Central-Commission, k. k. statistische: Statistisches Jahrbuch für das Jahr 1876. V. und VIII. Heft. Wien, 1879; 4°. — Nachrichten über Industrie, Handel und Verkehr. XV. Band. III. Heft. Statistik des österreichischen Postwesens im Jahre 1877. Wien, 1878; 4°.
  - k. k. zur Erforschung und Erhaltung der Kunst- und historischen Denkmale: Mittheilungen. V. Band. 1. Heft. Wien, 1879; gr. 40.
- Littré, É: Conservation, Révolution et Positivisme. Paris, 1879; 120.
- Mittheilungen aus Justus Perthes' geographischer Anstalt von Dr. A. Petermann. 25. Band, 1879. H. Gotha, 1879; 40.
- Ossolinski'sche Bibliothek: Pamietnik Zbigniewa Ossolińskiego Wojewody Saudomierskiego † 1623. We Lwowie, 1879; 8°.
- Revue politique et littéraire, et Revue scientifique de la France et de l'Étranger. VIIIº Année, 2º Série. Nr. 36. Paris, 1879; 4º.
- Schuchardt Hugo: Limba Română Vorbită intre 1550—1600. Tomulu I. Bucuresci, 1878; 80. Ueber B. P. Hasdeu's "Altrumänische Texte und Glossen. Bukarest, 1878; 40.
- Verein, historischer für das Grossherzogthum Hessen: Die vormaligen geistlichen Stifte im Grossherzogthum Hessen, von G. J. Wilhelm Wagner. II. Band. Provinz Rheinhessen. Darmstadt, 1878; 8°.

## VIII. SITZUNG VOM 19. MÄRZ 1879.

Die Commission der Teplitzer Gewerbe- und Industric-Ausstellung ladet zur Theilnahme ein.

Herr Regierungsrath Dr. Constant Ritter von Wurzbach übersendet den 38. Theil des "Biographischen Lexikon des Kaiserthums Oesterreich" mit dem Ersuchen um Bewilligung des üblichen Druckkostenbeitrages.

Das w. M. Herr Professor Dr. Werner legt eine für die Sitzungsberichte bestimmte Abhandlung vor, welche den Titel führt: "Die Psychologie, Erkenntniss- und Wissenschaftslehre des Roger Baco'.

#### An Druckschriften wurden vorgelegt:

- Gesellschaft, k. k. geographische, in Wien: Mittheilungen. Band XXII. (N. F. XII.) Nr. 2. Wien, 1879; 4".
- Königsberg, Universität: Akademische Gelegenheitsschriften. 1878 9. Achtzehn Stücke  $4^9$  und  $\overline{8}^9$ .
- Mittheilungen aus Justus Perthes' geographischer Austalt von Dr. A. Petermann. Ergänzungsheft Nr. 57. Gotha, 1879; 4°.
- Revue politique et littéraire et Revue scientifique de la France et de l'Étranger VIII Année, 2° Série. Nr. 37. Paris, 1879; 4°.
- Society, the American geographical: Bulletin, Nr. 2, 3 and 4, 1878, New-York; 40.
- the Asiatic, of Bengal: Bibliotheca indica. Fasciculi V. VI. Calcutta, 1878; 8°.

- Society, the royal geographical: Proceedings and monthly Record of Geography. Vol. I. Nr. 3. March 1879. London; 80.
  - the royal, of Victoria: Transactions and Proceedings. Vol. XIII and XIV.
     Melbourne, 1878; 8°.
- Verein, militär-wissenschaftlicher, in Wien: Organ. XVIII. Band. 2. Heft. 1879, Wien; 80.
- croatisch-archäologischer: Viestnik, Godina I. BR. 1. U Zagrebu, 1879; 8°.
- Wissenschaftlicher Club: Jahresbericht 1878, 79. III. Vereinsjahr. Wien, 1879; 80.

# Die Psychologie. Erkenntniss- und Wissenschaftslehre des Roger Baco.

Von

#### Dr. Karl Werner,

wirkl. Mitgliede der k. Akademie der Wissenschaften.

Roger Baco hat einen bleibenden Namen in der Geschichte der Wissenschaften als ein Mann von aussergewöhnlicher Begabung, welcher in einem von Auctoritäten und Ueberlieferungen abhängigen Zeitalter in mehr als einer Beziehung seine eigenen Wege zu gehen versuchte, und seinen Zeitgenossen namentlich auf dem Gebiete der Naturkunde neue Einblieke zu erschliessen bemüht war.

Ohne die Wissenschaft durch Ermittelung neuer Methoden fruchtbringender Forschung zu bereichern, wendete er doch allem erfahrungsmässigen Wissen das lebhafteste Interesse zu, und wies mit Energie und Nachdruck auf den Werth und die eminente culturelle Bedeutung der experimentalen Forschung hin; von Irrthümern und Vorurtheilen nicht frei, griff er ahnungsvoll über seine Zeit hinaus, und schaute die folgenreichsten Entdeckungen und Erfindungen der neueren Naturkunde mit prophetischem Blicke voraus.

Von dieser Seite betrachtet wäre vor Allem eine Darstellung seiner physikalischen Weltlehre von Interesse. Diese lässt sich jedoch nicht im Zusammenhange wiedergeben, ohne dass auf seine allgemeinen methodologischen Vorschläge und erkenntnisstheoretischen Auschauungen zurückgegangen wird, die ihrerseits wieder mit den ihm eigenthümlichen Auschauungen über Wesen, Begabung und kosmische Stellung des Menschen auf's Engste zusammenhängen. Eine geordnete Uebersicht der kosmologisch-physikalischen Lehren Baco's lässt sich sonach nur

auf Grund seiner psychologischen und erkenntnisstheoretischen Lehren und Anschauungen bieten. Wir beschränken uns in dieser Abhandlung vorläufig auf den fundamentalen Theil der betreffenden Aufgabe, nämlich auf die Darlegung der Psychologie und Erkenntnisstheorie Baco's, welche letztere, in eine encyklopädische Skizzirung des Inhaltes aller Wissensfächer auslaufend, zugleich auch Gelegenheit bietet, das Wesentlichste aus seiner physikalischen Weltlehre beizubringen. Eine Darstellung der Psychologie und Erkenntnisslehre Baco's hat nebstdem ihre Berechtigung als Aufweisung einer der mannigfachen speciellen Modificationen der scholastischen Behandlungsart der beiden Disciplinen angehörigen Fragen und Probleme, und fügt sich der Gesammtgeschichte der scholastischen Seelenund Erkenntnisslehre als ergänzender Beitrag ein. 1

Anknüpfend an den metaphysischen Satz, dass dem allgemeinsten Genus des logischen Denkens ein allgemeinstes, in allem Geschaffenen sich findendes Substrat des determinirten und formirten geschöpflichen Seins entsprechen müsse, 2 geht Baco in seiner Psychologie von dem Satze aus, dass die

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Wir benützen für unsere Darstellung die gedruckten Schriften Baco's in den Ausgaben von Jebb und Brewer; das von Jebb edirte Opus majus (London, 1733) citiren wir nach dem zweiten zu Venedig (1750) veranstalteten Abdrucke desselben. Die in Brewers Publication (Fr. Rogeri Bacon opera quaedam hactenus inedita. London, 1859) aufgenommenen Schriften Bacons sind: Opus tertium, Opus minus, Compendium philosophiae sammt einem Wiederabdrucke der Epistola de secretis operibus artis et naturae. Die von Brewer unter dem Titel Opus tertium edirte Schrift citiren wir unter demselben Titel, obschon der von Brewer edirte Text derselben ausreichende Indicien dafür bietet, dass er nicht dem wirklichen Opus tertium Baco's angehören könne; vgl. Op. tert., c. 40, woselbst der Autor mit ausdrücklichen Worten auf sein Opus tertium verweist, ferner c. 75, woselbst Brewer (p. 304, Anm. 1) bemerkt, dass von den Worten: in hoc tertio opere, in einer der von ihm zu Rathe gezogenen Handschriften das Wort 'hoc' fehle. Umständliche Nachweisungen über das vor der Hand noch ungedruckte wirkliche Opus tertium bei Charles: Roger Baeon, sa vie, ses ouvrages, ses doctrines (Paris, 1861), p. 82 sqq., ebenso Auszüge aus demselben, p. 358 sqq. Eine Abtheilung des wirklichen Opus tertium bilden die in einem Pariser Codex (Cod. Nr. 127 der Bibliothèque Mazarine) enthaltenen Communia Naturalium Fratris Rogeri Bacon (vgl. Charles p. 65, 73, 358 sqq.), deren Verwerthung für die vorliegende Abhandlung mir gütigst verstattet worden ist. <sup>2</sup> Op. tert., c. 38.

Seele ein aus Materie und Form zusammengesetztes Wesen sei. † Damit soll nicht ihre Geistigkeit in Abrede gestellt werden; im Gegentheile ergibt sich als erste Grundtheilung des geschöpflichen Seins die Unterscheidung zwischen unkörperlicher und körperlicher Substanz. † Die körperliche Substanz wird weiter in die himmlische und in die elementarischen getheilt, aus welchen letzteren die mannigfaltigen irdischen Körper zusammengesetzt sind. Die geschaffenen Substanzen sind wesentlich geformte Substanzen; das göttliche Wesen allein ist rein nur Form, als das durch nichts determinirte † alldeterminirende Wesen. Mit diesem letzterem Satze bekundet sich Baco als ächter Schüler seines vielgepriesenen Lehrers Robert von Lincoln, welcher Gott als Forma prima und Forma omnium bezeichnet. † Wir werden am Schlusse dieser

3 Als durch nichts determinirtes Wesen steht Gott ausserhalb aller Kategorie: Creator non est subjectum accidentis, et ideo nec substantia, nisi

aequivoce dicatur substantia. Ibid.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Teneo pro certo, quod anima est composita ex materia et forma sicut angeli; eadem enim est quaestio de angelis et de animalibus rationalibus . . . . Omne, quod non est accidens, et fit verum subjectum accidentis, est substantia vera . . . Sed angelus et anima non sunt accidentia et substant accidentibus ut scientiae et virtuti et hujusmodi; ergo oportet, quod sint verae substantiae, et ideo oportet, quod sint in praedicamento substantiae. Sed non sunt in eo sicut principia ut materia et forma; ergo sieut principiata et species. Quare componuntur ex materia et forma. Item: Angelus et anima sunt in potentia de natura sua ad multa, et possunt recipere et pati multa; et ex alia parte sunt in actu multiplici et operatione. Sed actus et agere debetur rei ratione formae, et potentia et pati et recipere ratione materiae, sicut vult Aristoteles in libro de generatione . . . . Quod autem aliquae auctoritates philosophicae exponunt, quod sint substantiae simplices et separatae a materia, omnes intelligendae sunt de materia sensibili et corporali. Commun. Natur. Lib. I., Pars 4, fol. 82 et 83.

<sup>2</sup> Si substantia spiritualis non sit species substantiae, tune non fiet divisio generalissimi in species; nam contra substantiam corporalem non cadit aliquid in divisionem, nisi substantia spiritualis. Ceterum sic idem esset substantia in communi et corpus; et tune corpus est genus generalissimum in praedicamento substantiae, quod est absurdum et contra Aristotelem et omnes. I. c. fol. 83.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Vgl. Roberti Grosseteste Epistolae (London, 1861, ed. Luard) Ep. 1: Forma est, qua res potest esse id quod est, velut humanitas qua homo est homo, forma hominis est. Deus autem seipso est id quod est; seipso enim Deus est, quia Deitate Deus est et Deitas Deus est . . . . ltem,

Abhandlung sehen, wie Baco's höchstes Denkideal ganz und gar mit dieser Auffassung des göttlichen Wesens verwachsen ist. Um den Unterschied zwisehen geistigen und körperlichen Substanzen aufrecht zu halten, muss Baco natürlich die Lehre von der Einheit der Materie alles Geschaffenen verwerfen, wie er denn in der That diese Lehre als den schlimmsten und bösesten aller philosophischen Irrthümer bezeichnet. Wir wissen sonach, dass wir uns unter der Seelenmaterie etwas von der Materie der körperlichen Substanzen durchaus Verschiedenes zu denken haben. Er macht aber die Unterscheidung verschiedener Materien auch im Gebiete der Körperwelt geltend, auf den Satz sich stützend, dass jede Form ihre besondere Materie, wie umgekehrt jede besondere Materie ihre besondere Form haben müsse. 2

Ausser dem allgemeinen metaphysischen Grunde für die Nothwendigkeit eines Zusammengesetztseins der Seele aus Materie und Form führt Baco auch einen anthropologischen Grund an. Die menschliche Seele ist das höchste Complement des ihr eignenden Leibes; der Leib ist aber aus Materie und Form zusammengesetzt, und bedarf desshalb eines Complementes von gleicher Zusammensetzung, auf dass sowohl die Materie als auch die Form des Leibes durch eine höhere Materie und Form vollkommen gemacht werde. Diese Bemerkung zielt

quis non concedet, Deum formosum et speciosum esse? Ergo ipse forma et species est, cum nihil sit in ipso, quod ipse non sit . . . . Item, quid est forma nisi completio rei sive perfectio? Deus autem est completio incompletibilis, perfectio imperfectibilis, et ideo forma non formabilis, quia penitus sine defectu et incommutabilis. Deus igitur est perfectio perfectissima, forma formosissima et species speciosissima.

De anima vulgariter loquimur et cam nescimus, quia spiritualis materia nobis est occulta. Commun. Natur., fol. 83.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Si materia est una numero et forma appropriat sibi materiam, ut Aristoteles dicit (et certum est quod materia propria requirit propriam formam et e converso, uam materia asini non potest capere animam rationalem nee materia hominis animam asini) — et ideo, si materia est eadem in omnibus secundum essentiam, et forma erit eadem in omnibus. Et ita omnia erunt unum et idem; et angelus sic erit lapis, et homo asinus, et coelum terra, et quidlibet erit quidlibet. Op. tert., c. 38.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Subjectum generationis est compositum, et ideo compositum generatur et non forma tantum: itaque subjectum generationis vadit semper per gradus oppositos acquirendo semper esse compositum plus et plus perfectum,

offenbar auf die Baeo eigenthümliche Erklärungsart des Zustandekommens des seelischen Erkenntnissactes ab, wie wir weiter unten des Näheren sehen werden; auch bei Duns Scotus hat die Unterscheidung zwischen Materie und Form des Seelenwesens eine erkenntnisstheoretische Bedeutung, nur in anderer Weise als bei Baco. Beide aber haben die ihnen gemeinsame Auffassung der metaphysischen Beschaffenheit des Seelenwesens aus Avicebron geschöpft, und Duns Scotus mag durch seinen Landsmann und Ordensgenossen Baco auf diesen ihnen Beiden gemeinsamen Ausgangspunkt ihrer psychologischen Grundanschauungen hingeführt worden sein.

Der Unterschied zwischen Baco und Duns Scotus tritt sofort in der verschiedenen Art und Weise hervor, wie Beide
das Verhältniss der drei Beseelungsprineipien: Anima vegetative, sensitiva, intellectiva zu einander sich denken. Baco
geht von dem Satze aus, dass bloss die Anima intellectiva
unmittelbar von Gott geschaffen, die Anima vegetativa und
sensitiva aber durch den Zeugungsact der Eltern eausirt
werden. Er stimmt hierin mit Thomas Aquinas und dessen
Schülern überein, welche als christliche Aristoteliker dasselbe
lehren. Er widerspricht ihnen aber, wenn sie die niedere
Seele in der nachfolgenden höheren, die vegetative in der animalisehen, und beide in der zuletzt eintretenden intellectiven

usque ultimus gradus complementi venict, qui erit compositum sicut ceteri. Sed hie ultimus gradus in aliquibus fit per operationem naturae, in aliis per opus super naturam ut in hominibus. Cum ergo anima rationalis sit ultimum complementum embryonis humani, quod est compositum, patet quod haec anima sit composita, ut ejus forma perficiat formam embryonis et ejus materia compleat materiam embryonis. Commun. Natur., fol. 83.

<sup>1</sup> Commun. Natur. I., Pars 4, fol. 79.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Anders wurde die Sache von Albertus Magnus gefasst (siehe unsere Abhandlung über den Entwicklungsgang der mittelalterlichen Psychologie in den Denkschriften der phil. hist. Cl. XXV. Bd., S. 120 md 125 f.; Separatabdr. S. 52 und 57 f.b. Die Irrung Alberts scheint also Baco vornehmlich im Auge zu haben, wenn er ausruft: Tota philosophia clamat, quod solus intellectus creetur; et omnes theologi alicujus valoris et philosophantes ante viginti annos, et adhuc omnes Anglicani, qui sanetitatis ante alios homines sunt et fuerunt studiosi. O. c., fol. 80. — Ebenso fol. 79: Omnes ante viginti annos posuerunt, quod sola anima intellectiva detur, et quod vegetativa et sensitiva in homine producantur de potentia matris per viam naturae.

Seele als einziger Wesensform des sensiblen Leibesgebildes untergehen lassen. Die Thomisten lassen sich hierin durch den Gedanken bestimmen, dass das werdende und das gewordene sinnliche Leibesgebilde stets nur Eine Form habe. Das werdende Gebilde existirt zuerst als pflanzenhaftes, dann bei weiterschreitender Entwicklung als animalisches Gebilde; wenn letztlich die auf dem Wege des Naturprocesses vor sich gehende Gestaltung des Körpers so weit gediehen ist, dass er die intellective Seele in sich aufnehmen kann, ist diese unmittelbar durch sich selber Wesensform des formirten sonsiblen Leibesgebildes. In dieser Auffassung liegt nun allerdings etwas, was den Gedanken nicht zur Befriedigung gelangen lässt. Für Thomas Aquinas, welcher sich die terrestrischen Lebensprocesse durch die siderischen Einflüsse dirigirt dachte, hatte allerdings das Untergehen und Verschwinden der niederen Form nach Eintritt der höheren nichts Störendes, weil nach seiner Anschauung der einmal ins Werk gesetzte sinnliche Lebensprocess unter dem Einfluss der siderischen Causalitäten auch nach Verschwinden jener Formen fortdauernd gedacht werden konnte. Vom Standpunkte der mittelalterliehen Welt- und Naturlehre liess sich also gegen diese Anschauungsweise im Wesentlichen nichts einwenden. Die Frage war nur, wie man sich die Kräfte der vegetativen und sensitiven Seele in der nachfolgenden intellectiven Seele aufgehoben denken sollte. Baco meint, es würde hiebei angenommen, dass der Mensch nach dem Untergange der auf natürlichem Wege erzeugten Anima vegetativa und sensitiva zwei neue, zugleich mit der intellectiven Seele geschaffene Seelen erhalte; diese müssten nach ihrer Trennung vom Leibe als Intellectus in actu gedacht werden und gleich der Anima intellectiva unvergängliche Dauer haben. Diese Folgerungen sind, wie sich unschwer zeigen lässt, nicht zutreffend, oder wenigstens nicht denknothwendig; vom thomistischen Standpunkt aus liess sich immerhin als allgemein giltige kosmologische Wahrheit der Satz geltend

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Si separentur cum intellectiva, ut dicunt, et natae sunt habere esse separatum sicut intellectiva, tunc de proprietate earum est, quod sint substantiae separatae sicut intellectiva. Et omnis substantia separata a materia est in actu intellectus: et Aristoteles vult in 11 Metaph., quod habent necessario virtutem intellectivam. O. c., fol. 80.

machen, dass jede höhere Wesensform die Kräfte der ihr unterstellten niederen Formen in sich aufgehoben trage, dass ferner das Wesen der intellectiven Seele nicht in ihren intellectiven Functionen aufgehe, sondern auch das Vermögen anderer bewusster und unbewusster Acte in sich schliesse, wie denn in der That schon das natürliche unmittelbare Selbstbewusstsein des Menschen sich gegen die Trennung der Seele in einen intellectiven und empfindenden Theil derselben sträubt, während unbewusste Actionen des in verborgenes Dunkel gesenkten Lebensgrundes eben um dieser seiner, der bewussten Wahrnehmung sich entziehenden Verborgenheit willen nicht in Abrede gestellt werden können.

Das Bewusstsein von der substanziellen Einheit des Seelenwesens hat denn auch in der peripatetischen Scholastik so entschieden durchgegriffen, dass Duns Scotus, welcher mit Baco dem Leibe eine von der intellectiven Seele verschiedene Wesensform zutheilt, die sensitive Seele zugleich mit der intellectiven von Gott geschaffen, und erstere zusammt dem vegetativen Principe wurzelhaft in der intellectiven Seele enthalten sein lässt. Nebstdem geht er auf eine ausdrückliche Widerlegung der von Baco vertretenen Anschauungsweise ein, welcher gemäss die drei Seelen Partes integrantes des aus ihnen constituirten Einen Seelenwesens sein sollen. Ein Totum integrale — bemerkt Scotus — hört auf zu sein, wenn ein Theil desselben zu Grunde geht. Nun sind aber der erwähnten Ansicht zufolge die Anima sensitiva und vegetativa generable, somit auch corruptible Theile des Totum integrale der Menschen-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Vgl. unsere Abhandlung über die Psychologie und Erkenntuisslehre des Duns Scotus in den Denkschriften der phil.-hist. Cl. XXVI. Bd., S. 351 (Separatabdr. S. 9).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Rer. princip. qu. 11, art. 2.

<sup>3</sup> Si quaeritur cujusmodi, partes sint — heisst es Commun. Natur., fol. 84 — dicendum, quod virtuales, ut dicit Boetius . . . Omnis pars vel est subjectiva vel integralis, et haec duplex, quia aut in corporalibus, et sic vocantur partes quantitativae, aut in spiritualibus et sic vocantur virtuales. Diese Begriffsbestimmung berührt sich mit jener des von Baco bekämpften Albert, welcher die Vegetativa, Sensitiva, Intellectiva als Partes potestativas der menschlichen Seele bezeichnet; vgl. unsere in der obigen Anmerkung eitirte Abhandlung: Denkschriften der phil.-hist. Cl. XXV. Bd., S. 350; Separatabdr. S. 56.

seele; daraus würde also folgen, dass mit der Corruption der beiden genannten corruptiblen Theile die Menschenseele selber zu sein aufhören müsste. Duns Scotus beruft sich zur Bestätigung seiner Widerlegung auf das von ihm für Augustins Werk gehaltene Buch de Spiritu et Anima, dessen Auctorität aber freilich Baco, dem die Unächtheit desselben bereits bekannt war, nicht gelten lassen mag, 1 und eben so wenig jene des gleichfalls nicht von Augustinus herrührenden Liber de dogmatibus ecclesiasticis. Man finde in diesen beiden Büchern allerdings den Satz ausgesprochen, dass die drei Principien, das Intellectiv-, Sensations- und Vegetativprincip auf einmal geschaffen werden; aber selbst wenn dieser Ausspruch von einem Kirchenlehrer herrühren sollte — wer weiss nicht, dass die altehristlichen Lehrer gewisse Gegenstände nur obenhin und in populärer Sprechweise berühren, ohne über die philosophische Natur derselben etwas entscheiden zu wollen. So spricht Papst Gregor in einer seiner Homilien den Pflanzen die Beseelung ab, 2 und die Kirche verleiht seinem Ausspruche durch die feierliche Verlesung jener Homilie beim Gottesdienste gewisser Maassen eine perpetuirliche Dauer.3 Und doch wissen alle Theologen und Philosophen, dass die Pflanzen eine Seele haben, und zwar im Unterschiede von den Thieren eine bloss vegetative, während den Thieren zugleich eine sensitive Seele zukommt. Die Verrichtungen beider Seelen sind im Menschen dieselben, wie bei Pflanze und Thier; diess spricht dafür, dass die vegetative und sensitive Seele im Menschen derselben Natur seien, wie bei Pflanze und Thier, und dass sie auf demselben Wege, wie beim Thiere erzeugt werden. Man sieht, Baco weiss

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Auch Thomas wusste bereits um die Un
ächtheit dieser Schrift. Vgl. Sum. 1 qu. 77, art. 8.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Gregor spricht mit der Bibel bloss von Seelen der Menschen und Thiere: Potest per auimam omnis viventis jumentorum vita signari. Omnipotens Deus jumentorum animam usque ad corporeos sensus vivificat, hominum vero spiritum usque ad spiritualem intellectum tendit. In Job, Lib. XI, c. 5 (ad. Job 12, 10).

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Baco citirt als Worte Gregors den Ausspruch: Plantae non habent animam sed viriditatem. Den Pflanzen eine Seele abzuerkennen, entspreche der volksmässigen Auschauung: Imo vulgus laicorum in multis regionibus adhuc credit, quod soli homines animas habeant. Unde derident clericos, qui dicunt, canes et cetera bruta habere animas. Commun. Natur., fol. 80.

sich in das überthierische Wesen des Menschen nicht zu finden, und weiss den an sich richtigen Gedanken der Naturlebendigkeit des sinnlich-leiblichen Körpergebildes des Menschen mit dem Wesensbegriffe der menschlichen Seele nicht zu vermitteln. Auch vermag er die von ihm behauptete Substanzeinheit oder metaphysische Einfachheit der Seele nicht zu erhärten. 1 Wenn die beiden generirten Seelen das Product eines physikalischen Processes sind, so sind sie etwas dem Wesen nach von der gottgeschaffenen intellectiven Seele Verschiedenes; wie können sie mit dieser in Eine Substanz zusammengehen, und wie soll diese Eine Substanz als eine nicht zusammengesetzte gelten können? Baco behauptet, jene beiden Seelen seien keine Körper, daher ihre Zusammensetzung keine körperliche Zusammensetzung, welche ein räumliches Aussereinandersein involvire; somit bleibe die Einfachheit und Geistigkeit der Seele gewahrt.3 Darans ergibt sich indess nur, dass Baco vom Wesen des Geistigen einen rein negativen Begriff, jenen der Unräumlichkeit und Unkörperlichkeit hat. Wenn er ferner die von ihm angenommene Zusammengesetztheit der Seele analogisch durch die Zusammengesetztheit des seiner Substanz nach Einen organischen Menschenleibes zu erläutern versucht, so berührt er

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Seine Polemik gegen die Behauptung, dass die Potenzen der Seele blosse Accidenzen der Seele seien, treibt ihn zur Annahme einer Substanzmehrheit innerhalb der Einen Menschenseele: Vegetativum et sensitivum inducuntur in esse per generationem; ergo earum substantia prius introducitur, quam substantia cujus intellectivum est potentia. Ergo non sunt potentiae ejusdem substantiae. Sed propter hoc ponuntur accidentia, quia in eadem substantia ponuntur. O. c., fol. 84.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Diess wird von Baeo auch ausdrücklich behauptet: Concordat eum fide, ut sola imado Dei ereetur, et haec est anima intellectiva. O. c., fol. 79.

<sup>3</sup> Cum autem arguunt, quod tune erunt multae substantiae in anima, cum tamen auctores dicant, quod est una substantia, dicendum, quod est una substantia composita ex pluribus partibus sient corpus, cujus partes sunt diversae per essentiam sient partes corporis, tamen unum per essentiam ex eis; et hoe est verum unum. Quia sient in corpore resultat una forma copulans omnes partes in unitate essentiali, sie est a parte animae, cujus una natura substantialis resultat ex partibus pluribus, in qua habent unitatem essentialem. Et ex hac unitate patet, quod non potentiae animae accidentia ejusdem substantiae, ut ponit opinio damnabilis Parisius; et similiter alia, quae ponit medium inter substantiam et accidens, destruitur per hoc idem. O. c., fol. 84.

zwar eine an sich richtige und fruchtbare Idee, deren wahren Gehalt er indess nicht erfasst. Das dem organisch gegliederten Leibe entsprechende psychische Gebilde ist der vollentwickelte ausgewachsene innere Seelenmensch, dessen Gliederung sonach das Resultat eines, aus einem anfänglich unentwickelten Realprincipe heraus erfolgten Entwickelungsprocesses ist. Dieses Gebilde des gewordenen inneren Seelenmenschen, welches sich in der entwickelten Leibesgestalt plastisch abdrückt und ausdrückt, hat mit der von Baco hervorgehobenen Dreitheilung der Seele nichts gemein.

Baco äussert sich wiederholt tadelnd über die Einmengung der Imagination in die Gedanken von rein geistigen Dingen, bleibt aber in Auffassung dieser Dinge bei einem abstracten Spiritualismus stehen, weil er die im speculativen Vernunfterkennen zu Tage tretende innigste Einheit der Verstandesund Phantasiethätigkeit nicht kennt, also das Wesen der denkenden Seele nicht in der Tiefe seiner concreten Lebendigkeit zu fassen vermag. Der abstracte Spiritualismus seiner metaphysischen Ratiocination hat seinen Grund in der ungerechtfertigten Abtrennung der intellectiven Seele von demjenigen, was er mit den Scholastikern die Anima sensitiva und vegetativa nennt; er weiss, mit einem Worte, das Wesen der Seele nicht voll zu fassen. Diess zeigt sich auch in seinen Angaben über den Modus der Präsenz der intellectiven Seele im menschlichen Leibe. Er bleibt bei der Behauptung der Illocalität der Seele stehen, um daraus zu folgern, dass die Seele nicht in einem bestimmten örtlichen Punkte des Leibes, sondern im ganzen Körper substanziell gegenwärtig sei; denn es gebe kein

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Op. tert., c. 49. — Vgl. hiemit die in der oben (S. 469, Anm. 4) citirten Epistola Roberts von Lincoln enthaltenen Ausführungen gleichen Inhaltes: Anima tota essentialiter ubique est in corpore quod vivificat . . . . Qui dicunt eam virtute sola per totum corpus diffusam, imaginantur eam sicut punctum lucis situm in corde vel in cerebro, undique a se per totum corpus radios diffundentis. Haec imaginatio vana est; non enim ipsa situalis est, cum sit pure incorporea. . . . Solet tamen anima dici esse vel situm habere in illa parte corporis, ubi inchoat motiones suas corporeas quibus utitur in regimine corporis, utpote in corde, quia illinc inchoat motiones corporeas, quibus utitur in vivificando corpore, vel in cerebro, quia illinc inchoat motiones corporeas, quibus utitur in sentiendo vel corpus suum localiter movendo.

Proportionsverhältniss des Geistes zum Körper oder zu irgend etwas vom Körperlichen, also auch nicht zur räumlichen Localität. 1 Das vorherrsehend mathematisch-physikalisch geschulte Denken Baco's vermag sich in das positive Verhältniss des Geistigen zum Leiblichen nicht zu finden. Die intellective Seele als Form des Menschenwesens ist wohl dessen Vollendung und Abschluss, aber nicht der lebendige Umschluss desselben; sie ist wohl über den vom Leibe ausgefällten Raum hinausgerückt, aber der Leib nicht in die Seele als seinen Locus proprius hineingerückt. So wenig als Baeo im Leibesgebilde eine in die Seele als ihren Locus proprius hincingenommene Stoffbildung erkennt, eben so wenig erfasst er den Leib als ein von der Seele aus sich herausgestelltes Gebilde; daher er auch keinen Unterschied des mehr oder weniger Herausgestelltseins der einzelnen Theile der organischen Bildung erfassen kann, sondern die Seele gleichmässig in Kopf und Herz, Hand und Fuss gegenwärtig sein lässt.<sup>2</sup> Aus der Illocalität der Seele folgert Baco, dass sie während ihres Seins im Leibe ohne örtliche Bewegung in den Himmel entrückt werden könne, wie die Seele des Apostels Paulus oder des verzückten Protomartyrs Stephanus;3 er folgert weiter, dass die beim Sterben vom Leibe sich trennende Seele ohne örtliche Bewegung sofort im Himmel, im Purgatorium oder im Infernus sich befinde. Er bezeichnet indess das Sein der Seele in den nach der Trennung vom Leibe eintretenden Zuständlichkeiten doch auch als ein Alibi esse, woraus unbestreitbar folgt, dass Seele und

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Vgl. hiezu die entsprechende Aeusserung Roberts (siehe vorige Anm.): Si anima esset situalis, posset a puncto extra situm ipsius sumto duci linea ad ipsam, et mensurari et determinari certis mensuris spatium inter ipsam et punctum signatum. Quod magis impossibile est, quam lineam posse duci a puncto signato in corpore ad ejus sanitatem vel elementorum commensurationem et proportionem.

<sup>2</sup> Anima est ubique in corpore et in singulis partibus, sed tamen non localiter ... non habet situm in toto corpore, nec in aliqua parte, nec occupat totum nec partem localiter. Licet praesens cordi non abest capiti nec pedi, nec distat ab eis; quia nulla est distantia corporalis spiritus annotanda. Op. tert., c. 49.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Op. tert., c. 50.

<sup>4</sup> In morte animam esse in coelo vel in purgatorio vel in inferno non est per motum localem, sed absolvitur a nexu corporis quod rexit, et operatur vel patitur vel glorificatur alibi sine suo motu locali, quia distantia localis nulla est respectu illius. l. c.

Raum in einem wesentlichen Verhältniss zu einander stehen. Die Seele ist, wenn schon nicht selber räumlich ausgedehnt, doch wesentlich raumfassend, und ihre Einrückung in den himmlischen Vollendungsstand wird wohl nichts anderes als die vollkommene Actuirung ihres geistigen Raumfassungsvermögens bedeuten, während umgekehrt die jenseitigen Zustände des Leidens und der Pein neben der inneren Zerrissenheit wohl auch Coarctationen durch die Macht und Wucht der kosmischen Wirklichkeit, zu welcher der von der Idee seiner selbst abgefallene Mensch in ein unwahres Verhältniss gerathen ist, zu bedeuten haben werden. Aus dem Gesagten ergibt sich die Nothwendigkeit einer Vergeistigung des Raumbegriffes. Nur darum, weil Baco bei der sinnlichen Raumanschauung stehen bleibt, kann er die Ausserräumlichkeit der geistigen Existenzen behaupten, während in Wahrheit eben die geistigen Mächte, die in der kosmischen Wirklichkeit waltenden Bildungsmächte die wirklichen realen Raumbegriffe und lebendigen Raumfassungen sind, und zwar so, dass Gott die absolute Fassung der Dinge, die Geister und Seelen aber die lebendigen Fassungen der von ihnen beherrschten kosmischen Wirklichkeit sind, welche für sie durch die derselben immanenten Gestaltungsmächte fassbar gemacht wird. Es ist demzufolge unrichtig, wenn Baco sagt, dass die geistigen Existenzen weder eines Locus salvans noch eines Locus continens, die elementare Natur aber nur eines Locus salvans und keines Locus continens bedürfe. schaffene hat seinen Locus proprius salvans et continens, indem jedes Niedere nebstdem, dass es in sich selber befasst ist, auch in einem ihm übergeordneten Höheren, zuhöchst aber in Gott als Locus salvans et continens befasst ist.

Da alles Generable corruptibel ist, so ergibt sich bei Baco als selbstverständlich der Satz, dass nur die intellective Seele unsterblich ist, während die durch Generation entstandene Anima vegetativa und Anima sensitiva ihrer Natur nach sterblich sind. Die intellective Seele ist wesentlich eine denkende und wollende, und als solche Geist; also nur die Geister sind unsterblich, die Seelen als solche sterblich. Baco zieht diese Consequenz nicht förmlich, weil er das intellective Denk- und Willensprincip als Wesensform des Menschen nimmt; er unterscheidet ferner die menschliche Intellectivseele wesentlich von

den leiblosen Geistern. wenn er ihr bloss einen Intelleetus possibilis zuerkenut, den Intelleetus agens aber abspricht. Den Grund dessen hat man wohl in der Verbindung der intelleetiven Seele mit der Sensitiva und Vegetativa zu suehen; da nun diese Verbindung offenbar eine Verkürzung des der intelleetiven Seele an sich eignenden Intelleetivvermögens involvirt, so erscheint die Einsenkung des Intellectivprincipes oder Geistes in die sinnliche Leiblichkeit als eine Art Degradation desselben, woraus aber nur neuerdings diess hervorgeht, dass Baco das specifische Wesen der Menschenseele als solcher nicht erfasst hat.

In der Beschreibung und Erklärung der verschiedenartigen Seelenthätigkeiten im Besonderen und Einzelnen hat Baco natürlich die Functionen jedes einzelnen der im dreitheiligen menschlichen Seelenwesen geeinigten Thätigkeitsprincipien zu berücksichtigen. Der vegetativen Seele theilt er nach gemeingiltiger peripatetischer Lehre die Functionen der Nutrition, Augmentation und Generation zu. In Bezug auf die Erklärung der beiden ersteren Vorgänge bekämpft Baco die Herbeizielung der Vorstellung vom Vacuum, die ein leeres Figment sei, so wie die Annahme bestimmter besonderer Kräfte: Virtus attractiva, retentiva, expulsiva, zur Erklärung des Alimentationsprocesses. Die Zuhilfenahme der Vorstellung vom Vacuum zu bekämpfen, findet er sich veranlasst, weil Aristoteles diesen Punkt genügend zu erledigen sowohl in seinen Büchern über die Physik, als auch in seinen Schriften de generatione et

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Baco charakterisirt das Verhältniss der menschlichen Seele zu den leiblosen Intelligenzen in folgender Weise: Deus respectu animae est sieut sol respectu oculi corporalis, et angeli sieut stellae. Op. tert., c. 23.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Der Intellectus agens bedeutet nach Baco überhaupt nicht ein Geistvermögen sondern eine höhere Intelligenz, welcher die menschliche Seele ihre Erlenchtungen verdankt: Intellectus agens secundum majores philosophos non est pars animae, sed est substantia intellectiva alia et separata per essentiam ab intellectu possibili (Op. maj., p. 20). — Intellectus agens est Deus principaliter, et secundario Angeli, qui illuminant nos (Op. tert., c. 23).

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Commun. Natur. I, Pars 4, c. 6.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Op. tert., cap. 43, 44.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Siehe Aristot Physic, IV, p. 213 a, lin. 21 ff.

corruptione t und de anima 2 unterlassen habe. Wenn er schon durch seine Bemerkung, es lasse sich die Herbeiziehung der Vorstellung vom Vacuum zu einem Argumente gegen die Vertheidiger des Vacuum formen, seine Ansicht deutlich zu erkennen gebe, so hat er doch nirgends gezeigt, dass die richtige Erklärung des Nutritionsprocesses die Annahme eines Vacuum geradezu ausschliesse; daher komme es, dass unter den Lateinern, d. h. unter den zeitgenössischen Commentatoren des Aristoteles, die verschiedensten und widersprechendsten Ansichten zu Tage treten. Aristoteles sagte: Wenn das Aliment, weil es als Körper nicht in die festen Theile des zu nährenden Körpers eindringen könne, in den leeren Poren sich in Fleisch, Knochen, Nerven u. s. w. soll verwandeln müssen, dann sei es nicht Nahrung und Mehrung der genannten Theile des nahrungsbedürftigen Körpers, sondern Erzeugung von Fleisch, Knochen, Nerven ausser den schon vorhandenen bezüglichen festen Körpertheilen, während doch diese die Nahrung und Mehrung in sich selber als Ersatz für das Abgegebene und Verlorene aufnehmen sollen. Dieser Bemängelung glaubten Einige unter Anschluss an eine übel verstandene Aeusserung des Avicenna aus dem Wege zu gehen, wenn sie den leeren Poren, in welche nach Aristoteles die Nahrung nicht aufgenommen werden kann, mit einer subtilen Flüssigkeit gefüllte Poren substituirten, in welchen sich die Wandlung des Alimentes in Fleisch, Knochen, Nerven u. s. w. vollziehe. Aber diesen gegenüber bleibt die aristotelische Forderung einer Nutrition und Mehrung der lebendigen Substanz von Innen heraus bestehen; nur die Mineralien können sich durch Anbildung von Aussen vergrössern. Andere sagen, das Aliment werde durch seine Verarbeitung entstofft und dringe als unkörperliches Nahrungselement in die zu ernährenden und zu augmentirenden festen Körpertheile ein. Aristoteles weist indess eine derartige Umwandlung des Nahrungsstoffes entschieden ab, wie schwierig es auch sein mag, den wahren Sinn des an der betreffenden Stelle augenscheinlich corrupten Textes zu ermitteln. Die Nutrition involvirt als Ersatz und Mehrung des verbrauchten Körperstoffes

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Siehe Arist, Gen. et. Corr. I, p. 325, 326.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Aristot. An. II, p. 416.

eine quantitative Mehrung und Ergänzung desselben; alles Quantitative aber ist körperlich, also muss die Nahrung substanziell in die zu nährenden Theile eindringen. Ein leichtes Spiel ist es Baco, die Ansicht zu widerlegen, dass das Aliment, statt substanziell einzudringen, als Species auf die zu nährenden Theile wirke; Aristoteles lehrt und die Natur der Sache bringt es mit sich, dass das Aliment durch seine Wandlung in die zu nährende Substanz seines Speciescharakters beraubt werde, also statt zu wirken vielmehr passiv sich verhalte, und eine Aenderung erfahre, mittelst welcher es der zu nährenden Substanz assimilirt wird. Die Assimilation oder Conversion des Nahrungsstoffes in die Substanz des zu nährenden Leibes vollzieht sich unter Obmacht der im Nährungsprocesse wirkenden Seele, welche das Aliment durch Verwandlung desselben in die Substanz des Leibes an sich zieht. Verwandlung macht aus den zwei differenten Substanzen des Leibes und des Alimentes Einen Körper, so dass die Frage. wie ein Körper in den anderen eindringen könne, damit von selber entfällt. Damit ist nun freilich die physikalische Seite des Problems, die den Ausgangspunkt der Erörterung bildete, ungelöst bei Seite geschoben. Die an sich vollkommen richtige Bemerkung, dass das Aliment potenziell selber schon die Substanz des zu nährenden Leibes sei, bezieht sieh auf die physiologische Seite der Frage; bezüglich der rein physikalischen Seite derselben begnügt sich Baco mit der Auskunft, dass nicht etwa zwei Quantitates Eine Quantität, sondern bloss aus zwei Quantis ein Quantum geworden sei. 1 So muss die abstract formale Ratiocination die logische Denkbarkeit des sachlich nicht Begriffenen darthun. An die Stelle der sogenannten Vires occultae, nämlich der Virtus attractiva, retentiva, expulsiva lässt Baco unmittelbar die Virtus der Anima vegetativa treten; wenn nun nach seinen ausdrücklichen Erklärungen die Anima vegetativa mit den beiden anderen Seelen, der Sensi-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Nec ideo quantitas potest convertere quantitatem in se, sed corpus quantum convertit corpus quantum. Conversio enim est actio quaedam, quae non debetur quantitati nec materiae, sed formae et composito mediante forma. Et ideo caro quanta convertit in se alimentum quantum: non tamen quantitas convertit quantitatem, sed substantia quanta convertit substantiam quantam. Op. tert., c. 44.

tiva und Intellectiva ein Ganzes constituirt und vom Körper als solchem verschieden ist, so ist hiemit der Stoff als etwas an sich Todtes erklärt und die natürliche Lebendigkeit der sinnlichen Leiblichkeit verkannt, in deren Wesen es liegt, auf die der Idee ihres stofflichen Gebildes gemässe Weise thätig zu sein. Jene von Baco verworfenen Vires occultae involviren immerhin eine wenigstens relative Anerkennung der organischen Lebendigkeit, und waren daher nicht sehlechthin als wesenlose Figmente zu bezeichnen, wenn schon die Namen dieser Vires einfach nur bestimmte empirisch wahrgenommene Vorgänge ausdrücken.

Die Rangstufen der drei in Einem Seelenwesen geeinigten Seelen entsprechen der Rangordnung der drei Haupttheile des menschlichen Leibes: Unterleib, Brust, Kopf, welche die drei specifischen Wirkungsbereiche der dreigetheilten menschlichen Seele sind. Wenn die specifische Wirkungssphäre der menschlichen Seele der Unterleib als Stätte des Verdauungs- und Generationssystems ist, so hat die Anima sensitiva, deren radicale Basis das Herz ist, speciell die mittlere Region des Leibes zu ihrem specifischen Wirkungsbereiche, obwohl sie ihre cognoscitiven Apperceptionen mittelst der Gehirnnerven empfängt, die aber gleichfalls grundhaft aus der Herzgegend entspringen. Baco unterscheidet niedere und höhere, primäre und abgeleitete Sensationen. Die niederen Sensationen sind die rein sinnlichen

Bezüglich der generativen Thätigkeit hebt Baco einen speciellen Controverspunkt seines Zeitalters hervor: Propter consanguineitatem et cognationem volunt multi, quod semen, ex quo proles producitur, non sit de nutrimento sed de substantia corporis. Sed hoc est penitus contra Aristotelem et Avicennam in suis libris de animalibus. Nam evidenter et patenter docent, quod hoc esse non potest, et quod semen sit residuum nutrimenti optime digesti, quo nou indiget corpus ad restaurandum derperditum nec ad augmentum. Quoniam post conversionem nutrimenti in corpus non potest separari aliquid a corpore sine dolore et poena . . . sed decisio seminis non est cum dolore etc. Commun. Natur. I, Pars 4, c. 7.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Baco behandelt die Lehre von den Functionen der Anima sensitiva am ausführlichsten in seiner dem Opus majus einverleibten Perspectiva, auf welche er in Commun. Natur. I, Pars 4, fol. 85 ausdrücklich zurückweist: Partes vero sensitivae virtutis ego posui eum omni diligentia in primo perspectivae. Quod caput est unum, in quo totum vulgus erat medicorum, naturalium et theologorum, et est unum de difficilioribus capitulis, quia imprimis continens sapiertiae potestatem.

Sensationen, welche sich mittelst der besonderen Sinne theils unmittelbar, theils unter Hinzutritt des die Aussagen der besonderen Sinne ergänzenden Sensus communis vollziehen. Baco zählt neunundzwanzig primäre oder unmittelbare Sensationsobjecte (Sensibilia per se) der niederen sinnlichen Wahrnehmung auf, von welchen neun den besonderen Sinnen als solchen angehören, die übrigen zwanzig aber unter Vermittelung der besonderen Sinne durch den Sensus communis appercipirt werden. 1 Die specifischen Objecte des Gesichtssinnes sind Licht und Farbe, jene des Getastes das Calidum, Frigidum, Sieeum, Humidum; das Gehör appereipirt die Töne, das Riechbare und das Schmeckbare gehören den nach ihnen benannten Sinnen an. Die übrigen zwanzig Sensibilia sind: Remotio, Situs, Corporeitas, Figura, Magnitudo. Continuatio, Discretio, Numerus, Motus, Quies, Asperitas, Lenitas, Diaphaneitas, Spissitudo, Umbra, Obscuritas, Pulchritudo, Turpitudo, Similitudo, Diversitas. Die Sensibilia per se höherer Gattung sind die Formae insensatae, d. h. diejenigen Beschaffenheiten der sinnlich appercipirten Objecte, welche nicht Gegenstand der unmittelbaren leiblichen Sinneswahrnehmung sind, sondern durch das angeborne Gefühl der Convenienz oder Disconvenienz des appercipirten Objectes mit dem subjectiven Sein des Wahrnehmenden appercipirt werden. So flieht das Lamm vor dem Wolfe, läuft aber anderen Lämmern zu. Diese Handlungen des Thieres werden durch unmittelbare Empfindungen der Furcht und der Zuneigung hervorgerufen, welche in der Contrarietät oder Aehnlichkeit der Complexion desselben mit der Complexion des schreckenden oder anziehenden Objectes gegründet sind. Diese Complexionen oder die in ihnen sich darstellenden substanziellen Naturen wirken auf ein Vermögen der Anima sensitiva, welches durch die Apperceptionen der leiblichen Sinne als solcher nicht excitirt wird, und sonach ein Vermögen höheren Ranges ist. Man nennt es die Virtus aestimativa. Ausser und über diesen ist aber der thierischen Seele noch ein anderes Vermögen eigen, aus welchem die Kunstfertigkeiten bestimmter Thiere, der Spinne, Biene u. s. w. erklärt werden müssen. Diess ist die Virtus cogitativa, das höchste unter den Vermögen der Anima sensitiva, welches im

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Op. maj., p. 193.

Thiere die Stelle der menschlichen Ratio vertritt. Aber auch der Mensch entbehrt dieses Vermögen nicht, welchem alle anderen Vermögen der sensiblen Seele dienstbar sind; es bethätiget sich besonders in der menschlichen Traumthätigkeit. Die von Aussen in das sensible Leibesgebilde eintretende Anima intellectiva verbindet sich unmittelbarst mit der Cogitativa der Anima sensitiva, und bedient sich derselben als ihres Instrumentes; daher, wenn dieses durch Schädigung des Gehirnes verletzt ist, auch die menschliche Denkthätigkeit gestört ist. Die Cogitativa ist im mittleren Gehirne locirt, während der Sensus communis zusammt den Nervenendigungen der besonderen Sinne im Vordergehirne, die Aestimativa aber in der hinteren Gehirnkammer ihren Sitz hat. Sowohl dem rein sinnlichen Apperceptionsvermögen als auch der Aestimativa muss eine besondere Virtus retentiva zur Seite gehen, um die von jenen beiden Vermögen appercipirten Species festznhalten. Das dem rein sinnlichen Apperceptionsvermögen entsprechende Retentionsvermögen ist die Imaginativa (Einbildungskraft), das der Aestimativa entsprechende Retentionsvermögen die Virtus memorativa. Die Nothwendigkeit der Imaginativa neben dem Sensus communis begründet Baco physiologisch aus der übergrossen Weichheit desjenigen Theiles des Vordergehirnes, in welchem der Sensus communis locirt ist; obschon die Imaginativa gleichfalls im Vordergehirne locirt ist, hat sie doch ein anderes unmittelbares materielles Substrat, welches wegen der richtigen Mitte zwischen Weichheit und Härte die retentive Function ermöglichet. Der Sensus communis und die Imaginativa werden gemeinhin unter dem Namen Phantasia (sinnliches Vorstellungsvermögen) zusammengefasst. Die Memorativa ist gleichfalls mit der Aestimativa im Hintergehirne räumlich vergesellschaftet; für diese beiden aber hat Baco keine gemeinsame Bezeichnung. Die Cogitativa ist im Mittelgehirne locirt, um sowohl die Species der Phantasia als auch jene der Aestimativa oder Memorativa in ihren Bereich emporheben und denkhaft verarbeiten zu können.

Baco hat seine, die Anima sensitiva betreffende psychologische Terminologie aus Avicenna entlehnt, welcher ihm als der beste Ausleger des Aristoteles und als der bedeutendste Philosoph nach demselben gilt. Er beschwert sich, in den

eursirenden lateinischen Uebersetzungen des Aristoteles eine so ungenaue Wiedergabe der aristotelischen Eintheilung der Seelenvermögen gefunden zu haben. Es sei da nur von drei Vermögen die Rede: Sensus communis, Imaginativa, Memoria. Auch auf die Uebersetzer der Schriften Avicenna's könne man sich nicht unbedingt verlassen. So heisse es in der Uebersetzung der Schrift Avicenna's de animalibus, dass bei den Thieren die Aestimativa die Stelle der menschlichen Ratio vertrete; man dürfe wohl zweifeln, ob Avicenna in dem genannten Buche sich wirklich so ausgedrückt habe. Wenigstens sage er anders in seinem Werke de anima, welches auch die bestübersetzte seiner Schriften sei, weil es den Uebersetzern weniger Schwierigkeiten bot als seine übrigen Werke. Jedenfalls habe man sich an diejenige Eintheilung und Benennung der Seclenvermögen zu halten, welche Avicenna in diesem letzteren Werke feststellte, weil er in demselben ex professo seine Theorie der Seelenvermögen entwickele. Baco setzt also voraus, dass in diesem Werke Avicenna's die richtigste und genaueste Wiedergabe der aristotelischen Lehre von den Seelenvermögen zu finden sei. Ob indess Avicenna's Interpretation mit dem Texte der aristotelischen Schriften sich decke, ist immerhin noch die Frage. Avicenna brachte die Theorie der sensitiven Seelenvermögen mit der von den griechischen und arabischen Aerzten ausgebildeten Lehre vom dreitheiligen Gehirn als Sitz der einzelnen sensitiven Vermögen in Verbindung, und konnte demnach nicht umhin, statt des Einen Gedächtnisses der sensitiven Seele ein doppeltes anzunehmen, deren eines im Vordergehirne, das andere im Hintergehirne locirt sei. Aristoteles 1 aber spricht nur von Einem der Sinnenseele eignenden Gedächtniss, neben welchem er nur sehr bedingter Weise, gleichsam accidentell. allenfalls auch noch ein intellectives Gedächtniss zulassen will. sofern nämlich auch intellectuelle Dinge, aber freilich nicht ohne das Mittel sinnlicher Vorstellung Gegenstand der Erinnerung sein können, die als solche ausschliesslich der Sinnenseele angehöre. Es wird wohl dieses zweite von Aristoteles zugelassene Gedächtniss gewesen sein, welches Avicenna als besonderes Vermögen fixirte und der Aestimativa coordinirte.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Vgl. Aristot. Memor. et Reminisc., p. 450.

Mit Recht konnte übrigens Baco, weniger vielleicht die ihm vorliegenden ungenügenden Uebersetzungen des Aristoteles, 1 als vielmehr die derselben sich bedienenden Interpreten des Aristoteles tadeln, wenn sie neben der Imaginatio und Memoria nicht auch die Aestimativa und Cogitativa als Vermögen der Anima sensitiva hervorhoben. Denn in der That ist in der eben zuvor citirten Stelle des Aristoteles auch von einer 355x und zzżygzie der höher begabten Thiere die Rede, und zwar im Zusammenhange mit der Erörterung über das accidentell auch dem Intellecte zum Gebrauche dienende Gedächtniss der Anima sensitiva.<sup>2</sup> In seinem Werke über die Seele<sup>3</sup> nennt Aristoteles das den Thieren (20012) eignende Unterscheidungsvermögen (κριτικόν) ein Werk oder Resultat der διάνοια und alchrziz, schreibt also indirect den höher entwickelten sinnlichen Lebewesen eine Art Denkvermögen zu. Nur lässt sich nicht strenge erweisen, dass er dasselbe als besonderes Vermögen vom sinnlichen Vorstellungsvermögen (Phantasia) habe unterscheiden wollen, da es bei Aristoteles an Aensserungen nicht fehlt, welche eine solche Unterscheidung geradezu auszuschliessen scheinen. 4

Dass die Interpreten mitunter mit Unrecht getadelt wurden, würde sich vielleicht durch manches Beispiel belegen lassen. So vermuthet z. B. Albert d. Gr., welcher correctere Vebersetzungen der aristotelischen Schriften vor sich hatte als Baco, einen Uebersetzungsfehler in der ihm vorliegenden lateinischen Uebertragning der Stelle, Anim. III, p. 428 a, lin. 10: Videtur Aristoteles dierer formicas et apes non habere phantasiam, quod omnino falsum est; cum talia animalia artificiose operentur casas et provideant in futurum sibi et operentur in commune. Puto autem non ex vitio esse philosophi, sed ex vitio translationis, quia translator non intellexit, nullum animalium quae dixit Aristoteles phantasiam habere, et loco eorum transtulit formicas et apes, et corrumpit veritatem ex mala translatione. Albert. de Anima Lib. III, Tract. 1, c. 7.

<sup>2</sup> Π δὲ μνήμη καὶ ή τῶν νοητῶν οὸκ ἄνευ φαντάσματός ἐστιν. ῶστε τοῦ νοουμένου κατὰ συμβεβηκὸς ἄν εῖη, καθὶ κότο δὲ τοῦ πρώτου κὶσθητικοῦ. διὸ καὶ ἐτέροις τισὶν ὑπαργει των ζώων, καὶ οὸ μόνον ἀνθρώποις καὶ τοῖς ἔχουσι δόξαν ἢ φρόνησιν. Mem. et Reminise., p. 450 a, lin. 12 ff.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> De anima III, p. 432 a, lin. 16.

<sup>4</sup> Vgl. Anim. III. p. 483 a. lin. 9 ff.: Φαίνεται δέ γε δύο ταϋτα αινούντα, η ορεξες η νούς, εἴ τις τὴν φαντασίαν τιθείη ώς νόησίν τινα πολλά γάρ παρά τὴν ἐπιστήμην ἀκολουθούσε ταῖς φαντασίαις, καὶ ἐν τοῖς ἄλλοις ζιρόις οὐ νόησις οὐδὲ λογισμὸς ἐστιν, ἀλλά φαντασία.

Vergleichen wir die von Baco im Anschlusse an Avicenna festgestellte Zahl und Denomination der Vermögen der Anima sensitiva mit jener bei Albert d. Gr. und Thomas Aq., so ersehen wir, dass auch Albert gleich Baco eine Fünfzahl der Sensus interiores zu gewinnen bestrebt ist: Sensus communis, Imaginatio, Aestimativa, Phantasia, Memoria; 1 zugleich aber bemerken wir, dass hier die Cogitativa ausfällt, und die von Baco als Zusammenfassung der besonderen Sinne, des Sensus communis und der Imaginatio genommene Phantasia als besonderes Vermögen gezählt wird. Thomas Aq.2 reproducirt aus Avicenna's Werke de Anima die Fünfzahl: Sensus communis, Phantasia, Imaginativa, Aestimativa, Memorativa, erklärt jedoch die Phantasia als identisch mit der Imaginativa, daher ihm nur eine Vierzahl innerer Sensitivpotenzen verbleibt, die er übrigens ganz in der von Avicenna und Baco ihnen gegebenen Bedeutung versteht; denn er fasst die Imaginativa als das dem Sensus communis, die Memorativa als das der Aestimativa entsprechende Retentionsvermögen. Die von Baco als fünftes Vermögen aufgeführte Cogitativa spricht Thomas der Thierseele ab, und erklärt sie als ein im Menschen an die Stelle der thierischen Aestimativa naturalis tretendes rationales Vermögen, welches auf vergleichenden Zusammenhalt sinnlicher Einzelvorstellungen beschränkt, dem Mensehen den Instinct des Thieres ersetze und Ratio particularis heisse.3

Diese Differenz zwischen Thomas und Baco hat eine tiefer greifende Bedeutung, die sich in der beiderseitigen Lehre vom Intellectus agens vollkommen aufschliesst. Indem Baco diesen der menschlichen Seele abspricht, stellt er sich grundsätzlich auf den Boden eines psychischen Sensismus unter nebenhergehender vollwuchtiger Betonung des reflexiven Erfahrungsdenkens, in welchem er den eigentlichen Erzeuger der dem Menschen in dessen irdischen Zeitleben erreichbaren Erkenntnisse und Ansichten sieht. Als Vertreter des psychischen Sensismus konnte er sich mit Grund auf die Auctorität des Pariser

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> De anima III, Tract. 1, c. 9.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> 1 qu. 78, art. 4.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Est enim collativa intentionum individualium, sicut ratio intellectiva est collativa intentionum universalium. 1. c.

Bischofes Wilhelm von Auvergne berufen, welchen Baco zweimal in einer feierlichen Versammlung der Pariser Doctoren die Annahme eines der menschlichen Seele eignenden Intellectus agens siegreich bestreiten hörte.<sup>2</sup> Als Vertreter des psychischen Sensismus haben wir Baco zu bezeichnen, weil er alle cognoscitiven Thätigkeiten der menschlichen Seele als Apperceptionen des in der sinnlichen oder übersinnlichen Wirklichkeit Gegebenen fasst. Durch die cognoscitiven Thätigkeiten der Anima sensitiva appercipiren wir die sichtbaren Erscheinungen der sinnlichen Wirklichkeit, durch die cognoscitive Thätigkeit der intellectiven Seele die unsinnliche, unsichtbare Wirklichkeit, die uns im Lichte der ewigen Wahrheit gezeigt wird. Daher leitet Baco alle Philosophie aus Offenbarung und Erleuchtung ab; ehe es Philosophen unter den Heidenvölkern gab, hat Gott alle Weisheit der Philosophie bereits den Patriarchen und Propheten geoffenbart,3 und von diesen haben sie die heidnischen Philosophen überkommen, wie Aristoteles. der grösste unter ihnen, in seinem Liber Secretorum ausdrücklich bekenne. 1 Aber nicht bloss auf dem Wege der Ueberlieferung, sondern auch durch besondere Erleuchtungen sind dieselben zur Erkenntniss der philosophischen Weisheit gelangt; solche Erleuchtungen sind ihnen vielleicht noch mehr wegen uns Christen, als um ihrer selbst willen zu Theil geworden.

Demzufolge muss wohl auch die richtig verstandene Lehre des Aristoteles vom Intellectus agens auf göttliche Erleuchtung zurückgeführt werden. Die richtig verstandene Lehre des Aristoteles aber, die zugleich auch vollkommen wahr ist, ist diese, dass man zwar zwischen Intellectus possibilis und Intellectus

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Op. tert., c. 23.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Vgl. unsere Abhandlung über die Psychologie des Wilhelm von Auvergne. Sitzungsber. LXXIII. Bd., S. 305 (Separatabdr, S. 49).

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Op. tert., c. 24.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Im Opus maj. (p. 29) lässt Baco den Avicenna die alttestamentliche Bibel citiren und bemerkt gemeinhin; Omnes philosophi fuerunt post patriarchas et prophetas, et legerunt libros prophetarum et patriarcharum qui sunt in sacro textu, et similiter alios libros, quos fecerunt tangentes Christi mysteria ut in libro Enoch et in Testamento Patriarcharum, in libro Esdrae 3, 4, 5, et in multis aliis libris . . . . . Philosophi curiosi et diligentes in studio sapientiae peragrarunt regiones diversas ut sapientiam inquirerent et libros Sanctorum perlegerunt et didicerunt ab Hebraeis.

agens zu unterscheiden habe, letzterer aber nicht ein Theil oder Vermögen der Seele sei, sondern von Aussen her auf den menschlichen Intellect wirke und die Umbildung der sinnlichen Vorstellungen in Intellectivgedanken erwirke. In der That haben auch - fährt Baco weiter - bis auf unser Jahrhundert herab alle Philosophen und Theologen Gott für den Intellectus agens genommen; und auch dann, als bereits die gegentheilige Ansicht um sich griff, welche den Intellectus agens zu einem der menschlichen Seele eignenden Vermögen machen wollte, traten die zwei bedeutendsten Gelehrten ihrer Zeit, Robert von Lincoln und Adam de Marisco (Marsh) noch für die einzig richtige Ansicht ein. 1 Dass man jetzt so hartnäckig das Gegentheil behauptet, kann nur in einer falschen Interpretation des Aristoteles seinen Grund haben, und widerlegt sich aus dem Gesammtinhalte seiner Lehre.2 Der Intellectus agens und Intellectus possibilis verhalten sich zu einander, wie sieh gemeinhin die Causa efficiens zur Materia recipiens actionem efficientis verhält. Nun aber lautet eine der Grundlehren des Aristoteles, dass die Causa efficiens mit dem Stoffe, an welchem sie sich bethätiget, niemals eine Substanz ausmachen, nicht mit dem bearbeiteten Stoffe ein Idem secundum numerum et speciem sein könne. Somit können auch der Intellectus agens und possibilis nicht Theile oder Constituenten des menschlichen Intellectes sein. Wenn nun eine Stelle im dritten Buche des aristotelischen Werkes de Anima so übersetzt wird, dass es den Anschein hat, als ob das Agens und Patiens, welche beide, wie allenthalben, so auch im menschlichen Intellecte vereiniget sind, in ihrem Zusammensein gleichsam die Natur des menschlichen Intellectes ausmachen,3 so ist

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Baco erzählt (Op. tert., c. 23) von seinem Ordensgenossen Adam von Marsh: Quando per tentationem et derisionem aliqui Minores praesumtuosi quaesiverunt a fratre Adam: Quid est intellectus agens? respondit: Corvus Eliae, volens per hoc dicere, quod fuit Deus vel Angelus. Op. tert., c. 23. Statt ,Corvus Eliae lautet eine andere Leseart oder Version dieses Spruches Adams: ,Currus Eliae, die vielleicht auch die richtigere sein dürfte.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Op. maj., p. 20; Op. tert., c. 24.

<sup>3</sup> Baco führt (Op. tert., c. 24) den Wortlaut der nach seiner Ueberzeugung unrichtigen Uebersetzung an: Quoniam autem in omni natura est aliquid quod agat, et aliquid quod patiatur, ita erit in anima. Die entsprechenden

die Uebersetzung sicher unrichtig oder doch ungenau, obschon bei näherem Zusehen diese Ungenauigkeit nicht so gross erscheint, dass die wahre Meinung des Aristoteles völlig unkenntlich gemacht wäre. Denn offenbar ist in der bezüglichen Stelle - fährt Baco weiter - nicht vom Wesen der Seele, sondern von ihrer Thätigkeit die Rede; von dieser heisst es, dass sie so vor sich gehe, wie wenn der Künstler einen Stoff gestaltet oder die Sonne die Farben der Objecte sichtbar macht. Da nun der Künstler gewiss von dem zu bearbeitenden Stoffe, und die Sonne von den zu beleuchtenden Objecten dem Sein und der Substanz nach verschieden ist, so muss auch der Intellectus agens, der die im Intellectus possibilis vorhandenen sinnlichen Vorstellungen in Intellectivgedanken umsetzt, vom Intellectus possibilis oder von der Seele, welche als Recipientin und Bewahrerin der in Intellectivgedanken umzubildenden sinnlichen Species Intellectus possibilis ist, von diesem dem Sein und Wesen nach verschieden, ein ausser und über demselben Seiendes sein. Diess ergibt sich auch aus dem weiteren Verlaufe des Contextes, indem der Intellectus agens als ein vom Intellectus possibilis nach Sein und Wesen getrennter bezeichnet wird, der immer actu ist, was von keiner Creatur, sondern einzig von Gott gilt.

Für zwingend kann man diese Beweisführung Baco's nicht erachten. Wenn er sich für die Erhärtung des Satzes, dass die Causa efficiens von dem Gegenstande, welcher ihr als Stoff ihrer Bethätigung dient, stets substanziell verschieden sei, auf das Anfangscapitel des zweiten Buches der Physik des Aristoteles beruft, so muss wohl bemerkt werden, dass daselbst zwischen äusseren und zwischen inneren dem gestalteten und belebten Stoffe immanenten Wirkungsprincipien unterschieden werde; und die Frage ist dann, ob Aristoteles auch den Intellectus agens zu den äusseren auf den Intellectus possibilis wirkenden Agentien rechne, oder ob er jene Leuchtthätigkeit

Worte des griechischen Textes, De anima III, p. 430 a, lin. 10 ff., lauten: Έπεὶ δ΄ ὅσπερ ἐν ἀπάση τῆ φύσει ἐστί τι τὸ μὲν ὅλη ἐκάστω γένει (τοῦτο δὲ ὅτι πάντα δυνάμει ἐκεῖνα). ἔτερον δὲ τὸ αἴτιον καὶ ποιητικόν τῷ ποιεῖν πάντα, οἶτον ἡ τέχνη πρὸς τὴν ὅλην πέπονθεν, ἀνάγκη καὶ ἐν τῆ ψοχῆ ὑπάρχειν ταύτας τὰς διαφοράς. Man ersieht hieraus, dass die lateinische Uebersetzung den Text zwar verkürzt, jedoch dem Sinne nach richtig wiedergibt.

und künstlerische Gestaltungsthätigkeit, die er dem Intellectus agens zuerkennt, nicht als ein der intellectiven Seele als solcher zukommendes Vermögen ansehe. Daraus, dass der Künstler von seinem Stoffe, die Sonne von den durch sie beleuchteten Gegenständen substanziell verschieden ist, folgt noch nicht, dass auch die in der Seele die Intellectivgedanken actuirende Kraft vom Wesen der Seele substanziell verschieden sein müsse. Wenn Aristoteles dem thätigen Verstande die Prädicate yozusta, ἀπαθής, ἀμεγής ertheilt, so folgt hieraus strenge genommen nur seine Erhabenheit über die Unvollkommenheiten des in die Zuständlichkeiten der sensitiven Seele mehr oder weniger hineingezogenen Intellectus possibilis, der eben desshalb auch passibilis heisst; und die peripatetisch geschulten speculativen Scholastiker möchten nicht unrecht gehabt haben, wenn sie in der von Aristoteles an der betreffenden Stelle vorgetragenen Lehre über den Νούς πουγτικός zwei Begriffe enthalten fanden, neben jenem des Intellectus agens als constitutiven Seelenvermögens nämlich auch jenen des Intellectus adeptus als dessen, wozu die Seele selber durch die Actuirung ihrer intellectiven Erkenntnisskraft wird. 1 Baco ist gegenüber den von ihm bekämpften zeitgenössischen ehristlichen Auslegern des Aristoteles nur so weit unbestritten im Rechte, als die Aussagen des Aristoteles über die Beschaffenheit des Intellectus agens mit der Idee des concreten menschlichen Seelenwesens sich nicht vertragen; er entfernt sich aber von Aristoteles sicher weiter als seine Gegner, wenn er die von Aristoteles dem leidenlosen Intellectus agens beigelegte Unsterblichkeit und Unvergänglichkeit dem Intellectus possibilis zuerkennt, welchem diese Eigenschaften in der vorerwähnten Stelle des Werkes de anima von Aristoteles ausdrücklich abgesprochen werden. Baco weiss sich

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Bei Albertus Magnus De anima III, tract. 3, c. 11 heisst es: Intellectus agens tribus modis conjungitur nobis, licet in se et secundum essentiam suam sit separatus; a natura enim conjungitur ut potentia et virtus quaedam animae, sed faciendo intellecta speculata conjungitur ut efficiens; et ex his duabus conjunctionibus non est homo perfectus ut operetur opus divinum. Tandem conjungitur ut forma, et causa conjunctionis ejus est intellectus speculativas, et ideo oportet esse speculativum ante adeptum; et tune homo perfectus et divinus effectus est ad suum opus, inquantum homo et non inquantum animal est perficiendum. Et sunt gradus in intellectu speculativo, quibus quasi ascenditur ad intellectum adeptum.

mit dem unzweideutigen Wortlaute dieser Stelle nur dadurch abzufinden, dass er, zwischen Corruptio seeundum substantiam und Corruptio secundum esse unterscheidend, daselbst vom Intellectus possibilis nur eine Corruptio secundum esse ausgesagt findet, welche von der Corruptio secundum substantiam sich dadurch unterscheidet, dass sie nicht das Aufhören der Existenz als solcher, sondern bloss das Aufhören einer bestimmten Existenzweise des Seienden bedeutet. Corruptio secundum esse bedeutet für den Intellectus possibilis das Aufhören jener Seinsweise, welche ihm zufolge seiner Verbindung mit der Anima sensitiva und vegetativa im sterblichen Menschenleibe eigen ist: dem Leibe entrückt, tritt er aus dieser Verbindung heraus, und existirt als blosser Intellect, während der Intellectus agens als immixtus niemals anders denn als blosser Intelleet existiren, demzufolge eine substanzielle Einigung mit etwas unter ihm niemals eingehen kann. Ob wohl Baco je daran dachte, dass unter solchen Voraussetzungen auch die Inearnation des ewigen Gotteswortes zu etwas Undenkbaren gemacht werde?

Baco stützte sich in der Interpretation des Aristoteles auf die arabische Auslegung, als deren mustergiltiger Repräsentant ihm Avicenna galt. Wir sahen bereits, wie enge er sich in der Darlegung der Functionen der Anima sensitiva an ihn anschliesst; und auch seine Behauptung von der Incorruptibilität des in der intellectiven Seele sich darstellenden Intellectus possibilis darf als eine Entscheidung für die Auctorität des Avicenna im Gegensatze zu jener des sonst immerhin auch von Baco hochgehaltenen Averroes angesehen werden. Nur hierin weicht er entschieden von Avicenna ab, dass er die intellective Seele nicht als reines Formwesen nimmt, sondern gleich allem Geschaffenen aus Materie und Form sich zusammengesetzt denkt: damit steht in Verbindung jene Verwerfung der metaphysischen Bedeutung des logischen Allgemeingedankens, welche seinen Gegensatz zur Schule Alberts begründet, und darin ihren Grund hat, dass er das mathematisch gebildete Denken für das einzige dem Zeitmenschen zu Gebote stehende Vehikel einer wissenschaftlichen Bewältigung des sinnlich-irdischen Erfahrungswissens des Menschen ansieht. Ihm ist es eben nicht um eine Bewältigung des in der sinnlichen Erfahrung Gegebenen durch Allgemeinbegriffe, sondern vielmehr um die

Erkenntniss des in der Erfahrung Gegebenen als solchen zu thun; er ist, soweit es sich um die Erkenntniss der Naturdinge handelt, physikalischer Empirist, und nicht die allgemeinen Formen, welchen sich die stofflichen Dinge einordnen, sondern vielmehr die Gesetze, nach welchen die dem geformten Stoffe immanenten Kräfte wirken, sind der Gegenstand seiner wissenschaftlichen Aufmerksamkeit. Nun hat er aber das Bewusstsein, dass in das Wechselspiel der Kräfte, welche in der sichtbaren Wirklichkeit walten, auch die sinnliche Leiblichkeit des Menschen hineingezogen, und durch diese letztere das Wirken der Anima sensitiva des Menschen bedingt sei, welche ihrerseits wieder die Thätigkeit der Anima intellectiva als deren Instrument und Thätigkeitsmedium beeinflusst und bedingt; damit geräth nun das rationale Denken gegenüber der sinnlich-natürlichen Erfahrungswirklichkeit in ein ähnliches Abhängigkeitsverhältniss, wie es oben gegenüber der auf göttliche Offenbarung zurückzuführenden metaphysischen Erkenntniss aufgewiesen worden ist. Baco ist durch und durch Empirist, und bewährt diesen Charakter auch noch dadurch, dass er das ganz und gar an die natürliche Erfahrung und geschichtliche Ueberlieferung hingegebene Denken nur durch die unmittelbare göttliche Einwirkung, durch den Intellectus agens über sich selbst erhoben werden lässt. Die geistige Selbstständigkeit des rationalen Denkens bestätiget sich nach seiner Auffassung nur in der kritischen Sichtung und Reinigung der überlieferten geistigen Wahrheit ohne Verschrung des substanziellen Inhaltes derselben, sowie in der auf experimentale Forschung gegründeten Sichtung und Erweiterung der überlieferten Naturerkenntniss. Er ist übrigens kein vulgärer Empirist, sondern ein religiös gläubiger Empirist, der sich allenthalben, auf dem Boden der sinnlich-natürlichen, der geschichtlichen, und der psychisch-innerlichen Erfahrung einer göttlichen Offenbarung gegenüber gestellt sieht, welche sich ihm in den Wundern der Natur, in der überlieferten Weisheit der Vorzeit, in der geheimnissvollen göttlichen Erleuchtung der Seelen offenbart. Dass er ganz innerhalb des kirchlichen Bewusstseins seiner Zeit steht, bekunden schon seine Ergebenheitsbetheuerungen gegen seinen Gönner Papst Clemens IV., in welchem er einfach den Hort der gesammten kirchlichen Ordnung sieht; die

gesittigte Gesellschaft geht ihm fast schlechthin in der Kirche auf. Auch verschafft er seinem christlichen Bewusstsein Genugthnung durch entschiedene Zurückweisung der Irrthümer, welche er an den von ihm nach Aristoteles zuhöchst gestellten Auctoritäten eines Averroes und Avicenna zu bemängeln hat, obschon er bezüglich des letzteren im Zweifel ist, ob die im christlichen Abendlande bekannt gewordenen Schriften desselben, in welchen der äusseren Lebensstellung und Umgebung ihres Verfassers Rechnung getragen wurde, seine wahre Meinung aussprechen, die nach Baco's Dafürhalten eine viel geläutertere gewesen sein möchte. <sup>1</sup>

So weit man sich indess an jene Schriften halte, sei nicht Weniges an Avicenna strenge zu tadeln. Baco bemängelt den Emanatianismus desselben und dessen eigenthümliche Fassung, welche den Intellectus agens zu einem höchsten Engel und obersten Schöpfer aller übrigen Weltdinge macht; für Baco kann der Intellectus agens selbstverständlich nur mit dem göttlichen Logos der christlichen Theologie, dem schöpferischen Gottesworte und Erleuchter der Seelen identisch sein. Nicht minder verwirft er die an die origenistische Apokatastasis erinnernde Eschatologie Avicenna's, sowie die damit zusammenhängende Verwerfung der ehristlichen Auferstehungslehre, welche letztere Baco schon zufolge seiner empiristischen Denkrichtung aus erkenntnisstheoretischen Gründen nicht preis-

Avicenna praecipuus imitator et expositor Aristotelis et complens philosophiam secundum quod ei fuerit possibile, triplex volumen condidit philosophiae . . . . . unum vulgatum juxta communes sententias philosophorum peripateticorum, qui sunt de secta Aristotelis, aliud vero secundum puram veritatem philosophiae, quae non timet ictus lancearum contradicentium ut ipse asserit; tertium vero fuit cum termino vitae suae, in quo exposuit secretiora naturae. Sed de his voluminibus duo non sunt translata; primum autem secundum aliquas partes babent Latini, quod vocatur Assephae i. e. liber sufficientiae. Op. maj., p. 28.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Procul dubio in libro de philosophia vulgata (vgl. vor. Anm.) errores et falsa continentur, ut in undecimo Metaphysicae ponitur error de mundi productione, in quo dicitur Deus propter infinitam unitatem, quam habet, et ne recipiat varietatem dispositionum, non potest creare nisi unum, seil. angelum primum, qui creavit secundum cum coelo primo, et secundus tertium cum coelo secundo et ultra. Op. maj., p. 7.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Cum in undecimo ponit omne peccatum habere fines suae purgationis in alia vita et animas peccatrices redire ad gloriam, manifeste errat. I. c.

geben kann. Er lehrt in der That mit ausdrücklichen Worten, dass selbst die bereits im Himmel beseligten Menschenseelen erst nach der allgemeinen Auferstehung zufolge ihrer Wiedervereinigung mit ihren Leibern in das Licht der vollkommenen Erkenntniss eintreten können.

Diese Aeusserung stimmt nun freilich nicht zu Baco's Ansieht, dass die intellective Seele von Aussen in das von der vegetativen und sensitiven Seele belebte Leibesgebilde des Menschen eintrete und im Tode von jenen beiden Seelen sich trenne. Nun aber denkt er sich die intellective Menschenseele jedenfalls tiefer locirt als den Engelgeist, und ihre gesammte Entwicklung und Lebensthätigkeit ist durch ihr Zusammensein mit dem sinnbegabten Leibe bedingt, so dass schliesslich auch ihr höchster Vollendungsstand nicht ohne Zusammensein mit dem Leibe gedacht werden kann. Baco mag sich den Spruch seines Ordensgenossen Bonaventura angeeignet haben, dass die Seele mit einem doppelten Angesichte begabt sei; das eine dieser beiden Angesichter sei Gött und den göttlichen Dingen zugewendet, das andere der Welt und den irdischen Dingen. Die zur Anschauung Gottes gelangte körperlose Seele entbehrt des Instrumentes, mittelst dessen sie ihren Blick in die sichtbare Wirklichkeit versenken könnte, um in dieser die unbegränzt vielen variirten Reflexe der göttlichen Vollkommenheit und Herrlichkeit zu appercipiren; somit muss sie wieder in den Besitz des Leibes, der ihr einst eignete, gelangen, um mit dessen lebendigen Sinnen und Sensationskräften die Grösse und Völlkommenheit Gottes auch in den sichtbaren Werken seiner schöpferischen Macht und Weisheit appercipiren zu können. Ist es dem Mensehen überhaupt wesentlich, die geistigen Dinge im reflexiven Lichte wie in einem Spiegel zu schauen, so wird diese Erkenntnissweise, zu der ihr möglichen höchsten Erkenntnissstufe erhoben, auch im zukünftigen vollendeten Menschensein statthaben müssen. Alles geistige Erkennen ist

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Homo habet triplicem visionem: unam perfectam, quae erit in statu gloriae post resurrectionem; aliam in anima separata a corpore in coelo usque ad resurrectionem, quae debilior est; tertiam in hac vita, quae debilissima est.... Non complebitur anima plenitudine visionis, antequam uniatur suo corpori.... Appetitus quidam naturalis inest animae ad suum corpus, qui perfici non potest nisi resurrectione. Op. maj., p. 268.

wesentlich ein Sehen, und dieses geistige Sehen nach Analogie des sinnlichen Sehens zu verstehen. Wie wir nun das sinnliche Sehen mit Rücksicht auf seine Helligkeitsgrade dreifach abstufen, je nachdem der Sehstrahl geradlinig, gebrochen oder reflectirt in's Auge gelangt, so haben wir auch ein dreifaches geistiges Sehen im geradlinigen, gebeugten und reflectirten Lichte zu unterscheiden. Das erste vollkommenste Sehen kommt specifisch Gott, das zweite minder vollkommene den Engelgeistern, das letzte specifisch dem Menschen zu, womit aber nicht ausgeschlossen ist, dass, wie der Engelgeist in seiner Weise auch an der specifischen Art des göttlichen Sehens, so der Mensch an jener des göttlichen Sehens sowohl als auch des englischen participirt. Wir wissen aber bereits, in welcher Weise diese beiden anderen Arten des Sehens dem Menschen zukommen: das ihm mit den Engeln gemeinsame Sehen oder das metaphysische Erkennen hat er nur zufolge seines geistigen Antheiles an der auf göttlicher Offenbarung beruhenden traditionellen Erbweisheit des menschlichen Geschlechtes, die in den überlieferten Lehren der Theologie und Philosophie hinterlegt und unter die Obhut der Kirche gestellt ist. Das dem Menschen unmittelbar mit Gott gemeinsame Erkennen setzt sich eigentlich in einen unmittelbar durch Gott in der menschlichen Seele gewirkten Erkenntnissact um, der nur insofern ein Act des Menschen genannt werden kann, als ihn die menschliche Seele in sich recipirt. Das menschliche Selbstdenken beschränkt sich, wie schon bemerkt, auf kritische Analyse des dem Menschen von Aussen suppeditirten Erkenntnissstoffes; von einer Umsetzung desselben in die dem Wesen der denkenden Seele entsprechende Form und Gestaltung kann bei Baco zufolge seines grundsätzlichen Empirismus keine Rede sein. Die Idealform des Objectes wird in Gott geschaut, braucht sonach nicht durch den menschlichen Intelleet producirt zu werden, der sich einzig auf Subsumtion des kritisch analysirten Erfahrungswissens unter die im Lichte der göttlichen Wahrheit geschauten Ideen der Dinge zu beschränken, oder vielmehr sich zur rechten Empfänglichkeit für die zur Vergeistigung und Ergänzung des an sich durchaus unzureichenden menschlichen Erfahrungswissens nothwendigen Gnaden und Erleuchtungen zu disponiren hat. Diese Gnaden und Erleuchtungen begründen

und vermitteln aber nur eine zweite höhere Erfahrung, welche ergänzend zu der ersten auf den sinnlichen Augenschein gegründeten Erfahrung hinzutritt, und die an sich höchst beschränkte natürliche menschliche Erkenntnissfähigkeit über sich selbst emporhebt, um die Seele dasjenige schauen zu lassen, was sie durch sich selbst niemals zu schauen vermöchte. Baco spricht von Graden der inneren Erleuchtung bis zu einem höchsten hinan, bis zur Verzückung, und glaubt, dass die auf diesen Wegen erlangten Erfahrungen nicht bloss der Theologie, sondern auch den weltlichen Wissenschaften sehr zu Gute kommen müssten. 2

In diesen inneren Erfahrungen, welche dem Einzelnen durch unmittelbare göttliche Hilfe zu tieferen und geläuteteren Einsichten verhelfen, findet nun Baco auch den Rückhalt für das von ihm in Anspruch genommene Recht einer kritischen Berichtigung der schulmässigen Ueberlieferung der traditionellen Erbweisheit der gesittigten Menschheit. Dieselben in der

Duplex est experientia. Una est per sensus exteriores, et sic experimur ea, quae in coelo sunt, per instrumenta ad hoc faeta, et hace inferiora per opera certificata ad visum experimur, et quae non sunt pervenientia in locis, in quibus sumus, scimos per alios sapientes, qui experti sunt . . . . et hace est experientia humana et philosophica. Sed hace non sufficit homini, quia non plene certificat de corporalibus propter sui difficultatem et de spiritualibus nihil attingit. Ergo oportet, quod intellectus hominis aliter juvetur, ed ideo sancti patriarchae et prophetae, qui primo dederunt scientias mundo, receperunt illuminationes interiores et non solum stabant in sensu. Et similiter multi post Christum fideles. Nam gratia fidei illuminat multum, et divinae inspirationes non solum in spiritualibus, sed corporalibus et scientiis philosophiae, secundum quod Ptolomaeus dicit in centiloquio, quod duplex est via deveniendi ad notitiam rerum, una per experientiam philosophiae, alia per divinam inspirationem, quae longe melior est, ut dicit. Op. maj., p. 337.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Sunt septem gradus hujus scientiae interioris. Unus per illuminationes vere scientiales. Alius gradus consistit in virtutibus. Tertius gradus est in septem donis spiritus Sancti, quae enumerat Jesaias. Quartus est in beatitudinibus spiritualibus, quas dominus in evangeliis determinat. Quintus est in sensibus spiritualibus. Sextus est in fructibus, de quibus est pax Domini quae exsuperat omnem sensum. Septimus consistit in captibus et modis eorum, secundum quod diversi diversimode capiuntur, ut videaut multa, que non licet homini loqui. Qui in his experientiis vel in pluribus eorum diligenter est exercitatus, ipse potest certificare se et alios non solum de spiritualibus, sed omnibus scientiis humanis. L. c.

Unvollkommenheit, Schwäche und Sündhaftigkeit des gefallenen Menschen gelegenen Ursachen, welche die normative Geltung dieser auf göttliche Offenbarung gegründeten Erbweisheit zur Nothwendigkeit machen, 1 erklären auch die mancherlei Mängel und Gebrechen, welche der menschlichen Vermittelung derselben an die nachfolgenden Geschlechter anhaften. Diese Mängel sind allbekannt und allwärts zugestanden in Bezug auf die Lehren der Naturkunde, allgemeinen Weltlehre und Metaphysik. Baco beruft sich auf Aeusserungen Seneca's 2 über die Rohheit und Unvollkommenheit der Vorstellungen der ältesten Physiker, über die successiven Fortschritte der Physik, über die künftigen Generationen vorbehaltenen Erkenntnisse und Einsichten, von welchen die gegenwärtig lebende Generation noch gar keine Ahnung habe. Von Aristoteles ist es bekannt, dass er die Ansichten der ihm vorausgegangenen Physiker und Weltweisen einer umständlichen Prüfung unterworfen und Vieles an ihnen berichtiget habe, sowie umgekehrt nicht wenige seiner Behauptungen durch Avicenna und Averroes beriehtiget wurden. Dass auch diese bedeutenden Männer in nicht wenigen Dingen irrten, wurde schon bemerkt; um so weniger darf man sich wundern, auf Irrthümer der mannigfachsten Art bei anderen Philosophen und Naturkundigen zu stossen, welche mit jenen Männern nicht verglichen werden können. Die Ungewissheit und Unsicherheit des menschlichen Erkennens ist so gross und weitgehend, dass fast nirgends zwei Philosophen mit einander vollkommen eins werden können, dass über die unbedeutendsten Fragen Streitigkeiten und Meinungsdifferenzen sich laut machen; nicht minder herrscht auf den Gebieten der Medicin, Chirurgie und anderer weltlicher Berufs- und Studienzweige Uneinigkeit

<sup>2</sup> Quaest, natur Lib. III u. IV.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Baco bezeichnet die aus der menschlichen Sündhaftigkeit entsprungenen vier Hauptursachen der menschlichen Irrthümer: Indignae et fragilis auctoritatis exempla, sensus imperiti vulgus, diuturnitas consuetudinis, obstinatio animi humani in solatium suae ignorantiae reprobans omnnia quae ignorat. Compend. stud. philos., c. 3. — Munimen ad defensionem contra hoc — heisst es Op. maj., p. 6. mit Beziehung auf diese vier Ursachen habere non possumus, nisi mandata et consilia Dei ac sripturae suae et Juris canonici, Sanctorum et Philosophorum et omnium Sapientum antiquorum sequamur. Et si his mandatis es consiliis adhaereamus, non possumus errare, nec debemus in aliquo reprobari.

und Streit der Meinungen. Aber auch den Männern, welche wir als die Väter der theologischen Wissenschaft verehren, ist nicht selten Menschliches begegnet. Augustinus sah sieh veranlasst, Retractationen zu schreiben, Hieronymus entschuldigte gelegentlich die Verstösse, welche ihm bei der raschen Eile einiger seiner biblischen Interpretationsarbeiten begegnet waren; er wendete sich aber auch berichtigend gegen eine grosse Zahl ihm vorausgegangener berühmter christlicher Lehrer, welchen er nachwies, dass sie sämmtlich die richtige Etymologie des Wortes Israel nicht gekannt hätten. 1 Dass die Lehranschauungen der alten ehristlichen Lehrer nicht durchgängig für zuverlässig und correct gelten dürfen, geht schon daraus hervor, dass sie, wie z. B. Hieronymus und Augustinus, sich bekämpften. Und wenn ein so ausgezeichneter Mann wie Origenes sich von vielen und bedeutenden Irrthümern nicht frei zu erhalten vermochte, wie sollte man Aehnliches nicht auch bei allen anderen, welche ihm an Geist und Erudition nachstanden, voraussetzen dürfen? In der That haben die christlichen Lehrer unserer heutigen öffentlichen Schulen Vieles von den altehristlichen Lehrern Gesagte modificirt, und unter pflichtschuldiger Wahrung pietätsvoller Rücksicht von jenem Rechte Gebrauch gemacht, welches ihnen durch die Bekenntnisse und Aussprüche der Weisen und Heiligen der Vorzeit über die Fehlbarkeit aller menschlichen Auctoritäten eingeräumt war.

Auch Baco glaubt von diesem Rechte angesichts der zeitgenössischen Vertretung der theologischen Schulwissenschaft Gebrauch machen zu sollen. Seit vierzig Jahren — klagt er a. 12712 — ist das theologische Lehramt Männern auheimgegeben, welche als unreife Jünglinge in einen der beiden Lehrorden der Dominicaner und Franciscaner einzutreten pflegen, und ohne die nöthige Vorbildung in den weltlichen Wissenschaften, welche sie weder vor ihrem Eintritt in den Orden sich erwerben konnten, noch innerhalb des Ordens sich anzueignen Gelegenheit haben, an die Theologie herantreten, um

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Im Compend, stud, philos, c, 6 sucht Baco die von Hieronymus gegebene Uebersetzung des Namens Israel: Princeps cum Deo, umständlich zu rechtfertigen, Siehe Baconi Op, ed. Brewer p. 435—437.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> In dieses Jahr wird die Abfassung des Compendium studii philosophiae (c. 5) gesetzt, Vgl. die Preface zu Brewers Edition p. LV. Sitzungsber, d. phil.-hist, Cl. XCHI, B4, HI, HR.

sieh in das Lehramt derselben einzuüben. Baco will den Gliedern dieser beiden Orden, unter welchen er jedoch speciell und vorzugsweise den Dominicanerorden im Auge hat, 1 weder den wohlbegründeten Ruf musterhafter Disciplin, noch auch das Geschiek volksthümlicher erbaulicher Beredtsamkeit absprechen. Damit ist aber nicht auch sehon die Befähigung zu einer erfolgreichen Vertretung der theologischen Wissenschaft gegeben, deren methodischer Betrieb die in jenen beiden Ordensgenossenschaften vernachlässigten Grunddisciplinen aller weltlichen und geistliehen Bildung zu seiner Unterlage hat. diese Grunddiseiplinen, in welchen der Theolog eben so sehr wie der Philosoph geschult sein müsse, bezeichnet Baco die gelehrten Sprachen (linguae sapientiales), Mathematik, Perspective, Alchymie, Experimentalwissenschaft. Baco beklagt die Vernachlässigung derartiger Studien in den Schulen beider Orden um so mehr, da ihren Lehrern auch die Unterweisung der Säeulargeistlichkeit anheimgefallen sei; die Säculargeistlichkeit habe sich leider seit vierzig Jahren von der Pflege der wissenschaftlichen Theologie ganz zurückgezogen, 2 oder betreibe dieselbe

<sup>2</sup> Saeculares a quadraginta annis neglexerunt studium theologiae et philosophiae secundum veras vias illorum studiorum, occupati appetitu deliciarum. divitiarum et honorum, et corrupti causis ignorantiae praedictis,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Hi sunt pueri duorum ordinum studentium, ut Albertus et Thomas et alii, qui ut in pluribus ingrediuntur ordines, quum sint viginti annorum et infra. Compend. stud. philos., c. 5. - Dass aber Baco nebstdem auch den Franciscanerorden im Auge hat, geht aus seinen Aeusserungen im Opus minus (Baconi Op. ed. Brewer, p. 325 f.) über die theologische Summa des Alexander Halesius hervor, rücksichtlich welcher er indess zweifelhaft lässt, und in wie weit sie als Werk des nach seinem persönlichen Charakter von ihm hochgehaltenen Alexander gelten dürfe: Et si eam fecisset vel magnam partem, tamen non legit naturalia nec metaphysica, nec audivit ea, quia non fuerunt libri principales harum scientiarum nec commentarii translati, quando rexit in artibus. Alexander sei nämlich bei seinem Eintritt in den Orden schon ein bejahrter Mann gewesen. Unter dem anderen noch lebenden Lehrer, von welchem Baco sagt, dass er noch als Knabe in den Franciscanerorden getreten und der erste aus dem Orden selber hervorgegangene Lehrer der Philosophie gewesen sei (Op. c., p. 327), kann nur Johann von Rochelle († 1271) gemeint sein. Baco lobt seinen unermesslichen Lerneifer, spricht ihm aber die für einen erfolgreichen Betrieb der Theologie nothwendigen Kenntnisse aus den weltlichen Wissenschaften ab, und bedauert den ungenügenden Unterricht, der ihm im Orden zu Theil wurde.

einzig nach Anleitung ihrer nunmehrigen Lehrmeister. Die schöne Zeit, in welcher ein Robert von Lincoln, Thomas von St. David, Adam de Marisco und Robert de Marisco, ein Wilhelmus Lupus und Willielmus Shyrwood lehrten, sei dahin, und seither sei kaum mehr irgend eine theologische Leistung aus den Kreisen der Säculargeistlichkeit zu Tage getreten.

Der von Baco so hoch gepriesene Bischof Robert von Lincoln (Robert Capito, Grosshead, Grosse-Teste, Grossetête) war gleich Adam de Marisco einer der Lehrer Baco's an der Oxforder Schule gewesen; 1 Beide waren durch sprachliche und mathematische Kenntnisse ausgezeichnet, und hatten dazu beigetragen, dem Geiste Baco's die von ihm zeitlebens verfolgte Richtung zu ertheilen. Adam, der bereits bejahrt in den Franciscanerorden eintrat, und durch sein Beispiel vielleicht auf den gleichen Schritt seines Schülers Einfluss hatte, ist auch Verfasser eines Commentars zu den pseudo-dionysischen Schriften, deren Einfluss auf Baco in seinen oben beigebrachten Aeusserungen über den specifischen Modus des englischen und menschlichen Erkennens, so wie über den Einfluss der göttlichen Erleuchtung auf das menschliche Erkennen unschwer zu erkennen ist. Wilhelm von Shyreswood, welcher in Oxford studirt hatte, wirkte als Lehrer in Paris, und starb als Kanzler der Kirche in Lincoln. Ob und wo Baco zu ihm in nähere Beziehungen trat, lässt sich aus Baco's Aeusserungen nicht ermitteln: im Opus tertium wird er noch als lebend vorausgesetzt,2 und mit

ita quod totaliter dimiserunt vias antiquorum sapientum. Comp. stud. theol., 5. — Unter dem Terminus a quo der erwähnten vierzig Jahre versteht Baco augenscheinlich jene Zeit, zu welcher die Mendicanten in den Besitz von Lehrstühlen der Theologie an der Pariser Universität gelangten. Vgl. meine Schrift über Thomas v. Aquino I, S. 106.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Baco stellt diese seine beiden Lehrer den berühmtesten Weisen aller Zeiten zur Seite: Pauci sapientissimi fuerunt in perfectione philosophiae, ut primi compositores et Salomon et deinde Aristoteles pro tempore suo; et postea Avicenna et in diebus nostris dominus Robertus episcopus nuper Lincolnensis et frater Adam de Marisco, quia hi fuerunt perfecti in omni sapientia et nunquam fuerunt plures perfecti in philosophia. Op. tert., c. 22.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Daraus erhellt, dass a. 1249 nicht, wie es herkömmlich geschieht und bei Prantl Gesch. d. Logik III. S. 10, Ann. 29 reproducirt wird, Wilhelms Todesjahr sein könne. Seribat sapientia vestra — schreibt Baeo Op. tert. c. 2 an Papst Clemens IV. — eis (d. i. den unmittelbar voraus-

Albertus Magnus zusammengenannt, jedoch so, dass er über diesen gestellt, ja sogar als der bedeutendste unter den christlichen Philosophen der Gegenwart bezeichnet wird.

Einer der Gründe, aus welchen Baco Albert dem Grossen keine vollgiltige wissenschaftliche Auctorität zuerkennen wollte, war wohl dieser, dass Albert kein Sprachenkundiger, und demzufolge in seinen philosophischen und naturwissenschaftlichen Arbeiten auf die Benützung der nach Baco's Dafürhalten ungenügenden Uebersetzungen der aristotelischen Schriften angewiesen war. Nach Baco kann es weder dem Philosophen noch dem Theologen erlassen werden, die Quellenschriften seiner Wissenschaft im Urtexte zu lesen und zu verstehen.<sup>2</sup> Er nennt die Sprachen, deren Kenntniss für den Betrieb theologischer und philosophischer Studien nothwendig ist, die Gelehrtensprachen, deren er vier aufzählt: Griechisch, Hebräisch, Arabisch, Chaldäisch. 3 Wie ohne Kenntniss des Hebräischen und Chaldäischen kein correctes und erndites Verständniss der Bibel möglich ist, so ohne Kenntniss des Griechischen und Arabischen kein correctes und irrthumsfreies Verständniss der Autoren, welche in jenen Sprachen schreibend Leuchten und Auctoritäten göttlicher Wissenschaft für alle nachfolgenden Zeiten geworden sind. Baco nennt die erwähnten vier Sprachen Linguas sapientiales: denn alle Weisheit. in welcher unmittelbar oder mittelbar göttliche Wahrheit niedergelegt ist, hat ihre schriftlichen Zeug-

erwähnten beiden Gelehrten Albertus Magnus und Wilhelm Shyreswood) articulos operum quae misi et quae tangam in hac tertia scriptura, et videbitis, quod transibunt decem anni, quam ipsi mittant vobis ea, quae scripsi.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Non est mirum, si distuli in tractando. Quod probare potestis (siehe vorige Anm.) per sapientes famosiores inter christianos, quorum unus est frater Albertus de ordine Praedicatorum, alius est magister Gulielmus de Shyrwode, thesaurarius Lincolniensis ecclesiae in Anglia, longe sapientior Alberto. Nam in philosophia communi nullus major est eo. l. c.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Vocabula infinita ponuntur in textibus theologiae et philosophiae de alienis linguis, quae non possunt scribi nec proferri nec intelligi nisi per eos, qui linguas sciunt. Et necesse fuit hoc fieri propter hoc, quod scientiae fuerunt compositae in lingua propria, et translatores non invenerunt in lingua latina sufficientia vocabula. Op. tert., c. 25.

<sup>3</sup> Prima igitur est scientia linguarum sapientialium, a quibus tota Latinorum sapientia translata est. cujusmodi sunt Graecum, Hebraeum, Arabicum et Chaldaeum. Comp. stud. philos c. 6.

nisse und Bekundungen in jenen vier Sprachen erhalten. 1 Die Lateiner haben aus sich nur die geistliche und weltliche Jurisprudenz hervorgebracht. Das geistliche Recht ist jedoch einfach aus der Bibel des A. T. und N. T. und aus Aussprüchen heiliger Lehrer gesehöpft, bietet somit nichts, was nicht aus den Quellen des geistlichen Rechtes ohnehin sehon bekannt wäre. Die weltliche Jurisprudenz aber, unter welcher Baco das zu Bologna gelehrte römische Recht meint, ist eine entgeistete, ihrer philosophischen Quelle völlig unbewusste. Unterweisung in der Fertigkeit, die Verhältnisse des bürgerlichen Lebens zu ordnen und zu regeln.<sup>2</sup> Die natürliche Folgerung aus dem Gesagten ist, dass der lateinische oder occidentalische Geist nur insoweit als er in jenen des Orients eingeht, sich Weisheit aneignen könne; das nothwendige Mittel hiezu aber ist die Erlernung der orientalischen Sprachen und des Griechischen, welches in der Bibel sowohl und in den griechischen Kirchenvätern als auch in Aristoteles 3 ganz von der Weisheit des Orients durchtränkt ist.

Diese Aeusserungen Baco's stehen in vollkommenem Einklange mit seiner sehon oben erwähnten Anschauung, dass alle Weisheit auf Offenbarung berühe, und die Wissenschaft der Gegenwart auf dem Grunde der ans der grauen Vorzeit auf die nachfolgenden Geschlechter vererbten Weisheitsüberlieferung

<sup>1</sup> Latini nullum textum composuerunt, seil, neque theologiae neque philosophiae. Omnes textus facti sunt primo in Hebraeo bis, tertio in Graeco, quarto in Arabico. Op. c., c. 8.

<sup>2</sup> Omnia, quae sunt in usu laicorum, sunt mechanica respectu philosophiae . . . . Quapropter ars juris civilis laicorum est mechanica respectu juris civilis philosophiae et non est pars philosophiae . . . . Cum mechanici omnes procedunt et negotiantur sicut bruta et sicut inanimata et sine causarum et rationum cognitione, ut Aristoteles dicit, manifestum est, quod juristae civiles laici, cum sint mechanici respectu philosophantium, sunt respectu eorum bruta animalia et sicut inanimata, causas et rationes legum radicales ignorantes. Op. c., c. 4.

<sup>3</sup> Aristoteles in omni re constituit principium, medium et finem, sed in creatore patrem et paternam mentem et amorem utriusque mutuum unam substantiam, deitatem indivisam in essentia, sed trinam in personis, sieut a Platone magistro suo didicit, sed perfectius a libris Hebracorum et ab Hebracis sui temporis, apud quos viguit lex Dei, et a quibus omnem sapientiam habuit, sieut ipsemet in libro de regimine reguorum asserit evidenter. Op. c., c. 4.

stehe. Zugleich nimmt er aber hievon Anlass, Stellung zu nehmen gegenüber dem allgemeinen Bildungsstande der abendländischen Kirche seiner Zeit, von welchem er ein höchst ungünstiges Bild entwirft. Dass hieran sein Widersatz gegen den in der Theologie zur Herrschaft gelangten logistischen Peripatetismus sehr grossen Antheil hat, ist nicht zu verkennen; dieser Widersatz ist aber nicht zum geringsten Theile Ausfluss des Unabhängigkeitsgeistes der englischen Kirche, als deren preiswürdigsten Repräsentanten Baco Robert von Lincoln verehrt. Das diesem Manne gezollte Lob schliesst schon an sich die Kritik der Zustände des Zeitalters Baco's in sich, und ist mit derselben bei ihm aufs Engste verwoben, so dass wir aus dem, was er zum Lobe Roberts sagt, zugleich auch sehon entnehmen können, was er an den Zuständen der abendländischen Kirche seiner Zeit als Mangel und Gebrechen zu rügen hat. Er preist Robert als einen moralisch vollkommen selbstständigen Mann heiligmässigen Andenkens, 1 als mustergiltigen Typus eines christlichen Weisen, als Repräsentanten einer leider untergegangenen besseren Zeit. Er steht nicht an, ihn den ersten Gelehrten seiner Zeit zu nennen; 2 Robert habe alle Kenntnisse vereiniget, deren Besitz nothwendig ist, um sowohl die alten Weisen verstehen, als auch mit Erfolg die überlieferte Weisheit der Alten weiterbilden zu können.3 Allerdings gelangte er erst in vorgerückten Lebensjahren dazu, selbstständig griechische Bücher ins Lateinische übertragen zu können; indess wusste er der Wissenschaft auch in der früheren Periode seines Lebens zu nützen. Da ihn nämlich die schlechten Uebersetzungen des Aristoteles an der Möglichkeit denselben richtig zu verstehen verzweifeln liessen, wusste er durch selbsteigene

Possumus exemplum ponere in domino Roberto episcopo Lincolnensi et sanctissimae memoriae, cujus vitam pauci praelati imitantur, et cujus studium ordines studentes et saeculares penitus neglexerunt. Compend. stud. philos., c. 5.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Solus unus scivit scientias, ut Lincolnensis episcopus. Op. tert., c. 10. — Nullus scivit scientias sicut dominus Robertus episcopus Lincolnensis per longitudinem vitae et experientiae, et studiositatem ac diligentiam. Op. tert., c. 25. Aehnlich lautende Stellen aus anderen Werken Baco's weiter unten.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Quia scivit mathematicam et perspectivam, et potuit omnia scire; simul cum hoc, quod tantum scivit de linguis, quod potuit intelligere sanctos et philosophos et antiquos sapientes. Op. c., c. 25.

Forsehung und durch Benützung anderer Autoren mehr als hinlänglich das zu ersetzen, was aus Aristoteles zu gewinnen war. In den letzteren Jahren seines Lebens berief er des Griechischen kundige Männer aus Süd-Italien nach England, und liess Werke über die griechische Grammatik allwärts aufkaufen; er veranstaltete Uebersetzungen der Schriften des Dionysius, Johannes von Damask und anderer griechischer Lehrer. Damit war freilich nur ein geringer Theil dessen geleistet, was die Lateiner bis jetzt zu leisten versäumten; denn unzählige Schriften der griechischen Lehrer und Exegeten harren noch ihres Uebersetzers. Achnlich steht es um die Schriften des Aristoteles, von welchen der weitaus grösste Theil bisher noch unübersetzt geblieben ist.

Diese letztere Bemerkung lässt wohl erkennen, dass Baco in seinen Klagen über die verderbten Zustände der abendländischen Kirche seiner Zeit sich von Uebertreibungen nicht ferne zu halten weiss, welche zum Theile auch auf Rechnung einer unrichtigen und entstellenden Auffassung der gegebenen Sachlage gehen. Aus der Lebensbeschreibung des Aristoteles wissen wir — bemerkt Baco 4 — dass Aristoteles gegen tausend Schriften (Volumina) verfasst habe; wir aber besitzen nur drei Volumina von erklecklichem Umfange, nämlich die Logicalia, Naturalia und Metaphysicalia. Nun lag es nicht allzuferne, zu vermuthen, dass die ungefähr tausend Volumina etwa dann sich ergäben, wenn bei den von Diogenes Laertius und Anderen aufgezählten Schriften des Aristoteles die einzelnen

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Dominus Robertus . . . . per propriam experientiam et auctores alios et per alias scientias negotiatus est in sapientialibus Aristotelis; et melius centies millesies scivit et scripsit illa, de quibus libri Aristotelis loquuntur, quam in ipsius perversis translationibus capipossunt. Comp. stud. phil., c. 8.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Mirum est de negligentia ecclesiae; quia a tempore Damasi papae non fuit aliquis summus pontifex, nec aliquis alius inferior, qui sollicitus fuit de promotione acclesiae per translationes nisi dominus praefactus episcopus gloriosus. l. c. Diese Klage gilt namentlich auch dem Umstande, dass seit Papst Damasus die Uebersetzung der Bibel aus dem hebräischen und griechischen Urtexte völlig vernachlässiget worden sei.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Diese hat zu ihrem Verfasser einen vom Verfasser des Almagest verschiedenen Philosophen Ptolomäus, der seine Angabe über die Zahl der Aristotelischen Schriften aus Andronicus schöpfte. Vgl. über ihn die Notizen in der Berliner Ausgabe der Opp. Aristot., Tom. V, p. 1469.

<sup>4</sup> Comp. stud. phil., e. 8.

Bücher oder Theile verschiedener Schriften als besondere Volumina gezählt werden; demgemäss konnte der bereits errungene Besitz der Logicalia, Naturalia und Metaphysicalia schon in quantitativer Beziehung in keinem so nachtheiligen Verhältniss zu den übrigen noch nicht erworbenen Schriften des Aristoteles stehen, als Baco es scheinen machen will. Freilich vermisst Baco unter den Logicalien die zwei nach seiner Ansicht wichtigsten Werke des Aristoteles, die Poetik und Rhetorik, von welchen Hermannus Alemannus, der beide im arabischen Texte kannte, das eine wegen der ihm entgegentretenden unüberwindlichen Schwierigkeiten gar nicht zu übersetzen wagte,2 das andere aber so schlecht übersetzte, dass seine Arbeit völlig unbrauchbar ist. Auch die Metaphysik des Aristoteles besitzen die Lateiner nur unvollständig in zehn Büchern, da deren doch weit mehr seien.3 Die Thiergeschichte des Aristoteles besteht, wie Baco aus Plinius 1 zu erhärten sucht, aus fünfzig Büchern, welche Baco in der That im griechischen Texte gesehen haben will, während die Lateiner deren nur neunzehn, und diese in elender Uebertragung besässen. Da der heutige Text des Aristoteles nur zehn Bücher Thiergeschichte aufweist, so ist die Zahl von neunzehn Büchern wohl nur aus Theilungen der einzelnen Bücher entstanden; wenn Aehnliches mit den übrigen zoologischen Schriften des Aristoteles geschah, so mag die Zahl von fünfzig Büchern sich ergeben haben, welche aber nicht ausschliesslich Bücher der Thiergeschichte sein konnten. Auch

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Gemässigter drückt sich Baco im Opus majus p. 14 aus: Nec adhuc medietatem, nec partem meliorem (scil. librorum Aristotelis) habemus.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Librum Aristotelis de poetico argumento non ausus fuit interpres Hermanus transferre in latinum propter metrorum difficultatem, quam non intellexit, ut ipse dicit in prologo commentarii Averrois super illum librum. Op. maj., p. 44.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> De metaphysica non legunt Latini, nisi quod habent de decem libellis, cum multi alii sint, et de illis decem deficiunt in translatione, quam legunt, multa capitula, et quasi lineae infinitae. Comp. stud. phil, c. 8.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Siche Plin. Hist. Natur. VIII, 17: Alexandro Magno rege inflammato cupidine animalium naturas noscendi delegataque hac commentatione Aristoteli summo in omni doctrina viro, aliquot millia hominum in totius Asiae Graeciaeque tractu parere jussa, omnium quos venatus, aucupia piscatusque alebant quibusque vivaria, armenta, alvearia, piscinae, aviaria in cura erant, ne quid usquam genitum ignoraretur ab eo; quos percunctando quinquaginta ferme volumina illa praeclara de animalibus composuit.

in Bezug auf die Zahl der Bücher der Metaphysik zeigt sich Baco unrichtig informirt, wenn er neben den bereits vorhandenen zehn noch "multos alios" voraussetzt. Anch fällt einigermassen auf, dass Baco die im Opus majus ausgesprochenen Klagen noch in seinen darauf folgenden Werken wiederholt, da er doch mittlerweile zur Kenntniss dessen hätte gelangen können, was in der That sowohl für die Erweiterung und relative Vervollständigung der Kenntniss der aristotelischen Schriften als auch für die Verbesserung des lateinischen Textes derselben, und endlich, namentlich durch Thomas Aq. für die Erklärung des Aristoteles geschehen war. Wir müssen die Einschränkungen, die seinem literarischen Verkehre durch die ihm missgünstigen Ordensoberen sowie durch die nachfolgende zehnjährige Haft auferlegt wurden, als Erklärungs- und Entschuldigungsgrund gelten lassen.

Baco bemängelt nicht bloss die ungenügende Kenntniss der aristotelischen Schriften in der Gegenwart, sondern beklagt, dass sie von jeher in der lateinischen Kirche unbeachtet geblieben und vernachlässiget worden wären.2 Einen Hauptgrund dessen will er darin finden, dass sie in Ermangelung einer lateinischen Uebersetzung den lateinischen Lehrern fremd bleiben mussten, während die Schriften Plato's, weil sie übersetzt vorlagen, in den Händen Aller gewesen wären. Er kann sich indess doch nicht verhehlen, dass auch die griechischen Lehrer der altehristlichen Zeit, welchen kein sprachliches Hinderniss das Studium des Aristoteles wehrte, denselben mit entschiedener Ungunst behandelten, während umgekehrt Plato sichtlich der Gunst derselben sich erfreute. Er erklärt sich diese unverkennbare Thatsache darans, dass die Polemik des Aristoteles gegen Plato sie im voraus gegen ersteren einnahm und vom Studium seiner Schriften abhielt;3 hätten sie diese

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Wie Baco die Zahl der bis dahin bekannt gewordenen Schriften des Aristoteles bei weitem nicht genügte, so schien er selbst die Zahl der kanonischen biblischen Bücher einer Mehrung fähig zu halten: Vidi duos libros Machabaeorum in graeco, videlicet tertium et quartum, et Scriptura facit mentionem de libris Samuel et Nathan et Gad Videntis et aliorum, quos non habemus. Op. maj., p. 34.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Op. maj., p. 14.

<sup>3</sup> Quia intellexerunt, quod Aristoteles persecutus est sententias Platonicas, Aristotelem in multis reprobant et dicunt rationem haereses congregasse,

gekannt, so hätten sie auch ersehen müssen, um wie viel Aristoteles den Plato überrage, 1 und würden nicht um des Wenigen willen, was aus Plato zu gewinnen war, den unermesslichen Reichthum der geistigen Schätze, welche die aristotelischen Schriften in sich bergen, bei Seite haben liegen lassen. hält die pseudoaugustinische Schrift de Categoriis für eine Arbeit Augustins und fragt, wie Augustinus, der sehon dieser kleinen Schrift des Aristoteles so hohes Lob zollte, über denselben hätte urtheilen müssen, wenn er seine Leistungen in dem Umfange, wie die gegenwärtige Zeit sie überschaut, kennen gelernt hätte! Indess beschränkten sich die altehristlichen Lehrer mit einer gewissen Absichtlichkeit auf die das Denken und die Sprache bildenden Seiten des philosophischen Studiums,2 und liessen die eigentliche Realphilosophie bei Seite liegen, oder mahnten direct von der Pflege derselben ab, wie Ambrosius<sup>3</sup> und Hieronymus<sup>4</sup> an gewissen Stellen ihrer Schriftcommentare.

sicut Augustinus dicit in libro de civitate Dei (VIII, 12) ipsum adhuc magistro suo Platone vivente multos in haeresin suam congregasse. Op. maj., p. 14.

<sup>1</sup> Omnium philosophantium testimonio Plato nullam comparationem respectu Aristotelis noscitur habuisse. l. c.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Sancti grammaticalia, logica et rhetorica et communia metaphysicae multum efferunt et abundanter in sacris utuntur...sed de aliis parum et raro loquuntur, imo multum negligunt et negligi docent aliquando. l. c.

Baco verweist auf einen der fälschlich dem Ambrosius zugeschriebenen Commentare über die Paulinischen Briefe, und hat hier die Glosse des Pseudo-Ambrosius zu Kol. 1, 3 im Auge: Omnem incredulum latet, in Christo esse omnem sapientiam et scientiam, quia non legunt in Evangeliis astrologiam, non in Apostolo geometriam, non in Prophetis arithmeticam nec musicam; quae idcirco despecta sunt a nostris, quia ad salutem non pertinent, sed magis mittunt in errorem et avocant a Deo, ut dum his student ratiocinationum disputationibus, animae suae curam non agant. Quae enim tam vera sapientia, quam cognovisse quod prosit, et despexisse quod obsit?

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> In dem von Baco citirten Commentar des Hieronymus zum Paulinischen Briefe an Titus finden sich ein paar Stellen, die sich hieher beziehen lassen. Baco, welcher Divination und Magie hoch hielt, konnte sich durch die Bemerkungen des Hieronymus zu Tit. 1, 12 über Epimenides und den ihm zugeschriebenen Liber oraculorum nicht wohl angemuthet fühlen. Die Glosse des Hieronymus zu Tit. 3, 9 betrifft den Aristoteles als Dialektiker: Dialectici, quorum princeps Aristoteles est, solent argumentationum retia tendere, et vagam rhetoricae libertatem in syllogismorum

Der Grund der Abneigung war der Widerstand, welchen das Heidenthum eben mit seiner natürlichen Vernunft- und Weltweisheit dem neuerstandenen Christenthum allenthalben entgegenstellte. So kam es, dass die Kirche von der Welt- und Naturkunde einzig nur für unumgänglich nothwendige praktischkirchliche Zweeke Gebrauch machte; die Regelung des Kirchenkalenders machte die Pflege astronomischer Studien nothwendig, zur Regelung und Ausbildung des Kirchengesanges bedarfte man der Musikkunde.

Obsehon Baco unverhohlen zu verstehen gibt, dass die altchristlichen Lehrer die Philosophie nur von ihrer mindest wesentlichen Seite gekannt hätten und in ihren eigentlichen Geistgehalt gar nicht eingedrungen wären, so will er doch nicht, dass man ihn des Mangels schuldiger Verehrung gegen sie, oder ungebührlicher Unterschätzung ihrer preiswürdigen Leistungen zeihe. 1 Er gibt ihnen vielmehr das Zeugniss, dass sie von dem, was sie aus der Philosophie sieh aneigneten, den trefflichsten Gebrauch machten, und dass sie, wenn sie heute lebten, die seither erschlossene Kenntniss der aristotelischen Philosophie ganz anders zu fördern und zu verwerthen bestrebt sein würden, als das gegenwärtige Geschlecht. Es war providentielle göttliche Fügung, dass sie die Scientias majores der Philosophie nicht kannten; denn die Ueberzeugung von der heiligen Wahrheit des Christenthums sollte sich nicht durch die Mittel menschlicher Einsicht und Wissenschaft, sondern durch die Macht des Glaubens begründen. Die vom ungläubigen Heidenthum im Bunde mit der Philosophie gegen das Christenthum aufgebotene Macht magischer Künste sollte durch göttliche Wunder-

spineta concludere. Hi ergo, qui in eo totas dies et noctes terunt, ut vel interrogent vel respondeant, vel dent propositionem, vel accipiant, assumant, confirment atque concludant, quosdam contentiosos vocant, qui ut libet non ratione sed stomacho disputent litigantium. Si igitur illi hoc faciunt, quid debet facere christianus, nisi omnium fugere contentionem? 

Si sancti habuissent usum scientiarum philosophiae magnarum, nunquam cineres philosophicos in tantum extulissent et ad sacros usus convertissent; quanto enim sancti meliores sunt et majores, tanto ad sacros usus aptiores. Sed quia ad manus corum non devenerunt libri nisi grammatici, logici, rhetorici et de communibus philosophiae, ideo his se juverunt secundum gratiam eis datam; et quicquid poterant de his laudabiliter extrahere converterunt copiosius ad laudem Dei, Op. maj., p. 15.

thaten bewältiget, die der göttlichen Wahrheit widerstrebende natürliche menschliche Weisheit durch die Zeugnisse und Offenbarungen der göttlichen Weisheit überwunden werden. widerstrebt aber nicht ihrer Natur nach Gott, gleichwie auch die natürliche Magie nicht ihrer Natur nach etwas Gottwidriges ist; Philosophie und Magie sind vielmehr ihrer Natur und Bestimmung gemäss höchsten, heiligsten Zwecken dienstbar, und hatten demnach nach Ueberwindung des gottwidrigen Heidenthums zum Heile der menschlichen Gesellschaft und zur Förderung der göttlichen Ehre in ihre angestammten Rechte einzutreten. Die Einsetzung der Philosophie in ihre natürlichen Rechte wurde indess durch die Saumseligkeit in der Uebertragung ihrer Quellenschriften nur allzusehr verzögert. Die späteren Lehrer, ein Gratianus, ein Petrus Lombardus, ein Hugo und Richard a Sancto Victore hatten eben so wenig als die altehristlichen Lehrer von jenen Quellenschriften Kenntniss, und vernachlässigten daher die Realphilosophie, legten sogar die vorurtheilsvollste Eingenommenheit gegen dieselbe an den Tag. Mit Recht hat man sich darüber zu wundern, dass das Widerstreben gegen sie auch jetzt noch fortdauert, wo von einem Nichtwissen um das Vorhandensein ihrer classischen Urkunden und Quellenschriften nicht mehr die Rede sein kann.

An diesem Umstande tragen zum nicht geringsten Theile unstreitig die schlechten Uebersetzungen Schuld, die in der ungebührlichen Vernachlässigung solider grammatischer Studien oder sonstiger Unzulänglichkeit der Uebersetzer ihren Grund haben. <sup>1</sup> Zwar haben Gerard von Cremona, Michael Scotus, Alfred der Engländer, Hermann der Deutsche, Wilhelm der Vlamländer <sup>2</sup> eine Masse Uebersetzungen von Werken aus allen

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Op. tert., c. 25; Comp. stud. phil., c. 8.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Gulielmus Flemingus. Dieser Benennung wird Op. tert., c. 25 die Bezeichnung substituirt: Translator Meinfredi nuper a domino rege Carolo devicti. Beidemale ist der Dominicaner Wilhelm von Moerbeka gemeint, der sich lange im Orient aufhielt und a. 1280 Erzbischof von Korinth wurde. Er gilt gemeinhin als der Verfasser der auf den Wunsch des Thomas Aq. angefertigten Uebersetzungen des Aristoteles aus dem griechischen Texte, übertrug aber auch sonst Vieles, Schriften des Galenus und Hippokrates, den Commentar des Simplicius über die Bücher de Coelo, und mehrere Werke des Proklus, deren Urtext seitdem verloren giug, ins Lateinische.

Wissenschaften geliefert; den Werth derselben glaubt jedoch Baco nicht tief genug stellen zu können. Schon der Umstand, dass die genannten Männer mehr oder weniger der Gegenwart angehören, ist für Baco ein Grund, über sie den Stab zu brechen. Er hält diese Zeitangehörigkeit auch bezüglich Gerhards von Cremona fest, welcher laut Angabe des italienischen Chronisten Pipini a. 1187 starb, nach Baco jedoch noch von einigen seiner Zeitgenossen in deren Jugend gekannt worden sein soll. Dem Gerhard war der noch lebende Hermannus Alemannus befreundet, welcher Baco gestanden haben soll, dass er gewisse Bücher über die Logik aus dem Arabischen zu übersetzen nicht wagte, weil er sich auf Logik nicht verstehe.1 Hermannus habe aber, fügt Baco bei, auch das Arabische nicht verstanden, und sei seinem eigenen Bekenntniss zufolge mehr Gehilfe beim Uebersetzungsgeschäfte, als wirklicher Uebersetzer gewesen. An den Uebersetzungen, deren Verdienst Michael Scotus sich zuschrieb, gebühre, wie allbekannt, der Hauptantheil dem Juden Andreas. Wilhelm der Vlamländer will Uebersetzungen aus dem Griechischen liefern; alle Pariser Gelehrten wissen, dass ihm jene Kenntniss des Griechischen, welche er sich selber beilegt, abgeht, daher er Alles falsch übersetzt und die Ursache unzähliger Missverständnisse wird. Allerdings hat er versprochen, seine Uebersetzungsarbeiten zu verbessern und neue zu veranstalten; Baco will sich aber durch Besichtigung der verbesserten und neuen Arbeiten überzeugt haben, dass Wilhelm sein Versprechen schlecht gehalten habe, und dasselbe zu erfüllen überhaupt nicht im Stande sei. Es fehle ihm an zureichenden Sprach- und Sachkenutnissen.2 Dieser Vorwurf gilt allgemein der gesammten zeitgenössischen lateinischen Gelehrtenwelt. Das lateinische Abendland hat nur einen einzigen sprachkundigen Uebersetzer aufzuweisen, den Boethius: und

<sup>2</sup> Dieses Urtheil ist relativ noch immerhin milder, als jenes über Wilhelms Vorgänger, von deren jedem es bei Baco einfach heisst: Nec scivit

scientias, neque linguas.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Comp. stud. phil., c. 8. Ueber die etwas anders lautende Version dieser Erzählung im Opus majus p. 44 siehe Oben S. 506, Anm. 2. — Hermann der Deutsche ist eine noch nicht hinlänglich aufgeklärte Persönlichkeit. In der eben angezeigten Stelle des Comp. stud. phil. wird er zum Bischofe gemacht: Heremannus Alemannus adhute vivit episcopus.

nur einen einzigen wahrhaft tüchtigen sachkundigen Gelehrten, den Robert von Lincoln.

Baco macht zur Erhärtung des Urtheiles, welches er auch noch über die letzten Uebersetzungsarbeiten des Vlamländers Wilhelm aussprechen zu müssen glaubte, den Umstand geltend, dass es für die Lateiner ungemein schwierig sei, von Arabern, Juden und Griechen als Feinden der Christen oder des lateinischen Kirchenthums correcte und unverfälschte Texte zu erhalten; und wer zudem auch wegen Mangel an sprachlichen Kenntnissen von ihnen abhängig sei, sei überdiess noch der Gefahr ausgesetzt, in der Interpretation correcter Texte durch falsehe Erklärungen getäuscht zu werden. Hier fällt Baco sichtlich wieder in den Ton der Uebertreibung. Man sieht nicht ein, welches Interesse die Griechen haben konnten, Wilhelm durch gefälschte Texte oder unrichtige Interpretationen des Aristoteles zu täuschen; auch lässt sich an dem einen oder anderem von Baco angeführten Beispiele von Textcorruption oder ungeschickter Uebersetzung zeigen, dass er eine Textcorruption irrig voraussetzt, oder dem Uebersetzer unbilligen Tadel widerfahren lässt.2 Richtig ist, dass, so lange nur arabische Texte benützt werden konnten, die lateini-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Solus Boethius primus interpres novit plenarie potestatem linguarum. Et solus dominus Robertus novit scientias. Op. maj., p. 34. — Aehnlich Comp. stud. phil., c. 8.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Baco glaubt (Op. tert., c. 8), die Aeusserung des Aristoteles in Meteor. lib. III (p. 372. a, lin. 26), dass eine Iris in den Mondstrahlen nur etwa zweimal in fünfzig Jahren erscheinen möge, aus einer Entstellung durch Textcorruption erklären zu müssen; und doch steht diese Aeusserung auch in dem heutigen, durch genaueste Prüfung der Textüberlieferung festgestellten Texte. In der aristotelischen Schrift de Plantis lib. II (p. 821. a, lin. 32 ff.) ist vom βελένιον die Rede. Die in Spanien aus einem arabischen Texte angefertigte Uebersetzung setzte für das angeführte griechische Wort das Wort belenum (spanisch: beleño). Baco (l. c.) bemerkt dazu: Belenus est hispanicum, et nullus l'arisius aut in Anglia potest per illam translationem scire, quid est belenum; cum tamen diligenter quaesivi, inveni, quod est jusquiamus (französ, jusquiame = hyoscyamos) seu semen cassilaginis. In Op. maj., p. 34, woselbst er dieselbe Bemängelung beibringt, fügt er weiter noch bei: Quae sicut multa alia prius ab Hispanis scholaribus derisus, cum non intelligebam, quod legebam, ipsis vocabula linguae maternae scientibus, tandem didici ab eisdem.

schen Uebersetzungen derselben viele Wortcorruptionen, Corruptionen der Personennamen und völlig unverständliche Bezeichnungen sachlicher Objecte aufwiesen. Die Schwierigkeiten der Arbeit und die Gefahren des Irrens in derselben waren eben für diejenigen, welche sie zuerst in Angriff nahmen, zu gross, als dass das zweifelsohne mit vielem Aufwand von Mühe und Anstrengung unternommene Werk sofort hätte gelingen können. Den auf stoffliche Mehrung der Erfahrungskenntniss gerichteten Sinn des Baco mussten allerdings die in jenen Uebersetzungen enthaltenen Verstösse und Irrungen auf das Unangenehmste und Peinlichste berühren; daneben war aber nicht zu übersehen, dass das Verständniss der philosophischen Gedanken des Aristoteles, sofern sich dieses durch eigenes Nachdenken ermitteln liess, von der Beschaffenheit jener Uebersetzungen nicht abhängig war, und zudem nicht die Ermittelung der richtigen Meinung des Aristoteles, sondern die Anregung des selbsteigenen Denkens durch seine Schriften, und insgemein die Erweiterung des geistigen Gesichtskreises durch die in seinen Werken dargebotene Encyklopädie des menschlichen Gesammtwissens die Hauptsache war. Uebrigens wurde auch im Laufe des dreizehnten Jahrhunderts für die Sammlung und Mehrung des stofflichen Wissens sachlich so viel geleistet, dass es einigermassen befremdet, Baco von der im Laufe eben dieses Jahrhunderts eingerissenen Verschlechterung der literarischen Zustände des lateinischen Abendlandes reden zu hören. Die Herabdrückung Alberts d. Gr. auf Kosten Roberts von Lincoln und anderer demselben näherstehender Männer beruht auf einseitiger Voreingenommenheit, die man nur dadurch entschuldigen kann, dass Baco etwas suchte und anstrebte, was weit über sein Zeitalter hinausgreifend von ihm selber nur unklar und dunkel, nicht so sehr gedacht als viehnehr geahnt wurde. Es muss ausdrücklich gesagt werden, dass Baco im Irrthum war, wenn er glaubte, dass das ihm vorschwebende Ideal tiefer Naturweisheit durch eine möglichst erschöpfende Ausbeutung der Erkenntnissquellen der alten Weisheit des Orients verwirklicht werden könne. Wir begreifen übrigens, dass ihn bei einer derartigen Richtung seines Denkens die zeitgenössische Gegenwart unbefriediget lassen musste, und der in schwunghafte Aufnahme gekommene logistische Peripatetismus ihm als eine

bedauerliche Ablenkung von den Wegen und Zielen wahrer und ächter Weisheit erschien.

Baco besteht darauf, dass Philologie und Sprachenkunde der Schlüssel zur Eröffnung der Erkenntnissquellen der wahren Weisheit sei. Die unentbehrliche Unterlage philologischer Gelehrsamkeit und aller gründlichen wissenschaftlichen Bildung insgemein ist eine solide Kenntniss der lateinischen Grammatik. 1 welche indess, wie aus Donat und Priscian zu ersehen, ohne Kenntniss des Griechischen gar nicht denkbar ist.<sup>2</sup> Baco hat keine klare Vorstellung über das genealogische Verhältniss der Linguae sapientiales zu einander, in welchen die gesammte Culturtradition der Menschheit hinterlegt ist; er ist aber jedenfalls der Meinung, dass der tiefere Einblick in den Zusammenhang der Linguae sapientiales zur Aufdeckung von Erkenntnissen und Wahrheiten führen müsse, welche dem auf die blosse Kenntniss der lateinischen Sprache Beschränkten abgehen. Er entwirft kein schmeichelhaftes Bild von den zu seiner Zeit geltenden Auctoritäten auf dem Gebiete der lateinischen Grammatik: Papias, Hugutio, Alexander Neckam, Brito; er wirft ihnen vor, und weist an einer Reihe von Beispielen nach, dass sie in der etymologischen Ableitung und Erklärung verschiedener häufigst vorkommender Wörter, über deren Abkunft jeder wissenschaftlich Gebildete sollte Rechenschaft geben können, die erassesten Irrthümer sich zu Schulden kommen lassen, dass sie urlateinische Wörter aus dem Griechischen oder gar Hebräischen herleiten, umgekehrt aber an anderen Wörtern die griechische Abkunft oder Herübernahme aus dem Hebräischen nicht erkennen. Allerdings ist auch Baco selber über das Verhältniss des Lateinischen zum Griechischen nicht im Klaren,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Nam illa est mater omnium scientiarum, cujus potestas descendit in omnes scientias. Comp. stud. phil., c. 8.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Baeo versuchte sich in Abfassung einer griechischen Grammatik, von welcher ein Bruchstück sich in Brewers Edition des Compend. stud. phil. (cap. 9-11 und Fragment des cap. 12) mitgetheilt findet. Nach Charles (Roger Bacon p. 358) befasste das Opus tertium als ersten Theil einen Tratactus de grammatica, welchem als besonderer Abschnitt eine griechische Grammatik augehörte; ein Bruchstück derselben fand Charles an drei Orten, in Douai, London und Oxford auf. Vgl. die Notizen über diese drei Codices bei Charles p. 66, 68, 76, sowie die Angaben über den Inhalt derselben, p. 358-361).

da er von der für beide Sprachen vorauszusetzenden Ursprache noch keine Ahnung hat; er missbilliget daher z. B. nicht die Ableitung des lateinischen Deus vom griechischen 0zżz, sondern nur die verfehlte Erklärung der ursprünglichen Bedeutung des griechischen Wortes, welcher er die bessere durch Johannes Damascenus<sup>2</sup> überlieferte zur Seite stellt.

Der Mangel an gründlicher philologischer Bildung übt, wie Baco des Weitern nachzuweisen sich bemüht, auch eine nachtheilige Rückwirkung auf das Verständniss der Bibel. Abgesehen davon, dass die lateinische Bibelübersetzung manche hebräische Worte enthält, deren einige selbst in die liturgischen Formeln der Kirche übergegangen sind, und natürlich nur von den des Hebräischen Kundigen nach ihrer etymologischen Bedeutung verstanden werden können, abgesehen ferner davon. dass, wo der Text der lateinischen Uebersetzung an Corruptionen leidet, auf den Urtext zurückgegangen werden muss, um die richtige Emendation corrupter Stellen zu ermitteln, kommen in der lateinischen Bibelübersetzung Benennungen sachlicher Objecte vor, deren richtiger Sinn nur ermittelt werden kann, wenn man Sinn und Bedeutung des entsprechenden hebräischen Ausdruckes kennt. So verhält es sich insbesondere mit den biblischen Pflanzen- und Thiernamen. Es werden z. B. unter den unreinen Thieren aufgezählt: Chirogryllus, Nyeticorax, Pellicanus, Porphyrio, Onocrotalus. Bei dem Worte Chirogryllus 3 bemängelt Baco, dass dem des Griechischen unkundigen Vulgus theologorum sowohl die richtige Schreibung des Wortes, als auch der damit zu verbindende Realbegriff unbekannt sei. Das dem Griechischen entlehnte Wort bestehe aus fünf Sylben und beginne nicht mit e (man schrieb eirogryllus), sondern mit ch: bei den Griechen bedeute aber dieses Wort das Kaninchen.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Brito errat in principali expositione vocabuli Theos, cum dicat illud significare metum; et sic dicit Hugutio et Papias, et quod dolco, Isidorus libro septimo (Etym. VII, 1), 1, c.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Joann. Damasc. De S. Trin. 1, 5.

<sup>3</sup> Λοιρογρύλλιος, die aus LXX in die Vulgata herübergenommene Uchersetzung des hebräischen ¡ξψ in 3 Mos. 11, 5; 5 Mos. 30, 26. In Psalm 103, 18 übersetzt die Vulgata dasselbe Wort durch Erinaceus, in Sprichw. 30, 26 durch Lepus. Heute wird das hebräische ¡ξψ gemeinhin auf den Hyrax Syriacus, Klippdachs, bezogen.

und auch die Hebräer haben es in den biblischen Stellen, welche von den unreinen Thieren handeln, so verstanden. Da das entsprechende hebräische Wort mehrdeutig ist, so konnten in die Glossas interlineares der Bibel andere Thiernamen eindringen, welche jedoch ungehörig sind; in Sprichw. 30, 26 aber hat bereits der älteste lateinische Uebersetzer geirrt, wenn er statt Cuniculus das Wort Erinaceus setzte. Eher liesse sich an der genannten Stelle die gleichfalls unpassende Uebersetzung der LXX, welche dem Hieronymus zufolge einen den Hasen bezeichnenden Ausdruck setzte, entschuldigen.2 In Bezug auf die Deutung der vier übrigen Thiernamen muss, da die übrigen Baco zu Gebote stehenden Auctoritäten und exegetischen Mittel nicht vollkommen ausreichen. Plinius den entscheidenden Ausschlag geben, und Baco's Deutung gegen jene des vielgetadelten Brito erhärten. Dem Nycticorax der LXX hat im Lateinischen Bubo zu entsprechen,3 nicht Noctua, wie Brito will; der biblische Text nenne ausdrücklich die Noctua neben dem Nycticorax, und Plinius kenne nur zwei Nachtvögel: Bubo und Noctua, daher Nycticorax mit Bubo indentisch sein müsse. In Bezug auf den Pelicanus wird Brito von Baeo beschuldiget, denselben unter fälschlicher Berufung auf die LXX mit dem Porphyrio zu identificiren, während die LXX ausdrücklich beide Vögel neben einander nennen: 5 richtig sei nur die Identification beider in den Interlinearglossen. Wohl aber müsse der Pelicanus als identisch mit dem Onoerotalus genommen werden, weil die Vulgata dort, wo im Griechischen der Porphyrio und

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Als solche ungehörige Bezeichnungen macht Baco nambaft: Erinaceus und die Glosse: Animal spinosum majus erinaceo. Dieses Thier wäre, bemerkt Baco, eigentlich das Stachelschwein (Strix, soll heissen Hystrix). Er gibt von demselben folgende Beschreibung: Animal medioeris quantitatis, habens spinas longas aliquantulum, et cum irascitur, emittit eas et sagittat hominem infestantem. Comp. stud. phil., c. 8.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Secundum Plinium (H. N. VIII, 81) nomen leporis est commune et habet diversa genera, quorum cuniculus unus est. l. c.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> In der That weist der revidirte Vulgatatext 3 Mos. 11, 17 Bubo auf. Das entsprechende hebräische Z<sup>2</sup>Z ist von den neueren Exegeten und Lexikographen auf mehrfache Art übersetzt worden.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Plin. Hist. Nat. X, 16.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> 5 Mos. 14, 17.

Pelicanus zusammen genannt werden, <sup>1</sup> letzterem den Onoerotalus substituirt. Damit steht in Uebereinstimmung, dass Plinius, <sup>2</sup> welchen gewiss niemand der Unvollständigkeit in der Aufzählung der Thierspecies zeihen wird wollen, den Pelicanus unerwähnt lässt, wohl aber den Porphyrio und Onocrotalus nennt und beschreibt. <sup>3</sup>

Wenn Baco die Nothwendigkeit einer sprachgelehrten Bildung als des unerlässlichen Vehikels einer richtigen und sachgetreuen Deutung der überlieferten kirchlichen und weltlichen Weisheitslehre und Wissenschaft urgirte, so nicht minder die Nothwendigkeit der Mathematik, die ihm das zweite Hauptinstrument aller wissenschaftlichen Erkenntniss ist. Er begründet diese Bedeutung der Mathematik durch eine Reihe von Argumenten, welche darauf ausgehen zu erweisen, dass die Mathematik in allen anderen wissenschaftlichen Erkenntnissen enthalten ist, und zu denselben als denknothwendiges Prius sich verhält. Die philosophischen Realdisciplinen belenchten und erläutern ihre Sätze durch mathematische Exemplificationen, weil die mathematische Wahrheit evidenter ist, als z. B. die physikalische; so vermag Aristoteles den Begriff der Augmentation als solcher nur durch ein mathematisches Beispiel zu erläutern, weil in der natürlichen Wirklichkeit die Augmentation niemals rein d. h. ohne Beimischung von Alteration erscheint. 1 Die Erkenntniss der mathematischen Wahrheiten ist der Seele gleichsam angeboren; dem Sokrates antwortete ein Knabe, welchem er durch seine Fragekunst mathematische Sätze entlockte, so als ob er die Mathematik sehon einmal erlernt hätte. 5

4 Baco bezieht sich hiebei auf die Arist Categor. p. 15 a. liu. 29 ff.: Έστι τινὰ ἀυξανόμενα, α ούα αλλοιούται, οἶον το τετράγκονον γικόμονος περιτεθέντος

ηυζηται μεν, αλλοιότερον δε ουδέν γεγένηται.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> 5 Mos. 14, 17, 18.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Plin. Hist. Nat. X, 66.

<sup>3</sup> Baco sagt hier nichts von den entsprechenden hebräischen Benennungen αμή und πρη (avis pia), unter deren ersterem die heutigen Lexikographen den ägyptischen Erdgeier (vultur percnopterus), unter letzterer den Storch verstehen. Der Erdgeier wird von Plinius (Hist. Nat. X, 3) zu den Adlerarten gerechnet; bei Aristoteles (Hist. animal. IX, 32) heisst er δρειπέλαργος (Bergstorch).

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Diess ist entlehnt aus Cicero Quaest, Tusc. 1, 24, woselbst das oben Erwähnte aus Plato, Menon p. 82 ff. mitgetheilt ist.

Darum ist die Mathematik in allen ihren einzelnen Theilen: Geometrie, Arithmetik, Musik, Astronomie die älteste aller Wissenschaften, deren Ursprung bis auf Noe und Adam zurückreicht. Sie ist die am leichtesten zu erlernende Wissenschaft, und bahnt als solche den Weg zur Erlernung der übrigen schwierigeren Wissenschaften, daher es vom grössten Nachtheile, und zugleich auch eine grosse Unehre wäre, sie zu vernachlässigen, da ungebildete Laien in ihr nicht unerfahren sind. 1 Wir sollen von demjenigen, was ein Nobis notum ist, zur Erkenntniss der Nota naturae gelangen; 2 die Mathematik ist, wie Averroes sagt, das einzige Gebiet, innerhalb dessen die Nobis nota und Nota naturae in Eins zusammenfallen, somit bildet sie das erste und grundhafte Band unserer Gedanken mit der Wirklichkeit ausser uns, und ist die Grundlage unserer Erkenntniss von derselben. Die Mathematik ist die gewisseste aller Wissenschaften, weil sie ex causis propriis et necessariis beweist, und die Wahrheit ihrer Erkenntnisse auf sinnlich anschauliche Art durch Zählen und Messen erproben kann. In der Physik fällt die der Mathematik eigene Gewissheit ex eausis necessariis hinweg wegen der Wandelbarkeit der im beständigen Werden und Vergehen begriffenen Dinge. Die Metaphysik kann überhaupt nicht ex causis, sondern nur ex effectibus beweisen; denn das Geistige wird nur aus seinen sinnlichen Wirkungen, der Schöpfer nur aus seinem Werke erkannt. Die Moral kann, wie Aristoteles lehrt, nicht ex causis propriis beweisen; und Logik und Grammatik lassen wegen mangelhafter Realität ihres Erkenntnissobjectes 3 keine eigentlichen Demonstrationen zu. Eine zweifellose Gewissheit können also alle anderen Wissenschaften ausserhalb der Mathematik nur insoweit erlangen, als sie auf Mathematik sich zurückführen oder mit

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Laici enim et omnino illiterati figurare et computare sciunt, et cantare, et haec sunt opera mathematicae. l. c.

Nota naturae sunt male et imperfecte nobis cognita, quia intellectus noster se habet ad ea, quae sunt manifesta naturae, sicut oculus vespertilionis ad lucem solis ut vult Aristoteles 2 Metaph., sicut sunt maxime Deus et angeli et vita futura et coelestia et aliae creaturae nobiliores aliis, quia quanto sunt nobiliores, tanto sunt nobis minus notae. Et haee vocantur nota naturae et simpliciter. Ergo per oppositum, ubi eadem sunt nota nobis et naturae, multum proficimus circa nota naturae. l. c.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Propter debilitatem materiae, de qua sunt illae scientiae. l. c.

derselben sich in Verbindung setzen lassen. Das Object der Mathematik ist die Quantität als solche, welche sowohl vom Sensus communis, als auch von jedem der besonderen Sinne appercipirt wird, so dass sie als das Sensibile per eminentiam angesehen werden kann. Wenn nun alle Wissenschaft vom Sinnlichen anhebt, so muss die Erkenntniss des Quantum und der Quantität als solcher die Unterlage der wissenschaftlichen Erkenntniss darbieten. Die Species der Sinnendinge werden nach ihrem quantitativen Charakter im menschlichen Intellecte recipirt, 1 dessen Erkenntnissaet sich selber, wie Aristoteles bemerkt, nicht ohne eine Quantitas continua vollzieht, indem er, wie an die Zeit, so auch an die Continuität gebunden ist.2 Die Quanta als solche, und die Körper als Quanta sind das dem zeitlichen Menschenintellecte specifisch appropriirte Object der Erkenntniss. Wir haben sonach nur vom Sinnlichen eine unmittelbare natürliche Erkenntniss: zur Erkenntniss des Uebersinnlichen, welches allerdings auch Gegenstand der unmittelbaren Erfahrung werden kann, erheben wir uns durch Schlüsse vom Sinnlichen auf das Uebersinnliche und Geistige, welches wir uns nur nach Analogie des Sinnlichen vorstellen können.3

Baco konnte selbstverständlich kein volles Genügen finden in den Ergebnissen der Functionen des theoretischen Intellectes, welche nach seiner Auffassung doch wesentlich nur apprehensiver Natur sind, während der substanzielle Inhalt der Erkenntniss rein von Aussen geschöpft wird. Wir wissen bereits, dass er alle Erkenntniss hauptsächlich nach ihrem praktischen Werthe schätzt; das praktische Interesse ist ihm aber zuhöchst kein anderes als jenes des sittlich gestimmten Willens, der auf die ewige Vollendung des Menschen in Gott gerichtet ist. Dabei will er aber den Willen in innigster Einheit mit dem Intellecte

2 θου ενδέχεται νοείν οδόεν άνευ του συνεχούς, οδό άνευ χρόνου τα μέν ει χρόνου όντα. 1. c. p. 450 a, lin. 8.

<sup>1</sup> Vgl. Aristot. Memor. et Reminisc. I, p. 449 b, lin. 31 fli: Νοείν οὐα ἔστιν ἄνευ φαντάσματος τουμβαίνει γαρ τὸ αὐτὸ πάθος ἐν τῷ νοείν ὅπερ καὶ ἐν τῷ διαγράφειν . . . . καὶ ὁ νοῶν ὡσαύτως, κᾶν μὰ ποσόν νοῆ, τίθεται πρὸς ὁμμάτων ποσόν, νοεῖ δ' οὐγ, ἦ ποσόν.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Per viam argumentationis et admirationis corporalium et quantorum investigamus rerum incorporalium notitiam, sieut dieit Aristoteles in 2 Metaph. Op. maj., p. 47.

gefasst wissen, und erklärt sieh im Geiste des psychischen Sensismus, der eine Abscheidung der Seelenkräfte vom Wesen der Seele verwirft, für ein innigstes Ineinandersein aller Kräfte der cognoscitiven Seele, der Imagination, des Intellectes und Willens.1 Demnach ist der Zweck aller Erkenntniss wesentlich ein operativer Zweck, und zielt auf die Bethätigung des dem Menschen von Gott verliehenen Machtvermögens ab. Das höchste Machtvermögen des Menschen ruht in seinem Worte,2 welches aus der Tiefe der Seele geschöpft und mit weihevoller Intention gesprochen, Wirkungen zu setzen vermag, welche den Wirkungen der Seele auf den ihr eignenden Leib analog sind, und das menschliche Wort dem göttlichen Schöpferworte verähnlichen.3 Wie in der Seele, liegt auch in dem aus der Tiefe der Seele geschöpften Worte eine magische Kraft, die dem Weisen zu Gebote steht. Der Weise ist wesentlich ein Magus, ein Könnender; im engeren Sinne schliesst der Begriff des Magus jenen des Naturkundigen in sich. Wir ersehen hier nun, wie sich die beiden von Baco empfohlenen und urgirten Hauptinstrumente der menschlichen Erkenntniss und Wissenschaft: Sprachkunde und Mathematik aus seinem Weisheitsideale erklären, welches in die graue Vorzeit des Orients, nach Chaldäa und Babylon zurückweist, und ihn als eine Art Neu-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Una est substantia, habens diversas operationes et diversa nomina, quoniam primo cognoscit et eadem appetit cognita, sicut Aristoteles vult, quod intellectus speculativus per extensionem fit practicus; quia quod theologi vocant rationem et voluntatem vel intellectum et affectum, philosophus vocat intellectum speculativum et practicum..... Omnes operationes quicunque vel quantumcunque divisae fiunt ab eadem potentia agente, dummodo hae operationes sint ad invicem ordinatae, ut lucere et calefacere.... In vanum potentia animae cognosceret veritatem, nisi posset cam amare. Commun. Natur. I, Pars 4, fol. 85.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Opus animae rationalis praecipuum est verbum, et in quo maxime delectatur. Et ideo cum verba proferuntur profunda cogitatione et magno desiderio et recta intentione et cum forti confidentia, habent magnam virtutem. Nam cum haec quatuor contingant, excitatur substantia animae rationalis ad faciendam suam speciem et virtutem a se in corpus suum et res extra et in opera sua et maxime in verba, quae ab intrinsecus formantur, et ideo plus de virtute recipiunt. Op. tert., c. 26.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Verba habent maximam potestatem; et omnia miracula facta a principio mundi fere facta sunt per verba, l. c.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Per verba potest sapiens sapienier operari, et magicus magice. 1. c.

pythagoräer neben den mit Plato und Aristoteles sich auseinandersetzenden peripatetischen Scholastikern erscheinen lässt. In dem Weisheitsideale Baco's spricht sich offenbar auch ein Ungenügen an den durch seine Zeit ihm dargebotenen Bildungselementen aus; ein unruhiger Drang erfüllt sein ganzes Wesen, er ist voll Klagen über die degenerirten Zustände der Gegenwart, ohne dass ihm, der doch selbst ganz innerhalb seiner Zeit stand. der tiefste innere Grund seiner Unzufriedenheit hätte klar werden können. Wir fühlen im Lichte der neuzeitlichen Weltbildung den Bann von uns hinweggenommen, dessen Druck auf Baco's unklarem Sehnen lastete. Wir haben als den wunderthätigen Magus den Zauberstab der Poesie kennen gelernt, welche als nationale Dichtung an die Stelle der in den mittelalterlichen Schulen als versificatorische Sprachkunst betriebenen lateinischen Poesie trat, und der antiken Ueberlieferung den lebendigen Springborn der in heimisches Denken und Empfinden getauchten, in den Lauten der ureigenen heimischen Sprache sich austönenden poetischen Erfindung substituirte. Aus den wechselreichen Phasen der nachscholastischen neueuropäischen Philosophie hat sich der speculative Gedanke als das die gegebene Wirklichkeit in deren innerem verborgenem Wesen ergreifende und geistig beherrschende Weisheitswort der Seele herausgesetzt, welches in der Erfassung der im Bereiche des gegebenen Wirklichen sich offenbarenden göttlichen Ideen dieselben schöpferisch reprodueirt, und das menschliche Denken den weltschöpferischen göttlichen Gedanken conformirt. Was Baco von der Macht des mit der Imagination geeinigten rationalen Gedankens sagte, 1 war eine ins physiologische Gebiet abirrende Ahnung von der Macht des geistigen Vernunftgedankens, in dessen Macht sich der Menseh als geistiger Beherrscher der Welt, in die er gesetzt ist, bekundet. Baco kannte das vernunftbegabte menschliche Seelenwesen nicht als die lebendige Macht der tiefsten geistigen Innerung,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Secundum quod Avicenna docet octavo de animalibus, natura obedit cogitationibus animae; ut docet in exemplo de gallina, cui ex gloria victoriae galli crevit cornu ex crure. Ex hoc igitur cognovimus, quod natura obedit cogitationibus animae sensitivae, ut ait; sed longe magis obedit cogitationibus animae intellectivae, quae est dignior creaturarum praeter angelos. l. c.

und wusste die ideal durchgeistete Phantasie nicht von der sinnlichen Einbildungskraft zu unterscheiden, weil er zu seinem eigenen Schaden sich von Plato völlig lostrennend wesentlich Empirist war. Daher kam es, dass er der Magie des phantasievollen Geistdenkens die magische Praxis einer mystischen Naturweisheit substituirte, und in dem wahrhaft Naturkundigen eine Art Zauberkünstler sah, der mit den durch seine Einsicht ihm dienstbar gewordenen geheimnissvollen Naturkräften operirt.

Das specifische Object des menschliehen Erkennens ist nach Baco das körperliche Quantum als solches, dessen Dimensionen und Gestaltungen speeifisch durch den Gesichtssinn appercipirt werden. Demzufolge bildet die Theorie des sinnlichen Sehens die Unterlage seiner Erkenntnisstheorie, und diess um so mehr, da er das geistige Schen und dessen verschiedene Arten ganz nach Analogie des sinnlichen Sehens erläutert. Er nennt die zur Unterlage seiner Erkenntnisslehre gewählte Theorie des sinnlichen Schens die Scientia perspectiva, als deren classische Gewährsmänner ihm Claudius Ptolomäns, der Spanier Alhazen, in Bezug auf die anatomisch-physiologische Beschreibung des Auges auch der Mönch Constantinus und endlich Avicenna gelten. Der Mittler der Apperceptionen des Gesichtsinnes ist der Sehnery, der aus beiden Abtheilungen des Vordergehirns, der rechten und der linken, von der dieselben bedeckenden Pia mater in zwei Strängen ausgeht, und zwar so, dass der von der rechten Höhlung des Vordergehirns herkommende Nerv ins linke Auge, der von der linken Höhlung kommende Nerv ins rechte Auge gelangt. Baco lässt die beiden Kerven sich im sogenannten Schnervenloche des Schädelbeines kreuzen, weil die auf Thierkörper beschränkte Anatomie seiner Zeit den wahren, noch innerhalb der Hirnschale gelegenen Ort der Kreuzung nicht kannte.2 Den Grund der Leitung des

Alhazen (c. a. 1100), Verfasser einer Optik in sieben Büchern und einer Schrift über die Strahlenbrechung, in welcher er das nach ihm benannte Problem: "Auf welche Stelle bei krummen Linien der Strahl von einem Gegenstande fallen müsse, um zu dem an einem bestimmten Orte locirten Auge reflectirt zu werden zu lösen versuchte.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Baco weiss überhaupt nicht um die Unterschiede zwischen dem Menschenauge und jenem gewisser Sängethiere, an deren ausgeschnittenen Augen

rechten Nervs ins linke Auge, des linken Nervs ins rechte Auge findet Baco darin, dass die Linie des Schens eine gerade sein muss; desshalb dürfen die an ihrem Kreuzungspunkte zusammentreffenden Nerven nicht von der ursprünglichen Richtung abbeugen. 1 Der Sehmery besteht aus drei übereinander gelegten concaven Hüllen, deren innerste von der Mater pia, die mittlere von der Mater dura ausgeht, während die dritte äussere Umhüllung von der Cutis cranii herrührt. Aus diesen drei Hüllen bilden sich die drei Hüllen des Auges, deren man auch seehs zählen kann, wenn der rückseitige und der nach der Vorderseite sich erstreckende Theil derselben Hülle von einander unterschieden werden. Von der äusseren Hülle des Auges verbindet sich der rückseitige Theil mit dem Augenbein, und heisst wegen seiner Härte die Selerotica; der andere Theil, die Conjunctiva oder Consolidativa (Bindehaut) dehnt sich nach vorne bis zur Cornea oder der durchsichtigen Vorderseite der mittleren Hülle aus. Die Cornea ist der zweite vordere Theil der mittleren Hülle, deren rückseitiger Theil, Secundina genannt, aus Venen, Nerven und Arterien zusammengesetzt ist (Aderhaut, Choroidea). Mit Venen, Arterien und feinen Nerven ist auch der rückseitige Theil der inneren Hülle versehen, der sich wie ein Hohlnetz ausbreitet (Retina), während der andere dichtere Theil sich sphärisch bis zur Vorderseite des Auges ausbreitet, aber in der Mitte der Vorderseite das Schloch offen lässt. Er erlangt damit die Gestalt einer von ihrem Stengel abgerissenen Traubenbeere, woher sie auch den Namen Uvea hat. Von der Vorderseite der Uvea geht ein kleines zartes Netz einem Spinnengewebe ähnlich aus, in welches der Krystallkörper gefasst ist (corpus glaciale, crystallinum vel grandinosum). Dieser besteht aus zwei Theilen; der innere rückseitige Theil, mit dem Nervenende sich berührend, gleicht geschmol-

er seine Studien über die Beschaffenheit des Auges machte, Vgl. Op. maj., p. 202: Completa ostensio esset in corpore figurato ad modum oculi . . . Exemplum ad hoe potest esse oculus bovis et aliorum animalium, si quis vult experiri.

Si ille nervus, qui venit a dextera parte anterioris cerebri, iret ad dexterum oculum, jam fieret angulus in nervo communi, ubi concurrunt, et fieret nervus curvus et non recte extensus ad oculum. Sed hoc impediret visum, quia visus semper eligit lineas rectas, quantum potest. Op. maj., p. 197.

zenem Glase, und heisst desshalb Humor vitreus. Der vordere Theil, dem Eise, Krystalle oder Hagelkorne an Farbe gleichend, heisst Anterior glacialis, ohne besonderen Eigennamen. Ausserhalb der Spinnwebhaut erfüllt eine dem Albumen ovi ähnliche Flüssigkeit die vordere Concavhöhlung der Uvea, und berührt nach der einen Seite die Anterior glacialis, nach der anderen Seite in convexer Rundung die durchsichtige Cornea; diese Flüssigkeit heisst Humor albugineus. Das Auge hat sonach, wie drei Hüllen, so auch drei Humores, und die Bilder der Aussendinge werden durch diese drei Medien zur Endigung des Sehnervs, durch diesen aber dem Gehirne zugeleitet. Der Humor albugineus und Anterior glacialis sind heute als Ein Körper erkannt, welcher die Glasfeuchtigkeit heisst; die von Baco's Gewährsmännern vorgenommene Dreitheilung der Humores ist wohl aus den Bestreben einer harmonisirenden Gleichordnung der Dreizahl der Humores und der Hüllen des Auges zu erklären.2 Der Humor crystallinus heisst Pupille, in welcher die Virtus visiva zwar nicht grundhaft, aber doch initialiter enthalten ist; das Organum radicale ist der Nervus communis, d. h. der schon erwähnte Knotenpunkt der beiden vom Vordergehirne ausgehenden Schnerven.

Das Auge ist gemäss seiner Bestimmung, das Weltbild in sich aufzunehmen,<sup>3</sup> ein sphärisch geformter Körper, dessen Gestaltung auch die Hüllen und Humores des Auges sich conformiren. Der Humor vitreus und der Glacialis anterior sind

Der zwischen die Iris und die Cornea gefasste Humor aqueus wird in der von Baco gegebenen Beschreibung des Auges nicht als besonderer Humor erwähnt, sondern als der die Cornea berührende Theil des Humor albugineus genommen. Vgl. die mit der Beschreibung Baco's grösstentheils zusammenstimmende Abbildung des Auges nach Alhazen in den historischen Tafeln zur Anatomie des Auges von Dr. Hugo Magnus (Rostock, 1877), Tafel IV.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Der Humor vitreus wird nach Avicenna durch das Blut ernährt, der Humor crystallinus durch den Humor vitreus, der Humor albugineus ist ein Ueberschuss des Humor crystallinus. Op. maj., p. 199.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Cum oculus videt magna corpora ut fere quartam coeli uno aspectu, manifestum est, quod non potest esse planae figurae, nec alicujus nisi sphaericae, quoniam super sphaeram parvam possunt cadere perpendiculares infinitae, quae a magno corpore veniunt et tendunt in centrum sphaerae, et sic magnum corpus potest ab oculo parvo videri. Op. maj., p. 206.

blosse Sphärensegmente, und zwar Segmente zweier von einander verschiedener Sphären, wie sie auch zwei von einander verschiedene Körper sind. Die Convexität des Vitreus ist gegen den Glacialis anterior gekehrt, daher das Centrum seiner Sphäre gegen die Vorderseite des Auges fällt, während das Centrum der Sphäre des Anterior glacialis nach rückwärts in den Mittelpunkt des Augenkörpers fällt, welcher auch der Mittelpunkt der Cornea und des Humor albugineus ist. Das Centrum der Uvea fällt zwischen jenes des Humor vitreus und des Auges. Alle diese Centra liegen jedoch in derselben geraden Linie, welche von der Oeffnung der Uvea bis zu dem l'unkte reicht, wo das Auge des Schnervs sich in die Retina entfaltet; der Endpunkt des hohlen Sehnervs wird von Alhazen als das dem Sehloche entsprechende rückseitige Foramen bezeichnet, durch welches der in's Auge eingedrungene Strahl bis zum Gehirne geleitet werden soll. Der Anterior glacialis muss wie die Cornea und der Humor albuginens den Mittelpunkt des Auges zu seinem eigenen Mittelpunkte haben, weil er so zu sagen das Auge im Augenkörper ist, und die Cornea und der Humor albugineus zufolge ihrer Diaphaneität die ihm unmittelbar dienenden Mittler der Licht- und Farbenapperception sind. In das Centrum des Auges kann aber nur der perpendiculär eindringende Lichtund Farbenstrahl gelangen, d. h. derjenige Strahl, welcher die Axe des Kegels constituirt, der durch die von den Endpunkten des Anschauungsobjectes ausgehenden und convergirend ins Auge einfallenden Strahlen, d. h. durch den kubischen Schwinkel, gebildet wird. Alle übrigen vom Objecte ausgehenden Strahlen fallen schief ein, und müssten sich im Centrum des Auges kreuzen, so dass der von der linken und von der unteren Seite des Gegenstandes ausgehende Strahl im Auge nach rechts und nach oben die Richtung nähme, und umgekehrt der von der oberen und von der rechten Seite des Objectes kommende Strahl die Richtung nach links und nach unten, wenn nicht alle diese seitlich kommenden Strahlen im Humor vitreus derart gebroehen würden, so dass sie von ihrer ursprünglichen Richtung abgelenkt mit dem perpendiculären Hauptstrahle erst im Nervus communis zusammentreffen. 1 Daraus erklärt sich nunmehr auch, wesshalb

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Op. maj., p. 215.

der Humor vitreus diehter sein, und die sphärische Krümmung desselben eine andere als jene des Glacialis anterior sein muss, weil er nur unter diesen Bedingungen den bis zum Anterior glacialis vorgedrungenen schief einfallenden Strahl breehen, und zwar so brechen kann, dass derselbe an dem bezeichneten Punkte mit der Axe des vorerwähnten Kegels zusammentrifft. Baco hält die durch den Eintritt des Strahles in den Humor vitreus veranlasste Brechung des Strahles für die einzige, welche der zum Auge gelangte Strahl erleidet, und fügt weiter noch bei, dass er keine andere als diese einzige erleiden könne, weil der hohle Sehnerv ganz vom Humor vitreus erfüllt sei, also das dem Auge zugemittelte Bild des Dinges in demselben Medium bis dorthin bewegt werde, wo es Gegenstand der Apperception für die Seele wird.

Das Auge verhält sich im Sehacte zugleich activ und passiv; <sup>4</sup> passiv in der Reception der Farben- und Lichteindrücke, activ in der Ausstrahlung seiner Sehkraft, wodurch die ans Auge herandringenden Licht- und Farbenbilder zur Reception in dasselbe zubereitet werden sollen. Denn das Auge ist ein edlerer Körper als die sinnlichen Objecte, deren Species es in sich aufnehmen soll; von der Seele durchwirkt hat es

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Humor vitreus est spissior auteriori glacialis, quoniam oportet, quod species, quae nou est perpendicularis, frangatur in co inter perpendicularem ducendam a loco fractionis et inter incessum rectum. Op. maj., p. 205.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Est portio minoris sphaerae, quatenus centrum sphaerae ejus sit diversum a centro anterioris glacialis, quoniam hoc necesse est propter fractionem praenotatam. 1. c.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Et in hoc est miranda potestas virtutis animae — fügt Baco bei — quod facit speciem sequi tortuositatem nervi, ut secundum lineam fluat tortuosam, non secundum rectam, sicut facit in corporibus animatis. Dum enim est in medio inanimato, semper vadit secundum vias rectas; sed propter necessitatem et nobilitatem operum animae species in medio animato tenet incessum medii, et derelinquit leges communes multiplicationum naturalium, gaudens privilegio animae speciali. Op. c., p. 215.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Aristoteles, qui voluit certificare de singulis secundum possibilitatem sui temporis, reprobavit utramque opinionem de visu, scil. Stoicorum, qui posuerunt eum esse tantum passivum, et Platonicorum, qui voluerunt esse tantum vel principaliter activum et erronee. Sed unam scil. Stoicorum libro de animalibus destruit, aliam Platonicorum libro de anima. Op. maj., p. 216.

gewisser Massen auch etwas von der Natur der Seele an sich, es ist nicht ein roher, sondern ein seelenhaft durchgeisteter Körper. Licht und Farbe sind zwar nothwendige Bedingungen der Sichtbarkeit der zu sehenden Körper, stehen aber zum eigentlichen Ziele des Schactes, welches in der Apperception der Formumrisse und der Gestaltung des quantitativen Objectes besteht, in einem rein werkzeuglichen Verhältnisse. Daher hat denn auch der Humor glacialis, obschon der Farbe und des Lichtes nicht entbehrend, von beiden nicht mehr eigen, als dem Gesichtssinne zur Apperception der durch das Licht sichtbar gemachten Körper nothwendig ist,1 und würde im entgegengesetzten Falle von Licht und Farbe überwältiget gar nichts appercipiren. 2 Er muss vielmehr durch die von ihm ausgestrahlte Sehkraft die an das Auge von allen Punkten des geschenen Objectes herandringenden Licht- und Farbestrahlen so weit durchgeisten, dass sie eine Apperception der Formen des durch sie dem Auge nahegebrachten Objectes zulassen. Wie von jedem Punkte des beleuchteten Objectes Farbenstrahlen ausgehen, unter welchen diejenigen, die in der Richtung zum Auge hin sich bewegen, von diesem recipirt werden, so gehen umgekehrt von der Oberfläche des Humor glacialis unzählige Sehstrahlen aus, so dass dem in das Auge von Aussen eindringenden Strahlenkegel ein vom Auge ausgestrahlter Strahlenkegel begegnet,

<sup>2</sup> Quamvis Aristoteles dicat in secundo de anima, quod ultima periectio omnis sensus est, quod ejus instrumentum est medium sensibilium, tamen ille gradus medietatis non invenitur in rebus sensibilibus, quia si inveniretur et fieret ejus species in sensum, non judicaret sensus de illa medietate; et ideo visus non potest species rerum recipere, ut judicet per eas

de rebus, quarum naturae similes sunt in visu. Op. c., p. 229.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Medium et sensus non debent habere naturas sensibilium, quorum species debent suscipere, ut judicent de sensibilibus per cas; unde humor glacialis non habet naturam aliquam lucis vel coloris sub illo gradu, quem habent res visibiles extra. Nam licet oculus habet lucem, hoc est respectu coloris videndi, non respectu lucis, quia patiens non habet actu, sed in potentia, quo assimilatur agenti; nec habet glacialis anterior aliquem gradum coloris, quo assimiletur vere coloratis extra, de quibus habet judicare, licet habeat oculus in suis humoribus et tunicis quoddam esse coloris debile, per quod colores phantastici aliquando appareant . . . . . sed bene habet figuram et quantitatem et corporeitatem et alia sensibilia communia, quae ei competunt, et ideo nec est natum recipere species horum, nec ipsa sunt activa. Op. c., p. 228, 229.

welcher jene zubereitende Vergeistigung der ins Auge eindringenden Licht- und Farbestrahlen bewirkt. Baco nennt diese vom Auge ausgehende Strahlung die Species visus, und lässt von jedem Punkte der Oberfläche des Humor glacialis unzählige Strahlen ausgehen, jedoch so, dass derjenige Strahlenkegel, dessen Axe in der Hauptlinie des Auges, d. h. der Centra der sphärischen Krümmungen des Augenkörpers und seiner Hauptbestandtheile liegt, die Hauptstrahlung ist, mittelst deren die Action des Sehens eigentlich zu Stande kommt. 2

Das Sehen ist ein judicativer Act, welcher aber Art- und Gradunterschiede seiner Vollkommenheit zulässt. Das Sehen ist entweder ein Erkennen solo sensu, oder ein Erkennen per scientiam, oder endlich ein Erkennen per sollogismum.3 Bei der Cognitio solo sensu handelt es sich lediglich um ein richtiges Sehen und Erkennen des Dass oder des thatsächlichen Vorhandenseins oder Statthabens von irgend etwas; die Cognitio per scientiam lehrt uns das Was eines Dinges oder das Sein desselben im Unterschiede von anderen Dingen erkennen; die Cognitio per syllogismum endlich ist die allseitig vermittelte Erkenntniss des Dinges. Alle diese Arten des Erkennens können beim physischen Schacte statthaben, weil physisches und geistiges Sehen beim Menschen aufs innigste ineinander versehlungen sind, und das eine aus der Idee des anderen sich verdeutlichet, und umgekehrt. Bezüglich des physischen Sehens ist der Unterschied jener drei Arten der Erkenntniss von der Art und Form

<sup>3</sup> Op. maj., p. 329 ff.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Species rerum mundi non sunt notae statim de se agere ad plenam actionem in visu propter ejus ignobilitatem. Unde oportet quod juventur et excitentur per speciem oculi, quae incedat in loco pyramidis visualis, et alteret medium ac nobilitet, et reddat ipsum proportionale visui, et sic praeparat incessum speciei ipsius rei visibilis, et insuper eam nobilitat, ut omnino sit conformis et proportionalis nobilitati corporis animati, quod est oculus. Op. maj., p. 217.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Quamvis species oculi jaceat in forma pyramidis, cujus conus est in oculo, et basis stat super omnes partes rei visac, tamen a superficie glacialis fiunt pyramides infinitae, quarum omnium una basis est, et earum coni cadunt in singula puncta rei visae, ut sic videantur omnes partes visibilis in ea fortitudine, qua fieri potest. Et tamen una pyramis est principalis, scil. illa, cujus axis est linea transiens per centrum omnium partium oculi, quae est axis totius oculi; nam illa certificat omnia. l. c.

der mit dem Schacte verbundenen judicativen Thätigkeit abhängig, welche entweder eine blosse Thätigkeit des Sinnes, t oder ein Act der den Sinneseindruck verdeutlichenden und erklärenden Denkthätigkeit ist. Eine Cognitio per scientiam und per syllogismum kann nach Baco auch dem Thiere nicht abgesprochen werden, und ist demselben zufolge der Virtus cogitativa eigen, von welcher wir oben vernahmen, dass sie der Anima sensitiva als solcher zukomme. Allerdings bemerkt Baco ausdrücklich, dass nur jene Cognitio per scientiam et syllogismum, welche beim judicativen Acte des Schens statthabe, dem Thiere zugeschrieben werden könne, nicht aber diejenige, welche in den Functionen des logischen und mathematischen Denkens oder des physikalischen Erkennens sich bethätige, 2 so dass also das rationale Erkennen als solches doch immer ausschliesslich dem Menschen allein vorbehalten bleibt. Wenn aber dieses durch Urtheil und Schluss vermittelt wird, so sucht Baco zu erhärten, dass auch bei den Thieren eine den Thätigkeiten des menschlichen Urtheilens und Schliessens auffallend ähnliche Thätigkeit hervortrete, welche von jener des Menschen sich dadurch unterscheide, dass sie nicht aus freier Deliberation, sondern aus der natürlichen Strebethätigkeit des Thieres hervorgehe.3 Der Unterschied zwischen Mensch und Thier besteht also wesentlich nur darin, dass der Mensch die geistige

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Der Sinn orientirt sich an den perpendiculär einfallenden Licht- und Farbenstrahlen: Nam oculus aut non judicat aut male per solas lineas non perpendiculares propter debilitatem speciei venientis per illas, quamvis tamen illae concurentes cum particularibus abundantius operentur ad cognitionem visibilis. Op. maj., p. 209.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Op. maj., p. 252.

<sup>3</sup> In Bezug auf das dem Thiere eigene Analogon des menschlichen Ratiocinations- und Schlussvermögens bemerkt Baco: Videmus simias offensas parare insidias hominibus, et multa ordinare ad hoc, ut sequantur vindictam, et ideo colligunt unum, quod intendunt, ex multis. Videmus etiam araneas ordinare telam, et non quocunque modo, sed per varias texturas geometricas, ut muscae involvantur de facili. Et lupus devorat terram ut sit ponderosior, quando capit equum vel taurum vel cervum per nares, ut vi ponderis terrestris facilius deprimat animal atque detineat. Atque vidi murilegum, qui desideravit pisces natautes in magno vase lapideo, et eum non potuit propter aquam deprehendere eos, abstraxit elepsydram et deduxit aquam, donee vas siccabatur, ut sic in sicco pisces caperet; plura ergo opera hic concepit, ut finem intentum haberet. Op. c., p. 253.

Realität sieht, welche das mit einer blossen Sinnenseele begabte Thier nicht zu appercipiren vermag. Aber wie appercipirt der Mensch die geistige Realität? Wir hörten schon oben, dass Baco die Unterschiede zwischen Visio recta, fracta und reflexa des Sinnenauges auch auf das geistige Erkennen überträgt, und dem Menschen im Unterschiede von Gott und den Engeln bloss eine Visio reflexa der geistigen Dinge zuerkennt. Die durch die Visio reflexa vermittelte Intellectiverkenntniss ist aber keine andere als die durch die sinnliche Erfahrung vermittelte Erkenntniss, 1 rücksichtlich deren nur zu fragen wäre, welche Bedeutung den aus der sinnlichen Erfahrung gesehöpften Allgemeinbegriffen beizulegen sei. Denn Baco spricht auch den Thieren die Apperception von Allgemeinbegriffen nicht ab,2 welchen also nur, wie wir ergänzend beizufügen haben, das Bewusstsein um das Innehaben solcher Allgemeinbegriffe abgehen würde. Hierauf indess reflectirte Baco nicht, und so konnte er nur bei der vorerwähnten Frage stehen bleiben, auf die er uns schon die Antwort andeutet, wenn er bemerkt, dass auch beim geistigen Sehen das durch die sinnliche Empirie ermittelte Resultat des Sehens ein sehr geringes sei, und menschlicher Unterrieht und göttliche Erleuchtung nachhelfen müsse, um die auf dem Wege der Erfahrung angebahnte Intellectiverkenntniss zu dem für den Zeitmenschen erreichbaren Vollkommenheitsgrade zu erheben. Gehen die Modi des geistigen Sehens jenen des physischen Sehens parallel, so muss

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Sient speculum cooperatur ad visionem propter suam aptitudinem, et dat speciei occasionem multiplicandi se in oculum, ut fiat visio, sic corpus animatum anima sensitiva ex sua proprietate et idoneitate adjuvat animam intellectivam in sua cognitione, et dat ei cognitionem a parte ista, quam intellectus ex sensu corporali deprehendet, et ideo cognitio hominis, quantacunque sit perfecta, est debilior augelica ex hac causa, et merito potest dici specularis propter dictam similitudinem. Op. c., p. 268.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Bestiae multae . . . . cognoscunt unum universale ab alio, ut hominem a cane vel ligno, et individua ejusden, speciei distinguunt. Op. c., p. 252.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Cum triplex est visio, scil. solo sensu, scientia et syllogismo, necesse est homini, ut triplicem habeat visionem. Nam solo sensu pauca cognoscimus et parum . . . . Similiter accidit in visione spirituali; nam quod homo scit solo sensu, modicum est, quoniam indiget duplici cognitione praeter istam, scil. per doctores a juventute usque ad senium . . . . et tertia cognitione indigemus, quae est per divinam illuminationem. Op. c., p. 268.

der mit dem physischen Sehen verbundenen Cognitio per seientiam die göttliche Erleuchtung, der in der Cognitio per syllogismum vermittelten Schapperception der allseitig orientirende menschliehe Unterricht entsprechen. Ist der menschliehe Geistgedanke des Dinges ein Werk der göttlichen Erleuchtung, so gehört er nicht der Seele als solcher an; er ist nur ein durch das Sinnesobject vermittelter Reflex des göttlichen Gedankens von dem Dinge in unserer Seele, aber ein Reflex, zu dessen Erzeugung in uns ummittelbar Gott selber concurrirt, und uns so den in ihm präsenten Wahrgedanken des Dinges schauen macht. Diese Anschauung geht dem Thiere ab; das Thier appercipirt wohl die Gleichartigkeit der unter eine bestimmte Species fallenden Sonderobjecte, es fehlt ihm aber das Organ für die Wahrnehmung dieser Gleichartigkeit als solcher und unabhängig von der individuirten sinnlichen Erscheinung es fehlt ihm mit anderen Worten das geistige Auge, dessen Sehstrahlen das im individuellen Sonderdinge ausgedrückte speeifische Wesen aufzugreifen haben, so wie in ihm auch der Ort fehlt, in welchem das geistig aufgegriffene Wesen des Sonderdinges hinterlegt werden könnte. Dieser Ort ist der Intellectus possibilis; die aus dem menschlichen Intellecte auf das specifische Wesen des Dinges fallende Geiststrahlung aber ist die Lichtstrahlung des Intellectus agens oder des göttlichen Logos. der, wie er das Ding wirkt, so auch den Gedanken desselben in unserem Geiste hervorbringt.

Von diesem Gesichtspunkte aus haben wir nunmehr die von Baco gegebene Kritik der eonceptualistischen Universalienlehre zu verstehen, auf welche die speculative Scholastik sich stützte. Baco verwirft nicht die metaphysische Wahrheit des Allgemeingedankens, i die ja selbst von der thierischen Seele dunkel appercipirt wird; aber die wesenhafte Realität desselben fällt ihm mit jener des göttlichen Denkens zusammen, so dass für sie ausserhalb dieses kein Ort bleibt. Die Gleichartigkeit eines

Sitzungsber, d. phil.-hist. Cl. XCIII, Bd. III, Hft.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Falsa est propositio: Quicquid est in singulari, est singulare. Nam Aristoteles in quarto Physicorum distinguit modos octo essendi in, et unus est, sicut singulare in universali, et alius sicut universale in singulari; ergo contradicunt Aristoteli . . . Item secundum hoc essent sola individua sub genere et nulla species, ergo tolleretur unum de universalibus famosis, quod esse non potest. Commun. Natur. 1, Pars 2, Dist. 2, c. 10.

bestimmten Individuums mit einem anderen, zufolge welcher das letztere als eine modificirte Wiederholung des ersteren erscheint, drückt einen bloss beziehungsweisen Charakter des Dinges aus, welcher im rationalen Denken des Menschen aufgefasst wird, und seine letzte Erklärung in der Metaphysik findet. Diese lehrt nun, dass alles Geschaffene aus Materie und Form zusammengesetzt, die Materie aber ihrem Begriffe zufolge als das an sich Unbestimmte nicht absolut in der Bestimmtheit einer numerisch singulären Form aufgehen kann, also durch sich selber eine Mehrheit von Individuationen desselben Stoffes involvirt, und diess um so mehr, da in keiner einzelnen Individuation der individuirte Gedanke absolut dargestellt ist. Desshalb ist in den göttlichen Gedanken des Einzeldinges auch schon eine bestimmte Mehrheit seiner Individuationen aufgenommen, aber nicht um dieser Mehrheit willen. sondern wegen der durch diese Mehrheit zu erzielenden vollkommeneren Darstellung des Gedankens vom Einzeldinge, soweit nämlich die demselben im Schöpfungsplane zngewiesene Action nur durch eine numerische Vervielfältigung desselben zu erzielen ist. So ist also die individuelle Mehrheit innerhalb derselben Art keineswegs etwas Unwesentliches und Zufälliges, immerhin jedoch etwas Secundäres im Verhältniss zn der Bedeutung des Individuellen an sich, indem die Absicht des göttlichen Schöpfungsgedankens auf das individuirte Sein als solches geht, und in der That der Charakter des geschöpflichen Seins dieser ist, dass es im Unterschiede vom absolut allgemeinen göttlichen Sein individuirtes Sein sei. 1 Wir sehen also Baco innerhalb der Schranken des mittelalterlichen Peripatetismus die Richtung jenes philosophischen Individualismus einschlagen, welcher sich später nach Abwerfung der peripatetischen Schuldoctrin in mannigfaltiger Weise je nach den philosophischen Denkzielen und Denkstandpunkten mathematisch geschulter Denker ausgestaltete, und schon innerhalb des Franciscanerordens selber im Gegensatze zur Albertisch-Thomistischen Doctrin sich regte. Zur vollkommenen Ausgestaltung konnte dieser Individualismus nur nach Abwerfung des peripatetischen

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Compositum habet rationem per se existendi in ordine entium; non sic materia et forma, Commun. Natur. I. Pars 2, dist. 1, c. 1.

Begriffes der Materie gelangen; Baco und Duns Scotus ermöglichen sich die theilweise Annäherung an ihn durch die von ihnen vorgenommenen Modificationen am peripatetischen Begriffe der Materie, obsehon Duns Scotus als Conceptualist das von Baco fast ganz bei Seite gesetzte Moment der abstractiven Allgemeinheit wieder zu höherer Geltung bringt, wenn er demselben auch nicht mehr jenen speculativen Gehalt wie die Thomistenschule zuzuerkennen vermag.

Für Baco hat der Allgemeinbegriff nur die Bedeutung eines abgeblassten schwachen Wiederscheines des im Reflexstrahle dem menschlichen Intellecte zugemittelten göttlichen Gedankens eines bestimmten Dinges. 1 Schon die Zusammensetzung des geschaffenen Dinges aus Materie und Form gleicht einer trübenden Zersetzung des einfachen reinen Liehtes des göttlichen Gedankens vom Dinge; demzufolge kann dieser durch das geschaffene Ding dem menschlichen Intellecte nur unvollkommen und in getrübtem Wiederscheine vermittelt werden. Die dem diessseitigen menschlichen Erkennen erreichbare Klarheit und Helle ergibt sich durch distincte Auseinanderhaltung der constitutiven Elemente des besonderen Dinges und durch Erforschung des Zusammenhanges seiner Existenz und Wirkungsweise mit jener der übrigen Dinge ausser und neben ihm: Baco verweist uns hiemit auf die analytische Zergliederung und pragmatische Erforschung des in der sinnlich-irdischen Erfahrung gegebenen Erkenntnissstoffes, ohne indess auf die in der peripatetischen Metaphysik dargebotenen Elemente synthetischer Verknüpfung förmlich verzichten zu wollen, wie schr er auch diese seinem Individualismus zu Liebe beschränkt. Die wahrhafte vollkommene Verknüpfung der verschiedenen Elemente und Beziehungen der in der sinnlichen Erfahrung gegebenen Singularitäten liegt in den göttlichen Gedanken derselben, und ist Gegenstand dereinstiger geistiger Auschauung in einer zukünftigen vollendeten Welt und Wirklichkeit, welche wir gegenwärtig im Glauben festhalten. Baco weist hierin ganz und vollkommen auf seinen von ihm so hoch verehrten Lehrer

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Intellectus est debilis; propter eam debilitatem magis conformatur rei debili, quae est universale, quam rei, quae multum habet de esse, ut singulare. Commun. Natur. I, Pars 2, dist. 2, c. 10.

Robert Grossetête zurück, welcher sich die Anschauungen des ehristlichen Glaubensbewusstseins von der zukünftigen himmlischen Welt im Sinne platonischer Denkweise zurechtlegt, während er den durch die Sünde verdunkelten Verstand des Zeitmenschen an die empiristische Erforschung der diessseitigen Welt und Wirklichkeit verweist, die auf eine für uns unergründbare Weise von der verborgenen Macht des Göttlichen durchwirkt ist. Der menschliche Intellect kann sich nach Robert im irdischen Zeitleben nicht zur Anschauung der schaffenden göttlichen Ideen erheben, und muss sich mit Erfassung des Ansdruckes derselben in den geschaffenen Dingen begnügen, der ihm zum Anhaltspunkte einer rationalen Erkenntniss derselben wird, sofern diese im Allgemeinbegriffe sich vermittelt. Baco geht um einen Schritt weiter, wenn er dem in der logischen Allgemeinheit gesuchten Haltpunkte der rationalen Erkenntniss die active Wesensproprietät als Erreger derselben substituirt, und die Aufgabe der rationalen Erkenntniss in die analytische Zergliederung und pragmatische Aufhellung der Facta und Data der menschlichen Erfahrungskenntniss setzt. Baco kann sich indess trotz aller grundsätzlichen Beschränkung auf das erfahrungsmässig Gegebene der Metaphysik nicht entschlagen, weil in der peripatetischen Anschauungsweise Wesen und Erscheinung des Dinges sich von einander nicht abtrennen lassen; das sinnliche Einzelding muss als Individuation eines unsinnlichen Gedankens gefasst werden, der als göttlicher Gedanke eben so durch seine individuirte geschöpfliche Darstellung auf den menschlichen Intellect wirkt, wie er unmittelbar in demselben hineinleuchtet. Es begegnen sich hier die sichtbare Abschattung und das verborgene Leuchten desselben göttlichen Gedankens in der Camera obseura der zeitlichen Erdenwelt, in deren Dämmerschein der Mensch wie in eine Region räthselvollen Zaubers sich hineingestellt sieht; die Mysterien dieses Zaubers aufzudecken ist die in das Licht der gläubigen Erkenntniss gerückte Naturkunde berufen, die nach der einen Seite, sofern sie dem geheimnissvollen Wirken der lebendigen Kräfte der Natur forschend nachgeht, wahrhaft eine Arcanwissenschaft ist, während andererseits eben sie berufen ist, Licht zu schaffen und nicht bloss die natürlichen Geheimnisse der sichtbaren Schöpfung aufzahellen, sondern ihre Lichtreflexe

auch in die höhere Region der übernatürlichen Glaubenswelt zu werfen. Diese letzteren Aufschlüsse sind nun allerdings nicht so belangreich, als Baco sie hinstellt; 1 sie beschränken sich in den von Baco gegebenen Proben auf einige analogische Erläuterungen der höheren übernatürlichen Glaubenswelt und der allgemeinen kosmischen Ordnung, so weit diese das Verhältniss der sichtbaren natürlichen Wirklichkeit zur unsichtbaren geistigen Welt, und alles Geschaffenen insgemein zum göttlichen Sein und Wirken betrifft. Die wesentlichsten, aus der mathematisch-physikalischen Optik Baeo's geschöpften Erläuterungen dieser höheren allgemeinen Verhältnisse sind schon im Vorausgehenden beigebracht worden; sie beweisen, dass Baco dem Platonismus, welchen er auf erkenntnisstheoretischem Gebiete abwies, gleich seinem Lehrer Robert auf dem Gebiete der philosophischen Weltlehre die volle Berechtigung einräumte; freilich ist es nicht der von Aristoteles bekämpfte Plato, sondern der Neuplatonismus in der theils von Augustinus, theils von den Arabern adoptirten Fassung, an welchen er sich anlehnt. Die ihm mit Robert von Lincoln gemeinsame Anschanung vom Intellectus agens als Erleuchter der Seelen bringt ihn auch in ein näheres Verhältniss zu Wilhelm von Auvergne, welchem er aber freilich wieder nach einer anderen Beziehung zufolge seiner exclusiven Bevorzugung der Mathematik fast antithetisch gegenübersteht.2 Die ihm mit Robert und Wilhelm gemeinsamen Aeusserungen über die Schwäche des menschlichen Intellectes, welche der speculativen Logik des Conceptualismus gelten, zielen bei ihm auf die Empfehlung der Mathematik als des wahrhaften, eigentlichen Denkinstrumentes ab, und dienen nebstbei seiner Betonung der Bedeutung der individuellen Singularität als des eigentlich Seienden. In beiderlei Beziehungen steht er auch seinem Ordensgenossen Johannes Bonaventura

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> In scriptura nihil tantum multiplicatur sicut ea, quae pertinent ad oculum et visionem, ut manifestum est perlegenti; et ideo nihil magis necessarium est sensui naturali et spirituali, sicut scientiae perspectivae certitudo. Op. maj., p. 266.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Vgl. uns. Abhandlung über Wilhelms v. Auvergne Verhältniss zu den Platonikern des zwölften Jahrhunderts. Sitzungsber. LXXIV. Bd., S. 124 ff. (Separatabdr. S. 6. ff.)

nicht allzuferne, 1 sofern dieser unter Verwerfung einer Pluralität der Ideen in Gott dem göttlichen Denken eine directe und unmittelbare Beziehung auf das Einzelne als Solches gibt, und die rhythmisch-musikalischen Verhältnisse des Weltganzen als eines polysymphonischen Nachhalles der absoluten Harmonie des Einen und Einigen göttlichen Seins zum Inhalte des göttlichen Weltgedankens macht. Duns Scotus, der seine Abkunft aus der Oxforder Schule deutlich zu erkennen gibt, weist eben desshalb, wie wir bereits mehrfach hervorhoben, unverkennbar auf Baco zurück; significante Kennzeichen der gemeinsamen Schule sind das Interesse des Duns Scotus an der Grammatik und seine mathematische Schulung; nur steht bei ihm das Interesse an der Grammatik im engsten Zusammenhange mit jenem an der Logik, und das Interesse an der Mathematik ordnet sich jenem an der Ontologie und Metaphysik unter. Für ihn ist nicht, wie für Baco, das quantitative Sein oder die Quantität als solche, sondern das Sein als solches das dem menschlichen Intellecte adäquate Denkobject; wohl aber tritt in seinen Eintheilungen des Seienden die Quantität als die erste aller Accidenzkategorien und als die Mensur derselben in den Vordergrund.<sup>2</sup> Daneben hebt nun freilich Duns Scotus auch den relativen Vorzug der Qualitätskategorie vor der Quantitätskategorie hervor, während Baco die Qualitätskategorie in den beiden Kategorien der Substanzialität und Quantität aufgehen zu lassen sich gewillt zeigt.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Vgl. uns. Abhandlung über die Psychologie und Erkenntnisslehre des Joh. Bonaventura. Sitzungsber. LXXXII. Bd., S. 152 ff. (Separatabdr. S. 48 ff.).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ens dividitur prima sui divisione in eus, quod non est nisi esse purum, et in eus, cui convenit esse seu quod habet esse . . . Sicut autem eus, cui convenit esse, est unum genus metaphysicum ad decem praedicamenta, sie accidens universaliter acceptum est genus metaphysicum ad novem praedicamenta accidentium; et hoe genus dividitur sicut alia duo jam dicta in accidens, quod est alicujus simpliciter absque alio addito, et hoe est quantitas, et in accidens, quod est alicujus per aliud et sie per additum, ut sunt omnia alia accidentia a quantitate, quae non insunt substantiae nisi per quantitatem. Rer. princip. qu. 19, art. 1.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Substantia et est subjectum accidentium, et est perfectius eis, quia causa efficieus. Quoad primum est in potentia, quoad secundum actu. Secundum primum quantitas est immediatior, et secundum secundum qualitas. Theorem, 7.

Die absolute Bevorzugung der Quantitätskater ein von allen übrigen Accidenzkategorien hängt bei Baro mit seinem Bestreben zusammen, die mathematische Schulzug als die Fundamentalbedingung aller wissenschaftlichen Bil lung zu erhalten. Zu dem Ende sucht er alle übrigen Accidenzkategorien auf die Quantitätskategorie zurückzutühren: da nun letztere ohne Mathematik nicht verstanden werden kann, so folgt hieraus, dass auch alles unter die übrigen Accidenzkategorien Fallende bline Mathematik nicht verstanden werden könne. Der grössere Theil der unter die Qualitätskategorie fall-nden Aussagen gehört der Quantitätskategorie an: die Kategorien der Zeit und des Ortes sind Annexe der Quantitätskategorie, nicht minder tragen alle nennenswerthen Relationsaussagen den Charakter von Quantitätsbestimmungen an sich. In unserem natürlichen zeitlichen Erkennen muss die Quantitätskategorie sogar das Medikan für die geistige Erfassung des der Substanzkategorie angehörigen Seins darbieten: denn wir erkennet die Leistigen Slästangen nur nach Analogie der körperlichen, letztere aber fallen als solche unter das Grundmaass der quantitativen Bestimmtheit.

Hieraus ergeben sich nun eigenthümliche Folgetungen betreffs der Werthbestimmung der Logik, in deren Bereich die Kategorienlehre gehört. Die ganze aristotelische Logik ist auf die Kategorienlehre als deren ontologische Voraussetzung

¹ Ор. тај., р. 45.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Major pars praedicamenti qualitatis continet conservo per lot sequantitatum, quia omnia, quae sunt in court genere qualitatis, voca pur qualitates in quantitatibus, et enues passiones carrim, qua mis lute debentur eis, sunt qualitates, de quibus magna curs genetro et cit e meticae constituuntur, sient sunt rectum et curvum et correspondibles debentur, et triangulatio et omnis reliqua figuratio, que su eri bi et corpori assignantur, et primum incomp situm in numeris, ut le et Aristoteles 5 Metaph, et ceterae passiones numer rum als lutre, le co

<sup>3</sup> Quicquid dignum est consideratione in praedichment er lati vis est preprietas quantitatis, ut sunt prepertiones et prepertionalitatis et ne in totas geometricae et arithmeticae et musicae, et species maj ris inacqualitatis et minoris. L. c.

<sup>4</sup> Substantiae spirituales non cognose intur per pilles 111. A district of trales, et maxime supercoelestes, secun lum quad de et Aristatios 11 Marchaele, et maxime supercoelestes, secun lum quad de et Aristatios 11 Marchaele, nece inferioru cognoseuntur nisi per superioru, quiado et sito issuinferiorum, sed coelestia non e gueseuntur disi per superiorum. Se ut patet ex astronomia, l. e.

gebaut und mit Rücksicht auf die Bestimmungen derselben entwickelt und ausgeführt; wenn nun die Kategorienlehre ohne Mathematik nicht verstanden werden kann, so ergibt sich hieraus mit unabweislicher Nothwendigkeit, dass die Logik ohne Mathematik nicht verstanden werden könne und die Beweiskraft des logischen Verfahrens von der Evidenz und Beweiskraft des mathematischen Denkverfahrens abhängig sei. In ein ähnliches Verhältniss wie die Logik, wird von Baco auch die Grammatik zur Mathematik gestellt. Denn die Sprache weist sowohl in der gebundenen als auch in der ungebundenen Rede, in Vers und Prosa, in Wort und Ton, Rede und Geberden lauter musikalische Verhältnisse auf, 2 deren Verständniss mathematische Bildung voraussetzt. Da der Eindruck und die Ueberzeugungskraft der menschlichen Rede von den durch die Poetik und Rhetorik ihr gelieferten Mitteln abhängt, so steht auch die Logik, welche ihren Jüngern das Geschick überzeugender Rede zuwenden soll, in einem teleologischen Verhältniss zur Musikkunst als Vollenderin der Logik.3

Obsehon Baco Grammatik und Logik zur Philosophie rechnet, bezeichnet er sie dennoch nur als Partes accidentales

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Virtus tota logicae pendet ex mathematica, l. c.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Grammatica pueris ministrat ea, quae vocis sunt, et proprietates ejus in prosa et metro et rhythmo . . . . per viam narrationis, non per causas, nec per rationes. Nam alterius scientiae est dare causas horum, scil. illius, quae vocum naturam plenarie habet considerare, et haec est sola musica, cujus species et partes multae sunt. Nam una est prosaica et altera est metrica, et tertia est rhythmica et quarta est melica in cantu. Et praeter haec habet plures. Et prosaica docet causas omnium elevationum vocum in prosa secundum accentuum differentias et secundum cola et commata et periodos et hujusmodi. Et metrica docet omnes rationes et causas pedum et metrorum. Et rhythmica de omni modulatione et proportione suavi rhythmorum docet, quia omnia ista sunt quaedam genera cantus, licet non sic ut in cantu usuali. Op. maj., p. 44.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Finis logicae est compositio argumentorum, quae movent intellectum practicum ad fidem et amorem virtutis et felicitatis futurae. . . . Sed haec argumenta debent esse in fine pulchritudinis, ut rapiatur animus hominis ad salutiferas veritates subito et sine praevisione . . . . Et ideo tota utilitas logicae nascitur ex comparatione logicalium omnium ad hujusmodi argumenta, et ideo, cum dependeant ex musicalibus, necesse est, logicam mendicare potestatem musicae. Op. maj., p. 44.

derselben; wesentliche Theile der Philosophie sind nur die philosophischen Realdisciplinen. Er fasst dieselben unter die drei Hauptkategorien der Mathematica, Physicalia, Moralia. Die Metaphysik wird von ihm als allgemeine Wissenschaft gefasst, welche die Principien aller übrigen Wissenschaften in sich schliesse, aber doch zugleich wieder in ein näheres Verhältniss zu den physikalischen Wissenschaften gesetzt, sofern sie speciell die Principien in sich schliesst. 1 Das Gebiet der Metaphysik verengert sich schon dadurch, dass sie bloss theoretische Wissenschaft ist, und demzufolge einer bestimmten Hauptclasse der Wissenschaften, nämlich der theoretischen, sich eingliedert, während dieser Hauptclasse eine andere, jene der praktischen Wissenschaften nicht bloss gleichberechtiget gegenübersteht, sondern zufolge des Vorranges der operativen Thätigkeit vor der rein theoretischen sogar übergeordnet ist. Uebrigens unterscheidet Baco weiter noch zwischen rein praktischen Wissenschaften, und zwischen anderen, welche nach der einen Seite theoretische, nach der anderen aber praktische Wissensfächer sind. Solche doppelseitige Fächer sind die vier mathematischen Disciplinen: Geometrie, Arithmetik, Astronomie und Musik, welche in ihrer Doppelseitigkeit acht Disciplinen ergeben. Unter den Naturwissenschaften erscheinen die Alchymie und Medizin unter diesem doppelseitigen (harakter. In höchstem und vornehmstem Sinne praktische Wissenschaften sind die Moralphilosophie mit Einschluss des Civilrechtes und die Theologie mit Einschlass des kanonischen Rechtes, welche beide auf die höchsten, absoluten Zwecke unseres Erdendaseins sich beziehen.2

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Exposui grosso modo scientias octo naturales, de quarum natura et proprietatibus et aliarum scientiarum composui tractatum de metaphysica, cujus proprium est distinguere omnes scientias, et dare rationem universalem de omnibus, quia est communis omnibus rebus et scientiis specialibus, et in omnes suam influit potestatem. Commun. Natur. I, Pars 1. dist. 1, c. 2.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Specialiter et autonomatice vocantur practicae, quae considerant opera virtutum et vitii, poenam et gloriam, cujusmodi sunt theologia cum jure canonico et moralis philosophia cum suo jure civili. Omnes aliae dicuntur speculativae in comparatione istarum, quia opera principalia, quae valent homini, sunt ista quae ipsum ordinant in vitam acternam et retrahum ab inferno. Comp. stud. phil., c. 1.

Den tragenden Unterbau des gesammten Gebäudes der menschlichen Realerkenntniss constituiren die mathematischen Disciplinen, welche nicht bloss eine unentbehrliche Vorschule für die physikalischen Wissenschaften und für die Metaphysik sind, sondern ein Guttheil derselben bereits in sich fassen, und bestimmend und ergänzend in dieselben hinübergreifen. Baco arbeitete ein Volumen verae mathematicae in sechs Büchern aus, 1 von welchen vorläufig das erste Buch, die Communia Mathematicae enthaltend, handschriftlich aufgefunden worden ist, 2 und manche erwünschte Ergänzung zu den in den gedruckten Werken Baco's enthaltenen Bemerkungen über die mathematischen Disciplinen enthält. Der von Baco gewählte Titel seines Werkes über die Mathematik zeigt eine apologetische Tendenz seiner Arbeit an; sie hat die Bestimmung, die Würde und Unentbehrlichkeit der Mathematik gegen ihre Verächter zu erhärten. Denn der Teufel, der Urheber der schwarzen Kunst, die gleichfalls eine Mathematik, aber schlechtester Art in sich fasst,3 hat es zu Stande gebracht, dass auch die den

¹ Charles (Roger Baco p. 84 f.) sieht es als ein Bestandstück des aus einer Sammlung mehrerer Werke bestehenden Opus tertium au. Sowohl Charles als auch Brewer kennen bloss das erste Buch jenes Volumen verae mathematicae. Brewer stiess auf dasselbe erst nach Vollendung seiner Druckausgabe Baconischer Werke, und hält es für ein Bestandstück eines von Baco unter dem Titel Compendium Philosophiae geplanten encyklopädischen Werkes (siehe Brewer p. L sqq.). Er theilt am Schlusse der Prolegomena seiner Textpublication den Eingang jenes Bestandstückes mit (p. C); Charles gibt Textstücke und Auszüge aus dem ersten Buche des Volumen verae mathematicae (p. 361—368).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Die übrigen fünf Bücher behandeln lant den im ersten Buche enthaltenen Angaben (siehe Charles p. 363) die vier mathematischen Wissenschaften in der oben schon angegebenen Aufeinanderfolge, und zwar so, dass je ein Buch eine der vier Disciplinen umfasst, mit Ausnahme der Astronomie, welcher zwei Bücher, das vierte und fünfte, gewidmet sind.

<sup>3</sup> Mathematica est duplex . . . . Una derivatur a μάθεσι, et haec est pars philosophiae, quae in nullo potest reprehendi. Alia derivatur a ματήσει vel a μάντις vel a μαντεία secundum Hieronymum. Et haec est secunda species artis magicae, quae sunt hae: μαντική, μαθηματική, maleficium, praestigium, sortilegium, quarum quaelibet habet species multas. Et haec sola dammatur a sanctis et philosophis similiter, non alia mathematica. Nam haec sola imponit necessitatem libero arbitrio et docet hominem fingere mores suos in coelo, et de omnibus nititur certum dare judicium; et haec est maledicta. Op. tert , c. 65.

höchsten und edelsten Zwecken der Wissenschaft und menschlichen Wohlfahrt hilfreichst dienende ächte Mathematik in ihrem Werthe verkannt und mit Missachtung bei Seite geschoben wird. Unter den vier Disciplinen der mathematischen Wissenschaft ist die Geometrie zwar die mindeste; allein bereits an dieser lässt sich die hohe Bedeutung der mathematischen Erkenntniss für die Lösung der höchsten und wiehtigsten Fragen aller göttlichen und menschlichen Wissenschaft, für die Förderung der Cultur, Wohlfahrt und Wohlordnung der menschlichen Gesellschaft schlagendst aufzeigen. Freilich mischt sich in Baco's Ueberzeugung von dem hohen Werthe der Geometrie als geistigen Bildungsmittels das Bedauern, dass zunächst die theoretische Geometrie unter den Lateinern von jeher so sehr vernachlässiget worden sei. Aber er hofft von der Zukunft Besseres, und hat aus selbsteigener Erfahrung die wirksame Hilfe erprobt, welche ihm das geometrisch geschulte Denken für die Lösung der schwierigsten kosmologischen und metaphysischen Fragen leistete. Mit Hilfe der Geometrie wurde ihm klar, dass die Actionskraft eines wirkenden Dinges aus der Materie desselben educirt werde, 1 dass sie von einem bestimmten Punkte aus geradlinig nach allen Richtungen ausstrahle,2 und ihre intensivste Wirkung in den nicht durch Brechung oder Reflexion abgeschwächten Strahlen entfalte; 3 mit Hilfe der Geometrie vermochte er die Falschheit der Annahme einer numerischen Einheit der Materie alles Geschaffenen aufzuzeigen. 1 Mit Hilfe der Geometrie machte er sich die potenziell ins Unendliche gehende Theilbarkeit des Körperlichen 5 und die denknothwendigen Grundgestaltungen desselben klar, nicht minder die Lehren von der Einheit und Begrenztheit der Welt;7 mit Hilfe der Geometrie ergab sich ihm die Unmöglichkeit eines Vacuum in der Natur's und die Nothwendigkeit des

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Probavi certitudinaliter, quod hacc virtus educitur de potentia materiae, sient aliae res naturaliter generatae. Op. tert., c. 31.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Op. e., e. 32.

<sup>3</sup> Ор. с., е. 56,

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Op. e., e. 38.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Op. c., c. 39.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Op. c., c. 40.

<sup>7</sup> Op. c., c. 41.

<sup>8</sup> Op. c., c. 43.

Gebundenseins der Bewegung alles Körperlichen an die Zeit. 1 Auch die Beantwortung rein metaphysischer Fragen, welche dem Gebiete der Pneumatologie angehören, wie jene über das Verhältniss der leiblosen Geister zu Zeit und Raum, fordert ein mathematisch gebildetes, an der Geometrie orientirtes Denken. Nur dieses ist weiter befähiget, die in der Bibel dargelegten Maassverhältnisse der Arche Noä, der Stiftshütte, des Salomonischen, Ezechielischen und nachexilischen Tempels und insgemein die Symbolik der biblischen Maass- und Zahlenverhältnisse nach ihrer wahren Bedeutung zu würdigen. 2 Der Werth und Nutzen der praktischen Geometrie beweist sich durch ihre Leistungen, deren Mehrung und Steigerung von der eifrigen Pflege dieses Wissensfaches abhängt. Sie zerfällt in zwei Theile, deren ersterem Baco alles auf die geordnete Leitung und den rationellen Betrieb privater und öffentlicher Gesellschaftsinteressen Bezügliche einordnet, während er dem zweiten Theile die Anfertigung der verschiedenen mathematischen Instrumente und Geräthschaften zuweist. Er nennt den ersten Theil die Lehre von der Agricultur,3 wohin er die Feldmesskunst, das Planzeichnen aller Art, die Construction von Modellen, die Anleitung zur Anfertigung kunstreicher Instrumente und Maschinen behufs Erzielung ganz aussergewöhnlicher Wirkungen rechnet. Baco spricht von Fluginstrumenten, von Vorrichtungen, mittelst welcher Wagen ohne Zugthiere mit unglaublicher Schnelligkeit fortgetrieben, und Schiffe schneller als mittelst der Ruder fortbewegt werden können. Um nicht als Phantast oder Grosssprecher zu erscheinen, beruft er sich auf thatsächliche mit Erfolg ins Werk gesetzte Versuche solcher Art. 4 Baco sagt uns nicht, ob diese Erfolge ausschliesslich durch mechanische Constructionen, oder etwa unter nebenhergehender Anwendung des Druckes comprimirter Luft oder in

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Op. c., c. 42.

 $<sup>^2</sup>$  Nähere Ausführung dessen im Op. 197j., p. 98 – 102.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Geometriae practicae plurima pars pertinet ad scientiam regendi familias et civitates quae vocatur Agricultura . . . . . Licet Agricultura denominetur ab una particulari occupatione, extendit se ad ordinandum, quae pertinent ad regimeu domuum et civitatum, et in his multa de practicis Geometriae requirit. Ver. Mathem. I, dist, 3, Siehe Charles p. 366 f.

<sup>4</sup> Hace facta sunt in diebus nostrio, ne aliquis subrideat aut obstupescat. I. c.

Dunst verwandelten Wassers erzielt worden seien; auch lässt er uns im Ungewissen darüber, ob er nicht etwa bloss embryonische Versuche im Kleinen meine, welche in ihm und seinen Freunden die freudige Hoffnung erweckten, dass dergleichen dereinst auch im Grossen gelingen werde. Er spricht ferner von Vorrichtungen, mittelst welcher schwerste Lasten durch eine geringste Kraftanwendung in die Höhe gehoben werden könnten; diess würde eben nicht überrasehen, wenn er nicht zugleich auch beifügte, dass der Mensch mittelst solcher Vorkehrungen sich selbst in die Höhe heben, aus einem Kerker befreien, aus Höhen beliebig sich herablassen könne. Dass Baco auch an Kriegsmaschinen denkt, ist selbstverständlich: er bleibt indess hier nicht bei Werken der mechanischen Kunst stehen, sondern zieht auch die von der Ars perspectiva gebotenen Mittel herbei. 2 Durch Strahlenbrechung und Strahlenreflexion kann das Bild eines Gegenstandes vervielfältiget werden; dieses Mittels könne man sich zur Täuschung und Erschreckung des Feindes bedienen; dasselbe Mittel könne zur Ausforschung des fremden Kriegslagers, der Bewegungen und Unternehmungen des Feindes verwendet werden, wie Julius Cäsar an der gallischen Küste mittelst riesiger Spiegel die Lage der Städte und die kriegerischen Dispositionen seiner Feinde auf der britischen Küste beobachtet haben soll.

Ceterum — fügt er bei — docet artem trahendi omne resisteus ad quemcunque locum volumus in plano, ita quod unus homo trahit mille contra sensum eorum et consimilia, quae etiam nostris temporibus sunt peraeta. Fast wörtlich dasselbe, wie das im Voransgehenden aus dem Vol. ver. Mathem. Ausgehobene findet sich in der von Baco dem Pariser Bischof Wilhelm von Auvergne gewidmeten Schrift de secretis operibus artis et naturae c. 4, woselbst auch von der Möglichkeit, auf dem Wasser zu gehen und sieh ungefährdet auf den Grund des Meeres hinabzulassen, die Rede ist. Alexander der Grosse habe durch Lente, welche mit den nöthigen Vorrichtungen hiezu verschen waren, den Meeresgrund erforschen lassen; auch heute zu Tage werde dergleichen versucht, wie er sicher erfahren habe. Nur die Flugmaschine habe er nicht gesehen, und kenne auch niemand, der sie gesehen hätte, wohl aber einen Naturkundigen, der ihre Construction ausgedacht habe.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Op. maj., p. 269; Secret. op. nat., c. 5.

<sup>3</sup> Baco vergisst natürlich nicht auf die Brennspiegel des Archimedes. Von Socrates weiss er nach glaubhaften Erzählungen, dass derselbe mittelst

Wie die Geometrie die unterste, so ist die Astronomie die oberste der mathematischen Disciplinen. In die Astronomie als Himmelskunde wird von Baco auch die astronomische Erdkunde und die Zeitkunde einbezogen; er unterscheidet ferner zwischen mathematischer und physikalischer Astronomie, so dass die Astronomie ein integrirendes Glied sowohl der mathematischen als auch der physikalischen Wissenschaften bildet. Die mathematische Astronomie zerfällt ihm in die theoretische und praktische Astronomie; die physikalische Astronomie führt er unter dem Titel Astronomia judiciaria ein. Die Aufgabe der theoretischen Astronomie i ist, die Zahl und Gestalt der Himmelskreise und Sterne festzustellen, ihre Grössen, Entfernungen von der Erde und Dichtigkeiten zu bestimmen, Aufund Niedergang, Bewegungen und Eklipsen der Gestirne genan anzugeben, die Grösse und Gestaltung der Erde zu bestimmen, die durch ihr Verhältniss zur Himmelswelt bedingten klimatischen Unterschiede der Erdoberfläche, und die durch dasselbe Verhältniss bedingten irdischen Zeiten auseinander zu setzen. Der praktischen Astronomie gehört die Anleitung zur Verfertigung der für die Functionen der theoretischen Astronomie nöthigen Instrumente, die Anfertigung der astronomischen Tafeln und Verzeichnisse, die Kenntniss der Regeln der astronomischen Praxis an. Die Astronomia judiciaria<sup>2</sup> erforscht die natürlichen Kräfte der Himmelskreise und Gestirne, und deren Einwirkungen auf die tellurische Welt; soweit sie zu einer praktischen Verwerthung der Kenntniss dieser Einflüsse anleitet, heisst sie Astronomia operativa, die in ihrer Weise eben so hochbedeutsam ist, als die praktische Geometrie in ihrer Anleitung zu sinnreichen und Staunen erregenden Erfindungen. Baco hebt zuvörderst die Würde und Hoheit der astronomischen Wissenschaft im Allgemeinen hervor, und sucht sodann die Nothwendigkeit und hohe Wichtigkeit ihrer einzelnen Abtheilungen zu erweisen. Er fordert die Werthschätzung der Astronomie im Namen der christlichen Religiösität, welche die menschlichen

optischer Vorkehrungen einen in Klüften verborgenen Drachen, dessen Pesthauch Thiere und Menschen tödtete, entdeckt habe.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Op. tert., c. 30.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Commun. Natur. I, Pars 1, dist. 1, c. 2.

Gedanken himmelwärts zu erheben gebietet, 1 und die himmlischen Regionen als die wahre Heimat der Seele ansehen lehrt. Er fordert sie ferner im Interesse der philosophischen und der christlichen Erkenntniss, da die irdischen Dinge aus dem himmlischen verstanden werden müssen, 2 und die Grösse Gottes erst in der Erkenntniss des Sternhimmels sich unseren Gedanken vollkommen erschliesst. Mit Recht sage Avicenna, dass dasjenige, was unter der Mondsphäre sich befindet, im Vergleiche mit dem, was oberhalb derselben ist, wie zu einem Nichts zusammenschwinde. Die Erde ist das Centrum, der Himmel die Peripherie; die vom Centrum nach der Peripherie gezogenen Linien gehen um so weiter auseinander, je weiter die Peripherie vom Centrum entfernt ist; daraus mag auf die Weite des unermesslich hohen Himmels, dessen Umkreis von einem Fixsterne trotz dessen unglaublicher Schnelligkeit erst in sechsunddreissigtausend Jahren durchmessen wird, so wie auf das Verhältniss des Raumumfanges der aus den Himmelssphären uns leuchtenden Sterne zu jenem der Erde geschlossen werden.<sup>3</sup> Ohne astronomische Kenntniss muss das Verständniss der Bibel mangelhaft bleiben, welche so vielfach Gegenstände der Himmelskunde und der mit ihr aufs engste zusammenhängenden astronomischen Erd- und Ortskunde berührt. 1 Die

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Op. maj., p. 84.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Duplex enim allatio solis sub obliquo circulo cum aspectibus planetarum est causa omnium, quae fiunt hic inferius. I. c.

Minima stellarum visu notabilium, ut dicit Alfraganus in principio libri sui, est major terra.... Et cum ex 8 Almag, et ex Alfragano pateant sex stellarum fixarum magnitudines, quaelibet illarum, quae sunt in prima magnitudine, est acqualis terrae circiter centies et septies. Et illarum quaelibet, quae sunt in sexta magnitudine, est acqualis terrae decies octies. Et sol est centies septuagies fere major tota terra, sicut probat Ptolomaeus quinto Almagesti. L. c.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Auf die astronomische Erdkunde legt Baco das allergrösste Gewicht: Forte nihil utilius de philosophia poterit inveniri, quoniam qui ignorat loca mundi, ei multoties non sapit cortex historiae per intinita loca et maxime propter falsitatem multiplicem bibliarum novarum; atque per consequens ad intellectus spirituales impeditur ascendere et nonnisi imperfecte poterit eos explicare. Qui vero imaginationem bonam locorum habuerit, et situm eorum et distantiam et altitudinem et longitudinem, latitudinem et profundum cognoverit, nec non diversitatem eorum in caliditate et siecitate, frigiditate et humiditate, calore et sapore, odore et

biblische Zeitenkunde und der kirchliche Festkalender ist ganz und gar auf mathematische Astronomie gegründet. Die mit der astronomischen Erdkunde aufs engste zusammenhängende Länder- und Völkerkunde dient den allerwichtigsten praktischen Interessen der Kirche. <sup>1</sup> Nicht minder aber als Religion, Theologie und Kirche sind die weltlichen Wissenschaften an der Pflege der Astronomie interessirt, und von derselben abhängig; es gibt keine Naturwissenschaft ohne astronomische Begründung. Diess gilt speciell von der Medizin, welche die mathematische und physikalische Astronomie zu ihrer unentbehrlichen Voranssetzung und Unterlage hat. <sup>2</sup> so dass, wie die geistige Wohlfahrt der menschlichen Gesellschaft und das Heil der Kirche, so auch das Heil der Leiber durch den Betrieb der Astronomie bedingt ist.

Die innige Verwachsenheit der Astronomie mit der Gesammtheit der physikalischen Wissenschaften leitet uns von selber auf das Gebiet der letzteren hinüber, welche Baco in Gemässheit des von ihm aufgefassten Zusammenhanges derselben also aufeinander folgen lässt: Perspectiva, Astronomia judiciaria et operativa, Scientia ponderum, Alchymia, Agricultura, Medicina, Scientia experimentalis. Baco beklagt, dass in den gemeinhin benützten naturwissenschaftlichen Werken des Aristoteles sich so Weniges über die speciellen Zweige der Naturwissenschaft finde. Von den physikalischen Specialschriften seien nur

pulchritudine, turpitudine, amoenitate, fertilitate, sterilitate et aliis conditionibus expertus fuerit, et optime placebit ci historia literalis, et de facili atque magnifice poterit ingredi ad intelligentiam sensuum spiritualium. Non enim est dubium, quin viae corporales significent vias spirituales, et loca corporalia significent terminos viarum spiritualium et convenientiam locorum spiritualium, queniam locus habet proprietatem terminandi motum localem et rationem continentiae Op. c., p. 85.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Und zwar: Propter infidelium conversionem et propter negotia diversa cum diversitate gentium tractanda ac propter utilitates ecclesiae contra furorem Antichristi et corum, qui tempora ejus praevenire creduntur. Op. maj., p. 145.

Medici hujus temporis pauci sciunt astronomiam, et ideo nec auctores suos multi intelligunt nec possunt intelligere, et ideo negligunt meliorem partem medicinae. Op. c., p. 118.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Commun. Natur. J, Pars 1, dist. 1. e. 2.

<sup>4</sup> Omnia sunt communia, quae determinat in libris naturalibus vulgatis, quum ut notum est omnibus, de communibus naturalium traetat in libro

einzelne im lateinischen Abendlande bekannt, und eine derselben, nämlich jene de impressionibus, bloss dem Namen nach; die uns überlieferten Schriften des Aristoteles lassen somit eine empfindliche Lücke in Bezug auf den wichtigsten Theil der speciellen Naturlehre fühlen, als welchen Baco, wie wir bereits wissen, die Astronomia judiciaria ansieht. 2 Dieser muss jedoch als erste Abtheilung der speciellen Physik die Perspectiva vorausgehen, weil wir die Unterschiede der Dinge durch den Gesichtssinn wahrnehmen, und auf die durch das Gesicht wahrgenommenen Unterscheidungen der Dinge alle weiteren speeiellen Erkenntnisse der Natur gebaut sind. Da die ersten Differenzen der sichtbaren Dinge in der Gestirnwelt sich aufthun, und durch die Gestirnwelt alle Mannigfaltigkeiten der irdischen Dinge causirt sind, so hat auf die Perspectiva selbstverständlich die physikalische Astronomie zu folgen, auf diese aber die Lehre von den Elementen, in welcher sich die Grunddifferenzen der sublunarischen Welt aufthun, und welche zufolge der in den Elementen grundhaft hervortretenden Unterschiede des Schweren und des Leichten zur Scientia de ponderibus sich gestaltet.3

Physicorum, et de principiis et motu, et infinito et loco et vacuo et tempore et de aliis similibus; atque in aliis omnibus libris fere in sua philosophia vulgata tradit et communia . . . . Et praeterea etiam adhuc quaedam necessaria, quae communia sunt, tractantur imperfecte. l. c.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Baeo weiss von dieser Schrift nur aus Averroes (2<sup>do</sup> rerum mundi) so wie aus dem Liber novem judiciorum und ein paar anderen Gewährsmännern. l. e.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ueber diese sei in den libris vulgatis des Aristoteles nichts zu tinden: Nihil docet in particulari de naturis substantialibus coclorum et stellarum, neque de virtutibus, quibus agunt in haec inferiora. Wir seien indess für diesen Mangel entschädiget durch andere Schriften, unter welchen Baco den Liber pulchrorum judiciorum rühmend hervorhebt.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Unter den Gewährsmännern für diese Abtheilung der speciellen Physik hebt Baeo den Euklid und Thebit, einen zum Christenthum bekehrten Juden des zwölften Jahrhunderts hervor, der ihm im Opus maj. p. 186 auch als elassischer Vertreter der Astronomia judiciaria gilt, und daselbst als der bedeutendste ehristliche Gelehrte (inter omnes christianos summus philosophus) gepriesen wird. Als Schriften desselben werden angeführt: De significatione planetarum. De capite et cauda Draconis. De motu octavae sphaerae. Demonstrationes in Almagestum. Additiones in sphaeram Menelai. De difinitionibus. De imaginibus. De magia naturali. Schon die Titel dieser Schriften zeigen an, dass er unter die von Baco vorzugsweise benützten Autoren gehörte. 36

An die Lehre von den Elementarkörpern sehliesst sich die Lehre von den aus ihnen zusammengesetzten unbeseelten und beseelten tellurischen Gebilden an. Die Lehre von den unbeseelten tellurischen Gebilden heisst Alchymie; Aufgabe derselben ist, alle denkbaren elementaren Zusammensetzungen der tellurischen Stofflichkeit kennen zu lernen, deren es hundertfünfundvierzig gibt; ferner die Erzeugung der Humores, Spiritus und festen Gebilde, auch jene der pflanzlichen und animalischen Körper miteingerechnet. 1 Aristoteles behandelt die Alchymie zwar nicht in den libris vulgatis seiner Naturlehre; er hat ihr aber mehrere Specialschriften gewidmet, unter welche seine Schrift de rebus inanimalis und sein Liber secretorum gehören. Der Alchymie reiht Baco die Agricultura als physikalische Speciallehre vom Irdisch-Lebendigen: Pflanzen und Thieren an; er glaubt nämlich den gesammten Specialinhalt der Botanik und Zoologie mit Beziehung auf die vierfache Eintheilung des Erdreiches in Feldgründe, Waldgründe, Weide- und Wüstenland, Gartengründe erschöpfend behandeln zu können, und setzt die specielle Botanik und Zoologie als praktische Wissenschaft der generellen Behandlung beider entgegen. Die generelle Lehre sei in dem im lateinischen Abendlande bekannten aristotelischen Werke de plantis et animalibus enthalten, sei aber jedenfalls ungenügend; das aristotelische Specialwerk über die Thierkunde in fünfzig Büchern fehle gegenwärtig, auf die specielle Botanik scheine er sich überhaupt nicht eingelassen zu haben. Wir seien indess in dieser Hinsicht durch die Naturgeschichte des Plinius und das Werk des Palladius de Agricultura entschädiget. Wie die specielle Biologie insgemein, so wird im Besonderen auch die anthropologische Biologie von Baco als vornehmlich praktische Disciplin und Wissenschaft aufgefasst und behandelt; diess ist die Medicin.2

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Medicina mirabilis, quae docet mundare metalla viliora, ut fiat aurum, argentum, extrahitur de spiritu occultato in partibus animalium et plantarum, praecipue hominum, sicut Aristoteles et Avicenna edocent vehementer. Commun. Natur. I, Pars 1, dist. 1, c. 2. — Ein Bruchstück der alchymistischen Lehre Baco's in seinem unvollständig edirten Op. minus: Bacon. Op. ed. Brewer p. 375 – 389.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Septima scientia est de anima rationali, scil. de homine, et praecipue de sanitate et infirmitate ejus, et i leo de ejus compositione et generatione

Die letzte der naturwissenschaftlichen Specialdiseiplinen ist die Scientia experimentalis, in welcher die gesammte Naturweisheit gipfelt, indem sie nicht nur die Wahrheit aller übrigen Disciplinen der Naturwissenschaft auf die für den Verstand des Zeitmenschen überzeugendste Art nachweist und erhärtet, sondern auch die höchsten praktischen Erfolge derselben erzielen lehrt. ¹ Sie wird in ihren höchsten Strebungen und Erfolgen gleich der Astronomia judiciaria durch sieh selber zur Geheimwissenschaft, da der gemeine Haufen sie nur anzustaunen, aber nicht zu fassen vermag, ² und sie entweder aus Vorurtheil anfeindet oder umgekehrt hin und wider auch in verruehter Gottlosigkeit zu missbrauchen geneigt sein dürfte.

Die dem Vorurtheile des Unverstandes so wie der Gefahr eines gottlosen Missbrauches ausgesetzten Geheimwissenschaften sind die Astrologie als Astronomia operativa und die Magie. Den Verächtern der Magie gibt Baeo zunächst zu bedenken, dass eine geschiekte Benützung der Kräfte und Eigenschaften bestimmter Stoffe und Körper Wirkungen zu erzielen vermöge, die allbekannt sind, und von niemand in Zweifel gezogen werden; sie werden freilieh nicht durch Magie zu Stande gebracht, sondern verdanken einem glücklichen oder ingeniösen Finden ihr Dasein, sind aber in ihrer Art so überraschend, dass sie demjenigen, der nie von ihnen hörte, unglaublich dünken möchten. Baeo führt das griechische Feuer, den Pulverknall und anderes Achnliche als Beispiel an, und meint, dass bereits Gedeon<sup>3</sup> in seinem Kampfe gegen die Midianiter explodirende Angriffswaffen verwendet haben möge. Er weist weiter

illius, sine quibus sanitas et infirmitas ejus non possunt intelligi nec doeeri. Constat vero quod homo est res naturalis, et ideo scientia de ejus naturalibus constituta inter naturales erit comprehensa. L. c.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Abriss der Scientia experimentalis in Op. maj., p. 336-360.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Speculativae scientiae tradi possunt cuilibet, ut grammatica secundum quatuor artes... et logica et naturalis philosophia vulgata et methaphysica et scientia alchymiae speculativa et quatuor mathematicae speculativae et perspectiva speculativa et naturalis philosophia et multae aliae; sed ubi sunt arcana naturae et artium magnalia, non deberent tradi multitudini, quae nescit uti talibus, sed magis omnia pervertit. Op. tert., c. 17.
Vgl. anch Secret. op. nat., c. 8.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Vgl. Richt. 7, 19.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Secr. ор. nat., с. б.

auf verschiedene Analoga magischer Wirkungen hin, welche sich in den Eigenschaften und Wirkungsweisen von Pflanzen und Thieren, ja auch des Menschenkörpers finden. Aristoteles erwähne, dass die Früchte weiblicher Palmen durch den Duft der männlichen Palmen zur Reife gebracht würden; nach Solinus sei der Hund, auf welchen der Schatten einer Hyäne fällt, am Bellen verhindert: ein Basilisk vermöge durch seinen blossen Blick zu tödten u. s. w. Vieles Andere ungleich Wunderbarere werde im Liber Secretorum mitgetheilt. In seinem Buche de Somno et vigilia sage Aristoteles, dass ein menstruirendes Weib durch seinen Blick den Spiegel inficire und in demselben eine blutigrothe Wolke erscheinen mache; in Scythien gibt es nach Solinus Frauen, welche in einem Auge zwei Pupillen haben, und im Zorne tödtende Blicke versenden. Wir wissen aus Erfahrung, dass gewisse Krankheiten contagiös sind, und umgekehrt gesunde wohlcomplexionirte Menschen jüngeren Alters auf andere Menschen einen nicht bloss seelisch erquickenden sondern auch leiblich stärkenden Eindruck machen. Schlechtcomplexionirte oder mit gewissen Krankheiten behaftete Menschen vermögen durch die Energie eines boshaften Willens die von ihnen gehassten Menschen zu inficiren. Es gibt also verborgene Ausströmungen des Körpers, deren Wirkung durch die Macht des Willens gesteigert werden kann. Damit werden nun auch gewisse durch das menschliehe Wort erzeugte Machtwirkungen denkbar und glaublich, welche aber, wie Baco ausdrücklich hervorhebt, als rein natürliche Wirkungen anzusehen sind. 1 Wie der Mensch zufolge der Unterordnung der natürlichen Wirkungskräfte seines Wesens unter den Willen seiner Seele durch die Macht seines Wortes geheimnissvolle Wirkungen zu setzen vermag, die aber ganz natürlicher Art sind, so vermag der Kundige, der einen tieferen Blick in die verborgenen Kräfte der Natur gethan, dieselben zu Wirkungsweisen zu veranlassen, welche der gemeine Haufen als Zauberei versehreit und ungläubige Spötter als Trug und Täuschung beargwohnen. Der Magnet beweist, dass es sympathische Wechselbeziehungen der Kräfte und Körper gebe; wer diese erforseht hat, dürfte wohl auch die Verwandlung

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Non immerito dicitur, quod vox magnam habet virtutem (siehe oben S. 520); non quia illam habeat virtutem, quam magici fingunt . . . . sed secundum quod natura ordinavi'. Op. c., c. 3.

unedler Metalle in edle zu Stande bringen. Hirsche, Adler, Schlangen und andere Thiere vermögen durch die Kräfte gewisser Kränter und Steine sich zu verjüngen; was im Vermögen der ihrer nach sterblichen Thiere liegt, kann dem Menschen, welchem in seinem Anfangsstadium das Posse non mori zukam, nicht versagt sein. Es handelt sich eben nur darum, die verborgenen Heilskräfte der Natur kennen zu lernen, aus welchen das Lebensverlängerungselixir zu bereiten wäre; Artefius, welcher die verborgenen Kräfte der Thiere, Pflanzen und Steine erforscht hatte, brachte es zu einem Alter über tausend Jahre. Baeo spricht von einer Lebenstinctur, deren Bereitung schon im Alterthum angestrebt wurde, und seither wirklich entdeckt worden zu sein scheine.

Die verborgenen Kräfte der Erdstoffe werden durch die Einflüsse der Gestirne auf die Erdwelt erzeugt; demzufolge leitet die Magie durch sich selbst auf die physikalische Astronomie zurück, deren fundamentale Bedeutung für die physikalische Wissenschaft wir Baco schon oben hervorheben hörten. Wie die Gestirne jene verborgenen Kräfte des Erdstoffes erzeugen, deren Wirksamkeiten den Operationen des Alchymisten dienstbar werden und der Ars medica die heilskräftigsten Media darbieten, so wirken sie auch unmittelbar auf den Menschen selber ein, und beeinflussen die physische und psychische Constitution desselben, daher die Kenntniss und Beurtheilung der siderischen Einflüsse auf den Menschen nicht bloss für die Arzneikunde sondern für die Menschenkunde in universellstem Sinne von höchstem und

Ygl. über das Lebenselixir und die Goldmacherkunst Op. minus (Op. ed. Brewer) p. 313 ff.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Er reproducirt (Secr. op. nat., c. 7) die Erzählung des Plinius Hist. Nat. XXII, 24 (53) über Pollio Romilus, der gleich Anderen durch den Gebrauch gewisser Mittel sein Leben aussergewöhulich verlängert haben soll.

<sup>3</sup> Rusticus effodiens in campis cum aratro invenit vas aurum cum liquore, et existimans rorem coeli lavit faciem et bibit; et spiritu et corpore et bonitate sapientiae renovatus de bubulco factus est bajulus regis Siciliae, quod accidit tempore regis Wilhelmi. Et probatum est testimonio literarum papalium, quod Almannus quidam captivus inter Saracenos recepit medicinam, qua usque ad quingentos aunos vitam suam prolongavit. Fromina de Nemore in Britania majori quaerens cervam albam invenit unguentum, quo custos nemoris se perunxerat in toto corpore praeterquam in plantis; vixit trecentis annis sine corruptione exceptis pedum passionibus. l. c.

umfassendsten Belange ist. Aus der richtig aufgefassten und beurtheilten Wirkung der sidevischen Einflüsse auf den Menschen lässt sich mit psychologischer Wahrseheinlichkeit die Handlungsweise des Menschen wenigstens im Ganzen und Allgemeinen vorausbestimmen. Sofern die solcher Art vorausbestimmten Handlungsweisen gewisser Mensehen zufolge der einflussreichen und hervorragenden Stellung derselben von weitergreifender Bedeutung sind, lassen sich weiter auch Schlüsse auf muthmaasslich bevorstehende Ereignisse in der Geschichte der Völker. Länder und Reiche ziehen; ja die Gesammtgestaltung des menschlichen Zeitdaseins kann unter das Richtmaass einer derartigen, auf höchste kosmische Influenzen recurrirenden Betrachtungsweise gestellt werden. 1 Man hat diese als irreligiösen und freiheitsmörderischen Fatalismus zu brandmarken versucht: dieses Verdammungsurtheil beruht indess auf Missverstand und Unkunde der wahren Beschaffenheit der Astronomia judiciaria. Schon Augustinus hat der Gestirnkunde das Vermögen, über Gegenwärtiges, Vergangenes und Zukünftiges zu informiren, zuerkannt.<sup>2</sup> Die classischen Vertreter der Astronomia judiciaria aber verwahren sich ausdrücklich dagegen, dass sie mit unfehlbarer Gewissheit alle irdischen Vorgänge im Besonderen und Einzelnen aus ihrer Wissenschaft zu erklären gedächten. Ptolomäns sagt im Eingange seines Centilogiums ausdrücklich, dass die Judicia astronomica in dieser Richtung nur in ganz allgemeiner Weise zu verstehen seien, und die Mitte zwischen dem Nothwendigen und Unmöglichen einhalten. Sein Commen-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Op. maj., p. 112-126.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Vgl. Augustin, doctr. christ. II, c. 29, n. 46. Die bezüglichen Worte Augustins lassen indess nicht zu, ihren Sinn in der von Baco versuchten Art zu erweitern und zu verallgemeinern. Augustinus spricht bloss von der Sicherheit der astronomischen Daten, aus welchen sich einstmals gewesene und zukünftige Facta rein astronomischer Natur durch Berechnung eruiren lassen: Siderum cognoscendorum non narratio sed demonstratio est . . . . Habet autem praeter demonstrationem praesentium etiam praeteritorum narrationi simile aliquid, quod a praesenti positione motuque siderum et in praeterita eorum vestigia regulariter licet recurrere. Habet etiam futurorum regulares conjecturas, non suspiciosas et ominosas, sed ratas et certas; non ut ex eis aliquid trahere in nostra facta et eventa tentemus, qualia genethliacorum deliramenta sunt, sed quantum ad ipsa pertinet sidera.

tator Hali! erläutert an einem Beispiele, wie das in seiner Allgemeinheit richtige Judicium astronomicum durch zufällige irdische Sonderursachen, unter welche auch der freie menschliche Wille gehöre, seiner Anwendbarkeit auf einen bestimmten eonereten Fall beraubt werden könne. Avicenna, der Ergänzer der Arbeiten des Ptolomäus, hebt hervor, dass das unstäte Wesen der den Processen eines stetigen Werdens und Vergehens unterworfenen irdischen Körperlichkeit eine durchgreifende absolut bestimmende Wirksamkeit der siderischen Potenzen nicht zulasse. Messehalak: beleuchtet die Bedeutung

<sup>1</sup> Aboazen Hali, ein spanischer Astrolog, dem dreizehnten Jahrhundert angehörig, classischer Repräsentant der Astrologie, Verfasser des Werkes de judiciis astrorum. — Ausser diesem Hali gab es mehrere arabische Aerzte mit dem Namen Hali oder Ali, deren zwei Baco gekannt haben konnte. Der eine derselben, Ali Ebn Abbas († 991), Leibarzt des Chalifen von Bagdad, ist der Verfasser eines Almaleci betitelten Werkes, welches von Stephanus Antiochenus ins Lateinische übersetzt wurde, und unter dem Titel: Regalis dispositionis theoreticae et practicae libri XX, auch gedruckt erschien (Venedig 1492 fol., Leyden 1523, 4.). Ein zweiter, nach seiner Vaterstadt Tripolis benannter Hali: Hali al Tarabulsi (c. a. 1219), hinterliess ein medicinisch-chemisches Werk: Zinal al hachim (Zierde des Weisen), welches in vier Abtheilungen von den Mineralien und deren Zubereitung für Zwecke der Heilkunde, vom Nutzen der Theile des Körpers nach den Ansichten des Galenus, vom Steine der Weisen und ähnlichen Dingen handelt. Von daher möchte Baco Secret, op. nat., capp. 10 u. 11 entlehmt sein, die sieh offen als Entlehmungen aus den Schriften eines moslimischen Verfassers zu erkennen geben.

<sup>2</sup> Hali . . . . addit exemplum, quod patre suo se abscondente cum aliis a facie imperatoris astrologus visitans cum quotidic praecepit poni concham maximam aeneam plenam aqua, supra quam poneretur seabellum, consuluitque ei, ut desuper sederet in majore parte diei; et hoc ideo praecepit, ut faceret errare astrologos imperatoris in existentia absconditorum. Dixerumt enim, quod esset in medio maris propter similitudinem aquae conchae, cui superinsederat. Distinguere enim inter hoc et illud non poterant propter continentis et contenti similitudinem. Aqua enim undique continebatur, et vasis concavitas alvei marini concavitatem expressit. Op. maj., p. 111.

Messehala oder Macha-Allah, jüdischer Astrolog, der zweiten Hälfte des neunten Jahrhunderts angehörig. Von seinen Schriften wurden im fünfzehnten und sechzehnten Jahrhundert gedruckt: De receptionibus planetarum i. e. de interpretationibus. De revolutionibus annorum mundi. De scientia orbis motus. De elementis et orbibus cocli. Ausserdem sind handschriftlich vorhanden: Astrolabium. De natura orbium. De judiciis astrorum. Problemata astrologica. Themata genethliaca. Planetarum conjunctiones etc. dieses Umstandes durch das Beispiel vom Magnet, welcher seine Anziehungskraft nur in der gehörigen Distanz und unter anderen nicht jederzeit zutreffenden Bedingungen ausüben könne. Im Uebrigen sprechen diese classischen Vertreter der Astronomia judiciaria ausdrücklich aus, dass die Wirksamkeit der siderischen Potenzen absolut dem göttlichen Willen unterthan sei, 1 und nebstdem auch durch den Menschen selber modificirt und paralysirt werden könne. Die Aufgabe der Heilkunde besteht ja, wie der Arzt Isaak in seiner Schrift de Febribus hervorhebt, unter Anderem auch darin, den durch siderische Einflüsse verursachten Seuchen zu begegnen.

Damit glaubt Baco die Astronomia judiciaria von dem Vorwurfe eines irreligiösen und widersittlichen Fatalismus entlastet zu haben. Es handelt sich nun aber weiter auch um den Nachweis der Wahrheit und Berechtigung dieser hochwichtigen Disciplin. Diese ergibt sich zunächst schon daraus, dass die nach Verschiedenheit der Breitengrade verschiedene körperliche und psychische Artung der Menschen einzig aus dem Verhältniss des Erdkörpers zur siderischen Welt erklärt werden kann.2 Auch der Unterschied der Längengrade kommt in Betracht, obschon er sich wegen seines mehr verborgenen Einflusses nicht so leicht ersichtlich machen lässt. Die nach Verschiedenheit der Breiten- und Längengrade diversificirten siderischen Einflüsse sind freilich nur generelle Wirkungen, und reichen demnach auch nur zur Beurtheilung und Erkenntniss genereller Unterschiede aus, durch welche Menschencomplexe ganzer Länder, Provinzen und grösserer Städte sich von einander unterscheiden; indess gibt auch schon eine solche generelle Erkenntniss bedeutsame Momente für die Beurtheilung der

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Sciunt, quod ordinatio divina potest omnia mutare secundum sui voluntatem, et propter hoc adjungunt semper in suis sententiis in fine, quod sic erit, si Deus voluerit. Op. maj., p. 115.

Ad omne punctum terrae incidit conus unius pyramidis a toto coelo, et coni isti sunt diversi in natura, et pyramides similiter, quia diversas habent bases propter diversitatem horizontum; quoniam quilibet punctus terrae est centrum proprii horizontis. Et ideo oportet omnium rerum diversitatem magnam ex hac causa oriri, etiam quantumcunque propinqui sint, ut gemelli in eodem utero; et sic de omnibus pront videmus, quod a duobus punctis terrae proximis oriuntur herbae diversae secundum speciem. Op. maj., p. 118.

Volkscharaktere, sowie für die Prognostieirung wichtiger Ereignisse, politischer Entwickelungen, Kämpfe und Kriege an die Hand. Es würde aber bei sorgfältiger Beobachtung der in Betracht kommenden Momente auch möglich sein, Einzelpersonen in ihrem individuellen psychisch-physischen Wesen grundhaft zu fassen und ihnen Zukunftsprognostika zu stellen. 1 Am schönsten aber und in wahrhaft erhebender Weise bewahrheitet sieh der Werth und die Würde der Astronomia judiciaria in ihrem Verhältniss zu Religion und Theologie. Es mag überraschen zu vernehmen, dass sie berufen ist, ein hochbedeutsames Zeugniss für die Wahrheit des Christenthums zu liefern; dem Kundigen erscheint dieses Zeugniss als selbstverständlich und in der Natur gelegen, da die gesammte kosmische Ordnung auf den Nachweis unserer heiligsten Ueberzeugungen angelegt sein, und derselbe primär in dem höheren, vornehmeren, das gesammte zeitliche Erdendasein normirenden Theile der siehtbaren Schöpfung hervortreten muss. Der Sternhimmel wird durch den Meridiankreis und durch fünf andere in Abständen von je 30 Graden den Aequator schneidende Längenkreise in zwölf Abschnitte getheilt, welche die zwölf Häuser2 des Himmels heissen. In diesen Häusern herrschen die sieben Planeten, und zwar so. dass im ersten Hanse der höchststehende der Planeten Saturnus, im zweiten der nächstfolgende Planet Jupiter, im dritten Mars u. s. w. herrschen, und im achten Hause abermals Saturn, im neunten wieder Jupiter der Herrscher ist. Wie Saturn und Mars schlimme unheilbringende Planeten sind, so Jupiter und Venus wohlwollende, glückspendende Planeten, mit

<sup>2</sup> Und zwar Domus accidentales (im Unterschiede von den Domus essentiales, auf welche im Folgenden die Rede kommen wird). Dieuntur accidentales, quia divisio earum est accidentalis, et non manent sectiones in eodem loco coeli, quia non sequuntur motum coeli, et ideo mutantur eorum loca in circulo seu coelo in omni hora. Op. maj., p. 122.

<sup>1</sup> Si velit considerare diligenter et sine errore horas conceptionum et nativitatum singularium personarum, ut sciatur dominium coelestis virtutis ad horas illas, et diligenter consideret quando ad eas dispositiones venient coelestia secundum singulas partes aetatis cujuslibet, potest de omnibus naturalibus, sicut de infirmitatibus et sanitate et hujusmodi judicare sufficienter, quandocunque debent occidere et qualiter terminari, secundum quod auctores non solum astronomiae, sed medicinae ut Hippocrates, Galenus, Hali, Isaac et omnes auctores determinant. l. c.

dem Unterschiede, dass die Gaben der Venus sich auf irdisches zeitliches Glück, jene des Jupiter hingegen auf die geistigen ewigen Güter beziehen. Jedes Haus hat seinen eigenen Namen und seine eigene Bedeutung. Das erste Haus heisst Domus vitae, das zweite Domus substantiae u. s. w., das neunte Haus ist die Domus peregrinationum atque itinerum, fidei et dignitatis et religionis, ac domus culturae Dei, sapientiae, librorum, epistolarum et legatorum, narrationum ac rumorum ac somniorum — also alles dessen, was auf die Religion sich bezieht oder mit ihr in Verbindung steht. Wie jeder Planet, tritt auch Jupiter in seinem Hause in Conjunction mit den übrigen Planeten. Die seehs möglichen Conjunctionen des im neunten Hause herrschenden Jupiter mit den sechs übrigen Planeten erschöpfen die seehs möglichen Formen und Gestaltungen des religiösen Gedankens in der zeitlich-irdischen Menschenwelt. Die Conjunction des Jupiter mit dem Saturn, dem obersten und gleichsam ältesten der Planeten bedeutet die jüdische Religion, die älteste der Völkerreligionen, auf welche sich alle anderen Religionen in irgend einer Weise zurückbeziehen. Die Conjunction des Jupiter mit Mars bedeutet die Religion der feueranbetenden Chaldäer, die Conjunction mit der Sonne die Religion der Aegypter, welche das von der Sonne beherrschte Himmelsheer adorirten, die Conjunction mit der Venus den Muhamedanismus, der übrigens der Sache nach schon vor Muhamed bestand, 1 die Conjunction mit dem Mercur die christliche Religion, die Conjunction mit dem Monde aber die Religion des Antichrist.<sup>2</sup> Die Lex Mercurialis gilt Baco als das

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Unde in libro, qui adscribitur Ovidio de vitae suae mutatione, cum loqueretur de secta venerea, quam hominibus sui temporis legem dixit esse, dicit in metro suo:

In qua, si libeat, quodeunque licere putatur, Scripta licet super hoc mondum lex inveniatur.

Op. maj., p. 121.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Si Jupiter complectatur Lunae, dicunt domini astronomiae, erit lex Lunae et ultima, quia circulus Lunae est ultimus, et haec erit lex corruptionis et foeda, quae violabit omnes alias leges et suspendet eas, etiam Mercurialem ad tempus. Luna enim, ut dicunt, significat super nigromantiam et mendacium, et ideo lex Lunae erit nigromantica et magica et mendosa. Et propter corruptionem lunaris motus et figurationum lunarium significat super corruptionem istius legis, quae erit in se corrupta et alias

christliche Religionsgesetz, weil der mythologische Charakter des Mercur auf Prophetie, Glaube und Gebet Bezug hat, so wie die verschlungene schwer zu entwirrende Bewegung des Planeten Mercur auf die den menschlichen Intellect transscendirende Tiefe des Lehrgehaltes der christlichen Religion; als Bringer der Schrift und der durch die Schrift vermittelten Weisheit deutet er auf den in der heiligen Schrift und in der Philosophie hintérlegten Weisheitsgehalt hin, an welchem zusammt den erleuchteten Christen alle Weisen der Völker vor Christus participirt haben, und auch nach Christus unter den noch nicht zum ehristlichen Glauben bekehrten Völkern participiren. Denn sie stehen innerhalb des Bereiches der göttlichen Offenbarung, weil sie auf dem Grunde der in den alttestamentlichen Büchern niedergelegten Zeugnisse des gottlichen Wahrheitsgeistes stehen, der die Himmelskundigen erleuchtet hat, dass sie sogar das Mysterium der Geburt des Gottessohnes aus der Jungfrau in den Sternen ausgedrückt fanden, 1 und die Zeit seiner Geburt in den Sternen lasen. Der Hervorgang des grossen Propheten aus der Jungfrau steht in einer inneren Beziehung zur Lex Mereurialis, entsprechend der Mythologie und der Beziehung des Mercurplaneten zum Sternbild der Jung-Denn der Mercur hat alle seine wesentlichen und frau, 2 principalen Potestates im Sternbild der Jungfrau, welches seine Domus essentialis oder naturalis, und zwar seine Domus

<sup>1</sup> Omnes antiqui Indi, Chaldaei, Babylonii docuerunt, quod in prima facie Virginis ascendit virgo mundissima nutritura puerum in terrae Hebracorum, cui nomen Jesus Christus, ut dicit Albumasar in majori intro-

ductorio Astronomiae. Op. c., p. 121.

<sup>2</sup> Creatus enim fuit in Virgine, et dignitates seu potestates seu virtutes seu fortitudines quinque, quae debentur planetis ratione signorum, habet Mercurius in Virgine, ut sunt seil. domus, exaltatio, triplicitas, terminus, facies. I. c.

corrumpens. Non tamen multum durabit, ut dicunt, quia luna velociter mutatur . . . . Et hoc, ut dicunt, statuetur ab aliquo magno et potente, qui praevalebit aliis, et aestimant astronomi fideles tam moderni quam antiqui, quod hace est lex Antichristi, quia ille ultimo in fine mundi adveniet etc. Op. c., p. 123.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Essentiales et naturales domus sunt duodecim signa, quorum divisio naturalis est (siehe Oben S. 555, Ann. 2), quia sectiones Zodiaci et coeli manent in suis locis de circulo coelesti h. e. de firmamento, quam divisionem signorum faciunt sex circuli sese intersecantes in polis Zodiaci et dividunt totum coelum et mundum in duodecim partes acquales. I. c.

principalis 1 constituirt, den Ort seiner Aufsteigung, 2 seine Triplicitas, 3 seinen Terminus 4 und seine Facies 5 in sich fasst. Abumasar lehrt mit allen übrigen Astronomen, dass es drei Conjunctionen des Jupiter mit Saturn gebe, die Conjunction magna, major und maxima. Die Conjunctio magna tritt in jedem zwanzigsten Jahre ein, weil Jupiter, der seinen Umlauf in zwölf Jahren vollendet, mit dem Saturn, der denselben in dreissig Jahren vollendet, innerhalb der Periode von sechzig Jahren dreimal in irgend einem Zeichen zusammentrifft. Nach viermaliger

<sup>2</sup> Exaltationes sunt hae: Sol exaltatur in Ariete, Luna in Tauro, Saturnus in Libra, Jupiter in Cancro, Mars in Capricorno, Venus in Piscibus, Mercurius in Virgine. l. c.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Principalis domus planetae est, in qua creatus fuit, ut Leo est domus Solis, Cancer Lunae, Virgo Mercurii, Libra Veneris, Aries Martis secundum quosdam, secundum alios Scorpius, Sagittarius Jovis, Capricornus Saturni. Op. c., p. 122.

Triplicitas planetae dicitur, cum sit in signo, in quo creatus est, vel in aliquo ejusdem naturae cum signo, in quo creatus est. Unde sciendum, quod quatuor sunt triplicitates signorum. Una est calida et sicca, quae continet tria signa calida et sicca, cujusmodi sunt Aries, Leo, Sagittarius. Unde cum sol est in aliquo eorum, dicitur esse in sua triplicitate. Et alia est triplicitas secunda ex Tauro, Virgine et Capricorno, et haec est frigida et sicca; et Mercurius, quando est in aliquo istorum, est in triplicitate sua. Quia licet domina istius triplicitatis in die primo sit Venus, deinde Luna et in nocte primo Luna, postea Venus, et eorum particeps in nocte et die sit Mars, tamen Mercurius participatur eis in Virgine proprie, ut dicunt Astronomi, et ideo triplicitatem habet in Virgine proprie sicut exaltationem et domum. Tertia triplicitas est ex Geminis, Libra, Aquario, quae est calida et humida. Et quarta est in Cancro, Scorpione et Pisce, quae est frigida et humida. l. c.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Famosiores termini sunt Aegyptiorum. Jupiter habet sex primos gradus Arietis, Venus sex sequentes, Mercurius octo, Mars quinque, Saturnus quinque, Venus adhuc octo primos Tauri, Mercurius sex sequenter, ita quod Mercurius habeat septem primos gradus Virginis pro termino, non solum secundum Aegyptios, sed secundum Ptolomaeum, et hoc est quod nunc quaecimus. l. c.

Facies signorum accipiuntur per divisionem cujuslibet signi in tres partes aequales, et unaquaeque constat ex decem gradibus, quae vocantur facies et alio modo decani. Quarum facierum initium est a primo gradu Arietis et terminatur in decimo gradu ejusdem et dicitur facies Martis. Secunda usque in vicesimum, et dicitur facies Solis, quia Sol succedit ei in ordine circulorum. Tertia est in finem Arietis et dicitur facies Veneris, et sic de ceteris secundum ordinem, ut patet in tabula facierum, ita quod Mercurius habeat decem gradus Virginus ultimos pro facie. l. c.

Wiederholung dieser sechzigiährigen Epoche tritt die Conjunctio major, nach deren abermaliger Vervierfachung die Conjunctio maxima ein. Jede dieser Conjunctionen kündiget inhaltsschwere Ereignisse an, 1 die Conjunctio maxima die allerbedeutungsvollsten. Eine solche (maxima oder major) hatte statt im vierundzwanzigsten Jahre des Kaisers Augustus, welche zugleich den Eintritt des Lex Mercurialis verkündete. Von dieser Conjunctio maxima spricht Ovidius in seinem Carmen de Vetula, und gibt an, dass sechs Jahre nach derselben der Prophet aus der Jungfrau geboren werden sollte. 2 Hienach wäre das dreissigste Regierungsjahr des Kaisers Augustus das Geburtsjahr Christi. Während der sechs Jahre vor Christi Geburt hatte eine Conjunction des Jupiter und Saturn im Zeiehen des Jupiter statt; wenn sie ganz nahe am Kopfe desselben stattgehabt haben sollte, so war es eine Conjunctio maxima. Die Bedeutsamkeit der mit Christus beginnenden Aera lernen wir aus Abumasar kennen, welcher lehrt, dass die Vollendung in zehn Saturnumläufen mit dem Untergange von Reichen und mit der Entstehung und dem Untergange von Religionen zusammenhänge. Eine solche kritische Epoche fiel in die Tage des von Alexander des Grossen besiegten Perserkönigs Darius. Nach zehn weiteren Saturnumläufen erschien Christus; von Christus bis Mani, und von Mani bis Mahomed verliefen gleichfalls solche Epochen von zehn Saturnusjahren. Aus Abumasar sehöpft Baeo die

Magna conjunctio dicitur significare pluries super sublimationem regum et potentum et super gravitatem annonae et super ortus prophetarum . . . . Conjunctio major significat super sectam et mutationem ejus in quibusdam regionibus . . . . Conjunctio maxima significat super mutationes imperiorum et regnorum et super impressiones ignitas in aëre et super diluvium et super terrae motum et gravitatem annonae. Op. c., p. 124.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Loquens Ovidius de conjunctione majore et fere maxima dicit in metro suo hoc modo:

Una quidem talis fatali tempore nuper Caesaris Augusti fuit anno bis duodeno A regni novitate sui, quae significavit Post annum sextum nasci debere Prophetam Absque maris coitu de virgine, cujus habetur Typus, uti plus Mercurii vis multiplicatur, Cujus erat concors complexio prima futurae Sectae . . . .

beruhigende Zuversicht, dass der Untergang des Muhamedanismus nahe sei; Abumasar sage im zweiten Buche seines Werkes über die Conjunctionen, dass die Lex Mahometi nicht länger als 693 Jahre dauern könne, von welchen gegenwärtig 665 Jahre schon abgelaufen seien. Von da aus eröffnen sich Baco auch Aussichten auf die Möglichkeit einer genaueren Bestimmung der Zeit des Antichrist; denn vorausgesetzt, dass es den bereits aus den Caspischen Thoren hervorgebrochenen Tartaren beschieden sein sollte, das Gesetz Muhameds zu stürzen, so möchte wohl aus ihnen jener Mächtige hervorgehen, welcher nach biblischer und astronomischer Vorhersagung jenen schändlichen Cult voll verruchter Zauberei, die Religion des Antichrist aufrichten wird. Ethicus 1 sagt in seiner Kosmographie ausdrücklich, dass der Antichrist einem aus den Caspischen Thoren hervorbrechenden Volke sich beigesellen und von demselben sich als Gott der Götter ehren lassen werde. Es wäre zu wünschen, dass die Kirche eine Nachforschung in der Bibel und in den Weissagungen der Sibylle, des Aquila, des Merlin, Sestio, Joachim und vieler Anderer, so wie in den Historien und in den Büchern der Philosophen veranlassen, und mit den Ergebnissen dieser Nachforschungen auch die astronomischen Indicien vergleichen lassen möchte, um zur Gewissheit oder doch zu zuverlässigen Muthmassungen über die Zeit des Antichrist zu gelangen.

An diese Desiderien, deren Inhalt uns zufolge der oben auseinandergesetzten erkenntnisstheoretischen Ansehauungen Baco's nicht überrasehen darf, aber auch, wie z.B. bei Albumasar, auf christliche Alterationen des übersetzten Textes arabischer Schriften aufmerksam macht, schliessen sich Baco's Klagen

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Die unter dem Namen des Ethieus Ister gehende Kosmographie wurde bereits von Isidorus Hispalensis benützt. Der in ihr eitirte Bischof Avitus Aleimus wird auch von Baco (Op. maj., p. 125) mit Ethieus in Verbindung gebracht als Zeuge für die astronomische Vorauskündigung der Geburt des Gottessolmes aus der Jungfrau.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Damit ist der jüdische Proselyt und griechische Uebersetzer der hebräischen Bibel Aquila aus Sinope gemeint, welcher nach einer apokryphischen Nachricht bei Epiphanius (Pond. et mensur. c. 14) früher Christ gewesen, aber wegen Neigung zur Nativitätsstellerei und anderen ähnlichen Künsten aus der Christengemeinschaft ausgestossen worden sein soll. In Baco's Auffassung tritt an Aquila der Charakter eines abtrünnigen Christen nicht mehr hervor.

über die Mängel und Fehler des üblichen Kalenders an. 1 Ein erster Fehler ist, dass die Dauer des Jahres zu 3651/1 Tagen angenommen wird, während sie in Wahrheit kürzer sei, so dass in 130 Jahren bereits um einen ganzen Tag geirrt wird.2 Ein zweites damit zusammenhängendes Gebrechen ist das Uebersehen des Vorrückens der Nachtgleichen, und die falsche Angabe der Zeit der Nachtgleichen und Solstitien. In der altehristlichen Zeit hat man auf die Anctorität des Hippokrates hin die beiden Solstitien des Sonnenjahres auf VIII Kal. Jan. und VIII Kal. Jul., die beiden Aequinoctien auf VIII Kal. April. und VIII Kal. Octobr. verlegt; seit Beda aber hält man constant XII Kal. April. als Zeitpunkt des Frühlingsäquinoctiums fest. Diese Angabe ist eben so unrichtig, als die altehristliche Annahme, an deren Stelle sie trat. Ptolomäus hat in seinem Almagest für das Jahr 140 p. Chr. XI Kal. April. als Zeitpunkt des Frühlingsäquinoctiums und XI Kal. Jan. als Zeit des Wintersolstitiums aufgewiesen; seit Ptolomäus sind eilf Jahrhunderte verflossen, in deren Verlaufe das Frühlingsäquinoctium alle 125 Jahre nm je einen Tag rückwärts gegangen ist, so dass es gegenwärtig 3 auf III Idus Mart. fällt, das Wintersolstitium mit Idus Dec., das Sommersolstitium mit XVII Kal. Jul., die Herbstnachtgleiche mit XVI Kal. Oct. zusammenfällt. Aus der Ptolomäischen Angabe über das Wintersolstiz folgt aber weiter, dass der Geburtstag Christi, als welchen die Kirche VIII Kal. Jan. festhält, nicht mit dem Wintersolstiz zusammengefallen sein könne, da dieses 140 Jahre vor dem durch Ptolomäus astronomisch normirten Jahre mit X Kal. Jan. zusammengefallen sein muss. Aus dem Gesagten lässt sieh ein dritter Uebelstand des kirchlichen Kalenders ersichtlich machen. Da das Frühlingsägninoctium gegenwärtig auf III Idus Mart. fällt, und dieser Tag im vierzehnten Jahre des neunzehnjährigen Mondzirkels mit dem Vollmonde der Frühlingsnachtgleiche zusammenfallen kann, so musste der Ostersonntag auf XIII Kal. April. fallen können, während der gegenwärtige Kalender XI Kal. April. als frühesten Ostertag gestattet. Dasselbe gilt

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Op. maj., p. 126—134; Op. tert. cap. 67−71.

 $<sup>^2</sup>$  Bekanntlich ist der Irrthum etwas geringer, da er in 400 Jahren noch nicht ganz drei Tage (2.980 Tage) beträgt.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Nämlich a. 1267 als Abfassungszeit des Opus majus.

vom dritten Jahre desselben Zeitzirkels, wie die auf die Kalendas des März fallende goldene Zahl anzeigt; 1 in diesem Jahre muss Ostern längstens XII Kal. April. gefeiert werden, kann aber auch früher fallen. In künftigen Jahrhunderten muss aber, wenn an der Julianischen Bestimmung der Jahresdauer festgehalten wird, die Osterfeier noch weiter sich rückwärts schieben, woraus natürlich schliesslich die heilloseste Verkehrung des ganzen Kirchenkalenders resultiren würde. Der neunzehnjährige Mondeszirkel, die Unterlage der ganzen Osterberechnung ist gleichfalls falsch construirt, wovon Jeder sich überzeugen kann, der die in demselben enthaltenen Neumondsangaben mit den jedem Bauer bemerkbaren Mondesphasen vergleicht; jetzt schon tritt der Neumond eonstant um drei oder vier Tage früher ein, als im Kalender verzeichnet ist. Der Zeitunterschied zwischen der im Kalender fixirten und der thatsächlich statthabenden Neumondsphase beträgt in 76 Jahren beinahe einen Drittelrag; in 4256 Jahren ist die Differenz schon so gross, dass der Kalender Neumond anzeigt, während in Wirklichkeit Vollmond statt hat. Der gemeinhin recipirten Construction des neunzehnjährigen Mondzirkels liegt die Voraussetzung zu Grunde, das jeder neue Monat mit dem Sichtbarwerden des verdunkelt gewesenen Mondes beginne; diese Annahme ist aber für die ealeulatorischen Zwecke der astronomischen Mondesphasenbestimmung völlig unbrauchbar, weil das abermalige Sichtbarwerden des Mondes an keine stetige stets gleiche Zeit gebunden ist, sondern bald früher, bald später eintritt. Die astronomisch correcte Angabe der Zeitdauer des Monats findet sich im Almagest, und ist von Arzachel unter Beseitelassung kleinster nicht ins Gewicht fallender Bruchtheile adoptirt worden. Unter Voraussetzung der von Arzachel angenommenen Dauer des Monats fällt der Monatsanfang nach Ablauf 30 arabischer Jahre genau wieder in denselben Zeitpunkt, wie am Beginne derselben; 30 arabische Jahre umfassen 360 volle Lunationen =  $10631 \,\mathrm{Tage.^2}$ Wenn erst nach Ablauf dieser Epoche der Anfang des Monates

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Siehe die Tabelle des immerwährenden Julianischen Kalenders bei Ideler, Lehrbuch der Chronologie, S. 514.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Baco's Vorschlag, den neunzehnjährigen Mondencyclus durch den dreissigjährigen arabischen Cyclus zu ersetzen, rührt von Robert von Lincoln her, wie Kaltenbrunner (Sitzungsber, LXXXII, S. 333 f.) aus der von

wieder in denselben Zeitpunkt fällt, wie am Beginne derselben, so kann der neunzehnjährige Mondeszirkel der Lateiner keine geschlossene Mondenepoche bilden. Das Wahre ist vielmehr, dass dieser neunzehnjährige Zirkel, wenn er bloss vier Schaltjahre in sich fasst, um mehr als zwei Dritteltage hinter dem vollkommenen Abschlusse seiner letzten Lunation zurückbleibt, in drei darauf folgenden Zyklen aber, welche fünf Schalttage in sich fassen, jedesmal um mehr als einen Vierteltag die Zahl der von ihm umschlossenen Lunationen überschreitet. Die Berufung auf die ehrwürdige Auctorität der Nicänischen Synode, welche den neunzehnjährigen Mondeszirkel adoptirte, ist nicht stichhältig. Die Synode konnte ihn adoptiren, weil dazumal seine Angaben mit den thatsächlichen Zeiten der Lunationen zusammenstimmten; selbst zu Beda's Zeit, der Alles aufbot, ihn zu rechtfertigen, waren die Diserepanzen zwischen den wirklichen Mondzeiten und den Angaben des Circulus decemnovalis noch nicht allzusehr fühlbar; anders liegt die Sache jetzt, wo es im Interesse der Ehre des christlichen Namens geradezu geboten ist, an die nicht länger mehr zu verschiebende Reform des Kirchenkalenders zu gehen, 1 und auch an hiezu befähigten Männern kein Mangel ist. 2

Wie Baco seinem päpstlichen Gönner gegenüber die damalige Beschaffenheit des Kirchenkalenders als ein Aergerniss bezeichnete, so sprachen sich nach ihm auf gleiche Weise Pierre d'Ailly auf dem Constanzer Concil, Nikolaus Cusanus auf dem Basler Concil aus. Wir erwähnen diese bekannte Thatsache wegen gewisser denkverwandtschaftlicher Bezüge dieser beiden

Pierre d'Ailly dem Constanzer Concil vorgelegten Schrift über Reform des kirchlichen Kalenders nachgewiesen hat.

Debet autem nunc temporis remedium apponi propter istos errores manifestos et palpabiles atque propter scandalum multiplex in ecclesia. Nam omnes literati in computo et astronomi sciunt haec, et derident ignorantiam praelatorum, qui haec sustinent. Atque philosophi infideles Arabes, Hebraei et Graeci, qui habitant inter christianos ut in Hispania et Aegypto et in partibus Orientis et in multis aliis mundi regionibus, abhorrent stultitiam quam conspiciunt in ordinatione temporum, quibus ntuntur christiani in suis solennitatibus. Et jam christiani habent peritiam astronomiae, per quam potest fieri certificatio. Op. c., p. 134.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Auch Baco hatte vier Jahre vor Zusammenstellung seines Opus majus einen handschriftlich noch existirenden Liber de computo abgefasst, in welchem er auf eine noch frühere Schrift de termino paschali sich zurückbezieht.
Sitzungsber, d. phil, hist. Cl. XCIII. Bd. III. Hft.
37

Männer zu Baco. D'Ailly hegte eine ausgesprochene Vorliebe für astronomische und kosmographische Studien, und trat gleich Baco für die Astronomia judiciaria ein. Als Nominalist war er selbstverständlich Individualist, wenn auch nicht in jenem Sinne, wie Baco, der in dieser Hinsicht eine mittlere Stelle zwischen logistischen Empirismus D'Ailly's und dem speculativen Individualismus des Cusaners einnimmt, sofern er nämlich an der durch den Nominalismus zersetzten Realität des metaphysischen Gedankens festhält, der ihm ja in den Begriffen von Materie und Form die allgemeinen Unterlagen seiner metaphysischen Weltconstruction darbieten muss und auch in die Physik hinein seine Rechte geltend macht. Freilich nennt Baco die der sogenannten allgemeinen Physik zugewiesenen rationalen Grundbegriffe nicht mehr metaphysische Begriffe, da ihm das Gebiet der Metaphysik sich auf den Bereich der spirituellen Existenzen beschränkt, und die rationalen Grundbegriffe der Physik sich auf etwas beziehen, was an sich unsinnlich doch mit dem sinnlich Erscheinenden unzertrennlich verknüpft ist, wie Zeit, Raum. Bewegung, Kraftäusserung. Er nennt aber seine Gedanken über diese Erörterungsobjecte der allgemeinen Physik nur darum nicht metaphysische Gedanken, weil jene Objecte keine spirituellen Realitäten, und demzufolge für ihn keine Objecte geistiger Intuition, sondern einzig ratiocinativer Zergliederung sind. Wären sie Objecte geistiger Intuition, so müssten sie in Gott urhaft aufgehoben sein, was aber nach Baco zufolge der absoluten Geistigkeit oder Unsinnlichkeit Gottes unmöglich ist. In Gott sind nur die Gedanken der Dinge aufgehoben, an welchen die von der allgemeinen Physik zergliederten Modalitäten derselben als denknothwendige Bestimmtheiten derselben erscheinen: wir denken aber diese Bestimmtheiten nur darum, weil sie sich zugleich mit den Objecten der sinnlichen Erfahrungswelt uns unabweislich aufdringen. Von einer metaphysischen Deduction jener Bestimmtheiten ist bei Baco schlechthin keine Rede, sondern bloss von einer ratiocinativen Feststellung des mit ihnen zu verbindenden richtigen Begriffes. Dagegen macht aber das metaphysische Denken, ohne dass es Baco zugestehen will, bei seinen Erörterungen über das Einzelne und Individuelle als solches seine Rechte geltend. Es ist nicht Verweifung einer metaphysischen Naturerklärung, sondern nur eine anders modificirte Art derselben, wenn er unter kritischer Abthuung der von ihm verworfenen metaphysischen Bedeutung der Universalien das Singuläre als Solehes als das wahrhaft Seiende und desshalb Wirkungsfähige erklärt. Die Materie ist ihm nicht reine Passivität, sondern Strebeverlangen (Conatus), welches durch die Formation der Materie activ gemacht und seiner ursprünglichen Unbestimmtheit entrissen zu einem Streben bestimmter Art gemacht wird. Dieses Streben bestimmter Art entspricht der bestimmten Natur des Individuums d. h. des Compositums aus einer bestimmten Form und aus einer bestimmten Art der Materie, welche letztere nirgends in ihrer unbestimmten Allgemeinheit, sondern allüberall als eine individuell bestimmte existirt, obschon man wegen des Zusammentreffens vieler Individuen in einer gemeinsamen Form auch bestimmte Arten der den verschiedenen Formen entsprechenden Materien anzunehmen hat. Der Denkzusammenhang der Weltlehre Baeo's nöthiget uns, zwischen ursprünglichen und abgeleiteten Arten der Materie zu unterscheiden, d. h. zwischen solchen Arten, die zugleich mit den Formen, in welche jede derselben hineingebildet ist, durch einen ursprünglichen Creationsact gesetzt sind, und zwischen Materien, welche, wie jene der irdischen Sonderwesen durch Superformationen der sehon vorhandenen sublunaren und irdischen Stofflichkeit gebildet worden sind. Denn wir wissen bereits, dass für jede besondere Wesensspeeies auch eine besondere Art der Materie vorhanden sein muss. Aus dem Gesagten folgt, dass die Engel, die himmlischen Körper und die Elementarkörper der sublunaren Welt unmittelbar durch Gott geschaffen sein müssen, während bezüglich der verschiedenen Arten der tellurischen Sonderdinge angenommen werden könnte, dass sie durch die Einwirkungen der siderischen Welt aus der elementarischen sublunarischen Stofflichkeit edueirt worden seien, wenn nicht die Bedeutung, welche Baco der Singularität als solcher beilegt, es nothwendig machen würde, für alles Individuelle und Singuläre, was die tellurische Sphäre in sich fasst, gleichfalls eine primitive Creation durch Gott anzunehmen, und nur die Propagation der durch den göttlichen Willen primitiv gesetzten Typen der verschiedenen Wesens-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Prima individua animalium et plantarum non fuerunt generata sed vel ereata vel plasmata, Op. maj., p. 292.

species den Einwirkungen der siderischen Potenzen anheimzugeben. Baco steht, soweit er an diesem Verhältniss zwischen himmlischer und sublunarischer Welt festhält, unter dem Einflusse der antiken Kosmologie und Physik, während sich in seiner Betonung der Bedeutung des Individuellen und Singulären der christliche Gedanke geltend macht. Dieses Gedankenmotiv scheidet seinen Individualismus von dem empiristischen Singularismus der Nominalisten ab, welcher auf die Verwerfung der von Baco wenigstens relativ anerkannten metaphysischen Bedeutung des Allgemeingedankens gegründet war. Aber sowohl Baco als auch die mittelalterlichen Nominalisten halten an der antiken Auffassung des Verhältnisses zwischen himmlischer und irdischer Welt fest, und stehen daher in einem ihnen Beiden gemeinsamen Gegensatze zu Nikolaus von Cusa. welcher durch die speculative Begründung, die er seinem Individualismus gab, die Schranken der antiken Kosmologie durchbrach, und bereits auch die physikalische Unrichtigkeit des geocentrischen Weltsystems andeutete. Baco blieb durch sein Festhalten am Geoccntrismus innerhalb die Gränzen der mittelalterlichen Weltanschauung gebannt, während der Cusaner durch seinen speculativen Individualismus den ersten Schritt über dieselbe hinausthat. Baco's Individualismus ist nicht jener des speculativen Gedankens, sondern einfach nur jener des ehristlich-religiösen Creationsgedankens unter Verzicht auf den noch ausserhalb seines Denkbereiches liegenden Versuch einer Vermittelung der generischen Allgemeinheit mit der individuellen Besonderheit in einem über beide hinausliegenden höheren Denkelemente, in welches sich Nikolaus von Cusa durch seinen speculativen Individualismus aufschwang, ohne freilich über eine ontologisch abstracte Fassung und Lösung des von ihm aufgegriffenen philosophischen Denkproblems hinauszugelangen. Baco begnügte sich zufolge seines grundsätzlichen Empirismus mit einem physikalischen Dynamismus, der ihm die unmittelbare Gewährschaft für die Richtigkeit seines Individualismus bot, und ihm auch die orientirenden Gesichtspunkte für die Ermittelung des richtigen Verhältnisses zwischen Stoff und Form als den grundhaften Componenten alles geschöpflichen Daseins darbot. Denn alle Kraftwirkung geht von einem bestimmten Centrum aus, welches als solches einen bestimmten Ort einnimmt, und ein individuelles Dasein als Sitz und Hort der Kraftwirkung involvirt. Eben hieraus folgt aber zugleich auch, dass nur innerräumliche oder physische Existenzen Gegenstand unserer geistigen Erforschung sein können, während die überräumlichen, illocalen geistigen Existenzen nur in dem Grade, als sie sich durch ihre Wirksamkeiten vernehmbar machen, und nach den denknothwendigen Analogien ihres Seins und Wesens mit jenem der sinnlichen Existenzen erkennbar sind. Dass wir diess von ihnen wissen, verdanken wir nach Baco schliesslich nur der Offenbarung in der oben schon auseinandergesetzten Weise.

Gleichwohl stehen wir als willensfreie moralische Wesen ganz und gar im Bereiche jener übersinnlichen Ordnung, deren Organisation und Gesetze wir im Lichte der inneren und der historischen äusseren Offenbarung, so wie der aus dem Alterthum überlieferten Weisheitslehren zu erkennen haben. Die Erkenntniss dieser Ordnung ruht, soweit sie rationale Erkenntniss ist, auf der Metaphysik; diese geht für Baco, soweit sie über die Metaphysik der Körperwelt hinansreicht, ganz und gar in Theologie und Moral auf. 1 Baco gibt in einem Tractate über Moralphilosophie, welcher die Schlusspartie seines Opns tertium bilden sollte, 2 die der Moral mit der Metaphysik gemeinsamen Lehren an,3 welche die Unterlage der Moralphilosophie als Rechts- und Pflichtenlehre zu bilden haben. Diese Lehren sind lauter Lehren derjenigen Wissenschaft, welche man heute zu Tage die natürliche Theologie nennen würde, nämlich die Lehren von Gottes Wesen, von Gott als Welturheber und Weltregenten, von den Engeln und Menschenseelen, von der sittlichen Ordnung im menschlichen Zeitdasein und von der ewigen Vergeltung in einem zukünftigen Leben, von den pflichtgemässen sittlichen Beziehungen des Menschen zu Gott, zu sich und zum Nächsten, von der Nothwendigkeit eines öffentlichen und gemeinsamen Cultes. Wie dieser Cult beschaffen sein müsse, kann man nach Baco nur aus der Offenbarung

Ygl, hiezu die oben S. 519 ff, angegebenen, hierüber orientirenden Bemerkungen Baco's fiber das Verhältniss zwischen Vernunft und Wille, Intellectus speculativus und Intellectus practicus.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> In Baco's handschriftlich vorhandenem Werke de philosophia morali. Siehe Charles p. 69 und 245=260.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> De philosophia morali, c. 1, Aushebung dieser Sätze bei Charles p. 250.

wissen; Mittler der wahren und richtigen Erkenntniss des Inhaltes der Offenbarung ist der Papst als Oberhaupt der Kirche und unmittelbarer Stellvertreter Gottes auf Erden. 1 Baco spricht in diesem Satze aus dem unmittelbaren Bewusstsein seiner Zeit heraus, deren Anschauungen, weil und soweit er in ihnen lebt, für ihn die Geltung unmittelbarer rationaler Evidenz haben; es ist ihm undenkbar, wie die nun einmal factisch bestehende sittliche Ordnung auf Erden, die in der christlichen Gesellschaft repräsentirt ist, ohne ihre centrale Zusammenfassung in einem höchsten menschlichen Haupte Bestand haben könnte. Auch hier berührt sich Baco merkwürdiger Weise mit einem Gedanken, welchen Nikolaus Cusanus in seiner späteren, auf das Basler Coneil folgenden Entwickelungsepoche seiner kirchlichen Anschauungen entwickelte. In einer während des Frankfurter Fürstentages a. 1442 abgefassten Schrift<sup>2</sup> fasst er das Verhältniss des Papstes zur Kirche nach Analogie des Verhältnisses Adams zum menschliehen Geschlechte, Gottes zur Welt. Wie die Kraft der Einheit der menschliehen Natur aus dem das ganze Menschengeschlecht umfassenden Adam sich auswickelte, und Gottes Schöpferkraft in den Geschöpfen sieh entfaltet, so die verschiedenen Abstufungen der kirchliehen Gewalt aus ihrer ursprünglichen ungeschiedenen Einigung in Petrus, dem gottbestellten Haupte der Kirche, welches aber, indem es die verschieden abgestuften besonderen Gewalten aus sich entlässt, die höchste und universale Gewalt ungesehwächt zu behaupten fortfährt, und die aus ihm emittirten besonderen, ihrer Natur nach beschränkteren Gewalten der Patriarchen, Metropoliten, Bischöfe und Priester umschliessend in sich fasst, so dass es im Grunde keine Gewalt ausser jener dieses Ersten (des Petrus und seiner Nachfolger) gibt.

Der letzte der siebzehn, aus der Metaphysik zum Unterbau der Moral entlehnten Sätze lautet: Quod uni tantum fieri debet revelatio, quod iste debeat esse mediator Dei et hominum et vicarius Dei in terra, cui subjiciatur totum genus hominum, et cui credere debeat sine contradictione . . . . et iste est legislator et summus sacerdos, qui in spiritualibus et temporalibus habet plenitudinem potestatis tanquam Deus humanus, ut dicit Avicenna in 10 Metaph., quem licet adorare post Deum. De philos. mor., c. 1.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ad Roderieum de Trevino Archidiaconum.

Baco gliedert die Philosophia moralis in sechs Theile, von welchen indess bis jetzt nur die drei ersten handschriftlich aufgefunden worden sind. In diesen behandelt der erste Theil die Principienlehre, der zweite die Gesellschaftslehre, der dritte die moralischen Verpflichtungen jedes Einzelnen als solchen. 1 Nach seiner eigenen Angabe verhalten sich diese drei Theile zu einander, wie Cultus Dei, Bonum commune, Bonum privatum; hiedurch ist auch die Rangordnung in ihrer Aufeinanderfolge bestimmt. In der Gesellschaftslehre<sup>2</sup> entwickelt Baco unter häufiger Verweisung auf Avicenna seine Theorie vom Staate und dessen fundamentalen Einrichtungen, von den Gesetzen, durch welche die eheliche Gemeinschaft, das Verhältniss zwischen Obrigkeiten und Untergebenen, Herren und Dienern, Hausvätern und Familiengenossen, Lehrern und Schülern zu regeln ist. Als die drei nothwendigen Factoren zur Feststellung und Herhaltung der rechtlichen Ordnung im bürgerlichen Gemeinwesen bezeichnet er die Lenker, die Hilfsorgane der Leitgewalt und die Gesetzeskundigen. Unnütze, arbeitsscheue Glieder der bürgerlichen Gesellschaft sollen nicht geduldet, sondern ausgewiesen und unter besondere Aufsicht gestellt werden. Der Staatsschatz, dessen Einkünfte in gesetzlich festgestellten Abgaben, Strafgeldern und Kriegsbeute bestehen, soll neben der Bestreitung der übrigen für das Gemeinwohl nöthigen Ausgaben auch den Alten und Gebrechlichen zu Gute kommen; auch die Lehrer des Gesetzes müssen durch denselben sustentirt werden. Baco verbreitet sich weiter über Erbschaftsrecht und Testamente, Verträge und Processsachen; keine Art unsolider Schwindelei soll geduldet, Glückspiele und andere auf Ausbeutung und Corrumpirung der bürgerlichen Gesellschaft abzielende Unternehmungen sollen verpönt sein. Auch auf die Strafjustiz und das Kriegswesen wirft er einen flüchtigen Blick. Für die Succession in der Herrschaft soll Sorge getragen sein; Baco erklärt sich für die durch Wahl zu bestimmende Suc-Der Staatslenker heisst bei ihm stets Legislator; er

Auch im Opus tertium (c. 14) scheidet Baco die Moralphilosophie in seehs Theile. Der Inhalt des vierten und füntten Theiles bezieht sieh auf die Ekklesiastik; der seehste Theil handelt de causis ventilandis coram judice inter partes, ut fiat justitia.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Philos, mor., c. 7. Vgl. die Ausziige bei Charles p. 311-317.

fasst also die Herrscher der Staaten in einer seiner Auffassung der päpstlichen Würde analogen Weise auf. Die Freiheit der Untergebenen wird bei dieser Auffassungsart durch das ihnen eingeräumte Wahlrecht gewahrt, dessen Entscheidung er als Gottes Urtheil ansieht; er räumt überdiess dem Volke das Recht ein, einen als unfähig und unwürdig Erkannten abzusetzen und anstatt desselben einen Anderen zu wählen. bürgerlichen Einrichtungen der Staaten und Reiche können durch natürliche Ursachen, durch die Philosophie und endlich unmittelbar durch das christliche Gesetz normirt sein. 1 natürliche Ursachen bezeichnet Baco die durch die siderischen Einflüsse bedingten klimatologischen Zustände und psychischphysischen Dispositionen der Völker; die philosophische Gesetzesweisheit sucht Baco vornehmlich bei den alten Griechen, unter welchen Plato und Aristoteles als philosophische Gesetzeslehrer hervorragen. Aristoteles habe 2 die sechs möglichen Formen der socialen Ordnung vom ethischen Standpunkte eruirt. komme nämlich darauf an, was als oberster Zweck und höchstes Gut der Societät angesehen werde. Ist es die zukünftige jenseitige Seligkeit, so ergibt sich hieraus die Idee der christlichen Societät, welche auch von Aristoteles und anderen richtig Philosophirenden, wenn schon nur unvollkommen, erfasst worden ist. Gilt zeitlich-irdische Wohlfahrt als höchster Zweck, so können Wohlleben, Reichthum, Herrschaft, Unterjochung der Völker, Ruhm als Objecte des Begehrens des Volksgeistes die mannigfaltigen Formen des bürgerlichen Gemein- und Staatswesens bestimmen. Indem Aristoteles die Verderblichkeit dieser Formen zeige und zugleich die Wege zur Abwendung derselben und der mit ihnen verbundenen Schäden des Gemeinwohles aufweise, habe er sich als einen ächten Gesetzesweisen bekundet,3 und biete auf wenigen Blättern mehr als das gesammte Corpus

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Comp. stud. phil., c. 4.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Baco bezieht sich hier auf Aristot. Pol. VII, e. 1 ff.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Aristoteles et ejus discipulus Theophrastus omnia compleverunt, ut dicit M. Tullius quinto Academicorum libro (vielleicht Versehen statt Fin. V, 4), et ab his habuerunt omnes Latini omnes leges principaliter; quamquam Leges XII Tab. fuerunt transscriptae ex dictis Solonis Athenieusis. Sed dolendum, quod haec pars philosophiae non est apud Latinos usu nisi laicaliter, secundum quod imperatores et reges statuerunt Op. tert., c. 14.

Juris Romani. Anch im dritten Theile der Philosophia moralis, in der Lehre von der Privatmoral, ist Baco's Hauptführer Aristoteles, welchem die Lehre von den Tugenden entlehnt ist; neben Aristoteles werden vornehmlich die moralischen Schriften Cicero's und Seneca's als unerschöpflich reich an moralischer Belehrung empfohlen. 1 Die aristotelischen Sehriften über Ethik, Politik und Rhetorik unter Hinzunahme eines dem Aristoteles beigelegten Liber de regimine regnorum gelten Baco als der vollständige Inbegriff aller seehs Theile der Philosophia Moralis; er findet bei Aristoteles die ehristlich-theologische Begründung der Philosophia moralis durch die Lehre vom dreieinigen Gotte, welche Aristoteles theils von seinem Lehrer Plato, nach Aussage des Liber de regimine regnorum noch vollkommener aus hebräischen Schriften und in persönlichem Verkehre mit den Hebräern kennen gelernt habe. Seinen Charakter als Lehrer erhabener Weisheit habe er nicht bloss durch Wort und Schrift, sondern auch durch die That bewährt, indem er am Abend seines Lebens mit seinen erlesensten Schülern Besitz und Heimath verliess, um ausschliesslich der meditativen Beschauung, der Erwägung der göttlichen, ewigen Dinge und der jenseitigen zukünftigen Welt zu leben.

Baco denkt, wie wir oben <sup>2</sup> hörten, nichts weniger als vortheilhaft vom römischen Rechte; er bezeichnet es gleich den in den meisten Ländern und Reichen bestehenden besonderen Gesetzgebungen als ein unphilosophisches Laienrecht, welches rein natürlichen, und so weit es in den Erlässen der Regenten begründet ist, zufälligen Ursprunges sei, und auch in seiner Exsequirung auf eine rein mechanische, d. i. handwerksmässige Weise gehandhabt werde. Er stösst sich desshalb <sup>3</sup> an dem Umstande, dass das römische Recht durch Kleriker gelehrt

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Legantur decem libri Ethicorum Aristotelis et innumerabiles Senecae et Tullii et aliorum, et inveniemus, quod sumus in abysso vitiorum, ut dicamus: Gratia Dei salvavit nos. Summus enim zelus castitatis et mansuctudinis et patientiae et constantiae et omnium virtutum fuit apud philosophos. Nam non est homo in aliquo vitio ita absorptus, quin si legeret diligenter libros hos, illud vitium dimitteret; quoniam ita potenter allegant pro qualibet virtute, et contra quo llibet vitium quod non est finis. Op. tert., c. 14.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Siehe oben S. 503, Anm. 2.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Comp. stud. phil., c. 14.

572 Werner.

werde, oder dass die völlig weltlich lebenden Lehrer desselben als Kleriker gelten wollen. Den Klerikern zieme es, sich dem allgemein giltigen kirchlichen Rechte zu widmen, über dessen Verhältniss zum weltlichen Rechte uns Baco freilich einigermaassen im Unklaren lässt. Wenn er 1 sagt, dass ein Reich, welches gute Gesetze habe, nach Erkenntniss des besten Rechtes, welches eben das christliche Recht ist, schuldig sei, dasselbe mit Aufgebung des bisherigen anzunehmen, so möchte man daraus folgern, dass den weltlichen Gesetzgebungen schlechthin das geistliche Recht der Kirche substituirt werden solle, oder wenigstens erstere in absoluter Unterordnung unter das allgemeine kirchliche Gesetz nur so weit fortbestehen dürfen, als die besonderen Landesverhältnisse eine speciell modificirte Application desselben nothwendig erscheinen lassen. Baco scheint hier seinem philosophischen Individualismus untreu werden zu wollen, und hat jedenfalls noch keine Ahnung von der Herausbildung der besonderen Staaten und Reiche als selbstständiger Individualitäten aus der allgemeinen ehristlichen Völkerfamilie. Ihm ist, wie seiner Zeit, die Idee des Culturstaates noch völlig fremd, weil alle Cultur dazumal wesentlich noch die ausschliesslich kirchliche war; er kennt noch keine Ablösung der Rechtsidee von der Sittlichkeitsidee und beider von der religiösen Idee, und hat also auch noch keine Ahnung von der weltgeschichtlichen Bewegung. deren Verlauf ein relatives Auseinandertreten der von jenen drei Ideen umfassten Gebiete herbeiführen sollte, um eine in der Idee des Menschenwesens vermittelte Einigung derselben anzubahnen. Daher seine Glorification des allerdings in seinem Jahrhundert im Zenith seiner Machthoheit stehenden Papstthums; das Papstthum ist ihm nicht nur wie jedem Katholiken für immer und alle Zeit die höchste Würde auf Erden, sondern der Papst zugleich auch der oberste Weltherrscher und Regent der Reiche. 2

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Pilos. mor., c. 7: Si aliqua civitas vel regnum bonarum sit constitutionum et legis, hoc non adversatur ei, quin debeat recipere aliam legem, cujus institutio quam optima est, quare dilatanda est per totum orbem, et in hoc verbo lex christiana innuitur.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Sapientia humana ordinat hominem in vitam aeternam secundum possibilitatem philosophiae, et probat, quod lex debet a solo Deo revelari, et uni legislatori perfecto, qui est vicarius ejus in terra, et qui habet toti mundo

Die dem Papstthum dargebrachte Huldigung steht bei Baco in engster Verbindung mit seinen Plänen und Bemühungen um Verwirklichung seines Wissenschaftsideales, die er einzig mit Hilfe des weltmächtigen allgebietenden l'apstthum durchführbar erachtete. Er spricht diess in dem Uebersichtsplane der vierten Abtheilung seiner Philosophia moralis aus. 1 Sein Wissenschaftsideal ist die Aufnahme der gesammten Menschenweisheit in die christliche Theologie, welche hiedurch zu einem Tempel der gotterleuchteten Gesammtwissenschaft werden, und auf das Fundament einer allumfassenden Weltkunde gestellt werden soll. Da nämlich die geistigen Dinge nach Analogie der sinnlichen, die himmlischen nach Analogie der irdischen zu verstehen sind, so muss ein in successiver Erweiterung und Vertiefung begriffener Betrieb der Weltkunde durch sich selbst zu einer stets vollkommeneren Aufhellung der christlichen Erkenntniss und ihrer Mysterien führen, und damit der Sieg des Christenthums auf Erden über alle von ihm abweichenden Völkerreligionen angebahnt werden. Baco muthete der Kirche die Aufgabe zu, das von ihr im Beginne des Mittelalters übernommene grundlegende Werk des Unterrichtes und der geistigen Bildung der Nationen durch sich allein mit den ihr unmittelbar zu Gebote stehenden geistlichen Kräften fortzuführen und zu vollenden. Die Geschichte hat gelehrt, dass die Angelegenheiten des Unterrichtes und der Bildung, wenn die Völker durch den erziehenden Einfluss der Religion bis zu einer gewissen Stufe emporgehoben worden sind, selbsteigene Angelegenheit der christlichen Gesellschaft werden und das Laienthum die specifische Vertretung aller weltlichen Wissenszweige zu übernehmen hat. Und diess musste allüberall da eintreten, wo an die Stelle und auf Grund der von der Kirche überlieferten antiken Bildung eine nationale Bildung trat, deren Entwickelung mit der Erstarkung des Selbstbewusstseins des Laienthums, und des mit dem geistig geweckten Nationalbewusstsein engst verwachsenen Staatsgedankens zusammenhing.

dominari et omnia regua disponere; et hic habet legem promulgare et ordinare de suo successore, quem philosophi vocant summum sacerdotem. Op. tert., c. 14.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> L. c.

Die fünfte Abtheilung der Philosophia Moralis hat es mit der geistigen Einflussnahme der Kirche auf das gläubige Laienthum zu thun. Auch hier zeigt sich wieder, dass Baco nur das geistig noch unentwickelte Laienthum seines Zeitalters im Auge hat, welches die Kirche nach seiner Ansicht durch die mündliche Predigt zu leiten und geistig zu beherrschen hat. 1 Baco hatte noch keine Ahnung von der durch die Erfindung der Buchdruckerkunst zu bewirkenden geistigen Umwälzung in der eivilisirten Gesellschaft: er konnte also auch nicht von ferne daran denken, wie viele andere Mittel geistiger Beeinflussung und Leitung der religiös-sittlichen Ueberzeugungen der kirchlichen Predigt an die Seite zu treten hätten, um der kirchlichen Predigt den von ihm beabsichtigten Einfluss zu sichern und denselben zu unterstützen. Er zeigt sich übrigens von der Predigtweise seiner Zeit durchaus nicht befriedigt, 2 nennt sie unphilosophisch, geziert, der Erkenntniss des wahren Wesens der ächten Rhetorik entbehrend, und demzufolge auch ohne Kenntniss der Mittel, den Menschen innerlich zu fassen und durch die Macht des lebendigen Wortes zu beherrschen. Er macht nur zu Gunsten einzelner geistlicher Redner eine Ausnahme, unter welcher er den Berthold von Regensburg mit Namen hervorhebt.

Baco unterscheidet zwischen der Rhetorica docens und utens; die erstere weist er der Logik, letztere der Musik zu, und sieht in der Musikkunst, diese im weitesten Sinne verstanden, ein Hauptmittel der Kirche in ihrer Wirksamkeit auf Sinn, Gemüth und Ueberzeugung der Gläubigen. Baco gibt sich den weitestgehenden und höchstgesteigerten Erwartungen über die Macht und Wirkung einer vollkommen ausgebildeten Musikkunst hin, und scheint die poetisirenden Erzählungen

Op. tert., cap. 15 et 75.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Principalis intentio ecclesiae et ultimus finis est opus praedicationis, ut infideles ad fidem convertantur et fideles in fide et moribus conserventur. Sed quia utrumque modum vulgus ignorat, convertit se ad summam et infinitam curiositatem, scil. per divisiones Porphyrianas et per consonantias ineptas verborum et clausularum, et per concordantias vocales, in quibus est sola vanitas verbosa, omni carens ornatu rhetorico et virtute persuadendi. Op. c., c. 75.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Op. tert., cap. 72-74,

des Alterthums hierüber als beglaubigte Geschichte nehmen zu wollen; er traut der Musik die Eigenschaft zu, nicht bloss die Leidenschaften der Menschen zu besänftigen, sondern auch die Bestien zu zähmen; sie soll ein Mittel sein, lasterhaften Handlungen Einhalt zu thun, die Uebung des Gesanges eines der vorzüglichsten Gesundheitsmittel sein. Er hofft von einem zukünftigen tiefsten Eindringen in die Geheimnisse der Musikkunde und von der Erfindung der solehen Einblicken entsprechenden Musikinstrumente Erfolge, in welchen geradezu die Zustände der verlorenen Paradieseswelt wiederhergestellt erscheinen würden. 1 Baco fasst übrigens Poesie und Musik in unzertrennlicher Einheit, und erkennt nur in demjenigen einen wahrhaften Musiker, welcher sieh zugleich exact auf die Gesetze der Metrik und Rhythmik versteht. Daneben verlauten wieder die üblichen Klagen über den in letzterer Zeit eingerissenen Verfall der kirchlichen Poesie und Musik; die Kenntniss der Gesetze der Metrik und Rhythmik sei den heutigen Hymnologen und kirchlichen Dichtern unbekannt, an die Stelle der aus der Kirche überkommenen Harmonia enharmonica, welche die schöne Mitte zwischen der rauhen, abgerissenen Harmonia diatonica und der verweichlichten schnörkelhaften Harmonia chromatica einhalte, sei das ungeordnete Gefallen an letzterer getreten, der Gesang werde durch geschmacklose Künsteleien zur Unnatur verzerrt, man vernehme widerliche Falsetstimmen. Auch hierin sei also der kirchlichen Reformarbeit reichlicher Stoff geboten.

Baco lässt alle höheren geistigen Bestrebungen in der Musik als schlechthin Höchstem gipfeln, welches über alles menschliche Denken und Selbstthun hinausgreifend 2 den Menschen mit göttlicher Gewalt ergreife und über sich selbst erhebe, um ihn der Macht des Göttlichen vollkommen dienstbar zu machen. 3

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Certe raperentur bruta in omnem voluntatem nostram... similiter animi in quemlibet gradum devotionis raperentur, et in plenum cujuslibet virtutis amorem excitarentur et in omnem sanitatem et vigorem. Op. tert., c. 73.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Mira musicae super omnes scientias spectanda potestas. Nam, ut ait Boetius, aliae scientiae veritatis investigatione laborant; haec vero non solummodo speculationi sed moralitati conjuncta est, et naturam permutat universam. l. c.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Sic beatus Fanciscus jussit fratri eytharistae ut dulcius personaret, quatenus mens excitaretur ad harmonias coelestes, quas pluries audivit, l. c.

Diese Auffassung steht in vollkommenem Einklange mit Baco's philosophischer Gesammtanschauung, mit seiner Vorliebe für die Mathematik, mit seiner Betonung der moralisch-praktischen Zwecke aller Bildung und Cultur, mit seiner Ansicht von der gleichsam theoleptischen Natur alles höheren Denkens und Erkennens, und seiner Abneigung gegen die auf die metaphysische Wahrheit und Geltung des Allgemeingedankens gegründete Vernunftwissenschaft der Scholastik. An die Stelle der geistigen Apprehension der göttlichen Allgemeingedanken als des wesenhaften Geistgehaltes der Dinge, tritt bei ihm die Apperception von Harmonien, deren tönende Componenten die singulären Dinge als solche sind, und gemäss der göttlichen Weltconception zu einem planvoll gedachten Ganzen sich zusammenfügend eine wundervolle Tonschöpfung, ein Gedicht ewiger göttlicher Gedanken darstellen. Baco entdeckte jedoch nicht den Zauberstab, der die wirklichen Dinge geistig berührend in Offenbarungen schöpferischer göttlicher Gedanken sich verwandeln macht; für ihn, den grundsätzlichen Empiristen blieb jene wundervolle Harmonie ein blosses Postulat, eine blosse Denkahnung, die erst dem ideal durchgeisteten Vernunftdenken sich in eine lebendige Denkerfahrung, in eine wirkliche Apprehension der dem sichtbaren Weltganzen und der gesammten Schöpfung eingegeisteten göttlichen Harmonien umzusetzen vermag. Ihm fallen göttliche Inspiration und menschliche τέχνη unvermittelt auseinander; und so kam es gewissermaassen von selbst, dass sein geistiges Beginnen, so gross es angelegt war, von der auf die Selbstmacht des scholastischen Vernunftdenkens sich stützenden Albert'schen Schule zurückgedrängt wurde, in einem späteren Jahrhundert aber, wo die von ihm anticipirten Gedanken mächtig wieder auflebten, bereits von der vorgeschrittenen Zeitrichtung überholt erschien. An Bewunderern und an Gläubigen hat es ihm in den auf das Mittelalter nächstfolgenden Jahrhunderten nicht gefehlt; das wahrhafte und bleibende Interesse an ihm kann jedoch nur das historische sein, welchem gemäss seine geschichtliche Erscheinung aus den Zuständen des Zeitlebens seines Jahrhunderts verstanden wird.

# SITZUNGSBERICHTE

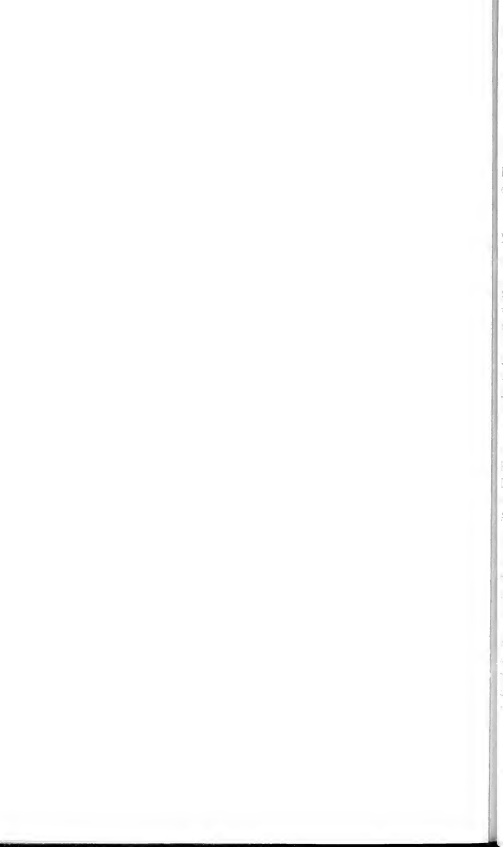
DER

# KAISERLICHEN AKADEMIE DER WISSENSCHAFTEN

PHILOSOPHISCH-HISTORISCHE CLASSE.

XCIII. BAND, IV. HEFT,

JAHRGANG 1879. — APRIL.



# IX. SITZUNG VOM 2. APRIL 1879.

Von der k. preussischen Akademie der Wissenschaften in Berlin wird der erste Band des Werkes: "Politische Correspondenz Friedrichs des Grossen",

von Herrn Hofrath M. A. Ritter von Becker in Wien das fünfte Heft des zweiten Bandes der 'Topographie von Niederösterreich' übersendet.

Die k. bayrische Akademie der Wissenschaften in München macht Mittheilung von den beiden Aufgaben, welche zur Bewerbung um den von Herrn Christakis Zographos in Konstantinopel gestifteten Preis ausgeschrieben wurden.

Ferner zeigt dieselbe an, dass sie die ihr zur Verfügung gestellte Zinsenmasse der Savigny-Stiftung für die Jahre 1877 und 1878 als Preis ausgesetzt habe für die Lösung einer Aufgabe, deren Thema lautet: "Die Formeln des Edictum perpetuum (Hadrianum) in ihrem Wortlaute und ihrem Zusammenhange".

Der Obmann der Grabreliefs-Commission Herr Hofrath Ritter von Birk legt einen Bericht des c. M. Herrn Directors Dr. Conze in Berlin über den Stand des Grabreliefunternehmens mit dem Ersuchen um seine Veröffentlichung in dem Anzeiger vor.

Das w. M. Herr Hofrath A. Ritter von Kremer in Cairo übersendet eine für die Sitzungsberichte bestimmte Abhandlung welche den Titel führt: "Ibn Chaldun und seine Culturgeschichte der islamischen Reiche".

Von Herrn Dr. Adolf Bachmann, Privatdocenten der Geschichte an der Prager Universität, werden "Urkunden und Actenstücke zur österreichischen Geschichte im Zeitalter Friedrichs III. und König Georgs von Böhmen 1440—1471" mit dem Ersuchen um ihre Aufnahme in die "Fontes rerum Austriacarum" eingesendet.

Das w. M. Herr Hofrath Dr. Sickel legt eine für die Sitzungsberichte bestimmte Abhandlung unter dem Titel: 'Beiträge zur Diplomatik VII; Kanzler und Recognoscenten bis zum Jahre 953' vor.

Das w. M. Herr Professor Dr. Hartel legt eine für die Denkschriften bestimmte Abhandlung des c. M. Herrn Professor Kvíčala in Prag vor, welche betitelt ist: "Studien zu Euripides mit einem Anhang Sophokleischer Analecta".

#### An Druckschriften wurden vorgelegt:

- A cadémie royale des Sciences, des Lettres et des Beaux-Arts de Belgique: Bulletin. 48° Année, 2° Série, Tome 47. Nros. 1 et 2. Bruxelles, 1879; 80.
  - des Inscriptions et Belles-Lettres: Comptes rendus des Séances de l'Année 1878. IV<sup>e</sup> Série. Tome VI. Bulletin d'Octobre à Décembre. Paris, 1879; 8°.
- Akademie, königl. Preussische, der Wissenschaften zu Berlin: Monatsbericht.
  December 1878. Berlin 1879; 8°. Politische Correspondenz Friedrichs des Grossen. I. Band. Berlin 1879; 4°. Ueber die Anfänge des Axumitischen Reiches; von A. Dillmann. Berlin, 1879; 4°. Einiges zur Japanischen Dicht- und Verskunst von W. Schott. Berlin, 1878; 4°.
- Becker, M. A.: Topographie von Niederösterreich. H. Band. 5. Heft. Wien, 1879; 4%.
- Bureau, k. statistisch-topographisches: Beschreibung des Oberamts Tuttlingen. Stuttgart, 1879; 8°.
- Geschichts- und Alterthums-Verein zu Leisnig: Mittheilungen. V. Heft. Leisnig, 1878; 80.
- Gesellschaft, Deutsche morgenländische: Abhandlungen für die Kunde des Morgenlandes. VII. Band. Nr. 1. Leipzig, 1879; 8°.
  - historische, in Basel: Finanzverhältnisse der Stadt Basel im XIV. und XV. Jahrhundert von Dr. Gustav Schönberg. Tübingen, 1879; 80.
  - für Salzburger Landeskunde: Mittheilungen, XVIII. Vereinsjahr 1878.
     Salzburg; 80.
- Mittheilungen aus Justus Perthes' geographischer Anstalt von Dr. A. Petermann. XXV. Band, 1879. III. Gotha; 4%.
- Oppert, Gustav, Ph. D.: On the Classification of Languages. Madras, London, 1879; 80.
- Revue politique et littéraire et Revue scientifique de la France et de l'Étranger. VIII Année, 2º Série. Nros. 38 et 39. Paris, 1879; 4º.

# Ibn Chaldun und seine Culturgeschichte der islamischen Reiche.

Vor

#### A. von Kremer.

wirklichem Mitgliede der k. Akademie der Wissenschaften.

## I.

## Leben und Werke.

Es ist eine beachtenswerthe Erscheinung im orientalischen Mittelalter, zu einer Zeit, wo die grosse Geistesthätigkeit des arabischen Volkes schon ihren Gipfelpunkt überschritten hatte und von allen Seiten die Anzeichen des Verfalles sich bemerkbar machen, einen kühnen, selbstständigen Denker auftreten zu sehen, der, den Entwicklungsgang der Civilisation beobachtend, eine für jene Zeit ebenso originelle als grossartige Geschichtsauffassung sich zu bilden verstand.

Ibn Chaldun ist der Name des hervorragenden Mannes, der unter den Historikern des Morgenlandes unbestritten die erste Stelle behauptet, weil er nicht nur die Geschichte der islamischen Völker nach einem ganz neuen und selbstständigen Plane schrieb, sondern auch der Culturgeschiehte seine besondere Aufmerksamkeit widmete, und, wie er nicht ohne Selbstgefühl hervorhebt, sie eigentlich erfand und begründete.

Die bewegte Zeit, in der er lebte, die einflussreiche Rolle, welche er als Staatsmann und Gelehrter spielte, mögen viel dazu beigetragen haben, seinem Geiste diese Richtung zu geben.

Geboren in Tunis im Jahre 1332 und einer der angesehensten Familien von Sevilla entsprossen, nahm er schon in seinem zwanzigsten Lebensjahre die Stelle eines Secretärs bei dem über Tunis damals wenigstens dem Namen nach die Herrschaft ausübenden Sultan Abu Ishâk II. aus der Dynastie der Hafsiden ein. Bald aber verliess er diese Stellung und begab sieh nach Fez, der Hauptstadt der Sultane aus dem

Geschlechte der Meryniden. Hier erhielt er eine Stelle im Secretariate des Sultans Abu Inân, fiel aber bald in Ungnade, ward in den Kerker geworfen und erlangte die Freiheit erst nach dem Tode des Sultans im Jahre 1358, worauf er wieder eine nicht unwichtige politische Rolle spielte und schliesslich von dem neuen Herrscher zu seinem Geheimsecretär ernannt ward. Ein Aufstand stürzte den Sultan und unter dem neuen Gewalthaber gerieth Ibn Chaldun in eine schwierige Stellung. Er wandte sich (1362) nach Spanien, wo Ibn Ahmar, der König von Granada, dem er früher wichtige Dienste geleistet hatte, ihn mit offenen Armen empfing. Ein Jahr später begab er sich als Gesandter seines neuen Herrn nach Sevilla, der Stadt seiner Ahnen, zu Peter dem Grausamen, König von Castilien, bei dem er die zuvorkommendste Aufnahme fand. Der König machte ihm den Antrag, an seinem Hofe zu bleiben und wollte ihm sogar die in Sevilla gelegenen früheren Besitzthümer seiner Familie zurückerstatten.

Nach Granada zurückgekehrt, lebte er in den angenehmsten Verhältnissen, bis eine Verstimmung zwischen ihm und dem Wezyr Ibn Chatyb ihn veranlasste, wieder nach Afrika zurückzukehren (1365). Er liess sich in Bigâja (Bougie) nieder, wohin ihn der Hafsiden-Prinz Abu Abdallah eingeladen hatte.

Doch auch hier währte seine Ruhe nicht lange, denn ein benachbarter Machthaber, der Fürst von Constantine, eroberte die Stadt. Nur kurz verblieb Ibn Chaldun unter dem neuen Fürsten und wandte seine Schritte nun nach Tehnesân (Tlemsen), wo er von dem Gebieter dieser Stadt, dem Prinzen Abu Hammu, aus der Familie der Abd-alwad, zum Secretär gewählt ward. Im Jahre 1370, als sich eben ein Krieg zwischen seinem Herrn und dem Sultan von Westafrika aus der Dynastie der Meryniden vorbereitete, erbat er sich die Erlaubniss, nach Spanien zu reisen und erhielt sie auch. Aber im Augenblicke seiner Einschiffung ward er auf Befehl des Meryniden-Sultans Abdal'azyz verhaftet, erlangte nach kurzem Verhöre die Freiheit, kam schnell in Gnaden und trat nun in die Dienste dieses Fürsten, der sich des grossen Einflusses gerne versicherte, den Ibn Chaldun auf die arabischen Nomadenstämme ausübte, die damals ein sehr wichtiges politisches Element bildeten. Als der Sultan Abdal'azyz starb, blicb er im Dienste seines Sohnes Abu Bakr Sa'yd, der jedoch nur unter Bevormundung des Grosswezyrs die Herrschaft führte.

Unterdessen erfolgte seitens des Königs von Granada eine Einmischung in die innern Angelegenheiten des Meryniden-Staates, indem er gegen den unmündigen Sultan sieh erklärte und einen Kronprätendenten aufstellte; es entbrannte der Krieg zwischen Granada und den Meryniden. Der Kampf endete damit, dass Abu Bakr Sa'yd der Herrschaft entsetzt ward und an seiner Stelle ein anderer Prinz desselben Hauses den Thron bestieg.

Unter diesen Verhältnissen erbat sich Ibn Chaldun die Erlaubniss zur Rückkehr nach Spanien (1374), erlitt aber das Missgeschick, auf Befehl seines früheren Gönners, des Königs von Granada, ausgewiesen zu werden. In Afrika angekommen, befand er sich in einer misslichen Lage. Die Staaten der Meryniden wollte er nicht betreten und im Gebiete des Sultans von Telmesân, den er früher ziemlich schnöde verlassen hatte, fühlte er sich nicht ganz sieher. Zwar fügte er sich dem Rufe des Sultans und begab sich nach Telmesân, suchte aber dort in einem Derwischkloster Sicherheit und benützte die erste Gelegenheit, sich dem Machtbereiche des Sultans zu entziehen. Er liess sich mit seiner Familie in Kal'at Ibn Saläma nieder, einem abgelegenen Städtchen der heutigen Provinz Oran. Hier blieb er vier Jahre in dem alten Schlosse, dessen Ruinen noch jetzt siehtbar sind, und hier vollendete er seine Culturgeschiehte.

Um Quellenstudien für seine allgemeine Geschichte zu machen, begab er sich gegen Ende 1378 nach Tunis, wo damals unter der Herrschaft der Hafsiden ein reges wissenschaftliches Leben herrschte und in den Moscheen und Lehranstalten reiche Büchersammlungen angehäuft waren. Der Sultan Abul-'Abbâs selbst nahm lebhaften Antheil an dem Zustandekommen seines Geschichtswerkes. Er vollendete hier auch den Theil desselben, welcher die Berberen und die Zenâta-Stämme, dann die beiden Dynastien der Omajjaden und Abbasiden, die vorislamische Geschichte behandelt und überreichte ein Exemplar der Bibliothek des Sultans. Nach vierjährigem Aufenthalte musste er aber wieder scheiden: um einer bei dem Sultan gegen ihn eingeleiteten Intrigue auszuweichen, erbat er sich die Erlaubniss zur Pilgerfahrt nach Mekka und segelte, seine

Angehörigen zurücklassend, auf einem gerade im Hafen zur Abfahrt sich bereit machenden Schiffe nach Alexandrien (1382). von wo er nach Kairo ging und bald zum Oberrichter (Kâdy) nach malikitischem Ritus daselbst ernannt ward (1384). Er entwickelte in dieser Stellung grosse Strenge in Beseitigung zahlloser Missbräuche, ging gegen die Dywansbeamten, sowie gegen die Rechtsgelehrten und professionellen Juristen, gegen die Bewohner der Derwischzellen, die sich unter dem Scheine der grössten Frömmigkeit in alle weltlichen Geschäfte einmengten, mit grösster Energie zu Werke. Aber er machte sich auf diese Art zahllose Feinde, die ihn bei dem Sultan anschwärzten; dazu traf ihn ein schweres Unglück, indem seine Familie, die er zu Schiffe von Tunis kommen liess, in einem Sturme unterging. In dieser Lage sehnte er sich nach Erlösung und erhielt endlich die erbetene Enthebung von seinem Posten. Seine ganze Zeit widmete er nun wieder dem Studium und der wissenschaftlichen Arbeit, die nur durch die Pilgerfahrt nach Mekka unterbrochen ward.

Im Jahre 1400 begleitete er den Beherrscher Aegyptens nach Syrien auf seinem Feldzuge gegen Tamerlan (Tymurlenk), gerieth hiebei in dessen Gefangenschaft, erlangte aber bald die Freiheit, kehrte nach Kairo zurück, wo er noch mehrmals das Richteramt bekleidete und am 15. März 1406 im Alter von 74 Jahren starb. —

Den wechselvollen Lebenslauf des Mannes muss man kennen, um seine Geistesrichtung und seine wissenschaftliche Thätigkeit zu verstehen. Er lebte in der Zeit des allgemeinen Zusammenbruches der alten arabischen Welt. An die Stelle des Chalifenreiches waren schon geraume Zeit vorber zahlreiche Sultanate und Feudalherrschaften getreten, die fast fortwährend mit einander in Fehde lagen und die allgemeine Zersetzung des Bestehenden beförderten. Die Nationalitätsidee trat schon stark in den Kämpfen der Berberen gegen die Araber hervor und machte ihre Kraft als staatenbildender Factor ziemlich deutlich bemerkbar.

Auf die Beobachtung solcher Vorgänge sich stützend, stellte Ibn Chaldun seine Ansichten auf von dem Entstehen und dem Verfalle der Staaten und von dem Einflusse des nomadischen oder sesshaften Volkselementes; hierauf begründete er seine Auffassung der Geschichte, nicht als Darstellung des Aufeinanderfolgens der politischen Ereignisse und des Lebenslaufes der sich ablösenden Dynastien, sondern der geistigen und materiellen Entwicklung der Völker.

"Die Geschichte hat den Zweck, Nachricht zu geben von der socialen Gruppirung der Menschheit, das ist: der Gesellschaft, sowie von den verschiedenen Zuständen, welchen im naturgemässen Wege die Gesellschaft ausgesetzt ist, als: dem wilden Leben, der Verfeinerung der Sitten, dem Gemeinsinn der Familie und des Stammes, den verschiedenen Arten von Ueberlegenheit, welche die Völker gegen einander erwerben und woraus die Reiche und Dynastien entstehen u. s. w. endlich aber von allen Veränderungen, welche die Natur der Dinge im Charakter dieser Gesellschaft bewirken kann."

An diese Definition dessen, was er für die Hauptaufgabe der Geschichte hält, knüpft er seine Ansichten über die historische Kritik. Er bezeichnet als die letzte, aber nicht unwichtigste Ursache der vielfachen Irrthümer der Geschichtsschreiber das mangelhafte Verständniss der Geschichte, die Unkenntniss der Natur der durch die Gesellschaft geschaffenen Verhältnisse. <sup>2</sup>

Denselben Gedanken entwickelt er weiter, wie folgt: Unter so bewandten Umständen ist die Regel, welche man anwenden muss, um in den Erzählungen die Wahrheit von dem Irrthum zu unterscheiden und die sich auf die Unterscheidung des an und für sich Möglichen von dem an und für sich Unmöglichen gründet, das Studium der menschlichen Gesellschaft, das ist der Civilisation; dann die Unterscheidung einerseits dessen, was in ihrem Wesen und in ihrer Natur begründet ist, anderseits aber dessen, was accidentell und nicht weiter zu berücksichtigen ist; endlich die Erkenntniss dessen, was von vorne her ausgeschlossen ist. 3

Mit einer allerdings etwas kindlichen Zuversicht, die jedoch in der lebendigen Einbildung des Arabers ihre Erklärung

<sup>1</sup> I, 71 (56). Die erste Zahl bezeichnet Band und Seite der in den Notices et Extraits erschienenen französischen Uebersetzung von de Slane, die zweite gibt die Seite des arabischen Textes.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> I, 73 (57).

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> I, 77 (61).

und Entschuldigung findet, meint Ibn Chaldun hiemit einen unfehlbaren Probirstein der Wahrheit entdeckt zu haben: 'Indem wir auf diese Art vorgehen, haben wir eine sichere Regel, um bei den überlieferten Erzählungen die Wahrheit von der Lüge zu unterscheiden, das Eehte von dem Falschen, und dies durch eine demonstrative Methode, die keinen Zweifel zulässt. Hören wir also von einem Ereignisse, das in der menschlichen Gesellschaft sich zugetragen haben soll, so sind wir in der Lage, sofort zu erkennen, was wir als wahr annehmen oder als falsch zurückweisen sollen. Wir besitzen einen untrüglichen Probirstein, mittelst dessen die Historiker die Thatsachen mit Genauigkeit zu prüfen sich unterfangen können.'

Man sieht, dass auch hier der Orientale und besonders der unter der strengen Schuldisciplin der scholastisch-dialektischen Methode stehende Araber zum Nachtheile des unbefangenen Philosophen sich geltend macht; er stellt eine ziemlich allgemein gehaltene Regel auf und will a priori die Ereignisse nach ihr beurtheilen, ohne zu bedenken, wie schwer es in iedem gegebenen Falle ist, die Wahrheit zu erkennen, wie unmöglich aber, die allgemeinen Kriterien derselben für alle Fälle im Voraus zu bestimmen und dieselben in eine untrügliche Formel zu fassen. Allein sehen wir von diesen Schwächen ab, so werden wir doch in diesem Streben des arabischen Staatsmannes nach Erkenntniss des Gesetzes der Geschichte eine seltene Selbstständigkeit des Forschens und Denkeus anerkennen müssen, die allein schon genügen, ihm eine hervorragende Stelle unter den Geschichtsphilosophen des Mittelalters anzuweisen, deren Reihe zu eröffnen sein unbestrittenes Verdienst bleibt

Auch darf nicht übersehen werden, dass trotz des Weges der Deduction, welchen Ibn Chaldun mit Aufstellung der obigen Regel zu betreten scheint, er sorgfältig die Thatsachen anzuführen bedacht ist, aus welchen seine Lehren ihre Bestätigung erhalten. Er geht daher, im ganzen betrachtet, vorzüglich inductiv vor, wie schon allein daraus erhellt, dass er, um seine allgemeinen Ideen über Philosophie der Geschichte zu begründen, umfassende Geschichtsstudien machte, deren Ergebnisse

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> I, 77 (61).

in seiner allgemeinen Geschichte vorliegen. Dem vergleichenden Ueberblicke der Thatsachen legte er den höchsten Werth bei, was ihn jedoch nicht behinderte, auch auf speculativem Wege die Theorien begründen zu wollen, die er auf empirischem Wege gefunden hatte.

Es ist also ein berechtigtes Selbstgefühl, wenn er von seiner Arbeit sagt: "Es ist dies eine Wissenschaft für sieh, denn sie hat vor allem ein ganz bestimmtes Object, nämlich die Civilisation und die menschliche Gesellschaft, dann handelt sie ferne rs von den verschiedenen Fragen, die dazu dienen, allmälig Thatsachen zu erklären, welche mit dem Wesen der Civilisation selbst zusammenhängen. — Die Abschnitte, in welchen wir diesen Gegenstand behandeln, enthalten eine neue Wissenschaft, die ebenso merkwürdig ist durch die Originalität ihrer Ansichten als durch die Grösse ihres Nutzens. Ich entdeckte sie durch mühevolle Forschungen und tiefe Betrachtungen.

Es darf uns nicht überraschen und wir dürfen es auch nicht für etwas anders als eine mohammedanische Redensart ansehen, wenn Ibn Chaldun die neue Richtung der Geschichtsforschung, welche er einschlägt, einer göttlichen Inspiration und höheren Leitung zuschreibt, und mit dem Koranverse schliesst: "Denn Gott leitet mit seiner Erleuchtung den, an welchem er Gefallen findet". (Sur. XXIV v. 35.)

Der Selbstständigkeit seiner Geschichtsauffassung entspricht übrigens auch vollkommen der Plan des Werkes, den er folgendermassen entwickelt: "Der Mensch unterscheidet sich von den übrigen lebenden Geschöpfen durch Eigenschaften, die ihm eigenthümlich sind und hiezu gehören besonders die folgenden: 1. die Wissenschaften und Künste, welche ein Product der Reflexion sind, wodurch sich der Mensch von den Thieren unterscheidet; 2. das Bedürfniss einer Autorität, welche Uebergriffe zurückhält, einer Regierung, die im Stande ist ihn zu bändigen. Von allen lebenden Wesen ist der Mensch das einzige, welches ohne dem nicht bestehen kann, denn wenn auch die Bienen und Heuschrecken? etwas einer Regierung ähnliches zeigen, so ist dies doch nur das Ergebniss des

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> I, 77 (61, 62).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Vgl. Sprüche 30, 27.

Instinktes und nicht der Reflexion und Ueberlegung; 3. die Erwerbthätigkeit und die Arbeit, welche die verschiedenartigsten Lebenserfordernisse liefern; 4. der Associationstrieb, das ist das Gefühl, welches die Menschen anregt, zusammen zu wohnen, sei es nun in Städten, sei es unter Zelten. Es veranlasst sie hiezu der Hang für die Gesellschaft und der Drang ihrer Bedürfnisse, denn die Natur drängt sie, gegenseitig sich zu unterstützen in der Verfolgung des Lebensunterhaltes; 5. und 6. der Zustand der Association in seiner doppelten Form, nämlich a) dem Nomadenleben und b) dem sesshaften Leben. In beiden Fällen erfährt der Zustand der Gesellschaft Veränderungen von grosser Bedeutung.

"Diesem Plane entsprechend theilt sich dieses erste Buch (unseres Geschichtswerkes) in sechs Abschnitte: 1. über die menschliche Association im Allgemeinen, über die Verschiedenheit der Menschenrassen und der von ihnen bewohnten Länder; 2. über die Association bei den Nomaden, unter Besprechung der halbwilden Stämme und Völker; 3. über die Regierungsformen, das Chalifat, das Königthum und die in jedem Reiche nothwendiger Weise bestehenden Staatsämter; 4. über die charakteristischen Merkmale der Civilisation des sesshaften Lebens und über die Bedeutung der Städte und Provinzen hiefür; 5. über die Gewerbe und die verschiedenen Mittel den Lebensbedarf zu erwerben und Reichthum zu gewinnen; 6. über die Wissenschaften und die Mittel sie zu erlernen und sich zu unterrichten.

Es kann nicht der Zweck dieser Abhandlung sein, Ibn Chalduns oben skizzirten Plan hier weiter zu verfolgen; es genügt, seinen Gedankengang wiedergegeben zu haben und im Folgenden das Bild seiner Geschichtsauffassung hieraus zu entwerfen.

Jedenfalls ist schon aus dieser Anlage des Werkes ersichtlich, dass er, ganz in demselben Sinne wie die moderne europäische Wissenschaft, unter Culturgeschichte die Darstellung der gesammten Thätigkeit eines Volkes auf dem grossen Gebiete des geistigen und materiellen Schaffens versteht. Und, wenn uns etwas befremdet, so ist es der Umstand, dass er als

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> I, 85 (68).

Mohammedaner der Religion, als wichtigem culturgeschichtlichem Elemente, in seinem Plane keinen Platz einräumt und im Verlaufe des Werkes zwar deren Bedeutung als politisches Element anerkennt, aber die metaphysische, transcendentale Seite gänzlich unberücksichtigt lässt. Auch in diesem Punkte ist Ibn Chaldun der erste Vertreter einer Geistesrichtung, die im Abendlande erst ein halbes Jahrtausend später sich Geltung errungen hat.

#### 11.

# Einwirkung von Klima und Ernährung auf die körperliche und geistige Entwicklung.

Nach den Ausführungen des arabischen Culturhistorikers ist mit Sieherheit zu erkennen, dass er den materiellen Vorbedingungen des Lebens einen grossen und nachhaltigen Einfluss auf die Ausbildung des Rassentypus, der geistigen und körperlichen Befähigung der Völker zuschreibt. Diese in unserer Zeit neuestens vielseitig beleuchtete Frage ist also schon vor fünfhundert Jahren von Ibn Chaldun besprochen worden.

Allerdings ward derselbe Gedanke noch früher, aber auch in unbeholfenerer Weise von dem bekannten Schriftsteller Gâhiz zum Ausdrucke gebracht, der in einer seiner Schriften, gelegentlich der im Koran erwähnten plötzlichen Verwandlung von Menschen in Thiere, sich hierüber in längere Erörterungen einlässt. Er fasst die Meinungen der Philosophen (dohrijjah) zusammen, wovon besonders die hervorzuheben ist, dass, wenn auch eine plötzliche Umwandlung (mash) ummöglich erscheine, doch eine allmälige Umgestaltung durch analoge Erscheinungen in der Natur sich erklären lasse. Es wird darauf hingewiesen, dass Luft und Wasser in der Länge der Zeiten in der That einen bedeutenden Einfluss auf die Entwicklung der Menschen ausüben müssen, wie man dies am besten an den Negern (zing) und den Slaven (sakalibah), sowie an den Bewohnern der Länder von Jagug und Magug (der Tartarei) beobachten könne. - Wir sehen, fügt derselbe Autor hinzu, ähnliche Erscheinungen an den arabischen Colonisten, die sich in Chorasan ansiedelten,

ebenso beobachten wir die eigenthümlichen Verhältnisse der hochasiatischen Länder und wie die Kameele, die Saumthiere und all' ihre zahmen oder wilden Thiere sich in ihrer Natur jenen Verhältnissen anpassen; so sehen wir alle auf Gemüsen oder Blumen lebenden Insecten grün gefärbt, obgleich sie unter andern Verhältnissen diese Farbe nicht haben; so sehen wir in dem vulkanischen Landstriche (harrah) des Stammes Solaim alles schwarz gefärbt, sowohl Menschen als Thiere. Von vielen Personen hören wir erzählen, dass sie Menschen von den nabatäischen Bewohnern der Landschaft Mesene (maisan) gesehen hätten, die geschwänzt gewesen seien: wenn auch nicht gerade so wie das Krokodil oder wie das Pferd, noch wie die Schildkröte und der Maulwurf (gardân), so hätten sie doch so entwickelte Steissknochen gehabt, dass sie wie Schwänze aussahen. - Oft sahen wir auch, fügt Gâhiz hinzu, nabatäische Matrosen auf den Tigrisschiffen, die wahre Affen schienen, und nicht selten kann man Leute aus Westafrika zu Gesicht bekommen, zwischen denen und den Thieren nur ein geringer Unterschied bemerkbar ist. Es ist natürlich dies den Einwirkungen der verdorbenen Luft und des sehlechten Wassers, sowie des ungesunden Bodens zuzuschreiben, wo denn die Bewohner eines solchen Landstriches, welche aus Anhänglichkeit an ihre Wohnsitze den Ort nicht verlassen, unter dem langjährigen Einflusse dieser äusseren Ursachen so sich umgestalten, dass sie solchen Haarwuchs, solche rothbraune Färbung und solche affenähnliche Gestalten bekommen. <sup>1</sup>

Ibn Chalduns Ansicht von dem Einflusse der localen Verhältnisse auf die Menschen und ihre Cultur ist zwar nicht ganz so kindlich, stimmt aber im Grunde vollständig hiemit überein. Er folgt den arabischen Geographen, welche die bewohnte Erde vom Aequator gegen den Nordpol hinauf in sieben aufeinander folgende Zonen eintheilen, von welchen die zwei ersten vom Aequator nordwärts liegenden den Einwirkungen der Sonnenstrahlen und der Hitze in hohem Grade ausgesetzt sind, und deren Bewohner sich durch dunkle Hautfarbe auszeichnen, während die zwei letzten, dem Pole zunächst

Gâhiz: Kitâb alhaiwân fol. 195-196 der Handschrift der Wiener Hofbibliothek. Der Text dieser Stellen folgt im Anhange I.

liegenden sich durch ihre Kälte und die weisse Hautfarbe der Bewohner unterscheiden. Die Bewohner der mittleren Zonen, der dritten, vierten und fünften zeichnen sich sowohl in ihren körperlichen als geistigen Anlagen durch das richtige Maass aus. Dies zeigt sich auch in ihrer Civilisation, ihrer Lebensweise, ihren Wohnungen, den Künsten, Wissenschaften und Staatseinrichtungen. Sie haben Propheten gehabt, bei ihnen hat sich das Königthum entwickelt, sowie Dynastien, Gesetze, Wissenschaften, Städte u. s. w. — Die Völker, welche diesen Himmelsstrich inne haben, sind die Araber, die Römer, Perser, Israeliten und Griechen, sowie die Bewohner Indiens und Chinas.

Um diese Ansicht zu rechtfertigen, führt Ibn Chaldun den heiteren, sorglosen, zum Uebermuthe geneigten Charakter der Neger an, den er aus der heissen Temperatur ihres Landes erklärt. Der Charakter der Bewohner der Küste Nordafrikas nähere sich deshalb auffallend dem der Neger, namentlich finde man ganz ähnliche Charakterzüge in dem Landstriche Biledulgerid (Bilâd algaryd), der bekanntlich ausserordentlich heiss ist, und auch bei den Aegyptern, deren Heimat in derselben Breite mit der eben genannten Gegend liege, könne man diese heitere Gemüthsstimmung, dieselbe Leichtlebigkeit und Sorglosigkeit beobachten. Hingegen haben die Bewohner von Fez in Westafrika (Marokko) ganz entgegengesetzte Eigenschaften; umgeben von rauhen Hochebenen, sind die Einwohner von Fez das gerade Gegentheil der Aegypter: sie sind ernst, voll Vorsicht und Fürsorge; während in Aegypten Niemand daran denkt, für längere Zeit Vorräthe einzulegen, sondern Jeder für seine täglichen Lebensbedürfnisse sich einfach auf den Markt verlässt, gehen die Fezaner so weit, oft für ein Jahr Vorräthe aufzuspeichern.2

Wer in der Lage war, die genannten Länder und deren Bewohner näher kennen zu lernen, wird Ibn Chalduns Beobachtungen nur bestätigen können, denn hinsichtlich des Volkscharakters der Aegypter, die ich durch langjährigen Aufenthalt kennen gelernt habe, muss ich vollständig dem oben Gesagten

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> I, 173 (153).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> I, 176 (156).

beistimmen. So elend stets dieses Volk regiert worden ist, so sehwer der Steuerdruck auch ist, der von jeher auf ihm lastet, so besitzt es doch einen unverwüstlichen Vorrath von gutem Humor und heiterer Lebenslust, die über alle Bedrängnisse des Lebens obsiegen. Die Leichtigkeit der Befriedigung der unentbehrlichsten Lebensbedürfnisse und das milde Klima tragen hiezu gewiss das Meiste bei. Wie lange aber solche Verhältnisse fortwirken, zeigt der Vergleich der heutigen Zustände mit jenen der Zeit Ibn Chalduns: obgleich zwischen beiden Zeitpunkten ein halbes Jahrtausend liegt, hat sieh hierin keine wesentliche Aenderung vollzogen.

Die Nahrungsfrage ist die nächste, mit welcher sich Ibn Chaldun befasst. Vor allem hebt er die Thatsache hervor, dass die Wanderstämme, welche für ihren Lebensunterhalt fast nur auf die Milch ihrer Heerden und das Fleisch derselben angewiesen sind, die fast gar keine Cerealien geniessen, in ihren körperlichen und geistigen Eigenschaften weit überlegen seien den Bewohnern des Culturlandes, die in verhältnissmässig viel günstigeren Bedingungen leben. Erstere zeichnen sich durch gesündere äussere Erscheinung, durch kräftigere und besser geformte Körper aus, sie haben einen festeren Charakter und besitzen eine raschere Auffassung.<sup>2</sup>

An einer anderen Stelle sagt er im Gegensatze hiezu von den Städtern: "Sie tragen die Schamlosigkeit offen zur Schau und führen unanständige Reden, ohne sich durch die Gegenwart ihrer Verwandten oder ihrer Frauen abhalten zu lassen. Ganz anders ist es im Nomadenleben, wo die den Frauen entgegengebrachte Achtung es verhindert, dass auch nur ein unanständiges Wort vor ihnen ausgesprochen werde<sup>6</sup>. <sup>3</sup>

Aehnliche Gegensätze zeigen sich auch zwisehen den freien Thieren der Wüste und den zahmen Hausthieren, welche die fetten Weidegründe bewohnen. Welcher Unterschied zwischen Gazellen, Antilopen, Straussen, Giraffen, wilden Eseln und den

Der in den ersten Jahrhunderten in Aegypten stark hervortretende Hang für ascetische Lebensweise, ist nach meiner Ansicht eine Folge der damals durch das Christenthum besonders empfohlenen Enthaltung von dem Familienleben.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> I, 178 (158).

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> II, 303 (258). Vgl. meine Culturgeschichte des Orients II, 269.

zahmen Thieren, die ihnen am nächsten verwandt sind! Die Gazelle ist die Schwester der Ziege, die Giraffe des Kameeles, der wilde Esel und die wilde Kuh entsprechen den zahmen Thieren desselben Namens, aber wie gänzlich anders sind nicht beide, sei es hinsichtlich der Glätte des Felles, des Glanzes der Haarbekleidung, der Körperformen, der Intelligenz?

Denn die Art der Ernährung wirkt auch auf die physischen und moralischen Eigenschaften. In den Gegenden, wo Ueberfluss herrscht, empfinden das religiöse Gefühl und die Frömmigkeit die Einwirkung dieser äusseren Verhältnisse. Unter den Landleuten, sowie den Städtern sind Jene, die ein frugales Leben führen, die gewohnt sind den Hunger zu ertragen und der Genüsse sieh zu enthalten, viel religiöser gestimmt und geneigter, sich einem frommen Leben zu ergeben, als die Reichen und an den Luxus Gewöhnten. Deshalb enthalten die grossen Städte wenig religiöse Leute, weil man daselbst zu üppig lebt, sich dem Genusse des Fleisches, der Fette und des Mehles ergibt, während auf dem Lande, wo man sich auf frugalste Art ernährt, das Gegentheil der Fall ist. <sup>2</sup>

Dieser Gegensatz der Einfachheit des nomadischen Lebens und der Verfeinerung, der Genusssucht, die unter den Verhältnissen des Lebens in festen Wohnsitzen, namentlich in den Städten sich zeigt, ist nach Ibn Chalduns Auffassung die treibende Kraft im allgemeinen geschichtlichen Entwicklungsgange der Menschheit. Auf der einfachen Lebensweise der Hirtenvölker beruhen der kriegerische Sinn, die Unternehmungslust, während im sesshaften Leben, namentlich in den Städten, diese Eigenschaften verloren gehen. Die Nomadenstämme aber schreiten allmälig von ihrem primitiven Zustande der Sitteneinfalt zu grösserer Verfeinerung vor, sie werden sesshaft und bilden nun für sich selbst eine staatliche Gemeinschaft, oder sie bemächtigen sich durch die Gewalt einer solchen schon bestehenden und werfen sich zu Herrschern über dieselbe auf, indem sie hiemit auch dem Nomadenleben entsagen. 3 Unter

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> I, 178 (159).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> I, 180 (160).

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Von den zahlreichen orientalischen Dynastien, welche auf diese Art gegründet wurden, genügt es hier auf die jüngste, n\u00e4mlich die der Katscharen zu weisen, die Persien beherrscht.

der Einwirkung der sesshaften Lebensweise, des Luxus und der hieraus entspringenden Sittenverderbniss verlieren sie die Eigenschaften, durch welche sie zur Eroberung und Herrschaft befähigt wurden, und fallen selbst nun demselben Processe zum Opfer.

Diese Auffassung des Verlaufes der Geschichte ist offenbar einseitig, denn nur in den besonderen Verhältnissen des Orients, bei gering entwickelten Culturzuständen findet sie ihre Anwendung, wenngleich wir nicht werden umhin können, Ibn Chalduns Princip mit solchen Einschränkungen als richtig anzuerkennen.

#### III.

# Die idealen Grundlagen des Volkslebens.

Es gehört zu den Eigenthümlichkeiten der Geschichtsauffassung Ibn Chalduns, dass er den moralischen Kräften, den idealen Grundlagen des Volkslebens eine nicht geringere Wichtigkeit zuerkennt, als den materiellen. Unter dem alles nivellirenden Einfluss der mohammedanischen Weltanschauung, welche sprachliche und intellectuelle Verschiedenheit der unter das Joch des Islams geschmiedeten Völker so vollkommen zu missachten geeignet ist, muss es um so mehr überraschen, dass er das trennende und abstossende Element, welches in der Rassenverschiedenheit liegt, so scharf aufzufassen und so klar zu beurtheilen verstand.

Ausser allen materiellen Gegensätzen, wie sie sich sehon aus der Gliederung der Gesellschaft in das sesshafte, städtische und das ländliche, dem Ackerbau obliegende oder das nomadische Element ergeben, findet er eine rein ideale Kraft, welche die einzelnen Menschengruppen zusammenhält und diese bezeichnet er mit einem Ausdrucke, der am besten durch Gemeinsinn übersetzt wird und diesen lässt er aus dem Nomadenleben hervorgehen, in welchem er am wirksamsten und deutlichsten zum Ausdrucke kommt.

Das Wort 'aşabijjah, welches hier durch Gemeinsinn übersetzt wird, gibt de Slane durch esprit de corps wieder und es entspricht in vielen Fällen fast ganz dem modernen Ausdrucke ,Nationalitätsidee'. Das Wort selbst,

Versetzen wir uns in die primitive Epoche des Nomadenlebens, wo die einzelnen Menschengruppen, jede für sich, ihr unstätes Leben führten, stets besorgend angegriffen zu werden und desshalb auch stets bereit Gut und Habe, Weiber und Kinder, die Heerden und das Gesinde gegen feindliche Ueberfälle zu vertheidigen. Das Bewusstsein der Zusammengehörigkeit wirkt unter solchen Umständen um so stärker und um so kräftiger, da die meisten Mitglieder eines Stammes von Nomaden in verwandtschaftlichen Beziehungen stehen. Jeder fühlt sich als Theil des Ganzen und für einen stehen alle ein. Solehe Gefühle bilden sich am kräftigsten bei den Wanderstämmen der Wüste aus und desshalb sind diese auch so stark und so furchtbar, denn jeder einzelne Krieger eines Stammes hat nur einen Gedanken, nämlich den, seinen Stamm und seine Angehörigen zu sehützen und zu vertheidigen; wer ohne verlässliche Helfer und Gefährten dasteht, muss unterliegen im Kampfe des Lebens! 1

Da der Gemeinsinn, die Bereitwilligkeit zu gegenseitiger Hilfeleistung und Unterstützung wesentlich eine Wirkung der Familienbande, der Verwandtschaft und des Bewusstseins der gemeinsamen Abstammung sind, so ergibt es sich von selbst, dass die Heiligkeit der verwandtschaftlichen Beziehungen hoch gehalten ward, dass man dieselben bis in die entferntesten Verzweigungen verfolgte, denn hiedurch gewann ja der Stamm, dem man angehörte, Ansehen, Einfluss und Macht. Clienten und Selaven galten als Familienglieder und betrachteten sich selbst als solche, indem sie an allen diesbezüglichen Rechten und Pflichten theilnahmen. In diesem Sinne wird man nun wohl auch den Ausspruch des Propheten zu würdigen verstehen, welcher lautet: "Lernet eure Genealogien, um zu wissen, wer eure nächsten Verwandten sind".

obwohl von Ibn Chaldun zuerst in dieser Bedeutung gebraucht, findet sich bei Ibn Fâris († 390 H.) dem Verfasser des Mogmal, noch nicht. Hingegen hat es Ganhary im Ṣaḥâḥ in der Bedeutung von: Parteinahme. Es ist von 'aṣabah abgeleitet, das die Verwandten von väterlicher Seite bezeichnet und dieses Wort geht auf 'aṣab zurück, das die Muskelbänder bezeichnet. Die Grundbedeutung der Wurzel 'aṣb ist: binden, zusammenhalten.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> I, 269 (234).

Die grosse Bedeutung, die man im arabischen Alterthume nach übereinstimmenden Berichten der Kenntniss der Genealogien beilegte, wird hiedurch begreiflich; der Nachweis der gleichen Abstammung konnte dem Stamme, so wie dem Einzelnen Verbündete und Helfer in der Stunde der Gefahr verschaffen.

Eine andere Folge der vom Verkehr mit den Fremden gänzlich abgeschnittenen Lebensweise der Wüstenstämme ist es, dass sie meist nur unter sich heirathen und daher die Reinheit der Rasse bewahren; nimmt die Vermischung mit Fremden überhand, so verliert der Stamm dadurch die Eigenart, den Sinn für die verwandtschaftlichen Beziehungen, es schwächt sich der Gemeinsinn (das Nationalitätsgefühl) ab und allmälig geht der Stamm seinem Verfalle entgegen. <sup>2</sup>

Auf dieser durch die Schilderung der Stammesorganisation gewonnenen Grundlage entwickelt Ibn Chaldun seine Theorie über das Entstehen, die Ausbildung und den Verfall der Reiche und Nationen.

Der wichtigste Factor ist hier, wie bereits bei dem Stamme nachgewiesen wurde, der Gemeinsinn oder wie wir in der modernen Ausdrucksweise sagen würden, die Nationalitätsidee. Keine Herrschaft oder Dynastie, sagt Ibn Chaldun, kann begründet werden ohne Unterstützung der Stammesangehörigen (des Volkes) und des Gemeinsinnes (d. i. ohne einen starken nationalen Gedanken).

Dieser Gemeinsinn ist es, der allein über die Lebenskraft und Dauer der Reiche entscheidet, denn er bildet gewissermassen den belebenden Geist des Staates, je stärker er ist, desto stärker ist der Staat und desto länger ist sein Bestand gesichert. Am besten aber entwickelt sich dieser Gemeinsinn unter den grossen Massen. <sup>4</sup>

Der nächste ebenso wichtige staatenbildende Factor ist nach Ibn Chaldun, der hierin getreulich die Erfahrungen der morgenländischen Geschichte seit dem Auftreten des Islams sich gegenwärtig hält, die Religion.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> I, 270 (234).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> I, 273 (238).

<sup>3</sup> I, 318 (277).

<sup>4</sup> I, 335 (294).

Durch die Eroberung, sagt er, werden die Reiche gegründet; um Eroberungen zu machen, braucht der Führer der Unternehmung eine starke Stütze und eine ergebene, von demselben Gemeinsinne belebte Masse von Anhängern. Nun ist aber die Religion das kräftigste Mittel, die Einstimmigkeit der Gefühle und Ueberzengungen herzustellen, besonders die Eifersüchteleien zwischen den einzelnen Stämmen eines von einem starken Gemeinsinn belebten Volkes verschwinden zu machen. Bekommt ein solches Volk, geeinigt durch eine religiöse Ueberzeugung den Anstoss nach einer bestimmten Richtung hin, so kann ihm nichts widerstehen. Die Bevölkerung des Reichs, dessen Eroberung bezweckt wird, mag noch so zahlreich sein, getrennt durch ihre Interessen, ohne einigende Idee, muss sie jenem unterliegen. An einer andern Stelle sagt er: Bei den Kriegen hängt der Erfolg gewöhnlich von moralischen Ursachen ab. die auf den Geist und die Einbildung wirken; die grössere Truppenzahl, die Vorzüglichkeit der Waffen und die Unerschrockenheit des Angriffes genügen zwar manchmal, um den Sieg zu sichern, aber diese Hebel sind minder wirksam als die moralischen Eindrücke'. 1

Besiegt, verschwindet das unterworfene Volk ausserordentlich rasch in Folge der verweichlichten Sitten und der Entartung.<sup>2</sup>

Es wird zu dieser Darstellung allerdings nicht unbemerkt bleiben dürfen, dass, wenn er den Gemeinsinn und die Religion als die maassgebendsten und die wirkungsvollsten Elemente der Staatenbildung kennzeichnet, er doch sich vollkommen Rechensehaft davon gab, dass zwischen beiden ein grosser Unterschied hinsichtlich der zeitlichen Reihenfolge ihres Auftretens und Einwirkens besteht. Denn während er die Entstehung des primitivsten Staatswesens ausschliesslich aus dem Gemeinsinne der Stammesmitglieder und dem Bedürfnisse des gegenseitigen Schutzes ableitet und den Gemeinsinn als den ersten Kitt dieser ältesten Gesellschaft anerkeunt, weiss er sehr wohl, dass in jener Urzeit von Religion keine Rede sein konnte, dass also die Wirkung der Religion, als staatenbildenden

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> H. 133 (120).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> I, 307 (268).

Elementes, zeitlich weit später eintritt. Er bemerkt deshalb auch an einer anderen Stelle seines Werkes: 'Diejenigen Völker, welche eine Offenbarung besitzen und den Vorschriften der verschiedenen Propheten folgen, sind wenig zahlreich im Vergleiche zu den Heiden, die keine Offenbarung besitzen. Diese bilden den überwiegenden Theil der Bevölkerung der Erde und trotzdem hatten sie ihre Dynastien und haben Denkmäler ihrer Macht zurückgelassen'. ¹

Er zeigt hiemit, dass, so wichtig auch ihm als gläubigem Muselmann und als Kenner der Geschichte der mohammedanischen Staaten die Religion für die Entstehung und den Bestand der Staaten erscheinen musste, er doch vollkommen von deren untergeordneter Bedeutung als staatenbildendes Element gegenüber der Nationalitätsidee überzeugt war.

#### IV.

#### Die Formen der Gesellschaft.

Unter den im Oriente gegebenen geographischen Verhältnissen, die auch in den der arabischen Herrschaft unterworfenen Landstrichen Nordafrikas dieselben sind wie in Asien, zeigt sich uns die Gesellschaft in zwei wesentlich verschiedenen Erscheinungsformen: in dem nomadischen Zustande und im sesshaften Leben. Beide sind die nothwendige Folge der äusseren Bedingungen, unter welchen dort die Gesellschaft sich ausbildete.

Ein Bliek auf jenes Ländergebiet, welches der Herrschaft des Islams unterworfen ist, überzeugt uns, dass überall grosse Strecken wüsten und culturunfähigen Bodens sich zwischen das bebaute Land einschieben. Ganz abgesehen von Arabien, dessen Culturgebiete fast wie Oasen in der sie umgebenden Wüste erscheinen, zieht sich eine nicht minder ausgedehnte, dem grössten Theile nach nur für Viehzucht verwendbare Hochebene zwischen Syrien und dem Euphratgebiete hin. Aegypten ist zu beiden Seiten des Nilthals von weiten, dem Ackerbau unzugänglichen, theils steinigen, theils sanderfüllten

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> I, 90 (72).

Einöden eingeschlossen. Selbst Persien wird, trotzdem es im Alterthume nächst Babylonien zu den besteultivirten Ländern gehörte, von weiten unbewohnten und dürren Landstrichen durchzogen.

Seit den ältesten Zeiten der geschichtlichen Ueberlieferung ist daher dieses vorderasiatische Ländergebiet, ebenso wie das nordafrikanische Küstenland, der Sitz eines eigenthümlichen Nomadenlebens gewesen, das sich von den Tagen der biblischen Patriarchen, durch alle Jahrhunderte hindurch bis in die Gegenwart mehr oder weniger unverändert erhalten hat, während auf dem culturfähigen Gebiete, oft in unmittelbarer Berührung mit dem Nomadenthum und theils aus demselben hervorgegangen, uralte Städte und bürgerliche Gemeinwesen sich bildeten, die in ihrem Gebiete und so weit sie Schutz gegen die Eingriffe der Nomaden gewähren konnten, auch sesshafte Landbebauer beherbergten.

Dieser in das höchste Alterthum zurückreichende Zusammenhang und Wechselverkehr zwischen dem Nomadenelement und den grossen Städten, sowie den sesshaften Gemeinwesen, hatte auch die Folge, dass sich die höhere Cultur dieser den wandernden Hirtenstämmen in gewissem Grade mittheilte und unter ihnen ein regeres Culturleben sich zu entwickeln begann, das schon in den ältesten Urkunden des hebräischen Volkes deutlich zu erkennen ist und später bei den Arabern einen ziemlich hohen Grad der Verfeinerung erreichte.

Es ist nach dem Gesagten leicht zu begreifen, wie es kommt, dass der arabische Culturhistoriker die Erscheinungsformen des Volkslebens in die zwei grossen Classen des Nomadenthums und des sesshaften Lebens scheidet, 1 von denen er ersteres natürlich als die ältere bezeichnet.

Er macht hiebei einen Unterschied zwischen den verschiedenen, der ersten Classe angehörigen Völkerstämmen und stützt sich auf seine eigenen Wahrnehmungen, denn zu seiner Zeit bestand, sowie noch heutzutage, das Nomadenthum in Nordafrika und Vorderasien unverändert fort.

Die einen züchten Schafe, Rinder oder Ziegen und brauchen für ihre Weideplätze saftige Gründe, aus welcher Ursache sie

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> I, 254 (220).

nicht weit in die Wüste vordringen. Unter diese Classe rechnet Ibn Chaldun die Berberen, die Slaven, Türken und die diesen verwandten Turkomanen. Ganz anders aber verhält es sich mit jenen Stämmen, die sich vorzüglich der Zucht der Kameele widmen. Diese sind gezwungen, tief hinein in die Wüsten sich zu begeben, denn das Kameel bedarf der Wüstenpflanzen zur Nahrung, es muss das brackige Wasser der Wüste trinken und sich in diesen Strichen im Winter aufhalten, wo es nicht nur eine laue, trockene Luft findet, sondern auch jene mit feinem Sande bedeckten Stellen benützen kann, um die Jungen zu werfen.

Man weiss, dass das junge Kameel von der Geburt an bis zum Augenblicke seiner Entwöhnung ausserordentlich sehwer zu erziehen ist und vor allem der Wärme bedarf. Diese mit der Kameelzucht beschäftigten Nomadenstämme halten sich also vorzüglich in der Wüste auf, welche sie nach allen Richtungen durchwandern. Von den Grenzen des Culturlandes zurückgewiesen, wo man sie fürchtet und hasst, sind sie fast gänzlich auf das Leben in der Wüste beschränkt und gelten deshalb bei den Städtern als wild, unbezähmbar und raubsüchtig. Zu dieser Classe gehören die arabischen Nomadenstämme, dann die nomadischen Berberen in Afrika, die Kurden und einige turkomanische und türkische Stämme im Oriente. Am meisten aber von allen sind die Araber an das Wanderleben der Wüste gewöhnt, weil sie fast ganz der Kameelzucht obliegen, während jene ausserdem auch Schafe und Rinder züchten. 1

Diese Scheidung des Volkslebens in das nomadische und das sesshafte ist von grosser Wichtigkeit für die Erkenntniss jener Länder und es darf hiebei nicht vergessen werden, der Unterabtheilung in Ganznomaden und Halbnomaden Rechnung zu tragen, welch letztere die Uebergangsstufe zur sesshaften Bevölkerung bilden, aus welcher das Städtewesen hervorgegangen ist. Es wird sich nämlich später zeigen, von welchem Einflusse auf die politische Geschichte der einzelnen Länder des Orients es war, welches von diesen verschiedenen Volkselementen in jedem derselben die Oberhand hatte. Die Stabi-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> I, 257 (223),

lität der politischen Einrichtungen des Orients stand nämlich in directem Verhältnisse zu dem Ueberwiegen des Ackerbau treibenden und städtischen Elementes über das nomadische.

#### V.

## Entstehung und Verfall der Staaten.

Haben wir im Vorhergehenden gesehen, dass der arabische Geschichtsphilosoph den Bestand der Reiche auf den Gemeinsinn und die Religion gründet, so kann es uns nicht überraschen und wir werden es nur als logische Folge dieses Vordersatzes erkennen, wenn er weiters die Ansieht vertritt, dass in Ländern, die von zahlreichen Stämmen und verschiedenen Völkerschaften bewohnt sind, schwer ein Reich entstehen könne. Er begründet diese Behauptung auch damit, dass eben in einem solchen Lande eine Menge verschiedener Bestrebungen und Denkarten herrschen, deren jede ihre Anhänger und Vertheidiger besitze, aus diesem Grunde seien Aufstände gegen die bestehenden Behörden äusserst häufig und wenn auch die Regierung sich auf die Ergebenheit ihrer Partei stütze, so sei es doch vergeblich, denn die unter ihrer Herrschaft stehenden Stämme besitzen jeder für sich seinen besonderen Gemeinsinn (Nationalität) und jeder hält sich für stark genug, um selbstständig sein zu wollen.

Als Beleg für diese Behauptung werden die Ereignisse angeführt, die in Nordafrika vom Beginne des Islams bis in die Zeiten Ibn Chalduns sich abspielten. 'Die Bevölkerung jener Gegenden besteht aus Berberen, die in zahlreiche Stämme sich scheiden, wovon jeder von einem lebhaften Gemeinsinne beseelt ist. Als die Araber sie mit dem Schwerte unterworfen und zum Islam bekehrt hatten, benützten sie jeden Anlass sich zu erheben und den aufgedrungenen Glauben abzuschwören. Nicht wenig trug hiezu der Umstand bei, dass die Berberen nomadisch lebten und in Stämmen organisirt waren, wodurch sieh der Gemeinsinn der Familie und des Stammes äusserst lebhaft erhielt.<sup>41</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> I, 337 (296).

Ganz anders verhält es sich hingegen in jenen Ländern, wo der Gemeinsinn und die Stammesverbrüderung nicht besteht; dort hat der Machthaber keinen Aufstand zu besorgen, denn Erhebungen sind dort äusserst selten. So ist es', fährt Ibn Chaldun fort, in unseren Tagen in Syrien und Aegypten, denn daselbst ist das Volk nicht in Stämme gegliedert. Vorzüglich gilt dies aber von Aegypten: der Beherrscher dieses Landes ist vollkommen sicher gegen Aufstände und Unbotmässigkeit. Es gibt daselbst nur zwei Parteien: den Machthaber (mit seinem Anhange) und an blinden Gehorsam gewöhnte Unterthanen. Die Regierung, geleitet von einem Fürsten türkischer Abkunft und von Schaaren von verlässlichen Anhängern derselben Nationalität unterstützt, geht von einem Machthaber auf den andern über. 11 - Ein ähnlicher Zustand der Dinge besteht jetzt in Spanien, wo gegenwärtig Ibn Ahmar herrscht. Als die Dynastie dieses Fürsten zuerst auftrat, war sie ziemlich sehwach und hatte wenig Truppen. Sie entsprang aus einer arabischen Familie, die im Dienste der Ommajjaden gestanden war und von der nur mehr eine kleine Anzahl sich erhalten hatte. Als die arabische Oberherrschaft gestürzt und durch die berberischen Dynastien der Almoraviden und der Almohaden verdrängt ward, wurde die arabische Bevölkerung Spaniens durch die siegreichen Berberen so hart und gewaltthätig behandelt, dass sie gegen ihre neuen Beherrscher bald von Ingrimm und Erbitterung erfüllt war. Als nun die Almohaden-Macht allmälig ihrem Ende sich näherte, traten die Prinzen dieses Hauses dem christlichen Könige von Castilien eine grosse Anzahl von festen Plätzen ab in der Hoffnung von ihm Unterstützung zu erhalten, um Marocco (die Hauptstadt des Almohaden-Reiches) zurückerobern zu können (welche Stadt seitdem in die Gewalt der Meryniden gekommen war). Diesen Anlass benützten alle alten arabischen Familien, die noch in Spanien geblieben waren und ihren nationalen Geist bewahrt hatten, um sich zu vereinigen. Ihrem Ursprunge getren hatten sie wenig Neigung sich in den Städten niederzulassen und feste Wohnsitze zu wählen, sondern blieben dem Kriegshandwerke zugethan. Ibn Hud (der Fürst von Saragossa), Ibn Ahmar (Fürst von Granada)

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> I, 338 (297).

und Ibn Mardanysh (Herrscher von Ostandalusien) entstammten solchen arabischen Familien. Der erste riss die Führung an sich, liess in Spanien die geistliche Oberhoheit der Abbasiden-Chalifen proclamiren, rief das Volk zum Kampfe gegen die Almohaden auf und trieb sie aus dem Lande. Bald aber suchte der Fürst von Granada sich der höchsten Gewalt zu bemächtigen und da er die geistliche Oberhoheit der Chalifen nicht anerkennen wollte, so liess er Ibn Aby Hafs, den Führer der Almohaden in Afrika, König von Tunis, als Souverän proclamiren und für ihn, als solchen, das öffentliche Gebet verrichten. Es genügte ihm, um sich der Herrschaft zu bemächtigen, ein ziemlich schwacher Anhang grösstentheils aus den Mitgliedern seiner eigenen Verwandtschaft bestehend; er brauchte keine stärkere Macht, da der Stammgeist kaum mehr unter der Bevölkerung dieses Landes bestand. Es gab daselbst nur Herrscher und Unterthanen.

Diese Bemerkungen über den Unterschied zwischen Ländern, wo der Stammgeist fortbesteht und solchen, wo er bereits geschwunden ist, lassen sich noch in anderer Richtung vervollständigen. Vor allem müsste auf Arabien selbst hingewiesen werden, wo die Stammesorganisation in voller Kraft sich erhalten hat, und aus diesem Grunde auch nie eine feste Regierung sich für längere Zeit behaupten konnte. Aber selbst auf andere Gebiete lässt sich derselbe Grundsatz anwenden, denn worin sonst als in der Zersplitterung in einzelne mit starkem Selbstgefühl ausgestattete Stämme, deren jeder seine Eigenart wahrte, liegt die Ursache der politischen und kriegerischen Ohnmacht Griechenlands gegenüber den Römern? Und derselbe Grund findet im vollstem Maasse auf die ganze mittelalterliche Geschichte Deutschlands im Vergleiche mit jener Frankreichs seine Anwendung: hier starke Königsmacht und eine geeignete Nation, denn in Gallien hatten schon die Römer alle Stammesunterschiede verwischt und mit Blut und Eisen die Nation zu einer compacten Masse zusammengeknetet, während in Deutschland die uralte Stammesgliederung mit mehr oder weniger stark ausgeprägter Individualität sich fast bis in die Gegenwart erhalten hat und erst jetzt zu schwinden

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> I, 340 (298).

beginnt, nachdem die kriegerischen und politischen Erfolge der neuesten Zeit die Nationalitätsidee zur stärkeren Geltung gebracht haben.

Es ist gut von Zeit zu Zeit sich solche Rücklicke zu gestatten und hiedurch die Ueberzeugung aufzufrischen, dass Verhältnisse, die vor tausenden von Jahren bestanden, auf die Gestaltung der Gegenwart noch die entschiedenste Nachwirkung ausüben und dass die ganze Culturentwicklung der Völker das Ergebniss eines nach unendlichen Jahresreihen zählenden Processes ist, dessen Anfang wir nur errathen, über dessen Schluss aber wir in vollster Unwissenheit sind und auch bleiben.

Kehren wir nach diesen Bemerkungen wieder zurück zu unserem Geschichtsphilosophen und folgen wir ihm weiter in der Entwicklung seiner Ideen, so ist seine Ansicht über den Verlauf der Geschichte zunächst der Gegenstand, welcher unsere Aufmerksamkeit in Anspruch nehmen mußs.

Der natürliche Entwicklungsgang ist nach Ibn Chaldun folgender: 'Entstehung der Gesellschaft in Folge des dem Menschen angebornen Geselligkeitstriebes — Stammesbildung — vorherrschender Einfluss eines Stammes und Entstehung des Königthums — Ausbildung des Königthums, Uebergang vom nomadischen Leben zum sesshaften — Entstehung der Städte — Zunahme des Luxus mit zunehmender Civilisation — Verfall der Macht und endlich Untergang des Reiches, an dessen Stelle ein jüngeres, deshalb aber kräftigeres und lebensfähigeres tritt. — Dieser Process wiederholt sich ins Unendliche'.

An verschiedenen Stellen spricht sich Ibn Chaldun in diesem Sinne aus und deren Inhalt fasse ich hier zusammen: "Die natürliche Lebensdauer des Menschen ist nach den Aerzten und Astronomen von hundert und zwanzig Jahren und zwar von jenen, welche die Astronomen grosse Mondjahre nennen. Aber diese Lebensdauer ist nicht gleich bei den verschiedenen Rassen, indem deren Länge bestimmt wird durch die Gestirnconjuncturen. Oefters überschreitet sie diese Jahreszahl und manchmal erreicht sie dieselbe nicht. So leben manche, die unter besonderen Gestirnconjuncturen geboren sind, bis hundert Jahre, andere bis fünfzig und wieder andere bis achtzig oder neunzig. Für die gegenwärtige Menschenrasse ist die Lebens-

dauer von sechzig bis siebzig Jahren, wie dies auch in einem Ausspruche des Propheten bestätigt wird'.

"Auch die Dauer der Reiche wechselt nach den Conjuncturen der Gestirne, überschreitet aber in der Regel nicht drei Generationen. Das Leben einer Generation hat die Länge der mittleren Lebensdauer des Menschen, nämlich vierzig Jahre."

Die Dauer eines Reiches erstreckt sich nun gewöhnlich nicht über drei Generationen. In der That, die erste Generation bewahrt ihren Charakter als Nomadenvolk, die rauhen Gewohnheiten des wilden Lebens, die Mässigkeit, Tapferkeit, Raublust und die Gewolinheit der Theilung der obersten Gewalt. Auf diese Art bleibt der Stammessinn dieser Generation in voller Kraft, ihr Schwert ist immer schneidig, die Nachbarschaft eines solchen Stammes ist gefürchtet und die fremden Stämme lassen sich von ihm besiegen. Der Besitz der Herrschaft und das daraus entspringende Wohlbefinden wirken auf den Charakter der zweiten Generation: bei ihr werden die Sitten und Gewohnheiten des nomadischen Lebens verdrängt durch die des sesshaften Lebens, die Noth hat sieh in Wohlstand verwandelt und die Theilung der Herrschaft in Autokratie. Ein Einziger übt alle Antorität aus, das Volk, zu lässig um den Versuch zu machen dieselbe wieder zu erobern, tauscht die Herrschlust aus gegen die Erniedrigung und die Unterwürfigkeit. Der Gemeinsinn, der es belebte, schwächt sich in gewissem Maasse, aber immer bemerkt man, dass diese Generation, ungeachtet ihrer Erniedrigung, noch ein gut Theil der Eigenschaften sich erhalten hat, die sie von der vorhergegangenen Generation überliefert bekam. Sie hat deren Sitten, deren Stolz, ihre Ruhmsucht, die Kampflust gegen den Feind gekannt; aus diesem Grunde kann sie den ursprünglichen Geist nicht ganz einbüssen. Sie hofft sogar eines Tages alle diese Vorzüge der ersten Generation wieder zu erlangen, vielleicht schmeichelt sie sich sogar dieselben noch zu besitzen.

Die dritte Generation hat vollständig das Nomadenleben und die einfachen Sitten der Wüste vergessen; sie kennt nicht mehr den Reiz des Ruhmes und des Gemeinsinnes, indem sie gewohnt ist dem Gebote eines Meisters sich zu fügen; der Luxus erreicht unter ihr die höchste Stufe, indem sie sich in alle Genüsse des Lebens stürzt. Eine solche Volksmenge ist

eine Last für das Reich; wie die Frauen und Kinder brauchen sie einen Schutzherrn; der Gemeinsinn ist bei ihnen gänzlich erloschen, der Muth, sei es um die Ihrigen zu vertheidigen, sei es um den Feind anzugreifen, fehlt ihnen gänzlich und dessenungeachtet suchen sie die Masse zu täuschen durch ihre kriegerische Ausrüstung, ihre Gewänder, schönen Pferde und ihre ritterliche Gewandtheit. Alles das ist Spiegelfechterei, denn sie sind gewöhnlich feiger als die Frauen; werden sie angegriffen, so sind sie unfähig zum Widerstande und der Fürst stützt sich nothgedrungen dann auf Fremde von anerkannter Kriegstüchtigkeit; er umgibt sich mit Freigelassenen und Clienten in einer Zahl, die zur Vertheidigung der Herrschaft genügend scheint.

"Dies sind also die drei Generationen, im Verlaufe welcher die Reiche altern und verfallen."

"In der vierten Generation schwinden die Macht und der Glanz gänzlich."

"Die Dauer der drei Generationen ist hundertzwanzig Jahre und gilt gewöhnlich für eine Dynastie, es sei denn, dass ausnahmsweise Zustände einwirken. Verlängert sich die Dauer des Reiches noch mehr, so geschieht dies, weil Niemand daran denkt es anzugreifen; aber es ist dies ein ganz zufälliger Umstand; der Verfall erreicht es immer, wenn es auch von Niemand bedroht wird. Hätte sich früher ein Feind eingestellt, so würde er keinen Widerstand gefunden haben. Zuletzt kommt doch der Zeitpunkt des Sturzes (des Reiches), den Niemand um eine Stunde beschleunigen oder hinausschieben kann."

Die Reiche haben also, wie die Individuen eine Existenz, ein Leben, das ihnen eigen ist, sie wachsen, erreichen die Reife und beginnen dann zu verfallen.

"Die Entwicklungsphasen, die jedes Reich durchzumachen hat, sind mehrere. Dieselben üben auf den Charakter jener, die das Reich stützen (der herrschenden Partei), einen Einfluss aus und theilen ihnen Eindrücke mit, die ihnen früher fremd waren, denn der Charakter der Menschen hängt von der Lage ab, in der sie sich befinden. Diese Entwicklungsphasen im Leben der Staaten können gewöhnlich auf fünf beschränkt werden.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> I, 347 (306).

Die erste Phase ist der Zustand des Sieges, der Niederwerfung des Widerstandes, des Vollbesitzes der Herrschermacht, nach Entreissung derselben aus den Händen der früheren Herrschaft. Während dieser Periode theilt der Fürst die höchste Gewalt mit den Mitgliedern seines Stammes; er lässt sie an der Regierung und Steuereinhebung, sowie an der Vertheidigung des Staates theilnehmen; er misst sich durchaus keinen besonderen Vorrang bei, denn der Gemeinsinn, welcher das Volk zum Siege geführt hatte und der noch in alter Kraft besteht, zwingt ihn hiezu.

"In der zweiten Phase bemächtigt sich der Fürst ausschliesslich der Herrschaft, schliesst jene (d. i. seine alten Stammgenossen) von der Theilnahme aus und schlägt die Versuche jener zurück, welche die Macht mit ihm zu theilen beabsichtigen. So lange diese Periode andauert, bemüht er sich, durch Gunstbezeugungen der Unterstützung einflussreicher Männer sich zu versichern, Clienten und Parteigänger in grosser Menge an sich zu ziehen, um jeden Versuch der Widersetzlichkeit seines Stammes oder seiner Verwandten, die mit ihm die Herrschaft theilen möchten, zu unterdrücken. Er sucht sie allmälig von jeder Theilnahme an der Regierung auszuschliessen, bis die oberste Gewalt ihm allein gesiehert ist, und nur seine nächsten Familienmitglieder allein im Genusse der Herrlichkeit bleiben, die er für sie begründet. Er reibt seine Kräfte auf in der Abwehr eben so sehr und noch mehr als seine Vorgänger, welche das Reich eroberten. Diese hatten nur ein fremdes Volk zu bekämpfen und hatten hiezu der Beihilfe eines ganzen Stammes, der von demselben Gemeinsinne durchdrungen war, sich versichert, während jetzt der Sultan seine nahen Verwandten zu bekämpfen hat, ohne andere Helfer als eine kleine Anzahl von Fremden (Soldtruppen).

"Die dritte Phase ist die der Vollendung und der Erholung. Der Sultan erfreut sich nun der Früchte seiner Bemühungen, als Gebieter über das Reich kann er sich dem Hange hingeben, der die Menschen antreibt, Reichthümer zu erstreben oder dauernde Denkmäler ihres Ruhmes zu hinterlassen, oder sich einen hohen Namen zu erwerben; er thut sein Möglichstes in Einhebung der Steuern, in der Controle der Einnahmen und Ausgaben, in der Bemessung der Rationen

(und Gehalte), sowie der Oekonomie hierin, er baut prächtige Palläste, feste Burgen und ausgedehnte Städte, hehre Tempel; er beschenkt königlich die an seinem Hoflager erscheinenden Grossen der fremden Völker und Häuptlinge der Stämme; er spendet Wohlthaten an seine Verwandten, schenkt Geld und Ehren seinen Anhängern und Dienern, er inspicirt selbst die Soldtruppen, weist ihnen regelmässig ihre Rationen zu und zahlt ihnen ihre Löhnung Monat für Monat, so dass sich die Wirkung davon selbst in ihrer Kleidung, Ausrüstung und Bewaffnung an den Festtagen zeigt; er überbietet hiedurch die befreundeten Mächte und flösst den feindlichen Schrecken ein' n. s. w.

"Die vierte Phase ist eine Periode der Genügsamkeit und der Friedensliebe: der Fürst, befriedigt mit dem von seinen Vorfahren ihm übertragenen Ruhme, lebt im Frieden mit den andern Fürsten und ahmt sorgfältig das Verhalten seiner Vorfahren nach; durchdrungen von der Ueberzeugung ihrer Weisheit hielte er sich für verloren, wenn er von dem durch sie ihm gegebenen Beispiele abwiche."

Die fünfte Phase hat die Misswirthschaft und Verschwendung zur Begleitung, der Fürst gibt in Genusssucht und Schwelgereien die von seinen Vorfahren angesammelten Schätze aus, verschwendet reiche Geschenke an seine Günstlinge und Gehalte an die Werkzeuge seiner Lüste, denen er hohe Aemter überträgt, die auszufüllen sie unfähig sind. Er verletzt hiemit das Selbstgefühl der leitenden Männer seines Volkes und jener, die ihr Vermögen der Grossmuth seiner Vorfahren verdanken, bis sie es ihm nachtragen und sich von ihm zurückziehen; bis die Soldtruppen von ihm abfallen, weil er ihre Löhnung auf seine Gelüste ausgegeben hat ohne sich je um sie zu bekümmern. So zerstört er was von seinen Vorfahren gegründet worden und reisst er nieder, was sie gebaut.

Der Verlauf der Geschichte ist also, wie sich aus obigen Stellen mit Sicherheit erkennen lässt, ein Kreislauf und wiederholt sich fort und fort. Dass diese Ansicht nicht erst von Ibn Chaldun aufgestellt ward, sondern schon früher von den Denkern des Orients ersonnen worden sei, können wir daraus

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> I, 356 (314 ff.).

entnehmen, dass auch Ibn Sab'yn, der seiner Zeit hochberühmte Philosoph, an welchen Kaiser Friedrich II. eine Anzahl philosophischer Fragen richtete, in einem seiner Werke, welches vorwiegend die Ansichten des unter dem Namen des Sufismus bekannten morgenländischen Mysticismus zu vertreten seheint, sich in ähnlichem Sinne geäussert haben soll. Auch ist uns eine Stelle aus dem Werke eines seiner Schüler erhalten, die besagt, dass durch Vermittlung der Prophetie die Wahrheit und die Wegeleitung nach der Blindheit und der Verirrung sieh offenbare, auf sie folge das Chalifat (die vereinigte geistliche und weltliche Souveränität), dann das weltliche Königthum, das in Despotismus, in Stolz und Selbstüberhebung ausartet.

In übereinstimmender Weise behaupten die Sufys, dass es im Plane Gottes liege, alles wieder zum Anbeginne zurückzuführen, so müssten die Prophetie und Wahrheit wieder aufleben durch Vermittlung der Walys (der Heiligen), hierauf folge das Chalifat, darauf die Herrschaft des Antichrists (Daggâl), statt des Königthums und der Souveränität. Nach Ablauf dieses Cyklus kehre alles wieder zum Unglauben zurück, wie vor der Prophetie. <sup>1</sup>

Man wird jedoch bei dieser Lehre der Mystiker wohl darauf achten, dass darin das religiöse Element, nämlich die Wiederkehr des Prophetenthums, allerdings nur in der abgeschwächten Form der Wilâjah, d. i. der Führung der Menschheit durch die Heiligen, eine Hauptrolle spielt, während Ibn Chaldun die religiöse Frage gänzlich bei Seite lässt und ausschliesslich seine Theorie auf den politischen und socialen Entwicklungsprocess gründet. Einen gewissen Einfluss auf seine Theorie scheint aber die Lehre des orientalischen Mysticismus über die Rückkehr zum Anbeginn (ahma'âdo 'ilâ-Imabda') immerhin ausgeübt zu haben, obgleich in dem Gedankengange der Sufys es sich hiebei um den Ursprung und die Wiederauflösung aller Dinge aus und in der Gottheit handelt.

Die Civilisation, oder richtiger die städtische Civilisation. ist in der Ansicht Ibn Chalduns die höchste Entwicklungsstufe der Gesellschaft, welche, sobald sie bis zu derselben vorge-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> II, 192 (165).

schritten ist, zurückzuschreiten und zu entarten beginnt, wie dies mit dem animalischen Leben bei Erreichung einer gewissen Altersstufe der Fall ist. <sup>1</sup>

Der Verfall der Reiche ist ein natürlicher Process, der vollständige Analogie mit dem Verfall aus Altersschwäche bietet. <sup>2</sup> Allerdings entwickelt manchmal ein Staat, der schon in der letzten Periode des Verfalles steht, noch hinreichende Kraft um glauben zu machen, dass sein Verfall zum Stillstand gekommen sei: es ist dies aber wie das letzte Aufflackern einer Lampe. <sup>3</sup>

Es sind gewisse Anzeichen, die nach Ibn Chaldun den Verfall begleiten und kennzeichnen; wir lassen ihm selbst das Wort: , Wisse, dass der Bau des Staates auf zwei Fundamenten beruht, die durchaus nicht zu entbehren sind: das erste ist: die materielle Gewalt und der Gemeinsinn und dies findet seinen Ausdruck in der Kriegsmacht - das zweite ist die Finanzwirthschaft, durch welche das Heer besteht und die Bedürfnisse des Reichs in den verschiedenen Lagen bestritten werden. Beginnt nun für den Staat der Verfall, so macht er sich in diesen beiden Fundamenten (zuerst) bemerkbar. Wir wollen zuerst den Eintritt des Verfalles in der materiellen Macht und dem Gemeinsinne besprechen, dann aber denselben in Bezug auf die Finanzen und die Steuereinhebung. So wisse denn, dass die Befestigung des Reiches und dessen Begründung, wie wir sagten, in dem Gemeinsinne beruht und dass unbedingt ein höherer Gemeinsinn unentbehrlich ist, der die einzelnen (niedereren) Gemeinbestrebungen in eine einzige zusammenfasst: dies ist der Gedanke der Parteinahme für den Besitzer der höchsten Gewalt seitens seiner Anhänger und Stammesangehörigen. Stellt sich nun bei der Regierung die Gewohnheit der (unumschränkten) Gewalt, der Verweichlichung, der Niederwerfung der einzelnen Parteien ein, so sind die Ersten, welche niedergeworfen werden, die Parteigänger und Stammesverwandten des Herrschers, welche mit ihm die Herrschaft theilen wollen. Er wirft sie stärker nieder als die Fremden, aber

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> H, 306 (260).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> II, 120 (106).

<sup>3</sup> H, 121 (108).

auch die Verweichlichung (der Luxus) beherrscht sie stärker als Andere, wegen ihrer nahen Beziehungen zum Throne, wegen ihres Stolzes und ihrer hervorragenden Stellung. So stehen sie unter dem Einfluss zweier Elemente der Zerstörung: und diese sind: die Verweichlichung (der Luxus) und die Gewalt. Zuletzt kommt es in der Anwendung der Gewalt zur Hinrichtung, indem ihre Stimmung gegen den Inhaber der höchsten Gewalt sich immer mehr verbittert, je mehr sich seine Herrschaft befestigt. Es verwandelt sich die Eifersucht des Herrschers gegen sie allmälig in Furcht für seinen Thron: er geht mit Hinrichtungen, mit Demüthigungen, mit Entziehung der Habe und des Luxus, an den sie sich gewöhnt haben, gegen sie vor. Sie gehen zu Grunde oder werden getödtet und ihre Ergebenheit für den Machthaber schwindet; dies ist aber die einigende Idee, welche die einzelnen Gemeinbestrebungen zusammenhielt und leitete. Es löst sieh nun dieses Band, es schwächt sich dieser Halt. Der Herrscher aber wählt statt ihrer Knechte seiner Gnaden und Creaturen seiner Gunst: aus ihnen bildet er sich eine neue Partei, nur ist sie nicht so stark wie jene, weil das Band der Verwandtschaft und die von Gott hineingelegte Kraft fehlt. Der Herrscher verliert auf diese Art seine Parteigänger und Hilfsgenossen sammt ihrem naturgemässen Opfermathe. Dies bleibt von den andern Parteien nicht unbemerkt, sie werden kühner gegen ihn und seine Günstlinge. Der Sultan vernichtet sie, verfolgt sie von Fall zu Fall mit der Todesstrafe und ernennt an ihrer Stelle andere in Amt und Würden, ausserdem aber macht die Verweichlichung auf sie ihre Einwirkung geltend, wie wir schon oben bemerkten. So überwältigt sie die Vernichtung theils durch die Verweichlichung, theils durch das Schwert, bis sie das Gefühl der Parteinahme (für ihren Fürsten) gänzlich eingebüsst, deren Kraft und Schwung gänzlich vergessen haben. Sie werden nun einfach Söldlinge zum Schutze (des Staates). ihre Zahl nimmt ab und es vermindert sich also die Zahl der Vertheidiger der Provinzen und Grenzlandschaften. Die unterworfenen Stämme fassen Muth, um sich in den Provinzen gegen die Regierung zu erheben, Kronprätendenten und andere Aufrührer eilen herbei, in der Hoffnung das Ziel ihrer Wünsche zu erreichen, indem sich die Bewohner der Gegenden ihnen

anschliessen und sie sieher sind von den Truppen nicht erreicht zu werden. Ununterbrochen dauert dieser Zustand fort, während die Machtsphäre der Regierung sich verengt, bis die Aufständischen selbst in der nächsten Nähe der Hauptstadt sich festsetzen. Oft zerfällt in solchen Umständen der Staat in zwei Staaten oder in drei nach Maassgabe seiner ursprünglichen Kraft, wie wir schon gesagt haben, und es übernimmt deren Führung eine andere Partei, die aber doch immer sich der früher allein herrschenden Partei und ihrem natürlichen Einflusse fügen muss. —— 1

Hinsichtlich des Verfalles in finanzieller Beziehung aber, sei dir kundgethan, dass jeder Staat im Anfange dem Nomadenzustande entspringt, wie schon früher bemerkt; der Charakter der Regierung ist daher milde Behandlung der Unterthanen, Maasshalten in den Ausgaben, Achtung vor dem Privateigenthum. Eine solche Regierung enthält sich der Strenge in der Steuereintreibung, der Erpressung und Gewaltmaassregeln bei Einhebung der Gelder und bei der Abrechnung mit den Regierungsbeamten. Es besteht kein Anlass zu (grossen) Ausgaben und die Regierung braucht kein grosses Einkommen. Aber später kommt die Vergewaltigung, das Königthum wird gross und mächtig und verleitet zur Verweichlichung: hiedurch vermehren sich die Ausgaben; die Ausgaben des Sultans und der Staatsbeamten im Allgemeinen wachsen an und auch auf die Bewohner der Hauptstadt erstreckt sieh dies: hiedurch stellt sich die Nothwendigkeit ein, die Löhnung der Truppen, die Gehalte der Beamten zu erhöhen, deun das Volk folgt der Regierung im Glauben und in den Sitten. Der Sultan muss also Marktsteuern von den Verkaufspreisen auf den Bazaren einführen, um die Einnahmsquellen reichlicher fliessen zu machen, indem er einerseits hiebei die Verweichlichung der Stadt, die den Beweis ihrer Wohlhabenheit liefert, im Auge hat, anderseits aber die Nothwendigkeit für die Auslagen der Regierung und der Truppen Vorsorge zu treffen. Allmälig nehmen aber die Gewohnheiten der Verweichlichung immer mehr zu, die Marktsteuern reichen nicht mehr aus; die Regierung wird nun gewaltthätig gegen ihre Unterthanen, sie treibt Gelder ein von

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> II, 123 (110).

dem Vermögen der Unterthanen, sei es durch Marktsteuern oder Monopole oder in gewissen Fällen auch durch Uebergriffe mit oder ohne (berechtigten) Vorwand. Die Soldtruppen übernehmen sich, da sie die Regierung so geschwächt und des nationalen Gedankens beraubt sehen; indem man dies von ihnen befürchtet, sucht man diese Gefahr zu bekämpfen durch Löhnungserhöhung und Vermehrung der Auslagen für sie und man findet kein Mittel sich anders zu helfen. Die Steuereinnehmer unter einer solchen Regierung werden in dieser Periode sehr reich in Folge der Grösse der Steuereinnahmen und der Verfügung über die Gelder in ihren Händen, oft überschreitet deshalb ihr Glanz das Maass und sie werden der Gegenstand von Verdächtigungen wegen Unterschlagung von Steuergeldern; aus Eifersucht und Neid verleumden sie sich gegenseitig; die Folge davon ist, dass sie einer nach dem andern (vom Sultan) mit Strafe und Vermögensconfiscationen heimgesucht werden, bis ihr Reichthum erschöpft und ihre Lage gänzlich zum Nachtheil geändert ist. Aber auch die Regierung büsst den Pomp und die Herrlichkeit ein, welche jene ihr verliehen. Nachdem die Hilfsquellen dieser Classe erschöpft sind, geht die Regierung auf die anderen wohlhabenden Privaten über. Aber in dieser Periode hat gewöhnlich sehon der Verfall auch auf die materielle Macht seine Wirkung ausgeübt. Die Regierung hat nicht mehr die Kraft für Uebergriffe und Gewaltmaassregeln. Die Politik des Sultans besteht nun in der Einflussnahme durch das Geld, er hält dies für nützlieher als die Anwendung des Schwertes, dessen unzureichende Wirkung er kennt. Es steigert sich denn sein Bedarf an Geld, ausser dem was er für die regelmässigen Ausgaben und die Löhnung der Truppen brancht und es reichen seine Mittel nicht aus. Die Altersschwäche des Staates nimmt nun zu, es treten die Bewohner der Provinzen kühner (der Regierung) entgegen. Die Bande des Staatswesens lösen sich in jeder dieser Perioden mehr und mehr bis zum sehliesslichen Untergange, bis sich jeder der Prätendenten bereit macht der obersten

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Es ist hiezu die Bemerkung zu machen, dass nach den Theorien der mohammedanischen Theologen und Juristen Marktstenern und Monopole für ungesetzlich erklärt wurden.

Gewalt sich zu bemächtigen. Macht sich einer aber ernstlich daran, so entreisst er die Regierung den früheren Machthabern, wo nicht, so bleibt sie im Zustande der Auflösung, bis sie von selbst zu Grunde geht, wie der Docht in der Lampe, wenn das Oel zu Ende ging und die Flamme erlischt. Gott dessen Name gepriesen sei, ist der Inhaber der Dinge und der Ordner der Erscheinungen; keine Gottheit ist ausser ihm!

Jedes Reich muss eine gewisse Anzahl von Provinzen haben, aber auch nicht mehr als bis zu einer gewissen Grenze. Für diese muss es eine genügende Anzahl von Truppen besitzen, um sie besetzen zu können. Hat die Regierung auf diese Art über ihre Truppen verfügt, so bildet die von ihnen besetzte Linie die Grenze. Dies gilt aber nur so lange das Reich noch die urwüchsige Kraft des Nomadenthums bewahrt. Allmälig erreicht es aber den Gipfelpunkt des Glanzes, die Einkünfte fliessen reichlich, der Luxus nimmt zu und die städtische Civilisation macht grosse Fortschritte, die Sitten der Krieger verweichlichen, sie geniessen das Leben und gerathen hiedurch in Verweichlichung, das städtische Leben entnervt sie. Die weitere Folge ist das Erwachen des Ehrgeizes, der sie anspornt, um den Vorrang zu streiten. Der Sultan macht dem ein Ende durch Anwendung von Gewaltmaassregeln, die Emire und Grossen gehen zu Grunde, es vermehrt sich die Zahl der Untergebenen und Unselbstständigen. Diese Ereignisse aber schwächen die Widerstandskraft des Staates. So erhält er seine erste Schwächung in seiner Kriegsmacht. Hiezu kommen noch die maasslosen Ausgaben des Sultans, die Einnahmen des Landes genügen nicht mehr für die Ausgaben und so erleidet das Reich eine zweite Schwächung in den Finanzen; dies zusammen mit der ersten führt Entkräftung und Verfall herbei. Manchmal entsteht auch zwischen den hervorragenden Anführern Streit, obgleich sie bereits unfähig sind gegen die benachbarten Völker, die auf den Verfall des Reiches sinnen, anzukämpfen; auch die Bewohner der Grenzlandschaften benützen die Schwäche der Regierung, um sich in ihren Gebieten unabhängig zu machen. Der Sultan aber hat nicht mehr die

<sup>1</sup> II, 127 (113).

Macht sie zurecht zu weisen. In diesem Zeitpunkte beginnt die allmälige Einengung der Grenzen, die das Reich in seiner ersten Machtperiode erreicht hatte. Man zieht eine neue Grenze innerhalb der alten, aber die Schwäche der Truppen, ihre Fahrlässigkeit, der Geldmangel und der Rückgang der Einnahmen haben auf diese neue Grenze dieselbe Einwirkung, welche schon das erste Mal die Reichsgrenze eingeengt hat. Der Sultan beginnt die bisher für die Heeresverwaltung, sowie für die Finanzen und Provinzialverwaltung bestehenden Gesetze zu ändern, um das Gleichgewicht zwischen Einnahmen und Ausgaben herzustellen, die Kosten für das Heer und die Provinzen zu bestreiten, die Steuern zur Bezahlung der Gehalte zu vertheilen und in allem sieh genau nach dem zu richten, was in der ersten Periode des Staates Geltung hatte. Aber ungeachtet dieser Aenderungen bestehen die Ursachen des Verderbens fort. In dieser Periode wiederfährt dem Reiche dasselbe, was ihm schon in der ersten Periode zugestossen war und der Fürst ist gezwungen gegen dieselben Schwierigkeiten anzukämpfen, die schon früher sich gezeigt haben. Er wendet die schon früher gebrauchten Mittel an und hofft so ein Uebel bezwingen zu können, das immer wieder erscheint. Er zicht eine neue, engere Grenze hinter der ersten, aber dieselben Erscheinungen, die früher schon zur Verengung der Grenzen geführt hatten, zeigen sich auch diesmal. 1

Gewöhnlich bezeichnet Uebervölkerung die letzte Periode der Existenz eines Reiches, es treten Hungersnoth und Epi-

demien sehr häufig auf. 2

Neuentstandene Regierungen müssen nothwendiger Weise mit Milde und Mässigung vorgehen. Ist das Reich aus religiösen Gefühlen hervorgegangen, so verdankt es diese Eigenschaften der Religion, sonst leitet es diese edlen Gesinmungen aus dem Nomadenleben ab. Unter einer milden und gerechten Regierung verbreitet sich Zufriedenheit und Wohlbehagen; das Volk geht mit Eifer seiner Arbeit nach, die Bevölkerung vermehrt sich aber es macht sich diese Zunahme nur nach einer Generation oder mindestens nach zweien bemerkbar. Mit Beginn der dritten

<sup>1</sup> II, 127 ff. (114).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> II, 138 (124).

Generation nähert sich das Reich seiner Vollendung und die Bevölkerung erreicht ihre höchste Zahl.

Hungersnoth und Epidemien treten häufiger auf, wenn das Reich in der letzten Periode sich befindet, denn Hungersnoth ist die nothwendige Folge des Unterbleibens der Ackerbauarbeiten. Das Volk will aber nicht mehr den Boden bebauen, weil die Steuern und Auflagen zu drückend geworden sind, oder wegen der Ruhestörungen und Aufstände, die sich dann häufig zeigen in Folge der (zunehmenden) Schwäche der Regierung.

## VI.

#### Rückblick.

Kaum hat ein Religionssystem auf die Denkart, den bürgerlichen Charakter, die politische und geschichtliche Entwicklung der Völker einen so gewaltigen und dauernden Einfluss ausgeübt, wie der Islam.

Er drückte allen Völkern, die ihm sich ergaben, seinen Stempel auf und die Jahrhunderte zogen wirkungslos darüber hin. Es konnte deshalb auch eine vom religiösen Standpunkte unabhängige Geschichtsauffassung sich nur schwer Geltung verschaffen. Beherrschte ja doch in Europa der theologische Gedanken die geschichtlichen Arbeiten bis in das spätere Mittelalter herauf.

Dennoch macht sich zwischen dem Entwicklungsgange des von den Fesseln des religiösen Systems mehr und mehr sich losringenden Denkens im Abendlande und im Morgenlande ein sehr wesentlicher Unterschied bemerkbar. Während hier rasch und ganz besonders in den Ländern arabischer Zunge eine überaus reiche und mannigfaltige weltliche Literatur sich entfaltete, die in der grossen Masse der gebildeten Classen der Nation eifrige Aufnahme fand, blieb im Abendlande die Schriftstellerei durch die erste Hälfte des Mittelalters fast ganz das Eigenthum der Klöster und ihrer düsteren Inwohner. Im Reiche der Chalifen ward die Literatur Gemeingut aller Gebildeten, wozu Jeder, der Beruf und Lust hatte, sein

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> II, 139 (125).

Schärflein beisteuerte. Im Occidente blieb sie das Vorrecht einer Kaste, welche die ihr anerzogenen Vorurtheile und Lehrmeinungen in die schriftstellerische Arbeit hineintrug und gegen jede neue, selbstständige Geistesrichtung von vorne her abwehrend und feindlich sich verhielt. Das arabische Volk hatte daher schon sehr früh sein eigenes weltliches Schriftthum, während in Europa noch lange die ausschliesslich religiöse Richtung vorherrschend blieb. Erst das grosse Völkerdrama der Kreuzzüge, das im Orient eine allgemeine Reaction des Fanatismus und der Intoleranz hervorrief, bewirkte in Europa durch die hiedurch gegebene Anregung eine lebhaftere geistige Arbeitslust auch in weltlicher Richtung.

So kam es, dass lange bevor in den Klöstern der europäischen Länder man daran dachte sich Rechenschaft zu geben über den allgemeinen Verlauf des Stromes der Völkergeschichte, schon von verschiedenen Denkern des Islams das grosse Räthsel des Lebens und des Menschendaseins zum Gegenstande ernster und selbstständiger Betrachtung gewählt worden war. Die Entwicklung der arabischen Geschichtschreibung trug viel hiezu bei, erhielt aber gleichzeitig auch ihrerseits durch die philosophische Geistesrichtung nachhaltige Förderung; denn schon im dritten Jahrhunderte der Hegira schrieb man in arabischer Sprache universalhistorische Werke, worin man nicht nur die Geschichte der mohammedanischen Völker, sondern auch die der wichtigeren fremden, wie der Hebräer, der Griechen, Perser, Indier und Byzantiner behandelte. Das Studium der in Uebersetzungen schnell verbreiteten griechischen, persischen und indischen Schriften brachte, trotz der Exclusivität des Islams, den Arabern die Ueberzeugung von der hohen Cultur auch der fremden, nichtmohammedanischen Völker. Und je mehr man fremde Gesittung und fremde Cultur schätzen und achten lernte, desto lebhafter griff der Drang um sich, das Getriebe des Völkerlebens in seinem Zusammenhange kennen zu lernen und desto tiefer empfand man die Schnsucht in dem anscheinend planlos und verworren von Jahrhundert zu Jahrhundert sich fortschleppenden Laufe der Geschichte den Plan, den Zweck, das Gesetz und das Endziel erfassen und verstehen zu lernen.

Der Islam hatte zwar auf dieses, wie auf alles andere, seine entscheidende Antwort: "Was Gott will, geschieht, die

einen macht er selig und die andern verdammt er, das irdische Leben ist eitel und vergänglich, nur das jenseitige hat Werth und ist von ewiger Dauer'.

So lange der Islam noch in seinem Heroenzeitalter sich befand, beschäftigte die Eroberung und Verwaltung der Länder das herrschende Volk in solchem Maasse, dass man wenig Musse und auch wenig Lust hatte, über ernstere Fragen nachzusinnen. Man lebte frisch mitten in dem Thatendrange einer Zeit voll nationalen Schwunges und bekümmerte sich nicht um die Zukunft, denn die Beobachtung der äusserlichen Religionspflichten, des Gebetes, des Fastens u. s. w., sowie die Bekenntniss des mohammedanischen Glaubens genügte den Eintritt in das Paradies zu sichern.

Allein kaum war die Zeit der ersten Heldenkämpfe vorüber und kaum war der Stillstand der Entwicklung eingetreten, so machte der Islam seine durch die Ausnahmszustände des ersten Jahrhunderts nicht allgemein zur Wirkung gekommenen Rechte auf die Gemüther geltend. Die Lebensanschauung, die er in normalen Verhältnissen hervorrufen muss, ist eine düstere, unbefriedigende, denn er legt alles Gewicht auf das Ausserweltliche, Ueberirdische und man findet bei ihm keine wie immer genügende Antwort auf die Frage nach Werth und Ziel des irdischen Lebens in seinem Gesammtverlaufe. Denn dies alles erscheint als etwas ganz nebensächliches und werthloses. So ist denn der Einfluss der islamischen Lebensanschauung ein düsterer und leitet in letzter Folge zur ascetischen Verachtung der irdischen Dinge.

Daher kommt es, dass in den Werken mohammedanischer Theologen und, unter ihrer Einwirkung, auch bei den Poeten und Literaten durch alle Jahrhunderte das Thema von der Verächtlichkeit der Welt. der Nichtigkeit des Erdenlebens wiederkehrt. Es ist in den arabischen Gedichtsammlungen nicht selten einer eigenen Classe von Gedichten zu begegnen, die unter der Aufschrift: "Zum Tadel der Welt" (fy damm ildonjâ) zusammengefasst werden. Je trostloser sich die politischen Zustände des arabischen Weltreiches gestalteten, desto mehr Berechtigung fand diese pessimistische Weltauffassung.

Mit dem Verlaufe der Jahrhunderte befand man sich aber auf einer solchen Höhe der Zeiten, dass man einen weiteren Ueberblick des bisher zurückgelegten Stück Weges auf der Bahn der Geschichte gewonnen hatte. Es waren historisch gesicherte Zeiten, über die man sich ein Urtheil bilden konnte, aber das Ergebniss war selbst für die ersten zwei Jahrhunderte der arabischen Weltherrschaft nicht besonders tröstlich oder befriedigend. Allerdings hatte sich eine hohe, bewundernswerthe Cultur in vollster Eigenthümlichkeit des orientalischen Volkslebens entwickelt; weit hinaus nach Ost und West, nach Süd und Nord hatte das siegreiche Araberthum seine Eroberungen ausgedehnt; von den Säulen des Herkules und dem grossen Ocean des Westens bis zu dem fabelhaften Mecre der Finsterniss im fernsten Osten, wie die Araber den indischen Ocean nannten, dehnte sich der von ihnen theils unterjochte, theils doch erforschte Theil der Erde aus, aber trotzdem war der geschichtliche Ueberblick nicht erfreulich. Das, was fehlte, war die politische Stabilität. Das Chalifenreich war schon im zweiten Jahrhunderte seines Bestandes in langsamer, aber unaufhaltbarer Zersetzung begriffen, aus den Provinzialstatthaltern bildeten sich rasch halbsouveräne, zum Theil auch ganz unabhängige Dynastien. Die Alviden bemächtigten sich in einzelnen Landestheilen der Herrschaft, kühne Empörer. Sectenstreite, selbst communistische Bewegungen erschütterten das Reich und rissen hie und da Stücke ab. Auch die unterjochten Nationalitäten fingen an sich zu regen und aus ihnen gingen allmälig verschiedene herrschende Familien hervor (Türken, Perser, Berberen). Solche Fremdherrschaft, die der Araber sehr schwer empfand, blieb seitdem im arabischen Oriente mit wenigen Ausnahmen (Arabien) der normale Zustand. So ist, um nur ein Beispiel anzuführen, Aegypten seit 868 Ch. (Ernennung des Ahmed Ibn Tulun zum Statthalter), und mit alleinigem Ausschlusse der Periode der Fatimiden (969-1171), bis heute unter der Herrschaft türkischer Familien geblieben.

Eine flüchtige Rundschau über diese Verhältnisse zeigt, dass der Verfall des alten arabischen Reiches unaufhaltsam sich vollzog und das, was an dessen Stelle trat, war weder dauerhafter noch für das arabische Volksgefühl genugthuender.

Kann es uns überraschen, dass bei solcher Sachlage schon in dem ersten arabischen Denker von Bedeutung, der über die grosse Frage des Menschgeschickes, des Lebenszweckes und Geschichtsverlaufes nachsann, der Pessimismus in seiner schwärzesten Form auftritt, dass seine Philosophie nichts anderes ist, als eine Philosophie der Verzweiflung, die mit dem Ende auch die ersehnte Erlösung zu finden hofft? Für ihn ist das Wirrsal des Lebens ein grosses Räthsel, das kein Weiser zu lösen gewagt hat.

Den theologischen Standpunkt des Islams hat er längst verlassen, aber er fand keinen Ersatz dafür, der ihn nur annähernd befriedigt hätte. Nichts hat Bestand, alles ist bestimmt zu vergehen, auch selbst die Religion des Islams: ,Es lehrte Moses und ging dahin, worauf Christus erstund — dann kam Mohammed und machte die fünf Gebete kund — ein neuer Glauben soll später kommen, der diesen ersetzt — die Menschheit wird so zwischen Gestern und Morgen zu Tode gehetzt'. <sup>1</sup>

Allerdings scheint er auch der Lehre von der Rückkehr des All zum Urzustande gehuldigt zu haben, denn an einer andern Stelle desselben Gedichtes sagt er von der irdischen Welt: "Was immer dir in der Welt für ein Schicksal tagt, — es bleiben dir Sonne und Mond doch immerhin unversagt — ihr Ende soll dem Anfang gleichen, so ist es beschieden, — denn Morgen und Abend bringen der Wunder viele hienieden."

Auch glaubte er an eine gewisse aufsteigende Veredlung des Menschen, die ihn zu einem höheren Wesen umgestaltet, wenigstens finden wir eine Stelle, welche diese Vermuthung bestätigt: 'Drei sind die Stufen der Creaturen: erhabene Geister, Menschen und unverständig Gethier, — übt der Mensch die Tugend, so steigt er empor zur Natur der reinen Geister (Engel), zieht ihn aber die Leidenschaft herab, so sinkt er zur Stufe des Viehes hernieder und das ist wahrlich die tiefste Stufe!

Das grosse Drama der Weltgeschichte sieht schon er als ein endloses an, worin aber stets neue Combinationen

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ma'arry: Lozumijjât.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Der Text des ganzen Gedichtes sammt Uebersetzung folgt im Anhange II.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Der Text folgt im Anhang III.

eintreten und nie das einmal Dagewesene in identischen Formen sich wiederholt. So wenigstens fasse ich die folgende Stelle auf:

> Die Zeit, die ewig dahin rollt, ist wie ein Gedicht, Aber denselben Reim wiederholt der Dichter nicht, <sup>1</sup>

Wenn es gestattet ist aus solchen Stellen, die eben dadurch, dass er ausschliesslich der poetischen Form sich bedient, immer etwas unbestimmt bleiben, einen Schluss zu ziehen, so kann man daraus entnehmen, dass Ma'arry's Weltauffassung die folgende war: die Erdenwelt ist vergänglich und ihr Ende wird dem Anfange gleichen, dem Gesetze des Entstehens und Vergehens ist alles unterworfen, endlos strömt die Zeit dahin, stets neues bringend, aber der Mensch kann durch Uebung der Tugend sich veredeln und auf die Stufe höherer geistiger Wesen sich emporschwingen.

Diese Anschauung ist mehr poetisch als philosophisch und sie verdient nur deshalb besonders hervorgehoben zu werden, weil der theologische Standpunkt hiemit gänzlich verlassen ist. Es erhellt übrigens aus vielen anderen Stellen der philosophischen Gedichte Ma'arry's, dass er einen Cultus der Sittenreinheit mit theïstischer Grundlage lehrte, der deutliche Einwirkungen des Buddhismus mit seiner reinen Moral und seiner Sehnsucht nach dem Nirvana aufweist. Die folgende Stelle eines längeren Gedichtes, worin er sein religions-philosophisches Glaubensbekenntniss niederlegt, ist hiefür entscheidend:

"Siech bin ich an Verstand und Glauben, doch höre von mir die Kunde der Wahrheit! — Verzehre nicht in Rohheit, was das Wasser ausgeworfen, und wähle nicht zur Kost das, was gesehlachtet worden, — auch nicht die Eier der Bruthenne, deren Dotter ihr soll die Küchlein nähren, nicht aber die sehönen Frauen; — überliste nicht die Vögel, die nicht hüten können ihre Brut, denn die Gewaltthat ist die ärgste der Missethaten; — lass auch unberührt die Waben der Bienen,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Den Text des Gedichtes sammt Uebersetzung habe ich in der Zeitschrift der Deutschen Morgenfändischen Gesellschaft B. XXX S. 47 veröffentlicht.

die sie emsig füllten aus duftigem Blumenseim; - nicht haben sie dies aufgespart für Fremde und nicht sammelten sie es für Geschenke und Freundschaftsgaben. - Von all' dem wasche ich meine Hand, ach! hätte ich doch früher mich besonnen. bevor die Schläfen erbleichten! - O Zeitgenossen, kennt ihr die Geheimnisse, die ich weiss? aber ich gebe sie nicht kund! -Ihr wandelt im Irrthume, ach warum lasset ihr euch nicht leiten durch die Verkündungen der erleuchteten Männer! - So oft der Herold der Verblendung ruft, wie kommt es, dass ihr willig folget in dem, was sie da vorspiegelt, jedem Rufer! -Würden euch enthüllt die Wahrheiten eurer Religion, so würdet ihr entdecken den schmählichsten Missbrauch. — Seid ihr wohlberathen, so färbt nicht die Schwerter mit Blut und senkt nicht die Sonden (d. i. die Lanzen) in die Tiefe der Wunden. - Wohl gefällt mir die Sitte jener, die als Mönche leben, nur nicht dass sie verzehren, was andere mit Mühsal erwerben. - Besser fristen iene ihr Leben, die redlichem Erwerbe nachgehen zu allen Stunden'. 1 —

Zeigt sich, wie aus obigem Bruchstücke erhellt, der Dichter als unabhängig von der theologischen Denkart des Islams, so bleibt er ihr doch darin treu, dass er dem irdischen Leben keinen Werth zuerkennt und die Erlösung daraus als eine Befreiung begrüsst, zu deren Herbeiführung er selbst das heroische Mittel der Nichtfortpflanzung anempfiehlt. Auch hierin kann man buddhistischen Einfluss erblicken.

Einsam steht Ma'arry mitten im grossen Kreise seiner Zeitgenossen, wenige waren die Männer, welche solche Ueberzeugungen hegten und keiner ausser ihm wagte sie so unumwunden zu bekennen. Er mag jene Verse zwischen 403—413 H., also 1012—1022 Ch., geschrieben haben, und starb ungeachtet seiner entschieden freigeisterischen Richtung unbehelligt, während zur selben Zeit in Europa der blutige Vernichtungskrieg gegen die Albigenser sich vollzog.

Jedenfalls liefern Ma'arry's Schriften den Beweis, wie wenig die altislamische Weltauffassung dem Drange nach Erkenntniss des grossen Räthsels entsprach, wie wenig sie die

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Den Text des Gedichtes, desseu Schluss zum richtigen Verständniss eines Commentars bedarf, lasse ich in Anhange IV folgen.

Zweifel zu lösen vermochte, sobald einmal der blinde Glauben geschwunden war. So pessimistisch nun auch seine Philosophie ist, so hatte er doch noch lange nicht die schlechtesten Zeiten erlebt. Der Verfall der mohammedanischen Staaten führte noch weit grössere Erschütterungen herbei und für den frommen, seinem Glauben ergebenen Moslim musste jene Zeit noch weit unglücklicher sein, wo der Islam durch die erstarkende Macht der christlichen Völker langsam, aber unaufhaltsam zurückgedrängt ward.

Allmälig machte sich dies immer deutlicher bemerkbar und besonders in Spanien: eine Stadt nach der andern ward den Mauren entrissen, Toledo (1085), Huesea (1096), Tudela (1114), Saragossa (1118), Cordova (1236), Sevilla (1248); Sicilien, Sardinien, die Balearen gingen für sie verloren, während im Osten die Heere der Kreuzfahrer im Herzen des Orients selbst die christliche Herrschaft begründeten.

Diese Vorgänge mussten auf die denkenden Männer den grössten Eindruck hervorbringen, denn trotz aller inneren Zerrüttung hatte man sich daran gewöhnt die Araber und den Islam als unter der besonderen Huld und Fürsorge Gottes stehend zu betrachten; man wiegte sich gerne in der Ueberzeugung von dem Vorrange und der höheren Cultur der mohammedanischen Völker, man hatte sich nie ernst mit dem Gedanken befasst, dass der Augenblick nahen könnte, wo die fremden Völker, die nach dem Wortlaut des Korans unter dem Schwerte der Rechtgläubigen gedemüthigt werden sollten, die Stärkeren sein und ihrerseits den Islam demüthigen würden. Um so grösser war der Eindruck, als dies wirklich geschah.

In demselben Maasse als das Christenthum in Spanien das ihm so lange entrissene Gebiet wieder zurückgewann, wichen die Araber zurück und wer konnte, wanderte aus. entweder nach den südlichen Theilen der Halbinsel oder, als man auch dort sich nicht mehr sieher fühlte, nach der gegenüber liegenden afrikanischen Küste. In den grösseren Städten Nordafrikas entstanden auf diese Art zahlreiche Ansammlungen maurischer Flüchtlinge, welche noch lange hier die Erinnerung an die schöne andalusische Heimath bewahrten und den Verfall der maurischen Herrschaft in Spanien, der sie in die Fremde getrieben hatte, tief beklagten.

Einer solchen spanischen Flüchtlingsfamilie gehört Ibn Chaldun an und wenn auch schon ungefähr achtzig Jahre vor seiner Geburt Sevilla, die Vaterstadt seiner Familie, von den Christen eingenommen worden war, so hatte sich die Familientradition doch noch in recht frischer Erinnerung erhalten und die aus Spanien nach Afrika gelangenden Nachrichten, welche stets neue Erfolge der christlichen Waffen meldeten, waren wohl geeignet stets aufs neue die Aufmerksamkeit der mohammedanischen Welt, besonders in Nordafrika, auf jene Vorgänge zu lenken.

Unter solchen Umständen ward Ibn Chaldun geboren und unter solchen Eindrücken wuchs er auf. Früh in das Getriebe des politischen Lebens gezogen, hatte er Gelegenheit das Hofleben und die Politik aus eigener Erfahrung kennen zu lernen. Durch seine Beziehungen zu den Herrschern der verschiedenen Sultanate und Fürstenthümer des arabischen Theiles von Spanien und Nordafrika lernte er die tiefen Gebrechen kennen, an denen das mohammedanische Staatswesen schon damals dahinsiechte, während er andererseits durch seine universalhistorischen Studien den Blick sich genügend schärfte, um einen Vergleich anzustellen zwischen Einst und Jetzt. Die Schlüsse, welche er hieraus ziehen musste, führten ihn zur Aufstellung seiner Theorie von dem Verfalle der Staaten nach ihren Altersstufen.

Andererseits aber musste ihn die Wahrnehmung, wie rasch überall neue, allerdings meistens nicht dauerhaftere, politische Gebilde entstanden, zur weiteren Annahme von dem steten und regelmässig erfolgenden Wechsel zwischen dem Verfall und der Neubildung der Staaten zwingen. Aus solchen Beobachtungen und überall auf die Vorgänge der Wirklichkeit sich stützend, entstand Ibn Chalduns Theorie des geschichtlichen Processes. Sie ist also rein auf realer Grundlage emporgewachsen,

Zur Uebersicht fassen wir hier die charakteristischen Sätze zusammen.

- I. Der Geselligkeitstrieb ist die erste Ursache der Vereinigung der Menschen.
- II. Daraus entwickelt sich die Familie und aus dieser die Gemeinde und der Stamm.

III. Der Stamm bildet die Grundlage des politischen Gemeinwesens.

Seiner vorwiegend empirischen Methode getreu, befasst sich Ibn Chaldun nur ganz vorübergehend mit der Genesis des Staates im allgemeinen und zieht es vor, jene Periode zu studiren, wo schon der Schritt von der Familie zum Stamme und von diesem zum politischen Gemeinwesen vollzogen ist, diese beiden neben einander bestehen und im Kampfe um das Dasein begriffen gedacht werden. Er liebt es nicht grübelnd in die Tiefen der Vorzeit hinabzusteigen, um auf speculativem Wege eine Theorie von dem Ursprung der Gesellschaft anzustellen. Er sucht lieber mit positiven Thatsachen zu rechnen und aus diesen seine Schlüsse abzuleiten. Nur in Betreff des Königthums, der Einzelnherrschaft, des monarchischen Principes, wenn man sich einer modernen Ausdrucksweise bedienen will, geht er auf eine theoretische Begründung ein, die sich übrigens sehon bei früheren arabischen Schriftstellern (Tortushy, Mâwardy und Ghazâly) findet. Dieselbe ist wie folgt: Das Königthum ist in der menschlichen Natur begründet; denn es ist einleuchtend, dass die Vereinigung der Menschen in die Gesellschaft allein ihnen das Leben und den Fortbestand sichert. Um sich die Lebensmittel und andere Bedürfnisse von allgemeiner Nothwendigkeit zu verschaffen, sind sie gezwungen sich gegenseitig zu unterstützen. Andererseits hat aber im Naturzustande jeder den Trieb, das was er braucht zu nehmen und seinem Nebenmenschen selbst zu entreissen; die Gewaltthat und die Feindschaft sind Eigenschaften, die zu den natürlichen Trieben aller Thiere gehören. Indem dem Angriffe Widerstand entgegengesetzt wird - denn der Begriff des Eigenthums ist den Menschen angeboren - muss Streit und Kampf die Folge sein. Es könnte also, wenn dieser Zustand unbeschränkt fortbestände, die Ausrottung der menschlichen Rasse daraus folgen. Aus diesem Grunde ist ein Gebieter, ein Ordner unbedingt nothwendig, der die Masse in Schranken zu halten vermag. Dieser Gebieter hätte keinen Einfluss, wenn ihn nicht eine hinreichend starke Partei unterstützte. Dies ist das Königthum und es ist in der That ,eine erhabene Würde, welche allen Ehrgeiz entfesseln und deshalb, um dem Zwecke

zu entsprechen, von einem starken Anhange gehalten und gestützt werden muss.

Dieses Königthum, und Ibn Chaldun unterlässt es nicht, es strenge zu scheiden von dem Chalifate, das einen überwiegend religiösen Charakter hat, besitzt den Drang, und er ist in seiner Natur selbst begründet, sich der obersten Gewalt ausschliesslich zu bemächtigen. Es tritt dies ebensowohl bei dem Gebieter über ein aus vielen Stämmen gebildetes Volk hervor, wie auch bei den zu einem Stamme vereinigten Familien: nur eine allein kann die erste Stelle einnehmen und ihr Führer kann allein die höchste Gewalt ausfüllen. Bei mehreren gleichberechtigten Anführern wäre Streit und Hader unvermeidlich.

Sehr passend führt Ibn Chaldun hiezu den Koranvers an: "Gäbe es im Himmel und auf Erden mehrere Götter, so wären (jene zwei) schon zu Grunde gegangen' (Kor. XXI. v. 22).'2

IV. Im Stamme ist das erhaltende Element der Gemeinsinn der Stammesmitglieder, der bei grösserer Entwicklung und namentlich bei der Ausdehnung über grosse Menschenmassen höhere Kraft gewinnt (Nationalitätsidee).

Da der Gemeinsinn, das Gefühl der Zusammengehörigkeit, besonders bei den Wüstenbewohnern, den Nomaden, am kräftigsten sich erhält, so ist es klar, warum Ibn Chaldun, der eben hierauf besonderes Gewicht legt, zu wiederholten Malen die moralische und intelleetuelle Ueberlegenheit der Nomaden gegenüber der sesshaften Bevölkerung, namentlich den Städtern, hochpreist. <sup>3</sup>

Stets im Kampfe mit der Noth, immer bereit Angriffe zurückzuweisen, gewöhnt an das einfache, entbehrungsreiche Hirtenleben, bildet sich in den Wanderstämmen der Wüste der muthige, ausdauernde und kräftige Charakter, der sie zur Herrschaft über die durch den Luxus und den Einfluss despotischer Regierungen verkommenen Städter befähigt. Denn diese, wenngleich ursprünglich vielleicht selbst aus dem Nomaden-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> I, 380 (338).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> I, 341 (300).

<sup>3</sup> I, 263, 264 (229).

leben hervorgegangenen, entarten äusserst schnell, sobald sie unter festen Regierungsformen leben. Eine despotische Regierung entnervt das Volk und bricht dessen Energie. <sup>1</sup> Nicht wenig trägt hiezu auch das System der Erziehung bei, die Unterwürfigkeit und Unselbstständigkeit wird förmlich anerzogen. <sup>2</sup> Aus ähnlichen Gründen geht auch ein besiegtes Volk schnell seinem Verfalle entgegen. <sup>3</sup>

Den Zustand eines solchen schildert er uns mit ergreitender Wahrheit. Allerdings passt seine Schilderung nur auf das orientalische Mittelalter, aber man sieht, dass er als genauer Beobachter spricht, der noch lebendig den Eindruck vor den Augen hat.

Wenn ein Volk', sagt er, "seine Unabhängigkeit verloren hat, so geht es schnell zu Grunde. Die Ursache hierfür liegt in der Niedergesehlagenheit, welche sich der Geister bemächtigt, wenn es besiegt worden, durch die Knechtung ein Werkzeug in der Hand eines anderen Volkes und von diesem abhängig geworden ist; die Hoffnung schwindet und ermattet, ebenso die Fortpflanzung und das Wachsthum der Bevölkerung. Denn diese hängen von der Schwungkraft der Hoffnung und der hiedurch hervorgerufenen Lebensfrische der körperlichen Kräfte ab. Schwindet nun die Hoffnung in Folge der Niedergeschlagenheit, und schwinden die hiedurch bedingten Anlagen, ebenso wie der Gemeinsinn in Folge der über sie ergangenen Macht der Sieger erstirbt, so nimmt auch die Lebensdauer des besiegten Volkes ab, seine Erwerbsquellen versiegen ebenso wie die Erwerbslust; es kann sich nicht mehr vertheidigen, nachdem seine Kraft durch die Niederlage gebroehen worden ist, es unterliegt jedem Feinde, es ist eine Beute für jeden der danach begehrt. Es ändert nichts daran, ob nun dieses Volk früher seine Herrschaft (einen Staat) gegründet hatte oder nicht. ist aber hiebei noch ein anderes Princip zu beachten und dies ist folgendes: Der Mensch ist in Folge seiner Natur berufen Herr seiner Handlungen zu sein, indem er gewissermaassen zum Regenten über die Natur (von Gott) bestellt worden ist. Der Gebieter aber, der seiner Herrschaft beraubt, und semes

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> I, 265 (230).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> I, 267 (232).

<sup>3</sup> I, 307 (268).

Ansehens entkleidet wird, ermattet, so dass er selbst den Hunger und Durst zu befriedigen vernachlässigt. Dies ist in der Natur der Menschen begründet. Und selbst bei den Raubthieren soll etwas ähnliches sich beobachten lassen, indem sie in der Gefangenschaft sich nicht begatten. Dergestalt tritt bei dem besiegten Volk eine Abnahme der Kräfte und Auflösung ein, bis es der Vernichtung anheim fällt.

Nicht minder zutreffend sind die Bemerkungen über die allgemein bei unterworfenen Völkern hervortretende Neigung die Sieger in Haltung und Tracht, ja selbst in den Meinungen und Gewohnheiten nachzuahmen. Er hebt hervor, dass dieses Streben der Besiegten sich den Siegern anzuschmiegen überall sich beobachten lässt. Aber selbst bei den nur benachbarten (von einander ganz unabhängigen) Völkern zeigt es sich, dass jenes Volk, welches die Ueberlegenheit des andern gefühlt hat, dessen Sitten und Gebräuche nachzuahmen sich bestrebt. Ibn Chaldun führt hiezu ein sehr merkwürdiges Beispiel an. Er spricht nämlich von der arabischen Bevölkerung Spaniens und ihren Beziehungen zu den christlichen Bewohnern der Königreiche Leon und Castilien (galalikah) und fügt bei: "Du wirst in der That finden, dass jene diesen in Kleidung und äusserer Erscheinung zu ähneh suchen, und auch in Sitten und Verhalten, selbst in der Gewohnheit die Wände mit Menschengestalten zu bemalen, in den Schlössern und Wohnhäusern. Wer mit denkendem Blicke diese Erscheinungen beobachtet, der sieht hierin das Zeichen der Ueberwältigung (der im Verfalle begriffenen Nation)6.2

Es ist eine natürliche Folge der empirischen Methode Ibn Chalduns, dass er auch Sätze aufstellt, wie die folgenden: Halbeivilisirte Völker sind zu Eroberungen mehr geeignet als solche, die bereits eine höhere Stufe der Gesittung einnehmen.<sup>3</sup>

Denn eben hiefür bietet die Geschichte des Orients mehrere Beispiele, deren verschiedene Ibn Chaldun besonders nahe lagen (Eroberungen der Araber, der Berberen, der Kurden, Turkomanen u. s. w. .

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> I, 307, 308 (268).

<sup>2</sup> I, 307 (267).

<sup>3</sup> I, 290 (251, 303 (263).

V. Als zweites Bindemittel auch verschiedener Stämme und deshalb als wesentlicher Factor bei der Bildung und dem Fortbestande der Staaten ist die Religion anzuerkennen.

Bei Aufstellung dieser Maxime war für Ibn Chaldun der historische Vorgang der Begründung des arabischen Weltreichs durch die unter dem Banner des Islams und durch die Religion geeinigten arabischen Stämme maassgebend. Dieses Princip formulirt er sogar noch weit schärfer in der Art, dass die arabischen Wanderstämme unfähig seien ein Reich zu gründen, es sei denn unter der Leitung eines Propheten oder eines religiösen Anführers. <sup>1</sup>

Diese Bemerkung entspricht vollkommen dem geschichtlichen Verlaufe, denn, nachdem die Araber das Chalifat gegründet hatten und sich die Scheidung des arabischen Volkes in das städtische, nunmehr zur Herrschaft gelangte und das nomadische Element vollzogen hatte, kehrte letzteres sehr rasch in die alte Ungebundenheit des Beduinenlebens zurück und wirkte nur mehr zerstörend und zersetzend.<sup>2</sup>

Wenn weiters Ibn Chaldun behauptet, jedes von den arabischen Wanderstämmen eroberte Land sei in kürzester Zeit verwüstet. is sie seien deshalb unter allen Volkern am wenigsten befähigt ein Reich zu beherrschen, is o wird man keinen Augenblick zögern dieses Urtheil dem noch frischen Eindrucke zuzuschreiben, den die Verwüstungen der arabischen Beduinen in Nordafrika daselbst zurückgelassen harten. Es handelt sich um den Einbruch arabischer Horden, der von Aegypten her im Anbeginn des fünften Jahrhunderts der Hegira stattfand und eine furchtbare Verwüstung jener Landstriche zur Folge hatte.

VI. Im Nomadenleben erhält sich die staatenbildende Kraft des Volksgeistes; im städtischen Leben und bei zunehmender Cultur schwindet sie; die Dauer

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> I, 313 (273),

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> N\u00e4heres hier\u00e4her in meiner Geschichte der herrschenden Ideen des Islams p. 401 ff.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> I, 310 (270).

<sup>4</sup> I, 313 (273).

<sup>1, 312 (272).</sup> Vgl. Geschichte der herrschenden Idean p. 404.

und der Bestand der politischen Gemeinwesen hängt, abgesehen von sonstigen Umständen, von der Kraft des Gemeinsinnes ab.

Diese Maxime erfordert nach dem bereits Angeführten keine besondere Begründung; der rasch sich vollziehende Umsturz der kleinen nordafrikanischen Dynastien durch einzelne berberische oder arabische Stammeshäuptlinge und der schnell eintretende Verfall solcher Neubildungen liefert hierfür den besten Beleg.

VII. Der höchste Punkt der Civilisation ist auch der Wendepunkt, von dem angefangen der Rückschritt und der Verfall der Reiche eintritt.

VIII. Die Staaten haben ihre bestimmten räumlichen und zeitlichen Grenzen, welche sie nicht überschreiten können.

IX. Zerrüttung der Kriegsmacht und der Finanzen sind die beiden Symptome des Verfalles.

Der nationalökonomische Verfall der orientalischen Staaten äussert sich durch gewisse Erscheinungen, die Ibn Chaldum eingehend darzulegen sich bemüht. Er stellt dafür gewisse Kriterien auf. Eine oppressive Regierung führt den Verfall des allgemeinen Wohlstandes herbei; denn sobald die Steuern und Abgaben so hoch sind, dass sie dem Steuerträger keinen entsprechenden Gewinn seiner Arbeit lassen, besteht für ihn kein Anlass mehr zu arbeiten, es sinkt die Erwerbslust und tritt die Verarmung ein. \(^{\pi}\) Gewöhnlich haben demnach, wenn ein Staat reif ist zu fallen, auch die Steuern eine unverhältnissmässige Höhe erreicht. \(^2\)

Kommt noch hinzu, dass der Fürst selbst für eigene Rechnung Handelsgeschäfte mit einzelnen Artikeln macht (indem er sie monopolisirt, so werden hiedurch die Interessen der Unterthanen eben so sehr geschädigt, als die Einkünfte des Staates geschmälert, denn der Reichthum der Regierung steht in directem Verhältnisse mit dem der Unterthanen. Neuentstandene Reiche zeichnen sich gewöhnlich durch Milde

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> H, 93 (81), 106 (93).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> H, 95 (83).

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> H, 95, 96, (82, 83).

<sup>4</sup> H, 300 (255).

und Mässigung aus, alternde durch das Gegentheil. Die Civilisation aber ist um so vollständiger und dauerhafter je länger die Herrschaft einer und derselben Dynastie sich erhält, indem durch den Umsturz und den Dynastienwechsel der regelmässige Fortschritt gehindert wird. Ist aber einmal der Verfall eines Reiches eingetreten, so kann nichts mehr ihn aufhalten. 3

Von dem Standpunkte, den wir durch die vorhergehende Untersuchung gewonnen haben, lässt sich nun der geschichtsphilosophische Gedanke Ibn Chalduns in allen seinen wesentlichen Zügen erfassen. Er sieht in dem steten Wechsel der Ereignisse, in dem fortschreitenden Verlaufe der Geschichte die Aeusserung allgemeiner Gesetze, unter deren Herrschaft das bürgerliche und politische Leben steht. Diese Gesetze zu erkennen, ihren Zusammenhang zu erklären, indem er die Gesammtheit der Erscheinungen des politischen und socialen Lebens der Menschheit zu überblicken sich bestrebt, betrachtet er als die höchste Aufgabe der Geschichtswissenschaft. Viele jener Gesetze, die noch jetzt die Gesellschaft eben so gut beherrschen wie damals, erkannte er, andere, namentlich jene des wirthschaftlichen Verkehres, ahnte er wenigstens. Er hat also aus diesem Grunde volles Anrecht darauf, als der erste kritische Culturhistoriker anerkannt zu werden. Dabei ist seine Methode durchaus auf Induction beruhend: er studirt erst die wirklichen Vorgänge, leitet daraus die Gesetze ab und nur selten erlaubt er sich in dieser Richtung eine kleine Abweichung von der Bahn der unbefangenen Beobachtung auf das Gebiet der Hypothese und der Speculation. Aber eben diese empirische Richtung, verbunden mit den unmittelbaren Eindrücken seiner Zeit haben die Folge, dass seine Geschichtsphilosophie eine fortschreitende Entwicklung der Menschheit nicht anerkennt. Der geschichtliche Process vollzieht sich nach seiner Ansicht nach festen Gesetzen immer in denselben Bahnen des Entstchens und Vergehens, mit derselben Regelmässigkeit wie der Wechsel zwischen Tag und Nacht; zwischen

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> H, 138 (124).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> II, 295 (251).

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> H, 120 (106).

Geburt und Tod fliesst das Leben dahin, eben so gut für die Völker wie für jeden Einzelnen. Ma'arry's Philosophie ist poetischer, Ibn Chaldun ist wissenschaftlicher und positiver.

Die grosse Frage, ob die Entwicklung des Menschengeschlechtes im Ganzen und Grossen in aufsteigender oder in ebener Bahn sich vollziehe, wird kaum gelöst werden. Jeder wird hierüber sich seine besondere Ueberzeugung bilden oder mit dem Zweifel sich bescheiden müssen.

Ueberhaupt ist ja die Fortschrittsidee zwar vielfach behandelt, aber nie begrifflich genau bestimmt worden. Ibn Chaldun versteht unter dem culturgeschichtlichen Fortschritt in allgemeinster Bedeutung das Emporsteigen der Völker von einer niedrigeren Stufe der Gesittung zu einer höheren, die Steigerung des Wissens und Könnens auf materiellem und geistigem Gebiete, aber nicht den moralischen Fortschritt zum Besseren, denn er vertritt die Ansicht, dass mit fortschreitender Civilisation die Sitteneinfalt und Unverdorbenheit dem Genussleben und der Verweichlichung unterliegen.

Aber solchen Ansichten gegenüber ist wohl die Frage gestattet, ob wir denn überhaupt bei dem heutigen Stande unseres Wissens die Culturbewegung in einem gegebenen Zeitraume bei der Gesammtheit der Culturvölker überblicken können? Kann bei dem lückenhaften Stande unseres Wissens von einer allgemeinen Culturgeschichte die Rede sein? Es ist nicht sehwer hierauf verneinend zu antworten.

Es wird jedenfalls noch lange und gewissenhafte Forschung, besonders auf dem so wichtigen und dennoch so arg vernachlässigten Gebiete der Geschichte der Völker des Orients nothwendig sein, bis man genügend Einsicht in den Entwicklungsgang der Völker und in die Ursachen ihres Verfalles gewonnen haben wird, um sich über so gewichtige Fragen bessere Rechenschaft geben zu können als jetzt. Man wird der vergleichenden Völkergeschichte mehr und mehr sich zuwenden müssen, die analogen Erscheinungen des Völkerlebens im Abendlande und im Oriente prüfen und die dieser Gleichmässigkeit zu Grunde liegenden Ursachen zu erforschen haben. Das Studium der herrschenden Ideen auf religiösem und politischem Gebiete ist hiezu vor allem unerlässlich. Dies richtig erkannt zu haben, ist Ibn Chalduns grosses und bleibendes Verdienst.

Wir werden deshalb auch nicht mit ihm rechten über den negativen Charakter seiner Philosophie; wie sollte er an einen bleibenden Fortschritt glauben, der mitten in dem offenbaren Verfalle des alten mohammedanischen Staatswesens lebte, der deutlich die Unhaltbarkeit der Zustände seiner Zeit und seines Volkes erkannte. Leider reichte sein Blick nicht über die Grenzen des arabischen Culturkreises hinaus und über das, was jenseits der Grenzen des Islams vorging, hatte er nur ungenügende Kenntnisse. Dennoch scheint er auch in dieser Hinsicht durch keine Vorurtheile seines Volkes und Glaubens beschränkt gewesen zu sein, denn er hebt es besonders hervor, dass in den Ländern der Franken, soweit er davon Nachricht erhalten habe, die Wissenschaften und Studien in voller Blüthe stünden.

Auch darf es nicht unbeachtet bleiben, dass er die Möglichkeit des Fortschrittes nicht in Abrede stellt, jedoch denselben von der Stabilität der politischen Verhältnisse abhängig macht. Und mit dieser Bemerkung trifft er das Richtige, denn an dem Mangel von politischer Stabilität ging die orientalische Cultur zu Grunde. Hätten die mohammedanischen Völker eine geregelte Erbfolgeordnung ihrer Dynastien besessen, so hätte die Cultur des Orients sich ganz anders dauerhaft gezeigt und gewiss würde dann auch der civilisatorische Fortschritt weit nachdrücklicher sich geltend gemacht haben.

Die zersetzende Einwirkung der orientalischen Polygamie hingegen blieb von Ibn Chaldun unerkannt.

Aber gewiss ist er einer der bedeutendsten Geister seines Volkes und seiner Zeit und verdiente aus diesem Grunde auch bei uns mehr Beachtung zu finden, als ihm bisher zu Theil geworden, denn mit Ausnahme Machiavelli's und Vico's ist er allen älteren europäischen Politikern weit überlegen.

Im Oriente ist ihm schon längst die höchste Anerkennung gespendet worden. Schon unter Sultan Mahmud I. wurden seine Prolegomenen (Mokaddamah) ins Türkische übersetzt und

<sup>1</sup> HI, 128 (92).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> H, 295 (251).

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Rocholl, in seiner Philosophie der Geschichte Göttingen, 1878, neunt nicht einmal Ibn Chaldun und weiss über die Leistungen der orientalischen Denker so gut wie nichts zu sagen.

blieben seitdem das angesehenste Handbuch der Staatsweisheit, welches kein türkischer Staatsmann ungelesen lassen durfte. Dass sie aber keinen Nutzen daraus zu ziehen verstanden, beweisen am besten die Regierungen der letzten Sultane, unter welchen alle von Ibn Chaldun als Symptome des Verfalles bezeichneten Erscheinungen in der unverkennbarsten Weise in Stambul zu Tage traten, allein vergeblich: denn es war wie im Koran geschrieben steht: .Ihr Gleichniss ist das desjenigen, ,der ein Feuer anzündete und als es erleuchtete die Umgebung, ,da nahm Gott ihr Feuer hinweg und liess sie in der Finsterniss, ,so dass sie nichts sehen: taub, stumm und blind sind sie und ,kehren nicht wieder zurück (zum Heile)'. ¹

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Koran II, 16 (17).

# ANHANG.

T

Gâḥiz: Buch der Thiere Fol. 195 v°.

فاتما الدهريَّة فهم في ذلك صنفان فمنهم من جدد المسح فأقر بالخسف والريح والطوفان وجعل الخسف كالزلازل وزعم انه يقرّ من القذف بما كان من البرد الكبار فامّا الجارة فاتّها لا تجيء من جهة السماء وقال لست اجوّز الّا ما اجتمعت عليه الأمّة انه قل يحلث في العالم فانكر المسج البتّة وَقَالَ الصنف الآخر لا ننكر أن يفسد الهواء في ناحية من النواحى فيفسد ماؤهم وتفسد تربتهم فيعمل ذلك في طباعهم على الايّام كما عمل ذلك في طباع الزنج وطباع بلد الصقالبة وطباع بلاد ياجوج وماجوج وقد رأينا العرب وكانوا اعرابًا حين نزلوا خراسان من جميع تلك المعاني وترى طباع بلاد الترك كيف تطبع الإبل والدوابّ وجميع ماشيتهم من سبع وبهيمة على طبائعهم ونرى جراد البقول والرياحين وديدانها خضرا ونواها في غير الخضرة على غير ذلك ونرى القملة في راس الشابّ الاسود الشعر سوداء ونراها في راس الشيم الابيض الشعر بيضاء ونواها في راس الاشمط في لون الجمل الاورق فاذا كانت في راس الخضيب بالحمرة تراها حمراء فأن نصل خضابه صار فيها شكلة من بين بيض وحمر وقد ترى حرّة منى سليم وما اشتملت عليه من انسان وسبع وبهيمة وطائر وحشرة فتراها كلّها سوداء قد خبّرنا من لا يحصى من الناس انّهم عد ادركوا رجالاً من نبط ميسان ولهم اذناب الله يكن كاذناب التماسيم والاسد والبقر والحيل والا كاذناب السلاحف والجرذان فقد كان لهم عجوب طوال (Fol. 196) كالاذناب وربّما راينا الملّاح النبطتي في بعض الجعفريّات على وجه شبه القرد وربّما راينا الرجل من المغرب فلا نجد بينه وبين المسمخ الله القليل وقد يجوز ان يصادف ذلك الهواء الفياسد والماء الخبيث والتربة الرديّة ناسًا في صفة هولاء المغربيّين والانباط ويكونون جهالاً ولا يرتحلون ضنانة بمساكنهم واوطانهم ولا ينتقلون فاذا طال ذلك عليهم زاد في تلك الشعور وفي تلك الاذناب وفي تلك الالوان الشقر وفي تلك الصور المناسبة للقرود

# И.

Ma'arry: Philosophische Gedichte — الزوميّات.

لَدَيْهِ آلِعُحْفُ يَقْرَأُهَا لِلَهْسِ سُطْورًا عَادَ كَاتِبْهِا بِطَهْسِ مُطُورًا عَادَ كَاتِبْهِا بِطَهْسِ وَجَاءَ فَيَحَبَّ فِي بِصَلَاةٍ حَهْسِ وَأَوْدَى آلنَّاسُ بَيْنَ عَدِ وَأَمْسِ فَيَنْقَعَ مَنْ تَنَسَّكَ بَعْدَ خِمْسِ فَيَنْقَعَ مَنْ تَنَسَّكَ بَعْدَ خِمْسِ فَيَنْقَعَ مَنْ تَنَسَّكَ بَعْدَ خِمْسِ فَيَانْقَعَ مَنْ تَنَسَّكَ بَعْدَ خِمْسِ فَيَا تَعْلَيكَ مِنْ قَلَمَ وَشَهْسِ وَتَعْسِي فَي عَجَائِبِهِا وَتُهْسِي وَقَصْبِي فِي عَجَائِبِهِا وَتُهْسِي وَقَصْبِي فِي عَجَائِبِهِا وَتُهْسِي بِعِثْلِ المَيْنِ فِي خَجِم وَقَلْسِ فِي الْمَعْنِ الْمَعْنِ أَطَلَانُ هَمْسِي وَإِنْ قُلْتُ الْيَقِيمِنَ أَطَلَانُ هَمْسِي

كَأْنَّ مُنَجِّمَ ٱلْأَقْوَامِ أَعْمَى لَكُمْ يَعَانِي لَقَدُ طَالَ ٱلْعَنَاءُ فَكَمْ يَعَانِي دَعَا مُوسَى فَزَالَ وَقَامَ عِيسَى وَقِالَ وَقَامَ عِيسَى وَقِيلَ يَجِيء دينَ غَيْرُ هَٰذَا وَقَامَ أَنْ يَعُودَ ٱلدِّينَ غَيْرُ هَٰذَا وَمَنْ لِي أَنْ يَعُودَ ٱلدِّينَ غَيْرا هَٰذَا وَمَنْ لِي أَنْ يَعُودَ ٱلدِّينَ غَيْلًا هَنَا وَمَمَ هُمَا كَانَ فِي ذَنْ يَعَالَ أَمْرُ وَمَهُمَا كَانَ فِي ذَنْ يَعَالَ أَمْرُ وَمَهُمَا كَانَ فِي ذَنْ يَعَالَ أَمْرَ وَرَحِيلُ شِيبِ وَآخِرُها بِأَوْلِيهَا شَهِيبِ فَيْرُومِ أَصَاغِيرٍ وَرَحِيلُ شِيبِ فَيْكُومُ أَصَاغِيرٍ وَرَحِيلُ شِيبِ فَيْكُ مَا تُدارِي فَعْنَ اللّهُ ذَازًا مَا تُدارِي فَعْنَ صَوْتِي

### Uebersetzung:

Blind scheint mir der Steindeuter dieser Gemeinde zu sein.

Dem er liest die beschriebenen Rollen durch Betastung allein.

Lange währt seine Mühe.

ach wie lange müht er sich ab!

Mit Zügen der Schrift, deren Schreiber längst schon ruhet im Grab!

Es lehrte Moses und ging, worauf Christus erstund,

Dann kam Mohammed, der machte die fünf Gebete kund.

Ein neuer Glauben soll später kommen, der diesen ersetzt:

Die Meuschheit wird so zwischen gestern und morgen zu Tode gehetzt.

Ach dass doch aufs neue der Glauben seine Verjüngung erlange

Und der Büsser vom Durste sich labe, nachdem er gedurstet so lange!

Was immer in dieser Welt für ein Schicksal dir tagt,

Dir lässt es Sonne und Mond immerdar unversagt.

Ihr Ende soll ihrem Anfang gleichen, so ist es beschieden:

Morgen und Abend bringen der Wunder viele hienieden:

Der Kinder fröhliche Ankunft, das letzte Scheiden der Greise,

Der Abschied vom häuslichen Heerd und die letzte Grabesreise!

Pfui dieser Erdenwelt,

wie sie täuscht und besticht,

Mit Mitteln der List, wie im Streite man gern sie dazwischen flicht!

Drum auch, spreche ich Unwahres, so lass ich die Stimme dröhnen.

Doch sag ich die Wahrheit zumal, so sprech' ich in leisen Tönen!

III.

وَإِنْسَانَ وَجِيلٌ غَيْرُ إِنْسِ إِلَى قِنْسِ المَلائِكِ خَيْرِ قِنْسِ إِلَى جِنْسِ البَهَائِمِ شَرِّ جِنْسِ ثَلَاثُ مَرَاتِبٍ مَلَكُ رَفِيعٌ فَإِنْ فَعَلَ ٱلفَتَى خَيْرًا تَعَالَى وَإِنْ خَفَضَتْهُ هِبَّتُهُ تَهَاوَى

IV.

لتَسْمَعَ أَنْبَاء الأُمُورِ العَّحائِج وِلاَ تَبْغِ قُوتَا مِنْ غَرِيضِ الذَّبَائِـمَ لِأَطْفَالِها دُونَ الغَوَانِي الصَّرَائِـمَ بِمَا وَضَعَتْ فَالظُّلْمْ شَرُّ القَبَائِمَ كَوَاسِبَ مِنْ أَزْهَارِ نَبْت فَوَائِمَ مَ وَلَا جَمَعَتْهُ لِلنَّدَى والمَنَائِمِ أَبِهْتُ لِشَأْنِي قَبْلَ شَيْبِ الهَسَائِحَ عَلِمْتُ وَلَٰكِنِّي بِهَا غَيْرُ بَائِمِ بِمَا خَبَّرَتُكُمْ صَافِيَاتُ القَرَائِحِ أَجَبْتُمْ عَلَى مَا خَيَّلَتْ كُلَّ صَائِمَ . تَكَشَّفْتُمُ عَنْ نُخْزِيَاتِ الفَضَائِمَ ولا تُلْزِمُوا الأَمْيَالَ سَبْرَ الجَرَائِمِ سِوَى أَكْلِهِمْ كَنَّ النَّفُوسِ الشَّحَائِمَ

وَنُ مَرِيضَ العَقْلِ وَالدِّينِ فَٱلْقَنِي وَالْكُلْوَ مَا أَخْرَجَ الْمَاءُ طَالْمِا بَدْ صَرِيحَهُ الْمَاءُ طَالْمِا الْمَدْ فَلَ أَمْاتِ أَرَادَتْ صَرِيحَهُ الْمَاءُ طَالْمِا الْمَدْ فَى غَوَافِلْ اللّهِ عَلَى غَوَافِلْ اللّهَ عَلَى اللّهَ عَلَى اللّهَ عَلَى اللّهَ عَلَى اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ

 آ وَأَعْيَبْ مِـنْـهُـمْ مَطْعَمًا فِي حَـيَـاتِهِ سُعاةٌ حَلَالٍ بَيْنَ غَادٍ وَرائِئِ نَمَا حَبَسَ, النَّهْسَ المَسِيمُ تَعَبَّدًا ۖ وَلٰكِن مَشَى فِي الَّأْرْضِ مِشْيَةَ سادٍّ، إِذَا لَمْ يُعَيِّبْني كَريهُ الرَّوَادِّ يُغَيِّبُنِي فِي التَّرْبِ مَنْ هُوَ كَارُهُ كَأَعْظُم تِلْكَ الهالِكَاتِ الطّرادِّ. وَمِنْ يَنتَـوَقَّنِي أَنْ يُجَاوِرَ أَعْمَظُمًا وَمِنْ شَرِّ أَخْلَاقِ الأَنِيسِ وَفِعْلِهِمْ خُوَارُ النَّواعي وٱلْتِنَاهُ النَّوائِ لِسُكْنَايَ بَيْتَ الْحَقّ بَيْنَ الصَّفادِّ إِ ٢٠ وَأَصْغَهُ عَنْ ذَنْبِ الصَّدِيقِ وَغَيْرِهِ فَكَيْفَ قَبُولِي كَاذِبَاتِ المَدَادِهِ وَأَزْهَلُ فِي مَدْمِ الفَتَنِي عِنْدَ صِدْقِهِ وَمَا زَالَتِ النَّدَهْسُ اللَّهُوجُ مَطِيَّةً إِلَى أَنْ غَلَتْ إِحْلَى الرَّذَايَا الطَّلَاء تَسُرُّ عَلَيْدِ تَحْتَ إِحدَى الضَّرادِّ وْمَا يَنْفَعُ الإِنْسَانَ أَنَّ غَمَائِمًا لَنَافَسَ فَاشْ فِي تُنبُورِالـبَطَادِّهُ ولَـوْ كَانَ فِي تُـرْبِ مِنَ المِـاءِ رَغْبَةً

Einige Bemerkungen sind zum richtigen Verständnisse des Gedichtes erforderlich. Bis Vers 13 bleibt es vorwiegend didactisch. Plötzlich aber tritt nun die subjective Richtung hervor. V. 16 schildert der Dichter in abschreckender Art sein eigenes Ende. Unter dem Ausdrucke كريه الروائع ist wol die Hyane oder der Geier zu verstehen, der seinen Leichnam verzehrt. Hieran sehliesst sich der nächste Vers mit dem Bilde der vermodernden Gebeine. V. 18 tadelt die Sitte durch Klageweiber den Todten beweinen zu lassen. V. 19, 20 und 21 enthalten ein kurzes Selbstbekenntniss. V. 22 and 23 aber beschliessen das Gedicht mit einem schlecht verhehlten Hohn auf jene, welche an eine Fortdauer nach dem Tode glauben, oder die, nach einer bei den Mohammedanern ziemlich allgemeinen Ausicht, meinten, dass nach dem Tode die Seele für einige Zeit bei dem Körper im Grabe verweile. Es genügt hier auf das zu verweisen, was ich hierüber in meiner Geschichte der herrschenden Ideen des

Islams S. 273 und 274 bemerkt habe. Diesen Aberglauben bespottet der Dichter, indem er sagt: Was frommt es dem Todten, dass die Wolken ihren erfrischenden Regen niedersenden, wenn er einmal unter der Steinplatte liegt: wäre die Nähe des Wassers erwünscht, so würden die Mensehen sich um Grabstätten im Sumpflande (baţârl) streiten.

Mit einer solchen Dissonanz schliesst Ma'arry gerne. Denn eine solche ist auch der Schluss des unter Nr. II. gegebenen Gedichtes, wo er sich rühmt die Wahrheit nur mit leiser Stimme zu verkünden; er will hiemit nur sagen, dass er die Welt derselben nicht würdig erachtet; sie verdiene es nicht, dass man ihr Wahrheit gewähre.

## Beiträge zur Diplomatik VII.

Von

Dr. Th. Siekel, wirklichem Mitgliede der kaiserlichen Akademie der Wissenschatten

## Kanzler und Recognoscenten bis zum Jahre 953.

Seit mehr denn zwei Jahrhunderten ist die Geschichte der Kanzlei in Frankreich und Deutschland, denen in den Anfängen auch diese Institution gemeinsam war, Gegenstand zahlreicher Untersuchungen und Darstellungen gewesen. Und doch ist es seit Delanoue und Mallinckrot, welche da den Reigen eröffnet haben, kaum versucht worden, geschweige denn gelungen, das eine Capitel dieser Geschichte zu schreiben, nämlich das Capitel über die Geschäftsführung durch die Kanzlei. Gewiss eine sehr dunkle und schwer aufzuklärende Partie, zumal was die ersten Jahrhunderte anbetrifft. Doch davon abgesehen, ist die Vernachlässigung derselben vielleicht noch mehr darauf zurückzuführen, dass die ursprüngliche und eigentliche Thätigkeit der Kanzler sehr bald durch eine anderweitige in den Schatten gedrängt worden ist. Anfänglich waren diese lediglich dazu bestellt, die Entschliessungen der Könige in die rechte schriftliche Form zu bringen. Doch das schon war ein Vertrauensamt, das nicht den schlechtesten Männern übertragen wurde. Dass solche in der nächsten Umgebung des Königs weilten, hob sie dann höher und höher. Zugleich wurde aber durch bedeutende Persönlichkeiten auch das Amt gehoben und mit der Zeit geradezu umgebildet: die Kanzler wurden nach und nach die Rathgeber in den öffentlichen wie in den privaten 642 Sickel.

Angelegenheiten, ja selbst die Leiter derselben. Mögen nun einzelne Kanzler sich auch später noch um die eigentliche Geschäftsführung oder wenigstens um die Zusammensetzung des zur Arbeit berufenen Personals gekümmert haben, oder mögen bei Hofe neben den Kanzlern neue Beamte zur Besorgung des Urkundenwesens bestellt worden sein, so hat sich zu ieder Zeit letzteres Geschäft fast im Verborgenen abgespielt und hat sich den Augen der Zeitgenossen entzogen. Daher begegnen uns in den erzählenden Quellen nur wenige und vereinzelte diesbezügliche Bemerkungen. Selbst Hincmar in seiner Schrift über die Pfalzordnung geht auf das Wirken der Kanzlei nach dieser Seite nicht ein. So ist denn auch von den späteren Geschichtschreibern die Geschäftsgebahrung als minder glänzend und als minder bekannt so gut wie gar nicht berücksichtigt worden oder doch erst von der Zeit an, wo sie sich etwa an der Hand noch erhaltener Kanzleiordnungen darlegen liess.

Indem ich in diesen Beiträgen mich auf das Zeitalter der Karolinger und der Ottonen beschränken werde, will ich an zwei neueren denselben Jahrhunderten gewidmeten Werken zeigen, was für Geschichte der Kanzler und der Kanzlei bisher geleistet worden ist und was noch zu leisten ist. In den Jahrbüchern des ostfränkischen Reiches und in denen Otto I. hat Dümmler sehr eingehend von den damaligen Erzkanzlern, Kanzlern und Notaren gehandelt. Alle Notizen, welche das gesammte Quellenmaterial bietet, sind von ihm, man kann sagen zu Biographien zusammengestellt worden. Jedem dieser Männer ist der Platz angewiesen, den er in der Kanzlei, bei Hofe, in Staat und Kirche, in der Gelehrtenwelt seiner Zeit zingenommen hat. Aber welchen Einfluss auf oder welchen Antheil an den Geschäften dieser oder jener Kanzler, dieser oder jener Notar gehabt hat, das wird nicht einmal berührt

Das gleiche Interesse für den Gegenstand hat Waitz bekundet. Nachdem er schon in den Ranke'schen Jahrbüchern<sup>2</sup>

8, 228 ff. von Waitz.

Das hat Lorenz recht anschaulich gemacht in dem allerdings nicht streng wissenschaftlichen und deshalb mit Vorsicht zu benutzenden Aufsatze: Reichskanzler und Reichskanzlei in Deutschland (Preussische Jahrbücher, 29. Band, wiederholt in Drei Bücher Geschichte und Politik 1, 52-86).
 Otto I. in den Jahren 951 - 973, bearbeitet von Dönniges; aber Excurs 16,

die Ergebnisse selbsteigener Forschung veröffentlicht hatte, hat er in der Verfassungsgeschichte mit Benutzung aller einsehlägigen Arbeiten die Entwicklung des Amts zu schildern gesucht. Die allmähliche Fortbildung desselben und die Organisation in ihren Phasen stehen da natürlich im Vordergrunde. Daneben hat allerdings auch die formale Behandlung der Geschäfte in einigen Bemerkungen Berücksichtigung gefunden, doch zu einer eigentlichen zusammenhängenden Darstellung derselben hat es auch Waitz nicht bringen können, da ihm fast noch gar nicht vorgearbeitet war. Indem ich somit eine diesen Autoren nicht zur Last fallende Lücke in den betreffenden Abselnitten ihrer Werke constatire, bemerke ich zugleich, dass ihre und Anderer Arbeiten mir es wesentlich erleichtert haben, die Lücke auszufüllen.

Die Kanzlei in ihrer eigentlichen Berufsarbeit zu beobachten, das war und ist noch heute Aufgabe derer, welche sich speciell mit den Diplomen als den Denkmälern der Thätigkeit der Kanzler und ihrer Untergebenen befassen. Und welchen Weg wir dabei einzuschlagen haben, das hat uns wiederum der Meister Mabillon gelehrt. Denn er zuerst versuchte eine Geschichte des Amtes und der Amtsthätigkeit zu schreiben und verwerthete zu dem Behufe nicht allein die Namen und Titel in den Urkunden, sondern auch deren directe Aussagen über die Functionen und was sich aus den verschiedenen Formen der Vollziehung der Diplome folgern lässt. Jede seiner Wahrnehmungen oder Bemerkungen über die inssio regis, über dietare, seribere, offerre, recognoscere, subscribere, sigillare u. s. w. bekundet den angebornen und in langer Detailforschung entwickelten Scharfblick, und gelang es Mabillen tretzdem nicht, zu vollem Verständniss der Dinge vorzudringen, so hatte das seinen Grund lediglich darin, dass die wenigen ihm zu Gebote stehenden Daten noch nicht genügen konnten, die verschiedenen Phasen der Entwicklung und den Gang derselben durch viele Jahrhunderte hindurch erkennen zu lassen. Dann aber, als das Material reichlicher floss, wurde eine geraume Zeit der Vorgang Mabillon's kaum beachtet und noch weniger nachgealunt.

So wollen wir Diplomatiker in Deutschland in seine Fusstapfen zu treten suchen. Sind wir doch mit der urkundlichen 644 Sickel

Forschung an einem Punkte angelangt, an dem wir uns jede nach dem Umfang und der Beschaffenheit des Materials mögliche Aufklärung über den Gang der Arbeit in der Kanzlei zu verschaffen streben müssen. Es bezeichnet einen wesentliehen Fortschritt in unserer Disciplin, dass wir auch das Werden der Urkunden in die Untersuchung einzubeziehen begonnen haben. Hat sich da Ficker die besondere Aufgabe gestellt, den Spuren allmählicher Entstehung nachzugehen, so sind Stumpf-Brentano und ieh, als wir zu gleicher Zeit uns dem Studium der Diplomatik zuwandten, unabhängig von einander auf den Gedanken gekommen, dass, um die Mannigfaltigkeit und die Fortbildung des Urkundenwesens zu begreifen, auch die Einflussnahme einzelner Persönlichkeiten in Anschlag zu bringen sei. Aber in den Ergebnissen unserer Untersuchungen zweiten wir von Anbeginn an und zweien wir noch.

Auf Grund der Bearbeitung der Diplome Ludwig des Deutschen nach streng inductiver Methode hatte ich in den Beiträgen zur Diplomatik I. die Recognoscenten, die zumeist auch Schreiber der Urkunden gewesen waren, als diejenigen bezeichnet, welche damals innerhalb des durch die allgemeinen Verhältnisse und durch die Tradition gezogenen Rahmens die Variationen der Urkundenformen herbeigeführt hatten, also für die Besonderheiten massgebend gewesen waren. Dagegen erhob mein Fachgenosse sofort entschiedene Einsprache.<sup>2</sup> Er

Anf die Fragen, die ich hier zu berühren habe, sind andere Fachgenossen noch weuig eingegaugen. Deshalb möge es mir gestattet sein, nur unserer beider Arbeiten hier zu erwiihnen. Blos eine Ausnahme fühle ich mich gedrungen zu machen, indem ich Huber's Verdienst betone. So weit es bei der Beschränkung auf gedrucktes Material oder auf innere Merkmale der Diplome möglich war, hat Huber in der Einleitung zu den Regesten Karl IV. nicht allein alles, was sich auf die Organisation und den Personalstatus der damaligen Kanzlei bezieht, zusammengestellt, sondern auch alles gesammelt, was die Urkunden über die Functionen der einzelnen Personen besagen. Er hat damit den Beweis geliefert, dass auch ohne das nicht jedem mögliche Zurückgreifen auf die Originale ein grosser Theil der betreffenden Arbeit vollbracht werden kann und zwar der, welcher gethan sein soll, ehe man an die Ausbeute aus den Kanzleiausfertigungen geht.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> In der Wiener Wochenschrift für Wissenschaft, Kunst und öffentliches Leben n° 8 vom 22. März 1862 – Ich gehe hier nicht auf die Details

bezeichnete meine Behauptungen in einem Punkte als geradezu dem objectiven Sachverhalte widerstreitend. Er erklärte, indem er sich auf umfassendere Untersuchungen berief, erkannt zu haben, dass ,alle wesentlichen Aenderungen und Abweichungen in den diplomatischen Formen nicht von den untergebenen Schreibern, sondern von den Erznotaren abhängig seien, dass somit das ganze Urkundenwesen richtiger und zweekmässiger nach Erznotar-, denn nach Schreiberperioden zu ordnen' sei, weiter, dass sich .die Feststellung der Kanzleiperioden als das hier massgebende Kriterium für die Beurtheilung wie als der richtigste Schlüssel zur Lösung aller Zweifel' ergebe. Als zwei Jahre später Stumpf die ersten Bogen der Reichskanzler I. ausgeben liess, constatirte er in dem Vorwort nochmals, dass wir beide ganz verschiedenartige Wege eingeschlagen. Von den mehreren Stellen dieses Buches, in denen er seine Ansicht über den Sachverhalt bis in das zwölfte Jahrhundert hinein ausspricht, wird es genügen, die eine (S. 12) anzuführen: .jedes dieser Privilegien wurde von dem Kanzler durchgesehen und durchgemustert (recognovit) . . . Fast über jede scheinbare Zufälligkeit und Unregelmässigkeit in den Urkunden können wir den zuverlässigsten Aufschluss zunächst durch die Urheber derselben, d. i. die Kanzler und damit zugleich einen höchst willkommenen Beitrag wieder zur Geschichte dieser erhalten.

Als ich zur Prüfung der Urkunden der ersten Karolinger überging, fand ich sie in mancher Beziehung anders beschaffen als die des ersten ostfränkischen Königs, und indem ich wiederum von den Erscheinungen als den Wirkungen auf deren Ursachen zurückschloss, legte ich gewisse Bestimmungen über das Urkundenwesen jener Periode den Kanzlern und andere den Recognoscenten bei. Damit und insoweit ich später auch bezüglich des zehnten Jahrhunderts zugab, bass gewisse Neuerungen als von den Kanzlern ausgehend betrachtet werden könnten, näherte ich mich wohl den Ansichten meines Fachgenossen, aber ohne denselben die für sie beanspruchte allgemeine Geltung zuzuerkennen. Ja es drängte sich mir ebenso wie Ficker die

dieser ausführlichen Auzeige ein, sondern begnützt micht die Haupt differenz darzulegen.

Beiträge zur Diplomatik 6, 433.

646 Sickel.

Anschauung von dem Gang der Entwicklung vom achten bis zehnten Jahrhundert auf, dass sieh die Kanzler mehr und mehr von der Arbeit zurückgezogen und diese den Notaren überlassen haben.

Andererseits hält Stumpf an seinen Ansichten fest. Noch in seiner letzten Publication erklärt er: 'Allerdings vindicire ich den jeweiligen Kanzlern (freilich nicht gleichmässig allen) neben anderweitiger Thätigkeit auch einen directen Einfluss auf das gesammte Urkundenwesen, vor allem in unserer Epoche', womit das zehnte und eilfte Jahrhundert gemeint ist.¹ Indem ich nun wieder, soweit es sich um die Diplome der Ottonen handelt, die ich in den letzten Jahren unter den allergünstigsten Umständen und in eingehendster Weise geprüft habe, zu widersprechen genöthigt bin, ist die Differenz zwischen uns heute mindestens eben so gross als vor sechzelm Jahren.

Ist das Problem, das wir uns beide gestellt haben, wirklich zu lösen? Wenn das der Fall ist, haben die Kanzler in dem Grade, den Stumpf annimmt, oder in der von mir vertretenen Beschränkung das Urkundenwesen bestimmt? Lassen sich zeitliche Abschnitte machen in dieser innerhalb der Kanzlei sich abspielenden Geschichte? Lassen sich die Grenzen erkennen, bis zu denen sich in den einzelnen Perioden die Einflussnahme der Kanzler erstreckt hat und über die hinaus andere Personen den Ausschlag gegeben haben? Diese und andere Fragen müssen wir einmal zu beantworten suchen. Sollte es uns nicht gelingen, wenigstens annähernd den Geschäftsgang und die Arbeitstheilung in der Kanzlei festzustellen, so müssten wir auf manches Kriterium Verzicht leisten, von dem wir mit ziemlicher Zuversicht Gebrauch gemacht haben, ja auf den Anspruch der Vorzüglichkeit unserer Disciplin. 2 Je mehr also auf dem Spiele steht und je schwieriger unsere Aufgabe zu lösen ist, desto mehr halte ich an meinem bisherigen Vorgange fest:

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Wirzburger Immunitäten 2, 63. Derselbe Gedanke wird sehr oft in diesen beiden Abhandlungen wiederholt.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ich täusche mich nicht darüber, dass noch mancher Historiker von der Diplomatik eine geringe Meinung hegt. Selbst Böhmer scheint nach seinem Briefe vom 1. April 18-33 (Leben 5, 403) keine grossen Erwartungen an Stumpf's und meine Forschungen geknüpft zu laben.

ohne vorgefasste Meinung, auch ohne mich durch die auf anderem Gebiete liegende Thätigkeit der Kanzler beeinflussen zu lassen, suche ich aus den Urkunden zu entwickeln, worin ihre eigentliche Berufsarbeit bestanden hat und inwieweit sie dieselbe in Person oder durch Stellvertreter verrichtet haben, und zwar prüfe ich zu dem Behufe Gruppe für Gruppe der Urkunden.

Obgleich ich noch nicht alle Theile des Materials gleich eingehend zu untersuchen in der Lage war, so hoffe ich doeh, dass man die von mir bereits gewonnenen positiven Daten über Erwarten zahlreich finden wird. Trotzdem bin ich weit entfernt, deren Gesammtwerth zu überschätzen. Der Bau der Institutionen der Vergangenheit liegt in Trümmern. Nur ein Theil der Bausteine ist erhalten und ein noch kleinerer Bruchtheil ist es, welcher die einstige Verwendung zu und in dem ganzen Gefüge erkennen lässt. Hier muss also nach erfolgter Feststellung vereinzelter Thatsachen die synthetische Arbeit des Historikers einsetzen, hier müssen wir, wollen wir ein anschauliches Gesammtbild erhalten, wohl oder übel reconstruiren. Ich sage gleich, welche Grundanschauung von dem Wesen der Institutionen der betreffenden Zeiten mich dabei geleitet und mir als Prüfstein gedient hat: die, dass man dazumal so gut wie nichts organisatorisch, nach durchdachtem Plan noch in der Form fester Satzungen geschaffen hat, dass man aber allüberall unter dem Naturgesetz der historischen Entwicklung gestanden hat. und dass alle Fortbildung herausgewachsen ist aus gegebenen Vorstellungen und Vorbedingungen, dass sie durch die je weilige Sachlage und durch einzelne massgebende Persönlichkeiten bestimmt worden ist, dass sie bestimmten Bedürfnissen und den Geboten der Zweckmässigkeit gedient haben muss.

Nach diesen Erklärungen kann ich dazu übergehen, das Thema, das ich mir jetzt gestellt habe, zu entwickeln, die Wahl desselben durch einige weitere Hinweise auf den jetzigen Stand der Forschung zu begründen und über die Behandlung in diesen und weiteren Beiträgen zur Diplomatik einige Vorbemerkungen zu machen

Es ist aus den Kanzlerreihen, welche Stumpf den Verzeichnissen der Diplome der einzelnen Könige vorausschickt.

648 Sickel

ersichtlich und es ist zuletzt von Fieker hervorgehoben worden, dass das Jahr 953 einen wesentlichen Absehnitt in der Geschichte der Recognition bildet. Seit dieser Zeit werden nämlich regelmässig die Kanzler als Recognoscenten genanut, während früher, und zwar gilt das auch von der Periode der Karolinger, in gewissen Zeiträumen abwechselnd Kanzler und Notare, in andern ausschliesslich die Notare als Recognoscenten erscheinen. Doch damit sind die Modalitäten noch nicht erschöpft. Anfänglich sind Recognoscenten und Subscribenten identisch gewesen. Dann aber haben für die Recognoscenten, mögen es Kanzler oder Notare gewesen sein, häufig andere Männer, zumeist die gewöhnlichen Urkundenschreiber, unterfertigt. Folglich werden bis 953 eventuell Kanzler, Recognoscenten und Subscribenten auseinanderzuhalten sein und wir werden erst feststellen müssen, ob wir es in einem Einzelfalle mit einem, mit zwei oder gar mit drei Individuen zu thun haben, ehe wir die Antorschaft für diese oder jene Neuerung oder Eigenthümlichkeit einer bestimmten Person zuschreiben dürfen. Einen Anlanf dazu nimmt wohl auch Stumpf, wo sich ihm gelegentlich einer Wahrnehmung die Nöthigung aufdrängt: so z. B. in Wirzburger Immunitäten 1, 33 Ann. 58; aber er weicht einer scharfen Scheidung sofort wieder ans, indem er sich mit dem in diesem Falle sehr bedenklichen Ausdrucke "die recognoscirende Kanzlei' behilft.

Doch auf Stumpf's Aussprüche komme ich ohnedies zurück und so will ich lieber hier an meinen eigenen Arbeiten zeigen, wie wenig wir bisher über den Arbeitsantheil der Mitglieder der Kanzlei unterrichtet gewesen sind. In dem von mir vor zwei Jahren veröffentlichten Programme<sup>2</sup> habe ich noch die Möglichkeit in Betracht gezogen, dass ein Kanzler Heinrich I. und Otto I. selbst Reinschriften von Urkunden angefertigt habe; ob das überhaupt für die Zeit nachweisbar ist oder nicht, muss einmal entschieden werden. Ebenda wusste ich noch nicht zu erklären, weshalb seit Arnulf bald die Kanzler, bald die Notare als Recognoscenten genannt werden. Ferner war ich damals noch der Meinung, dass in der Regel der Scriptor

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Beiträge zur Urkundenlehre 2, 171,

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Neues Archiv 1, 460.

auch der Concipient der Urkunden gewesen: erst die Einwürfe von Ficker<sup>1</sup> haben mich zu nochmaliger Prüfung der Diplome auf diese Frage hin veranlasst, der ich nun in etwas neue Ergebnisse verdanke. Kurz es ist erst eine ganze Reihe von Punkten aufzuklären, ehe wir sagen können, auf wessen Rechnung dieses oder jenes Moment zu setzen ist und wie in den einzelnen Perioden die Arbeit in der Kanzlei auf die Individuen vertheilt und deren Zusammenwirken geregelt worden ist. In manchen Fällen habe auch ich noch keine Entscheidung treffen können und muss dahingestellt sein lassen, ob Andere nach mir glücklicher sein werden. Indem ich aber in der Mehrzahl der Fälle zu sicherem Ergebniss gelangt bin und Kanzler, Recognoscenten, Subscribenten, Scriptoren und Dictatoren zu unterscheiden gelernt habe, kann ich jetzt daran gehen, jenes Capitel, das ich in den bisherigen Geschichten der Kanzlei vermisse, zunächst bis zum Jahre 953 und etwas darüber hinaus zu schreiben.

In erster Linie ist die Lösung dieser Aufgabe allerdings dadurch bedingt, dass uns Material in grösserem Umfange und in entsprechender Beschaffenheit zu Gebote steht. Schon aus den abschriftlichen oder gedruckten Urkunden lässt sich manches herauslesen. Aber den rechten Schlüssel bieten doch nur die Originale. In Folge dieses Umstandes hat mein Versuch, den Geschäftsgang in der Kanzlei von dem Jahre 751 bis zum Jahre 953 zu ergründen, verschieden ausfallen müssen. Ich habe nämlich fast sämmtliche Archetypa der Perioden 751—876 und 911—953 selbst untersucht,2 dagegen aus dem dazwischen liegenden Zeitraum nicht so viele, dass ich da schon das letzte Wort zu sagen mich getrauen möchte. Immerhin glaube ich die Hauptmomente der Entwicklung auch in den Jahren 876-911 richtig erkannt zu haben. Bei diesem Stand meiner Vorarbeiten werde ich mich auch nicht seheuen, die einzelnen Zeitabsehnitte verschieden zu behandeln. Bei

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Beiträge zur Urkundenlehre 2, 27.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Hier begründet es noch einen Unterschied, dass ich einen Theil dieser Diplome vor vielen Jahren, einen andern in den letzten unter den Händen gehabt habe, denn erst mit der Zeit habe ich auf die Merkmale achten gelernt, mit denen ich jetzt operire.

(550) Should

dem ersten (bis 876) kann ich mich kürzer fassen, da ich z. B. was wir von der Organisation und dem Personalstatus der Kanzlei wissen, sehon an anderen Orten geboten habe. Für den zweiten Abschnitt (bis 911) habe ich das hier erst so weit nachholen müssen, als es der Zusammenhang erforderte; dagegen habe ich hier einige Fragen nur formulirt und nicht beantwortet, weil ich zu letzterem Behufe umfassende Prüfung der Originale hätte vornehmen müssen. Am eingehendsten habe ich die Zeit von 911—953 behandelt.

Ich kann den Stoff in dieser einen Abhandlung nicht erschöpfen. Sie soll nur handeln von den Kanzlern und Reeognoscenten bis zam Jahre 953. Zunächst werde ich einen Ueberblick geben über die Phasen der Organisation der Kanzlei und über deren Personalstatas bis zum Ausgang des neunten Jahrhunderts. Dann schalte ich eine Untersuchung über die ursprüngliche Bedeutung der Recognition ein. Endlich führe ich die lange Reihe der unter und n.ben den Kanzlern fungirenden Recognoscenten und Subscribenten bis 953 vor. Vorbehalten bleibt für die Fortsetzungen das Capitel von den Dietatoren und Scriptoren sowie das von den Erzkapellanen, wenn ich auch hier schon mehrfach die Erzebnisse der nachfolgenden Untersuchungen herbeizuziehen und zu verwerthen genöthigt war. Im Uebrigen werde ich mich in dem zuletzt genannten Abschnitt nicht an die Zeitgrenze von 953 binden. Erst wenn wir alle zur Kanzlei im weitesten Sinne zählenden Personen, ihre Beziehungen zu einander und ihre Functionen kennen gelernt haben, wird sich die Summe ziehen, d. h. die Geschäftsführung in ihren mannigfaltigen Phasen darlegen lassen. Ich mache den Versuch als Diplomatiker und für die Zwecke der

Wie in alter Zeit demselben Beamten versehiedene Titel beigelegt worden sind, so dann auch von den Historikern. So hat man die Vorsteher der Kanzlei der ersten Karolinger wohl Erznotare genannt und hat dann für deren Nachfolger vielfach die Bezeichnung Vieckanzler gebraucht. Um jedem Missverständnisse vorzubengen, bemerke ich, dass ich (und so jetzt auch Stumpf) unter Kanzlern bis zum Jahre 854 die Vorsteher der Kanzlei verstehe (s. Acta Karol. 1, 76), von da an aber die Leiter der Kanzlei, obwohl sie fortan den Erzkapellanen, die eventuell auch Erzkanzler heissen, untergeordnet sind. — Vgl. übrigens, was ich S. 661 über wirkliche Kanzler und Titularkanzler sage.

Diplomatik. Aber indem ich ein Stück von der Geschichte des Regiments bieten werde, glaube ich auch den Historikern einen Dienst zu erweisen.

Von einer Geschichte der Kanzlei, wie ich sie zuvor gefordert habe, wird allerdings die Zeit der Merovinger ausgeschlossen bleiben müssen. Wir können da nur, wie es zuletzt Stumpf-Brentano gethan hat, Listen der Männer aufstellen, welche uns in den Diplomen oder auch von den Geschichtschreibern als mit der Besorgung des Urkundengeschäfts betraut bezeichnet wurden. Wir können ferner einige Aussagen der Diplome über den Arbeitsantheil der einzelnen Personen in bestimmten Fällen insoweit verwerthen, dass wir gewisse Gebräuche der späteren Jahrhunderte als bis in graue Vorzeit zurückreichend nachweisen. Aber dabei wird es sein Bewenden haben müssen, da auch die Gesammtheit der vorliegenden Notizen nicht genügt, aus ihnen ein zusammenhängendes Bild von der Einrichtung und von der etwaigen Fortbildung der Kanzlei unter den Merovingern zu combiniren. Ueberdies, scheint mir, bedürfen wir auch einer genauen Kenntniss der damaligen Institution nicht, um, was aus ihr in der Karolingerperiode geworden ist, in das rechte Licht zu stellen. Denn um dieselbe Zeit, da die Herrschaft im Frankenreich an ein neues Geschlecht übergegangen ist, ist, wie ich aus dem Unterschiede der Eschatokolle der Diplome vor und nach dem Jahre 751 folgere, auch die Stellung der Kanzlei eine andere geworden.

Gehen wir von der ältesten noch in Original erhaltenen Urkunde Chlothar II. vom Jahre 625° aus, welche wir als Typus der vorherrschenden Kategorie damaliger Diplome betrachten dürfen. 3 Das Schlussprotokoll entspricht hier genau den Worten, welche die Vollziehung des Diploms ankündigen: manns nostre subscribsionebus subter eam decrevemus roborari.

<sup>2</sup> DD. Merov. nº 10, wie ich hier die Stücke der von K. Pertz besorgten Ausgabe eitiren will.

 $<sup>^1</sup>$  Ueber die Merovinger-Diptome in der Ausgabe der Mon, Germ, hist. 25 – 27.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Der Typus kehrt noch wieder in DD, Merov, n. 95 vom Jahre 727, -- Es ist hier nicht der Ort, darzuthun, dass viele nur abschriftlich erhaltene Urkunden der gleichen Gattung gerade im Eschatokoll eine Modernisirung erfahren haben.

Zunächst wird in der Form eines Referats gesagt: Syggolenus optolit, d. h. dass ein gewisser Schreiber das, wie es später heisst, auf Weisung (iussus) geschriebene Präcept dem Könige zur Unterzeichnung unterbreitet hat. Dann redet der König wieder wie im Context in der ersten Person: Chlothacharius (M.) in Christi nomine rex hane preceptionem subscripsi. Demgemäss wird endlich das Jahr der Ausstellung mit anno XLI regni nostri bezeichnet. Mit einem Worte: auch im Eschatokoll tritt der König selbstredend auf. 2

Anders verhält es sich mit dem Eschatokoll der Karolingerurkunden. Freilich kündigt sich der Gegensatz zunächst nur in dem einen wesentlichsten Punkte an und wird aus naheliegenden Gründen erst mit der Zeit durchgeführt. Indem nämlich die Notare Pippins und seiner Söhne nach alten Formeln arbeiten und diese nur so weit, als absolut nöthig ist, abwandeln, begegnen uns noch zahlreiche Wendungen, welche ihre ursprüngliche Bedeutung bereits eingebüsst haben. Das gilt unter anderem von den letzten Worten der Corroborationsformel, die erst allmählich durch neue, den neuen Bräuchen entsprechende verdrängt werden; der, wie wir gleich sehen werden, von den Karolingern in der Regel beobachtete Vorgang findet seinen adäquaten Ausdruck in den Worten: manu propria subter firmavimus (richtig, so lange der Vollziehungsstrich im Haudmal von den Königen eigenhändig gemacht wurde) et anuli nostri impressione signare iussimus. Das gilt desgleichen von der Datirungsformel: die anni regni nostri weichen noch langsamer den anni regni domni regis illius oder der Participialconstruction: regnante d. nostro rege illo. Und das findet seine Erklärung

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Erst mit der Zeit werden die beiden Unterfertigungen in die umgekehrte Reihenfolge gebracht.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Nur kurz will ich darauf hinweisen, dass auch in den der königlichen Unterschrift entbehrenden Placita und Mandata die gleiche Vorstellung festgehalten wird: s. die Placita in DD. Merov. nº 31, 49 u. s. w. oder die Mandata nº 61, 82. — Natiirlich kann die Form der Urkunden zur Charakteristik des Regiments nur der Zeit dienen, in welcher die Form aufgekommen ist, und dass noch die letzten Sprösslinge des ersten Königsgeschlechtes in den Urkunden als Selbstherrscher auftreten, ist für die Feststellung der geschichtlichen Wirklichkeit ohne allen Werth.

<sup>&</sup>lt;sup>\*</sup> A. Karol. 1, 193.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> A. Karol, 1, 218, 261, 284.

darin, dass die Angaben über Zeit und Ort, ganz abgesehen von der speciellen Beziehung auf diesen oder jenen Act, zu der im Context gebotenen Erzählung gehören, wie denn auch in der Uebergangszeit häufig Context und letzte Zeile von gleicher Hand stammen und vor der Unterfertigung geschrieben sind, die Datirung somit als Fortsetzung der vom König selbst in erster Person gegebenen Darstellung erscheint. Schliesslich dringen doch auch hier die anni regni d. regis illius durch, d. h. auch die Formel XII wird gleich den andern Theilen des Schlussprotokolls behandelt. Den Ausschlag für dessen Umbildung gab, dass die ersten Herrscher aus dem neuen Geschlecht nicht lesen noch schreiben konnten. Daher wird gleich in der ersten Urkunde Pippins die bisher eigenhändige Unterfertigung des Königs ersetzt durch deren Ankündigung, durch signum † domno nostro Pippino gloriosissimo rege (P. 8). Obschon der Anlass zu dieser Aenderung nur ein vorübergehender war, so wurde diese nicht allein bei der einen Formel beibehalten, sondern erstreckte sich nach und nach auf das ganze Schlussprotokoll. Es ist fortan ein Mitglied der Kanzlei, welches uns verkündet: das ist das Handmal unseres Herrn und Königs. Zunächst und zumeist ist es derselbe Beamte, welcher uns in directer Rede mit recognovi, relegi, subscripsi die Urkunde ihrem ganzen Inhalte nach bezeugt. Mit der neuen Datirungsformel vollzicht sich endlich die Umbildung des ganzen Eschatokolls. Ich möchte dieses von der Zeit an, um mich eines technischen Ausdruckes der späteren päpstlichen Kanzlei zu bedienen, ein Certificat nennen.

Es leuchtet ein, dass dem Personal der Kanzlei seit 751 ganz andere Obliegenheiten und eine weit höhere Verantwortung auferlegt werden denn früher. Versieht der König der Vorzeit seine Urkunde mit eigener Unterschrift, drückt er selbst ihr den Stempel der Unanfechtbarkeit auf, so hat die Wahl des Schreibers und des Offerenten, möge es sich da um dieselbe oder um zwei Personen handeln, wenig zu besagen. Dagegen sind es, da Pippin und seine Söhne nicht persönlich dafür einstehen können, dass das mit ihrem Handmal und ihrem Siegel geschmückte Präcept in allen seinen Theilen der von ihnen mündlich abgegebenen Willensäusserung entspricht, fortan die Recognoscenten, welche dem Könige wie dem Empfänger für die

Wahrheit des Inhalts, die über allem Zweifel erhaben sein soll, zu haften haben. Schon dadurch allein, dass die Recognition an Umfang und Bedeutung gewann, wurde auch die Stellung der Kanzlei, welcher sie oblag, eine andere. Es würde sich so, meine ich, genügend erklären, wenn der Kanzlei erst von diesem Wendepunkt an eine bestimmtere Gestalt und festere Normen für ihre Functionen verliehen sein sollten. Dabei mag die Einsicht in die neue Lage der Dinge und in deren Nöthigung erst mit der Zeit gekommen und daher die wesentliche Neuerung nur allmählich durchgedrungen sein. Als solche betrachte ich, dass die Geschäfte der Kanzlei in eine leitende Hand gelegt worden sind. Bekanntlich traten zuvor mehrere Referendare zu gleicher Zeit auf. 1 Dasselbe Verhältniss scheint noch in den ersten Jahren Pippins fortbestanden zu haben. 2 Aber im Laufe seiner Regierung oder spätestens bei dem Regierungsantritt seiner Söhne hat eine Reformation der königlichen Kanzlei stattgefunden.

Seitdem gab es nur je einen Kanzler: daran ist nicht allein im Gesammtreich festgehalten worden, sondern auch im ostfränkischen oder deutschen Reiche bis zu der Zeit, da für Nebenreiche auch besondere Kanzler bestellt werden mussten. Berufen auf den Posten wurden blos Freigeborne, angesehene Männer, die sich der Gunst und des Vertrauens des Königs erfreuten, die überdies die nöthigen Geschäftskenntnisse besassen. Die eigentliche Arbeitslast jedoch und insbesondere die Besorgung der Reinschriften (litterae grossae) wälzten schon die ersten Kanzler Karl des Grossen auf ihre Untergebenen ab, die von Anfang an zahlreich und verschieden gestellt gewesen zu sein scheinen. Unter diesen Schreibern oder Notaren der Kanzlei finden wir allerdings hie und da Männer, welche mit der Zeit es zum Kanzler bringen oder sonst zu hoher Stellung und Einfluss gelangen. Aber die Mehrzahl derselben ist unbekannt geblieben. Auch bei der Ver-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Waitz Verfassungsgeschichte 2 411.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Acta Karol, 1, 76.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Es gilt von ihnen, was Hirschfeld Untersuchungen 1, 203 von den unter den römischen Kaisern nach Claudius mit der eura epistolarum betrauten Personen sagt; kein einziger Name, der im höheren Sinne des Wortes historisch zu neunen wäre, begegnet später in diesen Aemtern.

wendung in der Kanzlei erscheinen die einen den andern bevorzugt. Vielen ist nur das gewöhnliche Schreibgeschäft übertragen worden: sie sind für uns namenlos. Erfahren wir von anderen, wie sie hiessen, so danken wir es zumeist eben dem Umstande, dass ihnen auch die Recognition und Subscription anvertraut worden ist.

Indem erst durch die Recognition oder durch die eigenhändige Subscription, welche damals als Erforderniss der Recognition galt, eine Urkunde vollzogen wurde, gehörte dieser Act zu den wichtigsten der Beurkundung. Ihn vorzunehmen war in erster Linie der Kanzler bestellt. Indem aber dieser als der Vertrauensmann des Königs auch zu anderen Geschäften bei Hofe oder auch in der Ferne verwendet wurde, 1 musste im Verhinderungsfalle für Stellvertreter gesorgt werden, d. h. auch die Notare wurden berufen, als Recognoscenten zu fungiren. Und dass diese Uebertragung solchen Mandats von den Kanzlern auf deren Untergebene immer häufiger wurde, bekunden zwei Umstände. Fast von jedem Kanzler lässt sich nachweisen, dass er im Beginne seiner Amtsführung diese wesentlichste Function beinahe ausnahmslos selbst versehen und erst im weiteren Verlauf darin nachgelassen hat. Des weitern erscheint in der Reihenfolge der Kanzler so ziemlich jeder in dieser Hinsicht fleissiger denn seine Nachfolger. Und doch besteht Jahrhunderte hindurch ein wesentlicher Unterschied zwischen der Recognition durch den Kanzler und der durch einen der Notare. Erklären und begründen kann ich denselben erst in anderem Zusammenhange; aber in der Hauptsache muss ich ihn bereits hier betonen. Der Kanzler allein ist berufen und ermächtigt, mit seinem Namen die Bürgschaft für Inhalt und Form der Königsurkunde zu übernehmen, welche unter anderem mit der Recognition bezweckt wurde. Dagegen verlieh den Notaren ihr Amt, wenn von einem solchen überhaupt die Rede sein kann, noch nicht die fides publica im vollen Umfange des Wortes und sie mussten in jedem einzelnen Falle auch den Namen des Kanzlers, von dem sie delegirt worden waren, als den ihres Gewährsmannes anführen. Also entweder

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Vgl. was ich in Acta Karol, 1, 77 und 95 über Hitherius und Throtobemerkt habe.

656 Sickel

hiess es: ille (d. lı. der Kanzler) recognovi, oder es hiess: ille (notarius) advicem illius (cancellarii) recognovi. 1

Seit im Jahre 819 Fridugis die Leitung der Kanzlei übernommen hatte, wurde nur noch die letztere Form der Recognition beliebt. Es wurde nämlich damals noch als Erforderniss festgehalten, dass die Recognition in der Reinschrift als eigenhändige erscheinen müsse, und zugleich an dem Brauch, die betreffende Zeile in verlängerten Buchstaben zu schreiben. Mag nun dem Fridugis die Fertigkeit so zu schreiben abgegangen sein oder mag er die Mühe gescheut haben, kurz, er und nach seinem Vorgange eine lange Reihe von Nachfolgern nahmen gar keinen für uns erkennbaren Antheil mehr an der Herstellung der litterae grossae. In Folge davon gab es fortan nur die eine Form der Recognition an des Kanzlers Statt, indem der Notar sich nach wie vor auf den Kanzler als auf seinen Gewährsmann zu berufen hatte. <sup>2</sup> Kanzler und Recognoscent fallen also seit der Zeit auseinander.

Indem für Ludwig den Deutschen als König in Baiern eine Kanzlei nach dem Muster der kaiserlichen eingerichtet wurde, versah auch diese die Geschäfte in hergebrachter Weise und unterfertigte gleichfalls die Diplome nach der seit 819 ausschliesslich angewandten Formel: notarius advicem cancellarii. Erst mit dem Jahre 854 trat, indem die oberste Leitung der Kanzlei mit der der königlichen Kapelle verbunden wurde,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> In Merovingerzeit hat nur selten und zwar nur in Gerichtsurkunden der Könige, nämlich in Nr. 70, 78, 79, 94, solche Stellvertretung Platz gegriffen. — Ueber die Stellvertretung unter den ersten Karolingern s. Acta Karol. 1, 72 ff.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Was ich in Acta Karol, 1, 92 über die Stellung der Kanzler seit 819 bemerkt habe, hat Lorenz a. a. O. missverstanden. Dass der Kanzler sehon damals die politische Leitung übernommen, sage ich mit nichten, ja ich erkläre mich ibid, 102 sehr bestimmt gegen derartige Auffassung.

Um jeder Missdentung vorzubengen, bemerke ich auch hier, dass diese Titel erst später gebrünchlich geworden sind. Deshalb wird man sich ihrer doch bedienen dürfen, wo es gilt, hier für ein bestimmtes Verhältniss einen kurzen Ausdruck aufzustellen. Ich kürze dann obige Worte noch ab: N. adv. C.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Beiträge zur Diplomatik 2, 152. — Dünunler Ostfränkisches Reich 1, 871. — Waitz Verf Gesch. 6, 284. — Mühlbacher die Urkunden Karls III.

eine Aenderung von grosser Tragweite ein. Sie bekundet sich zunächst darin, dass neben der bisherigen Recognitionsformel eine zweite auftaucht: N(otarius) advicem Archicapellanis. Ja die frühere begegnet seitdem nur noch vereinzelt, bis dass die Frage aufgeworfen worden ist, ob es nach 854 einen zwischen den Notaren und dem Erzkapellan stehenden Kanzler gegeben habe oder nicht.

Habe ich diese Frage auch schon früher bejaht, so glaube ich doch wieder auf sie eingehen zu müssen, um einem Einwande zu begegnen und um das Verhältniss in Hinblick auf spätere Zeiten klar zu stellen. Dümmler bezeichnete nämlich meine Annahme, dass Baldricus und Witgarius als Kanzler dem Erzkapellan untergeordnet gewesen seien, als die einfachste, meinte jedoch, dass erst dann jeder Zweifel behoben sein würde, wenn sich z. B. ein von Witgar anstatt Grimolds unterfertigtes Präcept nachweisen liesse. Es liegt auf der Hand, dass Dümmler den seit 819 aufgekommenen Brauch nicht gekannt und nicht in Anschlag gebracht hat. Die von ihm erwartete Subscription war, so lange jener Brauch fortbestand, geradezu ausgeschlossen. Dass statt dessen nur vorkommt N. advicem Baldrici oder Witgarii spricht, sobald wir die seit Karl dem Grossen bestehende Ordnung in Betracht ziehen. gerade dafür, dass beide Männer den Kanzlerposten bekleidet haben. Für Witgar ist des weitern bezeichnend, dass an seiner

in Wiener S. B. 92, 344 ff. — Diese meine Beiträge VII waren zur Hälfte geschrieben, ehe Dr. Mühlbacher seine Arbeit in Angriff nahm. Als ich nach langer Unterbrechung an die Fortsetzung gehen kennte und meine Ablandlung fast beendet hatte, ging mir die meines Collegen bereits gedruckt zu. Da habe ich allerdings allerlei Streichungen vorgenommen, musste aber um des Zusammenhanges willen gewisse Stellen stehen lassen, auch wenn wir beide zu ganz gleichen Ergebnissen gelangt waren. Im übrigen hatte Dr. Mühlbacher s. S. 349 N. 3 mir in vielen Fragen nicht vorgreifen wollen, so dass sich unsere beiden Arbeiten gegenseitig ergänzen.

Aus der in den Beitr, zur Dipl. 2. 169 abgedruckten Liste hebe ich her vor: Böhmer RK, 768 vom 22. Mai 854 (fiber die Datirang spacehe ich 8. 663 N. 1) mit Hadebertus subdiaconus advicem Baldriei abbatis; BRK, 772 vom 20. März 855 mit gleicher Unterschrift; BRK, 786 vom 2. Februar 858 mit Liutbrandus advicem Witgarii cancellarii; dann eine Reihe von 13 Diplemen vom 12. April 858 bis 8. Juli 860 von ver schiedenen Notaren advicem Witgarii cancellarii; dann eine Reihe von 15 Diplemen vom 16. April 858 bis 8. Juli 860 von ver schiedenen Notaren advicem Witgarii cancellarii (a) erfertigt.

658 Sickel.

Statt Liutbrandus, Hadebertus, Comeatus, Waldo und Hebarhardus subscribiren, denn — das lehrt gleichfalls die Geschichte der Kanzlei bis zu der Zeit — nur einem Kanzler kann eine Vielheit von Notaren unterstehen. Wodurch dann in jener Zeit die Wahl der einen Recognitionsformel N. adv. C. oder der anderen N. adv. A. bestimmt worden ist, 1 wird später seine Erklärung finden.

Allerdings beginnt schon mit dem Jahre 868 eine lange Reihe von Urkunden mit der unzweifelhaft eigenhändigen Recognition: Hebarhardus cancellarius advicem Grimoldi archicapellani, oder seit 870 adv. Liutberti archicapellani. Wollten wir uns da lediglich auf den Titel stützend Hebarhard als Nachfolger von Witgar betrachten, so müssten wir annehmen, dass von dem seit 819 beobachteten Brauche wieder abgewichen sei und dass sich der Kanzler Hebarhard wieder zur Subscription herbeigelassen habe. Aber es liegt eine andere Erklärung des Sachverhaltes näher. Mit den Titulaturen des neunten und zehnten Jahrhunderts hat es seine eigene Bewandtniss. Sie sind sicher in gewissen Fällen nicht ohne Absicht gewählt und festgehalten, und doch ist andererseits oft genug von dem regelrechten Gebrauch abgewichen worden: zuweilen mag Titelsucht dazu geführt haben, einem Manne einen höheren als den ihm zukommenden Titel beizulegen; hier und da ist aber auch ein minderer Titel beliebt worden. Während wir daher im Allgemeinen berechtigt sind, aus den Titeln auf die Stellung zu schliessen, dürfen wir uns durch vereinzelte Irregularitäten nicht irre machen lassen. 2 Vollends wenn man cancellarius in seiner mannigfachen Anwendung verfolgt, darf man dessen Vorkommen nicht hoch anschlagen.

Die Reihenfolge der Diplome BRK, 785-788 weist folgende Unterschriften auf: Hadebertus subd, adv. Grimoldi archicapellani, Liutbrandus adv. Witgarii C., Comeatus N. adv. Grimoldi A., Hadeb, subd, adv. Witgarii C.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Auf den schwankenden Gebrauch hat auch Waitz Verf, Gesch. 6, 277 hingewiesen. Nur geht er meines Erachtens zu weit, wenn er aus dem Umstande, dass dieselbe Ferson bald Notar bald Kanzler genannt wird, folgert, dass eine bestimmte Scheidung der Functionen jedenfalls nicht stattgefunden habe. - Was Hebarhard anbetrifft, so hat Dümmler 1, 874 richtig bemerkt, dass er Witgar nicht gleichgestellt erscheint.

Seit alter Zeit ist das eine Bezeichnung für alle Arten von Schreibern. <sup>1</sup> Deshalb bedienen sich die Kanzler Lothar II., als sie überhaupt die Titulatur in die Recognitionszeile einführen, des auszeichnenden Titels: regiae dignitatis cancellarius. <sup>2</sup> Das einfache eancellarius des Hebarhard besagt also nicht viel. Und wir haben nebenbei auf alles andere zu achten, was als Kennzeichen für die Stellung gelten kann. Da komme ich zunächst auf Hebarhards Arbeitsantheil zurück. Dass er wieder die Recognitionszeile selbst geschrieben, liesse sich wohl als mit der Kanzlerwürde verträglich hinnehmen, aber nicht so, dass er in fast allen Fällen die Reinschriften besorgt hat und als Ingrossist selbst noch unter Karl III. thätig gewesen ist. <sup>3</sup> Es ist ferner zu beachten, dass es nicht ein Mal heisst N. advicem Hebarhardi. Müssen wir schon aus diesen Gründen ihn ungeachtet jener Titulatur dem niederen Kanzleipersonal

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Vgl. z. B. Sohm Reichsverfassung 1, 529.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ich brauche hier auf das erste Vorkommen des Kanzlertitels in den Recognitionen in den verschiedenen Theilreichen nicht näher einzugehen, da jetzt Mühlbacher a. a. O. 346 alle diesbezüglichen Thatsachen bereits gesammelt hat. Auf Einzelheiten bin ich erst durch ihn aufmerksam gemacht worden, so auf das S. 349 Anm. 2 hervorgehobene und mit Recht auf individuelles Belieben zurückgeführte Vorgeben Hebarbards. -Dass der neue Titel gleichzeitig in den Urkunden Ludwig des Deutschen und Lothar II. Eingang fand, mag man immerhin mit Mühlbacher eigenthümlich nennen, Stumpf in der S. 644 A. 2 erwähnten Anzeige ging weiter und wollte es nicht als Zufall gelten lassen, dass der neue Titel zu gleicher Zeit in den verschiedenen Reichen aufkommt. Dagegen muss ich mich entschieden aussprechen und insbesondere kann ich eine Nachahmung von Seiten Witgars nicht gelten lassen, da dieser, wenn er sich durch den Vorgang in der Kanzlei Lothar H. hätte bestimmen lassen, wohl auch den bezeichnenden Zusatz regiae dignitatis adoptirt härte. --Jene Zusammenstellung Mühlbachers bedarf nur noch der einen Correctur, welche er mir ausdrücklich (8, 319 Ann. 3) vorbehalten hat. d. h. wenn man, wie ich es hier bezüglich der aus der ostfränkischen Kanzlei hervorgegangenen Diplome durchführe, zwischen deuen, die an änderer Statt recognoscirt haben (wie Hebarhard) und zwischen denen, an deren Statt recognoscirt worden ist (wie Witgar) unterscheidet, erscheinen alle diese Dinge doch in einem anderen Lichte.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Beitr, zur Dipl. 2, 108, 114. — Seit Veröffentlichung dieser Abhandlung habe ich eine noch grössere Anzahl Originale von Hebarhards Hand kennen gelernt. — Die Bezeichnung Ingrossist entnehme ich den deutschen Kanzleiordnungen des späteren Mittelalters.

GGO Sickel.

zuzählen, so kommt uns dabei noch ein weiteres, schon zuvor angedeutetes Kriterium zu Hülfe.

Für die Mitglieder der Kanzlei von Ludwig dem Deutschen an bis auf Otto I. liegt, wie ich schon sagte, das biographische Material so vollständig als möglich vor. Ueberblicken wir dasselbe, so zeigt sich, dass wir über gewisse Männer gut oder doch leidlich unterrichtet sind, über andere dagegen gar nichts in Erfahrung bringen können. Mag nun auch das eine und das andere Mal der Zufall walten, wie dass der eine Mann gestorben ist, ehe er zu gewissem Rufe gelangen konnte, oder dass die Aufzeichnungen über einen anderen verloren gegangen sind, so wird doch die Scheidung der Angehörigen der Kanzlei in historisch bekannte und in historisch unbekannte Persönlichkeiten um so mehr zu beachten sein, da jene regelmässig als durch analoge Lebensschicksale bekannt erscheinen. Dem geistlichen Stande, welcher allein die erforderliche Bildung besass, gehörten sie alle seit Karl dem Grossen an, und so haben wir nur zu fragen, ob dieser oder jener uns in den Urkundenunterfertigungen begegnende Mann auch zu höheren kirchlichen Würden emporgestiegen ist, um einen Schlüssel für Definition seiner Stellung in der Kanzlei zu erhalten. Alle Männer, die unzweifelhaft Kanzler gewesen sind, sehen wir früher oder später zu Bischöfen oder zu Inhabern der angesehensten Klöster befördert. Von einem Hebarhard dagegen, den wir als durch 22 Jahre hindurch in der Kanzlei beschäftigt und als einen guten Arbeiter kennen, wird uns nicht berichtet, woher er gekommen noch wohin er gegangen ist. Die Erklärung für diese Erscheinungen liegt nahe genug: die Kanzler sollten zum Theil dieselben Eigenschaften besitzen wie die Bischöfe und Reichsäbte, und wie für diese insbesondere edle Abkunft erfordert wurde, so auch für die Kanzler, und zwar vor allem deshalb, weil, worauf ich zurückkomme, nur vollfreie Männer die mit der Recognition bezweckte Bürgschaft leisten konnten. Die wenigen Ausnahmen von solcher für das höhere geistliche und für das Kanzleramt geltenden Regel vermögen diese um so weniger umzustossen, da bei den betreffenden Männern, wie bei Liutward unter Karl III. und bei Willigis unter Otto I. immer ausdrücklich erwähnt wird, dass sie trotz geringer Abkunft zu hohen Würden gelangt

sind. 1 Auch die folgenden Jahrhunderte, in denen der Reichskanzler zu den Fürsten gerechnet wurde, aber nicht so der Protonotar und noch weniger die Notare des Reiches. 2 bestätigen, dass ein Standesunterschied zwischen dem Kanzler und zwischen den ihm untergebenen Notaren und Schreibern bestanden hat. Allerdings haben auch Glieder der angeschensten Geschlechter in der Kapelle oder in der Kanzlei von unten auf gedient. Aber wer niederer Geburt war, vermochte nur vermittelst hervorragender Eigenschaften und unter besonders günstigen Umständen von den unteren Stufen des Kanzleidienstes zu den höheren emporzusteigen. Nicht so streng ist es dabei mit der Führung von Titeln genommen, wofür ich noch allerlei Belege beizubringen haben werde. Wir werden also gut thun, da es für unsere Untersuchungen auf genaue Scheidung ankommt, und sind dazu auch berechtigt, von wirklichen und von Titular-Kanzlern zu reden.

Um nun auf die Männer zurückzukommen, welche von 854 bis 876 in der Kanzlei Ludwigs gedient haben, so treffen bei Baldrich und Witgar alle die Kennzeichen ein, die wirklichen Kanzlern eigen sind, aber nicht bei Hebarhard. Ich folgere daraus, dass nach dem 8. Juli 860 i eine Vacanz des Kanzleramts eingetreten ist. Will man dem eine Bedeutung beilegen, dass sich Hebarhard seit 868 regelmässig eancellarius nennt, so wird er doch nur als Titularkanzler zu betrachten sein. Zumal wenn die Kanzlei zeitweise keinen eigentlichen Vorstand hatte und ihre Geschäfte unter der Oberaufsicht des Erzkapellans von einem wohl geschulten Notar besorgt wurden, mag diesem eine Auszeichnung in der Benennung gestattet gewesen sein. 4

Gleich hier will ich darauf hinweisen, dass auch unter Ludwig III., dann in den ersten Jahren Heinrich I. der Kanzlerposten nicht besetzt war. Wir werden später sehen, wie man sich damals beholfen hat. Nach Jahrhunderten wird, was die

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Rettberg 2, 560. — Dümmler Formelbuch des B. Salomo 88. — Waitz Verfassungs-Gesch. 6, 269.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ficker Reichsfürstenstand 71.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Datum der letzten Urkunde mit Witgars Namen in der Recognition.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Vgl. was ich iu Acta Karol. 1, 96 über den Magister Hirminmaris bemerkt habe.

662 Sickel.

Formel cancellario nullo besagt, immer häufiger und herrscht geradezu vor. Während der Regierung Lothar III. hat es keinen Kanzler gegeben. 1 Kürzere Vacanzen unter Konrad III. und Friedrich I. lernen wir aus Stumpfs Regesten kennen. Friedrich II. hat durch viele Jahre hindurch das Kanzleramt in Deutschland wie in Italien unbesetzt gelassen. 2 Die Geschäfte haben deshalb nie stillgestanden. Ist nun auch jedes Mal nach der speciellen Sachlage Vorsorge getroffen worden, dass die Obliegenheiten des Kanzlers von einem anderen Beamten versehen worden sind, so hatte man doch zunächst nur die Wahl zwischen den zwei Modalitäten, dass entweder der höher stehende Erzkapellan oder Erzkanzler oder dass einer der untergeordneten Beamten den Kanzler ersetzte. So finden wir im Jahre 1155 unmittelbar nebeneinander in Stumpf R. 3729, dass der Notar Heinrich anstatt des Erzkanzlers unterfertigt und so für den Kanzler eintritt, und in Stumpf R. 3730: ego Arnoldus Moguntinae sedis archiepiscopus et archicancellarius recognovi. Während der Vacanz unter Ludwig dem Deutschen ist nach Ausweis der auf uns gekommenen Diplome nur jene erstere Art beliebt, d. h. es ist ausschliesslich die Recognitionsformel N. advicem A. angewendet worden.

Die Unterordnung des arbeitenden Personals unter den Erzkapellan im Reiche Ludwig des Deutschen hat zunächst den üblen Folgen vorgebeugt, welche die Nichtbesetzung des Kanzleramtes z. B. im Reiche des Kaisers Ludwig nach sieh zog. Mit ihr beginnt überdies für Deutschland eine Einrichtung, welche, abgesehen von einmaliger Unterbrechung unter Karl III. (S. 28) Jahrhunderte lang fortbestanden hat. 3 Da lohnt es sich also soweit als möglich zu erforschen, unter welchen Umständen und aus welchen Gründen die Neuerung zuerst eingeführt worden ist, woran sich später die Untersuchung anknüpfen lässt, ob in der Folge die gleichen oder andere Verhältnisse Anlass geboten haben, an dieser Organisation festzuhalten. Allerdings werden wir dabei gern oder ungern auch zu Vermuthungen unsere

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ficker Beitr, 2, 318. — Vgl. auch Delisle Actes de Phil. Aug. Introduction 85.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Huillard-Bréholles Introduction 118.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Selbst als unter Heinrich IV. der Titel eines Erzkapellans verschwindet, wird an der Unterordnung des Kanzlers unter den Erzkanzler festgehalten.

Zuflucht nehmen müssen, denn Berichte über die Vorgänge im Jahre 854 und über deren Motive liegen uns gar nicht vor und auch die positiven Daten, von denen wir ausgehen können, beschränken sich auf das Vorkommen gewisser Namen und Titel in wenigen Urkunden. <sup>1</sup>

Vor Allem ist hier in Anschlag zu bringen, dass der Kreis, aus dem die Kanzler erwählt werden konnten, ein sehr beschränkter war. Denn von den Geistlichen mit den schon erwähnten Eigenschaften waren Anfangs auch die Bischöfe ausgeschlossen, mit deren Residenzpflicht sich nicht vereinbaren liess, dass der Kanzler dauernd am Hofe Aufenthalt nehmen sollte. Hatte doch einst Karl vom Papst und von einer Synode erst die Einwilligung eingeholt, bevor er die Erzbischöfe Angilram und Hildebold zu Erzkapellanen bestellt hatte, von denen wohl selbst damals nicht gefordert wurde, stets bei Hofe zu verweilen. Es entspricht dem ganz, dass unter Karl, Ludwig dem Frommen und Ludwig dem Deutsehen nur Aebte als Kanzler erscheinen. Erst unter Karl III. und mit Liutward, der überhaupt eine Ausnahmestellung einnimmt, beginnt die Reihe der Kanzler-Bischöfe. Denkbar ist also, dass nach dem Rücktritt des Ratleic Ludwig Mühe gehabt haben wird, den rechten Nachfolger für diesen zu finden. Der dazu ausersehene Abt Baldric wird keine hervorragende Persönlichkeit gewesen sein, denn ausser in den wenigen an seiner Statt unterfertigten Diplomen 2 wird er gar nicht genannt. Sollte ihm nun etwa zur vollen Qualification die nöthige Geschäftskenntniss gemangelt haben, so war unter den erprobten Vertrauten gewiss niemand so geeignet eine Oberaufsicht über die Kanzlei zu übernehmen, als der Abt Grimold, welcher bis zum Jahre 837 selbst Kanzler gewesen war, inzwischen zu der hohen Würde eines Erzkapellans emporgestiegen war und als solcher ohnedies allen bei Hofe weilenden Geistlichen, also auch den in

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Siehe das Verzeichniss in Beitr, zur Dipl. 2, 168. Das erste in Betracht kemmende Diplom Böhmer RK, 768 will allerdings der neueste Herausgeber, Wilmans in Kaiserurkunden von Westfalen 1, 119 und 129, zum 22. Mai 853 einreihen, wohin die in zwei Copien übereinstimmenden Jahresmerkmale hinweisen. Aber um der Recognition willen wird doch an 854 festzuhalten sein.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ausser Böhmer RK, 768, 772 wird auch noch 774 herbeizuziehen sein.

664 Sickel.

der Kanzlei dienenden vorgesetzt war. Diesem ersten Schritte zu einer Neuerung wird bald ein zweiter gefolgt sein, als, wir wissen nicht warum, Baldrie schon im Jahre 855 vom Schauplatze abtrat und in Folge davon die Schwierigkeit den Kanzlerposten zu besetzen sich wiederholte. Ein den König stets begleitender Kanzler wird gerade damals leichter zu entbehren gewesen sein, da die Notare nicht allein die Dictamina und das Schreibgeschäft besorgten, sondern auch die Vollziehung durch Subscription, und da andererseits der häufige Aufenthalt des Erzkapellans Grimold am königlichen Hoflager ihm ermöglicht haben wird, die nöthigen Anordnungen für regelmässige Geschäftsführung zu treffen und die erforderliche Controle auszuüben. So mag das zweite Stadium der Neuerung eingetreten sein, dass der Posten des Kanzlers unbesetzt blieb und alle Leitung, deren die Notare bedurften, dem Erzkapellan zufiel. Allerdings fand sich dann in den Jahren 858-860 in Witgar wieder ein geeigneter Kanzler. Bei seinem baldigen Rücktritt 1 wird die schon gemachte Erfahrung wesentlich dazu beigetragen haben, sich ohne neuen Kanzler zu behelfen. Die Neuerung, die wir vom Jahre 854 zu datiren pflegen, erscheint mir somit nicht als eine förmlich geplante und sofort wie sie gedacht ausgeführte, sondern ich meine, sie hat sich allmählich aus der Sachlage entwickelt und hat sich unter den obwaltenden Umständen bewährt und eingebürgert. Besonders wird dabei die Persönlichkeit Grimolds eingewirkt haben. Zunächst konnte er als Erzkapellan sowohl vacante cancellaria als auch, wenn der jeweilige Kanzler umgangen war, für die Recognition einstehen, wofür die Namen Hadebertus, Hebarhardus u. s. w. nicht genügten. Er wird es auch verstanden haben, für die correcte Erledigung der Geschäfte durch die Notare zu sorgen, ohne dass er, worauf ich zurückkomme, dauernd in der Umgebung des Königs weilte. Daher hat man, als 870 das Erzkapellanat an Lintbert von Mainz überging, auch diesem die Kanzlei ohne Kanzler untergeordnet. Und obschon Liutbert sich längere Zeit hindurch fern vom Hofe befunden hat, 2 haben die Geschäfte, soweit wir nach den Diplomen zu urtheilen vermögen, darunter nicht gelitten.

 $<sup>^{1}</sup>$  Wir wissen leider nicht, ob er schon 860 Bischof von Augsburg wurde.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Beitr. zur Dipl. 2, 154.

Die Theilung des Reiches Ludwig des Deutschen unter seine drei Söhne ist insofern für die weitere Geschiehte der Kanzlei bedeutsam geworden, als in jedem der drei Reiche ein Erzkapellan auftauchte. Der Mainzer Erzbischof bekleidete diese Würde unter Ludwig III. Im Ostreiche Karlomanns kam sie an den Erzbischof von Salzburg. Sicher in den Anfängen Karl III. diente ihm in gleicher Eigenschaft der Augsburger Bischof Witgar, welcher unter dem Vater Kanzler gewesen war. Es entsprangen daraus, als die Theile wieder zu einem Ganzen verschmolzen, widerstreitende Ansprüche und Bestrebungen, deren Verlauf ich an anderem Orte darstellen werde. Im übrigen gestalteten sich die Kanzleiverhältnisse nach 876 mannigfaltig. Daraus dass im Reiche Ludwig III. Liutbert von Mainz an der Spitze blieb, erklärt es sieb, dass die Kanzlei nach wie vor 876 gegliedert und besetzt war: cancellario nullo versahen Notare oder Titularkanzler die Geschäfte, wie es bisher Hebarhardus gethan hatte. † Ein anderes Ergebniss liefern die Diplome Karlomanns, ein so abweichendes, dass ich mir die Darlegung und Erklärung des Thatbestandes für später (siehe S. 671) vorbehalten muss. Dagegen habe ich gleich hier näher auf die Kanzlei Karl III. einzugehen.

In den ersten Urkunden dieses Fürsten stossen wir auf die mannigfaltigsten Recognitionen. Es wird gut sein, einen vollständigen Ueberblick über sie zu bieten, wobei ich jedoch als für unsere Untersuchung irrelevant die Namen der Notare auslassen kann. Böhmer RK. 897 und 900: Liutwardus cancellarius advicem Witgarii archicappellani. Diplom vom 22. Mai 877: notarius adv. Liutwardi. BRK 899: Liutuardus cancellarius (ohne advicem etc.). BRK. 898: N. adv. Liutwardi archicancellarii. Urkunde vom 13. Januar 878, ferner BRK. 901 und 904: N. adv. Liutwardi cancellarii. Die Formel von BRK. 898 kehrt schon im Jahre 878 zwei Mal wieder und wird seit dem Jahre 879 bis zum Sturze Liutwards im Sommer

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Es wird regelmässig advicem Liutberti unterfertigt. Recognoscent war bis in den März 880 Wolfherius cancellarius (nur in einer Copie notarius; dass er identisch sei mit dem späteren Bischof von Minden, lässt sich nicht erweisen), dann der ganz unbekannte Arnolfus cancellarius. Indem Beide nicht allein unterzeichnen, sondern die ganzen Urkunden schreiben, stehen sie auf durchaus gleicher Stufe mit Hebarhard.

887 zur Regel. 1 Selbst das anfängliche Schwanken wird man wohl dahin deuten dürfen, dass Liutward bereits im Beginn der Regierung Karls nach dem ausschliesslichen Einfluss gestrebt hat, welchen er dann zehn Jahre lang ausgeübt hat. 2 Als unumschränkter Gebieter über den König und dessen Reich verdrängte er jede andere Persönlichkeit, die sonst durch Geburt, Verdienst oder Amt zu Ansehen bei Hofe berufen schien. Eine Stellung der Art lässt sich zumeist nicht genau definiren. Dennoch will ich dies mit Bezug auf die Kanzlei versuchen.

Indem eine ununterbrochene Reihe von 125 Diplomen advicem Liutwardi unterfertigt ist, müssen wir ihn für die betreffende Zeit als alleinigen Chef der Kanzlei betrachten. Dagegen scheint es mir nicht so festzustehen, wie es Dümmler und Waitz annehmen, 3 dass Liutward auch Erzkapellan geworden sei. Allerdings wird ihm zuweilen in Königsurkunden und sonst dieser Titel beigelegt. An das Originaldiplom für Langres vom 4. November 882 mit der Subscription advicem L. archicapellani 4 schliessen sich noch die Copien von Böhmer RK. 937 (J. 882) und 952 (J. 883) an. Dazu kommt ein Präcept vom 24. Juni 883, in dessen Context Karl Liutward nostri palatii archicappellanum nennt, und die Urkunde des Bischofs Chadolt von Novara mit: fratre meo . . . L. archicapellano. Ferner redet ihn Notker in einer Widmung so an. Endlich berichtet der Fulder Annalist I. c. ad a. 887: rex... eum deposuit, ne esset archicappellanus. Nun stehen aber diesen Beispielen, von denen die in Diplomen einem kurzen Zeitraume angehören, 122 Recognitionen gegenüber, in denen Liutward Erzkanzler genannt wird. Auch mehr als 30 Male wird er so in den Erzählungen der Diplome betitelt. Jenes scheint

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ueber die Steigerung von cancellarius zum summus cancellarius, archicancellarius, archinotarius s. Acta Karol. 1, 98 und Mühlbacher in Wiener S. B. 92, 348.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ann. Fuld, in SS, 1, 404; imperator...priscis temporibus, id est ex quo rex in Alamannia constitutus est, quendam de suis ex infimo genere natum nomine Liutwardum supra omnes qui erant in regno suo exaltavit.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Desgleichen jetzt auch Mühlbacher a. a. O.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Forschungen z. d. G. 9, 414.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Fickler Quellen und Forschungen 5 nº 6.

<sup>6</sup> Dümmler in Mitth. der antiqu. Gesellschaft in Zürich 12, 224.

mir um so schwerer zu wiegen, wenn wir den Brauch in anderen Perioden, seitdem der Erzkapellan in den Unterschriftsformeln angeführt wird, beachten. Zwischen 854 und 876 werden Grimold und Liutbert an dieser Stelle nicht ein Mal als Erzkanzler bezeichnet. Und in den Originaldiplomen Arnulfs und in denen Ludwig IV. für deutsche Gebiete begegnet dies auch nur zwei Mal. Ist nun unter Karl irgend ein Unterschied zwischen dem einen und andern Titel gemacht worden, so ist doch kaum glaublich, dass dem allmächtigen Günstling des Herrschers von den ihm untergebenen Notaren der ihm zukommende höhere Titel so oft vorenthalten worden sei, und so ist viel wahrscheinlicher, dass ihm hie und da aus Schmeichelei mehr als ihm gebührte beigelegt worden ist.

Ich zweifle allerdings nicht daran, dass Liutward nach der Würde des Erzkapellans gestrebt habe, sondern zweifle nur daran, dass er sie erlangt habe und in ihr förmlich anerkannt worden sei. Als Karl III, die Regierung antrat, war laut den zuvor angeführten Urkunden Witgar von Augsburg sein Erzkapellan. Tritt dieser dann ganz in den Hintergrund, so dass wir ihn bis zu seinem 887 erfolgten Tode kaum nennen hören, so wird auch von keinem Conflicte desselben mit dem Hofe, noch von seiner Absetzung berichtet. Man kann des weitern als Regel betrachten, dass es in einem und demselben Reiche nicht mehrere Erzkapellane neben einander gegeben habe. 2 Dafür, dass auch unter Karl III, ein entschiedenes Abgehen von solchem Vorkommen vermieden worden ist, scheint mir der Fall Lintberts von Mainz zu sprechen. Erzkapellan unter Ludwig III., ist er unter Karl als solcher kaum anerkannt worden. Nur in einer Urkunde Karls für Weissenburg (Bömer RK, 947, blos aus Abschrift bekannt) aus demselben Jahre, in dem Ludwig gestorben war, heisst es: archiepiscopus noster Liutbertus nec non archicapellanus; sonst wie in B. 1000

Diplom Arnulfs vom 21. Januar 892 und Diplom Ludwigs vom 3. August 904. — Die Ausfertigungen der lothringischen Kanzlei Ludwigs kennen deshalb bei dieser Frage nicht in Betracht kommen, da deren Vorsteher nur der Titel archicancellarius zustand.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Die Ausnahmen unter Otto I, werde ich in einer späteren Abhandlung erklären.

vom Jahre 887 tritt er lediglich als Erzbischof auf. <sup>1</sup> So ist möglicher Weise von einer förmlichen Ernennung Liutwards zum Erzkapellan schon deshalb Abstand genommen worden, weil der Erzkapellan Witgar noch am Leben war. Dann erklärt sich auch, dass Liutbert, als er Liutward als oberster Chef der Kanzlei folgte, <sup>2</sup> noch eine Zeit lang archicancellarins hiess. <sup>3</sup> Er hat vermuthlich diesen Titel mit dem eines Erzkapellans erst nach dem Tode Witgars vertauschen können.

Ist aber, wie nach alle dem anzunehmen ist, Liutward nicht allgemein anerkannter archieapellanus gewesen, so ist die seit 854 bestandene Verbindung der Kanzlei mit dem Erzkapellanat unter Karl III. nochmals gelöst worden. Und das betrachte ich als Liutwards Werk. Zuerst hat allerdings die unter Ludwig dem Deutschen eingeführte Ordnung fortbestanden und auch Liutward hat als Kanzler sieh dem zum Erzkapellan erhobenen Bischof Witgar untergeordnet (BRK. 897 und 900).4 Aber diese Stellung, mit der doch eine gewisse Abhängigkeit verbunden war, wird seinem Ehrgeize und seiner Herrschbegierde nicht genügt haben. Er versuchte also (BRK. 899) in der Weise zu recognosciren, wie es einst unter Karl dem Grossen Rado und zuletzt unter Ludwig dem Frommen Helisachar gethan hatte. Und wie hier, so ignorirte er auch ferner in der Recognitionsformel der Diplome den Erzkapellan und wählte eine Formel, welche die bisherigen Beziehungen der Kanzlei zum Erzkapellanat aufgehoben erscheinen lässt. Indem er seit BRK. 901 regelmässig an seiner Statt unterfertigen liess, vertauschte er zugleich den Titel eines

Yon Theotmar von Salzburg, welcher ja gleichfalls unter Karlomann Erzkapellan gewesen war, ist mir ebenso wenig bekannt, dass ihm unter Karl je dieser Titel beigelegt worden sei.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Dümmler 2, 284, wo jedoch in Ann. 66 fälschlich Böhmer RK. 1020 vom 24. Juli 887 als noch advicem Liutwardi recognoscirt, angeführt wird: dies ist die erste anstatt Liutberts unterfertigte Urkunde; s. auch Mühlbacher a. a. O. 345.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> So auch im Context von Böhmer R. K. 1020; ferner in den Unterschriften von B. 1021, 1022 und von dem hier einzureihenden B. 1015.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Er steht zu Witgar in demselben Verhältniss, wie Witgar in den Jahren 858 – 860 zu Grimold. Nur begründet es, worauf ich zurückkomme, einen Unterschied, dass der Kanzler Liutward hier selbst recognoscirt.

Kanzlers mit dem eines Erzkanzlers. <sup>1</sup> So war ja der wirkliche Vorsteher der Kanzlei schon unter Ludwig dem Frommen und unter Ludwig dem Dentschen vor 854 und desgleichen in den anderen karolingischen Reichen genannt worden. <sup>2</sup> Und neu war nur, dass sich Liutward, wohl weil sich Grimold, Lintbert und Theotmar in den Unterschriften den ihnen gebührenden Titel archicapellanus hatten beilegen lassen, auch seinerseits in den Recognitionen regehmässig archicancellarius betiteln liess.

Unter dem Erzkanzler Liutward kommen zahlreiche Recognoscenten vor,3 von denen es hier genügen wird, die zu erwähnen, welche am häufigsten beschäftigt worden sind, so wie dieienigen, welche uns noch in der Folge begegnen. Inquirinus, stets notarius, findet sich in der ersten advicem Liutwardi unterzeichneten Urkunde und hat wohl, da er bis 30. Mai 887 nachweisbar ist, so lange als Liutward am Ruder blieb, gedient. Fast ebenso früh als ihn, aber nicht gerade häufig, treffen wir Ernustus an; erst unter Arnulf und dessen Sohne entfaltete er grössere Thätigkeit in der Kanzlei. Unter Karl pflegt er Notar genannt zu werden; cancellarius heisst er nur in Böhmer RK. 918 vom Jahre 880 tund in der letzten von ihm unterfertigten Urkunde Karls vom 11. Januar 885. Weitere Diplome Karls sind recognoscirt von Waldo oder Walto, 5 bald notarius, bald cancellarius betitelt, welcher nach dem Sturze Liutwards nicht mehr als Recognoscent vorkommt. Dagegen hat Amalbertus, Anfangs häufiger notarius, dann zumeist cancellarius, der Kanzlei auch noch unter Liutbert angehört. Ich will endlich noch, weil er zu höherer Stellung

Anf Böhmer RK. 905 folgen nur noch vier Diplome in denen Liutward blos Kanzler heisst, alle vier nur aus incorrecten Abschriften bekannt und daher minder zu beachten.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ich denke an die Bezeichnungen in den Contexten (Acta Karol, 1, 98 und in den tironischen Noten, welche letztere besouders in den Diplomen Lothars und Karl des Kahlen in Betracht kommen. — Unter Lintward wird dann selbst die Steigerung summus archicancellarius belieht: siehe Mühlbacher in Wiener S. B. 92, 354.

<sup>3</sup> Mühlbacher a. a. O. 359 ff.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Ueber diese von Dümmler 2, 111 Anm 75 beanstandete Urkunde in der Tabelle Mühlbachers nº 26) spreche ich mich 8, 691, Anm. 1 ans.

<sup>5</sup> Den Bemerkungen von Mühlbacher a. a. O. 360 Anm. gegen meine früher ausgesprochenen Vermuthungen stimme ich selbst bei.

670 Sickel.

berufen war, Waldos Bruder Salomon anführen, welcher zuerst in Böhmer R. K. 982 vom 15. April 882 als Notar, bereits am 16. Juni desselben Jahres als Kanzler, dann bis 8. September 885 abwechselnd als Notar und Kanzler recognoscirt. Es ist also fast allen Recognoscenten dieser Zeit gemeinsam, dass sie den einen wie den andern Titel führen.

Auch hier, meine ich, wird sich trotzdem Einblick in die Gliederung der Kanzlei gewinnen und die Stellung der einzelnen Personen genau bestimmen lassen, wenn die Ergebnisse umfassender Prüfung der Originale vorliegen. Was mir bisher bekannt geworden ist, reicht dazu nicht aus. Dagegen habe ich durch Einsichtnahme von Originalen etwas anderes feststellen können, eine Thatsache, welche für die Geschichte der Kanzlei wichtig ist.

Nach altem Brauch ist der Recognoscent zugleich der Subscribent. Ihn hat man sieher seit Karl III. mehr und mehr fallen lassen. <sup>2</sup> Es wird hier also noch ein Schritt weiter

Urkunde in Plancher Hist, de Bourgogne 1, preuves 13, welche Dümmler
 294 und Meyer von Knonau Ekkeh, casus 7, N. 25 übersehen haben
 (= Mühlbacher n° 123., — Zu Salomons Jugendgeschichte vgl. Heidemann in Forschungen 7, 125.

Darauf machte ich schon in Beiträge zur Diplomatik 2, 113 aufmerksam. Wenn ich aber dort Böhmer RK. 784 die Originalität abgesprochen habe, so bin ich wohl zu weit gegangen. Wiederholte Prüfung dieses Schriftstücks hat mich darin bestärkt, dass es zeit- und kanzleigemäss ist bis auf den einen Punkt, dass der Recognoscent Hadebertus die Recognitionszeile nicht selbst geschrieben hat. Wurde aber seit 876 von der autographen Subscription abgesehen, so mag das auch schon zwanzig Jahre früher vereinzelt und unter besonderen Umständen geschehen sein. Entbehrten doch auch schon früher gewisse Urkundenarten der eigenhändigen Unterschrift der Recognoscenten, so die Exemplaria (s. Acta Karol. 1, 405) und das Placitum K. 46 (ibid, 364), in welchem die eigentliche Unterschriftszeile von der Hand des Textschreibers stammt und höchstens die tironischen Zusätze: recognovi et sigillavi dem Recognoscenten beizulegen sind. - Auch was ich in dem Programm vom Jahre 1876 (Neues Archiv 1, 455) über die betreffende Neuerung gesagt habe, sehe ich mich jetzt veranlasst in etwas zu berichtigen. Es gilt hier drei Phasen zu unterscheiden: 1. N. ist zugleich Recognoscent und Unterfertiger der Urkunde; 2. N. ist thatsächlich Recognoscent, lässt aber die betreffende Beglaubigungsformel von einem Andern schreiben; 3. N. wird in dieser Zeile als Recognoscent genannt, hat aber (s. später S. 704) in Wirklichkeit die Recognition nicht selbst vorgenommen.

gegangen in der Uebertragung der Schreibgeschäfte, zunächst insoweit es sieh um die littera grossa handelt, 1 auf die unteren Beamten der Kanzlei: hatte seit 819 der Kanzler nicht mehr eigenhändig subscribirt, so liessen nun auch die mit der Recognition beauftragten Notare die Zeile, welche den Recognoscenten namhaft machte, durch Andere schreiben. Allerdings hat der alte Hebarhardus Böhmer RK. 929 2 nach seiner Gewohnheit noch ganz geschrieben. Und dass auch andere recognoscirende Notare unter Karl sieh noch an der Herstellung der Reinschrift in grösserem oder geringerem Umfange betheiligt haben, bezweifle ich um so weniger, da, wie wir sehen werden, noch im Laufe des zehnten Jahrhunderts viele Kanzleiangehörige zugleich Recognoscenten und Subscribenten, ja eventuell Schreiber der ganzen Urkunden gewesen sind. Das ändert nichts an der Hauptsache, dass was bis 876 Regel war, allmählich zur Ausnahme wurde. Es wird genügen, hier noch einige Belege dafür nachzutragen. Böhmer R. K. 951 und 1001 z. B. sind in allen Theilen von derselben Hand geschrieben, obgleich jenes Diplom Waldo und dieses Amalbertus als Reeognoscenten nennt; für letzteren Notar unterfertigen dann mindestens noch zwei andere Schreiber.

Mit diesem neuen Brauche hängt ein anderer zusammen. Seit die eigene Unterschrift des Recognoscenten nicht mehr als Erforderniss gilt, nehmen auch die wirklichen Kanzler wie ler Antheil an der Recognition. Ob letzteres unter Karl III. der Fall war, muss ich dahingestellt sein lassen, da ich noch nicht weiss, wer etwa von den Untergebenen des Erzkanzlers Liutward als wirklicher Kanzler fungirt hat und da ich auch die Handschriften der einzelnen Personen noch nicht feststellen konnte. Dagegen bekunden die Formeln der Urkunden Karlmanns solche Betheiligung der Kanzler. Auf zwei Stücke mit der Recognition: Madalwinus notarius advicem Baldonis cancellarii folgt nämlich eine Reihe, in der es bald heisst: Baldo eancellarius advicem Diotmari archicapellani, bald: Madalwinus notarius advicem D. archicapellani. Sieher tritt hier zum ersten

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ich drücke mich so aus mit Rücksicht auf die von Ficker Beitr. 2, 468 aufgestellte Erklärung.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Vgl. Mühlbacher a. a. O. 359.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Ueber Liutward selbst als Recognoscenten s. S. 668.

672 Sickel.

Male seit 819 der Kanzler wieder als Recognoscent ein. Sollte nun der Schriftbefund ergeben, dass die Recognitionszeilen von gleicher Hand, ob nun Baldo oder Madalwin als Recognoscent erscheinen, so wäre auch hier die von mir gegebene Erklärung als richtig erwiesen. Auch das liesse sich dafür geltend machen, dass beide correspondirende Neuerungen schon in der Kanzlei Karlmanns aufgekommen sind, dass derselbe Theotmar von Salzburg als Erzkapellan der Kanzlei Karlmanns und der Arnulfs vorstand, in welcher wir nun ganz durchgeführt finden, was theils im Jahre 854, theils während Karlmanns Regierung angebahnt worden war.

Indem die Unterordnung der Kanzlei unter den Erzkapellan schon 887 wieder hergestellt war (S. 28), trat nach der Erhebung Arnulfs nur insofern ein Wechsel ein, dass statt Liutberts der Erzbischof Theotmar von Salzburg als Erzkapellan fungirte. Es war offenbar die politische Situation, welche diesem wiederum zu der schon unter Karlmann bekleideten Würde verhalf und ihm und seinem Nachfolger die Behauptung in derselben ermöglichte. Vom Anbeginn Arnulfs an ist nun die Recognition advicem Th. archicapellani so die Regel, dass nur fünf Ausnahmen vorkommen. An diese fünf Fälle will ich gleich anknüpfen, um die damalige Organisation der Kanzlei darzulegen. Sie bieten uns nämlich die Recognitionsformel N. advicem C. und lehren somit (S. 657), dass die beiden Männer, an deren Statt hier recognoscirt wird, Aspertus und Wichingus, wirkliche Kanzler waren. Dies wird durch noch andere Umstände bezeugt. Aspertus, um mit diesem zu beginnen, war zuerst Diaconus in Regensburg und wurde 891 Bischof daselbst; noch in dieser Eigenschaft (das von Liutward gegebene Beispiel fand also bald Nachahmung) diente er bis Ausgang des Jahres 892 in der Kanzlei fort. In den Diplomen wird er regelmässig cancellarius genannt, in drei Diplomen sogar archicancellarius. 1 Zu beachten ist es endlich, in welchem Verhältniss die Recognition durch Aspertus selbst zu der

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Zu den von Dümmler 2, 480, Anm. 62 schon angeführten Böhmer RK. 1068 (Text) und 1095 (Recognition) kommen noch zwei Urkunden vom 25. April 892 in Tabouillot 4, 48. 49 mit: Engilpero notarius advicem Asperti archicancellarii. — Auf das vereinzelte A. notarius in dem nur aus Abschrift bekannten Böhmer 1041 lege ich keinen Werth.

Recognition durch andere Personen nach der Formel N. adv. A. steht. Von den etwa hundert Diplomen der Kanzleiperiode Asperts sind nämlich ungefähr zwei Drittel von Aspert selbst recognoseirt, die übrigen von Ernustus oder Engilpero; dabei herrscht bis 890 die Recognition durch Aspert vor, wird aber seit 891 immer seltener. Ich ziehe daraus folgende Schlüsse. Aspertus nahm in den Anfängen persönlich einen lebhaften Antheil an den Geschäften, d. h. er besorgte unter anderm die Recognition, liess dagegen nach dem neuen Brauch von Anderen subscribiren; später jedoch, wobei wohl seine Beförderung zum Bischof mitgewirkt hat, ist auch die Recognition häufiger den ihm untergebenen Ernustus und Engilpero überlassen worden.

Als Nachfolger Asperts in dem Kanzleramt ist der ihm durchaus gleich gestellte Wiching zu betrachten. In Böhmer RK. 1109, 1148, 1149 lautet die Subscription: Engilpero notarius advicem Wichingi archicancellarii; ja selbst als Recognoscent wird er in Böhmer 1110 und 1111 und in einem Diplom vom 27. Februar 896 Erzkanzler betitelt. Sonst heisst er regelmässig Kanzler. Schon vor dem Eintritt in die Kanzlei war er Bischof. Auch er fungirt in den ersten Jahren häufiger denn später als Recognoscent.

Es ist mir noch kein verbürgter Fall aus diesen Jahrhunderten bekannt, dass in einer ungetheilten Kanzlei zwei Kanzler zugleich bestellt worden wären. Da nun Aspert und Wiching wirkliche Kanzler gewesen sind, so wäre für einen dritten Kanzler höchstens zwischen dem 7. December 8.2 (letztes Vorkommen von Aspert) und zwischen dem 2. September 893 (erstes Auftreten von Wiching) Platz. In diesen Monaten recognosciren Ernustus und Engilpero. Aber keiner von beiden kann dazumal Kanzler gewesen sein, denn sie sind durch alle Jahre hindurch erst mit Aspert, dann mit Wiching in der Kanzlei angestellt gewesen, sie haben unter Arnulf neben einander in wesentlich gleicher Stellung gedient, was nur bei Notaren, nicht bei Kanzlern der Fall sein kann. Sie sind also nur Notare oder im günstigsten Falle Titularkanzler und als solche Aspert und Wiching untergeordnet gewesen. Dem entspricht es, dass Engilpero, der sich von 887 bis 907 als Recognoscent nachweisen lässt, regelmässig notarius genannt

wird. <sup>1</sup> Dagegen sind die Daten, welche uns über Ernustus zur Verfügung stehen, nicht so leicht mit obigem Ergebniss in Einklang zu bringen. Wie er unter Karl III. betitelt wurde, sagte ich schon (S. 669). Unter Arnolf wird er bis zum Mai 895 fast immer notarius, von da ab fast immer cancellarius genannt. <sup>2</sup> Da nun dazumal meines Wissens im Personalstand der Kanzlei oder in den Beziehungen der Personen unter einander kein Wechsel stattgefunden hat, so dreht es sich offenbar wiederum nur um eine Titelfrage, d. h. Ernustus wird 895 Titularkanzler geworden sein, was nicht ausschliesst, dass er unter Ludwig IV. zum wirklichen Kanzler avancirt zu sein scheint. <sup>3</sup>

Somit ist die Kanzlei Arnolfs genau so gegliedert gewesen, wie die seines Grossvaters seit dem Jahre 854. Obenan steht der Erzkapellan, und ein ihm untergeordneter Kanzler, eventuell auch Erzkanzler genannt, besorgt die Geschäfte mit Hilfe einiger Notare, denen etwa auch der Titel Kanzler zu führen gestattet ist. Nur von ungefähr und vorübergehend besteht ein Unterschied: unter Ludwig dem Deutschen blieb der Posten des wirklichen Kanzlers durch viele Jahre unbesetzt, während unter Arnolf auf den Kanzler Aspert sofort oder doch sehr bald der Kanzler Wiching folgte. Trotz gleicher Beamtenhierarchie ist aber zu den zwei seit 854 und bis zum Eintritt der Vacanz im Jahre 868 angewandten Recognitionsformen (N. adv. C. und N. adv. A.) unter Arnolf oder genauer gesagt seitdem der Recognoscent nicht mehr eigenhändig zu unterfertigen braucht, die dritte Form (C. adv. A.) getreten. Indem

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ausgenommen sind nur, um gleich die Diplome Ludwig IV. zu berücksichtigen, Böhmer RK. 1180 und die Urkunde vom 12 August 903, beide ans dem nicht sehr zuverlässigen Passauer Chartular.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Einzige Ausnahme vor dem Zeitpunkt bildet ein Diplom vom 28. Juni 888 mit cancellarius und einzige Ausnahme nach demselben das Diplom vom 13. August 896 mit notarius. Zu beachten ist noch, dass Ernustus im Context der ihm am 17. Februar 895 gemachten Schenkung Kanzler, in der Recognition jedoch Notar heisst.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Siehe S. 698 und was ich S. 694 über Böhmer RK, 918 bemerke.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Eventuell gilt dies auch sehon von der Kanzlei Karlomauns: sie hat sicher bereits die drei Formen angewandt und nur das bleibt offene Frage, ob damals Recognoscenten und Subscribenten von einander verschieden sind.

es nun einen Erzkapellan, einen Kanzler und für die Einzelurkunde nur einen Notar gibt, und indem andererseits das Herkommen die Namhaftmachung von je zwei Personen in der Subscription fordert, sind in jenen drei Formen alle möglichen Combinationen erschöpft.

Mit diesem Herkommen hat es folgende Bewandtniss. Wir sahen weshalb dem Namen des recognoscirenden Notars von Alters her der des vorgesetzten Kanzlers oder unter Ludwig dem Deutschen in Ermangelung eines Kanzlers der des Erzkapellans beigefügt werden musste. Indem nun in den Jahren 819 – 876 regelmässig Notare recognoscirten, also bis 854 stets die Formel N. adv. C. und dann bald diese, bald die andere N. adv. A. Platz griffen, bürgerte sich die Erwähnung zweier Namen in der Unterfertigung so ein, dass sie nach 876, auch wenn der ursprüngliche Grund entfiel, doch beibehalten wurde, d. h. die fortan in gewissen Fällen wieder recognoscirenden Kanzler machten gleichfalls an dieser Stelle den ihnen vorgesetzten Erzkapellan namhaft. Dass es sich dabei um eine blosse Form handele, 1 ist jedenfalls für die folgenden Jahrhunderte richtig. Aber zu Ausgang des neunten Jahrhunderts ist die Sachlage doch wohl eine andere. Der erste wirkliche Kanzler, welcher advicem archicapellani recognoscirt, ist Liutward, nämlich in Böhmer RK. 897 und 900 vom 15. April und vom 18. August 877. Doch sein Vorgehen, durch besondere Umstände oder Absichten veranlasst und überdies vereinzelt, hat wohl kaum Nachahmung gefunden. Und indem fast zu gleicher Zeit Karlomanns Kanzler Baldo in dem Diplom für Kremsmünster vom 28. Juni 877 und dann wiederholt in solcher Weise recognoscirt, wird vielmehr das von ihm gegebene Beispiel von der Kanzlei Arnolfs befolgt worden sein.

Bot diese in ihrer Organisation nichts neues, so war doch die Besetzung der Stellen eine besondere. Dass Baiern das Land war, von dem die Herrschaft Arnolfs ausging und auf das sie sich vornehmlich stützte, verhalf auch dem Metropoliten von Baiern zu einem Ansehen im Reich, das kein anderer Geistliche erreichen und bestreiten konnte, das ihm das Erzkapellanat einbrachte und durch dasselbe noch gesteigert wurde.

Waitz Verf, Gesch. 6, 287.
Sitzungsber, d. phil.-hist, Cl. XCIII. Bd. IV. Hft.

Nehmen wir nun dazu, dass der erste damals bestellte Kanzler Aspert der Salzburger Erzdiöcese angehörte, so wird es sehr wahrscheinlich, dass gerade Theotmar grösseren Einfluss auf Einrichtung und Leitung der Kanzlei nehmen konnte. Dem würde entsprechen dass, obwohl der freigeborne Kanzler dessen nicht bedurfte, Aspert, respective Baldo als Recognoscenten sich zuerst dazu bequemt, gleich dem sonst recognoscirenden Notare advicem Theotmari archicapellani zu unterfertigen oder unterfertigen zu lassen. Und dadurch bürgerte sich im ostfränkischen, später deutschen Reiche die Nennung von je zwei Personen in der Recognition so ein, dass an ihr, auch als die Erzkapellane an Ansehen und an Einfluss auf die Kanzlei einbüssten, durch Jahrhunderte hindurch festgehalten und von ihr nur im Nothfall, d. h. wenn das eine oder das andere Amt vacant war, abgewichen wurde.

Mit der Zweitheilung der Kanzlei, welche zu Beginn des zehnten Jahrhunderts mit Rücksicht auf Lothringen vorübergehend und in beschränkter Weise nothwendig befunden, dann in der zweiten Hälfte desselben dauernd und im vollsten Masse durchgeführt wurde, kommt ein neues Moment für die Einrichtung der Kanzlei in Betracht. Aber auch für die erweiterte und getheilte Kanzlei der Folgezeit wird die Gliederung der Kanzlei, wie sie unter Arnolf beliebt worden ist, massgebend. Desgleichen sind die Modalitäten und Bräuche der Recognition, wie sie sieh der Beamtenhierarchie entsprechend unter Arnolf entwickelt und eingebürgert haben, in der Hauptsache bis in die ersten Jahre Otto I. festgehalten worden, wenn auch eine Neuerung bereits unter Ludwig IV. beginnt, um sich unter Otto in der Kanzleiperiode Bruns festzusetzen und damit hinüberzuleiten zu den vom Jahre 953 datirenden Einrichtungen. Es ist meine Absicht, auch das im einzelnen darzulegen und zu begründen. Aber zunächst mache ich in der bisherigen Darstellung Halt. Mehr denn zuvor wirken nämlich seit 900 mannigfaltige politische Verhältnisse und nicht minder persönliche Einflüsse auf die jeweilige Gestaltung,

Auch von der Zeit, da Theotmar unter Karlomanu Erzkapellan war, wird das gleiche gelten. — Zwischen Theotmar und dem Aspert nachfolgenden Kanzler Wiching bestand (s. Dümmler 2, 463) kein gutes Einvernehmen. Das könnte gerade darin seine Erklärung finden, dass letzterer sich und die Kanzlei vom Erzkapellan zu emancipiren gestrebt haben mag.

Besetzung und Uebungen der Kanzlei ein, was die Erkenntniss des Sachverhalts ersehwert. Allerdings kommt mir dabei zu statten, dass ich wenigstens vom Jahre 911 an den ganzen Vorrath von Originaldiplomen prüfen konnte und in der Constatirung der Handschriften aller an der Anfertigung der Präcepte betheiligten Personen ein sieheres Mittel gefunden habe, in einer Reihe sonst fraglicher Punkte eine Entscheidung zu treffen. Ich werde also fortan auch andere Wege einzuschlagen haben, um den Sachverhalt darzulegen. Da empfiehlt es sich, bevor der Ueberblick durch Herbeiziehung weiterer wenn auch analoger Daten erschwert wird, einige bisher nur aufgeworfene Fragen zu beantworten. Nur insoweit es für die Feststellung des Personalstatus der Kanzlei und für die allmählich gebotene Unterscheidung von Kanzlern, Recognoscenten und Subscribenten nothwendig war, berücksichtigte ich auch schon die wechselnden Arten der Recognition. Es bedarf aber noch der Erklärung, weshalb in den einzelnen Perioden, selbst abgesehen von verschiedenartiger Besetzung der Kanzlei, die eine oder die andere Recognitionsformel angewandt worden ist und weshalb unter den gleichzeitig zur Recognition berufenen Kanzlern und Notaren bald dieser bald jener ausgewählt worden ist. Wir haben zu diesem Behufe zu untersuchen, welches die ursprüngliche Bedeutung der Recognition gewesen ist und inwiefern dieselbe festgehalten oder modificirt worden ist.

So früh und häufig in römischen Schriftstellern von Recognition literarischer Werke die Rede ist, 1 so spät und selten wird Recognition von Urkunden erwähnt. Indem nämlich die Römer die moderne Beglaubigung der Urkunden durch Namensunterschrift in älterer Zeit gar nicht gekannt und auch in der Folge nur vereinzelt augewandt haben, konnte in den Originalen der früheren Zeit so wenig wie eine Subscription des Ausstellers eine Unterfertigung durch Kanzleibeamten Platz greifen; erst die im sechsten Jahrhundert auftauchende annotatio quaestoris kann als solche betrachtet werden. 2 Dagegen

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ueber recognovi in Handschriften des Mittelalters s. Wattenbach Schriftwesen (zweite Auflage) 272.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Bruns, die Unterschriften in den römischen Rechtsurkunden (PhiloL-hist. Abhandlungen der Berliner Akademie 1876 S. 44—138). Als ältestes und

wird in Copien oft gesagt, dass sie recognoscirt worden sind. Das Edictum de tollendo collegio funeratico vom Jahre 167

ganz vereinzeltes Beispiel einer kaiserlichen Verfügung mit rescripsi, recognovi wird dort Corpus I. L 3, 78 no 411 aus dem Jahre 139 angeführt. Ueber die Quästorenunterschrift ibid. 84. - Da wo Bruns die Bräuche des Mittelalters berührt, kann ich ihm nicht beistimmen. Nach ihm soll selbst in der Uebergangszeit von altrömischer Urkunde zu der späteren unter anderem durch die Subscription gekennzeichneten Urkunde noch der formale Unterschied bestehen, dass römisch stets unterfertigt wurde: ego N. N. legi consensi subscripsi, jetzt dagegen: gelesen genehmigt unterschrieben N. N. (S. 138). Einfache Namensunterschrift der Kaiser finde sich zuerst in einem Gesetze des Kaisers Romanus senior vom Jahre 924. Wie diese Form entstanden, lasse sich nicht mehr nachweisen. Wahrscheinlich sei sie vom Occident herübergekommen, denn bei den fränkischen Königen finde sich die Namensunterschrift schon sehr früh, jedenfalls bei den Merovingern des sechsten und siebenten Jahrhunderts. Zur Erklärung wird dann noch S. 129 auf die germanische Sitte der manufirmatio im Gegensatz zu der römischen stipulatio verwiesen. - Gegen diese Sätze habe ich mehrfachen Einwand zu erheben. Was Bruns als modernes Princip bezeichnet und in Byzanz bereits 924 nachweist, ist keineswegs identisch mit dem Brauch der fränkischen Könige noch mit der manufirmatio, so dass die Grenze zwischen römischem und jetzigem Princip ganz anders zu ziehen ist als Bruns will. Ich begnüge mich, das an Königsurkunden auszuführen. Die Form der Unterfertigung derselben (s. zuvor S. 652 und hier im Texte) steht geradezu auf gleicher Linie mit der in spätrömischer Zeit nachweisbaren, so dass auch in diesem Punkte die fränkische Königsurkunde nach dem Muster der römischen Urkunde gestaltet erscheint. Und wird auch in der Folge die Subscriptionsformel angekündigt, so schrumpft sie doch nicht zu blosser Namensunterschrift zusammen. Gerade die Einleitung der Zeile, in welche das Handmal der Karolinger eingeschaltet wird, durch das Wort signum ist ein Beleg dafür, dass der Name allein nicht gebräuchlich gewesen ist. Es kommen hier auch noch andere vereinzelte Erscheinungen in Betracht. Die Grussformel der kaiserlichen Gesetze und Rescripta (Bruns S. 81) hat sich ja bis in die Anfänge Karl des Grossen (Acta Karol, 1, 256) erhalten. Noch mehr schließen sich die Briefe der Karolinger (ibid. 402) an alte Form an und sie entbehren regelmässig der Namensunterschrift. Und dass an solcher Form noch die literae clausae Friedrich II. festhalten und dass überhaupt für die grosse Mehrzahl der schriftlichen Verfügungen der Könige das Siegel das einzige Beglaubigungsmittel gewesen ist, widerspricht vollends der Annahme Bruns, dass das moderne Princip frühzeitig im Occident aufgekommen sei. Ich will noch hinzufügen, dass auch die Papstbriefe genau so wie die Urkunden der spätrömischen Zeit subscribirt worden sind. Soweit ich das Material überblicke, wird die moderne Untersehrift

beginnt: descriptum et recognitum factum ex libello . . . in quo scriptum erat id quod infra scriptum est. ¹ Es besagt hier ganz wie in literarisehen Werken, dass die Uebereinstimmung des exemplar mit dem archetypus nach vorgenommener Vergleichung beglaubigt wird.²

Eine analoge Bedeutung hat das Wort, wo es in den regelmässig mit gewissen Subscriptionen versehenen Merovingerdiplomen gebraucht wird. Man könnte hier etwa daran denken wollen, dass durch die Recognition der Originalausfertigung bezeugt werden solle, dass diese einem zuvor aufgesetzten Concepte gleichlautend sei. Aber dem steht der sich gegenseitig aussehliessende Gebrauch von offerre und recognoscere in den ältesten Diplomen im Wege. 3 Hatte der des Lesens kundige König sieh überzeugt, dass die ihm vorgelegte Reinschrift seine Willensäusserung enthielt und hatte er dies durch eigenhändige Unterschrift bezeugt, 1 so bedurfte es anderer Beglaubigung nicht mehr, ja diese wäre als Missachtung der königlichen Autorität erschienen, 5 und nur wo des Königs Autorität nicht direct eingetreten war, fand die Beglaubigung durch einen Recognoscenten statt. Damals also nur subsidiär angewandt, musste dieselbe, wie wir S. 653 sahen, unter den Karolingern zur Regel werden.

Sehon dieser Sachverhalt, meine ieh, lässt für die Recognition nur die eine Deutung zu, dass sie in erster Linie die Uebereinstimmung des schriftlichen Präcepts mit dem vom König mündlich ertheilten und auch die Beurkundung in sich

zuerst in italischen Notariatsacten und da geradezu in Anschluss an spätrömische Form augewandt worden sein. Erst von da geht sie z. B. in Venedig in den Kanzleigebrauch über.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Corpus I. L. 3, 925 nº 1. — Weitere Beispiele in Bruns S. 75 und in Dirksen Manuale s. v. recognoscere.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Daher wird die Recognitionsformel in Codices wohl auch ganz so geschrieben wie in Urkunden und selbst mit einem Recognitionszeichen versehen. Ein Beispiel der Art führt Bordier an in Études pal. et hist, sur des papyrus du 6º siècle pag. 126.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Acta Karol, 1, 216 und 363.

<sup>4</sup> Ein einziges Mal, in DD. Merov, nº 30 (alte Copie) geschieht dies mit den Worten: Childericus rex recognovit.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Vgl. was Ficker Beitr. 1, 227 über die Anführung von Zeugen in Diplomen bemerkt.

begreifenden Befehls verbürgen sollte. Und für diesen Zusammenhang der Recognition mit der iussio regis stehen uns zahlreiche directe Beweisstellen aus älterer Zeit zu Gebote, denen nur erst vorausgeschickt werden muss, welche Bewandtniss es bis in das neunte Jahrhundert hinein mit dem Beurkundungsbefehl in den Urkunden hat.

Es ist zweifelsohne ein fruchtbarer Gedanke, welchen Ficker angeregt und an gewissen Partien des Urkundenvorrathes durchgeführt hat, mehrere Stufen der Beurkundung auseinanderzuhalten. Doch hat Ficker selbst <sup>2</sup> die Anwendbarkeit desselben davon abhängig gemacht, dass alle Theile des Materials erst genau darauf hin geprüft werden, ob überhaupt und in welchem Grade eine derartige Scheidung des Urkundengeschäfts thatsächlich stattgefunden habe. So will ich hier eingehender untersuchen, inwieweit die Diplome der ersten Jahrhunderte einen oder eventuell mehrere solche Befehle enthalten.<sup>3</sup>

Habe ich früher dargethan, dass sich die Diplome der Merovinger von denen der Karolinger durch das Eschatokoll unterscheiden und dass in jenen die Könige möglichst selbsthandelnd und selbstredend auftreten, so habe ich in diesem Zusammenhange noch nachzutragen, dass sich auch aus den Contexten der einen und der anderen Gruppe die gleichen Ergebnisse gewinnen lassen. Allerdings wird auch in den späteren, erst unter den Karolingern aufgekommenen Fassungen dem König noch regelmässig in den Mund gelegt: volumus,

Die Recognition in Gerichtsurkunden der Merovinger, wie z. B. in DD. nº 49, kann eine doppelte Bedeutung haben: einerseits bezeugt der Recognoscent das von ihm in die Kanzleiausfertigung aufgenommene, also von ihm copirte Referat des Pfalzgrafen (s. Brunner, Gerichtszeugniss 170), andererseits aber auch das die Urkunde abschliessende praeceptum regis: propteria iobimus etc. — Mit der ursprünglichen und durch Jahrhunderte festgehaltenen Bedeutung des Wortes recognoscere verträgt sich auch die von Ficker Beiträge 1, 241 angeführte Verstürkung der Recognition in Stumpf Reg. 2934. — Ich verweise endlich noch auf recognitio als Bezeichnung gewisser septimanischer Urkunden (s. Sohm Reichs- und Gerichtsverfassung 1, 528), die sich in gleicher Weise erklären lässt.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Insbesondere in seinen Beitr. 2, 20 und 60.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> 1ch werde mieh dabei von vorhinein auf den Nachweis von Beurkundungsund Vollziehungsbefehl beschr\u00e4\u00fcnken, da der nach Ficker dazwischen liegende Fertigungsbefehl hier gar nicht in Betracht kommt.

praecipimus, iubemus. Aber entschieden stärker betonen die älteren Dietate, entsprechend der Gestaltung des Schlussprotokolls, den persönlichen und unmittelbaren Befehl des Königs, der insbesondere auch durch die directe Anrede des Königs an seine Getreuen anschaulich gemacht wird. Es heisst z. B. in DD. Mer. nº 69 vom Jahre 699: quod nos . . . concessisse vel pristetisse seo confirmasse cognuscite; adeo per presente preceptum ex hoc decernimus ordenandum quod in perpetuo volemus mansurum . . . et ut haec preceptio firmior sit, manus nostri subscripcionibus supter eam decrevimus roborare. Und so mannigfaltige Dietamina auch damals angewandt werden mögen, so haben sie doch alle gemein, dass der König unmittelbar befiehlt und das geschriebene Präcept selbst vollziehen zu wollen erklärt. Natürlich versieht die Kanzlei auch damals das ihr obliegende Geschäft des Concipirens und Mundirens und besorgt schliesslich die zur Vollziehung gehörige Besieglung. Aber sie bleibt so sehr im Hintergrunde, dass der ihr geltende Befehl zu urkunden und zu vollziehen nicht im Context zum Ausdruck kommt, sondern nur in der einen Formel des Eschatokolls oder in den etwa beigefügten tironischen Noten erwähnt wird. 1

Ehe ich an den Formeln und Diplomen der Karolingerperiode die allmähliche Umbildung der betreffenden Sätze verfolge, glaube ich auf die allgemeine Entwicklung der Verhältnisse verweisen zu müssen. Ganz unabhängig davon, dass der Kanzlei seit Pippin eine andere Stellung bereitet worden war, war das Anwachsen der Agenden der Kanzlei im Laufe der Jahrhunderte und die gleichen Schritt haltende Vermehrung des Personals. Schon in Folge davon wurde der Geschäftsgang complicirter und erforderte mehr Zeit. Des weitern wirkte später ein, dass man sich auch am königlichen Hofe nach dem Vorbilde der päpstlichen Curie einer besseren Behandlung der

Wir erhalten auf diese Weise ein vorzügliches Kriterium Fälschungen wie DD. Mer. n° 19, 20, 48 u. s. w. verrathen sich unter anderem durch die Worte: hoe nostrae auctoritatis praeceptum fieri decrevimus . . . illud anulorum nostrorum impressionibus signari iussimus. Ein Theil der Urkunden für Le Mans enthält den Beurkundungsbefehl, ein anderer dagegen (ibid. n° 81, 84) nicht, was bei der Scheidung der Diplome dieser Herkunftsgruppe in echte und unechte wohl zu beachten ist.

Geschäfte befleissigte. Das allmähliche Eintreten dieser und anderer Ursachen prägt sich auch in den Elaboraten der Kanzlei aus. Sind nun demzufolge die Urkunden etwa des dreizehnten Jahrhunderts mit zahlreichen Merkmalen stufenweiser Entstehung behaftet, so sind wir zur Annahme eines auch nur annähernd gleichen Vorgangs in früherer Zeit doch nur insoweit berechtigt, als deren urkundliche Denkmale sieh von gleicher Beschaffenheit erweisen. Indem dies, abgesehen von vereinzelten Beispielen, blos in beschränktem Sinne der Fall ist, wird für die Periode, von der ich hier handle, als Regel zu betrachten sein, dass das ganze Urkundengeschäft einen einfacheren und kürzeren Verlauf genommen und sich so zu sagen nach dem Princip der Einheit von Ort und Zeit abgewiekelt hat. Diese Auffassung hat auch Ficker zugelassen. Aber in welchem Grade und Umfange oder bis zu welcher Zeit die Richtigkeit solcher Annahme durch die Urkunden bezeugt wird, das bedarf noch der näheren Darlegung.

Indem sofort beim Eintreten des neuen Königsgeschlechts das Eschatokoll umgestaltet wurde (S. 011), erklärt es sich, dass die Corroborationsformel am frühesten anders stilisirt wurde, nämlich so, dass der Vollziehungsbefehl zum Ausdruck kam. <sup>1</sup> Nun tritt allerdings gleich hier die Erscheinung zu Tage, dass die Fortbildung der Fassungen in den Diplomen und in den Formeln hinter den thatsächlichen Wandlungen des Vorgangs meist um etwas zurückgeblieben ist. <sup>2</sup> Aber aus dem allmählichen Durchdringen der neuen Stilisirung lässt sich folgern, dass die Erwähnung eines Befehls an die Kanzlei an dieser Stelle beabsichtigt worden ist.

Betreffs des Beurkundungsbefehls gilt von der grossen Mehrzahl der einst von Marculf gesammelten Dietamina, dass sie ihn so wenig kennen als die Merovingerdiplome. Im Grunde macht nur Marculf 1, 30 = Rozière n° 298 eine Ausnahme 3 mit dem Satze: quapropter hune praeceptum ... fieri decrevimus. Dagegen liegt eine in mehr als einer Beziehung neue

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Wie in P. 11: firmavimus et de anulo nostro inpressione signare iussimus.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Acta Karol, 1, 193.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Alleufalls liesse sich nämlich noch Rozière n° 575 als Uebergangsform anführen; es heisst da und so auch in dem gleich stilisirten DD. Mer. n° 15: praeceptionem vigoris nostri placuit propolare.

Fassung in dem ersten uns von Karl erhaltenen Diplome vor. 1 Auf die Worte: propterea hane praeceptionem nostram . . . conscribere inssimus folgt die karolingische Corroborationsformel: manu propria subter decrevimus roborare et de anulo nostro sigillare iussimus, also Beurkundungs- und dann Vollzichungsbefehl. Noch eine andere Abweichung von der herkömmlichen Stilisirung weist zuerst K. 1 auf. Das zuvor eitirte DD. Mer. nº 69 zeigt uns die Hauptbestandtheile des Contexts in folgender Gliederung. Der König thut zuerst seine Entschliessung in kurzen Worten (quod nos - cognuscite) kund: es folgen dann, eingeleitet durch adeo - decerninus, die ausführlichen Bestimmungen. 2 Dagegen reiht sich in K. 1 die eigentliche Disposition (Schenkung mit detaillirten Bestimmungen) gleich an die Publicationsformel an; dann folgt als Conclusion (propterea) der königlichen Entschliessung der Beurkundungsbefehl, in welchem die Verfügung nur recapitulirt wird, um deren Beständigkeit und Rechtswirkungen zu betonen, worau sich die Corroborationsformel mit dem Vollziehungsbefehl auschliesst. Dieses neue Schema hat dazumal offenbar wenig Anklang gefunden. 3 Und auch die Erwähnung des Beurkundungsbefehls ist sehr langsam durchgedrungen. Sie ist selbst in neu stilisirten Diplomen Karls noch selten. Höchstens in die Hälfte der im Martinskloster zu Tours gesammelten Formeln hat dann dieser Befehl Eingung gefunden. 1 Und da die älteren Schemata ohne Beurkundungsbefehl bei der häufigen

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Dass es sich um K. 1 handelt, betrachte ich als Zufall; aber wir sind durch K. 1 zur Annahme berechtigt, dass im Beginn der Regierung Karls der Versuch zu einer sachgemässen Umarbeitung der Formeln gemacht worden ist.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Die gleiche Disposition z. B. noch in Urkunde Ludwig des Deutschen Böhmer Reg. Kar. 766 vom Jahre 853, wenn auch der Erklärung des Königs: ita nos illi concessisse... omnium fidelium nostrorum cognoscat magnitudo eine lange Erzählung vorausgeschickt, und wenn auch andrerseits die eigentliche Verfügung durch den Beurkundungsbefehl: propterea hos apiees... fieri decrevimus per quos praecipimus etc. eingeleitet wird.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> In der Geschichte der Formeln für Diplome spielt die Gliederung des Contextes und die zum Theil parallel laufende Behandlung von Beurkundungs- und Vollziehungsbefehl eine grosse Rolle. Ich werde daraut in einer der nächsten Abhandlungen bei Besprechung der Dietamina des zehnten Jahrhunderts zurückkommen.

<sup>4</sup> Und zwar wird in ihnen regelmässig fieri, noch nicht einscribere gebraucht.

einfachen Wiederholung früherer Verleihungen sich dem Gedächtniss der Dietatoren einprägten, hat sich das neuere etwa erst unter Arnulf eingebürgert. unter dem das Formelwesen überhaupt einer ziemlich durchgreifenden Umarbeitung unterzogen worden ist.  $^{\rm I}$ 

So lange aber der Beurkundungsbefehl nicht regelmässig zu bestimmtem Ausdruck gekommen ist, kann auch nicht von scharfer Scheidung zwischen ihm und dem in der Corroborationsformel enthaltenen Befehl die Rede sein. Kurz die Männer des neunten Jahrhunderts, deren Auffassung und Behandlung der Dinge ich hier zu ergründen suche, haben schwerlich so strict wie es später geschehen ist die eine iussio regis von der anderen gesondert. Damit verträgt sich wohl, dass dann und wann auch damals schon eine Kanzleiausfertigung, wie noch wir aus allerlei Merkmalen entnehmen können, allmählich entstanden ist, mag dabei lediglich unberechenbarer Zufall gewaltet haben oder mag unter Umständen nach Ueberlegung und mit Absicht Schritt für Schritt vorgegangen worden sein. Als Ausnahmsfall der letzteren Art betrachte ich noch immer den oft besprochenen Fall vom Jahre 854: die Entstehung der Urkunde, durch welche Ludwig der Deutsche den alten Streit zwischen Konstanz und S. Gallen zu schliehten suchte. 2

Kehren wir nun zu den ältesten fränkischen Königsurkunden zurück, so finden wir den einen die ganze Beurkundung umfassenden Befehl wenigstens in einem Theile der Diplome erwähnt, jedoch nicht, wie ich schon sagte, im Context, sondern in der einen Formel des Schlussprotokolls. Die Referendare sagen nämlich entweder: N. iussus obtulit, oder: N. iussus recognovit und ihrem Beispiele folgen auch noch mehrere Notare Pippins. Dies iussus bezieht sich nicht auf

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Hier begnüge ich mich einige spätere Beispiele von Fassungen ohne Beurkundungsbefehl auzuführen: Ludwig der Deutsche Böhmer Reg. Kar. 725, 727, 732, 792, 801, 848, 858; Karl HI. B. 950, 955, 992, 999; Arnulf B. 1051, 1052.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Böhmer Reg. Kar. 771 und dazu Ficker 2, 23.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Jenes in DD. Merov. nº 38, 47, 57, 67, 71 u. s. w., dieses in nº 61, 70, 77. — Es wird also erst um das Jahr 700 häufiger des Befehls zu gedenken.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Acta Karol. 1, 93. Vgl. P. 3, 8, 9, 11, 15, 16.

die Recognition allein, mit der das Präcept perfect wird, sondern auf das ganze von der Kanzlei auf Geheiss des Königs besorgte Geschäft. Das wird ersiehtlich aus den mit der Zeit häufiger werdenden tironischen Noten. In Merovingerdiplomen nur spärlich gebraucht, besagen sie allerdings meist nicht mehr als was zuvor sehon in der gewöhnlichen Buchstabenschrift bemerkt ist. Aber in der zweiten Hälfte des achten Jahrhunderts werden die Zusätze in Noten nicht allein häufiger, sondern auch ausführlicher, gehen in allerlei Details der geschäftlichen Behandlung ein und bieten uns insbesondere Aufschlüsse über die Befehle und über die Recognition. Ich stelle deshalb die betreffenden Angaben hier so vollständig als mir möglich ist zusammen. <sup>1</sup>

Wo ansdrücklich der Befehle Erwähnung geschicht, werden unterschiedslos die Worte inbere, praecipere, ordinare gebraucht. Befohlen wird: fieri (preceptum) in K. 182, L. 319, 322, 348, 372, 380; scribere in L. 83, 150, 196, 245, 253, 304; recognoscere in K. 39, 48, 60, 68, 108, L. 165, 178; firmare in L. 179, 267; sigillare in K. 70, L. 165; fieri et firmare in L. 348; scribere et firmare in L. 172, 312, 315, 366: scribere et sigillare in K. 63. Ich bemerke dazu, dass es nicht allein nur gewisse Urkundenschreiber sind, welche dergleichen erwähnen, sondern dass auch so ziemlich ein jeder sich in seiner Weise ausdrückt. Spricht dieser Umstand bereits dafür, dass eine genauere Unterscheidung etwa zwischen fieri und firmare damals nicht heabsichtigt worden ist, so noch mehr die Erwägung, dass die weitaus vorherrschenden Worte fieri, scribere, recognoscere in diesem Zusammenhange als synonym erscheinen, oder dass sie sich, indem sie stets von dem zuletzt thätigen Schreiber gebraucht werden, auf das gesammte Schreibgeschäft mit Einschluss der Unterfertigung beziehen. Andererseits will ich

Seit Veröffentlichung der Acta Karolinorum habe ich noch mehrere mir früher unbekannt oder unzugänglich gebliebene Originale einsehen können, wodurch sich mein Vorrath an Bemerkungen in tironischen Noten vermehrt hat. Die Untersuchungen Ficker's haben mich dann veranlasst, diese Notizen wiederholt und nach neuen Gesichtspunkten zu prüfen. Soweit sie sich auf die oben erörterten Fragen beziehen, theile ich hier die Ergebnisse mit. Ergebnisse anderer Art wie bezüglich der Ambasciatoren, Dictatoren und dergleichen werde ich an anderm Orte verwerthen.

nicht in Abrede stellen, dass in den tironischen Bemerkungen ebenso wie in den Dictaten für die Contexte unter Umständen die zwei Hauptphasen der Beurkundung, nämlich Anfertigung und Vollziehung der Präcepte, auseinander gehalten werden; einen Beleg dafür werde ich noch beizubringen haben.

Für meine Zwecke ist es wichtiger, diese Vermerke noch von anderen Gesichtspunkten aus zu betrachten. Von wem und wem sind die betreffenden Befehle ertheilt worden? Das letzte wird nicht ausdrücklich gesagt. Aber überwiegend finden sich diese Angaben im Recognitionszeichen und in Verbindung mit der in Noten wiederholten Erklärung des Recognoscenten: sie stammen also von ihm und was sie melden bezieht sich auf ihn. Erst seit Ludwig dem Frommen kommt der Brauch auf, etwa auch an die Buchstabenschrift der Corroborationsformel tironische Noten anzureihen. Da nun damals zumeist Grossator und Recognoscent identisch sind, werden wir dem letztern auch diese Zusätze beilegen dürfen, zumal wenn die Noten an der einen und an der andern Stelle den gleichen Schriftcharakter zeigen. Kurz in allen von mir bisher geprüften Karolingerdiplomen betrachte ich den Recognoscenten auch den Noten nach als iussus, wie in Merovingerdiplomen vielfach in Buchstaben ausgeschrieben steht und wie uns gleiches in Diplomen der späteren italienischen oder westfränkischen Herrscher (s. S. 692) begegnet.

Es fragt sich zweitens, von wem die Befehle ausgingen und ob sie den Recognoscenten unmittelbar oder mittelbar zugingen. Unter Karl herrscht vor, dass nur seine directe Weisung erwähnt wird. Doch wird vereinzelt auch eine Mittelsperson genannt: es heisst z. B. in der alten Copie von K. 108: ordinante domno rege per . . . ¹ Und dem recognoscirenden Notar

Von diesem Namen lassen sich nur die Endsilben virtum mit Sicherheit entziffern (Kopp Palaeogr. crit. 1, 384). Ebenso vermag ich aus K. 63 nur die letzten Noten aufzulösen: ordinante (oder ordinavit) scribere et sigillare, nicht die erste die den Namen birgt; doch passt diese Note weder zu rex noch zu Karolus und der Kanzler Rado kann deshalb nicht gemeint sein, da er sich in gewöhnlicher und in tironischer Schrift als Recognoscent und als iussus bezeichnet. — Obigem Vermerk will ich gleich hier einen analogen aus dem Registrum Friderici II zur Seite stellen: mandante d. imperatore per Petrum de Vinea.

wurde des Königs Befehl wohl am häufigsten durch den Kanzler überbracht: das wird z. B. in K. 68 ausgedrückt mit Optatus invicem Radoni ordinantis recognovi, oder in dem von Wigbald unterfertigten K. 70 mit Rado praecepit sigillare. In Hinblick auf die verschiedenen Recognitionsarten um 900 constatire ich noch ausdrücklich, dass schon unter Karl die Notare bald auf unmittelbares Geheiss des Königs, bald auf dessen durch den Kanzler oder auch durch andere Personen überbrachte Weisung fungiren, und dass desgleichen die Kanzler auf directen oder indirecten Befehl des Königs urkunden. Ferner tritt der Notar an des Kanzlers Statt auch in dessen Anwesenheit: so wenn der Kanzler den Befehl überbringt oder wenn er an einem der Acte der Beurkundung in Person betheiligt erscheint, wie in dem schon eitirten K. 70 oder wie in K. 84, 87, 88, welche von Widolaicus advicem Radoni unterfertigt sind mit dem tironischen Vermerk: Rado obtulit regi.

An Rado praecepit sigillare in K. 70 knüpfe ich nochmals an. Möglicher Weise hat an anderer Stelle dieses etwas beschädigten Diploms, nur uns nicht mehr sichtbar, gestanden: ordinante domno rege. Aber auch wenn dem nicht so war, wird Niemand annehmen wollen, dass Rado in diesem Falle ohne Wissen seines Königs gehandelt habe: es wird eben nur die Erwähnung des Königs unterblieben sein. Das werden wir dann gleichfalls gelten lassen müssen für die Beurtheilung des Sachverhalts, wie ich ihn für die Zeit Ludwigs bereits erschöpfend dargelegt habe: 1 indem dieser Fürst mehr und mehr unselbständig und lässig wurde, hat er auch nur noch selten den Ausführungsorganen directe Befehle ertheilt, wird aber trotzdem Kenntniss von den in seinem Namen erlassenen Praecepten gehabt haben. Bezeichnend für Ludwig bleibt trotzdem, dass in seinen Urkunden so oft Ambasciatoren und überdies diese und jene Weisungen ertheilende Personen genannt werden. So erfahren wir auch aus seinen Diplomen hänfiger als aus denen Karls dass, wie die Befehle zweitheilig sein und sich etwa auf scribere und auf firmare beziehen konnten, sie auch von verschiedenen Personen ausgegangen sind. So heisst es in L. 165: Gundulfus . . . inbente domno

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Acta Karol. 1, 94; dazu Simson Ludwig der Fromme 1, 44.

nostro subscripsi, dann nach Aufführung der Ambasciatoren: magister (d. i. Fridugisus) sigillari iussit. Oder es handelt sich auch um Wiederholung der Befehle durch verschiedene Männer, wie in L. 348 von Daniel unterfertigt: Adalaardus siniscalcus ambasciavit et fieri iussit, Hirminmaris fieri et firmare iussit, oder in dem von Bartholomeus recognoscirten L. 366: magister Hugo scribere et firmare praecepit, Hirminmaris dictavit et scribere iussit et firmare rogavit. Damit habe ich zugleich die Beispiele angeführt, welche am meisten für complicirtere und insofern auch mehr Zeit erfordernde Geschäftsführung zeugen. Da sie jedoch ziemlich vereinzelt dastehen und sich auch aus den Zuständen am Hofe Ludwigs genügend erklären, berechtigen sie noch nicht zur Annahme, dass die Beurkundung regelmässig gleich abgetheilte Stadien durchlaufen habe.

Als besondere Gruppe trage ich die gleichartigen Notizen aus den Diplomen Ludwig des Deutschen erst hier nach. 1 In ihnen ist nämlich nur noch von fieri oder scribere die Rede, so dass sieher das ganze Geschäft der Beurkundung als einheitlich aufgefasst worden ist. In der ersten Periode heisst es bald: ipse domnus rex fieri (scribere) iussit, bald: magister (eventuell Radleicus) fieri (scribere) inssit; in der zweiten gewöhnlich: domnus rex sapientissimus fieri iussit et magister Radleicus (später Grimaldus abbas) scribere praecepit. Verschiedenheit des Ausdrucks begründet jedoch kaum einen sachlichen Unterschied. Die beiden ersten Formeln wendet nämlich der erste Notar Ludwigs Adalleodus an, während sein Nachfolger Comeatus sich die dritte angewöhnt hatte. Beiden ist die Berufung auf einen Befehl gemein, gleichgültig ob dieser direct vom Könige ertheilt worden war oder indirect durch den Magister. Dass diese Erwähnungen in demselben Jahre aufhören, in dem die Kanzlei dem Erzkapellan unterstellt wird, ist lediglich Zufall. Noch in dem ersten Diplom, das den letzteren in der Recognition erwähnt (Böhmer RK. 771), wird von Comeatus in Noten hinzugefügt: d. Ludowicus rex fieri iussit et Grimaldus abbas scribere praecepit. 2 Von diesem

Von 33 Originalen bis zum Jahre 854, die ich bisher geprüft habe, tragen 17 solche Bemerkungen.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Es ist dieselbe Urkunde, über deren Entstehung Ratpert in M. G. SS. 2, 69 so ausführlich berichtet. Sagt er dabei: tunc demum (rex) cancellario

Notar liegt dann nur noch ein Original aus dem Jahre 858 vor, <sup>1</sup> und seine Amtsgenossen und Nachfolger verstanden sieh zu wenig auf die Notenschrift, um noch derartige Bemerkungen in ihr zu bieten. <sup>2</sup>

Ist damit der Zusammenhang der iussio regis mit der recognitio erwiesen, so erklärt sich dieser auch durch die Rolle, welche dem königlichen Präeept zufiel, falls es etwa als Beweismittel dienen sollte. Wir gehen dabei am füglichsten von den Bestimmungen der Lex Rib. LVIII (de tabulariis) aus, welche betreffs gewisser bischöflicher Urkunden verfügt: episcopus archidiaconum iubeat, ut ei (tabulario) tabulas . . . scribat . . . . quod si quis tabulas episeoporum manibus seu elericorum roboratas inrumpere voluerit, tunc archidiaconus cum testibus qui tabulas roboraverunt ante episcopum vel regem accedat, ut testes quod sciunt dicant. 3 Bei Schelte der Freilassungsurkunde hat der Archidiaconus, welcher damals Kanzler des Bischofs ist und als solcher auf Specialbefehl die Urkunde geschrieben hat, in erster Linie als wissender Zeuge Gewährschaft für die Handlung und für die Beurkundung zu leisten. Von solchem Verfahren kann allerdings bei der unanfechtbaren Königsurkunde nicht die Rede sein. Aber eben um dieser Eigenschaft willen muss sie als wirklich vom König herrührend

praecepit in legitimis cartis conscribere praefati paeti confirmationem, so drängt sich die Frage auf, ob er mit cancellarius den damaligen Kanzler Baldriens oder dessen Vorgesetzten Grimoldus bezeichnen will. Da die Noten auch von Grimold aussagen dass er zu schreiben befohlen habe, sollte man wohl an B. denken. Aber Verlass darauf ist doch nicht.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Nr. 71 der Liste in den Beiträgen der Diplomatik 2, 170. Ich habe mich seitdem überzeugt, dass das Stück von Comeatus selbst unterfertigt ist, aber er fügte nur wenige tironische Noten bei.

Obgleich der Noten noch kundig, haben die ersten Notare Lothars der Befehle nicht Erwähnung gethan. Es geschieht das erst und auch nur vereinzelt von Seiten des Ercamboldus und des Hrodmundus, welche Lothar in seinen letzten Jahren und dann auch Lothar II. dienten. Beide berufen sich bald auf des Herrschers, bald auf des Meisters Weisung; dazu kommt in B. 697: ipse sigillator inssit. Es wird befohlen fieri oder firmare oder beides. Ganz das gleiche Ergebniss bieten die mir bekannten Originale des westfräukischen Karl.

<sup>3</sup> Erläutert von Brunner Schwurgerichte 61 und von Sohms Fränk, R. Verf. 1, 62. Auf die Differenz zwischen Brunner und Löning Ursprung der Strafklauseln 47 kommt es hier nicht an.

durch Handmal, Siegel und Recognition befestigt sein. Und die Recognition fällt dabei besonders ins Gewicht, denn die Unanfeehtbarkeit bezog sich nur auf die Wahrheit des Inhalts und neben ihr bestand die Anfechtbarkeit der Echtheit des Diploms, welche vorkommenden Falls eben vom Recognoscenten zu erweisen war. 1 So führt uns auch diese Betrachtung darauf zurück, dass der Kanzler mit seiner Unterschrift für die Ausführung des königlichen Befehls überhaupt und in entsprechender Form bürgen sollte.2

Der Kanzler war dazu auch Manns genug: als Vollfreier vermochte er die Sache gegen jedermann zu verfechten. Zu seinen persönlichen Eigenschaften wird aber noch die ihm vom König übertragene Amtsbefugniss hinzugekommen sein. Allerdings liegt ein Bestallungsbrief der Art aus alter Zeit nicht vor. 3 Aber in erzählenden Quellen wird unzählige Mal die Ernennung von Kanzlern durch die Könige berichtet. 4 Anders steht es mit den Männern, die bis 854, um zunächst bei diesem einfachen Verhältnisse zu verweilen, advicem cancellarii unterfertigen. Wir sahen, dass viele derselben minderen Standes waren. Ueberdies erscheinen sie nicht so sehr als Notare des Königs oder als Beamte der Kanzlei, denn als Schreiber im Dienste des jeweiligen Kanzlers: mochte der ihnen ein sehr weit gehendes Vertrauen sehenken, so hatten sie deshalb noch kein Anrecht auf aller Welt Vertrauen. Darum müssen die Notare, mögen sie im einzelnen Falle vom Kanzler selbst Auftrag erhalten haben oder nicht, regelmässig advicem cancellarii recognosciren und so muss der Kanzler für alle an seiner Statt unterschriebenen Urkunden haften. Zu der dem Kanzler übertragenen, eventuell aber von seinem Stellvertreter ausgeübten Amtsbefugniss kommt nun in jedem Einzelfalle der

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Brunner Zeugenbeweis in Wiener S. B. 51, 384; dazu Acta Karol, 1, 322. <sup>2</sup> So auch Ficker Beitr. 2, 161. Inwiefern dabei auch die Prüfung der

Urkunde als Erforderniss galt, werde ich bei anderer Gelegenheit erörtern. <sup>3</sup> Dergleichen Documente haben sich überhaupt nicht erhalten. Dafür

jedoch, dass Ernennungen zu Aemtern und Ehrenstellen durch den König schriftlich erfolgt sind, zeugen die Formeln Macculfs bei Rozière u° 7 (carta de ducato etc.) und nº 8 (de regibus antrustionem).

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Einige Belegstellen in Acta Karol, 1, 92, weitere in Waitz Verf. Geschichte 2, 409-411; 6, 279-290. — Auch an die S. 659 erwähnte Titulatur regiae dignitatis cancellarius ist dabei zu erinnern.

besondere Beurkundungsbefehl hinzu, so dass der Recognoscent kraft seines Amtes oder seiner Stellung und Kraft speciellen Mandats sein Geschäft versieht. Er übernahm damit sowohl dem Könige als dem Empfänger gegenüber die Verantwortung dafür, dass er dem ihm ertheilten Befehle in rechter Weise nachgekommen war. Wenn er, was in seinem Belieben stand, ausdrücklich anführte, dass ihm die Weisung des Königs so oder so zugegangen war, so mochte ihm das vorkommenden Falles zur Deckung dienen.

Ich betone nochmals, dass solche Vermerke in tironischen Noten auch bis 854 durchaus nicht in allen Diplomen begegnen, sondern dass da stets nur die Gewohnheit des Recognoscenten den Ausschlag gegeben hat. Helisachar z. B. beruft sich nicht ein Mal auf den Befehl seines Herrn. Danach haben wir es auch zu beurtheilen, dass seit 854 diese Zusätze für immer aus den Präcepten der deutschen Könige verschwinden. Der Brauch hörte auf, ohne dass die Verhältnisse andere geworden waren. Allerdings traten, da der Erzkapellan oberster Chef der Kanzlei wurde, zunächst aber das Kanzleramt noch besetzt blieb, eventuell zwei Mittelpersonen zwischen den König und den recognoscirenden Notar. Das fanden wir jedoch ebenso bereits unter den Vorgängern, besonders in L. 348 und 366. Und weder an der Haftbarkeit des Notars noch an seinem Interesse sich auf seinen Gewährsmann zu berufen, war damit etwas geändert. Dasselbe gilt aber auch von der Zeit, in der weitere Neuerungen Platz griffen, wie die, dass nicht mehr die autographe Unterschrift des Recognoscenten erfordert wurde und dass in Folge davon im weitern Verlaufe drei Recognitionsarten neben einander aufkamen. Beurkundungsbefehl und Recognition und auch der Zusammenhang zwischen beiden haben nach wie vor bestanden.

Auffallen muss es freilich, dass es in Deutschland ganz von der Erwähnung des Befehls durch die Recognoscenten in den Diplomen abgekommen ist, zumal wenn man erwägt, dass man bei mangelnder Kenntniss der Notenschrift zu gewöhnlicher Schrift seine Zuflucht nehmen konnte. War doch dieser, wie wir S. 684 sahen, alte Brauch mit gewissen Modificationen in der zweiten Hälfte des neunten Jahrhunderts in den andern Karolingerreichen wieder aufgenommen worden.

Unter Kaiser Ludwig II. hatte sich die Kanzlei allmählich aufgelöst. Die Recognition in Stellvertretung hörte fast ganz auf, da es keine Kanzler gab. Es unterfertigten Hofkapellane oder beliebige Notare. Da wurde schliesslich das advicem illius ziemlich regelmässig durch die wenigstens auf das Specialmandat hinweisenden Worte: iussu imperatoris ersetzt. 1 Aus den Urkunden der späteren Beherrscher Italiens hebe ich noch hervor, dass unter Wido bei verhältnissmässig geregelter Kanzlei wieder häufig des Befehls gedacht wird<sup>2</sup>, und dass unter Berengar und seinen Nachfolgern von gewissen Recognoscenten oft statt auf die Stellvertretung auf die iussio regis hingewiesen wird. Dazu füge ich noch ein lehrreiches Beispiel aus den Diplomen Karlomanns von Westfrancien. Auf eine Reihe von Präcepten mit der Recognition: Norbertus notarius advicem Vulfardi rec. et subscr. folgt ein Präcept, 3 das unterfertigt ist: Norbertus notarius post obitum magistri sui Vulfardi iussione regis Karlomanni rec. et subscripsi. Hier scheint die Regel gewesen zu sein, dass der Kanzler dem Notar den Befehl des Königs übermittelte, was aber als regulär nicht bemerkt worden ist, während nach dem Tode des Kanzlers die Berufung auf den directen Befehl des Königs für nothwendig erachtet wurde.

Mag man nun im ostfränkischen Reiche auf diese Gepflogenheiten bei den Nachbarn gar nicht geachtet oder mag man Anstand genommen haben, an der herkömmlichen eigentlichen Subscriptionsformel Aenderungen vorzunehmen: der Hinweis auf die iussio regis ist hier entfallen. Sicher bekundet das ebenso wie das Aufgeben der Unterschrift manu propria ein Nachlassen in der strengen Auffassung und Handhabung der Recognition. Aber damit ist noch keineswegs ausgeschlossen, dass der schlechtweg genannte Recognoscent doch, abgesehen von einzelnen Fällen, thatsächlich die Weisung des Königs

Siehe Böhmer RK, 668 segq.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Böhmer RK, 1277: Rimpertus advicem Helbunchi archicancellarii iubente donno imperatore Widone recognovi et subscripsi; B. 1278: Helbuncus archicancellarius iubente d. Widone imperatore recognovi et subscripsi.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Forschungen 9, 431.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Ich habe mir nur eine Ausnahme vermerkt: das Diplom Karlomanns Böhmer RK. 873 für einen Geistlichen aus Parma ist unterfertigt von Baldo cancellarius iussu regis, statt des sonst damals gebräuchlichen B. c. advicem Theotmari archicapellani.

erhalten hat und für deren Ausführung hat haften sollen, 1 noch dass die einfache Namhaftmachung des Recognoscenten zumal mit Zuhilfenahme anderer Mittel hinreichende Bürgschaft darbot. Und so liefert uns der durch die einstigen tironischen Zusätze belegte Zusammenhang zwischen dem Beurkundungsbefehl und der Recognition auch den Schlüssel zu dem später vorkommenden Wechsel zwischen den Arten der Recognition, die ich zuvor mit N. advicem A., C. adv. A., N. adv. C. bezeichnet habe. Den Erzkapellan, welcher seit 854 in Betracht kommt, haben wir uns nicht als ständigen Begleiter des Königs zu denken, also auch nicht als regelmässig bei der Erledigung der Geschäfte betheiligt. In den meisten Fällen wird der König seine Befehle dem in seinem Gefolge weilenden Kanzler oder dessen Notaren ertheilt haben. Geschah das letztere, so wurde unterfertigt N. advicem A., da einerseits der Kanzler umgangen war und andererseits der speciell beauftragte Notar nach altem Herkommen nur als Stellvertreter und zwar hier als der des Erzkapellans fungiren konnte. Wurde dagegen der Kanzler mit der Beurkundung betraut, so konnte, so lange eigenhändige Unterschrift verlangt, vom Kanzler aber nicht beliebt wurde, nur der von ihm delegirte Notar nach der Formel N. adv. C. unterzeichnen. Dagegen ergaben sich, seitdem die Kanzler sich wieder an der Recognition betheiligten, ohne subscribiren zu müssen, zwei Möglichkeiten: der Kanzler besorgte das Geschäft in eigener Person oder er liess es durch einen seiner Notare verrichten. In jenem Falle hiess es zwar nicht mehr wie einst: cancellarius recognovi, sondern da sich die Stellvertretung ganz eingebürgert hatte: C. adv. A.; in diesem Falle berief sich der Notar mit N. adv. C. auf seinen Auftraggeber.<sup>2</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ficker 2, 163.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Vom Erzkapellan müssen wir natürlich zur Zeit Karl des Grossen absehen. Im übrigen entspricht N. adv. A. der Recognition von K. 60: in Buchstaben Wigbaldus advicem Radonis (der hier stutt des erst später eintretenden Erzkapellans genannt wird) und in Noten domno rege ordinante Wigbaldus recognovi. N. adv. C. = Optatus invicem Radoni ordinantis recognovi in K. 68. Endlich C. adv. A. — K. 63 von Rado recognoscirt, der als Kanzler damals keinen Vorgesetzten über sich hat, den Befehl des Königs aber, wie S. 686, Ann. 1 bemerkt, durch N. erhält. — Als Beispiel der Vebertragung der Recognition vom Kanzler auf den Notar auch in älterer Zeit führe ich noch K. 75. Wigbaldus advicem

War aber in der Weise bei vollständiger Besetzung der Kanzleistellen, wie sie unter Arnulf sicher beglaubigt ist, die Vollziehung auf Specialbefehl geregelt, so ergaben sich auch vacante cancellaria oder als unter Karl III. der Erzkapellan ausser Beziehung zur Kanzlei stand, die einzelnen Modalitäten des Vorgangs und die entsprechenden Formeln. In den Jahren 860—876 konnte (s. S. 661) nur N. advicem A. unterfertigt werden, mochte der Notar vom König oder vom Erzkapellan Ordre erhalten haben. Dass unter Karl III. durch viele Jahre hindurch ausschliesslich N. adv. C. oder genauer N. adv. Liutwardi archicancellarii vorkommt, besagt, dass die Notare nur dem Könige oder Liutward zu gehorchen hatten. 1

Radoni) an, von gleichem Tage wie das von Rado selbst unterfertigte K. 76. Ebenso verhalten sich zu einander Diplom Otto I, vom 7. April 940 (Notker not. advicem Popponis archicancellarii) und D. vom 8. April (Poppo canc. adv. Friderici archicancellarii).

<sup>1</sup> Hier will ich nachtragen, dass aus der Zeit, da Liutward Erzkanzler war, eine einzige Urkunde mit anderer Recognition bekannt ist. Es ist Böhmer RK, 918 unterfertigt: Gaidulfus diaconus advicem Ernusti eancellarii. Ehe ich eine Erklärung zu geben versuche, muss ich die von dem nenesten Herausgeber der Urkunde, Porro im Cod. dipl. Longob, 1, 501 nº 295 der Urkunde gegebene Deutung zurückweisen, die man etwa auch für die absonderliche Recognition geltend machen könnte. Porro meint nämlich, dass in B. 918 vom 30. März 880 nur bezüglich einer der Besitzungen, welche am 21. März in B. 915 bestätigt waren, ein Specialmandat ertheilt worden sei. Dem ist aber nicht so. B. 915 spricht nur von casales II, unum in Meliniaco, alterum in villa que dicitur Clepiate, während in B. 918 alles geschenkt wird in Meliniaco et in villa Clepiate quae pertinent de comitatu Mediolanensi. B. 918 ist somit durchaus neues Präcept. Die Form der Recognition ist auch nur für diese Zeit auffallend. Unter den früheren Herrschern war sie geradezu die gewöhnliche, und auch in den Anfängen Karls begegnet sie ein Mal (S. 665). Was Ernustus anbetrifft, so wird er, der später zum Kanzler emporstieg (s. S. 669), die für dies Amt geforderten persönlichen Eigenschaften besessen haben. Mag nun gerade Liutward nicht leicht eine Function, die er aus guten Gründen sich vorbehalten hatte, durch einen Untergebenen haben ausüben lassen, so wird doch auch er besonderen Umständen, wie sie gerade auf einem Römerzuge eintreten mochten, ein Mal Reelmung getragen haben. Kurz ich glanbe, dass diese Recognition nicht zu beanstanden ist (wahrscheinlich ihretwegen hat Dümmler 2, 111, Anm. 75 die Urkunde bemängelt, und dass die eine Ausnahme auch nicht umstösst, was ich früher von Liutwards Regiment gesagt habe.

Indem ich die Geschichte der Kanzlei wieder aufnehme, beschränke ich mich nicht wie im ersten Abschnitt auf Feststellung des Personalstatus und der Gliederung, sondern suche zugleich darzulegen, wie je nach der Besetzung der Stellen und je nach dem Charakter des Regiments und der massgebenden Persönlichkeiten die Recognition gehandhabt worden ist.

Unter Ludwig IV. tritt zum ersten Male bei einem deutschen Könige ein, dass eine zweitheilige Kanzlei nothwendig wurde. Die Regenten des unmündigen Königs fanden nämlich in Lothringen Verhältnisse vor, denen Rechnung getragen werden musste. Bei der Einsetzung Zwentibolds zum König von Lothringen im Jahre 895 wurde auch dort die Kanzlei nach ostfränkischem Muster gestaltet, aber mit Landesangehörigen besetzt. Der Erzkapellan Hermann von Köln erscheint, indem zum Theil an seiner Statt recognoscirt wird, als oberster Chef der Kanzlei. Unter ihm stand der Trierer Erzbischof Ratbod mit dem Titel archicancellarius. Abgesehen von Böhmer RK. 1161, welches Egilbertus als cancellarius unterfertigt, führen die Recognoscenten nur den Notartitel. Diese lothringische Kanzlei blieb nun bestehen, als die Grossen von Zwentibold abfielen und Ludwig huldigten. Nur das verdient Beachtung, dass unter Ludwig nicht ein Diplom mehr advicem Herimanni archicapellani unterzeichnet wird und dass ihm auch in dem einzigen ihn erwähnenden Diplom (Böhmer RK, 1218) dieser Titel nicht mehr beigelegt wird. Es spricht auch das wieder dafür, dass das Erzkapellanat damals als untheilbar gedacht wurde (s. S. 667). Dennoch wurden drei Abstufungen für das Personal beibehalten. Obenan steht Ratpod von Trier als Erzkanzler, an dessen Statt regelmässig recognoscirt wurde. Ihm zunächst untergeordnet sind Suitgarius und Ernuldus als Kanzler, dann Albricus und Theodulphus als Notare. 1 Die

Suitgarius nur in Böhmer RK. 1186; Ernuldus (und nicht, wie Dümmler 2, 557 Anm. 38 angibt, Ernustus) am 26. October 907 und in B. 1218;
 Albricus am 22. März 900 und in B. 1178; Theodulphus vom 9 October 902 bis 15. October 910 (B. 1188-1231). Obgleich die Recognition N. adv. C. nicht vorkommt (wovon später), erscheinen die erstgenaunten als Kanzler, Albricus und Theodulphus dagegen als ihnen subordinirte Notare. — Vgl. Beitr. zur Dipl. 6, 378.

Zweitheilung der Kanzlei ist hier bis zu den Notaren und bis zu den namenlosen Schreibern durchgeführt, was nicht zu allen Zeiten der Fall gewesen ist.

Die deutsche Kanzlei Ludwigs blieb so wie unter seinem Vater organisirt. Nach dem Tode Theotmars von Salzburg trat sein Nachfolger dort Piligrim auch das Amt des Erzkapellans an. Die sämmtlichen Diplome bieten: advicem Theotmari (dann Piligrimi) archicappellani. Dass ersterer im Originalpräcept vom 3. August 904 Erzkanzler heisst, bezeichnete ich schon zuvor (S. 667) als vereinzelte und irrelevante Ausnahme. Unter dem recognoscirenden Personal finden wir die schon unter Arnulf dienenden Engilpero (bis zum 17. Juni 907) und Ernustus (bis zum 5. October 908), ferner Salomon, der schon unter Karl III. in der Kanzlei diente, seit 20. Januar 909 (Böhmer RK. 1225), endlich als neues Mitglied der Kanzlei Odalfridus seit Böhmer RK. 1217. Es ist mit Hinblick auf die Gestaltung der Verhältnisse unter Konrad nothwendig, die Rangordnung unter diesen vier Männern möglichst genau festzustellen.

Von Engilpero berichtete ich schon (S. 673), dass er nur in zwei in gleichem Chartular überlieferten und daher wohl kaum massgebenden Stücken Kanzler heisst, also nach der regelmässigen Titulatur und nach der Stellung in den Recognitionen der Arnulfinischen Diplome als Notar betrachtet werden muss. Nun lässt sich allerdings seit 900 die Subscriptionsform: Engilpero advicem cancellarii nicht mehr nachweisen. Aber das nöthigt noch nicht zu der Folgerung, dass Engilpero selbst zum wirklichen Kanzler aufgestiegen sei, sondern lässt noch andere Erklärungen zu. Cancellario nullo entfiel die Formel N. advicem C. Und andererseits wenn der Kanzlerposten besetzt war, so trat diese Formel in demselben Grade in den Hintergrund, als der Kanzler sich persönlich an den Geschäften betheiligte oder doch betheiligt erscheinen wollte. Das eine oder das andere ist nun in den ersten Jahren Ludwig IV. der Fall gewesen und es liegt somit kein zwingender Grund vor, für Engilpero ein Avancement anzunehmen.

Nicht so sicher lässt sich die Stellung des Ernustus unter Ludwig definiren. Die Urkunden dieses Königs, eine einzige ausgenommen, 1 bezeichnen ihn als Kanzler, so dass er möglicher Weise wirklicher Kanzler geworden und als solcher dem Engilpero vorgesetzt war. Das könnte dann auch über die Stellung von Odalfridus und Salomon Aufschluss geben. Für jenen ist unter Ludwig das eine Mal cancellarius und das andere Mal notarius gebraucht. Von den später in seinem Namen unterfertigten Diplomen Konrads bezeichnen ihn drei als notarius und zwei als cancellarius. Indem er zum Bischof von Eichstädt erhoben worden ist, ist nicht zu bezweifeln, dass er die Eigenschaften besessen haben wird, die von einem wirkliehen Kanzler gefordert wurden. Salomon endlich recognoscirt unter Ludwig IV. acht Stücke regelmässig als Kanzler und weiter unter Konrad eine Reihe von Präcepten, in denen er wiederum, nur einen Fall ausgenommen, 2 so heisst. Dass er, der schon Bischof von Konstanz und bei Hofe angesehen war, wirklicher Kanzler gewesen ist, steht fest. Somit liegt die Sache für die Regierungszeit Ludwigs und noch mehr für die Konrads, in welcher die Urkunden mit der Unterfertigung Salomons und die mit der Udalfrids miteinander abwechseln, so dass wir entweder, was unerhört ist, zwei wirkliche Kanzler zu gleicher Zeit erhalten oder dass wir dem Kanzler Salomon Odalfridus als Notar oder Titularkanzler unterordnen müssen.

Allenfalls lässt sich eine Entscheidung aus den Urkunden Ludwig IV. gewinnen. Halten wir uns nämlich an die von Böhmer gebotene Reihenfolge, 3 so würde Odalfridus als

Original B. 1179 hat Hernustus notarius. Der Name ist somit anders als sonst geschrieben, so dass wohl auch die abweichende Titulatur auf Unkenntniss des betreffenden Schreibers hinausläuft.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> D. Konrads 17, von Dümmler 2, 616 übersehen. Waitz 6, 277 Anm. 5 liess sich nur durch diese Urkunde abhalten, sich für die Unterordnung Udalfrids unter Salomon auszusprechen. — Ich bemerke noch ausdrücklich, dass nach Ausweis der Originaldiplome Konrads ein und derselbe Dictator und Scriptor bei Odalfridus bald diesen bald jenen Titel anwendet. Desgleichen hat derselbe Schreiber in der Recognition von DK. 14 Salomon cancellarius und in der von DK. 17 Salom notarius gesetzt. Dabei kann er im letzten Falle auch nicht durch eine Vorurkunde beeinflusst worden sein, da DK. 17 frei stilisirt erscheint.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Ergänzt würde sie lauten: B. 1215\* (Mon. Boica 31, 176 vom 17. Juni 907 mit Engilpero notarius, B. 1216 vom 22. October 907 mit Ernustus cancellarius (folgen Urkunden für Lothringen, die hier nicht in Betracht kommen), B. 1217 vom 17. December 907 mit Odalfridus cancellarius,

Nachfolger des Engilpero und Salomon als der des Ernustus erscheinen, wornach wir füglich Odalfridus wie Engilpero als Notare und andererseits Salomon wie Ernustus als wirkliche Kanzler bezeichnen dürfen. Doch ich darf nicht verschweigen, dass es fraglich ist, ob Böhmer 1217 mit den chronologischen Merkmalen: 908, ind. 11, anno regni 8½ zu 907 und nicht vielleicht zu Ausgang des Jahres 908 einzureihen ist. Zwar lässt sich auch in letzterem Falle noch der Wechsel im Kanzleipersonal, so wie ich es vorschlage, auffassen und es ist nur der in den Zeitverhältnissen liegende und fast zwingende Grund entfallen; so halte ich, bis etwa weitere den Sachverhalt modificirende Momente bekannt werden, an obiger Lösung der Schwierigkeiten fest. 2

Unter König Konrad ist die Kanzlei folgendermassen besetzt. Sein erstes Diplom ist advicem Hathonis archiepiscopi summique cappellani unterzeichnet. Wie das kam und wie es sofort davon wieder abkam und dann doch dem Salzburger Erzbischof die seit 887 von seinem Vorgänger bekleidete Stelle eines Erzkapellans bis 918 belassen wurde: darüber lassen sich nur Vermuthungen äussern. Es ist denkbar, dass Piligrim zur Wahl in Forehheim nicht ersehienen war, dass unbekannt war, wie er sich zu dem neuen König stellen würde, dass Hatto von Mainz, der alte Freund Konrads, der ihn wahrscheinlich auch gesalbt hat, 3 eingedenk der von seinem Vorgänger Liutbert zuletzt im Jahre 887 (S. 668) eingenommenen Stellung für sieh selbst diese begehrte, dann aber sofort auf die Erzkapellanswürde verziehtete, als es galt, den in Baiern so einflussreichen Salzburger Erzbischof an die Sache des neuen Königs zu fesseln. War doch überdies durch Salomon als Kanzler die Führung der Geschäfte im Sinne Hattos gesichert.

<sup>B. 12184 (Mon. Boica 31, 178) vom 5. Februar 908 mit Ernustus cancellarius,
B. 1220 vom 8. Juni,
B. 1221 vom 9. Juli und B. 1223 vom 5. October mit derselben Subscription,
B. 1224 vom 7. Januar 909 mit Odalfridus notarius,
B. 1225 vom 20. Januar 909 mit Salomon cancellarius.</sup> 

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> So nämlich in Buat Orig. Boic., welcher ex autographo zu schöpfen behauptet.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Für die hervorragende Stellung, die Salomon einnahm, lässt sich noch geltend machen, dass er seit Beginn der Regierung wiederholt als Intervenient erscheint (zuerst in Böhmer R.K. 1183), während Ernustus, Engilpero und Udalfrid nie interveniren.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Dümmler 2, 573, Anm. 6.

Dass ich Salomon als Kanzler betrachte, sagte ich schon; dass er gleich vom Anbeginn der neuen Regierung dies Amt bekleidet, wird durch die Subscription des ersten, unmittelbar nach der Thronbesteigung Konrads ertheilten Diploms im Namen des Notars Udalfrid nicht ausgeschlossen. Ich sage mit Absieht: im Namen des Notars subscribirt; denn seit die Recognoscenten nicht mehr verpflichtet waren, eigenhändig zu unterfertigen, entschlugen sie sich, sowohl Kanzler als Notare, mehr und mehr dieser Mühe. Vermochte ich nun noch nicht festzustellen, wie es die einzelnen Recognoscenten bis zum Jahre 911 damit gehalten haben, so bin ich fortan Dank der Prüfung sämmtlicher uns erhaltener Originalausfertigungen in der Lage, den Thatbestand genau anzugeben und für weitere Fragen zu verwerthen. 1

Von Udalfrid recognoscirt sind K. 1, 6, 7, 9, 10. In K. 1, 10 wird er cancellarius, sonst notarius betitelt. Seinen Austritt aus der Kanzlei und seine Erhebung zum Bischof von Eichstädt werden wir füglich nach dem 23. August 912 (Datum von K. 10) ansetzen. <sup>2</sup> Gleichzeitig mit ihm (K. 2) und dann bis Ende Konrads wird Salomon als Recognoscent genannt. Dass nun weder der eine noch der andere eigenhändig unterfertigt hat, folgere ich daraus, dass sämmtliche Originalpräcepte in den Subscriptionen die Handschrift anderer Männer aufweisen.

Ehe ich dies ausführe, muss ich von einem Brauche reden, der wenigstens bis in die Zeit Ludwig IV. zurückreicht. <sup>3</sup> Ziemlich die Hälfte der Diplome lässt erkennen, dass die Vollziehung in mehreren Absätzen erfolgt ist. Zunächst ist nämlich die notarielle Unterschrift nur so weit sie in Buchstaben geschrieben wurde, d. h. bis recognovi oder recognovit, gesetzt

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ich eitire die Diplome Konrad I. und Heinrich I. nach der neuen Ausgabe in den Monumenta Germaniae. Was ich dort theils in den Einleitungen, theils in den Vorbemerkungen zu einzelnen Urkunden als die Hauptergebnisse meiner Untersuchungen mitgetheilt habe, will ich hier ausführlicher darlegen und begründen, wie denn überhaupt diese und die folgenden Beiträge einen Commentar zu jener Edition, d. h. sowohl für den schon erschienenen Theil wie für die Fortsetzung, bilden sollen. Wiederholungen sind dabei allerdings unvermeidlich.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Dümmler 2, 615.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Kopp Palaeogr. critica 1, 414.

worden. In einem zweiten Stadium wurde et und das Recognitionszeichen, beide graphisch verbunden, hinzugefügt; wahrscheinlich geschah dies im Augenblicke der Besiegelung. Ganz unverkennbar wird dieser allmähliche Vorgang, wenn wie in K. 28 das Zeichen nicht auf gleiche Linie mit der in Buchstaben geschriebenen Formel gesetzt worden ist, oder wenn verschiedene Tinte angewandt worden ist. Damit hängt des weitern zusammen, dass in K. 9, 28, 29 das signum recognitionis von anderer Hand stammt als die zuvor geschriebenen Worte. Natürlich kann das ganze Geschäft auch in einem Tage versehen worden sein und wird dann regelmässig von derselben Person, d. h. dem Subscribenten, besorgt worden sein. Aber in andern Fällen ist, wie gesagt, die Unterfertigung erst etwas später, wohl gelegentlich der Besiegelung, vervollständigt worden und da mag, wenn der Subscribent nicht zur Stelle war, ein anderer Beamter, vielleicht der sigillator, das Recognitionszeichen nachgetragen haben.

Im allgemeinen sind damals Subscribenten und Ingrossisten identisch. K. 2 und 12 für St. Gallen sind 1 wahrscheinlich von zwei dortigen Mönchen geschrieben und unterschrieben. Die siebzehn übrigen Archetypa vertheilen sich auf drei Schreiber, die ich, da sie unter dem Kanzler Salomon dienen, SA., SB., SC. bezeichne; den Namen des ersten, Simon, erfahren wir ans den Diplomen des folgenden Königs. Nur von SC. liegt keine Subscription vor. Dagegen sind von SA. vollständig unterfertigt K. 1, 6-8, 11, 30 und von SB. K. 14-17, 20, 22, 34-36. Für K. 9 lieferte SB. die Unterschriftszeile, der ältere und geübtere SA. das ergänzende Zeichen. In K. 28, 29 endlich schrieb SB. die Formel, eine andere Hand fügte das signum hinzu. Bei diesem Schriftbefund bleibt kein Stück, dessen Unterzeichnung dem Notar und Recognoscenten Udalfrid beigelegt werden könnte. Desgleichen könnte von Salomon höchstens das in K. 28 und 29 nachgetragene Zeichen stammen, was mir jedoch unwahrscheinlich ist, da ich im übrigen gar keine Spur von Betheiligung des Kanzlers am Schreibgeschäft entdeeken konnte. Folglich sind in dieser Zeit die als Recognoscenten genannten und die Subscribenten auseinander zu halten.

Sickel Kaiserurkunden in der Schweiz 10-14.

Im ersten Jahre Konrads sind nun wie unter Ludwig IV. nur die zwei Arten der Recognition nachzuweisen: N. (Udalfrid) adv. A. und C. (Salomon) adv. A. Dass die dritte damals ausser Brauch kam und auch später nur noch vorübergehend auftauchte, wird nicht Zufall gewesen sein. Im Hinblick auf die völlige Ausschliessung der Notare von der Recognition seit 953 muss man geradezu erwarten, dass sehon früher die Tendenz dahin gegangen ist, Einfluss und Verantwortung, Ehre und Nutzen und was sonst noch mit der Recognition verbunden gewesen sein mag, möglichst den Kanzlern vorzubehalten. Und wie überhaupt die Erhöhung des Kanzleramtes in umgekehrtem Verhältniss zu der Betheiligung an der Arbeit stand, so mochte, seitdem die Kanzler als iussi nach und nach so ziemlich alle Obliegenheiten des Recognoscenten auf die Schultern der Untergebenen abgewälzt hatten, das Verhältniss der Delegation, das sieh in N. adv. C. ausspricht, nicht mehr der Erwähnung werth erscheinen. Aber zum vollen Ausschluss der Notare kam es bis 953 noch nicht. Noch mögen die alten Vorstellungen und das Postulat, dass der iussus auch Recognoscent sei oder mindestens als solcher genannt werde, zu mächtig gewesen sein, als dass der Name des Notars, auch falls dieser in Abwesenheit des Kanzlers den Befehl erhalten, hätte verschwiegen bleiben dürfen. Ja auf die Nennung des jeweiligen Recognoscenten wurde gerade unter Konrad und zum Theil auch unter seinen Nachfolgern noch besonderer Werth gelegt. Dafür zeugt ein weiterer Brauch, den ich zuerst bei Salomon A. oder bei Simon, dann aber auch noch bei vielen der nachfolgenden Subscribenten constatirte. So oft nämlich Simon unterfertigte oder wenigstens zur Subscription eines seiner Genossen das Recognitionszeichen hinzufügte, wiederholte er in typischen und daher noch entzifferbaren Noten den zuvor in Buchstaben ausgeschriebenen Namen des Recognoscenten, eine Wiederholung, die noch dadurch an Bedeutung gewinnt, dass sie, wie ich zuvor bemerkte, wohl mit der Besiegelung zusammenfiel.

Unter diesen Umständen verdient auch bei Konrads ersten Diplomen der Wechsel zwischen N. (damals Odalfridus) adv. A. und zwischen C. (damals Salomon) adv. A. noch Beachtung. Es fragt sich, ob wir wenigstens in einzelnen Fällen eine Abwesenheit des Kanzlers vom Hofe als Grund dafür nachweisen

können, dass nicht er, sondern Udalfrid als iussus und als recognoscens erscheint. Gerade bei dem dominirenden Einfluss, den allen Berichten zufolge Salomon ausgeübt haben soll — in mehr als einer Beziehung lässt sich seine Stellung mit der Liutwards unter Karl III. vergleichen, so verschieden auch die Charaktere der betreffenden Regenten und ihrer Rathgeber waren und so verschieden des einen und andern Günstlings Einfluss wirkte und von den Zeitgenossen beurtheilt wurde 1 — und um den rechten Massstab zur Beurtheilung der auch durch die späteren Urkunden bezeugten Ausnahmsstellung Salomons zu gewinnen, ist es nicht unwichtig darin klar zu sehen.

Der reiche Schatz von S. Galler Urkunden kommt uns dabei zu statten, den einen oder andern Punkt im Itinerar Salomons festzustellen und mit dem des Königs zu vergleichen. Für solchen Zweck ist die Urkunde bei Wartmann n° 768 verwendbar, laut der sich Salomon am 5. April 912 in seinem Kloster befand. Damit verträgt sich recht wohl, dass nach K. 5 (Bestätigung der Immunität für S. Gallen) Salomon am 14. März mit Konrad in Strassburg gewesen sein und dieses Präcept erbeten und dann selbst recognoscirt haben soll. Als aber vom König am 12. April in Fulda (K. 6 und 7) geurkundet wurde, kann füglich Udalfrid deshalb als Recognoscent eingetreten sein, weil der Abt von S. Gallen durch das Osterfest in seinem Stifte aufgehalten schwerlich schon an den Hof zurückgekehrt sein wird.

Nachdem Udalfrid aus der Kanzlei ausgeschieden war, ist nach Ausweis unserer Diplome kein anderer Notar ermächtigt worden, als Recognoscent an des Kanzlers Statt zu fungiren, so dass sämmtliche mit Eschatokoll versehene Urkunden die Recognitionsformel C. adv. A. aufweisen. Haben wir uns deshalb

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Vgl. Dümmler 2, 283 und 616.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ausführlich berichtet Ekkehart über einen Aufenthalt Salomons in S. Gallen zur Osterzeit. Durch die Worte in Casus cap. 25: vir domini videns se aetate iam gravescere etc. liess sich Meyer von Knonau in seiner Ausgabe des Ekkehart 102 zu der Annahme bestimmen, dass der Chronist an Vorgänge vom Jahre 919 gedacht habe. Ekkehart könnte aber auch Kunde von Salomons Anwesenheit im Kloster zu Ostern 912 gehabt haben, und es würden dann wenigstens einige Widersprüche, an denen seine Erzählung so reich ist, entfallen.

den als Recognoscenten genannten Kanzler als in jedem Einzelfalle am Hofe weilend zu denken oder nicht?

Schon vor Jahren hatte ich bei der Bearbeitung der Diplome Ludwig des Deutschen eine ähnliche Frage aufgeworfen, nämlich ob wir den Erzkapellan Grimold als bei der Ausfertigung der an seiner Statt unterfertigten Präcepte gegenwärtig zu betrachten haben oder nicht und ob wir für diesen Erzkapellan etwa aus den zahlreichen Urkunden seines Klosters ein Itinerar anzufertigen in der Lage sind. 1 Für die Zeit Grimolds und insbesondere für die Jahre, in denen vacante cancellaria stets N. advicem A. unterfertigt wurde, behalten diese Untersuchungen auch gewissen Werth. Der Nachweis des Alibi für den Erzkapellan bestätigt nämlich, dass die Berufung des Recognoscenten auf seinen Vorgesetzten unabhängig von dessen Wissen und Genehmigung im Einzelfalle war und in allgemeinen Vorstellungen und Bräuchen, wie wir sie früher kennen gelernt haben, seine Begründung findet. Doch auch ohne solchen speciellen Nachweis wird man behaupten dürfen, dass, wenn je und insbesondere cancellario nullo eine active Betheiligung des Erzkapellans an dem Geschäft der Beurkundung stattgefunden hat, dieselbe sicher bald ganz aufgehört haben wird. 2 Und so bin ich jetzt zu der Ansicht gelangt. dass, um Einblick in die Bedeutung der Recognition und in die allmähliche Abschwächung derselben zu gewinnen, es mehr auf den jeweiligen Aufenthalt des Kanzlers als auf den des Erzkapellans ankommt; denn der Kanzler, das kann als Regel betrachtet werden, sollte in der Umgebung des Königs weilen und das Geschäft in Person besorgen.3

Aus Wartmann U. B. n° 775 erfahren wir nun, dass Salomon am 23. Mai 914 zu Elgg im Kanton Zürich in Person einen Tausch vollzogen hat: folglich kann er nicht am 24. und 25. Mai zu Forchheim gewesen sein und kann nicht factisch

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Beiträge zur Diplomatik 2, 120. — Nach Erscheinen des Wartmannschen Urkundenbuchs hat Meyer von Knonau (Ratpert 37 Note 95) alle bezüglichen Daten zusammengestellt. Danach fällt der längste und am besten bezeugte Aufenthalt Grimolds in St. Gallen genau in den Anfang der Zeit, da advicem Witgarii cancellarii recognoscirt worden ist.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Vgl. was ich in Beitr. zur Dipl. 2, 154 über Liutbert bemerke.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Waitz Verf. Gesch. 6, 282.

die Diplome K. 20 und 22 recognoseirt haben, in denen der Subscribent Salomon B. ihn als Recognoscenten anführt. Es ist dies der erste Fall von Nennung eines am Ausstellungstage abwesenden Recognoscenten, der bisher nachgewiesen worden ist. Wahrscheinlich hat er gerade unter Konrad nicht vereinzelt dagestanden. Ich erinnere an die Gefangennehmung Salomons durch Erchanger, die ihn eine Zeit lang vom Hofe fern gehalten haben muss 3. und an des Kanzlers vom König gutgeheissene, dann aber vereitelte Absicht nach Rom zu pilgern. 4

Es liegt nahe die Frage aufzuwerfen, ob etwa die Erwähnung des Kanzlers in den Urkunden ausser in der Unterschriftzeile, z. B. als Fürbitter, weitere Aufschlüsse zu bieten vermag. Und obgleich derartige Notizen für Aufenthaltsbestimmungen nur mit aller Vorsicht verwerthet werden können, will ich hier die auf Salomon bezüglichen zusammentragen. Verglich ich zuvor seine Stellung mit der Liutwards, so muss ich jetzt bemerken, dass er von diesem darin vortheilhaft absticht, dass er sich in den Urkunden seines Königs nur selten als Rathgeber oder Intervenient nennen liess, nämlich

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Und zwar hat SB, sowohl die betreffende Zeile geschrieben als auch das Recognitionszeichen geliefert. — Ich übergehe hier K. <sup>2</sup>1, weil es nur in Abschrift und ohne Unterfertigung vorliegt; aber sicher verhielt es sieh mit der Recognition dieses Diploms ebenso.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> In Acta Karol. 1, 93 wies ich für den Kanzler Theoto ein Alibi nach; aber damals ist der Kanzler nicht Recognoscent (s. S. 656), sondern steht den späteren Erzkapellanen Grimold u. s. w. gleich. — Auf das Alibi Salomons hat zuerst Meyer von Knonau im Ekkehard 75 A. 262 aufmerksam gemacht. Das ist Fieker entgangen, welcher in den Beiträgen 2, 175 ff. die anderen bisher constatirten Fälle gleicher Art gesammelt und besprochen hat. Ficker kam dort zu dem Ergebniss, dass Liutolf der erste Kanzler sei, unter dem Nennung des abwesenden Recognoscenten stattgefunden habe, und brachte das gewiss mit Recht in Zusammenhang mit der Neuerung vom Jahre 953.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Dümmler 2, 591 und Meyer von Knonau im Ekkehart 69 ff. Doch scheint mir noch nicht erwiesen, was Dümmler annimmt, dass Konrads Zug nach Schwaben zu Anfang des Jahres 914 stattgefunden habe, noch was Meyer von Knonau im genauesten Anschluss an die Annales Alamann. annimmt, dass der Angriff auf Salomon nach Eintreffen des Königs in Schwaben erfolgt sei.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Wartmann U. B. nº 778.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Ficker Beiträge 1, 150.

nur in K. 2, 3, 11, 17 und da regelmässig mit einer beträchtlichen Anzahl anderer einflussreicher Personen, <sup>1</sup> während doch sonst unter Konrad fast regelmässig Fürbitter angeführt werden. <sup>2</sup> Wollten wir nun in den letzteren so zahlreichen Fällen aus der Nichterwähnung von Salomon auf dessen Abwesenheit schliessen, so würde er geradezu als seltener Gast des Hofes erscheinen, was sich nicht mit anderen Nachrichten und am wenigsten mit dem reimen würde, was ihm in K. 5 nachgerühmt wird: frequens famulatus et palatina servitus. <sup>3</sup>

Mit kluger Zurückhaltung, die wir darin erblicken dürfen, vertrug es sich wohl, dass der Kanzler Salomon in Anbetracht der politischen Verhältnisse nicht einen Augenblick das Heft aus den Händen geben und selbst wo er momentan nicht mitwirken konnte, doch als an der Vollziehung der Präcepte betheiligt erscheinen wollte. Ich werde später zeigen, dass durch dieses Ausschliessen der Notare von der Recognition auch das Verhältniss des Erzkapellans zur Kanzlei berührt wurde. Es ist offenbar der Ausnahmszustand, in dem sich die königliche Autorität befand, 4 welcher auch zu einer Ausnahmsmassregel führte, als welche wir die Nennung des abwesenden Kanzlers als Recognoscenten betrachten müssen. Denn von einer schon damals beginnenden Neuerung in der Art die Geschäfte zu besorgen kann nicht die Rede sein, wenn man erwägt, dass auch in den folgenden Jahrzehnten die Recognition in der Hauptsache so geregelt blieb und so gehandhabt wurde, wie es seit Arnolf herkömmlich geworden war. Es war also auch unter Konrad, was die Subscriptionszeile besagt, noch nicht zur bedeutungslösen Phrase herabgesunken. 5

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> In K. 2 handelt es sich obendrein um eine Schenkung für S. Gallen und in K. 11 um eine Rechtsfrage, in der gerade Salomon competent war mitzureden.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Sie fehlen natürlich in den Urkunden über unbedeutende Handlungen, wie in den Tauschbestätigungen K. 20, 21, ferner in Diplomen kürzerer Fassung wie K. 14, 15. Dagegen finden sie sich ausser in den schon angeführten Stücken noch in K. 5, 8, 9, 10, 16, 23, 24, 27 -31, 35, 36.

<sup>3</sup> Desgleichen heisst es in K. 12 (Schenkung au den Kanzler): per multimodae servitutis sedulitatem simulque magnae caritatis suae cordetenus accensum ardorem.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Dümmler 2, 616.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Aehnlich Ficker Beiträge 2, 169.

Ich komme nochmals auf die Unterfertigung von K. 20, 22 durch SB. zurück. 1 Dieser SB. hat damals, wie seine sonstige Betheiligung an der Arbeit zeigt, in der Kanzlei eine untergeordnete Stellung bekleidet und hat namentlich seinem ältern Genossen Simon nachgestanden. Wenn er trotzdem berufen gewesen ist, den abwesenden Kanzler zu vertreten, so wird er dazu wohl einer besonderen Vollmacht bedurft haben. An eine solche denke ich dann auch bei K. 28 und 29 vom Mai und Juni 916, indem in diesen Diplomen das Recognitionszeichen von einer mir sonst nicht begegneten Hand beigefügt worden ist. Im übrigen ist es denkbar, dass wenn der Kanzler Salomon als abwesend keine Art von Controle hat ausüben können, der König in eigener Person sich in der damals noch üblichen Weise an der Vollziehung der Präcepte betheiligt hat. Zur Ergänzung dessen, was Ficker<sup>2</sup> über die Eigenhändigkeit des betreffenden Striches in den Urkunden Konrads bemerkt hat, trage ich hier nach, was wir schliesslich gefunden haben:

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> In K. 20 ist die Zeile der königlichen Unterschrift und wahrscheinlich auch die der Kanzlerunterschrift früher geschrieben als der Context; von der letzteren getrennt ist das Recognitionszeichen. Das alles kann aber nicht mit der damaligen Abwesenheit des Kanzlers zusammenhängen, denn in dem unter gleichen Umständen ausgefertigten K. 22 ist, soweit sich erkennen lässt, alles in der gewöhnlichen Reihenfolge geschrieben und ist auch das Recognitionszeichen an die betreffenden Worte angehängt. So folgere ich aus der Beschaffenheit von K. 20 nur, dass auch damals die Schreiber zuweilen Pergament mit Unterschriften in Bereitschaft gehalten haben und dass die Unterschriften für sich allein, d. h. ohne das signum und ohne das Siegel noch nicht als Vollziehung galten. -Dass im Originaldiplome K. 20 vor zwei Namen die Sigle N. vorkommt, veranlasst mich eine diesbezügliche Bemerkung von Stumpf-Brentano in Wirzb. Immunitäten 2, 48 Anm. zurückzuweisen, um so mehr, da dieselbe auch Ficker Beitr. 1, 268 irre geführt hat. Ich habe diese Sigle nie für etwas anderes gehalten oder erklärt als für nomine: sie ist in Formeln durchaus synonym dem Pronomen ille und will besagen, dass hier der betreffende Eigenname einzusetzen ist, vertritt somit da denselben. Wenn ein Schreiber dies N. aus einer Formel in ein Diplom in der Weise heriibernimmt, dass er sie vor dem Namen bestehen lässt, so ist das also zum Ueberfluss; aber das Versehen lag um so näher, da auch in den Urkunden Personen sehr häufig mit nomine A, nuncupatus A und dergleichen in allen Buchstaben ausgeschrieben eingeführt wurden.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Beiträge 2, 70

unter zwanzig Originaldiplomen weisen nämlich achtzehn Monogramme auf, in denen der Vollziehungsstrich deutlich wahrzunehmen ist. 1 Und dafür, dass noch in dieser Zeit die Hauptfigur zuerst ohne den dem König vorbehaltenen Schriftzug gezeichnet wurde, zeugt K. 36: hier ist nämlich unterhalb der jetzigen Zeile der königlichen Subscription ein derartiges unvollendetes Handmal sichtbar, welches wegen nicht passender Stellung ausradirt worden ist. 2 Persönliches Eingreifen des Königs konnte aber um so mehr als Ersatz für Betheiligung des als Recognoscenten genannten Kanzlers gelten, da dieser sonst die iussio regis auszuführen und zu verbürgen berufen war.

Ich gehe zur Kanzlei Heinrich I. über. Wiederum gab die politische Situation 3 den Ausschlag dafür, dass damals die Erzkapellanwürde von Salzburg an Mainz überging. Vielleicht ist das nicht ohne Bedenken und Anstände geschehen. In H. 1 ist nämlich, obgleich dasselbe erst vom 3. April 920 datirt, von dem Subscribenten Herigeri archiepiscopi erst eingeschoben worden zwischen die früher geschriebenen Worte Symon notarius advicem und recognovi, so dass bei der Ausstellung noch fraglich gewesen sein muss, wer hier genannt werden sollte. Ferner fällt mir auf, dass Simon, der unter Konrad an dieser Stelle regelmässig vom Erzkapellan spricht, bei Nennung Herigers anfangs schwankt. In H. 1, 2, 4, 11 bezeichnet er ihn nur als archiepiscopus und als archieapellanus erst in H. 3, 6, 9 u. s. w. 4 Dagegen wird für seinen Nachfolger Hiltibertus 5 gleich in dem ersten Diplom die Titulatur archicappellanus angewandt, die nur in H. 18 durch archiepiscopus princepsque cappellanus ersetzt wird. Dass in H. 31 und 41 der Name ohne Titel gesetzt wird, hängt mit der Gewohnheit des betreffenden Subscribenten zusammen. Für die lothringischen

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Nicht so in K. 2, 16, was aber noch nicht ausschliesst, dass auch hier der Strich vom König eigenhändig zugefügt worden ist.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Der Fall steht also dem in Acta Karol, 1, 318 besprochenen durchaus gleich.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Waitz Jahrbücher H. I S. 40.

<sup>4</sup> Dazwischen schreibt er in H. 5 und 7 archiepiscopus summusque cappellanus,

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Heriger zuletzt in H. 14 vom 18. October 927. Er starb am 1. December 927 (Waitz H. I. 120). Hillibertus zuerst in H. 15 vom 27. December 927.

Gebiete behaupteten jedoch die Erzbischöfe von Trier einen gewissen Antheil an der Ausfertigung der Urkunden. Der ihnen da gebührende Titel wird der eines Erzkanzlers gewesen sein (H. 16 und 21), obwohl Erzbischof Rodbert im Originalpräcept H. 40 sogar Erzkapellan genannt wird. Dessen Vorgänger Rotger war, wie ich annehme, am 27. Januar 930 gestorben. 1 Dass die Wiederbesetzung des erzbischöflichen Stuhles sich einige Zeit verzögert habe, folgere ich daraus, dass H. 23 und 24 vom 5. und vom 30. Juni 930 advicem Hiltiberti recognoscirt worden sind. Rotbert begegnet dann, wenn man nicht für die Fälschung Stumpf 36 (H. 43) eine echte Vorlage annehmen will, erst in der Unterschrift von H. 40 vom Jahre 935. Auf das diesbezügliche Verhältniss von Mainz zu Trier will ich erst an anderem Orte näher eingehen. Hier sei nur noch bemerkt, dass die Scheidung in eine deutsche und in eine lothringische Kanzlei sich lediglich in der Erwähnung des Mainzer oder des Trierer Erzbischofs äussert und dass die geschäftsführende Kanzlei, anders als unter Ludwig IV., einheitlich blieb.

Bis in das Jahr 931 hinein hat Heinrich das Kanzleramt unbesetzt gelassen. Die Besorgung der Geschäfte wurde einem Manne anvertraut, welcher, nachdem er bereits unter Ludwig IV. in der Kanzlei gedient hatte, durch die ganze Regierungszeit Konrads am meisten beschäftigt gewesen war: 2 dort nannte ich ihn Salomon A, hier gibt er sich gleich in H. 1 als Simon zu erkennen. Wenden wir auf ihn all die Kennzeichen an, die ich früher als die Kanzler und die Notare unterscheidend bezeichnet habe, so können wir über seine Stellung nicht in Zweifel sein; sie lässt sich am ehesten mit der Hebarhards (S. 661) vergleichen. Nur hinweisen will ich auf den regen persönlichen Antheil, den Simon auch unter Heinrich als Dictator und Ingrossist an dem Urkundengeschäft ninnmt, um näher auf ihn als Recognoscenten einzugehen. Genannt wird

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Waitz H. I. 143 setzt den Tod zum gleichen Tage 931 mit Berufung auf die Ann. S. Maximini. Aber da diese damals das Incarnationsjahr um 1 anticipiren, haben wir ihr 931 in unser 930 zu übertragen, worauf auch die von Brower mitgetheilte Inschrift hinweist.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Danach ist zu berichtigen, was Waitz Verf. Gesch. 6, 280 über den Wechsel beim Regierungsantritt Heinrichs sagt.

er als solcher in H. 1—20, 22—24, 26, 27, so dass nur H. 21 und 25 Ausnahmen bilden, von denen gleich insbesondere die Rede sein soll. Er ist aber in den meisten Fällen zugleich Subscribent. Von fünfzehn Originalpräcepten hat er die ganze Unterfertigung besorgt. In H. 14 hat er wenigstens das signum recognitionis geliefert. Nur H. 19 hat er einem seiner Genossen und H. 12 hat er einem Mönche von St. Gallen überlassen, in seinem Namen zu subscribiren. Er legt sich dabei in der Regel den Notartitel bei und wenn er abweichend davon sich in H. 6, 7 cancellarius nennt, so ist er dazu möglicher Weise durch die betreffenden Vorurkunden veranlasst worden. Ich bemerke noch, dass auch in dieser Zeit Simon, so oft er selbst unterfertigt oder doch wenigstens das Recognitionszeichen hinzufügt, in diese Noten einträgt, mit deren erster er seinen, des Recognoscenten Namen wiederholt.

Unter den zwei nicht von Simon recognoscirten Stücken dieser Periode begegnet zuerst H. 21 für das Bisthum Toul mit ego Valehingus etc. Bei der schlechten Ueberlieferung dieser Urkunde kann ich auf diesen Namen keinen Werth legen. Da aber seine Entstehung aus ursprünglichem Simon sehr unwahrscheinlich ist, so muss ich annehmen, dass in dem verlornen Archetyp ein anderer Name als der Simons gestanden habe. Daran ist auch kein Anstoss zu nehmen. Mag das Kanzleramt besetzt sein oder nicht, so finden wir fast regelmässig mehrere Notare nebeneinander beschäftigt, und wenn auch Simon damals eine hervorragende Stellung eingenommen hat, so schliesst das nicht aus, dass ihm Genossen zur Seite gestanden und je nach Umständen gleich ihm nach der Formel N. adv. A. recognoscirt haben. Arbeiten neben Simon doch noch andere Ingrossisten und solchen konnte, im Fall der Verhinderung Simons, sehr wohl auch die Unterfertigung im eigenen Namen aufgetragen werden. So fragt sich nur, ob die abweichende Recognition in H. 21 nicht meiner Auffassung, dass die Kanzlei Heinrichs eine ungetheilte gewesen sei, im Wege steht. Den Aussehlag geben da H. 16 für dasselbe Toul und H. 24 für S. Maximin, beide von Simon unterfertigt, dann aus den folgenden Jahren H. 40 für Stablo von Poppo recognoscirt.

Die zweite Ausnahme, nämlich dass H. 25 vom December 930 von Folemar recognoscirt worden ist, stösst noch weniger

den Satz um, dass gerade während der Vacanz des Kanzleramtes die Recognition möglichst einem einzigen, besonders geschäftskundigen und erprobten Notar anvertraut worden sein wird. Denn Simon, den ich als Ingrossisten bereits im Jahre 906 nachweise, wird 930 schon ziemlich bejahrt gewesen sein, und wie er ersichtlicher Weise seit 929 die Arbeit mehr und mehr andern Männern überlässt, könnte er wohl, kurz bevor er ganz vom Schauplatz verschwindet, auch behindert gewesen sein. die ihm sonst obliegende Recognition zu besorgen, so dass Folemar nur zeitweise ihn vertreten habe. Jedoch ehe ich diese Frage erledige, muss ich von einer andern handeln. - Stumpf hält diesen Folcmar für dieselbe Person, welche von H. 28 an sämmtliche Diplome recognoscirt, oder er setzt Folemar gleich dem spätern Kanzler Poppo. 1 Er knüpft da offenbar an eine Aeusserung von Waitz in Mon. Germ. SS. 4, 350 an, welcher nachweist, dass mehrere Männer des zehnten Jahrhunderts bei den Zeitgenossen die beiden Namen Folcmar und Poppo führen<sup>2</sup> und darauf hin beide Namen für so gleichbedeutend erklärt, als es Liudolf und Dudo seien. Ich bin von der Richtigkeit dieser Annahme noch nicht überzeugt. Was zunächst die Parallelisirung mit Liudolf-Dudo und anderen solchen Doppelnamen betrifft, so ist ja Dudo Kosename zu Liudolf und ist mit diesem auch lautlich verwandt, Beziehungen die meines Wissens zwischen Folemar und Poppo nicht bestehen.3 Dann scheint mir aus dem Umstande, dass gewisse Personen mit dem zwiefachen Namen bezeichnet werden, doch noch nicht solche Identität von Folemar und Poppo gefolgert werden zu dürfen, dass wir jeden Folcmar = Poppo setzen müssen und umgekehrt. Um nun insbesondere von dem Kanzler Heinrichs und Ottos Poppo, dem späteren Bischof von Wirzburg, zu reden, so wird dieser so oft in den Quellen angeführt, aber nie Folcmar

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> So auch Waitz Verfassungs-Gesch. 6, 277.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Bestätigt von Dümmler Otto I. 466, Ann. 4.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Stark in Wiener Sitzungs-Berichten 52, 282 und 286 handelt von Poppo und von Folcmar, jedoch ohne irgend ein Verhältniss zwischen ihnen zu berühren.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Offenbar zwei verschiedene Personen sind auch in der Kölner Urkunde vom Jahre 964 in Lacomblet 1, n° 106 gemeint mit: domno quoque Poppone, Folemuro etc.

benannt. Ferner weise ich darauf hin, dass unter den Grafen von Henneberg, zu deren Geschlecht auch der Wirzburger Poppo gehört haben soll, 2 der Name Poppo sehr häufig ist, aber nicht ein Mal der Name Folemar vorkommt. Es kann demnach meines Erachtens nur als Vermuthung hingestellt werden, dass der Folcmar in II. 25 identisch sei mit dem spätern Kanzler Poppo. Doch auch das zugegeben, kann ich der Meinung von Stumpf nicht beipflichten, dass wiederholt der nachfolgende Kanzler seine Functionen bereits unter dem Vorgänger begonnen und durch diesen gleichsam in die Geschäftsleitung eingeführt worden sei, eine Meinung, welche Stumpf unter anderen auf das zwischen Folcmar und Poppo bestehende Verhältniss stützt; ferner darauf, dass sich des weitern zwischen Poppo und Brun keine feste Grenze ziehen lasse. Letzteres erörtere ich an seinem Orte (S. 718). Der Vorgang unter Heinrich lässt auch unter Annahme der Identität noch eine andere Deutung zu: der Mann, welcher den Notar Simon ein oder mehrere Male zu vertreten berufen wurde, d. h. des Königs Befehl erhielt und ausführte, mag dann nach Simons Rücktritt oder Tod zum Kanzler ernannt worden sein; aber dass er bereits einige Monate früher recognoseirt hat, besagt nicht, dass er schon damals Kanzler gewesen.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Erwähnen muss ich doch noch die Recognition: Folemarns cancellarius vice Hildeberti archicapellani in einer angeblich von Otto I. für Meissen ausgestellten Urkunde (Stumpf 151), im zwölften Jahrhundert geschrieben, jetzt im Dresdener Archiv. Für diese Fälschung ist sicherlich ein Diplom Heinrichs mit gleicher oder fast gleicher Unterschrift benutzt worden. Aber wohin sollen wir letztere setzen, vor oder nach H. 28? Für den zweiten Ansatz könnte man den Kanzlertitel geltend machen und dann folgern, dass auch der Kanzler gewordene Poppo in Subscriptionen noch Folemar genannt worden wäre. Aber das hiesse doch nur Möglichkeit auf Möglichkeit aufbauen. Und mit gleichem Rechte liesse sich dann die hänfige Verwechslung von notarius und eancellarius geltend machen und die andere Möglichkeit betonen, dass es einen von Poppo verschiedenen Mann Folemar gegeben, welcher vor H. 28 eine Urkunde als Notar und eine andere als Kanzler recognoscirt hätte. Kurz aus St. 154 glaube ich nicht mehr folgern zu dürfen, als dass H. 25 als von Folemar recognoscirt nicht allein gestanden hat, womit sieh noch immer die obige Erklärung durch zeitweise Verhinderung Simons vertragen wiirde.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Oegg Korographie von Würzburg 1, 273,

Den Uebergang von Simon zu Poppo begleiten noch andere Umstände. Das letzte von Simon recognoscirte Stück ist H. 26 vom 23. Februar 931. Als erstes Diplom aus der Kanzleiperiode Poppos gilt mir sonach H. 28 vom 14. April 931. Dass ich für die Echtheit, ja Originalität dieser Urkunde eintrete, obgleich ich anerkenne, dass die Fassung eine ganz ungewöhnliche 2 und die Schrift sehr unbeholfen ist, glaube ich hier weiter ausführen zu müssen. Bei jedem Wechsel im Kanzleramt wird wohl zu beachten sein, ob der neue Kanzler das bislang amtirende Personal ganz oder doch zum Theil beibehalten oder ob er etwa dasselbe vollständig ernenert hat, denn auf die Stetigkeit in der Behandlung der Urkunden muss der eine oder andere Fall verschieden eingewirkt haben. Nun steht fest, dass Poppo nicht einen der bis 931 nachweisbaren Ingrossisten mehr verwendet hat. Und gleiches gilt wahrscheinlich von den Dictatoren. Trat also damals ein Wechsel des gesammten Personals ein, so wird der im März oder im April zum Vorstand der Kanzlei bestellte Poppo sein Bureau erst haben bilden müssen und am 14. April wird er sich, als es galt H. 28 auszustellen, mit dem ersten besten Dictator und Scriptor haben behelfen müssen. In die Nothlage wäre aber Poppo schwerlich gekommen, wenn er schon einige Zeit als designirter Kanzler an den Geschäften theilgehabt hätte. Des weitern scheint mir unter solchen Umständen auch die Identität von Poppo und Folemar auf schwachen Füssen zu stehen.

Mit Fug und Recht kann man bei Poppo von einer durch ihn bestimmten Kanzleiperiode reden, d. h. Poppo hat zwei Regenten in gleicher Weise als Kanzler gedient und hat unter beiden seine Obliegenheiten in wesentlich gleicher Weise versehen. Wieweit sich diese Periode nach vorwärts erstreckt hat, lässt sich wiederum nicht mit einem Worte sagen. 1 Der nächste

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> S. die Vorbemerkung zu dieser Urkunde in den Kaiserurkunden.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Das gilt auch von der Datirungsformel, deren Unregelmässigkeit unter den oben dargelegten Umständen nicht weiter auffallen kann und daher der von Ficker Beiträge 2, 292 vorgeschlagenen Erklärung nicht bedarf.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> S. Kaiserurkunden 38.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Ich habe von hier an auch Diplome Otto I. anzuführen und sehe mich da veranlasst, sie nach den Nummern des Stumpf'schen Verzeichnisses

Kanzler Brun tritt zum ersten Male am 25. September 940 auf (Stumpf 92). Nachdem einige Urkunden in seinem Namen recognoscirt worden waren, lautet dann nochmals in Stumpf 95 vom 23. April 941 die Unterfertigung: Poppo etc. Ich werde später auf die Beschaffenheit letzterer Urkunde näher eingehen und zeigen, dass es sich um eine seit langem vom Könige dem damaligen Kanzler Poppo befohlene, dann aber verzögerte Beurkundung handelte: daher hat ein Untergebener Poppo's das Präcept geschrieben und mit einer Poppo als Recognoscenten nennenden Unterschrift vollzogen. Nur in diesem Sinne, dass ein Kanzler, auch nachdem ihm bereits ein Nachfolger gegeben war, doch noch die ihm übertragenen Geschäfte abzuwickeln hatte, kann ich nach Ergebniss der von mir bisher angestellten Untersuchungen der Annahme von Stumpf beipflichten, dass zuweilen zwei Kanzler nebeneinander fungirt haben sollen.

Fassen wir zunächst wieder ins Ange, wer in dieser Reihe von Urkunden als Recognoscent genannt wird. In der Hauptsache wiederholt sich auch hier, dass der Kanzler in seinen Anfängen lebhaft und dann minder lebhaft an der Recognition betheiligt erscheint. Genauer gesagt, war Poppo unter Heinrich I. regelmässig Recognoscent, wechselte dann aber unter Otto I. mit mehreren Notaren ab und zwar so, dass vorübergehend wieder die drei Formen der Recognition in Anwendung kamen. Das darzuthun und überhaupt Einrichtung der Kanzlei und Besetzung der Stellen zu jener Zeit in das rechte Licht zu stellen, muss ich auf die Subscribenten zurückgreifen.

Als solche kommen bis 936 in Betracht Poppo A., PB., PC. <sup>1</sup> Zu ihnen gesellen sich unter Otto I. als weitere Subscribenten

zn eitiren, obschon ich mehrfach in der chronologischen Einreihung von Stumpf abweiche. Ich habe nämlich noch nicht die sämntlichen Urkunden Otto I. nach allen Gesichtspunkten hin prüfen können und nehme deshalb Anstand, eine neue Zählung anzuwenden, welche eventuell noch durch eine dritte ersetzt werden müsste. Insoweit ich einige Stücke anders als Stumpf datire, werde ich dies durch Hinzufügung des von mir gewonnenen Datums zu der Regestennummer bemerklich machen, und insoweit eine nähere Begründung meiner Datirung sehon hier orforderlich sein sollte, werde ich sie an geeignetem Orte einschalten.

Diese Bezeichnung der drei Subscribenten weicht von der im N. Archiv 1, 459 ff. gewählten ab. Indem ich im Jahre 1876 noch nicht alle

und eventuell Recognoscenten Adaltag, Notker und wohl ein Cleriker des Adaltag. Und zwar vertheilen sieh die Subscriptionen der Diplome folgendermassen auf sie. <sup>1</sup>

PA. unterfertigte H. 29, 31, 41, St. 59, 67, 68, 70, 71, 73, 74, 82, 95; PB. H. 32, St. 80, 87, 90 R. (wo wir seinen Namen Adalman kennen lernen); PC. H. 37, 40, St. 77, 78, 81, 86, 88, 89. Adaltag subscribirte wahrscheinlich St. 56 R. selbst, während ich die Unterschrift der gleichfalls von ihm recognoscirten St. 57, 58 einem in seinem Dienste stehenden Cleriker beilege. Endlich ist Notker Subscribent von St. 83, 84, und zugleich Recognoscent von St. 83.

Auch in dieser Zeit noch verdienen die eventuell in die Recognitionszeichen gesetzten Noten Beachtung. In der Regel deckt sich noch, wie in den von Simon subscribirten Diplomen, der in Buchstaben ausgeschriebene Name des Recognoscenten mit dem im Zeichen durch die erste Note angedeuteten. Wie zumeist Poppo als Recognoscent genannt wird, so wird auch die Note für diesen Namen von den drei Schreibern PA, PB, PC, fast jedesmal wiederholt. Aber auch wo PB, oder Adalman sich selbst als Recognoscenten anführt, bedient er sich der Note

Originale dieser Zeit kannte, konnte ich noch nicht definitiv angeben, in welcher zeitlichen Reihenfolge diese drei Männer als Unterfertiger der Originalpräcepte auftauchen. Indem ich jetzt diese Reihenfolge, nach der am füglichsten die Siglen gewählt werden, definitiv festgestellt habe, nenne ich fortan Poppo A den früher mit PB. bezeichneten Schreiber und PC. den früher PA. bezeichneten; zwischen beiden reihe ich jetzt Adalman als PB. ein.

- Durch Beifügung eines R. zu den Nummern hebe ich die Stücke hervor, welche von den betreffenden Unterfertigern zugleich recognoscirt sind. Die nicht mit R. versehenen Diplome sind also die, in welchen der Kanzler selbst als Recognoscent genannt wird. Den nicht wieder vorkommenden Schreiber von H. 28 übergehe ich in dieser Aufzählung.
- Nachzeichnungen der Hand von PC. liegen überdies vor in St. 64 und 69. Es ist nicht unmöglich, dass PC. einen Gehülfen gehabt hat, welcher seine Schrift nachzuahmen versucht hat; in diesem Falle könnten beide Stücke Kanzleiausfertigungen sein. Aber es ist auch Entstehung dieser Schriftstücke ausserhalb der Kanzlei und ohne deren Wissen denkbar und ich ziehe daher vor, dieselben als Diplome fraglicher Originalität zu bezeichnen.
- <sup>3</sup> Ausführlich handle ich von denselben in den nächsten Beiträgen, verwerthe aber die Ergebnisse schon bier.

für Poppo. Umgekehrt macht es Notker, indem er sowohl in St. 83, das er selbst recognoscirt, als in St. 84, dessen Recognition auf Poppo's Namen lautet, die gleiche Note bildet, welche nur Sigle für Notker sein kann. Wieder anders steht es mit den von Adaltag recognoscirten Diplomen, denn St. 57 und 58 weisen an den betreffenden Stellen eine Schlangenlinie auf, mit der möglicher Weise Adaltag bezeichnet werden soll, während auf Adaltag als Recognoscent von St. 56 im Zeichen die für Poppo gebräuchliche Note folgt. Vielleicht haben die betreffenden Subscribenten oder Zeichner des signum recognitionis die von Simon befolgte Regel nicht gekannt oder nicht anerkannt. Aber da in St. 56 und 84 das Zeichen von der Schriftzeile abgetrennt und wohl nachträglich gemacht worden ist, könnte der Hinweis dort auf Poppo und hier auf Notker auch besagen, dass diese im Augenblick der Besieglung anwesend gewesen sind.

Lässt sich da nicht klar sehen, so scheint mir die Erwähnung von Poppo neben Adaltag in St. 56 geeignet, in einer Frage den Ausschlag zu geben, die ich bisher nicht berührt habe. Ich habe nämlich Poppo als Kanzler von 931—940 bezeichnet und habe, wie ich überhaupt je nur einen Kanzler annehme, Adaltag als einen der Poppo untergeordneten Notare hingestellt. Anders fasst Stumpf 1 das Verhältniss auf: er reiht Adaltag unter die Kanzler ein und lässt ihn zu gleicher Zeit mit Poppo fungiren. 2

Verfolgen wir zunächst Poppo allein durch alle Urkunden dieser Jahre hindurch. Unter Heinrich wird ihm in der Recognition nur vier Mal der Titel cancellarius beigelegt, dagegen sieben Mal der Titel notarius: jenes geschieht in H. 28, dann in H. 36 von PA. und in H. 37, 40 von PC. unterfertigt; Notar dagegen nennt ihn PA. in H. 29, 31, 41 und regelmässig PB. 3

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Reichskanzler 2, 8.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Vorsichtig drücken sich sowohl Dümmler Otto 67 und 514, als Waitz Verf. Gesch. 6, 278 aus. Doch neigt auch letzterer der Ansicht zu, dass die Kanzlei erst mit der Zeit eine festere Gestalt angenommen habe und dass erst seit Otto III. es im deutschen Reiche regelmässig nur éinen Kanzler gegeben habe.

<sup>3</sup> Die Titulaturen in den Noten kommen deshalb nicht in Betracht, weil vor wie nach Poppo eine Note für cancellarius nicht bekannt gewesen ist, sondern von allen Schreibern ohne Ansnahme nur das Zeichen für notarius gesetzt wird.

Folglich, wollte man sich lediglich an die Titulaturen halten, so könnte man Poppo bis zum Jahre 936 als Simon gleich gestellt betrachten und die Vacanz des Kanzlerpostens noch fortdauern lassen. Aber dies hiesse das eine Moment weit überschätzen. Dass auch ein wirklicher Kanzler vereinzelt Notar genannt wurde, sahen wir schon bei Salomon. Dass es in den Jahren 931—936 häufiger geschah, könnte allenfalls damit zusammenhängen, dass man sich unter Simon mehr an den Notartitel gewöhnt hatte. Den Ausschlag gibt doch, was wir sonst von Poppo und seiner Stellung in der Kanzlei wissen. Gleich nach seinem Eintritt ist er ganz im Gegensatz zu Simon vorgegangen. Die vielen auf H. 28 folgenden Diplome, die noch als Archetype vorliegen, weise ich sämmtlich, wie schon gesagt, bestimmten Personen zu, mit deren keiner der Kanzler identisch sein kann. Also muss ich jetzt noch entschiedener als früher i die Annahme, dass Poppo sich am Schreibgeschäft betheiligt habe, zurückweisen. Höchstens könnte das erste von ihm recognoscirte Diplom H. 28 ihm als Schreiber beigelegt werden, was bei dessen Beschaffenheit (S. 712) erst recht beweisen würde, dass gerade dem Chef der Kanzlei nicht allein die Fertigkeit zu schreiben abgegangen, sondern auch die Vertrautheit mit den herkömmlichen Formeln. Nicht so bestimmt kann ich in Abrede stellen, dass Poppo an der Conceptarbeit theilgenommen, weil sich in dieser Hinsicht überhaupt ein stricter Beweis nicht führen lässt. Aber auch hier kann sein Antheil ein nur geringer gewesen sein. Erscheint er somit fast nur als Leiter der Geschäfte, so folgere ich daraus, dass er schon unter Heinrich dieselbe Stellung eingenommen hat wie unter Otto. Unter diesem wird Poppo nie mehr Notar genannt. PA. der überhaupt mit Absicht die Titel vermeidet, 2 legt in den letzten Jahren auch dem Recognoscenten Poppo keinen Titel bei. Früher aber nennt er ihn cancellarius, wie das PB, und PC, seit 936 regelmässig thun. Ja in den an seiner Statt recognoscirten St. 83 und 90 wird er zum archicancellarius gemacht. Und dass überhaupt zwei verschiedene Notare advicem Popponis recognosciren, gibt

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Neues Archiv 1, 459.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Auch die Erzkapellane führt er zu.aeist nur mit den Namen ein.

vollends den Ausschlag und behebt jeden Zweifel an der Kanzlerschaft des späteren Bischofs von Wirzburg.

Mit Adaltag dagegen steht es so. Seinem Geburtsstande nach konnte er unzweifelhaft zum Kanzler emporsteigen. Aber dass ihm das gelungen sei, lässt sich nicht erweisen. Er heisst allerdings in St. 56 und 63 cancellarius, dagegen in St. 57, 58, 62 (und damit sind die Erwähnungen desselben in den Recognitionen erschöpft) notarius. Dass nicht ein Mal an seiner Statt recognoscirt worden ist, will ich nicht betonen, da er nur so kurze Zeit der Kanzlei angehört hat. Dagegen ist zu beachten, dass zwischen den angeführten Präcepten wiederum zwei (St. 59 und 60) mit Poppo als Recognoscenten stehen. Fanden wir nun bisher eigentliche Coordination nur bei Notaren, ist die aber dadurch ausgeschlossen, dass Poppo unzweifelhaft Kanzler war, so können wir Adaltag nur als Titularkanzler oder Notar, d. h. als dem Kanzler Poppo subordinirt betrachten. Und das scheint mir durch die wenn auch nur auf einem Versehen beruhende Nennung von Poppo in den Noten von St. 56 vollends erwiesen: Adaltag recognoscirt und, wie ich glaube, unterfertigt auch selbst; aber als es zur letzten Vollziehung des Diploms kommt, ist Poppo entweder anwesend oder es wird seiner doch gedacht. Ein Günstling des Hofes 1 mag Adaltag in den ersten Monaten am häufigsten direct den Befehl zur Beurkundung erhalten haben und nach früherem, hier zum letzten Male wiederkehrenden Brauche liess er dann die Präcepte unterfertigen mit Adeltag advicem Hildiperti (oder Rotperti); der Kanzler Poppo blieb dabei, den einen Fall ausgenommen, aus dem Spiele, wurde aber auch nicht in seinen Rechten gekränkt. So erklärt fügen sich auch diese Subscriptionen in die Normen, welche, wie ich gezeigt zu haben meine, sich aus den Verhältnissen entwickelt und lange Bestand hatten, während wir, sobald wir Adaltag zum Kanzler neben Poppo machen, ohne zwingenden Grund eine Abweichung von einer sieher erkennbaren und überdies sehr verständigen Ordnung der Dinge annehmen würden.

Es erübrigt mir die Grenze zwischen Poppo und seinem Nachfolger Bruno genau und mit Rücksicht auf einzelne

Dümmler Otto 67.

Urkunden festzustellen. Während des Zuges Ottos nach dem Westen des Reiches 1 wird Brun von Utrecht aus, wo er erzogen worden war, zu den Seinen zurückgekehrt sein. Dazu passt, dass er als Recognoscent zuerst in dem am 25. September 940 in Corvei ausgestellten Diplom St. 92 genannt wird. Meiner Berechnung nach schliessen sich die nächsten Präcepte in folgender Reihe an: St. 102 ist am 7. Januar 941 zu Dalheim ertheilt, St. 95 am 23. April 941 (Magdeburg). St. 96 am 30. Mai 941 zu Ingelheim, und damit beginnt die ununterbrochene Reihe der in Bruns Namen unterfertigten Urkunden. <sup>2</sup> Hat also Brun nach St. 92 das Kanzleramt bereits im Herbst 940 angetreten, 3 so ist doch noch die eine Urkunde St. 95, deren sämmtliche Zeitmerkmale den 23. April 941 ergeben, von dem Vorgänger Poppo recognoscirt worden. So auffallend das erscheint, so wird uns doch durch die äusseren Merkmale des Originaldiploms St. 95 eine genügende Erklärung geboten. Die Urkunde erweist sich nämlich als in mindestens drei Absätzen entstanden. Zuerst war das Pergament mit der Unterschrift des Königs und mit dem Namen des Recognoscenten Poppo versehen worden. In zweiter Linie wurde der Context geschrieben. Weiter wurde zu Poppo hinzugefügt advicem Friderici recognovi nebst dem Recognitionszeichen und zugleich gesiegelt. Nicht so sicher lässt sich erkennen, wann die Datirungszeile geschrieben ist und ob das in einem Tage geschehen ist oder nicht. Untere Ausläufer des Recognitionszeichens liegen auf Buchstaben der letzten Zeile auf, sind also später gezeichnet. Das entscheidet aber noch nicht über den Moment der Eintragung der Zahlzeichen. Von diesen sind augenscheinlich XIII (nämlich für die Indiction) und V (für die anni regni) gleichzeitig mit den Worten der ganzen Formel geschrieben, und so wird man das gleiche wohl auch für

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Dümmler 105.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> St. 93 kommt als Fälsehung nicht in Betracht. St. 94 versetze ich zum 10. Januar 942. Im übrigen ordne ich die Diplome ebenso wie Stumpf.

An sich wäre allerdings durch den Zusatz cancellarius in St. 92 und 94 noch nicht ausgeschlossen, dass Brun in beiden Fällen nach der zuletzt von Adaltag gebrauchten Formel N. adv. A. recognoscirt hätte; aber eine Unterordnung des königlichen Prinzen als Notar unter den Kanzler Poppo scheint mir undenkbar.

DCCCCXLI annehmen dürfen, obgleich hier eine Correctur stattgefunden hat, indem der Schreiber ursprünglich nach den Hunderten XXX gesetzt hat und erst durch Correctur das richtige XLI erzielt hat. Ich glaube diesem Schriftbefunde folgende Deutung geben zu müssen. Iussus war in diesem Falle Poppo und dem entsprechend nahm sein Amanuensis Poppo A ein Pergamentblatt, auf dem unter andern der Name des Recognoscenten schon vorgeschrieben war. Der Name des Erzkapellans war dabei noch nicht genannt, so dass je nach den Umständen auch Rodbertus statt Fridericus gesetzt werden konnte. Oberhalb der unteren zuerst entstandenen Schriftzeilen wurde der Context mundirt und zwar offenbar zu einer Zeit, da, wovon ich gleich noch reden werde, bereits ein neuer Dictator in die Kanzlei eingetreten war. 1 Dann mag aus irgend welchen Gründen die Unterfertigung sich noch hinausgezogen haben, kurz diese erfolgte erst im April 941, aber nothwendiger Weise im Namen und nach der Art des sehon vorher genannten Recognoscenten, daher auch durch dessen Schreiber. Denn auch nachdem Brun an die Stelle von Poppo getreten war, lag diesem die Vollziehung der Stücke ob, welche er anzufertigen den Befehl erhalten und auch bereits begonnen hatte. Natürlich drängt sieh nun die Frage auf, wie sich unter solchen Umständen actum und datum zu einander verhalten. Die Handlung wird in Magdeburg, wir erfahren nicht wann? stattgefunden haben. Die Zeitangaben werden nur auf die Ausfertigung bezogen werden dürfen. Damit wird auch das Bedenken behoben, das sich Dümmler (S. 118) aufgedrängt hatte. Was Widukind 2, 31 von der Bestrafung der in Quedlinburg entlarvten Verschwörer erzählt, braucht nicht nach Magdeburg verlegt zu werden. sondern kann sich noch in Quedlinburg abgespielt haben. Zur Geschichte Poppos erhalten wir somit folgende Aufschlüsse. Er hat das Kanzleramt an den Bruder des Königs abtreten müssen, ehe ihm ein Bischofsstuhl angewiesen wurde; aber dass er bereits die bischöflichen Weihen empfangen, nachdem ihm das erledigte Bisthum Würzburg verliehen worden war, 2

PA, hat also das Stück nach einem Concept geschrieben, aber wie das damals häufig war, nach einem unvollständigen Concepte, das er erst durch die ihm eigenthümliche Corroborationsformel ergänzte

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ich halte mich an die Daten in Dümmler 119, Ann. 5.

hat nicht der Abwicklung der Kanzleigeschäfte durch ihn im Wege gestanden.

Uebrigens war das niedere Personal der Kanzlei, noch ehe diese Brun übertragen wurde, zum Theil erneuert worden. Schon in St. 70 und 71 vom 21. September 937 taucht ein neuer Dictator auf. Von letzterer Urkunde sind zwei Originalausfertigungen auf uns gekommen: die eine jetzt in Berlin von Poppo A geschrieben, die andere dagegen jetzt in Magdeburg von der Hand eines gewissen Hoholt, eines Notars welcher unter Brun sehr häufig begegnet. Dieses Hoholt Handschrift lässt sich allerdings heutzutage, abgesehen von St. 71, erst in einem Originaldiplom vom Jahre 943 (St. 110) nachweisen. Aber wer mit seinen stilistischen Besonderheiten vertraut ist, wird mehr als ein jetzt nur in Copie vorliegendes Präcept der unmittelbar vorausgehenden Jahre ihm als Schreiber beilegen müssen, so schon das erste von Brun recognoscirte St. 92. Somit könnte er auch bereits 937 in der Kanzlei an St. 71 mitgearbeitet haben; nur lässt sich nicht erweisen, dass das zweite Exemplar von St. 71 zu gleicher Zeit mit dem ersten angefertigt worden ist. Lassen sich nun über Hoholts Herkunft höchstens Vermuthungen aufstellen, so hat unzweifelhaft der Dictator von St. 70 und 71 nähere Beziehungen zu Magdeburg und zu St. Maximin in Trier gehabt. Damit hängt zusammen, dass auch St. 88 für letztgenanntes Kloster und zwar noch von Poppo unterfertigt sehr verwandter Fassung ist, so dass also schon unter diesem Kanzler neue Dictatoren aus Lothringen und in Hoholt vielleicht anch ein neuer Ingrossist in das Amt eingetreten sind, und zwar Männer, welche dann unter Brun fortdienen, während das Personal, welches einst durch Poppo herangezogen worden war, mit ihm von der Bühne verschwindet.

Drängt sich hier die Frage auf, ob wir die weiteren Personalveränderungen in der Kanzlei dem neuen Vorsteher zuschreiben sollen oder nicht, so müssen wir uns darüber klar zu werden suchen, weshalb er selbst zum Kanzler eingesetzt worden sein mag. Vor allem wird der Umstand beachtet werden müssen, dass Bruno damals höchstens sechzehn Jahre alt war und überdies fern vom Hofe gelebt hatte. Wie hoch man also seine Begabung und die Bildung, welche er sich bis dahin angeeignet hatte, anschlagen möge, soll ein so junger Herr wohl

berufen erachtet und berufen gewesen sein, einen besonderen und, wie man gemeint hat, reformirenden Einfluss auf die Besetzung der Stellen und auf die Führung der Geschäfte der Kanzlei auszuüben? Die Ernennung Bruns zum Kanzler lässt sich besser erklären. Dem Prinzen geistlichen Standes liess sich kaum eine passendere Stellung als diese bei Hofe bereiten. Um dem Amte in der Weise vorzustehen, wie es Salomon und Poppo gethan hatten, bedurfte es keiner besondern Vorkenntnisse und Fertigkeiten. Es kam vielmehr darauf an, dem Könige volle Bürgschaft zu bieten und sein Vertrauen zu geniessen. Endlich mochte dem König durch die damalige Haltung der Erzkapellane, auf die ich noch zu sprechen komme, nahe gelegt sein, das Kanzleramt den Händen einer besonders hochgeborenen und angesehenen Person anzuvertrauen. In all diesen Beziehungen war des Königs Bruder wie kein anderer zu dem Posten geeignet. Wenn aber Brun selbst um seiner Jugend und seines Vorlebens wegen erst in die Geschäfte eingeführt werden musste, so wird nicht er das neue Bureau zusammengesetzt haben, sondern wohl die, welche bereits im Laufe des Jahres 940 neue Arbeitskräfte herangezogen hatten, d. h. momentan bei Hofe massgebende Persönlichkeiten, die möglicher Weise auch auf die Ernennung Bruns eingewirkt hatten.

Die Kanzleiperiode Bruns zerfällt gleich der des Vorgüngers Poppo in zwei Abschnitte. Bis zum Aufbruch Ottos nach Italien im Jahre 951 wird nämlich Brun in allen Diplomen als Recognoscent genannt und zwar mit dem Titel cancellarius. UEinzelne Subscribenten führen ihn nach altem Brauch durch die Sigle Bauch im Unterschriftszeichen nochmals als Recognoscenten an. Indem er so ganz ausschliesslich für die Vollziehung der Befehle des Königs einsteht, müssen wir fragen, ob er durch eilf Jahre hindurch ununterbrochen in der Umgebung des Königs geweilt oder ob er gleich Salomon auch in Fällen der Abwesenheit seinen Namen zur Recognition

Dass die Recognition von St. 91 nicht so lautet, wie in den bisberigen Drucken angegeben war, auf die sich noch Waitz Verf. Gesch. 6, 285 stützen musste, hat bereits Stumpf Wirzb. Immunitäten 1, 11 bemerkt. Dass die obiger Annahme im Wege stehenden St. 453, 178, 191 in spätere Jahre zu versetzen sind, wird sich aus dem Folgenden ergeben.

hergegeben hat. Letzteres wäre ziemlich erwiesen, wenn wir mit Stumpf eine zu Frankfurt ausgestellte Urkunde für Reichenau (St. 152) zum 28. November 947 setzen müssten, denn Brun wird uns ausdrücklich als Theilnehmer einer am 17. November 947 zu Verdun eröffneten Synode genannt. Aber in der Datirung ist das Incarnationsjahr mit 947 offenbar, wie auch damals schon in einigen andern Diplomen, falsch angesetzt und nach dem eilften Regierungsjahre ist das Stück in den November 946 einzureihen. Und da andere hier verwerthbare Daten nicht zu Gebote stehen, muss jene Frage unbeantwortet bleiben.

Was den zweiten Abschnitt der Kanzleiperiode charakterisirt, will ich hier nur vorläufig angeben. Seit dem Aufenthalt in Italien wechselt die Art der Recognition C. adv. A. nochmals mit der andern N. adv. C. ab, so dass wir wiederum von dem einen und andern mit der Recognition betrauten Notar den Namen kennen lernen. Sich selbst bezeichnen diese Recognoscenten nach 951 bald mit notarius, bald mit cancellarius. Letzterem entsprechend legen sie Brun in den Fällen der Anwendung von N. adv. C. den Titel archicancellarius oder selbst archicapellanus bei.

Um dieser Unterschiede willen thun wir gut, uns auch bei der näheren Betrachtung der Subscriptionen zunächst auf die Zeit bis 951 zu beschränken. In ganz auffallender Weise mehrt sich hier die Zahl der mit der Unterfertigung betrauten Männer. Dass sich Brun selbst dazu herabgelassen habe, glaube ieh von vorhinein als durchaus unwahrscheinlich ausschliessen zu dürfen, nachdem wir gesehen haben, dass seine beiden Vorgänger im Kanzleramt, ja selbst Notare wie Udalfrid, es regelmässig den Ingrossisten überliessen, Recognitionsformel und Zeichen zu liefern. Ich lege also sämmtliche Subscriptionen den Untergebenen des Kanzlers bei, und da vermag ich als zu diesem Geschäft häufiger verwendet von 941 bis 951 sieben Personen zu unterscheiden. Das erste Vorkommen von Brun A

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Dümmler 158.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> St. 152 liegt noch in zwei von Hoholt geschriebenen Ausfertigungen vor, deren eine mit Siegel versehen ist, die andere aber nie gesiegelt war. In beiden lautet die Datirung durchaus gleich und zwar unvollständig, indem die Indiction nicht angegeben ist

oder Hoholt erwähnte ich schon: er hat noch an St. 232 vom 30. December 952 mitgearbeitet. Neben ihm am thätigsten war Brun B. Er schrieb bereits am 10. Januar 941 St. 102 und unterfertigte noch am 26. December 948 St. 170. In Vergleich mit diesen Männern kommen die andern Subscribenten dieses Zeitabschnitts so selten vor, dass ich gleich alle die Diplome anführen kann, an deren Ausfertigung sie betheiligt waren. Brun C tritt zuerst in St. 412 und 413 vom October 942 auf, schrieb dann das zweite Exemplar von St. 158, ferner St. 190 und endlich mit Hoholt St. 232. Brun D als Scriptor oder Subscribent, denn in seiner Eigenschaft als Dictator kann ich ihn erst in anderem Zusammenhange vorführen, kenne ich aus dem einen Exemplar von St. 130 aus dem Jahre 946, aus St. 131, 148 und aus St. 192 vom Januar 951. Brun E begegnet in den Jahren 948-952 in St. 169, 185, 226 und Brun F seit 949 in St. 168, 180, 192. Endlich habe ich Otbert zu nennen, welcher seit 949 für Bruno in St. 165, 179, 218 unterfertigt, dann St. 217, 219 im eigenen Namen recognoscirt. Wahrscheinlich hatte der Rücktritt von Brun B zur Folge, dass in den nächsten Jahren so verschiedene Subscribenten Verwendung fanden.

Mit den fünf zuletzt genannten Männern und mit einigen. welche ich als Subscribenten im Jahre 952 noch anzuführen haben werde, hat es eine eigene Bewandtniss. Obgleich mehrere, wie schon die citirten Regestennummern oder die Daten lehren, noch nach 951 unter Bruno, ja einige selbst nach 953 unter dessen Nachfolger Liudolf in der Kanzlei arbeiten, so treten sie doch nur vereinzelt auf. Sie erscheinen insofern und noch mehr, wenn man die Orte, an denen sie fungiren, in Betracht zieht, als vorübergehende Hofgenossen, nicht als ständige Mitglieder der Kanzlei, nicht als ständige Begleiter des Kanzlers. Sie nennen sich jedoch Notare, ja nach 951 wohl anch Kanzler und sie sind betreffs des Arbeitsantheils den durch viele Jahre hindurch nachweisbaren Hoholt und Brun B ganz gleichgestellt gewesen. Ich erinnere hier an jenen Notker, der unter Poppo gleichfalls vorübergehend, d. h. in St. 83 als Recognoscent und Subscribent und in St. 84 als Subscribent auftritt. Aber schon

<sup>!</sup> Ueber die Datirung s. Beitr. zur Diplomatik 6, 437. Sitzungsber, d. phil.-hist. Cl. XCIII. Bd. 4V. IIft.

das begründet einen Unterschied, dass der Fall unter Poppo vereinzelt dasteht, während unter Bruno durch einige Jahre hindurch fast das ganze Geschäft solchen nichtständigen Notaren überlassen wurde. Ferner, während Notker sich auf die ihm anvertraute Arbeit so gut wie die anderen damals in der Kanzlei thätigen Notare verstand, lassen die Leistungen jener unter Bruno auftretenden Männer sehr viel zu wünschen übrig. Man mag die Schrift der betreffenden Originaldiplome ins Auge fassen oder die Dictamina oder die Protokollformeln oder die Zählungsweise der Jahresmerkmale, so muss man zweifeln, ob diese Männer gelernte und geschulte Notare sind, ob sie mit der Tradition vertraut sind und sich an das Herkommen binden wollen. Durch sie ist das Urkundenwesen geradezu in Unordnung gebracht worden. Indem einige von ihnen unter Liudolf wieder auftreten, indem dann Männer gleichen Schlages zur Kanzleiarbeit zugezogen werden, reisst immer grössere Willkür und Nachlässigkeit ein, wie ich das schon an anderem Orte gezeigt habe. 1 So verhält es sich in Wirklichkeit mit den angeblichen Verdiensten Bruns um die Kanzlei. Unter all den seit 948 von Brun bestellten Notaren macht nur Othert eine vortheilhafte Ausnahme. Von seinem ersten Auftreten an legte er Proben seiner Kenntnisse und Fertigkeiten ab. und das mag man wenigstens noch zu schätzen gewusst haben, indem man ihn später zum ständigen Mitglied der Kanzlei machte.

Ich habe schon früher 2 Otbert und seine Genossen unter Liudolf als Lothringer bezeichnet. Hier trage ich nach, dass ich auch Brun C, D, E, F demselben Kreise zurechne. Dass sie unter cinander in Verbindung stehen, geht schon daraus hervor, dass mehrfach je zwei derselben, wie obige Zusammenstellung lehrt, an demselben Präcept gearbeitet haben. Es werden Mönche gewesen sein, die entweder aus Lothringen nach Magdeburg gekommen waren oder doch in das S. Morizkloster eingetreten, dort gelernt hatten, Mönche die dem Könige aufwarteten, wenn er in die Nähe von Magdeburg kam, und ihm dann etwa auch einmal bis nach Franken oder Westfalen folgten, aber immer

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> In den Beitr, zur Dipl. 6.

Beitr. zur Dipl. 6, 367 ff.

nur nach Gelegenheit zu den Kanzleigeschäften herbeigezogen wurden.

Hier sei des weiteren bemerkt, dass auch für die Zeit bis 951 mit den sieben zuvor aufgezählten Männern die Zahl der Subscribenten nicht einmal erschöpft ist. Denn neben den wenn auch kleinen Urkundengruppen, welche je einem bestimmten Schreiber zuzuweisen sind, gibt es noch mehrere Urkunden, welche alle Merkmale der Originalität an sich tragen, aber von Händen geschrieben sind, die sich in dem Vorrath der auf uns gekommenen Schriftstücke nicht ein zweites Mal finden. Steht nun fest, dass man sieh unter Brun und seinen nächsten Nachfolgern, ohne die Befähigung zu prüfen, der ersten besten Schreiber bedient und ihnen auch die Unterfertigung überlassen hat, so entfällt jeder Grund, Urkunden von unzweifelhaft zeitgemässer Schrift nur deshalb die Genuinität abzusprechen, weil sich die specielle Handschrift nicht durch zweite Exemplare belegen lässt. In dieser Hinsicht will ich besonders auf das in Wallhausen am 28. Juli 951, also unmittelbar vor dem Aufbruch des Königs ansgestellte St. 194 verweisen, das den graphischen Kennzeichen nach vereinzelt dasteht und doch unanfechtbar ist: auch hier wird ein gerade anwesender Mann mit dem Schreiben und Unterfertigen betraut worden sein. 1

Mit dem Aufbruch des Königs nach Italien beginnt der zweite Abschnitt der Kanzleiperiode Bruns. Bezeichnend für ihn ist eine Thatsache, die sich aus der näheren Betrachtung der aus zwölf Monaten vorliegenden Urkunden ergibt. Weder

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Unmittelbar an St. 194 ist die echte Vorlage einzureihen, welche dem allerdings interpolirten St. 214 zu Grunde liegt. Es ist bezeichnend für die bisherige Art Diplome zu beurtheilen, dass man um des Namens Walpert Löwenberger willen und ohne sich der Mühe weiterer Untersuchung zu unterziehen, diese Urkunde verworfen hat. Sie wird einerseits durch ihre Uebereinstimmung mit St. 191 und andererseits durch die Abweichungen von St. 194 gestützt. Bestände nur die erstere, so könnte man eine Benutzung von St. 194 für die Fälschung St. 214 annehmen. Aber dass St. 214 daneben Kennzeichen besonderer Art trägt, welche St. 194 abgehen, dagegen in anderen Diplomen dieser Zeic vorkommen, lässt sich, wenn man nicht den Fälschern die Ehre anthun will, sie als perfecte Diplomatiker zu betrachten, nicht anders erklären als dass das jetzt verunstaltete St. 214 auf eine echte Kanzleiausfertigung zurückzuführen ist.

726 Sicket.

Hoholt noch Otbert, welche wir als die einzigen geschulten und ständigen Mitglieder der Kanzlei im Jahre 951 kennen lernten, können sich im Gefolge des Königs und Kanzlers befunden haben; wenigstens verräth nicht eine der zwischen dem August 951 und dem August 952 ausgestellten Urkunden den geringsten Arbeitsantheil dieser beiden Männer. Dagegen muss der eine und andere der übrigen zuvor angeführten Männer mit über die Alpen gezogen und für die Kanzleiarbeit verwendet worden sein. Allerdings vermag ich keinen derselben als Ingrossisten oder Subscribenten in den noch erhaltenen Originaldiplomen nachzuweisen. Aber möglicher Weise haben sie vereinzelt als Recognoscenten fungirt. Und sicher haben sie auf die Abfassung einiger Stücke Einfluss genommen. Es ist, das darzuthun und überhaupt eine rechte Vorstellung von der damaligen Geschäftsführung und dem häufigen Wechsel in derselben zu geben, unumgänglich, sämmtliche Diplome dieser Zeit aufzuzählen und im einzelnen zu kennzeichnen. Die Thatsache selbst legt uns aber ihre Deutung nahe, Indem der König auf Widerstand gefasst war und sich zum Kriege gerüstet hatte, 1 mag man der Kanzlei entbehren zu können gemeint haben; desungeachtet konnten sich Magdeburger Mönche im Gefolge Bruns befinden. Da es dann doch Arbeit für die Kanzlei gab, wurden in erster Linie sie verwendet, wurden aber zugleich, wie wir schen werden, an Ort und Stelle neue Kräfte gewonnen.

In Pavia wurde am 23. September 951 einem Vasallen des Herzogs Heinrich St. 195 ertheilt. In der auf uns gekommenen Copie ist die Subscription unterdrückt worden. Für den Context ist eine damals sehr verbreitete Formel verwerthet worden. Anomal lautet dagegen die Datirung. Aber gerade diese Besonderheit wiederholt sieh in mehreren Diplomen desselben Jahres, und wenn wir nun beachten, dass mehrere der neben Hoholt, Brun B und Otbert begegnenden Subscribenten das Protokoll ziemlich frei behandeln und dass unter anderen Brun C die Datirungsformel fast in jedem Präcept anders

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Dümmler 194.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Charakteristisch ist nur der Schlusssatz: iussimus quoque hoc preceptum inde scribi subtusque manu propria roboratum bulla nostra sigillari. Höchstens bulla lässt da auf italischen Einfluss schliessen.

gestaltet, so würde eben die Anwesenheit des einen und andern dieser Notare die wiederholten Abweichungen von den strengen Kanzleinormen genügend erklären

Ich schalte hier ein, dass von einer Zweitheilung der Kanzlei, je nachdem für das Reich im bisherigen Umfange oder für das eben eroberte italienische Gebiet zu urkunden war, damals noch nicht ernstlich die Rede gewesen sein kann. 1 Doch lag es nahe, besonders wenn der Kanzler seine ständigen Notare nicht zur Hand hatte, auch Wälsche zur Arbeit heranzuziehen, und zumal da, wo für Angehörige Italiens Präcepte auszustellen und dortige Verhältnisse und Bräuche etwa zu berücksichtigen waren. So ist man offenbar bei Anfertigung von St. 196 für einen Geistlichen in Vercelli vorgegangen. Es wurde nicht allein advicem Bruningi? recognoscirt, welcher in den letzten fünf Jahren das Erzkanzleramt in Italien bekleidet hatte, 3 sondern es wurde auch als Schreiber und Subscribent ein Mann verwendet, der gleichfalls der Kanzlei der einheimischen Könige angehört hatte. 4 Ja Brun hat gleich darauf einen Italiener zum ständigen Mitglied der Kanzlei gemacht, nämlich Wigfrid, von dem die Originalurkunden St. 199, 200, 203, 208-210 geschrieben sind, dessen Einwirkung auf die uns abschriftlich überlieferten St. 198, 202, 204-207 unverkennbar ist, dem die Recognition von St. 200, 202-206, 208-210 überlassen wurde. 5 Schrift, Sprache und Orthographie verrathen den Wälschen, 6 Auch an Uebung hat es ihm nicht gefehlt, so dass wir ihn als im Kanzleidienst aufgewachsen betrachten müssen. Brun ist also, da man sich beim Aufbruch nach Italien nicht genügend vorgeschen hatte, darauf bedacht gewesen, für

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Vgl. Stumpf Wirzb. Immunitäten 1, 33, Anm. 56. — Ich werde später den im Jahre 951 beobachteten Vorgang mit dem des Jahres 962 vergleichen.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Vollständig lautet die Unterschrift; Brun cancellarius advicem Brunigigi episcopi et archicancellarii.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Dümmler 140.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Unter andern ist das Diplom vom 13, November 943 für das Kloster des h. Eusebius (Original in Vercelli, gedruckt in Hist, patrine Mon., DD, 1, 152 n° 91) von gleicher Hand wie St. 196.

<sup>1</sup> In St. 198, 199, 207 ist Brun als Recognoscent genannt.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Die Ausführung behalte ich mir für die nächste Abhandlung vor, in der ich dann auch näher auf die Herkunft dieses Notars eingehen werde.

mehr normale Besorgung der Geschäfte einen geschäftskundigen Mann zu gewinnen. Demselben wurde aber erst mit der Zeit freie Hand gelassen. Auf das Protokoll und die Fassung von St. 198 nämlich, das ebenfalls der Sprachformen wegen Wigfrid beigelegt werden muss, haben ersichtlicher Weise die deutschen Begleiter des Kanzlers noch Einfluss genommen, insbesondere wohl Brun F, dessen Elaborat St. 180 manches Kennzeichen mit St. 198 gemein hat. Desgleichen ist Wigfrid für St. 202 das Concept geliefert, wahrscheinlich ganz vollständig, da die Datirung wiederum an St. 195 erinnert. Die übrigen Diplome dagegen sind, wenn auch das eine und andere sich an Vorurkunden anschliesst, von Anfang bis Ende Wigfrids Werk.

Indem Wigfrid den König zwar nach Deutschland begleitete, aber bald in seine Heimath zurückkehrte, wo wir ihn nach vielen Jahren nochmals als Subscribenten von St. 346 antreffen, fehlte es der Kanzlei wieder an den rechten Arbeitskräften. Das wird ganz klar, wenn man die nächstfolgenden Präcepte überblickt und so weit als möglich die Dictatoren, Subscribenten und Recognoscenten derselben feststellt, nämlich, wie ich sie anordne, St. 224, 212, 225, 226, 213, 178, 216. In einer einzigen Urkunde dieser Reihe, in St. 213, 1 wird der Kanzler selbst als Recognoscent genannt. Dagegen hat an seiner Statt jener Liudolf, der dem königlichen Hause verwandt war, einige Male als Hofkapellan genannt wird, später Bruno als Kanzler nachfolgte, St. 224, 225, 226 recognoscirt. Gleichfalls an Bruns Statt beglanbigte Abraham notarins St. 212, Enno notarius St. 178, endlich Haolt cancellarius St. 216.2

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Inhaltlich allerdings eine Fälschung, für welche aber eine entschieden echte Urkunde benutzt worden ist: dieser ist nicht allein das Protokoll entnommen, sondern auch der Satz: quocirca — succedentium, welcher mit St. 178 übereinstimmt.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Dass ich St. 224, 225, 226 abweichend von Stumpf zum Jahre 952 einreihe, vermag ich hier nicht zu begründen, da ich sonst auf alle Fragen der Datirung eingehen müsste. Dagegen kann ich über die Datirung von St. 178 (nämlich zu 952 Juli 4) gleich Rechenschaft geben. Um der Art der Recognition willen setze ich dies Stück nach dem Jahre 951 und, da gerade annus regni XVI am besten bezeugt ist, zu 952. — Ficker Beiträge 2, 170 hält Haolt in St. 216 für identisch mit Hoholt und nimmt an, dass der Notar Hoholt das Concept unterfertigt habe und demzufolge auch in der Reinschrift, wenn auch in anderer Namensform angeführt

Also ein fast ununterbrochener Weehsel. Ebenso wechseln in diesen Monaten, soweit wir nach den Originalen urtheilen können, 2 die Schreiber, deren ich mindestens drei zu unterscheiden vermag. Des weitern sind die Contexte dieser sieben Urkunden sehr mannigfaltig ausgefallen und auch die Protokolle weisen allerlei Abweichungen von den Normen auf. Dabei erinnert die Ungebundenheit in Bezug auf die Titulatur des Königs und betreffs der Datirung wiederum an die Männer, welche vor 951 neben Hoholt und Brun B dann und wann an der Kanzleiarbeit theilnahmen, und insbesondere wiederholt sieh in St. 212 und 178 die gleiche Umstellung der Zeitmerkmale wie in St. 195, 202 oder wie in den von Brun F subscribirten Urkunden. Kurz, bis in den August 952 hinein vermisse ich (von Wigfrid abgesehen) das ordentliche und geschulte Personal der Kanzlei, die Stetigkeit in der Anfertigung der Diplome und in der Vollziehung derselben durch Recognition, die Kenntniss oder doch die Beobachtung der herkömmlichen Normen. Und daraus folgere ich, dass das ständige Personal der Kanzlei, wie es im Herbst 951 daheim geblieben ist, sieh auch nicht sofort nach der Rückkehr des Königs auf deutschen Boden wieder bei Hofe eingefunden hat.

Erst indem Otbert und Hoholt von neuem zur Arbeit herangezogen wurden, kam wieder Ordnung in die Geschäftsführung. Jener schrieb St. 217—219 und recognoscirte im eigenen Namen St. 217 und 219, während er das dritte Diplom für Brun als Recognoscenten unterfertigte. Es folgen darauf St. 232, 153, 191, an deren Entstehung Hoholt mehrfach

worden sei. Aber an sich ist, worauf ich bei anderer Gelegenheit zurückkommen werde. Fiekers Hypothese von der Unterfertigung der Concepte durch die Recognoscenten nicht haltbar. Andererseits erklärt gerade der oben dargelegte Sachverhalt zur Genüge, dass in dieser Zeit gewisse Recognoscenten nur ein Mal verkommen.

<sup>4</sup> Nur etwas besser würde es mit der Besetzung der Kanzlei stehen, wenn etwa, worüber bei der Beschaffenheit des Materials keine Gewissheit zu erzielen ist, in Abraham, Enno, Haolt die Namen der Münner stecken sollten, die ich zuvor mit Brun C u. s. w. bezeichnen musste.

Findem der modernen Copie von St. 213 ein Facsimile des angeblichen Originals beigefügt ist, kann ich auch von letzterm sagen, dass bei Anfertigung desselben ein Präcept von der Hand des Ingrossisten von St. 224 als Schreibvorlage gedient haben muss.

betheiligt ist, denn St. 153 und 191 hat er selbst recognoscirt und St. 232, von Brun recognoscirt, hat er in Gemeinschaft mit Brun C geschrieben. Endlich schliessen sieh St. 221—223 an, in denen wiederum der Kanzler selbst als Recognoscent auftritt. Indem die Schrift von St. 221 an die von St. 226 und die Schrift von St. 223 an die von 224 erinnert, ersehen wir, dass neben oder unter Otbert und Hoholt auch Schreiber, die sich im Jahre 952 nachweisen lassen, in Thätigkeit geblieben sind.

Ich habe bisher St. 222 vom 21. April 953 (denn St. 223 ist ohne Tages- und Monatsbezeichnung, wird aber um des gemeinsamen Ausstellungsortes Quedlinburg willen an St. 222 anzureihen sein) als das letzte Diplom aus der Kanzleiperiode Bruns aufgeführt, der es als von Brun cancellarius advicem Rothberti archicapellani recognoscirt sieher noch angehört. Ob wir diese Periode noch weiter zu erstrecken haben oder nicht, lässt sieh erst entscheiden, wenn wir den relativen Werth der damals üblichen Titulaturen festgestellt haben.

Wir sahen schon, dass Brun in den Jahren 941-951 alle Diplome in seinem Namen unterfertigen liess. Es geschah aber regelmässig advicem illius, d. h. anstatt eines der Erzbischöfe von Mainz, Trier, Köln oder Salzburg, als der Nachfolger der Männer, welche in vergangenen Zeiten oberste Leiter der Kanzlei gewesen waren. Gleiche Ehre wurde, als für Italien geurkundet wurde, erst dem Bischof Bruning von Asti in St. 196 (archicancellarius) zu Theil, dann dem Erzbischof Mannasse von Mailand (in St. 199 archicapellanus, in St. 207 archicancellarius); daneben steht aber auch das Diplom für die Veroneser Geistlichkeit St. 198 mit advicem Frithurici archicapellani. Zwischen Erzkanzler und Erzkapellan ist offenbar mit der Zeit nicht mehr geschieden worden oder besser

Das Original von St. 153 ist datirt: kal. ian. anno domini DCCCCLVIII, ind. VI, regnante pio rege Ottone anno XVII; actum Franconefurt etc. Hier ist DCCCCLVIII verschrieben statt DCCCCLIII. Die unrichtige Indiction kehrt in mehreren Diplomen dieser Zeit wieder. Richtig ist nur das Regierungsjahr. — Für St. 191 bieten die mehrfachen Ueberlieferungen sehr verschiedene Zeitmerkmale, so dass ich es nur ans Wahrscheinlichkeitsgründen zum 13. Januar 953 einreihe. — Zn St. 232 vgl. meine Beitr. zur Diplomatik 6, 408 und Ficker Beiträge 2, 507.

gesagt: der erstere Titel ist von dem zweiten fast verdrängt worden. Wie wir sahen, begann dies sehon unter Heinrich 1. (H. 40). Unter Otto I. wurde der Trierer Erzbischof nur noch in St. 88 und der Kölner nur noch in St. 99 als archicancellarius aufgeführt. Dagegen wird auffallender Weise Friedrich von Mainz, welcher früher fast ausnahmslos archicapellanus heisst, in sieben Diplomen Erzkanzler genannt. Trotzdem werden wir den Erzkapellan-Titel als damals vorherrschend bezeichnen dürfen.

Danach werden wir auch die dem Kanzler Brun seit dem Jahre 951 beigelegten Bezeichnungen zu beurtheilen haben. Von 29 Diplomen zwischen dem September 951 und dem April 953 weisen nämlich 19 die Recognitionsformel auf, welche ich N. advicem C. nenne. In jedem dieser 19 Fälle wird nun, wie wir das schon zu Zeiten des Aspert und des Poppo fanden, Brun ein höherer als der Kanzlertitel gegeben: fünf Mal der eines Erzkanzlers und dreizehn Mal der eines Erzkapellans. <sup>2</sup> Dass kein besonderer Werth auf die eine oder die andere Benennung gelegt wurde, lehren die von demselben Wigfrid subscribirten Stücke. Dennoch würde, da von Liutward abgesehen noch gar kein Präcedenzfall vorlag, Brun wohl kaum so häufig Erzkapellan genannt worden sein, wenn sich dieser Titel nicht schon bei Erwähnung der Erzbischöfe so eingebürgert hätte.

Wurde aber der Kanzler bei Unterfertigung nach der Formel N. adv. C. regelmässig Erzkanzler oder Erzkapellan genannt, so konnten die wieder häufiger recognoscirenden No tare, denen zu jeder Zeit gelegentlich auch der Titel cancellarius zugestanden war, sich desselben gleichfalls wieder bedienen. Dies thaten jedesmal Wigfrid, Liudolf, Hoholt. Othert und Haolt, so dass sich dazumal nur Abraham und Enno mit dem Titel notarius beschiëden. Lautet demnach in St. 224.

Wahrscheinlich hing auch das ganz vom Belieben des jeweiligen Schreibers ab. Unter den betreffenden Präcepten sind eines vom 17. November 942 (ineditum), sowie St. 116 und 150 von Brun B unterschrieben und St. 130, 131 von Brun D. Dazu kommen St. 92 (vielleicht von Heholt geschrieben) und St. 141 Eingang von Brun B, dagegen das Eschatokoll ausserhalb der Kanzlei entstanden.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ohne Titel in St. 219.

225, 226 vom Jahre 952 die Recognition Liutulfus cancellarius advicem Brunonis archicappellani, so unterscheidet sich dieselbe in keiner Weise von der in St. 228, 229 u. s. w., d. h. in Urkunden aus der Zeit da Lindolf zum wirklichen Kanzler und Bruno zum wirklichen Erzkapellan emporgestiegen waren. Darin liegt die Schwierigkeit, die rechte Grenze zwischen der Kanzleiperiode Bruns und der Lindolfs zu ziehen. Dennoch haben bereits Stumpf und Dümmler 1 das richtige getroffen. Indem Brun im Context von St. 227 vom 11. August 953 nur als dilectus frater noster bezeichnet wird, dagegen im Eingang von St. 228 vom 20. August als venerabilis archiepiscopus, haben wir seine Erhebung auf den Kölner Stuhl zwischen diese zwei Zeitpunkte zu setzen. Aller Wahrscheinlichkeit nach fällt aber mit dieser auch seine Erhebung zum Erzkapellan und die Bestallung Lindolfs als wirklichen Kanzlers zusammen, so dass St. 227 noch zur Kanzleiperiode Bruns zu rechnen und die des Nachfolgers Liudolf mit St. 228 zu beginnen ist.

Unmittelbar vor seinem Austritt aus der Kanzlei hat Brun für dieselbe noch eine neue Kraft gewonnen. Bekanntlich wurde Brun in Köln gewählt, während sein Bruder Mainz belagerte. Von dort aus stattete er den Kölnern einen kurzen Besuch ab, um nochmals in das Lager von Mainz zurückzukehren. <sup>2</sup> Damals wird ihm in Köln ein gewisser Adalbertus bekannt geworden sein, welcher im Jahre 950 eine Urkunde des Erzbischofs Wiefrid von Köln vollzog, d. h. die Zeugenreihe schrieb und dann in verlängerten Buchstaben hinzufügte: ego Adalbertus advicem Meinheri cancellarii recognovit.3 Derselbe muss sich sofort Brun angeschlossen haben. Von demselben Notar sind nämlich St. 228 für Oeren und ein Theil von St. 229 für S. Maximin in Trier, beide vom 20. August 953, geschrieben, d. h. die ersten von dem neuen Kanzler Liudolf recognoscirten Urkunden. 4 Aber auch das nur abschriftlich erhaltene St. 227 hat mehrere Merkmale mit St. 228

Jahrbücher Otto I, 220.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Dümmler 220.

Original im Kölner Stadturchiv, gedruckt in Ennen Quellen der Stadt Köln 1, 464 n° 2.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Deshalb habe ich ihn in Beitr, zur Dipl. 6, 362-370 mit Liutolf A bezeichnet.

und 229 gemein, so dass Adalbert auch an dessen Ausfertigung betheiligt erscheint. Ist das richtig, so trat er schon unter Brun in die Kanzlei ein.

Blicken wir hier nochmals auf den Wechsel in den Arten der Recognition seit 919 zurück. Vacante cancellaria konnte in den Jahren 919 bis 930 nur nach der Formel N. adv. A. unterfertigt werden. Für 930 bis 936 wird man aus der stehenden Art C. adv. A. schliessen dürfen, dass Poppo stets bei dem König geweilt und dessen Befehle in Empfang genommen hat, dass er sie dann zwar durch die Notare ausführen liess, aber diese gleich seinen Vorgängern nicht mehr als Recognoscenten fungiren lassen wollte. Wo möglich hat auch dieser Kanzler alle Verantwortung auf sich nehmen wollen. Aber unter Otto vermochte er das nicht durchzuführen. Zu Gunsten Adaltags wird noch einmal die Recognition N. adv. A. aufgenommen, um dann auf immer zu verschwinden. Doch auch N. adv. C. taucht vereinzelt, nämlich in St. 83 und 90, wieder auf. Da Poppo nach St. 84 vom 8. April 940 als bei Hofe anwesend erscheint, kann die Recognition der Tags zuvor ausgestellten Urkunde für S. Gallen durch Notker als blosse Ausnahme, als ein Notker oder seinem Kloster gemachtes Zugeständniss betrachtet werden. Ob ähnliche besondere Umstände die Unterfertigung von St. 90 durch Adalman bestimmt haben, lässt sich nicht ergründen. Immerhin stossen diese zwei Fälle die Annahme nicht um, dass Poppo nach wie vor 936 die Notare von der Recognition auszuschließen gestrebt habe. Die gleiche Absicht wird man dem Kanzler Brun zusehreiben dürfen. Wenn nun doch zu Ausgang des Jahres 951 Wigfrid und im weiteren Verlauf mehrere Notare advicem Brunouis recognosciren, so ist das gewiss eine eigenthümliche Erscheinung, und es muss ganz besondere Gründe gehabt haben, von einem Verfahren abzuweichen, das man schon in den Jahren 900-918, 930-936, 941-951 consequent, ferner auch in den Jahren 936-940 nach Thunlichkeit befolgt hatte und das man im Jahre 953 zur alleinigen Regel erhob. Wenn Ficker 1 zu der Annahme hinneigt, dass An- oder Abwesenheit des Kanzlers dabei den Ausschlag gegeben haben, so wird diese

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Beiträge 2, 169.

734 Sicket.

Erklärung gerade für das Jahr 952 kaum am Platze sein. Dass Brun in fremdem und zum Theil feindlichem Lande sich anderswo als in der Nähe seines Bruders aufgehalten habe, ist doch an sich unwahrscheinlich. Ferner wird Brun wenigstens in drei von den Notaren recognoscirten Diplomen (St. 206, 210, 191) als Intervenient genannt, so dass es geradezu Wunder nehmen muss, dass der von ihm erwirkte Beurkundungsbefehl nicht ihm ertheilt sein soll. Wichtiger ist der andere Umstand: wenn ein ganzes Jahr hindurch fast regelmässig die Notare iussi und als solche Recognoscenten waren, warum haben sie nicht nach altem und noch 936 – 937 nachweisbarem Brauche advicem A. subscribirt?

Den besten Aufschluss darüber, glaube ich, bietet uns die Geschichte des Erzkapellanats. Ich habe früher (S. 675) bemerkt, dass die politische Situation unter Arnolf dessen Erzkapellan Theotmar von Salzburg zu statten kommen musste. Die Sachlage wurde aber sehr bald eine andere. Bereits unter Ludwig IV. lag der Schwerpunkt nicht mehr im Osten des Reiches, und unter Konrad begann Baiern eine Sonderstellung einzunehmen. Schon dadurch musste Pilgrim von Salzburg, obwohl er sich noch im Erzkapellanate behauptete, an Autorität einbüssen. Dazu kam, dass der von ihm ganz unabhängige Salomon der eigentliche Leiter der Kanzlei wurde. So wurde schon damals die Kanzlei der Beeinflussung durch den Erzkapellan entrückt. Und wenn auch Heriger und Hiltibert von Mainz als Erzkapellane Heinrichs und in Ermanglung eines Kanzlers vielleicht wieder mehr auf die Besetzung der Kanzlei und die Führung der Geschäfte einzuwirken in die Lage gekommen sein mögen, so ist das Erzkapellanat offenbar seit den Anfängen Ottos im Niedergang begriffen gewesen.

Als zum ersten Male im ostfränkischen Reich im Jahre 870 das Erzkapellanat einem Erzbischof, nämlich Liutbert von Mainz, übertragen wurde, ist wohl noch nicht daran gedacht worden, jene Würde an ein bestimmtes Erzbisthum zu knüpfen. Und wie wir sahen, blieb Liutbert Erzkapellan nur bis zum Jahre 882 und wurde dann nur noch vorübergehend zu Ende Karl III. als solcher anerkannt. Glücklicher waren in der

<sup>1</sup> Vgl. Mühlbacher in Wiener S. B. 92, 346.

Beziehung die Erzbischöfe von Salzburg. Denn nachdem Theotmar sehon unter Karlmann diese Würde bekleidet hatte. war sie ihm unbestritten unter Arnolf und Ludwig IV. bis zu seinem Tode im Jahre 907. Und indem sich auch sein Nachfolger Pilgrim bis zum Ende Konrads als Erzkapellan behauptet hatte, konnte in Salzburg am ehesten die Vorstellung entstehen, dass der dortige Metropolit ein Anrecht auf das Erzkapellanat habe. Aber erst unter Otto fand der dritte Nachfolger Pilgrims, d. h. Erzbischof Herold Gelegenheit, sein Recht geltend zu machen. Indessen hatten die Erzbischöfe von Mainz ein wo möglich besseres Anrecht erworben, das nur wieder eingeschränkt wurde durch ähnliche Ansprüche von Trier und Köln. Ja die Mainzer strebten nach der ausschliesslichen Würde für das ganze Reich, während Salzburg, Trier und Köln nur auf kleineren Gebieten anerkannt sein wollten. Sollte es sich nun auch blos um Ehrenrechte gehandelt haben, was kaum anzunehmen ist, so musste schon diese Concurrenz dem Erzkapellanate abträglich werden. Noch mehr aber schadete dem Ansehen der vier Erzkapellane, dass sie sich den Plänen des Königs Otto widersetzten und doch schliesslich unterlagen. Die Opposition der vier Erzbischöfe läuft ziemlich parallel mit der der Herzoge und berührt sich mit derselben in mehr als einem Punkte. Offenbar hat auch ihnen gegenüber Otto begründete Ansprüche anerkennen, aber zugleich seine königliche Autorität geltend machen wollen. Wie schwer ihm das gemacht wurde, zeigen die Vorgänge des Jahres 939. Friedrich von Mainz hatte sich offen der Empörung angeschlossen und musste endlich in Haft genommen werden. Aber als Erzkapellan wie als Erzbischof unabsetzbar musste er nach wie vor, so mächtig war doch das Herkommen, in den Präcepten des Königs genannt werden, genoss also auch als Rebell die mit der Würde verbundenen Vortheile. Ich deutete schon an, dass bei der Erhebung Bruns zum Kanzler wohl die Absicht mitgewirkt haben wird, die Kanzlei von allen anderen Einflüssen frei und zum unbedingten Werkzeuge des Königthums zu machen. Nun aber schloss sich auch in den folgenden Jahren bald dieser bald jener der vier Erzbischöfe wiederholt der Opposition an und gerade der Mainzer ging in ihr am weitesten. Noch als Otto seinen Zug über die Alpen

antrat, hatte er Friedrich volles Vertrauen geschenkt und beauftragt, mit dem Bischof Hartbert von Chur in Rom über die Aufnahme dort und über die Kaiserkrönung zu unterhandeln. Als die Gesandten heimkehrten, blieb nur Hartbert bei dem König in der Lombardei, während der Mainzer mit Liudolf nach Deutschland eilte und bereits zu Weihnachten 951 in Saalfeld mit anderen Missvergnügten zusammentraf. Was den König und den Erzbischof damals entzweite, wissen wir nicht. Aber wann der Bruch erfolgt sein mag, lässt sich annähernd aus den Urkunden berechnen. Dass Friedrich in der Recognition von St. 198 am 9. October genannt wird, besagt nicht, dass er damals anwesend gewesen sei. 1 Dagegen glaube ich aus St. 200 vom 15. October entnehmen zu können, dass Hartbert in Pavia beim König weilte und mit Zustimmung von Liudolf die fiscalischen Einkünfte der Churer Grafschaft geschenkt erhielt; wenn damit die dem Könige eben geleisteten Dienste haben belohnt werden sollen, würde Hartbert bereits von Rom zurückgekehrt sein. Somit könnte die Missstimmung gegen Friedrich auch bis in diese Tage zurückreichen und könnte sich erklären, dass mit St. 200 eine Neuerung betreffs der Recognition beginnt. Dass zehn Jahre früher Anstand genommen war, den abtrünnigen Erzkapellan des Rechtes zu entkleiden, das er auf Nennung in den Königsurkunden hatte. schliesst nicht aus, dass man bei wiederholter Auflehnung einen Schritt weiter gegangen ist. So nehme ich an, dass die Nennung von Friedrich mit Absicht unterblieben ist. Unseres Wissens ist Friedrich zuerst im August 952 auf dem Reichstag zu Augsburg wieder vor dem Könige erschienen. Doch selbst da (St. 216) und im nächsten Monat (St. 217) nahm die Kanzlei von ihm nicht Notiz, sondern erst am 15. October (St. 218) wurde von neuem an seiner Statt recognoscirt. Dies alles bestätigt meine obige Annahme. Nun mag es damit auch zusammenhüngen, dass Bruno gerade zuerst in St. 200 der Titel eines Erzkapellans beigelegt wurde. Von einer eigentliehen Erhebung zu der Würde war jedoch noch nicht die Rede, wenigstens erscheint es mir mit solcher unverträglich,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Wie auch Dümmler 199 richtig bemerkt. Von ihm weiche ich nur in der Deutung von St. 200 ab.

dass Bruno doch auch in der Zwischenzeit (St. 207) als Kanzler fungirt und als solcher im October 952 sich auch dem wieder zu Gnaden aufgenommenen Friedrich und desgleichen Rotbert von Trier (St. 222) unterordnet. Aber die Absieht den Rebellen Friedrich nicht in den Urkunden zu nennen, erklärt endlich auch, dass man unter so ausserordentlichen Verhältnissen noch einmal zu der seit lange möglichst vermiedenen Art der Recognition N. adv. C. zurückgriff, nämlich um nicht, wenn der Notar iussus und deshalb Recognoseent war, den Erzkapellan als seinen Gewähren anführen zu müssen. 1 Anders stand es, sobald Brun Erzkapellan geworden war: nun konnte die lange angebahnte Neuerung für alle Folgezeit durchgeführt werden, in allen Fällen mit Ausschluss der Notare die jeweiligen Kanzler als Recognoscenten anzuführen, auch wenn sie weder den königlichen Befehl erhalten noch zu seiner Ausführung persönlich mitgewirkt hatten, ja selbst wenn sie momentan fern vom Hofe weilten. Wahrscheinlich ist mir, wenn ich auch aus dieser Zeit keinen Nachweis beibringen kann, dass auch mit der Recognition in althergebrachter Weise Missbräuche verbunden gewesen sind, dass die Absieht ihnen vorzubeugen mit dazu beigetragen hat, neue Bestimmungen zu treffen. Die Art aber, wie im Jahre 953 die Recognition geregelt wurde, beweist, dass die alten Vorstellungen mit der Zeit dahin geschwunden waren. Wie man in der zweiten Hälfte des neunten Jahrhunderts aufgehört hatte, die eigenhändige Unterschrift des Recognoscenten als Erforderniss zu betrachten, so legte man im zehnten Jahrhundert auch keinen Werth mehr darauf, dass der recognoseirende Kanzler im strengen Sinne des Wortes wissender Zeuge sei. Die Bezeugung von Amts wegen im Namen des Kanzlers in Verbindung mit dem Vollziehungsstrich und der Besiegelung galt geraume Zeit hindurch als genügende Bürgschaft, wenn auch vorübergehend wie unter Heinrich III. durch Einführung des Beizeichens 2 der Versuch

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Mit Absieht habe ich hier von den erzählenden Quellen (Ruotgeri Vita Brun., Vita Math. u. s. w.) keinen Gebrauch gemacht, weil ihre diesbezüglichen Angaben alle zu allgemein gehalten sind, um für die Geschichte der Kanzlei verwerthet werden zu können.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ficker Beiträge 2, 65 ff.

gemacht wurde, die königlichen Präcepte als solche durch weitere sichtbare Kennzeichen zu beglaubigen.

Wie Otto den Widerstand der Herzoge durch Uebertragung der erledigten Ducate an die nächsten Anverwandten zu beseitigen strebte, so suchte er in ganz ähnlicher Weise das Erzkapellanat unschädlich zu machen. Der Tod Wigfrids von Köln gab Gelegenheit. Brun als Nachfolger in Köln zum wirklichen Erzkapellan zu machen. Neben diesem war von Rodbert von Trier als Erzkapellan oder Erzkanzler nicht mehr die Rede. Nur noch in zwei Diplomen aus dem November und December 953 (St. 230, 231) wird der Salzburger Herold in der Recognition genannt, aber nicht einmal mehr als Erzkapellan bezeichnet. Sein Nachfolger Friedrich musste auf diese Würde verzichten. Als aber Ottos Sohn Wilhelm 956 Erzbischof von Mainz wurde, trat dieser seinem Oheim Brun nochmals mit Ansprüchen entgegen, so dass erst der Tod Bruns den Streit und zwar zu Gunsten von Mainz beendete. So bildet erst das Jahr 965 einen Abschnitt in der Geschichte des Erzkapellanats, in welche überdies die definitive Theilung der Kanzlei in eine deutsche und in eine italienische hineinspielt. Dies darzulegen und, als nothwendige Ergänzung der Geschichte jener Würde, die Rechte der Erzkapellane und deren Begrenzung, soweit es möglich ist, festzustellen, behalte ich mir vor. da ich hier nur die Entwicklung des Kanzleramtes bis zu dem insbesondere für die Recognition wichtigen Wendepunkte des Jahres 953 zu schildern die Absicht hatte.

## X. SITZUNG VOM 16. APRIL 1879.

Der Vicepräsident Herr Hofrath Dr. Alfred Ritter von Arneth übermittelt den zehnten und letzten Band seiner "Geschichte Maria Theresia's'.

Von dem c. M. Herrn Professor Dr. Heinrich Ritter von Zeissberg wird ein Promemoria, betreffend die Fortsetzung des Vivenot'schen Werkes, vorgelegt.

Herr Dr. Jakob Minor, d. Z. in Wien, ersucht um Bewilligung einer Subvention zur Drucklegung seines im Manuscripte vorgelegten Werkes: "Christian Weisse und seine Beziehungen zur deutschen Literatur".

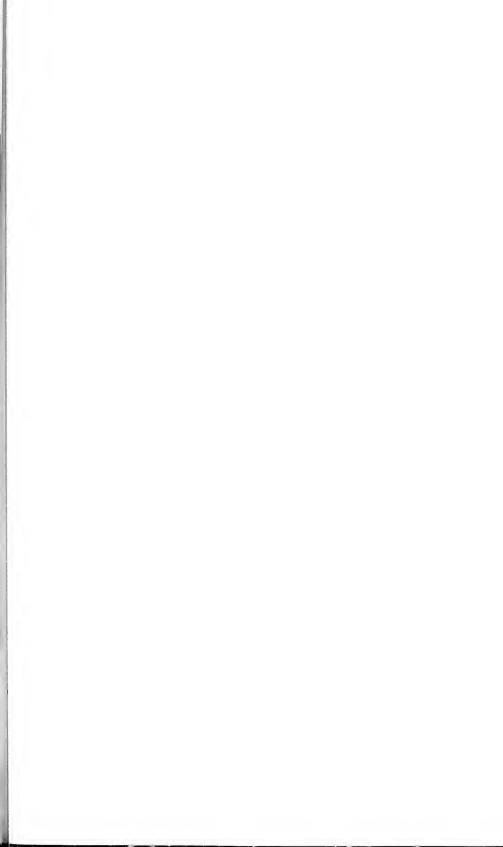
Das w. M. Herr Professor Dr. Hartel legt eine Abhandlung des Herrn Professor J. Müller in Innsbruck vor, welche betitelt ist: "Emendationen zur Naturalis Historia des Plinius III- und um deren Aufnahme in die Sitzungsberichte der Verfasser ersucht.

## An Druckschriften wurden vorgelegt:

Accademia reale delle Scienze di Torino: Atti vol. XIV. Disp. 2ª [Gennaio 1879]. Torino; 8º.

Akademie, koninklijke, van Wetenschappen te Amsterdam: Jaarboek voor 1877. Amsterdam; 8°. — Verslagen en Mededeelingen Afdeeling Letter-Sitzungsber, d. phil.-hist. Cl. XCIII. Bd. IV. Ilit. 48

- kunde. Tweede Reeks VII. Decl. Amsterdam, 1878; 8°. Idyllia aliaque poemata Francisci Pavesi. Amstelodami, 1878; 8°.
- Akademija, jugoslavenska znanosti i umjetnosti: Monumenta spectantia historiam Slavorum meridionalium. Volumen IX. U Zagrebn. 1878; 8°. — Rad. Knjiga XLVI. U Zagrebn, 1879; 8°.
- Bibliothèque de l'École des Chartes: Revue d'érudition. XLe Année, 1879, 1<sup>re</sup> Livraison. Paris; 8<sup>o</sup>.
- Gesellschaft, königliche der Wissenschaften zu Göttingen. Abhandlungen. XXIII. Band vom Jahre 1878. Göttingen; 4°. Nachrichten von der k. Gesellschaft der Wissenschaften und der Georg Augusts-Universität aus dem Jahre 1878. Göttingen, 1878; 12°. Göttingische gelehrte Anzeigen. 1878. I. und II. Band. Göttingen, 1878; 12°.
  - k. k. geographische, in Wien: Mittheilungen. Band XXII. (N. F. XII.)
     Nr. 3. Wien, 1879; 8°.
- Krones, F. Dr.: Zur Geschichte der ältesten, insbesondere deutschen Ansiedlung des steiermärkischen Oberlandes mit nebenläufiger Rücksicht auf ganz Steiermark. Graz, 1879; 8°.
- Museum, germanisches: Anzeiger für Kunde der deutschen Vorzeit. N. F. XXV. Band. Nr. 1-12 nebst XXIV. Jahresbericht. Nürnberg, 1878; 4°. Prantl, Carolus: Aristotelis Physica. Lipsiae, 1879; 12°.
- Revue politique et littéraire et ,Revue scientifique de la France et de l'Étranger. VIII Année, 2º Série. Nros. 40 et 41. Paris, 1879; 4º.
- Society, the royal geographical: Proceedings and monthly Record of Geography. Vol. 1. Nr. 4. April 1879. London; 80.
- Strassburg, Universität: Akademische Gelegenheitsschriften pro 1877, 8, 62 Stücke 80 und 40.
- Verein für meklenburgische Geschichte und Alterthumskunde: Jahrbücher und Jahresbericht. XXIII. Jahrgang. Schwerin, 1878; 8°. Meklenburgisches Urkundenbuch. XI. Band. Orts- und Personen-Register zu Band V—X. Schwerin, 1878; 4°.
  - historiseher, für Niedersachsen: Zeitschrift. Jahrgang 1878 und 40. Nachricht über den historisehen Verein in Niedersachsen. Hannover, 1878; 89.







AS 142 A 53 Bd .93 Akademie der Wisseschaften, Vienna. Philosophisch-Historische Klasse Sitzungsberichte

PLEASE DO NOT REMOVE
CARDS OR SLIPS FROM THIS POCKET

UNIVERSITY OF TORONTO LIBRARY

