

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

## Usage guidelines

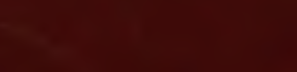
Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + *Refrain from automated querying* Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + Keep it legal Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

## **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/

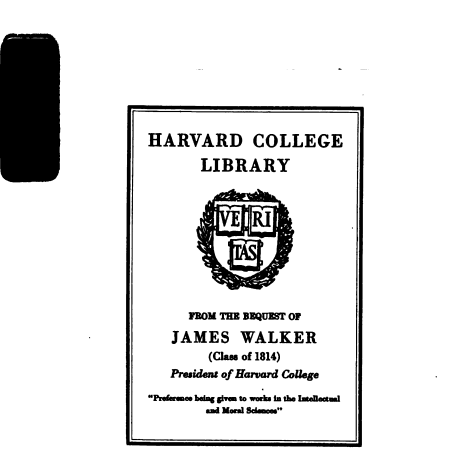




• <sup>i</sup> bys

bga

Phil 1705.4.3







•

,

.

•



.

•

# Geschichte

O

der

# neueru Philosophie

von

Runo Fischer.

Jubiläumsausgabe.

Bweiter Band.

Descartes' Schule. Spinozas Leben, Berke und Lehre.

Bierte nen bearbeitete Auflage.

Beidelberg.

Carl Binter's Universitätsbuchhandlung.

1898.



# Spinozas

# Leben, Verke und Lehre.

Von

9-11 9-12 9-12

Runo Fischer.

Bierte neu bearbeitete Auflage.



# Beidelberg.

Carl Winter's Universitätsbuchhandlung.

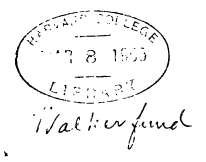
1898.



-----

# Phie 1705.4.3

۲



Mue Rechte, besonbers bas Recht ber Ueberjegung in frembe Sprachen, werden vorbehalten.



# Vorrede.

Um der Kürze willen heißt diefer nunmehr zweite Band des vorliegenden Werkes "Spinoza", weil der größte Theil feines Inhalts das Leben, die Schriften und die Lehre diefes Philosophen behandelt; während das durchgängige Thema kein anderes ift als "die Schule Des= cartes", zu welcher Spinoza als Bollender und Schlußglied gehört, denn er hat dis in ihre letzten Consequenzen diejenige Haupt= und Grundlehre durchgeführt, welche von Descartes festgestellt worden war: von ihm einzig und allein.

Dadurch ift der Gesichtspunkt bestimmt, unter dem ich die Ent= stehung und den Charakter der Lehre Spinozas aufgesaßt und dar= gestellt habe. Er ist in allen vier Auflagen nach stets erneuter Prüfung unverändert geblieben, nur im Einzelnen, wie es der litterarische Stand der Sache mit sich gebracht hat, noch genauer und aussührlicher ent= wickelt worden. Es hat auch nicht an Gegnern geschlt. So weit ich ihre Einwürfe kennen gelernt und beachtenswerth gesunden, habe ich ihnen Rede und Antwort gestanden, aber mein Felb behauptet. Nach= dem eine Sache zur Klarheit gediehen ist, sinden sich immer gewisse Gegner, die sogleich beschlissen sich unter dem Scheine der Neuheit die Borrebe.

Sache wieder zu verdunkeln und unklar zu machen. 3ch bin diefer Art von Gegnern und Gegenreden häufig begegnet, hier wie anderswo.

Wir wollen auf fie anwenden, was Spinoja in seinen «Cogitata metaphysica» gesagt hat: «Ad haec non puto operae pretium esse, hic autores, qui diversum a nobis sentiunt, resutare nam hoc modo rem claram obscuriorem redderemus».

Beidelberg, im Mai 1897.

# Auno Fischer.

\_..

Erstes Buch.

# Descartes' Schule.

# Erstes Capitel.

|             |                  |         | <b>P</b>    |       |        | ·     |       |       |        |   |   | Seite |
|-------------|------------------|---------|-------------|-------|--------|-------|-------|-------|--------|---|---|-------|
| Berbreitun  | g und Ausbi      |         | 1 Des       |       | teff   | mif   | Men   | 90    | re     |   |   | 3     |
|             | Cartefianismus   |         |             |       |        |       |       |       |        | • | • | 3     |
|             | Der neue Rati    |         |             |       |        |       |       |       |        |   | • | 3     |
|             | Philosophische   |         |             |       |        |       |       |       |        | • | • | 6     |
|             |                  |         |             |       |        |       |       |       | •      | • | • | 7     |
|             | Die Gegner in    |         |             |       |        |       |       |       | •      | • | • | -     |
|             | ranzöfische Cart |         |             |       |        |       |       |       |        | • | • | 8     |
| 1.          | Rirdenpolitisch  | e Berf  | olgun       | 8     | •      | •     | •     | •     | •      | • | • | 8     |
| 2.          | Das claffifche   | Zeitalt | er un       | d die | ୍ଷ ଶିମ | rríðe | aft A | Desca | rte\$' | • | • | 11    |
| 3.          | Modephilosophi   | ie und  | Saty        | re    | •      | •     | •     | •     | •      | • | • | 14    |
|             |                  | Bwi     | eites       | Ca    | pitel  | •     |       |       |        |   |   |       |
| Die erften  | Fortbildungs     | verfu   | dje d       | er c  | arte   | fian  | iſø   | en s  | ehre   |   |   | 18    |
| Die fr      | anzöfische Soul  | le .    | •           |       |        | •     | •     |       |        |   |   | 18    |
| 1.          | Rohault und R    | tégis   |             |       |        |       |       |       |        |   |   | 18    |
|             | De la Forge u    |         |             |       |        |       |       |       |        | - |   | 20    |
|             | ieberländifce G  |         |             |       |        |       |       |       | •      |   |   | 21    |
|             | Clauberg .       |         |             |       |        |       | •     | •     | •      | • | • | 21    |
|             | •                |         |             |       |        |       |       | •     | •      | • | • |       |
| 2.          | Balthafar Bett   | er .    | •           | •     | •      | •     | •     | •     | •      | • | • | 24    |
|             |                  | Dri     | ttes        | Caz   | vitel. | •     |       |       |        |   |   |       |
| Das occasio | maliftifce St    | pftem.  | <b>2</b> (1 | moli  |        | euli  | nr    | •     | •      |   |   | 30    |
| Geulir      | ız' Leben und (  | Scrift  | en          | •     | •      |       |       |       | •      |   |   | 30    |
| Geulir      | ız' Behre        | •       |             | •     |        | •     |       |       | •      |   |   | 82    |
| 1.          | Die Principien   | lehre   |             | •     |        |       |       |       |        |   |   | 33    |
|             | Die Sittenlehre  |         | •           |       |        |       |       |       |        |   |   | 89    |

| Viertes                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | Cap                                                      | itel.                      |                    |                    |                                       |                     |      |           | Seite                                              |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------|----------------------------|--------------------|--------------------|---------------------------------------|---------------------|------|-----------|----------------------------------------------------|
| Malebranche's Standpunkt, Leben                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | und                                                      | 23                         | erte               |                    |                                       |                     |      |           | 42                                                 |
| Die Weltanschauung in Gott .                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | •                                                        | •                          | •                  |                    |                                       | •                   |      |           | 42                                                 |
| Das Oratorium Jeju .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |                                                          |                            |                    | •                  |                                       | •                   |      |           | 44                                                 |
| Malebranches Leben und Schriften                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | ı                                                        |                            |                    |                    | •                                     |                     | •    |           | 46                                                 |
| 1. Schidsale                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |                                                          | •                          |                    |                    |                                       |                     |      |           | 46                                                 |
| 2. Streitigkeiten                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | •                                                        |                            |                    |                    |                                       |                     |      |           | 48                                                 |
| Die Weltanfoaung in Gott .<br>Das Oratorium Jesu<br>Malebranches Leben und Schrifte<br>1. Schickale<br>2. Streitigkeiten<br>3. Schriften                                                                                                                                                                                                  |                                                          | •                          | •                  | •                  | •                                     | •                   | •    | •         | 51                                                 |
| fünftes                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |                                                          |                            |                    |                    |                                       |                     |      |           |                                                    |
| Malebranche's Lehre. A. Das occafio                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |                                                          |                            |                    | rter               | m                                     | ikbr                | oble | tit       | 52                                                 |
| Dualismus und Occafionalismus                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |                                                          |                            |                    |                    |                                       | ••••                |      |           | 52                                                 |
| 1 Qie Gubstantialität her Qi                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |                                                          |                            |                    |                    |                                       |                     |      |           | 52                                                 |
| 2. Die Unwirtsamteit ber Di                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | iae                                                      |                            |                    |                    |                                       |                     |      |           | 54                                                 |
| 3. Die Caufalität Gottes .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                                          |                            |                    | •                  |                                       |                     |      |           | 57                                                 |
| Chriftenthum und Philosophie                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |                                                          |                            | •                  |                    |                                       |                     |      |           | 58                                                 |
| 1. Der göttliche Bille als 23                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | Itgese                                                   | :8                         | •                  |                    |                                       |                     | •    |           | 58                                                 |
| 2. Der Jrrthum als Sündens                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | huld                                                     |                            |                    | •                  |                                       | •                   | •    |           | 60                                                 |
| 2. Die Unwirksamteit der Die<br>2. Die Unwirksamteit der Die<br>3. Die Causalität Gottes .<br>Christenthum und Philosophie<br>1. Der göttliche Wille als W.<br>2. Der Jrrthum als Sündens<br>3. Die Erkenntniß als Erleuch                                                                                                                | tung                                                     |                            |                    |                    |                                       |                     |      |           | 62                                                 |
| Sechstes                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |                                                          |                            |                    |                    |                                       |                     |      |           |                                                    |
| B. Löfung des Problems: Die At                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | •                                                        |                            |                    | <b></b> 6          | <b>.</b>                              |                     |      | 44        | 63                                                 |
| Objecte und Arten ber Erkenntni                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 6<br>6                                                   | ** ** *                    | -95 <b>*</b>       |                    | C                                     | je                  |      |           | 63                                                 |
| Objecte and atten ott Ottennen                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | p                                                        | •                          | •                  | •                  | •                                     | •                   | •    | •         |                                                    |
| Malehranches Theenlehre                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |                                                          |                            |                    |                    |                                       |                     |      |           | nn                                                 |
| Malebranches Ideenlehre .<br>1 Der Ursprung der Ideen                                                                                                                                                                                                                                                                                     | •                                                        | •                          | •                  | •                  | •                                     | •                   | •    | •         | 66<br>66                                           |
| Malebranches Ideenlehre .<br>1. Der Ursprung der Ideen<br>2. Die Ideenmest in Gatt                                                                                                                                                                                                                                                        |                                                          |                            |                    |                    | -                                     | •                   | •    | •         | 66                                                 |
| 2. Die 3beenwelt in Gott                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |                                                          |                            |                    | •                  | •                                     | •                   | unft | •         |                                                    |
| 2. Die Jbeenwelt in Gott<br>8. Die intelligible Ausdehnun                                                                                                                                                                                                                                                                                 | g uni                                                    | d die                      | all                | •                  | •                                     | •                   | unft | •         | 66<br>69                                           |
| 2. Die Ibeenwelt in Gott<br>3. Die intelligible Ausdehnun<br><b>Siebentes</b>                                                                                                                                                                                                                                                             | g uni<br>Ca                                              | d die<br><b>pile</b>       | a11                | gem                | eine !                                | Vern                |      |           | 66<br>69                                           |
| 2. Die Ibeenwelt in Gott<br>3. Die intelligible Ausdehnun<br>Siebentes<br>C. Das Verhältnih der Dinge zu                                                                                                                                                                                                                                  | g uni<br>Ca<br>Got                                       | d die<br><b>pile</b><br>t. | all<br>1.<br>Der   | gemo<br>Pø         | eine :<br>a <b>nth</b>                | Vern                |      |           | 66<br>69<br>70                                     |
| 2. Die Ibeenwelt in Gott<br>3. Die intelligible Ausdehnun<br>Siebentes<br>C. Das Verhältniß der Dinge zu<br>Ralebranche's Lehre                                                                                                                                                                                                           | g uni<br>Ca<br>Sot                                       | d die<br><b>pile</b><br>t. | all,<br>Der        | gemo<br>Po         | eine :<br>anth                        | Bern<br><b>eism</b> | us . |           | 66<br>69<br>70<br>73                               |
| 2. Die Ibeenwelt in Gott<br>3. Die intelligible Ausdehnun<br>Siebentes<br>C. Das Verhältniß der Dinge zu<br>Ralebranche's Lehre                                                                                                                                                                                                           | g uni<br>Ca<br>Sot                                       | d die<br><b>pile</b><br>t. | all,<br>Der        | gemo<br>Po         | eine :<br>anth                        | Bern<br><b>eism</b> | us . |           | 66<br>69<br>70<br>73<br>73                         |
| 2. Die Ibeenwelt in Gott<br>3. Die intelligible Ausdehnun<br>Siebentes<br>C. Das Verhältniß der Dinge zu<br>Ralebranche's Lehre                                                                                                                                                                                                           | g uni<br>Ca<br>Sot                                       | d die<br><b>pile</b><br>t. | all,<br>Der        | gemo<br>Po         | eine :<br>anth                        | Bern<br><b>eism</b> | us . |           | 66<br>69<br>70<br>73<br>73<br>73<br>73             |
| 2. Die Ibeenwelt in Gott<br>3. Die intelligible Ausdehnun<br>Siebentes<br>C. Das Verhältniß der Dinge zu<br>Ralebranche's Lehre                                                                                                                                                                                                           | g uni<br>Ca<br>Sot                                       | d die<br><b>pile</b><br>t. | all,<br>Der        | gemo<br>Po         | eine :<br>anth                        | Bern<br><b>eism</b> | us . |           | 66<br>69<br>70<br>73<br>73<br>73<br>73<br>73<br>73 |
| 2. Die Ibeenwelt in Gott<br>3. Die intelligible Ausdehnun<br>Siebentes<br>C. Das Verhältnih der Dinge zu                                                                                                                                                                                                                                  | g uni<br>Ca<br>Sot                                       | d die<br><b>pile</b><br>t. | all,<br>Der        | gemo<br>Po         | eine :<br>anth                        | Bern<br><b>eism</b> | us . |           | 66<br>69<br>70<br>73<br>73<br>73<br>73             |
| 2. Die Ideenwelt in Gott<br>3. Die intelligible Ausdehnun<br>Siebentes<br>C. Das Verhältniß der Dinge zu<br>Malebranche's Lehre<br>Das Univerfum in Gott .<br>1. Gott als Ort der Geister<br>2. Die Dinge ols Modi Gotto<br>Malebranches pantheistische Richton                                                                           | e unt<br>Ca<br>Got                                       | <b>pite</b><br><b>t.</b>   | all,<br>Der        | gemo<br>Po         | eine :<br>anth                        | Bern<br><b>eism</b> | us . |           | 66<br>69<br>70<br>73<br>73<br>73<br>73<br>73<br>73 |
| 2. Die Ideenwelt in Gott<br>3. Die intelligible Ausdehnun<br>Siebentes<br>C. Das Verhältniß der Dinge zu<br>Malebranche's Lehre<br>Das Univerfum in Gott .<br>1. Gott als Ort der Geister<br>2. Die Dinge ols Modi Gotto<br>Malebranches pantheistische Richto<br>Malebranches Matheistische Richto                                       | g und<br>Ca<br>Got                                       | pite<br>t.                 | aŭ<br>I.<br>Der    | gema<br><b>P</b> a | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • | Bern<br><b>eism</b> | us . |           | 66<br>69<br>70<br>73<br>73<br>73<br>73<br>73<br>73 |
| 2. Die Ideenwelt in Gott<br>3. Die intelligible Ausdehnun<br>Siebentes<br>C. Das Verhältniß der Dinge zu<br>Malebranche's Lehre<br>Das Univerfum in Gott .<br>1. Gott als Ort der Geister<br>2. Die Dinge als Modi Gotto<br>Malebranches pantheistische Richt<br>Zweites<br>Sweites                                                       | g und<br>OCa<br>Got                                      | b bic<br>pite<br>t.        | all<br>1.<br>Der   | gema<br><b>P</b> a | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • | Bern<br><b>eism</b> | us . |           | 66<br>69<br>70<br>73<br>73<br>73<br>78<br>78<br>74 |
| 2. Die Ideenwelt in Gott<br>3. Die intelligible Ausdehnun<br>Siebentes<br>C. Das Verhältniß der Dinge zu<br>Malebranche's Lehre<br>Das Univerfum in Gott .<br>1. Gott als Ort der Geister<br>2. Die Dinge ols Modi Gotto<br>Malebranches pantheistische Richto<br>Malebranches Matheistische Richto                                       | g und<br>OCa<br>Got                                      | b bic<br>pite<br>t.        | all<br>1.<br>Der   | gema<br><b>P</b> a | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • | Bern<br><b>eism</b> | us . |           | 66<br>69<br>70<br>73<br>73<br>73<br>78<br>78<br>74 |
| 2. Die Ideenwelt in Gott<br>3. Die intelligible Ausdehnun<br>Siebentes<br>C. Das Verhältniß der Dinge zu<br>Malebranche's Lehre<br>Das Univerfum in Gott .<br>1. Gott als Ort der Geister<br>2. Die Dinge als Modi Gotto<br>Malebranches pantheistische Richt<br>Zweites<br>Sweites                                                       | g und<br>Ca<br>Got                                       | . bi<br>bi<br>pile<br>t.   | e all<br>1.<br>Der | gema<br>Bo         | eine :<br>:<br>:<br>:<br>:<br>:       | Bern<br>eism        |      | <b>in</b> | 66<br>69<br>70<br>73<br>73<br>73<br>78<br>78<br>74 |
| 2. Die Iveenwelt in Gott<br>3. Die intelligible Ausdehnun<br>Siebentes<br>C. Das Verhältniß der Dinge zu<br>Malebranche's Lehre<br>Das Univerfum in Gott .<br>1. Gott als Ort der Geifter<br>2. Die Dinge ols Modi Gotto<br>Malebranches pantheistische Richto<br>Malebranches pantheistische Richto<br>Bweites<br>Spinozas Leb<br>Erstes | g uni<br>Ca<br>Got<br>ing<br>3 B:<br>tu 1<br>Capi<br>Der | . bi<br>bi<br>pile<br>t.   | . all<br>l.<br>Der | gema<br>900        | eine :<br>suth                        | Bern<br>eism        |      | in        | 66<br>69<br>70<br>73<br>78<br>78<br>78<br>74<br>77 |

VHI

) ||

- ----

Digitized by Google

\_ \_ .

٩

Ι

|                                             |           |        |       |           |       |                |       |   |   | Seite    |
|---------------------------------------------|-----------|--------|-------|-----------|-------|----------------|-------|---|---|----------|
| 2. Der Gegensatz zw                         | ischen ?  | Denken | und   | Au        | sdehr | ung            | •     | • | • | 88       |
| 3. Deus sive natura                         | з         | •      | •     | •         | •     | •              | •     | • | • | 88       |
| Das isolirte Syftem                         | • •       | •      | •     | •         | •     | •              | •     | • | • | 90       |
|                                             | Bweit     | es Olo | mite  | 1.        |       |                |       |   |   |          |
|                                             |           |        | •     | ••        |       |                |       |   |   | 93       |
| Rachrichten über das Lebe                   |           |        |       | •         | •     | •.             | •     | • | • | 93<br>94 |
| . Lebensnachrichten vor C                   |           |        | •     | •         | •     | •              | •     | • | • | 94<br>94 |
| 1. Die Borrebe ber                          |           |        | •     | •         | •     | •              | •     | • | • | 94<br>94 |
| 2. Menagiana .                              |           |        | •     | ·         | •     | •              | •     | • | ٠ | 94<br>95 |
|                                             | •••       | •      | •     | •         | •     | •              | •     | • | • | 96<br>96 |
| 4. Die beiden Rorth                         |           | •      | •     | •         | •     | •              | •     | • | • |          |
| Joh. Colerus .                              |           | •      | •     | •         | •     | •              | •     | • | • | 98       |
| Spätere Lebensnachricht                     | en.       | •      | •     | •         | •     | •              | ·     | • | • | 100      |
| 1. Lucas<br>2. Nicéron                      | • •       | •      | •     | •         | •     | •              | •     | • | • | 100      |
|                                             | • •       | •      | •     | •         | •     | •              | •     | • | • | 102      |
| 3. Boulainvilliers                          |           | •      | •     | •         | •     | •              | •     | • | • | 102      |
| 4. Joh. van Bloten                          | • •       | •      | •     | •         | •     | •              | •     | • | • | 103      |
| 5. R. O. Meinsma                            | • •       | •      | •     | •         | •     | •              | •     | • | • | 104      |
|                                             | Dritte    |        | nitol |           |       |                |       |   |   |          |
|                                             |           |        | •     |           |       |                |       |   |   | 105      |
| Spinozas Abstammung u                       | nd Ze     | italte | F -   | •         | •     |                |       | • | • | 105      |
| Die portugiesischen Jud                     | en in a   | amper  | Dam   | • .       | •     | •              | •     | • | • | 105      |
| 1. Vorgeschichte in C                       | spanier   | uno    | \$0rn | ugal      | •     |                | •     | • | • | 105      |
| 2. Auswanderung no                          |           |        |       |           |       | Seme           | einde | • | • | 107      |
| 3. Die Rabbiner un                          |           |        | •     | •         | •     | •              | •     | • | • | 108      |
| 4. Uriel ba Costa                           |           |        | •     | •         | •     | •              | •     | • | • | 109      |
| 5. Isaat Orobio be                          |           |        | •     |           | •     | •              | •     | • | • | 111      |
| 6. Die Rabbalisten                          |           |        | •     | •         | •     | •              | •     | • | • | 111      |
| Die niederländischen Zu                     | ftände    | •      | •     | •         | •     | .•             | •     | • | • | 113      |
|                                             | Vierti    | es Clo | nite  | I.        |       |                |       |   |   |          |
| Spinozas Leben und Cha                      |           |        | •     |           |       |                |       |   |   | 117      |
| Die Periode der Behrjal                     |           |        | •     | •         | •     | •              | •     | • | • | 117      |
|                                             |           |        |       |           |       |                | ••    | • | • | 117      |
| 1. Haus und Famili<br>2. Die Rabbinensch    | re .      |        | •     | •<br>• «• | Jakan |                | •     | • | • | 119      |
| 2. Die Reigung zur                          | 016: #2   |        |       |           |       | 19             | •     | • | • | 119      |
| •••                                         |           |        |       | 5         |       | •              | •     | • | • | 121      |
| 4. Die lateinische So<br>5. Claria Maria va |           |        |       |           |       | ε.             | •     | • | • | 121      |
| 5. Statia Diatia ban                        | n ven     | enve   | •     | •         | •     | •              | •     | • | • | 125      |
| Der Bruch mit bem Ju                        | venigui   | at .   | •     | •         | •     | •              | •     | • | • | 125      |
| 1. Jnnere Conflicte<br>2. Aushorchung und   | <br>Ma-5- | •      | •     | •         | •     | •              | •     | • | • | 125      |
|                                             |           |        |       |           |       |                | •     | • | • | 120      |
| 3. Die Bestechung, b                        |           |        |       |           |       | lrn <b>o</b> ð | •     | • | • |          |
| Die Periode der Einfan                      |           |        |       |           |       | •              | •     | • | • | 132      |
| 1. Unabhängigkeit u                         |           |        |       |           |       |                | ·     | • | • | 132      |
| 2. Die Freunde in 1                         | amperi    | oam    | •     | •         | •     | •              | •     | • | • | 133      |

•

|                                                                                    |       |      |        |      |      | Seite       |
|------------------------------------------------------------------------------------|-------|------|--------|------|------|-------------|
| 3. Das Landhaus und der Aufenthalt in                                              |       |      | i (165 | 3—16 | 563) | 135         |
| 4. Johannes Cafearius                                                              | •     | •    |        | •    | •    | 140         |
| 5. Boorburg (1663—1669)                                                            | •     |      |        |      |      | 141         |
|                                                                                    | •     |      |        |      |      | 146         |
| Säuftes Capitel.                                                                   |       | •    | •      |      |      |             |
| • • •                                                                              |       |      |        |      |      | 147         |
| Fortsehung. Die lehten Jahre (1670–167<br>Bruch mit der Staatsreligion und der The | olog  | ie . |        | •    |      | 147         |
| 1. Der theologisch-politische Tractat                                              |       |      |        |      |      | 147         |
| 2. Lambert Belthuhfens Einwürfe .                                                  |       |      |        |      |      | 149         |
|                                                                                    | •     |      |        |      |      | 150         |
| 4. Die Befämpfung und Verbreitung b                                                |       |      |        |      |      | 155         |
| 5. Geifter- und Gespensteralaube .                                                 |       |      |        |      |      | 160         |
| 5. Geister- und Gespensterglaube .<br>6. Albert Burghs Betehrungsversuch           |       |      |        |      |      | 162         |
| Die letzten Erlebnisse                                                             |       |      |        |      |      | 166         |
| Die letzten Erlebniffe                                                             |       |      |        |      | •    | 166         |
| 2. Der Besuch in Utrecht                                                           |       |      |        |      |      | 169         |
| 2. Der Besuch in Utrecht<br>8. Die Gesahr im Haag                                  |       |      |        |      |      | 170         |
| 4. Tödirnbausen                                                                    |       |      | •      |      |      | 171         |
| 4. Tschirnhausen                                                                   |       |      |        |      |      | 175         |
| Lebensart und Lebensende                                                           |       |      |        |      |      | 178         |
| Lebensart und Lebensende<br>1. Uneigennützigkeit und Bedürfnißlofig                | teit  |      |        |      | •    | 178         |
| 2. Einfamteit und Stillleben .                                                     |       |      |        |      |      | 181         |
|                                                                                    |       |      |        |      |      | 185         |
| 4. Spinozas äußere Erscheinung und B                                               | ilber |      | •      |      |      | 187         |
|                                                                                    |       | -    | -      | -    | -    |             |
| Sechstes Capitel.                                                                  |       |      |        |      |      | 100         |
| Spinojas litterarifme Birtfamkeit und B                                            |       |      | •      | •    |      | 189         |
| Hemmungen ber litterarischen Wirksamkeit                                           |       |      | •      | •    | •    | 189         |
| Die Werke                                                                          | •     | • •  | •      | •    | •    | 192         |
| 1. Bei Ledzeiten Spinozas veröffentlicht                                           | t     | • •  | •      | •    | •    | 192         |
| 2. Berlorene und verloren geglaubte<br>3. Die Ausgabe ber «Opera posthama:         | •     | • •  | •      | •    | •    | 192         |
|                                                                                    |       |      | •      | •    | •    | 193         |
| 4. Neue Auffcluffe                                                                 |       |      | •      | •    | •    | 194         |
| 5. Gesammtausgaben                                                                 |       | • •  | •      | •    | •    | 198         |
| 6. Neue Auffindungen. A. «Tractatus                                                |       |      |        | •    | •    | 199         |
| 7. B. Briefliche Supplemente                                                       | •     | • •  | •      | •    | •    | 201         |
| Siebentes Capitel                                                                  | •     |      |        |      |      |             |
| Die Zeitfolge der philosophischen Werte                                            | •     |      | •      |      |      | <b>20</b> 5 |
| Die Werke außer der Ethit                                                          | •     |      |        |      |      | 206         |
| Die Ausbildung der Ethit und deren Runf                                            | foru  | ι.   |        | •    |      | 207         |
| 1. Eintheilung (1665-1675)                                                         | •     |      |        |      |      | 207         |
| 1. Eintheilung (1665—1675) .<br>2. Die Beilage an Olbenburg (1661)                 | •     |      |        |      |      | 209         |
| 3. Der Fortschritt im Jahre 1663 .                                                 | •     |      | •      | •.   | •    | 212         |
|                                                                                    |       |      |        |      |      |             |

| Int | alt∎u | erzein | hniß. |
|-----|-------|--------|-------|
|     |       |        |       |

| Achtes Capi:                                               | tel.          |       |       |       |      |       |   | Beite       |
|------------------------------------------------------------|---------------|-------|-------|-------|------|-------|---|-------------|
| Das erfte philofophifche Bert: der fur                     | ne 9          | raci  | tat   |       |      |       |   | 214         |
| Abhandlungen fiber den Tractat .                           |               |       |       |       |      |       |   | 214         |
|                                                            | •             |       |       |       |      |       |   | 215         |
|                                                            |               |       | •     |       |      |       |   | 217         |
| · · · · · · · ·                                            |               |       |       |       |      |       |   | 226         |
|                                                            |               |       |       |       |      |       |   | 242         |
| 4. Der Anhang                                              | •             |       |       |       |      |       |   | 247         |
| Reuntes Cap                                                |               |       |       |       |      |       | • |             |
|                                                            |               | •     |       |       |      |       |   | 252         |
| Der Entwidlungsgang ber Lehre .                            | •             |       |       |       | •    |       |   | <b>2</b> 52 |
| Bar Urinrung und his Quellan har Rel                       | 670           |       |       |       |      |       |   | 254         |
| 1. Der Streit ber Anfichten .                              |               |       |       |       |      |       |   | 254         |
| 1. Der Streit der Ansichten .<br>2. Die Löfung der Frage . | •             |       | •     |       |      |       | • | 270         |
| Behntes Cap                                                |               |       |       |       |      |       |   |             |
|                                                            |               | -     |       |       |      |       |   |             |
| Die Schrift über die Berbefferung des                      |               |       |       |       |      | •     | • | 276         |
| Der ethische Ausgangspunkt. Das Gut                        |               |       |       |       | •    | •     | • | 276         |
| Die Wahl bes Ziels                                         |               |       |       | •     | ·    | •     | • | 280         |
| 1. Das ungewiffe Gut und bie gew                           |               |       |       |       | •    | •     | • | 280         |
| 2. Die Quelle ber Uebel und das u                          |               |       |       | Gut   |      | •     | • | 280         |
| 3. Gott und bie Liebe zu Gott                              |               |       | •     | •     | •    | •     | • | 282         |
|                                                            | •             |       | •     | •     | •    | •     | • | 283         |
|                                                            |               |       | •     | •     | •    | •     | • | 283         |
|                                                            |               | •     | •     | •     | •    | •     | • | 284         |
|                                                            | •             | • .   | • .   | •     | •    | •     | - | 285         |
| 4. Die Arten der unklaren 3bee.                            | Berft         | and   | und   | Gebd  | lðin | iβ    | - | 288         |
| 5. Die Realdefinition<br>6. Das llare und methodische Denk | •             | •     | •     | •     | •    | •     | • | 289         |
| 6. Das flare und methodische Denk                          | en            | •     | •     | •     | •    | •     | • | 290         |
| Elftes Capit                                               |               |       |       |       |      |       |   |             |
| Spinozas Darftellung der cartefiquisch                     |               |       | ıcipi | ienle | hre  | un    | • |             |
| feine metaphyfischen Gedant                                | ten           | •     | •     | •     | •    | •     | • | 291         |
| Die Darftellung ber Lehre Descartes'                       | •             | •     | •     | •     | •    | •     | • | 291         |
| 1. Die Borrede                                             | •             | •     | •     | •     | •    | •     | • | 291         |
| 2. Die Cogitata metaphysica als                            | Anha          | ng    | •     | •     | •    | •     | • | 296         |
| Die Differenzen                                            | •             | •     | •     | •     | •    | •     | • | 297         |
| 1. Gott und bie menschliche Freiheit                       | t             |       | •     | •     | •    | •     | • | 297         |
| 2. Gott und Welt                                           | •             | •     | -     | •     | •    | •     | • | 301         |
| Bwölftes Cap                                               | ritel.        |       |       |       |      |       |   |             |
| Der theologifc-politifce Tractat. Das                      | 8 <b>88</b> e | dit : | ber   | Den   | tfre | ibeit | ł | 307         |
| Beranlaffung und Aufgabe                                   |               |       |       |       |      |       | • | 307         |
| 1. Geschichtliche Boraussesungen un                        |               |       |       |       |      |       |   | 307         |
| 2. Die Fassung ber Aufgabe                                 |               |       |       |       |      | •     |   | 311         |
| Uniten2 and Auflance 1                                     | -             |       | -     | -     |      | -     |   |             |

|                             |   |   |  |     |  | Geite |
|-----------------------------|---|---|--|-----|--|-------|
| Die Lösung der Aufgabe .    | - | • |  |     |  | 316   |
| 1. Religion und Philosophie |   |   |  |     |  | 316   |
| 2. Religion und Staat .     |   |   |  |     |  |       |
| 3. Religion und Bibel .     |   |   |  | • · |  | 819   |
| -                           |   |   |  |     |  |       |

# Drittes Buch.

# Spinozas Lehre.

# Erstes Capitel.

| Die Geltung der mathematischen Methode in der Lehre Spino  | zas | 335         |
|------------------------------------------------------------|-----|-------------|
| Die Begründung der Methode                                 | •   | 335         |
| Die Anwendung der Methode                                  |     | 337         |
| 1. Die Definitionen                                        | •   | 337         |
| 2. Die Aziome                                              |     | 339         |
| 3. Die Propositionen und Demonstrationen                   |     | 341         |
| 4. Corollarien und Scholien                                |     | <b>S44</b>  |
| Die Geltung ber Methode                                    |     | 344         |
| 1. Die Ordnung der Dinge                                   |     | 344         |
| 2. Die Nothwendigkeit und Ewigkeit der Belt                |     | 346         |
| 3, Die Unmöglichkeit der Freiheit und der Zwede            | •   | 347         |
| Bweites Capitel.                                           |     |             |
| Der Gottesbegriff in der Lehre Spinozas                    |     | 351         |
| Die göttliche Alleinheit                                   |     | 351         |
| 1. Die Substantialität und Caufalität Gottes               |     | 851         |
| 2. Die immanente Caufalität Gottes ,                       |     | 354         |
| 3. Die freie Causalität Gottes: Freiheit und Nothwendigtei | t.  | 354         |
| Die Unpersonlichkeit Gottes                                |     | 35 <b>9</b> |
| 1. Die Freiheit von jeder Bestimmung                       |     | 35 <b>9</b> |
| 2. Wille und Verstand als Bestimmungen                     |     | 360         |
| 3. Gott oder Natur                                         |     | 362         |
| Spinozas Gottesbegriff im Gegensatz zu den Religionen      |     | 366         |
| 1. Monotheismus und Polytheismus                           |     | 36 <b>6</b> |
| 2. Christenthum und Judenthum                              |     | 368         |
| Gesammtresultat                                            | •   | 370         |
| Drittes Capitel.                                           |     |             |
| Der Boariff des Attributs. Die zahllaten Attribute         |     | 870         |

| er | Begrin des Attributs. Die zahllofen Attribute | • | • | • | 370 |
|----|-----------------------------------------------|---|---|---|-----|
|    | Die göttlichen Attribute                      |   |   |   | 370 |
|    | 1. Begründung und Problem                     |   |   |   | 370 |
|    | 2. Die Attribute als bloße Erkenntnißformen . | • |   |   | 371 |
|    | 3. Die Realität der Attribute                 |   |   |   | 374 |

ş

. •

.

i.

•

|                                  |   |   |   |   |   | Geite       |
|----------------------------------|---|---|---|---|---|-------------|
| Die zahllosen Attribute Gottes . |   |   | • | • | • | 377         |
| 1. Problem und Begründung .      |   | • |   | • |   | 377         |
| 2. Die Attribute als Substanzen  |   |   |   |   |   |             |
| 3. Die Attribute als Kräfte .    | • |   | • | • |   | <b>3</b> 83 |

# Diertes Capitel.

| Die         | Attribute des Dentens 1    | ind i  | der         | Aust    | deh | nung  | • 9 | Die  | wirf           | end | e           |
|-------------|----------------------------|--------|-------------|---------|-----|-------|-----|------|----------------|-----|-------------|
|             | Natur                      |        |             |         | •   | •     |     |      | •              |     | <b>386</b>  |
|             | Die beiden erkennbaren At  | tribut | te.         |         |     | •     |     |      |                |     | 386         |
|             | Die zahllojen und die erka | nnten  | a at        | tributi | e . | •     |     |      |                |     | 393         |
|             | Gefammtrefultat            |        |             | •       | •   | •     |     | •    |                | •   | 396         |
|             |                            |        |             |         |     |       |     |      |                |     |             |
|             | Fi                         | nftes  | i C         | apitel  | l.  |       |     |      |                |     |             |
| Die         | unendlichen und endliche   | :n 999 | lodi        | . Di    | e l | ewir  | tte | Na   | tur            | •   | 396         |
|             | Der Begriff bes Mobus .    |        |             | •       | •   | •     | •   |      | •              | •   | 396         |
|             | 1. Das endliche Wesen      |        |             | •       |     | •     |     | •    |                |     | 396         |
|             | 2. Unenbliche und endli    | фе Д   | <i>lodi</i> |         |     | •     |     |      |                | •   | <b>39</b> 8 |
|             | Substanz und Modi .        |        |             |         |     | •     |     | •    |                |     | 401         |
|             | 1. Gott als wirkende N     | latur  |             | •       |     |       |     |      |                | •   | 401         |
|             | 2. Der Inbegriff ber A     | Rodi   | als         | bewirk  | te  | Natur |     |      |                |     | 403         |
|             | Das Berhältniß zwischen @  | dott u | ind         | Welt    |     | •     |     |      | ,              |     | 407         |
|             | 1. Problem und Löfung      | ι.     |             |         |     |       |     |      |                |     | 407         |
|             | 2. Die falfchen Auffaffi   | -      |             |         |     | •     |     |      |                |     | 409         |
|             | 3. Die boppelte natur      | -      |             |         |     |       | เบา | nb E | 5vino <b>1</b> | α.  | 412         |
|             | <b>—</b> •                 | `.     |             | •       |     | •     | •   |      |                | •   | 414         |
|             | <b>G</b>                   | trator | = (f        | apite   | ł   |       |     |      |                |     |             |
| <b>•</b> !. |                            | -      |             | •       |     |       |     |      |                |     | 415         |
| vic         | Ordunng der Dinge. G       | •      |             |         | τP  | et    | •   | •    | •              | •   | 415         |
|             | Die Ordnung der Dinge      | •      | •           | •       | •   | •     | •   | •    | •              | •   | 415<br>415  |
|             | 1. Der Causalnerus .       |        | •           | •       | •   | •     | •   | •    | •              | ٠   |             |
|             | 2. Geifter und Rörper      | -      |             | •       | -   |       | :   | •    | •              | •   | 417         |
|             | Die Rörperwelt             |        | -           | -       | -   | -     | •   | •    | •              | •   | 420         |
|             | 1. Der Caufalnegus ber     |        |             |         |     |       | •   | •    | •              | •   | 420         |
|             | 2. Einfache und zusamm     |        |             | -       |     |       | •   | •    | •              | •   | 422         |
|             | 3. Der menschliche Kör     |        |             | •       |     | •     | •   | •    | •              | •   | 424         |
|             | Gefammtrefultat            | •      | •           | •       | •   | •     | •   | •    | •              | •   | 426         |
|             | Siel                       | bente  | <b>s</b> (  | Capite  | 21. |       |     |      |                |     |             |

#### 

•

|                                                        |    |     | Seite       |
|--------------------------------------------------------|----|-----|-------------|
| Die Arten der Leidenschaften                           |    |     | 432         |
| 1. Liebe und Haß (Nebenformen). Hoffnung und Furcht    |    |     | 432         |
| 2. Arten und Folgen ber Liebe und bes haffes           | •  |     | 435         |
| 3. Liebe und haß unter ber Vorstellung ber Freiheit    |    |     | <b>44</b> 0 |
| 4. Selbstzufriedenheit und Reue                        |    |     | 441         |
| 5. Born und Rache. Reid und Schabenfreude. Mitleid und | W. | bĮ∙ |             |
| wollen                                                 |    | •   | 441         |
| 6. Die Selbstschätzung. Ehrgeiz und Hochmuth           |    |     | 444         |
| 7. Bewunderung und Berachtung                          |    |     | 445         |
| Die Classification ber Leidenschaften                  |    |     | 446         |
| 1. Objective und subjective Berschiedenheit            | •  |     | 446         |
| 2. Neußere und innere Urfachen ber Affecte             |    |     | 447         |
| 3. Seibende und thatige Affecte                        |    |     | 448         |
| Gesammtrefultat                                        |    |     | 449         |

# Achtes Capitel.

| Die menschliche Gesellschaft | und   | der   | Staat | • |   | ۰, | • | 450        |
|------------------------------|-------|-------|-------|---|---|----|---|------------|
| Sitten- und Staatslehre      |       |       |       | • | • | •  |   | 450        |
| Natur- und Staatsrecht       |       |       |       |   |   |    |   | 456        |
| 1. Das Naturrecht            |       |       |       |   |   |    |   | <b>456</b> |
| 2. Das Staatsrecht           |       |       | •     |   |   | •  | • | 460        |
| 3. Der Staat und ba          | 18 In | bivib | um    |   |   |    |   | 471        |

# Neuntes Capitel.

| Die | Lehre vom menfchlichen     | Beift .         |       | •     |      |       |     |        |     | 475 |
|-----|----------------------------|-----------------|-------|-------|------|-------|-----|--------|-----|-----|
|     | Die Aufgabe der Geiftesleh | re .            |       | •     |      |       |     | •      |     | 475 |
|     | Der Geift als die 3dee bes | <b>Rö</b> rpers |       |       |      |       |     |        |     | 477 |
|     | 1. Die 3bee eines wirkl    | ichen Din       | ges   |       |      |       |     | •      |     | 477 |
|     | 2. Die 3bee bes menschl    | ichen Rön       | per§. | 36    | eenc | ompl  | er  |        |     | 478 |
|     | 3. Die 3been außerer R     | -               |       |       |      |       | -   | bāciti | niß | 479 |
|     | Der Geift als bie 3bee bes | Geiftes         | (idea | men   | tis) |       |     |        | •   | 480 |
|     | 1. Der menfoliche Geift    | als die         | Jbee  | feine | s Ŕi | örper | ŝ.  |        |     | 480 |
|     | 2. Das Problem der ide     | ea menti        | s.    | •     |      | •     |     |        |     | 481 |
|     | 3. Die Erklärung ber ic    | iea ment        | js    |       |      |       |     |        |     | 482 |
|     | 4. Die Bebeutung ber i     | dea men         | tis   |       |      |       | · . | •      |     | 484 |

# Behntes Capitel.

| Die Lehre von der menfchlichen Ertenntniß         |    |  | 488 |
|---------------------------------------------------|----|--|-----|
| Die inadäquate Erkenntniß                         |    |  | 488 |
| 1. Die Objecte der inadäquaten Erkenntniß .       |    |  | 488 |
| 2. Der Jrrthum                                    |    |  | 491 |
| 3. Freiheit, Gattungen, 3wede als inabäquate 3bee | n. |  | 491 |
| 4. Die Imagination und beren Gegentheil           |    |  | 494 |

XIV

ĸ

ŀ

4

•

والمتحد والمتحد والمحد



|                                                                                                                                                                                                    |         |              |   |   | Seite       |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------|--------------|---|---|-------------|
| Die adāquate Erkenntnik                                                                                                                                                                            | •       | •            | • | • | 496         |
| 1. Die Möglickkeit abäquater 3been                                                                                                                                                                 |         | •            | • |   | 496         |
| 2, Die Gemeinschaftsbegriffe                                                                                                                                                                       |         | •            |   |   | 496         |
| 3. Die Ideen der Attribute und die Idee Gott                                                                                                                                                       | tes     | •            |   | • | 497         |
| 2. Die Stogringteit ubdquuter zoen<br>2. Die Gemeinschaftsbegriffe<br>3. Die Zbeen ber Attribute und die Idee Gott<br>Die Stufen der menschlichen Erkenntniß<br>1. Einbildung, Bernunft, Intuition |         |              |   |   | <b>49</b> 8 |
| 1. Einbildung, Bernunft, Intuition                                                                                                                                                                 | •       |              |   |   | 498         |
| 2. Die wahre Erkenninig                                                                                                                                                                            |         |              |   |   | 500         |
| 2. Die wahre Erkenniniß .<br>3. Die theoretische Ratur des menschlichen Gei                                                                                                                        | tes     |              |   |   | 501         |
| Gefammtrefultat                                                                                                                                                                                    | •       |              |   |   |             |
|                                                                                                                                                                                                    |         |              |   |   |             |
| Elftes Capitel.                                                                                                                                                                                    |         | •            |   |   |             |
|                                                                                                                                                                                                    | •       | •            | • | • | <b>504</b>  |
| Berftand und Wille                                                                                                                                                                                 | •       | •            | • | • | 504         |
| 1. Die falsche Willensfreiheit                                                                                                                                                                     | •       | •            | • | • | <b>504</b>  |
| 1. Die falfche Willensfreiheit<br>2. Der Wille als Bejahung und Berneinung<br>3. Der beterminirte Wille                                                                                            | •       | •            | • | • | 50 <b>5</b> |
| 3. Der beterminirte Bille Der Wille gur Maren Erkenntniß                                                                                                                                           | •       | •            | • | • | 50 <b>6</b> |
| Day Mills any Marsa Gulanninin                                                                                                                                                                     |         |              |   |   | 507         |
| 1. Der Wille als Begierde                                                                                                                                                                          | •       | •            | • | • | 507         |
| 2. Die Begierde als Tugend                                                                                                                                                                         | •       |              | • | • | 507         |
| 1. Der Wille als Begierde<br>2. Die Begierde als Lugend<br>3. Die Lugend als has vernunftgemäße Leben<br>Der Werth der Back                                                                        | •       | •            | • | • | <b>509</b>  |
|                                                                                                                                                                                                    |         | •            | • | • | 011         |
| 1. Die Affecte als Motive                                                                                                                                                                          |         | •            | • | • | 511         |
| 2. Die Erkenntniß als Affect. Freiheit und A                                                                                                                                                       | lnecht' | <b>ð</b> aft | • | • | 512         |
| 1. Die Affecte als Motive<br>2. Die Erlenntniß als Affect. Freiheit und s<br>3. Die guten und fclechten Affecte .                                                                                  | •       | •            | • | • | 515         |
| Bwölftes Capitel.                                                                                                                                                                                  |         |              |   |   |             |
| Die Lehre von der menfchlichen Freiheit                                                                                                                                                            |         |              |   |   | 520         |
| Der Biberftreit in ber menfdlichen natur                                                                                                                                                           |         |              |   |   | 52 <b>0</b> |
| Der Widerftreit in der menschlichen Natur .<br>1. Leiden und Erkennen. Unklare und klare S                                                                                                         | been    |              |   |   | 520         |
| 2. Die Tugend bes Erkennens                                                                                                                                                                        |         |              | • | • |             |
| 2. Die Lugend des Erkennens                                                                                                                                                                        |         |              |   |   | ~ ~ ~       |
| Die Befreiung von den Leidenschaften                                                                                                                                                               |         |              | • |   | 527         |
| 1. Die Macht ber Affecte                                                                                                                                                                           |         |              |   |   | 527         |
| Die Befreiung von den Leidenschaften<br>1. Die Macht der Affecte<br>2. Die Macht der Vorstellungen                                                                                                 |         |              | • |   | 529         |
| 3. Der mächtigfte Affect                                                                                                                                                                           |         |              |   |   | 529         |
| Der Zuftand ber Freiheit                                                                                                                                                                           |         |              |   | • | 530         |
| 1. Die Liebe Gottes .                                                                                                                                                                              |         |              |   |   | 530         |
| 2. Die Freiheit bes menschlichen Geiftes                                                                                                                                                           |         | -            | • |   | 534         |
| 3. Der mächtigste Affect                                                                                                                                                                           |         |              |   |   | 539         |
| 2. Die Freiheit des menschlichen Geistes .<br>3. Die Nothwendigkeit der Freiheit .<br>4. Die ewige Freude als die Erkenntniß der S                                                                 | Dinae   | •            | • |   | 542         |
| Dreizehntes Capitel.                                                                                                                                                                               |         | -            |   |   |             |
|                                                                                                                                                                                                    |         |              |   |   | 547         |
| <b>Charafterifiit und Aritit der Lehre Spinozas</b> .<br>Die Grundzüge des Schstems                                                                                                                | •       | •            | • | • | 547         |
| 1. Rationalismus und Pantheismus                                                                                                                                                                   | •       | •            | • |   |             |
|                                                                                                                                                                                                    | •       | •            | • | • | UII         |

xv

~

1

|      |                                   |                                                                       |                                                                         |                                                                           |              |              |               |              | Seite        |
|------|-----------------------------------|-----------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------|--------------|--------------|---------------|--------------|--------------|
|      |                                   | •                                                                     |                                                                         |                                                                           |              |              |               | •            | 550          |
|      | •                                 |                                                                       |                                                                         |                                                                           |              |              |               |              | 551          |
|      |                                   | •                                                                     |                                                                         |                                                                           |              |              | •             |              | 554          |
| nnt  | nißfyft                           | em                                                                    |                                                                         |                                                                           |              | •            | •             |              | 554          |
| iyi  | tem                               | •                                                                     |                                                                         |                                                                           | •            |              |               |              | 557          |
| eg ( | Syftem                            | ŝ                                                                     | •                                                                       |                                                                           |              |              | •             | •            | 562          |
| otte | ÷\$.                              |                                                                       |                                                                         |                                                                           |              | •            |               |              | 562          |
|      | •                                 |                                                                       |                                                                         |                                                                           | •            |              |               |              | 5 <b>6</b> 3 |
|      | •                                 | •                                                                     |                                                                         |                                                                           | •            |              |               | •            | 566          |
| ntn  | ißiyfter                          | n                                                                     |                                                                         |                                                                           |              | •            |               |              | <b>56</b> 8  |
|      | •                                 | •                                                                     |                                                                         |                                                                           | ·.           |              | •             |              | 5 <b>69</b>  |
|      | •                                 |                                                                       |                                                                         |                                                                           |              |              |               | •            | 570          |
| er : | Dinge                             |                                                                       |                                                                         |                                                                           |              |              | •             |              | 570          |
| Ł.   | •                                 |                                                                       |                                                                         |                                                                           |              |              |               |              | 571          |
|      | •                                 |                                                                       | •                                                                       |                                                                           |              |              |               |              | 571          |
|      | nnt<br>[yf<br>es (<br>otto<br>ntn | nntnißspft<br>iyftem<br>28 Syftem<br>ottes<br>ntnißsyfter<br>er Dinge | nntnißsyftem<br>ihftem<br>s Syftems<br>ottes<br>ntnißsyftem<br>er Dinge | nntnißsystem .<br>ihftem<br>s Systems .<br>ottes<br>ntnißsystem .<br><br> | nntnißspftem | nntnißspftem | nntnißschftem | nntnißspftem | nntnißspftem |

-----

ļ



# Erstes Buch. Descartes' Schule.

Fifder, Gefc. b. Bhilof. II. 4. Muff. R. M.

٦



1



.

ŧ

ł

# Erstes Capitel.

## Verbreitung und Ausbildung der cartesianischen Lehre.

I. Der Cartesianismus in ben Nieberlanben.

1. Der neue Rationalismus und feine Gegner.

Die zweite Hälfte des 17. Jahrhunderts ift das Beitalter der zunehmenden Ausbreitung und Geltung der neuen Lehre, die sich von den Niederlanden nach Deutschland, von Frankreich nach England und Italien fortpflanzt. Die nächsten und bewegtesten Gebiete ihrer Birksamkeit sind jene beiden Länder, die des Philosophen erste und zweite Heimath waren; hier sinden sich in den vorhandenen Bildungs= zuständen sowohl die förderlichen Bedingungen, welche ihren Entwicklungs= gang begünstigen, als die seindlichen Mächte, von denen sie bekämpst wird, nur daß beide in Frankreich anders geartet sind, als in Holland.

Die kriegerisch errungene, endlich fiegreich befestigte Unabhängig= feit der vereinigten Niederlande von der spanischen Herrschaft, ihre föderative Gestaltung im Innern, der republikanische und protestan= tische Geift, welcher das Volksleben durchdringt, der Bildungsreichthum mächtiger Städte, insbesondere eine Reihe blühender, eigenartiger, neu belebter, zum Theil neu gegründeter Universitäten eröffnen bem aufftrebenden Cartefianismus einen freien Spielraum. Benige Jahrzehnte nach den erften Anfängen einer Schule, welche Descartes noch felbst hatte entstehen sehen, giebt es hier keine Universität, in welche bie neuen 3been nicht ihren Eingang gefunden. Vor allen find Utrecht, Leyden, Gröningen und Franeker zu nennen. In Utrecht begann mit Reneri und Regius die akademische Wirksamkeit der cartefianischen Lehre, in Leyden erreichte fie durch die Bahl und Bebeutung ihrer Bertreter ben Söhepunkt ihres akademischen Einfluffes; fie bemächtigte sich nicht bloß der philosophischen und mathematischen Fächer, sondern ergriff auch bie Theologie, Physik und Medicin. Die

Digitized by Google

1\*

nächste Arbeit der Schüler bestand in der commentirenden Erklärung der Werke des Meisters, in der Paraphrase seiner Hauptschriften, deren Inhalt von einigen sogar in gebundener Rede wiedergegeben wurde. In dem Systeme selbst sanden sich Lücken, welche ergänzt, Folgerungen, welche näher bestimmt und berichtigt sein wollten. Damit begann schon die Fortbildung, welche das Thema der jüngeren Schule ausmachte.

Wir haben die Gegensätze kennen gelernt, welche das neue System burch seine Principien gegen sich hervorrief. Sie kamen theils von der kirchlich=theologischen, theils von der philosophischen Seite sowohl ber alten aristotelisch=scholastischen, als auch der neuen sensualistisch=mate= rialistischen Richtung. Diese Gegensätze auszugleichen und die neue Lehre namentlich den Forderungen der Theologie anzupassen, war das Bestreben der ersten Schüler. In Absicht auf die Glaubenslehre folgten sie dem Borbilde Descartes'. Hatte doch dieser eine Meta= physik gegeben, welche durch ihre Beweise vom Dasein Gottes und der Unsterblichkeit der Seele den Bund zwischen Theologie und Philo= sophie, zwischen Glauben und Bernunst erneuen und sefter als je begründen wollte; er wollte geleistet haben, was der Scholastik miß= lungen war: die Rationalisirung des Glaubens.

Indeffen war mit jenen Beweisen die Sache keineswegs gethan. Im offenen Widerstreit mit den biblischen und kirchlichen Vorstellungen hatte der Philosoph die Bewegung der Erde und die Unendlichkeit des Weltalls gelehrt. Es war nicht genug, die Theologie auf cartesianische Art rationell zu machen: die neue Theologie mußte ihre Uebereinstimmung mit dem Bibelglauben beweisen, und dies konnte nur geschehen durch eine künstliche Umdeutung widerstreitender biblischer Aussprüche, durch die Annahme, daß in solchen Fällen die biblische Darstellungsart bildlich zu nehmen sei, mit einem Wort durch eine allegorische Schrifterklärung: dieselbe Auskunst, die allemal ergriffen wurde, so oft eine speculative Religionslehre sich aus den Offenbarungsurkunden rechtsertigen wollte. Das natürliche, sprachtundige und historische Schrifterkländniß mußte dem sogenannten philosophischen den Play räumen, um der Uebereinstimmung, welche zu beweisen war, nicht im Wege zu stehen.

Die cartefianischen Theologen von Leyden, Gröningen und Franeker haben diesen Standpunkt allegorischer Bibelerklärung ausgeführt und vertheidigt, an ihrer Spize stand Wittich (1625—1688), Profession in

4

Leyben, feiner Zeit der gefeiertste Lehrer der Universität und bas haupt des neuen Rationalismus in den Niederlanden, ein späterer Gegner Spinozas ; im Jahre 1659 erschien fein Wert "Ueber den Confensus ber in der Bibel geoffenbarten und der von Descartes entdeckten Bahrheit". Sogar bie Uebereinstimmung zwischen ber mosaischen Schöpfungsgeschichte und ber cartefianischen Rosmogonie suchte Amerpool in Gröningen in feinem «Cartesius Mosaïzans» (1669) nachzuweisen, indem er die Supo= thefe der Wirbel in die biblische Genefis hineininterpretirte. Der Geift Philos schien über die Cartesianer gekommen. Die Unkritik und Ausschweifung diefer Allegoriften ging soweit, daß Schotanus, welcher die cartefianische Metaphysit in Berse brachte, die fechs Meditationen mit den fechs Schöpfungstagen verglich! Gleichzeitig mit Wittich lehrte in Leyden ber Theologe Coccejus, ber (unabhängig von den Rationalisten der philosophischen Schule) bie allegorische Erklärungsart in typologischer Absicht brauchte, um darzuthun, wie das neue Teftament im alten enthalten sei. Daher wurden von den Geanern in den Riederlanden Cartefianer und Coccejaner einander gleichgestellt, wie in Frankreich Cartefianer und Jansenisten.

Mit ber größten heftigkeit bekämpften die orthodogen Bertreter ber niederländischen Kirche die neue Schule mit ihren antidiblischen Lehren und ihrer allegorischen Schrifterklärung, welche letztere das Glaubensfundament willfürlich behandle und die Theologie den Aussprüchen der Vernunst zu unterwersen suche; sie forderten die Trennung beider, die förmliche Ausschließung der cartesianischen Lehre von Kanzel und Ratheder. Ihre Stimmführer waren die Vöstianer, welche die städtischen Obrigkeiten, die akademischen Curatoren und theologischen Facultäten dergestalt zu bearbeiten und gegen die neue Lehre auf= zuregen wußten, daß man in Utrecht und Leyden noch bei Ledzeiten des Philosophen feindlich gegen dieselbe auftrat.<sup>1</sup> Bald nach dem Tode Descartes' sprach die Synode von Dordrecht das kirchliche Verbot aus (1656), welches die Delster Beschlüsse im folgenden Jahre be= stätigten.

Indeffen vermochten diese Maßregeln nichts gegen die Sache; sie bewirkten höchstens, daß man bei der Berbreitung der neuen Ideen den Stempel Descartes' vermied und die Schülerschaft nicht offen zur Schau trug. Als Heereboord, Prosession der Theologie in Lehden,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Bgl. diefes Bert. Bb. I. Buch I. Cap. VI. S. 225-241.

seine "Philosophischen Forschungen" im Jahre ber Delfter Beschlüffe veröffentlichte, gab er sich nicht für einen Cartesianer, sondern für einen unabhängigen Denker, der unter dem Schutz der niederländischen Glaubens= und Gedankenfreiheit mit gleicher Unparteilichkeit von Aristoteles und Thomas, von Patricius, Ramus und Descartes reden wolle; er erklärte in der Vorrede, daß er keinem Philosophen verknechtet und sich zu den Schulautoritäten weder als Geißel noch als Märtyrer, weder als "Momus" noch als "Mimus" zu verhalten gesonnen sei. Lambert Velthunsen, ein Privatmann in Utrecht, Anhänger des cartesianischen Rationalismus auch in Anwendung auf die Bibel, ein späterer Gegner Spinozas, vertheidigte die Bewegung der Erde und fagte im Vorwort seiner Schrift, er sei ein freier Mann in einem freien Staate und kein Theologe.<sup>1</sup>

### 2. Philosophische Ausgleichungsversuche.

Unter ben Physiologen und Medicinern ber cartesianischen Schule suchten einige bem Syftem eine Wendung zu geben, welche fich bem Sensualismus zuneigte und in der Lehre vom menschlichen Geift und bem Berhältniß zwischen Seele und Rörper eine materialistische Richtung Dies geschah gleichzeitig burch Regius in Utrecht und einíðlua. Hooghland in Leyden, der in feinen «Cogitationes» (1646) bie Grundlehren Descartes' so ausführte, daß in seinem Werke nichts cartefianisch erschien als die Widmung. Regius war ber einft ge= priesene Schuler, Hooghland ber Freund bes Philosophen: in jenem fah Descartes einen Apostaten, den er öffentlich verwarfs, in diefem einen persönlich wohlgefinnten Mann ohne Beruf zur Philosophie und ohne Berftändniß seiner Lehre, er nahm die Schrift deffelben als ein unreifes Product, das er in einem Brief an die Brinzeffin Elifabeth abfällig beurtheilte. Mit biefen Ueberläufern aus dem eigenen Lager in das jener philosophischen Widersacher, die er in feinen Entgegnungen auf bie Einwürfe ber hobbes und Gaffenbi fo nachdrudlich bekampft hatte, wollte Descartes nichts gemein haben und keinerlei Compromisse eingehen. Er verwarf jeden Bersuch, feine Lehre bem Senfualismus und Materialismus anzupaffen, aber er billigte, baß man fie mit der firchlichen Theologie und felbst mit der aristotelischen Physik auszu=



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Francisque Bouillier: Histoire de la philosophie cartécienne. 3. éd. (Par. 1868) T. I. ch. XII. pg. 269-271. ch. XIII. pg. 283-291. — <sup>2</sup> Diejes Werf. 39b. I. Such I. Cap. VII. S. 249-251.

gleichen suchte. Jeder Bertrag zwischen den entgegengesetzten Richtungen der neuen Philosophie erschien ihm als die gröbste Berunstaltung seiner eigenen Lehre, während es der letzteren zu Gute kam, wenn eine Art Bundniß zwischen ihren neuen Ideen und den alten, in Kirche und Schule eingelebten und herrschenden Autoritäten gestistet wurde.

Es gab keinen cartefianischen Sensualismus und Materialismus, aber es gab eine cartefianische Theologie, und es sollte selbft eine aristotelisch= cartefianische Raturphilosophie geben dürfen. Dabei gewann seine Lehre an Ansehen und verlor nichts an ihrer Bedeutung. Denn man ließ ihre Grunbfate bestehen und suchte bie entgegenstehenden Anfichten burch Umdeutung denselben anzupaffen. So wurde bie Bibel carte= fianisch erklart, bamit die Lehre Descartes' biblisch erscheine, und ebenso ließ man ben Ariftoteles cartesianisch denken, um die Lehre Descartes' ariftotelisch zu ftempeln und ben Anftog wegzuräumen, welchen bie alt= medicinische Schule an dieser Lehre nahm. Der wichtigste Bertreter biefer Richtung war J. Raey, Profeffor ber Medicin in Leyden, ber im Jahre 1654 feine «Clavis philosophiae naturalis seu introductio ad naturae contemplationem aristotelico-cartesiana» heraus= gab und im naturphilosophischen Interesse ber neuen Lehre sich zu Aristoteles abnlich verhielt als im theologischen Wittich zur Bibel. Descartes felbft hatte bezeugt, daß keiner feine Philosophie beffer zu lehren vermöge als Raey. Wir werden später unter den hervorragenden Männern ber jüngeren Schule Clauberg nennen müffen; Raey war fein Lehrer, Wittich fein Schüler.

Die Gegensätze lagen zu offen und ausgeprägt, um fich abftumpfen ober verleugnen zu lassen. Die Erkenntnißlehre Descartes' mußte von den Orthodogen, die Geistestehre von den Materialisten angesochten werden: jene hatte die Unabhängigkeit der Vernunst von der Autorität, diese die Unabhängigkeit des Geistes von der Materie erklärt. Es galt, das Shstem wie es war, gegen die gemeinsamen Feinde ausrecht zu halten und zu vertheidigen: in dieser nach beiden Seiten gerüfteten und wirksamen Stellung finden wir den Gröninger Proseffor Lobias Andrea (1604—1674).

### 8. Die Gegner in gowen.

Man wird nicht erwarten, daß durch jene fünstlichen und leichten Bersuche der Umbeutung die Männer der alten Schule gewonnen werben konnten, die Mediciner so wenig wie die Theologen. Je ver=

bedter die Neuerung auftrat, um so gefährlicher mußte sie scheinen. Das gleiche Intereffe gegen die gemeinsame Gefahr führte bie Gegner zusammen und vereinigte ihre Angriffe. In Löwen, ber Universität ber tatholischen Niederlande, führte der Mediciner Plempius unter bem Beiftande ber Theologen bie Bewegung gegen ben eingebrungenen Cartesianismus; der papftliche Nuntius in Bruffel unterftützte diefe Eiferer burch Warnungen und Verbote, welche er an den Rector ber Uni= versität erließ; bie Jesuiten bemächtigten sich ber Sache und wußten es in Rom bahin zu bringen, daß den 20. November 1663 die philo= sophischen Werke Descartes', insbesondere die Meditationen, die Erflärung gegen Regius, die Briefe an Dinet und Boötius und die Schrift über bie Leidenschaften auf den Inder der verbotenen Bucher gesetzt wurden. Daß auch die Noten gegen Regius' materialistische Auslegung der cartefianischen Lehre in diesem Berbot genannt war, ift ebenso bemerkenswerth, als daß von bemselben Gaffendis Berke nicht betroffen wurden. Indeffen nach den Einwürfen Bourdins und ber Denkart der Jesuiten barf es nicht befremben, daß diesen ber Sensualismus gerade um feiner Sinnlichkeit willen eher empfehlens= werth erschien als verdammlich. Das römische Berbot hatte in Löwen und den katholischen Niederlanden nur geringe Erfolge. Um fo wirkfamer wurde es in Frankreich.1

## II. Der französische Cartesianismus.

## 1. Rirchenpolitifche Berfolgung.

Die öffentliche Lage ber Dinge war ber Verbreitung ber Lehre Descartes' in ihrem natürlichen Heimathlande nicht günstig. In dem politisch und kirchlich centralisirten Staate, unter der Gerrschaft bes machtvollkommensten Königs, bessen Besehlen die Lehranstalten bes Landes unterworsen waren, und welcher selbst dem Einsluß ber Jesuiten Sehdr gab, bei der Popularität, womit der frauzössische Zeitgeist die epikureische, durch Gassend und seine Anhänger wiedererneuerte Lehre pflegte, vereinigten sich viele und mächtige Hindernisse, um den Ideen unseres Philosophen die Heerstraßen zu sperren.

Drei Jahre nach dem römischen Berbot verweigerte man die kirchliche Beisezung der Asche Descartes' in Paris, und nachdem fie gestattet worden,

8

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Fr. Bouillier: Hist. de la phil. cart. I. ch. XII. pg. 270--278. ch. XXII. pg. 466-467.

untersagte man die Trauerseierlichkeit und die Errichtung eines Denkmals (1667). Auf den Besehl des Königs mußte die Lehre Descartes' an dem collège royal (1669), an den Universitäten von Paris (1671) und Angers (1675) verstummen. Die neuen Ansichten sollen nicht verbreitet werden, «car tel est notre don plaisir». In Caen schloß die theologische Facultät die Cartesianer von der Verleihung der Grade aus (1677), und an der Pariser Universität wurde zwanzig Jahre nach jenem königlichen Besehl, der durch die Hand des Erzbischofs erfolgt war, das Verbot erneuert. Daß eine solle Biederholung nöthig er= schien, war ein Zeichen, wie wenig die officielle Versolgung, welcher die Lehre Descartes' während der Jahre von 1670—1690 in Frankreich ausgesetzt war, die beabsichtigten Wirkungen erreicht hatte. Die Ideen zeigten sich stärker als die Maßregeln.

Die Gründe, aus benen man den Cartesianismus unterdrückt wiffen wollte und in fo heftiger Beije verfolgte, tamen von der tirch= lichen Seite und wurden namentlich durch die kirchenpolitische Richtung geschärft, welche damals in Frankreich herrschte. Der Feldzug gegen die Jansenisten war ichon seit Jahren im Gange und bereits in die Bhase getreten, welche auf die Bernichtung ber Männer von Port Royal ausging, als die Verfolgung der Lehre Descartes' ihren un= bulbfamen Charakter annahm. Die neue Philosophie galt als eine Bundesgenoffin des Jansenismus, Arnauld, ber französische Wortführer bes letteren, ftand auf ihrer Seite. Bollte man bie Jansenisten arund= lich bekämpfen, fo burfte man die Cartefiauer nicht übersehen, sondern mußte ben Feldzug gegen jene auf biefe mitausbehnen. Man wollte in ber französischen Rirche teine centrifugalen Bestrebungen bulben: unter diesem kirchlich=politischen Standpunkte, den Ludwig XIV. im Bunde mit ben Jesuiten festhielt, erschienen die Anhänger Descartes' in derselben Reihe mit den Jansenisten, hinter denen die Calvinisten und Lutheraner brohten. Dies war die eigentliche Zielscheibe aller jesuitischen Polemik gegen die Lehre Descartes'; man bekämpfte ihre Sate, um aus ben Folgerungen ihren Busammenhang mit dem Janfenismus und daraus den kirchenfeindlichen Charakter des Systems herzuleiten.

Schon die steptische Begründung des letzteren, der cartesianische Zweifel, schien Beweises genug, daß hier die unbedingte Geltung der kirchlichen Autorität grundsätzlich verneint werde. Aber als das eigentliche Object der Anklage galt die augenscheinliche Unverein=

barkeit ber cartesianischen Metaphysik mit der kirchlichen Abendmahls= Benn ben Formen nicht mehr, wie bei ben Scholaftikern, fub= lehre. ftantielle, fondern nur accidentelle Geltung zugeschrieben wird, wenn fie nur Modificationen find, welche den Substanzen zukommen und mit biesen untrennbar verbunden sein muffen, so ift es absolut unmöglich, daß Bestalt und Eigenschaften beharren, mahrend bas Ding felbft fich ver= ändert, daß, um die Anwendung auf den Fall von eminent kirchlichem Intereffe zu machen, in der Gestalt und unter den Eigenschaften von Brob und Bein Leib und Blut Chrifti erscheinen. Descartes lehrt, bağ unter allen Bedingungen die Substanz beharrt und die Formen wechseln; die Kirche lehrt, daß im Sacrament der Eucharistie die Formen beharren und die Substanz fich verwandelt. Nach den Prin= cipien des Philosophen giebt es wohl Transformation, aber keine Transsubstantiation : nach der Glaubenslehre der Rirche gilt im höchsten der Sacramente das Gegentheil.

Bufolge der Lehre Descartes' besteht das Wefen des Körpers in ber Ausdehnung und diese im Raum; es ist daher absolut unmög= lich, daß derfelbe Rörper zugleich in verschiedenen Räumen oder Orten exiftirt; mithin kann eine reale oder körverliche Gegenwart Christi im Abendmahl auf keinerlei Art stattfinden. Jene funda= mentalen Lehrfätze Descartes' von der Substanz und ihren Modificationen, von der Substanz und ihren Attributen, vom Körper und seiner Ausdehnung sind demnach durchaus anti=eucharistisch. Indem sie die Substantialität der Formen verneinen und die der Ausdehnung behaupten, widerstreiten fie von Grund aus gerade dem Glaubensfate ber römisch=tatholischen Rirche, in welchem Cultus und Dogma untrennbar in einander verwebt find. Alle diese Bedenten waren dem Philosophen felbst vorgelegt worden, und er hatte in feiner Erwiederung auf die Einwürfe Arnaulds und in feinen Briefen an ben Jesuiten Mesland vergebliche Bersuche gemacht, fie zu beseitigen und seinen Principien eine kirchlich correcte Deutung zu geben.

Die angegriffenen Sätze betrafen metaphysische Nothwendigkeiten, b. h. solche Wahrheiten, an denen auch der göttliche Wille nichts zu ändern vermag. Wäre die Frage über die Stellung eines philosophischen Shstems zur kirchlichen Transsubstantiationslehre bloß akademischer Art gewesen, so würde man kaum begreisen, wie solche Verhandlungen in dem gol= benen Zeitalter der französischen Litteratur eine so ausgebreitete Rolle noch in den Acten der neueren Philosophie spielen konnten. Aber es

war eine firchenpolitische Zeitfrage von eminenter Bichtigkeit. Man muß fich vergegenwärtigen, daß in der Anschauung und Lehre vom Abendmahl die kirchlichen Parteien des sechszehnten Jahrhunderts ge= schieden wurden, daß fich bier bie große Kluft aufthat, welche ben Protestantismus vom Ratholicismus losriß und felbst die Lutheraner von den Reformirten trennte; daß die Cultuspflege und namentlich die Abendmahlspraxis der Jesuiten, das häufige und gesinnungslofe Beichten und Communiciren, wie es bie Bater ber Gesellicaft Jeju betrieben, eines der ersten Objecte war, welches die französischen Jansenisten, insbesondere Arnauld heftig angriffen, daß es sich in dem Zeitalter Ludwigs XIV. nicht bloß um den Glanz einer neuen Litteratur, fondern um die volle Biederherstellung der frangösischen Rircheneinheit, um die Unterdrückung der Jansenisten und die Aufhebung des Ebicts von Nantes handelte: erst dann versteht man, welches Intereffe und welches Gewicht jener gegen bie Lehre Descartes' gerichteten Anklage, daß fie anti=eucharistisch sei, inwohnte. Damit wollte gesagt sein, daß fie jansenistisch und im Grunde calvinistisch gesinnt, daß sie unter ben gefährlichften Begnern ber römischen Rirche und ber frangöfischen Rircheneinheit zu finden sei. Es handelte sich nicht um die person= lichen Gefinnungen und Belleitäten bes Philosophen, sondern um bie Grundfate feiner Lehre. 2Bas man biefen vorzuwerfen hatte, faßte ber Jesuit Balois unter dem Titel zusammen: "Die Lehren Descartes' in ihrem Gegensatz gegen die Rirche und in ihrer Uebereinstimmung mit Calvin" (1680).1

## 2. Das claffische Zeitalter und bie herrichaft Descartes'.

Doch hatten diese Gegner, wie richtig ihre Folgerungen auch sein mochten, sich völlig verrechnet, wenn sie die cartesianische Philosophie für eine kirchliche Parteisache ansahen, beren Schicksal an das der Jansenisten und Protestanten in Frankreich gebunden wäre; sie hatten die Bedeutung derselben völlig unterschätzt, wenn sie in ihr nur eine theologische Neuerung erblickten: sie war eine neue Weltansicht, ein neues Erkenntniß= und Naturschstem, beherrscht und erleuchtet von der ftrengsten und einmützigsten Methode des Denkens, gegründet auf die sichersten Ausdrucks von einer schönheit und Meisterschaft des sprachlichen Ausdrucks von einer schönheit ber Form, daß ihr Eindruck auf den empfänglichen Geist ber französsischen Ration und auf

<sup>1</sup> Fr. Bouillier. I. ch. XXI. XXII. S. 28b. I. Ginl. S. 138-141.

das Zeitalter, in welchem die Litteratur und Dichtung dieses Bolks die Höhe ihrer Laufbahn beschrieb, der mächtigste sein mußte.

Gegen solche Kräfte und Coalitionen konnten die Verfolgungen ber kirchlichen Feinde und selbst die vielvermögende Ungunst des Hoses nichts Dauerndes ausrichten. Die öffentlichen Lehranstalten wurden der carte= sianischen Philosophie gesperrt; sie nahm ihren sicheren und mehr verborgenen Weg durch die Litteratur, die wissenschaftlichen Privatkreise, die geistreichen und Ton angebenden Cirkel der Hauptstadt. Im Jahre 1635 hatte Richelieu zur Leitung und Ausbildung der Sprache und Litteratur die französische Corneille, worin der Charakter der hohen Tragödie und das Genie des Dichters sich in ihrer vollen Eigenthümlichkeit aus= prägten; ein Jahr darauf veröffentlichte Descartes seine ersten Schriften: den «Discours de la méthode» an der Spize der «Essais». Die Epoche der classischen.

Als ein Menschenalter später die Asche des Philosophen von Stockholm nach Paris gebracht wurde, waren hier die wissenschaftlichen Kreise und Vereine von seinen Ideen ersüllt. In demselben Jahre (1666) stistete Colbert die Akademie der Wissenschaften und vermehrte die Schöpfung Richelieus durch ein Institut, welches sich zu den mathematischen und physikalischen Interessen ähnlich verhalten sollte, als die französische Akademie zu Sprache und Litteratur. Die letztere erreichte damals ihren Gipfel, das Dreigestirn der classischen Dichtung wirkte gleichzeitig: Corneille schon absteigend, Molière auf der Höhe, Racine, der Bögling von Port Royal, in seiner ersten Vollkraft; im Jahr 1667 erschien seine Andromache, für das Genie diese Dichters nicht weniger charakteristisch, als der Cib für das bes Corneille.

Zwischen dem größten Philosophen und den größten tragischen Dichtern dieses Zeitalters herrscht eine eigenthümliche Verwandtschaft und Geistesharmonie. Was jener in seinem letzten Werke wissenschaft= lich darstellte, haben diese in ihren dramatischen Gemälden verkörpert: die Leidenschaften der Secle. Das Thema ihrer Dichtungen ist nicht die Charakteristik der Personen, sondern die Schilderung der Leidenschaften. Um diese so gewaltig wie möglich ausdrücken zu können, suchen sie den brauchbarsten Stoff, die zweckmäßigste Begebenheit, die sprechendsten Beispiele. Die Handlungen und Charaktere, welche sie uns in ihren kunstgerechten Werfen vorsühren, sind nur die Organe, um mächtige Gemüthsbewegungen gewaltig und großartig reden zu lassen.

Es gab eine Leidenschaft, welche Descartes von den übrigen unterschied, als einzig in ihrer Art betrachtete, als bie höchste und reinste von allen: er nannte sie «magnanimité» und «générosité»: es war die Brandezza ber Secle, ber Affect einer auf heroische Selbstverleugnung aearündeten Selbstachtung.<sup>1</sup> Diese Leidenschaft, mannichfaltig variirt, lebt in ben Dichtungen Corneilles, welchen man um biefes erhabenen Zuges willen, ber in feiner rhetorischen Ausprägung ber frangösischen Empfin= bunasart wohlthat, den "Großen" genannt hat. Unter den übrigen Leidenschaften ber Seele ift keine gewaltiger als die Liebe, keine quälen= der als die Eifersucht: diese Affecte haben durch den Dichter der Andro= mache und Phabra ihren höchften und beredteften Ausbruck gefunden. Will man eine persönliche Illustration jener Gemuthsbewegung, bie Descartes als «magnanimité» gefeiert hat, fo braucht man fich nur Corneilles Chimene im Cid zu vergegenwärtigen, welche, ben Tod ihres Baters zu rächen, alles thut, um den Geliebten zu opfern, welchen ihr Berg vergöttert, und bie in einer folchen Art ber Selbstverleugnung ben Gipfel ber Seelenstärke und bes Ruhms fieht: «Je veux, que la voix de la plus noire envie élève au ciel ma gloire et plaigne mes ennuis, sachant, que je t'adore et que je te poursuis».

In dem Leben unseres Philosophen selbst und in seinen Grundsatzen, die den Conflict mit den großen, durch ihre vererbte Macht ehrwürdigen Autoritäten der Welt herbeiführen und die persönliche Unterwerfung fordern, finden wir einen Zug, der mit jenen erhabenen Affecten in den Dichtungen Corneilles übereinstimmt.

Die Geistesrichtung des Zeitalters steht, bewußt oder unbewußt, unter dem Einflusse Descartes'. Zu der neuen Philosophie gesellt sich eine neue Dichtkunst, die sich der Renaissance überlegen fühlt, von dem Bewußtsein ihrer Höhe und Originalität durchdrungen ist, die Alten nicht mehr nachahmen, sondern verbessern will, sich selbst ihre Regeln giebt und diese methodisch befolgt, um mustergültige Werke zu schaffen. Nach einer regelrechten, durchdachten Runst wird philosophirt und ge= dichtet. Descartes war der erste, der die Vernunst disciplinirte, der Runst des Denkens unterwarf, die Forderungen, welche er aussprach, erstüllte und dem Zeitalter in seinen Werken ein leuchtendes Vorbild hinterließ. Auf seine Lehre gründete sich das neue Lehrbuch der Logik, L'art de penser, welches aus Port Rohal hervorging, ein Werk von Arnauld und

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Diejes Wert. Bb. I. Buch II. Cap. IX. S. 383-386.

Nicole (1662); Boileau gab das neue Lehrbuch der Dichtkunst, L'art poétique, welches man treffend den discours de la méthode der Poetik genannt hat.<sup>1</sup>

Auch in der Poefie foll nichts gefallen, als die Bernunft und bie Bahrheit: «Aimez donc la raison; que toujours nos écrits empruntent d'elle seule et leur lustre et leur prix». «Rien n'est beau que le vrai, le vrai seul est aimable!» Auch von bem poetischen Ausdruck wird die Rürze und Rlarheit, die Bermeidung alles Ueberflüffigen und Schwülstigen gefordert, den Werken ber dramatischen Runft wird ber beutlichste Zusammenhang und barum bie Einheit des Orts, der Zeit und der Handlung zur ftrengsten Bflicht gemacht. Alle biefe Regeln würde Descartes nicht anders gegeben haben, wenn er von der Poesie und Verstunft gehandelt hatte; fie ent= fprachen feiner Lehre, die von ben Berten, welche ber menschliche Geift hervorbringt, ftets die durchgängige Einheit und ben bundigsten Bu= sammenhang verlangte, gleichviel aus welchem Material sie geformt find, ob aus Steinen, Ideen ober Handlungen. Der Anblick folcher Bilbungen, welche die Zeiten regellos und bunt zusammengehäuft haben, war bem Berfaffer des discours de la méthode an ben Biffenschaften ebenso zuwider wie an ben Säufern und Städten: gemiß würde er Säufungen diefer Art auch in der dramatischen Runft verworfen haben. Die Richtung, welche in der zweiten Sälfte des 17. Jahrhunderts ben französischen Geift und Geschmack in seiner Größe und Einseitigkeit, in Biffenschaft und Runft bis in die Garten von Berfailles beberricht. gründet sich auf eine gewiffe Denkart, beren Principien man nirgends beutlicher und bewußter ausgesprochen findet, als in der Lehre Des= cartes'. Es ift baher fehr begreiflich, daß bie lettere in Paris und Frankreich eine Macht wurde, weit gewaltiger, als die Decrete des Rönigs, den fie felbst gleichsam incognito von sich abhängig machte: fie murbe eine Mobe ber Zeit, welcher man unwillfürlich hulbigte. Die Beifter trugen sich cartesianisch.

### 3. Modephilosophie und Satyre.

Rein Wunder baher, daß auch die vornehme Welt und die Frauen jener Zeit cartesianische Bildung in sich aufnahmen oder zur Schau trugen. Die Herzogin du Maine wurde wegen ihrer Verehrung

14

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Bouillier. I. ch. XXIII. pg. 491.

Descartes' mit der Königin Chriftine verglichen, die gelehrte Dupré hieß «la cartésionne». Aus Liebe zu ihrer Tochter, Madame be Grignan, welche ganz in dem Studium der Werte des Philosophen lebte, fühlte selbst Madame de Sevigné sich bewogen, diese Intereffen zu theilen. Scherzend nennt sie Descartes in den Briefen an ihre Lochter «votre père» und die lettere felbst «ma chère petite cartésienne», fie besucht in der Bretagne eine Bermandte bes Philosophen, die feinen Ramen führt, und schreibt der Tochter: «je tiens un petit morceau de ma fille», fie braucht die Stichworte des Cartefianismus, um mit unübertrefflicher Anmuth ihre mütterliche Bartlichkeit darin auszu= sprechen: «je pense, donc je suis; je pense à vous avec tendresse, donc je vous aime»; sie erzählt ber Lochter, wie man nach bem Diner philosophisch disputirt und einer ber Gafte die Ubhängigkeit des Denkens von den Sinnen behauptet, aber ihr Sohn das Gegen= theil nach Descartes vertheidigt habe. Eines ihrer Worte erleuchtet uns treffend und wipig die Geltung, welche in ber Gesellschaft jener Beit bie neue Philosophie gewonnen, und auf welche Art Madame be Seviane felbft ihren Antheil an einer Sache nimmt, welche das Tages= intereffe für sich und die Ungunst des Hofes gegen sich hatte, sie be= handelt dieselbe als eine moderne und vornehme Liebhaberei, bie man nicht ungekannt laffen bürfe. "Corbinelli und Lamouffe haben sich vorgenommen, mich in die Lehre Descartes' einzuführen. 3ch will diese Biffenschaft lernen wie L'hombre, nicht um felbst zu spielen, sondern um spielen zu feben."1

Sobald ein philosophisches System Mode wird, verunstalten sich seine Züge leicht ins Lächerliche, noch bazu wenn es durch den Schein paradozer Sätze die Meinungen der Welt vor den Kopf stößt und trotz dieser Contraste von Frauen gepflegt, von vielen affectirt wird. Es konnte daher nicht ausbleiden, daß in dem witzigen Paris und in dem Zeitalter Molidres der Cartesianismus als Modephilosophie zum Gegenstand der Satyre gemacht wurde. Zwischen Descartes und ben Tragisern war in der Anschauung der menschlichen Natur und ihrer Leidenschaften eine ungesuchte Uebereinstimmung, eben so un= gesucht gab sich der Gegensatz zwischen Descartes und Molidre. Der Schüler Gassensie verspottete in seinen «Femmes savantes» (1672) bie Schülerinnen Descartes'.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Bouillier: Hist. etc. I. ch. XX. pg. 438-440.

Man kann in der tragischen und komischen Dichtung des damaligen Frankreichs, in Corneille und Molidre, die beiden entgegengeseten Strömungen der französischen Zeitphilosophie, die cartesianische und gaffendistische, sich wiederspiegeln sehen; nur muß man bie Sache nicht pebantisch nehmen und an schülerhafte Abhängigkeiten benken. Auch ohne Gaffendis Unterricht, welchen er wirklich gehabt hatte, und ohne bie Renntniß bes Lucrez, beffen Lehrgedicht er übersette, wurde Moliere mit dem Sensualismus des natürlichen Verstandes sympathisirt haben gegen bie dualiftische und spiritualistische Lehre Descartes'. Auch bedurfte es keiner persönlichen Bosheit oder gar Schulmalice, um überspannte und affectirte Cartefianerinnen lächerlich zu machen. Diese Objecte tamen bem Luftspielbichter wie gerufen. 3ch laffe dahin gestellt, ob er in der Figur bes Marphurius in «Mariage forces» ben cartesianischen Zweifel und nicht vielmehr die allgemeinen, von Alters her geläufigen Bhrafen bes Skepticismus zur Zielscheibe nahm. In den «Femmes savantes» traf er zwar nicht ausschließend, aber in einigen ber wirksamften Stellen bie Thorheiten, welche bie cartesianische Mobe in den Frauen erzeugt hatte.

Seine Figuren find nicht ausgemachte Cartefianerinnen, sondern confuse Weiber, die für alles schwärmen, mas nach Gelehrsamkeit riecht: die eine lobt fich den Plato, die andere den Epikur, die dritte findet bie "Rörperchen" allerliebst, das "Leere" widermartig und fich felbst fubtil, wenn fie die "fubtile Materie" vorzieht: «je goute bien mieux la matière subtile». Das find nun cartesianische Dinge, welche von den Frauen als Geschmackssache und Objecte der Neigung gang wie Modeartikel behandelt werden. «J'aime ses tourbillons», sagt Armande, und ihre Mutter fährt fort: «Moi ses mondes tombants». Um lächerlichsten läßt Molière die spiritualistische Sucht erscheinen, welche ben Körper mit feinen Bebürfniffen und Trieben, bie finnliche Menschen= natur, für verächtlichen Blunder (guenille) ansieht, mit bem zu ver= kehren ber Geift unter seiner Bürde halten müsse. Der hausherr Chrhfale ift anderer Meinung und erwiedert seiner Gattin, ganz im Stile Gaffendis: «mon corps est moi-même et j'en veux prendre soin, guenille, si l'on veut; mais ma guenille m'est chère».

Auch ber Liebhaber Clitandre will nichts von der spiritualistischen Lehre wissen, welche den Geist von den Sinnen absondert: «De ces détachements je no connais point l'art; le ciel m'a dénié cette philosophie». Und Bélise, die lächerlichste, darum gelungenste Figur des Luftspiels, gründet auf den cartesianischen Dualismus ihre Theorie

ber geläuterten Liebe, bie nur ber benkenden Substanz zukomme und nichts mit ber ausgebehnten gemein habe: «mais nous établissons une espèce d'amour, qui doit être épuré comme l'astre du jour: la substance, qui pense, y peut être reçue, mais nous en banissons la substance étendue».<sup>1</sup>

Daß noch im Jahre 1690 eine Satyre gegen die Mode bes Cartesianismus erscheinen konnte, die Schrift bes Jesuiten Daniel «Voyage du monde de Descartes», beweift, wie langlebig bie «Femmes savantes» waren. Der Verfasser tröftet sich mit der Ver= gänglichkeit ber Moden. Man erkennt in seinen Späßen ben Collegen Bourdins. Die ganze Sathre entspringt aus jener sensualistischen Stimmung, worin bie Jesuiten mit Gaffenbi einverstanden waren, namentlich gegenüber der Lehre Descartes'. Was fie in der letzteren auf ihre Art burch Einwürfe, Anklagen, Spaße verfolgen, ift ber spiritualistische Charakter. Um biesen ins Lächerliche zu wenden, läßt Daniel den Bhilosophen aleichsam als ben Maaus feiner Lehre er= fcheinen, welcher bie Rraft befite, feine Seele vom Rörper wirklich zu trennen, ben letteren wie ein Rleid zeitweilig abzulegen und als lediger Geift auf Reisen zu gehen: während einer folchen Geiftes= abwesenheit habe man in Stocholm den Körper des Philosophen be= graben und nun weile biefer im britten Simmel, beschäftigt, aus der fubtilen Materie, welche er bort in Vorrath gefunden, die Welt zu con= ftruiren. Ber fich die Räthfel der Belt auf leichte Art lofen wolle. muffe biefen Beltbaumeifter oben in feiner Bertftatt besuchen; man brauche nur den Rörper auszuziehen und bie Seelenwanderung anzutreten, mas an der hand eines wohlgeschulten Cartefianers fogleich geschehen könne, denn ber Meister habe ben Seinigen die Bundergabe verliehen, die er felbft befaß. Auf biefe Beife macht ein wißbegieriger Sünger «voyage du monde de Descartes».<sup>2</sup>

Der Spiritualismus der cartesianischen Lehre ist eine Folge ihrer bualistischen Ansicht von dem Verhältniß zwischen Geist und Körper, und in dieser letzteren sind die Fragen enthalten, welche die ersten Versuche zu einer Fortbildung des Systems herbeisühren.

Fifder, Gefd. d. Shilof. II. 4. Mufl. R. M.

2

ί.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Femmes savantes, Act. II. sc. 7, III. 2, IV. 2, V. 3. — <sup>2</sup> Bouillier I. ch. XX. pg. 443. ch. XXVII. pg. 576.

## 3weites Capitel.

# Die ersten Fortbildungsversuche der cartesianischen Lehre.

I. Die französische Schule.

1. Rohault und Régis.

Unter ben französischen Cartesianern, welche sich in der Berbreitung und Ausbildung ber Lehre durch Wort und Schrift hervorgethan haben. find vor allen Rohault aus Amiens (1620-1672), der Schwieger= fohn Clerfeliers, und Sylvain Regis aus Angers (1632-1707) ju nennen. Jener, ein Mann von erfinderischem Geift in ber Mechanik, wußte durch feine phyfitalischen Mittwochvorträge in Paris und die baran geknüpften Erläuterungen und Disputationen einen fehr großen Buhörerkreis, in dem alle Stände der Gesellschaft vertreten waren, für die neue Naturlehre zu gewinnen und durch sein physikalisches Lehrbuch (Traité de physique) ben Einfluß feines Unterrichtes weit über die Grenzen Frankreichs auszudehnen. Ein Jahr vor seinem Tode erschienen seine «Entretiens de philosophie», worin er die cartesianische Lehre mit ber aristotelischen Physik und ber kirchlichen Theologie nach der Art, welche wir bei den Niederländern kennen gelernt haben, zu versöhnen suchte. Er war es, der jenes Zeugniß ber Königin von Schweden vorbrachte, das der Afche Descartes' den Eingang in den Tempel der heiligen Genoveva öffnete.

Régis wurde sein Schüler und von dem cartessanischen Berein in Paris nach Südsrankreich gesendet, um hier die neue Lehre zu ver= fünden, was ihm in den Jahren (1665—1671) erst in Toulouse, dann in Montpellier mit den seltensten Erfolgen gelang. Als er nach Paris zurückkehrte, um die Vorträge seines Lehrers sortzusezen, hatte die uns bekannte Versolgung des Cartessanus begonnen. Régis sah sich sich auf den Rath des Erzbischofs genöthigt, seine Vorlesungen einzustellen, und konnte selbst sein Werk, «Système de philosophie», welches in vier Theilen Logik, Metaphysik, Physik und Moral enthielt, nicht eher als 1690 veröffentlichen.

Was in seinen Aussührungen unsere Aufmerksamkeit besonders anzieht, sind weniger die Abweichungen von Descartes, die in der Sittenlehre und Politik nach Hobbes, in der Ideenlehre nach Gassendi geneigt sind, als vielmehr die Fortbildung der cartesianischen Lehre felbst in Rücksicht auf das Verhältniß zwischen Gott und Welt, zwischen Geist und Körper. Hier sinden sich Vestimmungen eingesührt, die mit der occasionalistischen Fassung und namentlich mit Malebranche übereinstimmen. Ist Gott im eigentlichen Sinne Substanz, so ist auch er allein im eigentlichen Sinn Ursache; es muß daher zwischen der primären Causalität Gottes und ber secundären der natürlichen Dinge wohl unterschieden werden. Ist aber die göttliche Wirtsamkeit die wahrhaft ursprüngliche, so ist auch sie allein die wahrhaft erzeugende, und die natürlichen Dinge müssen als Mittelursachen oder Wertzeuge gelten, durch welche Gott wirkt: sie sind keine Kräfte, sondern nur "Instrumente".

Unter biesem Gesichtspunkte muß die natürliche Wechselwirkung zwischen Seele und Körper als eine solche erscheinen, die der gött= liche Wille hervorbringt, indem er durch den Körper die Vorgänge in der Seele und durch unsern Willen die Bewegungen im Körper ent= stehen läßt. Nun hat die instrumentale Ursache zwar keine erzeugende und eigenthümliche, wohl aber eine mitwirkende Causalität, welche auf den göttlichen Willen und seine Wirksamkeit modificirend einssti, wie die Natur des Wertzeugs auf die Thätigkeit des Künstlers. Daher läßt Regis der Seele etwas, das von ihr abhängt; sie kann die Be= wegung nicht hervorbringen, wohl aber bie Richtung derselben be= stimmen, sie verhält sich zu der letzteren nicht producirend, wohl aber dirigirend.

So concurriren ber göttliche und menschliche Wille in den körperlichen Bewegungen, die den psychischen Borgängen entsprechen. Das Verhältniß der beiden Substanzen bleidt unentschieden und schwankend. Wenn man die Richtung einer Bewegung bestimmen und ändern kann, so ist man schon badurch Ursache einer Bewegung. Man darf Regis' Standpunkt als den Versuch ansehen, die cartesianische Lehre nicht bloß mit ihrem sensuchtischen Gegentheil, sondern auch mit den in ihrer eigenen Schule bereits eingetretenen Neuerungen aus= einanderzusezusen. Unter den letzteren verstehen wir die Ansichen der französischen Occasionalisten und die Lehre von Malebranche, deren Hauptschriften den Wersen Regis' vorangingen. Dieser hatte seine glänzende Lehrwirksamkeit in Toulouse kaum eröffnet, als sich in den Schriften zweier älterer Cartesianer der französische Occasionalismus gleichzeitig Bahn brach.<sup>1</sup>

2. De la Forge und Corbsemy.

Im Jahre 1666 hatte ber Arzt und Physiolog Louis be la Forge, Freund Descartes' und mit Clerselier Herausgeber des «Traité de l'homme» sein Werk "Über die menschliche Seele, ihre Vermögen und Thätigkeiten, wie über ihre Vereinigung mit dem Körper nach cartesianischen Principien" und der Abvocat Géraud de Cor= demoh seine seele und des Körpers" veröffentlicht.<sup>2</sup> Das Verhältniß der beiden Substanzen in Ansehung sowohl ihrer Verbindung als auch ihrer Trennung ist das wichtigste der hier erörterten Themata.

De la Forge erklärt die Bereinigung zwischen Seele und Körper für ein Werk des göttlichen Willens, ebenso den natürlichen Wechsel= verkehr beider mit Ausnahme berjenigen Bewegungen, welche von unferem Willen abhängen: das sind die willkürlichen. Demnach erscheint bie menschliche Seele als die hervorbringende und unmittelbare Ursache aller bewußten und willfürlichen handlungen (Bewegungen), Gott da= gegen als die hervorbringende und unmittelbare Ursache aller unbe= wußten und unwillkürlichen Borgänge. Was die letteren betrifft, so fann ber körperliche Eindruck die Vorstellung nicht bewirken, sondern nur veranlaffen, daß Gott sie bewirkt, und ebenso umgekehrt. Damit ift ber Occasionalismus zur hälfte ausgesprochen; er gilt, ausgenommen bie sogenannten willfürlichen Bewegungen. Sollten diese in Wahrheit nicht willfürlich fein und so wenig burch unsere Absicht als durch unsere Einficht gemacht werden, so muß man bem menschlichen Willen jede Art körperlicher Wirkungen absprechen und auf Grund des Dualismus die occafionalistische Ansicht vollenden.

Diesen Schritt thut Corbemoy, er ist unter den französischen Cartesianern der erste Occasionalist, er ist es krast der dualistischen Principien, die er folgerichtig sesthält. Es giebt nur eine wirksame

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Uteber Rohault und Régis vgl. Bouillier I. ch. XXIV. pg. 508-510. pg. 517-524. — <sup>3</sup> Louis de la Forge: Traité de l'âme humaine, de ses facultés et fonctions et de son union avec le corps d'après les principes de Descartes. — Cordemoy: Dissertations philosophiques sur le discernement de l'âme et du corps.

Ursache, benn es giebt nur eine Art selbstthätiger Befen: Geift ober Bille. Die Rörper find willenlos: barum find fie feine Urfachen, tein Rörper tann als folcher einen anbern Rörper, feiner ben Geift bewegen. Die bentende Substanz ift grundverschieden von ber aus= gebehnten: baber tann ber menschliche Geift (Bille) feinen Körper bewegen und ebenso wenig eine Bewegung birigiren. Die einzige be= wegende Urfache ber Rörper und bie einzige ben Bechfelvertehr zwischen Geift und Rörper bewirkende Ursache ift nur ber göttliche, weil un= endliche und allmächtige Wille. Wenn zwei Rörper zusammentreffen, fo bewegt keiner von sich aus den andern, fondern ihr Busammenstoß ift nur bie Veranlassung (occasion), bei welcher bie Urfache, welche ben erften Körper bewegt hat, auch den zweiten bewegt. Wenn im Menschen Geift und Rörper zusammenleben und ber Bille eine beflimmte Bewegung der körperlichen Organe beabsichtigt, so ist der mensch= liche Wille bie Beranlaffung, bei welcher ber gottliche bie Bewegung fo einrichtet und lentt, bag fie ber Abfict entspricht. So ift unfer Bille nicht die bewirkende, sondern nur die gelegentliche Urfache der Be= wegung: diese geschieht unabhängig von uns, nicht bloß die unwill= fürliche, auch die willfurliche; unfer Bille felbft erzeugt weber die Bewegung noch deren Richtung.1

Die Grundsätze des Occasionalismus find durch Cordemoy auf das Klarste ausgesprochen, und man erkennt, wie weit Regis dahinter zurücklieb. Indessen hatte sich das occasionalistische System noch um= fassender und tiefer auch in den Niederlanden entwickelt und eine dem Fortgange von de la Forge zu Cordemoy ähnliche Bahn beschrieben. Es ist der Weg von Clauberg zu Geuling. Die folgerichtige Ausbil= dung und Anwendung der dualistischen Principien Descartes' ist der bewegende Gedanke, der sich nach verschiedenen Richtungen ausprägt.

## II. Die nieberländische und beutsche Schule.

1. Johann Clauberg.

Der erste beutsche Cartesianer, ber zu den Häuptern der Schule gehört, welche die Principien des Meisters sesthält, ist Johann Clauberg aus Solingen in Westsalen, geboren den 24. Februar 1622 in Solingen, gestorben den 31. Januar 1665 in Duisburg. Wir find demselben schon begegnet, als er in Amsterdam mit dem jungen

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Bouillier I. ch. XXIV. pg. 511-516.

Theologen Franz Burmann zusammentraf und beide am 20. April 1648 jenes philosophische Gespräch redigirten, welches Burmann wenige Tage vorher (16. April) in Egmond (bei Alfmaar) mit Descartes selbst gehabt hatte.<sup>1</sup>

Clauberg hatte in Gröningen Tobias Andrea gehört, auf seiner Reife in Frankreich Clerfelier und de la Forge kennen gelernt, dann in Lepben unter Raey feine philosophischen Studien fortgesetzt und fich namentlich in der Physik unterrichtet, bevor er das Lehramt der Philo= fophie in Serborn antrat. Während ber letten breizehn Jahre feines Lebens (1652-1665) war er Profestor ber Philosophie an ber Uni= Deutscher von Geburt, ichon überzeugt von dem versität Duisburg. philosophischen Beruf feiner Muttersprache, in welcher er eine feiner zahl= reichen Schriften verfaßt hat, ift Clauberg ber erste gemefen, welcher ben Cartefianismus an einer deutschen Universität gelehrt hat. Er war für bieje Philosophie von feuriger Begeisterung erfüllt und fcatte nach ben heiligen Schriften keine höher als die Werke Descartes', deren Apologet und Commentator zu fein, er sich mit unermüdlichem Eifer beftrebt hat. Begen ihre theologischen Feinde, den uns befannten Revius in Lehden und seinen eigenen Collegen Lentulus in Herborn schrieb er feine «Defensio cartesiana» (1652), er erklärte die Medita= tionen, vertheidigte den cartefianischen 3meifel als den Beg zur Bahr= heit («Initiatio philosophi sive Dubitatio cartesiana») und verfaßte eine Loaik, die zur Ausbildung des Systems diente, die alte und neue Philosophie zu verbinden suchte und als ein Vorläufer bes französischen Lehrbuchs «L'art de ponsor» gelten barf. Seine zuerft in deutscher Sprache verfaßte, dann ins Lateinische übersetzte Schrift handelte von bem "Unterschiede zwischen der cartesianischen und ber gewöhnlichen Schulphilosophie (De differentia inter cartesianam et in scholis vulgo usitatam philosophiam)".

Reine seiner Schriften ist für unser Interesse wichtiger als die Abhandlung "Ueber die Berbindung der Seele und des Körpers im Menschen (De animae et corporis in homine conjunctione)". Bei der substantiellen Verschiedenheit beider kann die Thatsache ihres wechsel= seitigen Einflusses nicht aus Naturgesetzen erklärt, sondern muß für eine Verbindung angesehen werden, welche der schöpferische Wille Gottes (Dei conditoris voluntas) ins Leben gerusen hat und erhält.

<sup>1</sup> S. diejes Wert. Bb. I. Buch II. Cap. XI. S. 413-420.



Indeffen ift die Seele durch ihre Wesenseigenthümlichkeit bei weitem mächtiger als der Körper, sie vermag mehr über den Körper, als dieser über sie; sie kann die Bewegung des letzteren nicht hervorbringen, wohl aber dirigiren, sie ist nicht die physische, wohl aber "die mora= lische Ursache" derselben; sie verhält sich zum Körper, wie der Wagenlenker zum Wagen, der Steuermann zum Schiff, der Künstler zum Werkzeug (instrumentum), ja sogar, um die Vergleichung auß Söchste zu spannen, wie Gott zur Welt. Den Wagen bewegen die Pferde, aber die Richtung der Pferde bestimmt der Rutscher.

Dagegen vermag ber Körper nichts auf die Seele, er ift zu jeder psychischen Wirkung vollkommen unfähig, seine Eindrücke und Bewegungen verhalten sich zu den entsprechenden psychischen Borgängen nur vorhergehend, vorbereitend, "prokatarktisch", wie Clauberg sagt, d. h. nicht verursachend, sondern veranlassend oder occasionell. Er selbst bezeichnet in dem 16. Capitel seiner Abhandlung de conjunctione biese Art der Einwirkung des Körpers auf die Seele als «occasionem dare» und nennt den Körper selbst, da er die Seele erregt, ein «irritamentum animae». Er verhält sich also zur Wirksamkeit der Seele nicht bloß als Mittel oder Werkzeug (instrumentum), sondern auch als Erreger oder Anreiz (irritamentum).

Die Seele übt burch den Körper eine directive Macht, sie erzeugt auf Anlaß ber förperlichen Eindrücke die entsprechenden Vorstellungen kraft ihrer eigenen denkenden Natur, sie ist bemnach weder Gott noch dem Körper gegenüber so ohnmächtig, wie es die dualistischen Principien fordern. Daß Clauberg die occasionalistische Fassung auf die körperlichen Einslüssen einschränkt, erinnert an de la Forge; daß er dem menschlichen Willen einen directiven Einslüß auf die körperlichen Bewegungen zuschreibt, erinnert an Régis, nur daß dieser, später als Cordemon, den Schritt zur altcartesianischen Lehre zurückthut, während Clauberg über die letztere hinausstrebt und in den Schwankungen und Halbheiten seiner occasionalistischen Ansicht als Ansänger auf dem Wege zur Fortbildung erscheint.<sup>1</sup>

Wenn die Seele die Bewegungen des Körpers zu "dirigiren", und andererseits der Körper die Seele zu erregen oder "irritiren" vermag, so besteht zwischen den beiden Substanzen ein unmittelbarer Einfluß der einen auf die andere: ein «influxus physicus», wie einen

<sup>1</sup> Bouillier I. ch. XIII. pg. 293-298.

solchen auch Descartes im Widerspruch mit seinen Principien und zu= gleich unter dem Zwange der letzteren in seiner Lehre vom Sitz der Seele dargethan hat. Auf diesem Standpunkt, mit einigen Modi= ficationen, die nicht weiter führen, sehen wir auch Clauberg vor uns. Er ist kein Occasionalist, obwohl er das Wort «occasio» von den körperlichen Einwirkungen in Beziehung auf die Seele braucht; denn nach dem Occasionalismus ist in dem Verkehr zwischen Seele und Rörper Gott allein die wirksame Ursache. Er ist kein Spinozist, obwohl er wohl erkannt und ausgesprochen hat, daß es in Wahrheit nur eine einzige Substanz giebt. Dies hat auch Descartes gewußt und gesagt.<sup>1</sup>

Er ift und bleibt ein cartesianischer Dualist, mit allen den Widersprüchen und Inconsequenzen behaftet, welche dieser Standpunkt mit sich bringt. Man darf bei aller Anerkennung die Bedeutung Claubergs und deren sortwirkende Kraft nicht überschähren. Als methodischer und systematischer Philosoph wie Schriftskeller ist er mit Descartes nicht von fern zu vergleichen, der beides in hoher Vollkommenheit war. Schon aus diesem Grunde kann nicht die Rede davon sein, daß Clauberg sich zu Descartes ähnlich verhalte, wie Christian Wolff zu Leibniz. Eben so grundlos ist die Vergleichung zwischen Clauberg und Leibniz. Weder ist jener ihm ähnlich, noch ist er sein Vorläuser. Wenn Leibniz in seinem Brief an Jakob Thomasius (1669) von Clauberg gesagt hat, er sei «magistro clarior», so erscheinen uns diese Worte des brei= undzwanzigjährigen Briefstellers als eine recht unbesonnene und unreife Aeußerung.<sup>\*</sup>

## 2. Balthafar Better.

Bufolge des cartesianischen Dualismus gilt Gott als die eigentliche Substanz und Urkraft, als die einzige, im wahren Sinne des Worts erzeugende Ursache, der gegenüber die Wirksamkeit der natür= lichen Dinge nur secundäre, instrumentale, occasionelle Bedeutung hat; der wechselseitige Einfluß zwischen Seele und Körper geschieht und besteht nur kraft des göttlichen Willens. Auf die Körper wirkt allein die Kraft der Bewegung, auf die Geister die der Erkenntniß; die erste bewegende und erleuchtende Ursache ist Gott. Daher kann auf die

24

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Bgl. Bb. I. Buch II. Cap. VI. S. 329 figb. — <sup>2</sup> Johannes Clauberg u. j. f. Ein Beitrag zur Geschichte ber Philosophie. Bon Dr. Herm. Müller (Jena 1891). S. 67 flgb.

Geister und Körper, also auf den Menschen, der aus beiden besteht, kein anderes Wesen einwirken als Gott.

Diefer Satz zertrümmert eine ganze Classe herrschender Vorstellungen. Sollte es zwischen Gott und uns Mittelwesen, Geister untergöttlicher und übernatürlicher Art geben, so können dieselben keinerlei Wirksamkeit auf ben Menschen und die Natur der Dinge überhaupt äußern. Im Lichte der Vernunst erkennen wir, wie Descartes bewiesen, nur die Realität Gottes, der Geister und Rörper, wir erkennen in den Körpern keine andere Eigenschaft als die Ausdehnung, keine andere Wirksamkeit als die mecha= nische Bewegung, und in den Geistern keine andere Wesenseigenthümlichkeit als Verstand und Willen. Daher müssen wir verneinen, daß diese Zwischenober Mittelwesen (Dāmonen) in der natürlichen Welt wirken, wir dürsen bestreiten, daß sie überhaupt sind. Es giebt ohne Zweisel viele uns unbekannte Welten mit vielen uns unbekannten Wesen, aber es giebt keine dämonischen Wirkungen, darum auch keine dämonischen Ursachen, wenigstens keine, die uns einleuchten und eine Macht auf uns ausüben könnten.

Hier ift die Stelle, wo sich ber neue Rationalismus wider alle Dämonologie erhebt und den Kampf gegen eine Welt von Bor= stellungen aufnimmt, welche in den verschiedensten Formen die Menschen von jeher beherrscht haben und noch vor den Augen der Lehre Descartes' beherrschen. Es giebt als Objecte der Erkenntniß und des vernunst= gemäßen Glaubens weder Dämonen noch Engel, weder gute noch böse, keine abgeschiedene, in die Erscheinungswelt zurücktehrende Menschenseelen, weder selige noch verdammte, es giebt weder Teusel noch Ge= spenster: keine Teuselsbündnisse und keine darauf gegründete Magie, weder Jauberer noch Heren, keine Macht, die den natürlichen Gesehen zuwider Menschen und Dinge bezaubern könnte, mit einem Wort keine "bezauberte Welt".

Was die Welt erleuchtet, ift die Vernunft und der ihr gemäße Gottesglaube; was fie bezaubert oder behert, ift der Aber= glaube, deffen Objecte die Dämonen find, und welcher selbst erzeugt wird durch die Unwiffenheit und den Betrug. Man urtheile, welche Araft und Aühnheit der Ueberzeugung dazu gehörte, um eine solche Aufklärung einem Jahrhundert zu verfünden, in welchem der Teufels= glaube in der vollen Arast kirchlich=orthodogen Ansehens stand, sich der populärsten Geltung erfreute und noch die Wirkung hatte, daß man im Namen der Justiz Heren verbrannte. Es war ein nieder= 26

ländischer Prediger und Doctor der Theologie, der dieses Wagestück mit einer solchen Energie und Gründlichkeit aussührte, daß sein Werk weithin berühmt, heftig bekämpst und von vielen nachgeahmt wurde. Er büßte seine That mit dem Verlust seines Amtes und der Aus= schließung aus der Kirchengemeinschaft, ein Opfer und Muster seiner Ueberzeugungstreue. Unter den cartesianischen Theologen ist er der kühnste und interessantes.

Balthafar Bekker aus Westfriesland (1634—1698) wurde bald nach Bollendung seiner Studien, die er in Franeker begonnen und in Gröningen fortgesetzt hatte, Prediger zuerst in dem Dorfe Oosterlittens, dann in Franeker, wo er bis 1674 wirkte. In diesem Jahre folgte er einem Ruse nach Lönen und drei Jahre später nach Weesop; kurze Zeit darauf erhielt er ein Predigtamt in Amsterdam (1679), das er in Folge seines Hautwerks verlor (1694). Schon durch ein früheres Werk hatte er den Verdacht und Haß der Orthobogen erregt, jetzt wurde er durch die Obrigkeit der Stadt von der Verwaltung seines Amtes suspendirt und, da er bei seinen Ueber= zeugungen beharrte, durch den Beschluß der Synode des Amtes entsetzt.

Die erste Schrift, welche er 1668 herausgab, enthielt sein philosophisches Bekenntniß, eine Vertheidigung der cartesianischen Lehre (De philosophia cartesiana admonitio candida et sincera); die zweite, eine "Untersuchung der Rometen" in niederländischer Sprache (1683), eröffnete den Rampf gegen den Aberglauben, den sie in der Gestalt der Rometensurcht angriff. Im Jahre 1680 hatte sich der gesürchtete Himmelskörper gezeigt und die Gemüther in Schrecken gesetz; auf eben diesen Anlaß und in der gleichen Absicht, abergläubische Vorstellungen zu zerstören, hatte gleichzeitig Pierre Bayle in Rotterdam seine Rometenschrift veröffentlicht (1683).

Bekkers umfassendes Hauptwerk, welches in den Jahren 1691—1694 in niederländischer Sprache erschien, hieß "Die bezauberte Welt (De betoverde weereld)" und gab in vier Büchern die vollständige und ge= ordnete Ausführung des Themas: in dem ersten wird der Dämonenglaube der Bölker und Religionen, der Heiden der alten wie der neuen Welt, der Juden und Mahomedaner, der katholischen und protestantischen Christen dargethan und damit das zu untersuchende Object seinem ganzen Umfange nach sesten und bemit das zu untersuchen wird die Sache geprüft, und zwar im zweiten aus dem Sesichtspunkt der Vernunst und der Bibel, in den beiden letzten aus den Thatsachen, welche dem Dämonenglauben als Be=

weise dienen follen: das sind die magischen Künste, insbesondere Bauberei und Wahrsagung, die Geistererscheinungen und die dämonischen Bustände des Besessen. Hier unterscheidet der Verfasser die überlieferten Lehren und Zeugnisse von den selbstgemachten Ersahrungen, auf die sich die Leute berusen, und welche man als gegenwärtige Thatsachen ansührt. Bei dieser Gelegenheit erzählt uns Vekter eine Reihe eigener Erlebnisse und Beobachtungen, die ihn von der Nichtigkeit angeblich dämonischer Facta überzeugt haben. (Aus diesen Mittheilungen des vierten Buchs sind die obigen biographischen Angaben geschöpft.)

Der eigentliche Angriffspunkt, gegen welchen Bekter fein ganzes Werk gerichtet hält, ift der Dämonenglaube im Chriftenthum, ins= besondere in der reformirten Kirche: es ist der Glaube an den Teufel und an den Bund mit dem Teusel, an das Zaubet= und Herenwesen, den er von Grund aus zerstören will. Er will der Kirche beweisen, daß sie mit ihrem Dämonenglauben im Aberglauben wurzelt. Die Gründe, welche er zu diesem Zwecke ins Feld führt, sind haupt= sächlich breisacher Art: sie stügen sich auf die geschichtliche Entstehung der christlichen Dämonologie, auf die reine Vernunst und auf die Bibel.

Der Dämonenglaube ist, wie der Götterglaube, zu dem er gehört, heidnischen Ursprungs und hat sich in das Christenthum vererbt, er ist schon in dessen Urzeit eingedrungen und in der römisch-katholischen Rirche mächtig geworden, hier bildet er mit der Magie ein wesentliches Element des Glaubens und des Cultus; die Reformation hat diese Elemente zum Theil zerstört, zum Theil erhalten und als Erbtheil in sich aufgenommen. Dies gilt namentlich vom Teuselsglauben. So sind der Dämonenglaube und die Magie in der römisch-katholischen Kirche nichts anderes als Heidenthum im Christenthum, und der Teusels= glaube der reformirten Kirche nichts anderes als Papstthum im Protestantismus.

Es ift grundfalsch und einer ber folgenschwersten Jrrthümer ber Zeit, daß man die päpfiliche Kirche um derselben Dinge willen verabscheut, die man in der heidnischen Religion des Alterthums bewundert, und nicht einsteht, daß diese Dinge ihrem Wesen nach ge= blieben sind und nur ihre Formen geändert haben; es ist ebenso un= gereimt, die päpstliche Kirche für ein Wert des Teusels und den Papst für den Antickrist zu halten, während man selbst noch unter dem sortwirkenden Joche der päpstlichen Autorität an die Macht des Teusels glaubt. So lange man mit der Kirchlichen Autorität und ihren Ueber= lieferungen nicht vollständig gebrochen, hat man kein Recht, das Papft= thum zu verabscheuen, denn dieses ist von der kirchlichen Autorität unzertrennlich. Den Papisten muß man sagen: "Ihr seid mit eurem Dämonenglauben und eurer Magie Seiden, warum haßt ihr das Heidenthum?" Den Protestanten: "Ihr seid mit eurem Dämonen= und Teufelsglauben Papisten, warum haßt ihr das Papsthum und be= wundert das Alterthum?" Die reformirte Kirche verhält sich zur päpstlichen, wie diese zur heidnischen Keligion: sie haben den Aber= glauben geerbt, das Erbtheil angenommen und den Glauben verwünscht, von dem sie es haben.<sup>1</sup>

Der philosophische Standpunkt, aus dem Bekker die Unerkenn= barkeit dämonischer Wirkungen, die Nichtigkeit des Dämonenglaubens, den Aberglauben des Heidenthums beweist, ist, wie schon gezeigt, der cartesianische, der sich auf den Dualisnus von Gott und Welt, von Geist und Körper gründet. Er verwirst den Gottesbegriff Spinozas und saßt das Verhältniß von Seele und Körper im Menschen nicht streng occasionalistisch, sond seele und Körper im Menschen nicht streng occasionalistisch, sond seisen Substanzen grundsätz= lich verneint und voch thatsächlich eingeräumt wird. Abgeschen von Gott in Beziehung auf alle natürlichen Wesen und abgeschen vom menschlichen Geist in Beziehung auf seinen eigenen Körper, giebt es keinen Geist und keinen Willen, der auf die Natur der Dinge einzuwirken vermag: daher ist aller Dämonenglaube hinfällig.<sup>3</sup>

Indeffen find fämmtliche Beweise gegen die Damonen und beren Wirksamkeit machtlos, so lange ihnen das Zeugniß der Bibel ent= gegensteht, die an so vielen Stellen von Engels= und Teufelserschei= nungen, von guten und bösen Geistern, von Erzengeln und vom Satan redet. Der Verfasser der bezauberten Welt ist ein bibelgläubiger Theolog, der nicht bezweiseln darf und will, was in der Schrift sieht. Um gewiß zu sein, daß es in der Welt keine dämonischen Wirkungen, keinen Einfluß übernatürlicher Geister giebt, muß er sich überzeugt haben, daß davon nichts in der Schrift steht. Diese Ueberzeugung zu gewinnen und auszusühren, war offenbar die schwierigste Aufgabe seines Werks, und man erkennt aus einigen seiner Aeußerungen, daß er viele Jahre bedurft hat, um seine Vernunsteinsicht mit seinem



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Die bezauberte Welt. Buch I. Spift. XXIV. § 16-22. — <sup>2</sup> Ebendaj. Buch II. Hptft. I. 3-15, II. 4, III. 1, IV. 8, VI. 11, VII.

Bibelglauben in Uebereinstimmung zu bringen. So hat er z. B. die Geschichte vom Sündenfall und der Verführung des Leufels, der durch die Schlange geredet, lange Zeit buchstäblich genommen und gelten lassen. Nachdem er alle einschlagenden Schriftstellen wiederholt und sorgfältig, auch mit den nöthigen philologischen Erwägungen geprüft hat, will er zu dem Ergebniß gelangt sein: 1) daß in keiner etwas über Ursprung und Wesen, Beschaffenheit und Ordnung der guten und bösen Seister gelehrt werde, also die Schrift keine Dämonenlehre enthalte; 2) daß nirgends von einer unmittelbaren Wirkjamkeit der Engel (guten Geister) auf den Menschen die Rede sei und 3) überhaupt von keiner realen Wirksamkeit des Leufels.

Wo Engel vorkommen, erscheinen sie nie als selbständige Wesen, sondern fie find entweder Mittelursachen und Werkzeuge göttlicher Handlungen oder Bilder und Zeichen (rhetorische Figuren) der Gegenwart Gottes, oder endlich, wenn sie selbst in körperlicher Gegenwart auftreten und effen und trinken, wie jene Boten, die zu Abraham und Lot gesendet wurden, so sinch es nicht übernatürliche Wesen, sondern Menschen. Wenn es von Gott heißt, er kommt auf den Flügeln der Cherubim und auf dem Fittig des Windes, so sind die Cherubim offenbar ebenso figürlich zu verstehen als der Wind, und wenn die himmlischen Heerz ichaaren dienstehen als der Ben Thron Gottes umgeben, so können hier die Engel keine andere Bedeutung in Anspruch nehmen als der Thron: beide sind nichts anderes als Bilder menschlicher Phantasie zur Verberrlichung Gottes.

Bollkommen vernunftwidrig dagegen ist die Vorstellung des Teusels als eines selbständigen widergöttlichen Geistes, der in der Welt eigenmächtig wirken und ein Reich auf Erden haben soll. Wo in der Bibel Erscheinungen und Handlungen des Teusels berichtet werden, da ist die Rede entweder allegorisch zu verstehen, wie die Versührungsgeschichte im Paradiese und jener im Briefe Judä erwähnte Streit zwischen dem Erzengel und dem Satan an Mosis Leichnam, oder die Erzählung betrifft eine Vision, wie die Versuchungsgeschichte Jesu. In allen andern Fällen wird die Begebenheit von den Erklärern mißverständlich auf den Teusel bezogen, während sie in Wahrheit nur göttliche oder bloß menschliche Handlungen darstellt. So ist es nicht der Satan, der Hiebs Leiden verursacht, sondern Gott, der ihn prüft, und es sind nicht die Faustichläge des Teusels, welche Paulus zu erdulden hat, sondern Menschen, die ihn versolgen, sei es der Häscher mit seiner Geißel oder die Feinde des Apostels mit ihren Berleumdungen.<sup>1</sup>

Bir feben, welche Stellung gegenüber ber heiligen Schrift unfer Theologe einnimmt. Um seinen Glauben an die Bibel mit seinem Unglauben an den Teufel zu vereinigen, betritt er ichon ben 29eg ber natürlichen Bibelerklärung, nur daß er biefelbe auf die damo= nischen Bunder einschränkt und bie göttlichen noch gläubig anerkennt; ber spätere Rationalismus wird bie natürliche Erklärungsweise auf alle Bunder ausdehnen. Es giebt in der biblischen Bunderfrage einen breifachen Standpunkt. Der orthodore erklärt: "die Bunder find glaubwürdig, denn fie ftehen in der Bibel"; der rationalistische erklärt: "sie sind nicht glaubwürdig, alfo stehen fie nicht in der Bibel"; ber britte, welcher nach beiden kommt, bejaht ihre Unterfäße und verneint ihre Schlußfäte, feine Erklärung heißt: "bie Bunber find nicht glaubwürdig, aber fie ftehen in der Bibel". Bon diefen Standpuntten hat Balthafar Bekker, gestüht auf den Rationalismus der cartesianischen Lehre, den zweiten eingeführt, indem er ihn keineswegs auf alle, sondern nur auf die bämonischen Wunder anwendet. Dies ift die be= mertenswerthe Stellung, welche biefer Mann in ber Geschichte ber Philosophie und Theologie behauptet.

#### Drittes Capitel.

### Das occasionalistische System. Arnold Geulinx.

I. Geuling' Leben und Schriften.

Der eigentliche Repräsentant der occasionalistischen Lehre in ihrem vollen und schftematischen Umfange kommt aus den katholischen Nieder= landen: Arnold Geuling<sup>2</sup> aus Antwerpen (1625—1669), ein Schüler und Lehrer der Universität Löwen; er hatte hier Philosophie



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ebenbas. Buch II. Hptft. VIII, IX. § 11, X. 18—23, XI. 12—13, XIV, XV. 9, XVIII. 3—12, XX. 23—26, XXI, XXIII. — <sup>2</sup> Der Name findet fich auf den Titeln seiner Werke verschieden geschrieden: Geulincz, Geulinzs, Geulinz, Geulincs, Geulinct.

und Medicin ftudirt, den Doctorgrad erworben und zwölf Jahre lang, die letzten sechs als der erste Bertreter des Fachs, philosophische Bor= lesungen gehalten, welche sehr eifrig und zahlreich besucht wurden, als er gezwungen war, diesen Wirkungskreis zu verlassen und im Justande des größten Elends nach Leyden zu fliehen, wo ihn der Cartesianer Heidanus gastfreundlich und hülfreich aufnahm; er bewirkte, daß Geuling nach seinem Uebertritt zur reformirten Kirche an der Univer= stät Privatvorlesungen halten durfte (1663—1669), die zwar ebenso besjucht, aber weniger einträglich waren, als seine Vorträge in Löwen.

Die Hülfe des Heidanus war für ihn eine Rettung. Er selbst nennt in bem Vorwort feiner Logit das Schickfal, welches ihn getroffen hatte, ein «naufragium rerum», und Bontekoe, der unter dem Namen Bhilaretus das Saubtwert nach dem Tobe des Verfassers vollftändig herausgab, feste auf den Titel die Worte: «post tristia auctoris fata». Seine Lage muß bamals eine verzweifelte gewesen fein, denn Philaretus berichtet in der Vorrede, daß Geuling vor Hunger hätte fterben ober betteln müffen, wenn sich Seibanus feiner nicht angenommen. Welcher Art die Schickfale waren, die ihn aus Löwen vertrieben, ift bunkel geblieben. Es ift zu vermuthen, daß bei der dortigen Ber= folgung der Cartefianer durch die Partei des Plempius und die Jefuiten Geuling fein Amt verlor und, arm wie er war, in ökonomisches Elend gerieth und von Gläubigern bedrängt wurde. Der Abbe Baguot, ein löwen'scher Licentiat der Theologie, hat in seinen litterarischen Denkwürdigkeiten (1768) Schulden und amtliche Zwistigkeiten als die Gründe bezeichnet, welche ben ungludlichen Mann zur Rucht nöthigten. Sein großes Ansehen bei ber atabemischen Jugend und bie Thefen, worin er die Scholaftik bekämpft und verspottet hatte, waren schon Gründe genug, um ihn bei ben Gegnern auch personlich zu verdachtigen und verhaßt zu machen.

Es fehlte ihm an Muße, alle Werke, bie er schrieb, selbst herauszugeben. Die erste Schrift, welche er in Leyden veröffentlicht hat, war eine Sammlung seiner löwen'schen Thesen: «Saturnalia seu quaestiones quodlibeticae in utramque partem disputatae» (1660). Zwei Jahre später erschien seine Wiederherstellung der Logick: «Logica fundamentis suis, a quibus hactenus collapsa suerat, restituta». Darauf solgte der erste Theil seines Hautwerks: «Гуwd: сваитд» sive Ethica» (Amst. 1665), das nach seinem Tode Philaretus (Bontekoe) voll= ständig herausgab. Die beiden nächst wichtigsten und postumen Werke sind seine Physik und Metaphysik, worin er den cartesianischen Standpunkt dem peri= patetischen entgegensetzte: «Physica vera (Lugd. 1680)» und «Metaphysica vera et ad mentam peripateticam (Amst. 1691)». Gleich= zeitig mit diesen letzteren wurden seine Anmerkungen zu den Principien Descartes' in Dordrecht veröffentlicht: «Annotata praecurrentia» und «Annotata majora in principia Renati Descartes».

Geuling' Logik erscheint in demselben Jahre als L'art de penser, die Logik von Port Rohal, seine Ethik ein Jahr früher als die Schriften von Louis de la Forge und Cordemoy über das Verhält= niß zwischen Seele und Körper. Er ist von beiden unabhängig, also auch der Zeit nach der eigentliche Begründer des occasionalistischen Systems.

# II. Geuling' Lehre.

Er war ber erste, ber mit bem cartesianischen Dualismus völligen Ernst machte und sich die Aufgabe stellte, diese Principien zur schärfsten und folgerichtigsten Anwendung zu bringen. Zugleich fand er, daß in einem seiner wesentlichen Theile das Lehrgebäude des Meisters noch der Ergänzung und Ausbildung bedurfte: Descartes hatte die Ethik ober praktische Philosophie gesordert, auch deren Ele= mente und Grundrichtung in seiner Schrift über die Leidenschaften be= zeichnet, aber im Uebrigen diesen Theil seines Systems unausgesuchrt gelassen.

Diese Aufgabe ergriff Geulinz. Nur die wahre Selbsterkenntniß vermag die Richtschnur unseres Handelns zu erleuchten und die Aufgabe der Ethit zu lösen. Darum nennt er sein Hauptwerk: «Гvödr osavrdv sive Ethica». Erkenne dich selbst! Erkenne aus dem, was du bist, dein wahres Berhältniß zur Welt und baraus deine Bestimmung in der Welt! Nun besteht die menschliche Natur in der Ver= einigung zwischen Seele und Körper. Worin besteht diese? Das ethische Problem führt zurüch auf das anthropologische, welches letztere selbst auf die metaphysischen Grundfragen zurückgeht: was ist das Wesen ber Seele und des Körpers? Wie unterscheiden sich die endlichen Substanzen von der unendlichen? Die Sittenlehre gründet sich daher auf die Metaphysis, welche brei Fragen zu lösen hat: Was bin ich selbst? Was ist der Körper? Was ist Gott? Demgemäß theilt Geuling seine Metaphysis in Autologie, Somatologie und Theologie. Auch Spinoza

nannte sein Hauptwerk «Ethica». Es könnte sein, daß auf diesen wahrscheinlich späteren Titel die Bezeichnung, welche Geulinz gewählt hatte, nicht ohne Einfluß war.

#### 1. Die Principienlehre.

Alle Erkenntniß gründet sich auf den Satz der Selbstgewißheit: bas cartesianische «Cogito ergo sum». Der einzige Gegenstand, den wir unmittelbar und darum mit voller Gewißheit erkennen, ist unser eigenes Sein. Nur denkende Wesen können sich selbst gegenständlich sein und einleuchten; nur die denkende Thätigkeit ist ihrer selbst un= mittelbar gewiß, und jede Thätigkeit, die ihrer selbst gewiß ist, muß benkender Natur sein. Die Sphäre meiner denkenden Thätigkeit und meiner Selbstgewißheit kommen einander vollkommen gleich: so weit biese reicht, so weit reicht jene, so weit reiche ich selbst.

Es ift barum klar, daß nur so weit, als mein Bewußtsein meine Thätigkeit erhellt und durchdringt, ich selbst thätig bin. Wenn in mir eine Thätigkeit stattfindet, deren ich nicht unmittelbar gewiß bin, welche nicht in den Erleuchtungskreis meines Bewußtseins fällt, so bin ich auch nicht in Wahrheit selbst thätig, so bin ich es nicht, der diese Thätigkeit erzeugt, so geschieht etwas in mir, deffen hervordringende Ursache nicht ich selbst bin.

Meine Chätigkeit fällt zusammen mit meinem Bewußtsein. Die Thätigkeit aber, welche ganz im Lichte des Bewußtseins liegt, ift voll= kommen klar und durchsichtig, ich sehe nicht bloß, daß sie geschieht, sondern durchschaue ihren ganzen Berlauf: ich weiß auch, wie sie ge= schieht. Wenn also in mir eine Thätigkeit stattfindet, von der ich nicht weiß, wie sie geschieht, so bin ich mir dieser Thätigkeit nicht wirklich bewußt, so liegt dieselbe nicht in dem Gebiet meiner Selbst= gewißheit: sie ist also nicht in Wahrheit meine Thätigkeit oder ich bin nicht ühre Ursache.

Daher ber Sat, ben Geuling unmittelbar aus dem cartefianischen «Cogito ergo sum» ableitet und als das einleuchtende, durch sich selbst gewiffe Princip seiner Lehre ausspricht: es ist unmöglich, daß die Selbstthätigkeit bewußtlos geschieht; es ist unmöglich, daß bewußtlose Thätigkeit Selbstthätigkeit ist. Wer nicht weiß, wie in ihm ein Vor= gang stattsindet, ist unmöglich der Urheber dieses Vorgangs. Wenn bu nicht weißt oder dir nicht bewußt bist, wie du etwas thust, so Filder, Getch, d. Bebliof, II. 4, Mult. 9, M. thuft du es nicht selbst, so ist, was in dir geschieht, nicht deine Hand= lung. Alle Wirksamkeit setzt voraus, daß sie gedacht und gewollt wird. Was also in dir geschieht ohne dein Denken und Wollen, das geschieht nicht durch dich, das ist nicht deine Wirkung. Oder mit anderen Worten: alle bewußtlose und unwillkürliche Thätigkeit ist nicht deine eigene.<sup>1</sup>

Thatigkeit ohne vorhergehendes Denken und Bollen ift unmög= lich: in diesem "unmöglich" ift ber ganze Occafionalismus enthalten. Mein Denken ift mannichfaltig modificirt, es giebt in mir Vor= ftellungen, bie ich nicht mit Bewußtsein hervorbringe, die, wie die finn= lichen Empfindungen, unwillfürlich tommen, von denen ich nicht weiß, wie fie entstehen: biefe Vorstellungen find unabhängig von meinem Denken und Wollen, mein Denken und Bollen bin ich felbit; alfo hängen jene Vorstellungen nicht von mir ab, sie seten mithin einen fremben Billen voraus, ber fie in mir erzeugt. Diefer fremde Bille erzeugt in uns die vielen sinnlichen Borstellungen entweder unmittelbar burch fich felbst ober burch uns ober burch bie Körper. Unfer eigenes Wefen ift als denkendes einig, einfach, untheilbar: unmöglich kann baber jener fremde Bille bie vielen Borftellungen in uns burch uns felbst erzeugen, auch nicht burch sich, aus eben bemselben Grunde, benn er ift als bentendes Befen ebenfalls einfach. Mithin bleibt als Mittel feiner Wirksamkeit nur die körperliche Natur übrig, aber die bloße Ausdehnung, einförmig wie fie ift, tann jene Mannichfaltigkeit der Borftellungen nicht bewirken helfen; es muß mithin die körperliche Natur in ihrer Mannichfaltigkeit, b. h. in ihren Beränberungen fein, die jenem fremden Willen als Mittel bient, um in uns die Bor= ftellungen zu erzeugen, bie nicht von uns felbst abhängen. Alle Ber= änderungen der förperlichen natur find Bewegungen: unfere unwillfürlichen Borftellungen müffen baher von einem fremden Willen burch bie Bewegung der Körper hervorgebracht werden.<sup>2</sup>

Nun ift ber Geist vermöge seiner Natur unzugänglich jeder Be= wegung. Bewegung ist Annäherung ober Entfernung der Theile; der Geist kann nicht bewegt werden, denn er hat keine Theile. Nur Theilbares ist beweglich, der Geist ist untheilbar: zwischen Geist und



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Impossibile est, ut is faciat, qui nescit, quomodo fiat. Quod nescis, quomodo fiat, id non facis. Metaph. Pars I. Scientia V. Qua fronte dicam. id me facere, quod quomodo fiat nescio? Ethic. Tract. I. Sect. II. § 2. Nr. 4. — <sup>2</sup> Metaph. I. Scient. II, IV, VI, VII.

Körper giebt es baher keine natürliche Gemeinschaft, es giebt keinen Einfluß, keinen «incursus» des Körpers auf den Geist. Wenn also mittelst des Körpers etwas im Geiste geschieht, so kann bavon ber Körper nicht die hervorbringende, sondern nur die instrumentale Ursache sein, nicht die Ursache, sondern bas Wertzeug, nicht «causa efficiens», sondern «causa occasionalis» (veranlassende oder gelegent= liche Ursache).<sup>1</sup>

Es giebt unendlich viele burch ihre Bewegung verschiedene Rörper, unter biefen vielen Körpern ober Theilen der Körperwelt ift einer das Wertzeug, vermöge deffen in mir eine Menge finnlicher Vorftellungen erzeugt werden: mit diesem ist meine Seele verbunden. Die Berbin= bung von Seele und Rörper heißt Mensch: ich bin Mensch, fofern ich mit einem Rörper vereinigt bin, in welchem ein fremder Bille burch den meinigen Bewegungen verursacht, und burch beffen Bewegungen eben jener fremde Bille Vorstellungen in meiner Seele erzeugt. In bieje Bedingungen der menschlichen Natur, b. h. in diefe Berbindung mit einem Rörper eintreten, heißt geboren werden; bieje Bedingungen verlaffen, heißt fterben. Die Verfaffung der menschlichen natur ift nicht mein Werk, ich erzeuge fie nicht und weiß nicht, wie fie erzeugt wird; ich weiß nur, daß fie nicht burch mich ift, also durch einen fremden Willen bewirkt fein muß: in der Welt, in der ich lebe. bin ich bemnach felbft bas Wert eines fremben Willens.

Mein Vermögen reicht nur so weit als mein Wille, bieser soll sich nicht weiter erstrecken als jenes. Wo ich nichts vermag, soll ich auch nichts wollen. «Ubi nibil vales, ibi nibil velis!» Hier ist der Punkt, wo die Sittenlehre in die Metaphysik einmündet, gleichsam das «ostium fluminis moralis», wie Geuling sagt.<sup>2</sup>

Wir sehen deutlich, wie genau die occasionalistische Dentweise mit der ethischen zusammenhängt und die letztere bedingt. Was nicht durch meinen Willen und mit meinem Bewußtsein geschieht, ist nicht meine That: dieser Satz enthält in nuce den ganzen Occasionalismus. Es leuchtet ein, was unmittelbar daraus folgt. Meine Verbindung mit dem Körper und mit der Welt, in der ich geboren werde, lebe und sterbe, ist nicht meine That, denn sie liegt jenseits der Sphäre, welche mein Wille beherrscht und mein Bewußtsein erleuchtet; diese Welt ist nicht ber Schauplatz meiner Thätigkeit, darum soll sie auch nicht

8.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Metaph. Pars I. Scient. VIII. - <sup>3</sup> Metaph. I. Scient. XI. 3u vgl. IX. X.

das Biel meines Willens sein: dieser Satz enthält schon die ganze Summe der Ethik.

Wenn wir mit Descartes den Gegensatz der benkenden und ausgedehnten Substanz gelten lassen, so giebt es gegenüber der thatsächlichen Verbindung zwischen Seele und Körper keinen andern Gesichtspunkt als Geuling' occasionalistische Theorie. Sie erklärt nicht die Thatsache jener Verdindung, vielmehr die Unmöglichkeit, dieselbe aus natürlichen Gründen zu begreisen. Gilt einmal der ausschließende Gegensatz zwischen Seele und Körper, so kann aus dieser Vorskellungs= weise in Wahrheit nichts anderes folgen als die Einsicht in die Un= möglichkeit ihrer natürlichen Gemeinschaft.

Die Erfahrung zeigt, daß zwischen Seele und Körper ein Wechsel= verkehr stattfindet: auf gewisse Bewegungen in unserem Körper folgen gewisse Empfindungen und Vorstellungen in unseren Körper, seele; eben so folgen auf gewisse Willensbestimmungen Bewegungen in unserem Körper, die unseren Absichten entsprechen. Es ist leicht gesagt, daß der Wille den Körper bewegt und die Sinneseindrücke die Vorstellungen erzeugen. Wie ist es möglich, muß dagegen gefragt werden, daß die Seele auf den Körper, der Körper auf die Seele einwirken kann, da ja beide ihrem Wesen nach grundverschiedene, einander ausschließende Substanzen sind? Jede wechselseinge Einwirkung ist bei einem solchen Verhältniß unmöglich. Was im Körper geschieht, kann nie durch die Seele ver= ursacht werden; ebensowenig kann der Körper bewirken, was in der Seele vorgeht. So widerlegt die Philosophie, was die Erfahrung zu lehren schent: ben Causaleinstußt zwischen Seele und Körper.

Wenn nun zwischen beiden bennoch ein Causalverhältniß ftatt= findet, so muß dasselbe so gesaßt werden, daß jeder gegenseitige Ein= fluß, jede natürliche Einwirkung (influxus physicus) ausgeschlossen bleibt. Nicht der Wille ist die Ursache der Bewegung, nicht der Ein= bruck die der Empfindung, sondern die Sache verhält sich so: wenn in meinen körperlichen Organen ein Eindruck oder eine Bewegung statt= findet, so wird bei dieser Beranlassung (Gelegenheit) die entsprechende Empfindung in meiner Seele erzeugt, und ebenso entsprechende Empfindung in meiner Seele erzeugt, und ebenso entsprechende Bewegung in den körperlichen Organen. Das Causalverhältniß ist lediglich occasionell. Beide Seiten sind von einander ganz unabhängig, also in keinerlei natürlichem Causalnerus: sie besinden sich in einer vollkommenen Ueber= einstimmung, welche jede natürliche Vermittlung ausschließt: in einer

wunderbaren Harmonie, die keine natürliche Erklärung zuläßt. Ich empfinde in Uebereinstimmung mit den Eindrücken meiner Sinnesorgane, aber die Ursache dieser Empfindung ist weder der Körper, denn er kann auf die Seele nicht einwirken, noch bin ich es selbst, denn die Empfindung ist unwillfürlich, und ich weiß nicht, wie sie entsteht. Mein Körper bewegt sich in Uebereinstimmung mit meiner Willensrichtung, aber die Ursache dieser Bewegung ist weder der Körper, denn dieser ist bloß ausgebehnte Masse, von sich aus zu jeder Art der Thätigkeit unstähig, noch bin ich es selbst, denn meine eigene Thätigkeit ist nicht bewegender, sondern denkender und wollender Natur.

Diese Verbindung zwischen Seele und Körper ist das größte Bunder der Welt. Es ist absolut unbegreislich, wie Wille und Be= wegung, Eindruck und Vorstellung einander entsprechen: diese Uebereinstimmung erscheint, unter dem natürlichen Gesichtspunkte betrachtet, vollkommen magisch. Daß ich durch meinen Willen meinen Körper in Bewegung setze, ist nicht weniger wunderbar, als wenn ich die ge= fammte Körperwelt badurch in Bewegung setze. Es ist kein geringeres Bunder, sagt Geulinz, daß die Zunge in meinem Munde erzittert, wenn ich das Wort "Erbe" ausspreche, als wenn die Erbe selbst da= bei erzitterte.<sup>1</sup> Dieser Ausspruch zeigt, wie genau Geulinz seinen Standpunkt kennt. Das Wunder wird badurch nicht verkleinert, daß es mein Körper ist, auf den ich einwirke, denn es besteht eben darin, daß ein Theil der Körperwelt mein Körper ist, oder, was dasselbe heißt, daß es einen Körper giebt, der mit mir, der ich Geist bin, zusammenhängt.

Woher rührt diese Berbindung zwischen Seele und Körper? Da fie an sich nicht verbunden sind, vielmehr unabhängig von einander ezistiren, so müssen sie burch eine besondere Thätigkeit verknüpft werden, die von keiner der beiden Seiten ausgehen, deren Ursache weder die Seele noch der Körper sein kann. Also kann die Ursache dieser Thätigkeit nur Gott seine. Es giebt keine Handlung, überhaupt keine Thätigkeit ohne Willen; die Thätigkeit, welche die Seele mit dem Körper verbindet, ist nicht die unsrige, sie ist nicht unser Wille: ihre Ursache muß daher ein von uns unabhängiger Wille sein, sür den es kein anderes Wesen giebt als Gott. So löst sich das occasionalistische Problem theologisch.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ethica. Tract. I. Sect. II. § 2. Nr. 14.

Unter biejem Gesichtspunkt entwickelt Geuling feinen Gottes= begriff. Gott ift es, der die Seele mit dem Körper verbindet. Das menschliche Dasein besteht aus beiden, fest also bie Existenz der Beifter und Körper voraus. Die Verbindung beider fordert die Bewegung ber Rörper, biefe Bewegung ift weber burch bie Geifter noch burch die Rörper möglich, fie erfolgt durch Gott, also muß Gott als ein bewegender Wille gedacht werden, welcher mächtiger ift als bie unend= liche Körperwelt, d. h. er muß begriffen werden als ein allmächtiger Wille. Er bewirkt in uns die Vorstellungen, die nicht von unserem Denken und Wollen abhängen, alfo muß er gebacht werden als bentendes Befen, d. h. als Geift. Er bethatigt fich in den Geiftern und Rördern, also verhalt er fich zu den Dingen, wie bas active Wesen zu ben passiven: er wirkt, fie empfangen und leiden; alle Dinge find von ihm abhängig, er ift von nichts abhängig. Gott ift bas absolute Befen, er ift aus sich (a se), Ursache feiner felbft, un= beschränkt, vollkommen, nothwendig, ewig. Es ist unmöglich, daß er nicht ift; es ift unmöglich, daß bie Geister und Rörper anders ver= bunden find als durch ihn. Bas dem Befen der Dinge widerspricht, bas widerspricht auch dem göttlichen Befen. Bielmehr find bie ewigen Wahrheiten eine nothwendige Folge des göttlichen Berftandes, dem fie inwohnen: an diesen Wahrheiten kann auch der göttliche Wille nichts andern, er tann fie nur bejahen und ihnen gemäß handeln. So erhebt die occafionalistische Denkweise immer deutlicher die ewige Nothwendigkeit der Dinge ju einer göttlichen Rothwendigkeit, von welcher der Wille abhängt, und welche felbft gleichsam die Natur in Gott bildet.1

Hinftrebt. Die natürlichen Geister verhalten sich zum göttlichen Geist als abhängige und bedingte Wesen zum unabhängigen und unbedingten, als besondere zum allgemeinen, als beschränkte zum unbeschngten, Geuling schwankt noch zwischen ber theologischen und naturalistischen Fassung. Die endlichen Geister gelten ihm als Geschöpfe und zugleich als Modi Gottes; die erste Fassung ist theologisch, die zweite natu= ralistisch. Er bezeichnet die Geister als «mentes creatae, particulares, limitatae», er nennt sie «aliquid mentis». So wird aus dem creatürlichen Berhältniß ein partitives, aus der theologischen Fassung

<sup>1</sup> Metaph. P. III. Scient. VII.



Arnold Geuling.

die naturalistische, aus den Creaturen Gottes Modificationen Gottes. Je mehr sich Geuling genöthigt sieht, alle Wirksamkeit in Gott zu concentriren, um so mehr muß er das Gebiet der Selbstthätigkeit in den Dingen einschränken, um so ohnmächtiger müssen die Dinge selbst erscheinen, so daß sie am Ende nichts mehr für sich sind, sondern nur noch Wirkungen oder Modi Gottes.<sup>1</sup>

### 2. Die Sittenlehre.

Theologie und Autologie vereinigen sich in demselben Punkt, der bie Richtung der Ethik bestimmt. Wir erkennen uns selbst als Geschöpfe in der Gewalt Gottes, als von ihm abhängig und von seiner Wirksamkeit durchdrungen. Diese Einsicht in unsere gänzliche Abhängigkeit von Gott ist zugleich die Einsicht in unser eigenes Un= vermögen. Unsere Selbsterkenntniß stimmt mit der Gotteserkenntniß in dem Saze zusammen: «Ubi nihil vales, ibi nihil velis». Von diesem Gedanken wird die Ethik beherrscht, sie wird aus diesem Grundjaz, den sie von ber Metaphysik empfängt, eine Tugend machen, welche ben Geist der Weltentsagung in sich trägt.

Es bleibt dem Menschen nichts Söheres übrig, als feinen Billen und seine handlungsweise mit seiner Erkenntniß in Uebereinstimmung au bringen, als au bejahen, mas feine Bernunft ihm lehrt, als diefer Bernunfteinsicht volltommen und willig zu gehorchen. Diefe Liebe zur Bernunft ift die Grundform aller Tugenden, alles fittlichen Berhaltens; ibre verschiedenen Arten find die Cardinaltugenden, die fich von bier aus leicht bestimmen laffen. Buerft muffen wir bie Stimme ber Ber= nunft durch Einkehr in uns felbst forgfältig vernehmen, dann ihr gehorchen, indem wir thun, was fie fagt, endlich diefen Gehorfam jur Richtichnur unferer handlungsweise, zur conftanten Regel unferes Lebens machen. Daraus folgt von felbst die vierte und höchste Be= ftimmung: bak wir nichts anderes sein wollen, als wir in Wahrheit find: Wertzeuge in ber hand Gottes; daß mir in der richtigen Gin= ficht unferer ganglichen Abhängigkeit und Ohnmacht jedem eitlen Bollen, jeder falichen Selbstüberhebung entfagen und wahrhaft demüthig werden im innerften Rern unferer Gefinnung. So bestimmt Geuling bie vier Cardinaltugenden, welche aus der Liebe zur Vernunft ober aus bem ihr conformen Billen hervorgeben: Sorgfalt, Gehorfam, Gerechtig=

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Metaph. P. III. Scient. II.

feit und Demuth. Die letztere ist die Lochter der Tugend und die Summe aller.<sup>1</sup>

Diese Demuth ist ber sittliche Ausbruck ber richtigen Selbst= schätzung, welche selbst eine nothwendige Folge ist ber richtigen Selbst= erkenntniß. So erscheint die höchste der Tugenden als die Ersüllung des Gebots: 7vod osavcov. Wenn wir erkennen, was wir in Wahr= heit sind, so ist jede Art der Selbstvergrößerung unmöglich, so sinken die Scheinwerthe, welche die Selbstliebe verblenden: wir durchschauen die Richtigkeit aller eitlen Bünsche und Begierden, und das heer weltlicher Sorgen, die sich von der Selbstliebe nähren, läßt ab uns zu peinigen.

Unsere Selbstprüfung erkennt, daß wir eine Welt vorstellen, von welcher wir selbst einen Theil ausmachen, daß wir in dieser Welt mit einem Körper verbunden sind, welchen wir den unstrigen nennen; wir sehen, daß wir nichts von dieser Welt hervorgebracht haben und hervordringen können; daß wir nicht wissen, wie wir auf unseren Körper einwirken und in demselben Bewegungen verursachen, daß diese Bewegungen deshalb so wenig unsere That sind, wie die Veränderungen in den übrigen Körpern: daß demnach die Welt, welche wir vorstellen, nicht der Schauplat und das Object unserer Thätigkeit sein kann. Wo wir nichts vermögen, da sollen wir auch nichts wollen. Darum sollen wir uns zu dieser Maschine, die unser Körper heißt, wie zu der Welt, in welcher wir leben, nicht begehrend, sondern bloß betrachtend, nicht praktisch, sondern bloß theoretisch verhalten, weil wir uns in Wahrheit nicht anders dazu verhalten können. So erfüllt sich das Gebot: «Ubi nihil vales, ibi nihil velis».<sup>3</sup>

Die Macht unseres Willens reicht nicht weiter als unser Denken, als das Gebiet unserer Innenwelt. In dieser allein sollen wir leben und handeln. Aus der echten Selbsterkenntniß entspringt daher noth= wendig eine vollkommene auf Gott gerichtete Weltentsagung. Wir

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Virtus est amor rationis. Ratio est in nobis imago divinitatis. Eth. Tract. I. Cap. I. § 1. Nr. 6. Diligentia est auscultatio rationis. Obedientia est executio rationis. Justitia est adaequatio rationis. Eth. Tract. I. Cap. I. § 1. Nr. 6. Humilitas est virtutum cardinalium summa. Humilitas circulum absolvit: ultra eam virtuti nihil addi potest. Igitur filia virtutis humilitas. Ibid. § 1. Nr. 2. — <sup>1</sup> Sum igitur nudus spectator hujus machinae. Esse me in hoc mundo = me spectare hunc mundum. Eth. Tract. I. Sect. II. § 2. Nr. 8. Nr. 14.

leiften Verzicht auf unser eigenes Selbst, soweit daffelbe weltlicher Natur ist. Unser weltliches Dasein, unser Wohl und unsere Geltung in der Welt hören damit auf, Gegenstand unserer Interessen, Sorgen und Wünsche zu sein. Diese Entsagung ist nicht eitel, sondern fromm und bescheiden. Aus dem falschen Verhältniß zur Welt, welches uns die Selbsttäuschung vorspiegelt, kehren wir in das richtige ein, das uns die Selbsttäuschung vorspiegelt, siehren wir in das richtige ein, das uns die Selbstterkenntniß erleuchtet, sie schlägt die Selbstliebe zu Voden und fordert das Aufgeben alles eitlen Wollens.

Diese Art der Entsagung und echter Selbsterniedrigung im Gegensate zur Selbstüberhebung nennt Geuling «despectio sui». Sie ist die Folge und gleichsam der negative Ausdruck der «inspectio sui». Selbsterkenntniß und Refignation sind demnach die Bestandtheile der Demuth, welche selbst nichts anderes ist als die Ergebung in die göttliche Ordnung der Dinge, als der von allen Sorgen der Selbstliebe befreite Gemüthszustand: die «incuria sui», wie unser Philosoph vortrefflich die despectio sui erklärt.<sup>1</sup>

Hier zeigt sich auf das deutlichste, wie die Sittenlehre des Occafionalisten mit aller Macht die Richtung auf Spinoza einschlägt. Geuling selbst nennt die Liebe zur Vernunst, dieses Princip seiner Ethik, auch die Liebe zu Gott, er bezeichnet die höchste der Tugenden als bedingt durch die Liebe zu Gott und der Vernunst. In dem «Amor Dei intellectualis» der Sittenlehre Spinozas wird sich voll= enden, was Geuling in dem «Amor Dei ac rationis» angelegt und gewollt hat.

Doch müffen wir zuvor das occafionalistische Shstem in seiner Anwendung auf die Erkenntnißlehre, d. h. in der Form und Vollendung betrachten, welche Malebranche in Frankreich ausgebildet hat. Er steht zwischen Geulinz und Spinoza, sein Hauptwerk erscheint neun Jahre später als die Ethik des einen und drei Jahre früher als die des andern.

<sup>1</sup> Humilitas est contemptio sui prae amore Dei ac rationis. Requiritur ad humilitatem contemptus negativus sui ipsius, quo quis de se non laboret, se non curet, nullam sui prae amore rationis rationem ducat. Amor enim Dei ac rationis (qui est ipsa virtus) hoc agit in amante, ut se ipse deserat, a se penitus recedat. — Humilitas est incuria sui. Partes humilitatis sunt duae: inspectio sui est despectio sui. Eth. Tract. I. Sect. II. § 1.

### Biertes Capitel.

#### Malebranche's Standpunkt, Leben und Werke.

#### I. Die Weltanschauung in Gott.

Wir haben schon früher bei der Beurtheilung der Lehre Des= cartes' gezeigt, wie in derselben zwei einander widerstreitende Elemente enthalten find: das theologische und naturalistische, die Bejahung der Substantialität Gottes und ber Welt als des Inbegriffs ber natür= lichen Wesen; ber Gottesbegriff fordert die völlige Abhängigkeit der Dinge, während ber Naturbegriff beren eigenthümliche Selbständigkeit behauptet. Diefen Widerftreit konnte icon Descartes nicht festhalten, er ließ Gott für die eigentliche und alleinige Substanz gelten, die Beifter und Rörper bagegen nur fo beißen, gleichsam nur ben Titel Substanzen führen, während fie in Wahrheit teine find. In Wahrheit ift Gott das allein substantielle und wirksame Besen. Sandelt dieses Befen frei ober nothwendig, schöpferisch aus grundloser Willfür ober bestimmt burch unwandelbare Gesete? Ift es Wille oder Natur? Soll fein Begriff auguftinisch ober spinozistisch gefaßt werden? Die person= liche Neigung Descartes' war mit der ersten Fassung, die Richtung feiner Lehre treibt nach der zweiten; mahrend er fich dem Augustin zu nähern scheint, nähert er sich dem Spinoza wirklich.1

Dieser Zug will sich in einem eigenthümlichen System ausprägen: er beschreibt eine Richtung, welche von Descartes ausgeht, auf Augustin zustrebt, dem Spinozismus aufs Aeußerste widerstreitet, gegen jede Ge= meinschaft mit demselben sich sträubt und bennoch wider ihren Willen dem Gebiete Spinozas soweit entgegenkommt, daß sie schon die Grenze überschreitet. Der Standpunkt, welcher diese Richtung nimmt, ist dadurch merkwürdig und bedeutsam, daß sich in ihm auf cartesianischer Grund= lage Augustinismus und Spinozismus ganz nahe berühren und ganz feindlich abstoßen.

Wir finden bie Aufgabe bazu schon in Descartes vorgebildet. Wie ist eine Erkenntniß ber Dinge, insbesondere der Körper, möglich.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Bgl, Band I. diejes Wertes. Buch II. Cap. XII. S. 425-430.

wenn boch Geister und Körper Substanzen, entgegengesetste Substanzen find, die einander völlig ausschließen? Offenbar ist eine solche Ertenntniß von jenen beiden Seiten aus nicht möglich; traft der Natur der Geister und Körper kann sie nicht stattsinden. Descartes selbst hatte tiessinnig gezeigt, wie in uns die Idee des Vollkommenen das Unvollkommenheit, d. h. unserer seldst inne werden, unsere Selbst täuschung einsehen, in Zweisel gerathen und erst durch den Zweisel zur Gewißheit unseres denkenden Wessens kommen; er hatte gezeigt, wie in dieser Selbstgewißheit uns durch die Idee Sottes und nur durch diese Dasen der Dinge außer uns, die Realität der Körper ein= leuchtet. So erscheint schon hier unsere Erkenntniß der Dinge in ihrem letzten Grunde als eine Erleuchtung durch Gott, als ein Sehen der Dinge in Gott oder im Lichte der göttlichen Vernunst.

Diese Forderung wird durch den Occasionalismus ganz nahe gelegt, sie ist durch jenen Satz des Geuling geboten: "Wenn du nicht weißt, wie du etwas thust, so thust du es nicht selbst; so ist, was in dir geschieht, nicht deine Thätigkeit".<sup>1</sup> Nun haben wir die Anschauung einer Außenwelt, ohne zu wissen, wie diese Vorstellung zu Stande kommt. Unsere bewußte Reslezion findet sie vor und setzt sie voraus: diese Anschauung, die Welt als Vorstellung, ist daher nicht unsere That, ebensowenig ist sie eine Wirkung der äußeren Welt auf unseren Geist, denn eine solche Wirkung ist unmöglich. Allso ist unseren Geist, denn eine solche Wirkung ist unmöglich. Allso ist unseren Geitt vorstellen. Wir sehen die Dinge in Gott: das ist der Kernpunkt der Lehre, welche Nicolas Malebranche zu ber seinigen gemacht hat.

Damit find die Grundzüge angedeulet, welche den philosophischen Charakter dieses Mannes, seine Bedeutung und Stellung in dem Entwicklungsgange der cartesianischen Lehre ausmachen. Er ist ein religiöser und theologischer Denker der augustinischen Art, er wird ein begeisterter und tief eindringender Schüler der neuen Philosophie: in ihm verkörpert sich der Thyus eines augustinischen Cartesianers. Er denkt occasionalistisch, wie Geulinz, er ist der ausgesprochenste Gegner Spinozas, den er als Utheisten verabscheut, dessen Lehre er als gottlos und chimärisch verwirft und zwar mit aller Aufrichtigkeit, mit vollster Ueberzeugung. Dennoch giebt es unter allen Gegnern Spinozas

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> S. variges Capitel S. 33-37.

keinen, ber ihm näher gekommen, unter allen Cartesianern keinen, ber ben Grundgedanken des Spinozismus so augenscheinlich hervorgearbeitet hätte, wie Malebranche. Indem er vor ihm flieht, fällt er ihm in die Hände. Es war seine geschichtliche Aufgabe, das augustinische Element in der Lehre Descartes' mit religiösem Eiser zu erfaffen und folge= richtig zu entwickeln. Um diese Aufgabe zu erkennen und ihr in voller Muße zu leben, fand er die günstigsten Bedingungen in dem Priester= verein des Oratoriums Jesu, einer Congregation, welche mitten in der geräuschvollen Weltstadt ihr stilles Haus in der Straße St. Honore bewohnte.

## II. Das Oratorium Jeju.

In der katholischen Kirche war auch nach dem Concil von Tribent bas Bedürfniß nach einer tieferen Pflege theologischer Bilbung lebendig geblieben, welche die Geister läutern follte, ohne fie der kirchlichen Autorität zu entfremden. In dieser Absicht war in Paris das Ora= torium Jesu gestistet worden, ein Priesterverein ohne Ordensgelübde; es hatte sich hier eine zurückgezogene Stätte wissenschaftlicher Geistesbewegung gebildet, und die Mitglieder dieser Congregation galten unter ben theologischen Kreisen Frankreichs als einer der ersten. Mit ihnen wetteiserten in ähnlicher Geistesrichtung die Jansenisten, in entgegen= gesyter die Jesuiten.

Rein Wunder, daß dieser Orden dem Oratorium feindlich gefinnt war, daß er als Träger der firchlichen Restauration einen Priesterverein bekämpste, welcher in seinen Augen als ein Herd heim= licher Resormbestredungen erschien. Ueberall, wo sich der Augusti= nismus regt, schöpfen die Jesuiten Berdacht. Und dieser Geist regt sich mächtig im Oratorium. Hier wird Plato und Augustin höher geschätzt als Aristoteles und Thomas. Auch in der Stellung zu den philosophischen Bewegungen der Zeit zeigt sich die charakteristische Berschüedenheit beider. Die Bäter des Oratoriums halten es mit dem Rationalismus, während die ber Gesellschaft Jesu dem Sensulismus huldigen. Wir kennen diese letzteren schon als die ausgesprochenen Gegner Descartes', desserts schwpathissien, desselere sich dem Augustinismus zuwendet.

In diefer Erneuerung des augustinischen Geistes innerhalb ber tatholischen Rirche, in dieser anti-jesuitischen Haltung, in dieser

Hinneigung zu der Lehre Descartes' laffen sich die Priester des Oratoriums mit den Einstedlern von Port Royal vergleichen. Indeffen hat ihre Geistesverwandtschaft nicht hindern können, daß zwischen dem größten Denker des Oratoriums und dem größten Theologen von Port Royal ein sehr erbitterter und hartnäctiger Kampf ausbrach: wir meinen den Streit zwischen Malebranche und Arnauld.

Der Stifter bes Oratoriums wurde in gewiffer Weise selbst ein Mitbegründer der neuen Philosophie. Bierzehn Jahre nach jener Stiftung hatte der Cardinal Bérulle die merkwürdige Unterredung mit Descartes, worin er ihn bewog, seine Lehre schre schriftlich abzufassen und der Welt mitzutheilen (1628).<sup>1</sup> Auf seinen Rath ging der Philosoph in die Einsamkeit und schrieb die Meditationen. Bérulle starb zu früh (1629), um die Veröffentlichung der Werke Descartes' zu erleben. Sein Nachfolger (de Condren) blieb dem Sinne des Stifters treu und empfahl das Studium jener Werke den Mitgliedern des Oratoriums.

Die Bater Gibieuf und de la Barbe gehörten zu ben person= lichen Freunden und Verehrern des Philosophen, Poisson erklärte bie Abhandlung über bie Methode und die Geometrie, er über= feste das Fragment der Mechanik und das Compendium der Musik. Der Geift Descartes' wurde im Oratorium einheimisch; feine Lehre erschien den Bätern in voller Uebereinstimmung mit Augustin, als bas ersehnte Band zwischen Religion und Vernunft, Christenthum und Biffenschaft. In biefem Sinne fcrieb Anbre Martin, der erfte Ora= torianer, welcher ben Cartefianismus öffentlich an Universitäten (Angers) lehrte, unter dem Namen Ambrofius Victor seine «Philosophia christiana» (1656), ein Wert, welches unferem Philojophen die Bahn brach. Der Jesuit harbouin nennt in feiner Schrift «Athei detecti» André Martin ben Lehrer bes Atheismus, welchem Malebranche gefolgt fei. Jene uns betannten Berfolgungen, die unter dem herrichenden Einfluß ber Jefuiten gegen bie Lehre Descartes' gerichtet wurden, be= brohten bald auch das Oratorium. Um die Congregation vor dem Untergange zu bewahren, mußten die Oberen im Jahre 1678 bie Mit= glieder warnen, bie verderbliche Lehre weiter zu pflegen. Jest zeigte fich, wie tief dieselbe hier Wurzeln geschlagen. Es wurde geantwortet: "Wenn der Cartefianismus eine Peft ift, fo find wir mehr als zwei=

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> S. Bb. I. Buch I. Cap. III. S. 181.

hundert bavon angesteckt". Vier Jahre vorher war Malebranche's Hauptwerk erschienen. Die cartesianische Lehre im Bunde mit dem Geiste religiöser Contemplation und augustinischer Denkweise lebte schon in dem Oratorium, als Malebranche in dasselbe eintrat.

# III. Malebranche's Leben und Schriften.

## 1. Schidiale.

Ueber sein Leben, beffen Außenseite bie geringste Mannichfaltigkeit bietet, sind wir durch Fontenelles Gedächtnißrede und die biographischen Aufzeichnungen der Jesuiten André und Adry, welche neuerdings den Abbé Blampignon wiedergesunden hat, unterrichtet.<sup>1</sup> Nicolas Malebranche war den 6. August 1638 in Paris gedoren, Sohn eines königlichen Beamten, von zahlreichen Kindern das letzte und schwächlichste. Schon in der frühesten Rindbeit mußte er Steinoperationen bestehen, in Folge deren sein Schicksal ihm den cölibatären Lebensweg vorschrieb. Die Natur selbst, im Einklange mit seiner Neigung, wies ihn auf den geistlichen Stand. Im männlichen Alter, welches sonst das kräftigste zu sein pflegt, litt er zwanzig Jahre hindurch an Magenübeln, die ihm jeden Nahrungsgenuß zur Qual machten.

Seiner körperlichen Erscheinung fehlte alles, was zur Stärke und Schön= heit gehört; es war von einer ungewöhnlich langen und hageren Statur, von der äußersten Magerkeit und außerdem durch eine sehr hervortretende Krümmung des Rückgrats verunstaltet; nur der Kopf war stark ent= wickelt, das Auge von lebhastem Feuer, der Ausbruck des Gesichts sanst und freundlich. Er ertrug die körperlichen Beschwerden mit der größten Geduld, lebte mäßig in der größten Stille und gewann da= durch eine Gemüthsruhe, welche seine Geisteskraft stärkte und sein Leben erhielt. Niemand hätte geglaubt, daß man mit einem solchen Körper siebenundsiedzig Jahre alt werden könnte.

Um die mütterliche Pflege so lange als möglich zu genießen, blieb er bis zu seinem sechszehnten Jahre unter der Hand der Eltern. Zum geistlichen Stande bestimmt, machte er seinen philosophischen Cursus in dem College de la Marche, dann den theologischen in der Sorbonne. Dieser Unterricht hinterließ in ihm ähnliche Empfindungen, als die Schule von La Fleche in Descartes. Im Innersten undefriedigt, wurde er mit einundzwanzig

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Bouillier. II. ch. II. pg. 16.

Jahren Priefter des Oratoriums Jesu. Auch hier wurde er nicht sofort von der herrschenden Geistesströmung ergriffen, er gehörte zu den tiesen Naturen, welche selbst innerlich erleben müssen, was ihnen innerlich gelten soll. Bis zu seinem sechsundzwanzigsten Jahre blied ihm sein philo= sophisches Bedürsniß und Talent verborgen. Nur darin zeigte es sich, daß er unter den gelehrten, philosophischen und historischen Studien, womit er die ersten fünf Jahre im Oratorium ausstüllte, von neuem die schmerzliche Ersahrung machte, daß sein Wissensburft ohne alle Befriedigung blieb. Jener cartesianische, der Renaissance mit ihren Geschichts- und Alterthumsstudien abgewendete Ertenntnißtrieb lebte in ihm, ohne daß er die Kraft hatte, in sich selbst die Quelle der Wahrheit zu entdecken, ohne eine Ahnung, wo sie zu finden sei.

Da erhellte ihm einer ber bedeutsamen Zufälle, die in dem Leben solcher Menschen nicht ausbleiden, seine wahre Bestimmung. Eines Tages führt ihn sein Weg durch die Straße St. Jacques; er tritt in einen Buchladen und erblickt hier, durch den Buchhändler ausmerksam ge= macht, die jüngste litterarische Neuigkeit: den eben veröffentlichten «Traité de l'homme» von Descartes. Durch den Titel gelockt, nimmt Malebranche das Buch mit sich. Wie er liest, verwandelt sich die Reugierde in die größte Bewunderung; zum ersten mal tritt ihm eine ftrenge, einleuchtende, wohlgeordnete Erklärungs= und Darstellungsart entgegen, zum ersten mal fühlt er die Macht der Philosophie: hier ist, was er so lange vermißt und gleichsam instinctiv gesucht hat. Er muß das Buch mehr als einmal aus der Hand legen, weil er vor Herztlopfen nicht weiter lesen kann.

Jest ift ihm klar, was er zu thun hat. Er wird die Werke Descartes' fludiren, zunächft nichts als diese. Wie mit einem Schlage sühlt er sich allen übrigen Objecten entfremdet und vertiest sich ganz in die Lehre Descartes'. Nachdem er sie durchdrungen und zehn Jahre in dem Studium derselben gelebt hat (1664—1674), veröffentlicht er sein hauptwerk: "Von der Ersorschung der Wahrheit". Das Buch macht ihn in kurzer Zeit berühmt, er heißt nach seinem Werk «Auteur de la recherche de la vérité». Das Oratorium nimmt an diesem Ruhm Theil, und die Väter desselben votiren in einer Generalversamm= lung dem Versaffer ihren Dank und ihre Glückwünsche.

Dem Hauptwerke folgen eine Reihe von Schriften, die bis in sein letztes Lebensjahr reichen, und deren wesentliches Thema die Einheit der Religion und Philosophie, des Christenthums und der Metaphysik, der augustinischen und (folgerichtig entwickelten) cartesianischen Lehre ausmacht. Diese Einheit ist es, welche Malebranche repräsentirt.

#### 2. Streitigfeiten.

So friedliedend er war, konnte er nicht hindern, daß seine Schriften viele Gegner hervorriesen, die nicht aufhörten ihn zu bes kämpfen, und gegen deren Angriffe er nicht müde wurde sich zu vertheidigen. Daß er, ein Priester des Oratoriums, die Sehre Augustins im Bunde mit der Lehre Descartes' dem Zeitalter vorhielt und durch die Tiese seiner Ideen, wie die Schönheit seiner Darstellung, Einfluß auf die Geister gewann, mußte die Jesuiten erbittern, welche den Triumph über den Pelagianismus und die Scholastik als eine doppelte Niederlage empfanden. Einige derselben neigten sich ihm zu, als Arnauld, ihr hartnäckigster und am meisten gesürchteter Feind, gegen ihn auftrat. Malebranche's Lehre von der göttlichen Gnade, die er in einer besonderen Abhandlung dargelegt hatte (1680), entzweite beide, vorher befreundeten Männer.

Mit feinem Buch "Ueber die wahren und falfchen Ideen", bas gegen Malebranche's Erkenntnißlehre gerichtet war, eröffnete Ar= nauld die litterarische Fehde (1683); in den nächsten Jahren (1683 bis 1686) folgte Streitschrift auf Streitschrift, die Begner wett= eiferten in ben heftigften und bitterften Bormurfen, endlich ichien bie Sache zu ruhen; ba entstand zwischen Regis und Malebranche bie Streitfrage über bas finnliche Bergnügen und deffen sittliche Burdigung. Diefe Gelegenheit ergriff Arnauld, um nach langer Baufe feinen Rambi mit ungeschwächter Heftigkeit zu erneuern; Malebranche hatte ben ersten Theil feiner Gegenschrift eben vollendet, als ber unversöhnliche Feind den 8. August 1694 in feinem niederländischen Grile ftarb. Auch Malebranche blieb unversöhnt und konnte im Gefühl erlittenen Unrechts sich nicht enthalten, noch nach bem Lobe des Gegners die Angriffe, welche er erfahren hatte, litterarisch zu versolgen. Unter den angesehensten Theologen der französischen Rirche hatte seine Abhandlung über bie Gnade entschiedene Widersacher gefunden, vor allen in Boffuet und Fénelon, die beide dem Cartefianismus zugewendet waren: jener suchte vergeblich, ben Malebranche auf andere Gedanken zu bringen, er fürchtete, daß der Philosoph des Oratoriums eine Saat von Irrlehren ausftreue, und veranlaßte seinen Schüler und Freund Fenelon gegen die Abhandlung von der Gnade eine heftige Wider-

legung zu fcreiben, welche aber ungebruckt blieb und erft über ein Jahrhundert nach dem Tobe des Verfasserichien. Das Verhältniß amischen Malebranche und Boffuet änderte fich, als einige Jahre später amischen biefem und Fenelon (ben Bischöfen von Meaux und Cambray) felbft ein erbitterter Streit über die Frage ausbrach: ob in der Liebe au Gott ber paffive Buftand unferer ganglichen Selbstentäußerung, wie ihn die Muftiker und Quietiften forberten, nothwendig ober verwerflich fei? Boffuet verwarf bie quietiftische Anficht, zu welcher Fenelon binneigte: Malebranche schrieb damals seine Abhandlung "Bon der Liebe zu Gott" (1697), bie nach dem Sinne Boffuets war und biefen fo fehr für ben Berfaffer gewann, daß er die ersten Schritte that, um mit Malebranche eine engere Freundschaft zu schließen, bie nicht mehr getrübt murbe.

Der hauptsächlichste Streitpunkt zwischen Malebranche und Ar= nauld betraf die Lehre von der göttlichen Vorsehung und Gnade, von ber unbedingten, in jeder einzelnen Begebenheit mirkfamen Pradefti= nation, von ber grundlofen göttlichen Willensfreiheit, die burch keiner= lei Nothwendiakeit und anderweitige Freiheit (menschliche Willens= unabhängigkeit) eingeschränkt werden burfe; ber göttliche Wille fei nicht zu binden burch die Beisheit Gottes und die Unwandelbarkeit feines Befens, burch bie Nothwendigkeit einer besten Beltverfaffung und bie Unveranderlichkeit ihrer Gesethe; er bewirke nicht bloß die Thatsachen, welche geschehen, fondern auch bie Gelegenheiten, auf beren Beranlaffung fie ftattfinden, und zwar betreffe diese gottliche Wirksamkeit nicht bloß die allgemeine Ordnung der Dinge, sondern jeden einzelnen Fall. So= bald ein unwandelbares Gefetz herriche, gleichviel ob es physische ober moralische Nothwendigkeit heiße, fei Gott demfelben unterthan und bas firchliche Crebo, welches einen allmächtigen Schöpfer befenne, falfc.

Dies find, turz gefaßt, bie Bebenten, welche in der polemischen Form unerbittlichen Tabels und rudfichtslofer Borwürfe der ftreng janseniftisch gefinnte Arnauld dem Gegner vorhielt; jede Anerkennung einer Roth= wendiakeit in Gott, jeder Versuch einer Theodicee, jede optimistische Weltansicht, welche den göttlichen Willen für verpflichtet halt, die voll= tommenste und beste Welt zu schaffen, erschien ihm als ein naturalistischer, bem criftlichen Glauben widerstreitender Bug, welchen er teineswegs mit Unrecht in Malebranche's Lehre gefunden haben wollte; er hätte ihn schon in ber Lehre Descartes' finden sollen. Es war ber Punkt, in welchem Malebranche gleichsam wider Willen die ewige Nothwendigkeit ber Dinge in Gott bejahte; er that es unbeschadet feiner perfonlichen 4

Fifder, Beid, b. Bhilof. II. 4. Muft. R. M.

٠

und kirchlichen Frömmigkeit, die nicht aufrichtiger fein konnte. Darum hielt er Arnaulds Urtheile für so ungerecht, er erschrak vor dem Spiegel, den dieser ihm vorhielt, wie er sich vor der Lehre Spinozas entsetze.

Die göttliche Vorherbestimmung betrifft auch die Bewegungen der Körper, burch biese bie des unfrigen, die gelegentlichen Ursachen unserer Billensregungen und Bandlungen, welche deshalb in feiner Beife von Bott unabhängig sein tönnen. Diese Art der phyfischen Pradeftination burch bie förperliche Bewegung nannte man «prémotion physique». Darüber fcrieb der Jansenift Bourfier, ber in vielen Buntten mit Malebranche übereinstimmte und ihm freundlich gefinnt war, ein aus= führliches Wert, worin er jede Einschränkung ber göttlichen Prabefti= nation verwarf und bieselbe im Sinne der Prämotion lehrte.<sup>1</sup> Doch follte baburch bie menschliche Freiheit nicht verneint sein. Malebranche vertheibigte bagegen in feinen "Betrachtungen über bie phyfifche Pra= motion" die menschliche Freiheit und charakterisirte treffend ben Wider= fpruch Bourfiers, welcher bie menschlichen handlungen ganz in die Gewalt Gottes gab und boch deren Freiheit bejahen wollte. Eben so gut tonne man fagen: "Gott bewirke, daß die Rugel zum Rubus werde unbeschabet ihrer iphärischen Gestalt, ober ber Rubus zur Rugel un= beschabet feiner Eden". Es war Malebranche's lette Schrift in feinem letten Lebensjahr.

In der tiefften Burückgezogenheit lebte er über ein halbes Jahrhundert in der Zelle des Oratoriums. Bisweilen suchte er die länd= liche Muße bei gastlichen Freunden. Er hatte sich an die Einsamkeit seines Stilllebens so gewöhnt und war in seine Betrachtungen so vertieft, daß er selten sprach und im Oratorium der Schweigsame und Meditative genannt wurde. Sein philosophischer und schrift= stellerischer Ruhm brachte ihm Besuche in Menge; Gelehrte, die nach Paris kamen, wünschten den Mann zu sehen, welcher das Wert von der Ersorschung der Wahrheit geschrieben. Noch auf seinem letzten Krankenlager lernte er ben englischen Philosophen Berkeley kennen und führte mit ihm ein lebhastes Gespräch über die Realität der Materie. Man jagt, daß die Unstrengung seinen Tod beschleunigt habe.<sup>2</sup> Er starb nach viermonatlichen Leiden ben 13. October 1715.



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> De l'action de Dieu sur les créatures, traité dans lequel on prouve la prémotion physique. (Paris 1713.) — <sup>3</sup> Bgl. mein Werk: Francis Bacon und feine Nachfolger. 2. Aufl. (Brochaus 1875.) Buch III. Cap. XI. S. 699.

Das Jahrhundert der französischen Aufklärung hat die Lehren bieses Mannes, aber nicht seinen Ruhm vergessen. Boltaire nannte ihn "den großen Träumer des Oratoriums", Buffon "den göttlichen Malebranche". Seine Schreibart wurde bewundert und selbst von Boltaire als ein Muster philosophischen Stils bezeichnet. Einigen hat es gesallen, ihn den französischen Plato zu nennen: eine Vergleichung, welche Malebranche weder als Denker noch als Schriftsteller aushält, und zu der weder seine Ideenlehre noch seine Dialoge berechtigen. Bielleicht darf man richtiger sagen, daß er nach Descartes Frankreichs größter Metaphysiker war, wenn man nicht vergessen will, daß ber Abstand groß ist und in Wahrheit Descartes in Frankreich einzig und un= vergleichlich dassehret.

#### 3. Schriften.

Malebranche's öffentliche litterarische Wirksamteit erstreckt sich burch einen Zeitraum von mehr als vierzig Jahren, sie wird eröffnet burch seinen Zeitraum von mehr als vierzig Jahren, sie wird eröffnet burch sein Hauptwerk «De la recherche de la vérité», die ersten brei Bücher erschienen 1674, die drei folgenden im nächsten Jahr; es erschienen bei Lebzeiten des Versassisches Auslagen, unter denen die letzte die vollständigste ist (Paris 1712). Dazu kommen siedzehn Er= läuterungen (éclaircissements). Der reformirte Prediger Lensant übersetzte zur großen Freude des Versassisches das Werk ins Lateinische: «De inquirenda voritate libri sex» (Genevae 1685).

Dem Hauptwerke folgten «Conversations chrétiennes, dans lesquelles on justifie la vérité de la religion et de la morale de Jésus Christ» (Par. 1677), auf Bunsch des Herzogs Chebreuse geschrieben, ohne Namen des Bersaffers veröffentlicht. Traité de la nature et de la grâce en trois discours (Amst. 1680), welche Abhandlung den Anlaß der schon erklärten Streitigkeiten gab. Méditations chrétiennes et métaphysiques (Col. 1683), eine der gelesensten Schriften unseres Philosophen, die für sein stillsschaftes Meisterwerk gilt; trotz den 4000 Exemplaren der ersten Aussiage wurde bald eine zweite nöthig. In demselden Jahre erschien «Traité de morale» (Col. 1683). (Nach Bouillier soll Malebranche diese Schrift auf Antrieb der Prinzessin Elisabeth versaft haben, was schwer zu glauben ist, da die letztere brei Jahre vorher gestorben war.)<sup>1</sup> Für

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Bouillier. II. ch. II. pg. 37.

Malebranche's philosophischen Standpunkt ist nach dem ersten und grundlegenden Werke das wichtigste: «Entretiens sur la métaphysique et sur la religion» (Rotterdam 1588), es ist die Darstellung seiner Lehre in der bündigsten Form.

Die letzten Schriften find: «Traité de l'amour de Dieu» (Lyon 1677). «Entretiens d'un philosophe chrétien avec un philosophe chinois sur l'existence et la nature de Dieu» (Par. 1708). «Réflexion sur la prémotion physique contre le P. Boursier» (Paris 1715). Seine Streitschriften gegen Arnaulb erschienen in vier Banden: «Recueil de toutes ses réponses à Arnauld» (Par. 1709).

Arnaulds Angriffe hatten zur Folge, daß die Abhandlung von ber Natur und Gnade den 29. Mai 1689 auf den römischen Inder gesetzt wurde und zwar ohne den Zusatz «donec corrigatur». Die lateinische Uebersetzung des Hauptwerks, der «Traité de morale» und die «Entretiens sur la métaphysique et sur la religion» ersuhren zwanzig Jahre später dassetze schicksal. So schwerzlich der fromme Malebranche diese Nechtung seiner Werke empfand, ließ er sich doch in seinen Ueberzeugungen nicht erschüttern. Man müsse, schrieb er einem Freunde, der Wahrheit solgen «per imfamiam et bonam famam».<sup>1</sup>

## Fünftes Capitel.

## Malebranche's Lehre. A. Das occasionalistische Erkenninifproblem.

I. Dualismus und Occasionalismus.

1. Die Substantialität ber Dinge.

Die speculative Grundfrage, welche die Lehre unseres Philosophen beherrscht, liegt in der Anwendung der dualistischen Principien auf die Möglichkeit unserer Erkenntniß der Dinge: wie kann das Wesen der Körper dem Geiste einleuchten, wenn doch zwischen keiden keinerlei natürliche Gemeinschaft, vielmehr ein völliger Gegensah bestehl? In



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ebendas, ch. II. pg. 25. Nach bei seinen Lebzeiten erschien eine Sammlung seiner Werke in 11 Bänden (Paris 1712); eine vollständige Gesammtausgabe veranstalteten Genoude und Lourdoueig in zwei Quartbänden (Paris 1838); die drei Hauptschriften (Recherche de la vérité, Méditations chrétiennes, Entretiens sur la métaphysique) hat mit Einleitung und redidirtem Text Jules Simon in 4 Bänden herausgegeben (Paris 1877).

ber Behauptung des letzteren denkt Malebranche durchaus cartessanisch, er erklärt mit Descartes den Wesensunterschied der denkenden und ausgedehnten Substanz für die Grundlage der Philosophie und definirt, wie dieser, den Begriff der Substanz: sie ist dasjenige Wesen, welches ohne ein anderes sein und gedacht werden kann, während von ihren Zuständen oder Modificationen, der Art und Weise des Daseins (manière d'être) das Gegentheil gilt. Nun ist das Denken unabhängig von der Ausdehnung und ebenso umgekehrt: daher sind die denkenden und ausgedehnten Wesen (Geister und Körper) selbständig gegen einander, also in dieser Rücksicht Substanzen.<sup>1</sup>

Die Ausdehnung ift theilbar, ihre Theile können verbunden und getrennt werden, wodurch räumliche Berhältnisse entstehen, welche verschiedene und wechselnde Ordnungen bilden; die Ordnung, in welcher bie Theile sich zusammenfügen, ist die Figur, ihre räumliche Beränderung ist die Bewegung. Die Ausdehnung hat keine anderen Modisicationen als Gestaltung und Bewegung, die entsprechenden Modissicationen des Denkens sind Vorstellung und Begehrung. Das Vorstellungsvermögen äußert sich in der dreisachen Form der sinnlichen Wahrnehmung, der Einbildung und bes reinen Berstanbes, das Begehrungsvermögen in der zweisachen der Neigungen und Leidenschaften.

Bie kann kraft des menschlichen, solchen Modificationen unter= worfenen Denkens eine wahre Erkenntniß der Dinge stattfinden? Wir find den Jrrthumern ausgesetzt und muffen deren Quellen erforschen, um den Weg ber Wahrheit zu entbeden. Bielleicht daß vermöge feiner Natur unfer Denken bei jedem Schritt in Gefahr ift, in die Irre zu gerathen, daß in jeder seiner Modificationen Irrlichter steden, welche wir für das Licht der Wahrheit halten. Diefe Taufchungen find zu enthullen. Die wahre Erkenntniß fieht die Dinge, wie fie an fich find, ohne jede fremde Buthat; dagegen nimmt unfere Senfation und Ein= bildung die Dinge nicht, wie sie an sich sind, sondern wie sie uns afficiren und burch ihre Einbrude fich zu unferer Empfindung verhalten. Ebensowenig sind wir unter der Macht unserer Reigungen und Leidenschaften im Stande, bas Befen ber Dinge ju burchschauen; wir feben nicht, mas fie an fich find, fondern empfinden nur, mas fie uns gelten und werth find je nach dem Lebenszustande, worin wir uns befinden. Bas wir daher burch Sinn und Einbildung, burch

53

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Entret. sur la métaphys. ch. I.

Neigung und Leidenschaft (verblendet) vorstellen, ift nicht die wahre Natur der Dinge, sondern immer nur ihr Berhältniß zu uns, es sind im Grunde nur unsere von äußeren Eindrücken abhängigen Borstellungsund Gemüthszustände. Und der reine Verstand (esprit pur) für sich genommen, in seiner Isolirung, entgegengesetzt, wie er ist, den Dingen außer uns, unabhängig, wie er ist, von den übrigen Modificationen des Denkens, vermag zunächst weder die Natur der Dinge noch deren Berhältnisse zu uns klar und beutlich zu erkennen.

Unsere Vorstellungs= und Begehrungsarten sind demnach so viele Quellen des Jrrthums, so viele Wege, auf denen wir die Wahrheit verschlen. Um die letztere zu erforschen, müssen diese Jrrwege ver= mieden und darum vor allem erkannt werden. Die Aufgabe unseres Philosophen zersällt deshalb in die Untersuchung jener fünf Quellen des Jrrthums und der allgemeinen Methode der Wahrheit. Demge= mäß theilt sich das gesammte Werk in solgende sechs Bücher: 1) von den Sinnen, 2) von der Einbildung, 3) von dem Verstande oder dem reinen Geist, 4) von den Neigungen oder natürlichen Gemüthsbewe= gungen, 5) von den Leidenschaften, 6) von der allgemeinen Methode der Wahrheit. Die Grundfrage ist das Erkenntnisproblem; die Fassung derselben ist, wie man sieht, durchaus abhängig von den bualistischen Principien der cartessanischen Lehre.<sup>1</sup>

#### 2. Die Unwirksamkeit ber Dinge.

Das Wesen der Körperwelt besteht nur in der Ausdehnung, diese ist theilbar, gestaltungssähig, bewegbar. Die Körper können bewegt werden, aber nicht sich selbst bewegen; die Ausdehnung ist kraftlos, die Körper sind nicht bewegende Kräfte. Was in der Körperwelt geschieht, ist nur Bewegung, aber kein Körper hat die Kraft, die Be= wegung zu erzeugen, keiner ist deren hervorbringende und wirksame Ursache. Nun ist die Bewegung die einzige Wirkungsart, welche dem Körper zugeschrieben werden könnte. Ist er nicht im Stande, Bewegung zu bewirken, sollig außer Stande, auf den Geist einzuwirken und dessen zu verändern. Die Materie kann den Geist nicht modificiren, sie kann ihn weder angenehm noch unangenehm berühren, weder glücklich noch elend machen. Da nun die Welt in Geistern und



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Recherche de la vérité. Liv. I. ch. 1. ch. 4. Liv. III. Conclusion.

Körpern besteht, die Körper aber weber in ihrem eigenen Gebiete noch in dem der Geister etwas bewirken können, so gilt der Saz: daß nicht die Körper selbst wirken, sondern durch sie gewirkt wird. Nennen wir die wirkende Krast Ursache, so muß erklärt werden, daß die körper= liche Natur unfähig ist, Ursache zu sein: die Körper sind keine realen ober wirklichen Ursachen.

Es könnte scheinen, daß die Bewegung, deren Ursache die Körper nicht fein können, von den Geiftern erzeugt wird. Aber wie follen bie Geister die Körper bewegen, ba die Natur beider jede Art des Busammenhangs ausschließt? Nun ift bie Busammensehung ober Ber= bindung eine Art des Zusammenhangs und felbft ohne Bewegung nicht denkbar. Der Mensch ift eine Verbindung von Seele und Rörper, aber weber vermag bie Seele von fich aus den Rörper an= zuziehen noch ber Körper die Seele, also ift bas menschliche Dafein eine Verbindung zweier Substanzen, von benen feine diese Berbin= bung erzeugt haben kann. Die Ursache bes menschlichen Daseins liegt daher nicht innerhalb der Natur, nicht in den Dingen, weder in den Beiftern noch in ben Körpern. Der menschliche Bille bewegt nichts, auch nicht den kleinften Körper. 3ch will meinen Urm in diefer Richtung bewegen; bie Bewegung geschieht, wie sie gewollt wird. Bare ber Wille die hervorbringende Urfache der Bewegung, fo mußte zwischen ihm und ber Bewegung ein nothwendiger Zusammenhang fein und erkennbar fein, fo mußte bie Bewegung vom Billen, alfo vom Bewußtfein unmittelbar oder mittelbar abhängen, fo mußten wir ber Bewegungen unferes Rörpers um fo mächtiger fein, je beutlicher wir ben Bufammenhang zwischen Bille und Bewegung in allen feinen Mittelgliedern burchschauen: bann würde ber Anatom zugleich ber befte Athlet fein.

Die Bewegung bes Arms folgt bem Willen, ohne daß wir den Jusammenhang einsehen, ohne daß wir auch nur die Reihe der Mittelglieder kennen, welche vom Willen aus die Bewegung im Körper sortpflanzen. Also geschieht die Bewegung ganz unabhängig von unserem Denken und Wissen. Da nun das Wollen eine Modissication des Denkens ist, so geschieht sie unabhängig von unserem Willen, sie folgt auf denselben, aber nicht aus ihm. Auch wenn wir die Bewegung von einem Gliede zum andern genau zu versolgen im Stande find, so ist damit ihr Zusammenhang mit dem Willen in keiner Weise erkannt. Es seien die Lebensgeister, welche durch die Nerven unsere Muskeln und durch diese ben Arm in Bewegung setzen: wir sehen nur, wie ein bewegter Körper den andern bewegt, aber nicht, wie der Wille in den Lebensgeistern, nicht, wie die Seele in dem Körper die Bewegung her= vorbringt. Dieser Zusammenhang ist unerkannt und unerkennbar: er ist von Natur unmöglich, denn es giebt zwischen Willen und Bewegung, zwischen Seele und Körper, zwischen Denken und Aus= behnung keine durch ihre natürliche Wirksamkeit erzeugte Gemeinschaft.

Der Körper bewegt weber ben Körper noch ben Geift, noch wird er vom Geiste bewegt. Wenn nun bennoch die Körper mit einander, wenn sie mit ben Geiftern gesetsmäßig vertnupft find, wenn es eine Ordnung ber Dinge giebt, fo tann die Urfache derfelben niemals bie wirksame Ratur ber Dinge felbft fein. Die Dinge find teine mirkfamen Naturen, fie find teine realen und wahrhaften Urfachen: fie wirken Doch erscheinen die natürlichen Begebenheiten allemal bedingt nict. burch natürliche Urfachen. Benn Körper zufammenftoßen, fo erfolgt ftets die gegenseitige Mittheilung ihrer Bewegung nach einem constanten Besetse. Wenn wir den Arm bewegen wollen, fo führt der Arm diefe Bewegung in der That aus. In jenem Falle erscheint der Zusammen= ftoß ber Körper, in diesem unser Wille als die natürliche Ursache ber erfolgten Bewegung. Diefe natürliche Urfächlichkeit muß bejaht und zugleich muß bie Wirksamkeit ber natürlichen Dinge verneint werben.

Was bleibt also übrig, als die Erklärung, daß die natürlichen Ur= sachen nicht die wirksamen Ursachen find? Die Augel stößt die Augel, sie theilt ihr die Bewegung mit, sie ist die natürliche Ursache dieser mit= getheilten Bewegung. Da aber die Augel niemals die erzeugende Ursache der Bewegung sein kann, so kann sie auch nicht die erzeugende Ursache der mitgetheilten Bewegung sein. Rurz gesagt: die natürliche Ursache ist nicht die erzeugende.

Was ift sie benn? Was ist die Ursache ohne Wirksamkeit? Nicht active, sondern passive Ursache, nicht Kraft, sondern Medium und bloßes Behikel der Wirksamkeit, nicht wirkende, sondern gelegent= liche Ursache, d. h. nicht eigentlich Ursache, sondern bloß Ber = anlassum die sogenannten natürlichen Ursachen sind sämmtlich bloß occasional. Hier sinden wir Malebranche in völliger Ueberein= stimmung mit Geuling, ohne daß er sich direct auf ihn berust. Er ist Dualist, wie Descartes, und Occasionalist, wie Geuling; seine occasio=

Digitized by Google

nalistische Theorie ist die nothwendige Folge der dualistischen, welche er als Grundlage festhält.<sup>1</sup>

#### 3. Die Caufalität Gottes.

Wenn nun die natürlichen Ursachen fämmtlich bloß occasional find: welches ift die erzeugende? Die negative Antwort erhellt aus der einfachen Umkehrung des Sates: wenn kein natürliches Ding eine reale ober wahrhafte Ursache ift, so ift biese auch kein natürliches Ding, überhaupt kein endliches, unvollkommenes, sondern allein das unendliche und vollkommene Befen, b. h. Gott felbit, welcher nur einer fein kann, benn feine Bollkommenheit ift nicht relativ, fondern absolut. Es giebt nur eine wahrhafte Ursache, bie alle wahrhafte Energie in fich schließt, und außer welcher es teinerlei wirtjame Macht giebt. Diefe eine wahrhafte Ursache ift Gott: das ift die Einsicht der wahren Bhilosophie, welche hierin mit dem Glauben der wahren Religion ganz übereinftimmt. Erft aus ben Grundfaten ber neuen Philosophie, b. i. der Lehre Descartes' wird diese große und entscheidende Wahrheit klar und deutlich begriffen. Darum ist auch hier erst die Uebereinstimmung zwischen Vernunft und Glauben, zwischen Philosophie und Religion möglich: diesen Coincidenzpunkt nimmt sich Malebranche zum Ziel und behält ihn unverwandt im Auge.

Jugleich erhellt aus diefer Grundanficht ber Gegensatz diefer Philosophie zu ber alten. Es giebt nur eine wahrhafte Ursache, alle übrigen sind occasional, also nicht in Wahrheit causal. Die einzige Ursache ift Gott. Mit ihm verglichen, sind die natürlichen Dinge nicht geringere Ursachen, sondern gar keine, nicht etwa Ursachen im relativen Sinn, sondern im eigentlichen Verstande des Worts keine. Es handelt sich um den Unterschied zwischen Gott und den Dingen, zwischen Gott und Welt: eben hier findet Malebranche den Differenzpunkt zwischen der neuen Philosophie und der alten. Man darf den Unterschied zwischen Gott und der Biltern. Dann würde Gott als die absolute, oberste und erste Ursache, die Dinge als relative, niedere und secundare gelten, dann wäre der Unterschied zwischen Gott und ben Dingen graduell, diese wären auch Ursachen, nur geringer an Macht.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Rech. de la vérité. Liv. VI. Part. II. ch. 3. Entret. VII.

In die Bejahung oder Verneinung der fecundären Ursachen läßt Male= branche den Gegensatz der falschen und wahren, der heidnischen und christ= lichen Philosophie mit seiner ganzen Stärke fallen: er fordert ihre gänz= liche Verneinung. Gleichviel unter welchem Namen sie bejaht werden, ob als Formen, Vermögen, Qualitäten, Kräste, plastische Kräste oder wie sonst: sobalb die Dinge als Ursachen oder wirksame Naturen gelten, geräth die Philosophie in "den gesährlichsten aller Irrthümer". Denn was ist die nothwendige Folge? Ursache sein heißt wirken, erzeugen, schaffen. Es giebt keine Wirksamkeit, die nicht erzeugender, schöpferischer Art wäre. Rein endliches und natürliches Ding kann schaffen, keines kann von sich aus seine Natur oder die eines anderen Dinges verändern.

Causalität haben - ichaffen. Ursache fein - Gott fein : diese Sate gelten bei Malebranche als identisch. Sind die Dinge Ursachen, so find sie eben deshalb gottlicher Natur, fie find als secundare Ursachen Bottheiten zweiten und geringeren Grades, "fleine Bottheiten", und bie Natur selbst eine in allen ihren Theilen mit göttlichen ober bämonischen Mächten bevölkerte Welt. Was fehlt noch zum Paganis= mus? Die secundären Ursachen gelten laffen, heißt ben Paganismus bejahen. Mit diefer Vorstellungsweise, sagt Malebranche, kann das herz ein Chrift sein, aber der Geist ift ein heide. Der Irrthum ift vernunstwidrig, weil er eine ungereimte Vorstellung behauptet: eine fecundare Urfache ift eine kleine Gottheit, b. h. eine Gottheit, welche feine ift, eine reine Chimare; er ift zugleich verderblich wegen seiner un= vermeidlichen moralischen Folgen. Was man für göttlich hält, muß man bejahen. Erscheinen bie natürlichen Dinge als göttlicher Natur theilhaftig, fo wird der menschliche Bille durch eine folche Einbildung verblendet und in die Begierden der Belt verftrickt, die Liebe zu Gott wird verdrängt burch bie Liebe zur Creatur, der Geift wird ficher ein Beibe fein und bas Berg, von folchen Begierben erfullt, fcmerlich ein Chrift bleiben. Deshalb nannte Malebranche diefen Jrrthum den gefährlichsten in der Philosophie der Alten.1

II. Chriftenthum und Philosophie.

1. Der göttliche Bille als Beltgeset.

Die Dinge find, bestehen und wirken bemnach nur vermöge gött= licher Causalität. Sie sind burch Gott, d. h. sie sind Creaturen, die

<sup>1</sup> Rech. de la vérité. Liv. VI. Part. II. ch. 3. De l'erreur la plus dangereuse de la philosophie des anciens.

Digitized by Google

Geister so gut wie die Körper. Das körperliche Dasein ist entweder ruhend oder bewegt, also ist Gott der Urheber sowohl der Ruhe als auch der Bewegung in der Körperwelt; er ist der alleinige Urheber der Berbindung zwischen Seele und Körper, also des menschlichen Daseins; er bewirkt in unserem Geist sowohl die Empfindung als auch die Erkennt= niß. Ohne den göttlichen Beistand können wir keinen Finger bewegen, keine Silbe aussprechen. "Ohne Gott", sagt Malebranche, "ist der Mensch in der Welt unbeweglich wie ein Fels, dumm wie ein Kloh."

Ohne ihn ift die Verbindung zwischen Leib und Seele todt; er muß seinen stets wirksamen Willen mit unserer stets ohnmächtigen Begierbe verbinden, damit der Wille in uns sich bethätigt.<sup>1</sup> Die Creatur ist ihrem Wesen nach ohnmächtig, wie der göttliche Wille seiner Natur nach allmächtig. Wirken heißt schaffen. Daß ein endliches Wesen schöpferisch handeln, daß sein Wille Ursache sein oder Wirfungen haben soll, ist ein eben so großer Widerspruch, als wenn man den allmächtigen Willen Gottes für nicht schöpferisch und unwirksam hielte.<sup>2</sup>

Das Dasein und die gesetzmäßige Ordnung der Welt ist daher ledig= lich die Wirkung Gottes, alle Wirksamkeit in der Welt ist seine schaffende Thätigkeit: die Welt existirt, d. h. sie ist geschaffen; die Welt besteht, d. h. die Schöpfung pausirt nicht, sie hört nicht auf, sie geht nicht vorüber, sie wirkt ununterbrochen oder continuirlich; die Fortdauer der Welt ist Erhaltung durch Gott, die Welterhaltung ist continuirliche Schöpfung.<sup>3</sup>

Der Causalnezus ber Dinge ist ber göttliche Wille, nur dieser; er ist das unauflösliche Band aller Creaturen, in ihm allein hängen die Dinge zusammen, in ihm allein sind Seele und Körper verbunden, in ihm allein besteht und lebt die Welt. "Das Universum ist in Gott, aber nicht Gott im Universum." Den ersten Satz nimmt Malebranche für sich, den zweiten für Spinoza in Anspruch, und er braucht diese Formel ausdrücklich, um die Lehre des letztern zu kennzeichnen und (als atheistisch) zu verwersen. Ist Gott im Universum, so ist die hervorbringende Wirtsamkeit in den Dingen selbst und jenem gesährlichsten aller Irrthümer, der die Dinge vergöttert, der weiteste Spielraum geöffnet. Ist dagegen das Universum in Gott, so ist er allein die Ursache von allem."

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Entret. VII. — <sup>2</sup> Rech. de la vérité. Liv. VI. P. II. ch. 8. — <sup>8</sup> Entret. VII. — <sup>4</sup> Entret. VIII.

Die Welt ift, weil Gott sie will; sie ist geschmäßig, weil ber göttliche Wille beharrt und constant ist. "Gott ist weise, er liebt bie Ordnung unverbrüchlich; er folgt ihr, ohne sie je zu verletzen." Nach dieser ewigen Ordnung geschieht die Bewegung in der Körperwelt und die Verbindung zwischen Seele und Körper im menschlichen Dasein. Die göttliche Absicht dieser Verbindung kann keine andere sein als die Prüfung der menschlichen Seele. Sie soll die Probe bestehen, sie soll ihre unabhängige und höhere Natur trotz der Verbindung mit dem Körper frei und lauter erhalten in unmittelbarer Verbindung mit Gott. "Gott kann die Geister mit den Körpern vereinigen, aber er kann die Geister den Körpern nicht unterwersen." Die Vernunst läßt uns einleuchtend erkennen, daß die Seele unabhängig ist von ihrem Leibe; die Ersahrung überzeugt uns täglich vom Gegentheil: wir sind von unseren leiblichen Zustanden abhängig und in dieser Ab-

#### 2. Der Jrrihum als Sünbenschulb.

Woher diese Abhängigkeit? Gott hat sie nicht gewollt und nicht bewirkt; er konnte sie weder wollen noch bewirken, sie ist nicht mehr unser ursprünglicher (unmittelbar von Gott abhängiger), sondern der schlechtere, selbstverschuldete Zustand, wir sind gefallen und dadurch dem Rörper versallen. Die menschliche Natur trägt das Joch des Körpers burch die Schuld der Sünde; es ist die Erbsünde, in Folge deren wir die Unabhängigkeit der Seele verloren haben. Die Sünde setzt die Freiheit voraus. In dem Zustande, welcher dem Sündensalle vorhergeht, war die Seele unabhängig vom Leibe und unmittelbar abhängig von Gott. Wie war in dem Zustande einer solchen Abhängigkeit die Frei= heit möglich? Diese Möglichkeit läßt sich nicht fassen. Daher sagt Malebranche: "Die Freiheit ist ein Mysterium".

Der göttliche Wille ist constant. Gott will die Unabhängigkeit bes Geistes. Er hört nicht auf sie zu wollen, auch nachdem wir sie burch eigene Schuld eingebüßt haben, er hat sie ursprünglich gewollt nach seiner Weisheit und will die verlorene wiederherstellen nach seiner Barmherzigkeit, er will uns von der Sünde erlösen durch Christus. Arast des göttlichen Willens als der alleinigen Causalität leben wir in einer doppelten Verbindung: unser Geist ist mit Gott verbunden, von welchem er unmittelbar abhängt, und zugleich mit einem Körper, von welchem er nicht abhängt. Dieses Verbältniß verkehrt der menschliche

Digitized by Google

Sündenfall: durch ihn find wir dem göttlichen Lichte entfremdet und dem Leibe unterthan. Jetzt kann Gott nur noch unfere Wiederherstellung, d. h. die Erlösung wollen.<sup>1</sup>

Wenn nun die Philosophie von sich aus zeigen kann, daß dieser Weg des Heils der einzig mögliche ist, um uns zur Wahr= heit zu sühren, so hat Malebranche sein Ziel erreicht: die Einheit der Philosophie und Religion, der Metaphysik und des Christen= thums, des Cartesianismus und Augustinismus. Um den Philo= sophen zu verstehen, muß man sich ganz deutlich machen, wie in seinem Geist die beiden Wege zusammentressen, und mit welchem Ge= wicht die christliche Religion und die augustinische Lehre in seine Auslösung des Erkenntnisproblems eingreisen.

Die Wahrheit besteht, wie Descartes gelehrt hat, in der klaren und beutlichen Borftellung der Dinge; bie unklaren und undeutlichen Borftellungen find unwahr, unfere finnlichen Empfindungen beruben auf außeren Eindrücken, unfere Einbildungen auf inneren; beide lehren uns nie, was bie Dinge an fich, sonbern nur, was fie für uns find. Darum giebt es burch Sinn und Einbildung keine Erkenntniß, und wir müffen, wie Malebranche wiederholt einscharft, zur Bermeibung des Irrthums zwischen empfinden (sentir) und ertennen (connaître) wohl unterscheiden.<sup>2</sup> Unfere Empfindungen find nicht als folche falich. benn wir erfahren nur burch fie, wie fich andere Rörber ju bem unfrigen verhalten, fie zeigen uns an, mas unserem Leibe bient ober schabet, was die Erhaltung unseres Lebens fördert oder gefährdet, und fo lange unfere finnlichen Borftellungen nur in Diefem Sinne genommen werben, find fie richtig. Sie werden erft falich durch den Bebrauch, welchen wir in Absicht auf die Erkenntniß der Dinge von ihnen "Betrachten wir bie Sinne", fagt Malebranche, "als faliche machen. Beugen in Betreff ber Wahrheit, aber als treue Rathgeber in Rückficht auf die Erhaltung und ben Nuten bes Lebens!"3

Durch die Sinne erkennen wollen, heißt nichts anderes als unser Urtheilen und Denken von ihnen abhängig machen. Hier ist die Burzel des Irrthums. Wir irren, sobald unser Denken in die Ab= hängigkeit von den Sinnen geräth. Aber wie sollte es in diesen Zustand nicht gerathen, nachdem einmal der Geist vom Körper sich abhängig gemacht hat? Die Sünde hat die Abhängigkeit verschuldet,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Entret. IV. - <sup>2</sup> Entret. III. - <sup>3</sup> Entret. VI. Nr. 15.

#### 62 Malebranche's Lehre. Das occasionalistische Erkenntnißproblem.

in Folge deren das Denken unter die Herrschaft der Sinne geräth, diese zur Richtschnur seiner Erkenntniß nimmt, damit dem Irrthume von Grund aus versällt und zwischen empfinden und erkennen nicht mehr unterscheidet.

#### 3. Die Ertenntniß als Erleuchtung.

Ift aber der Jrrthum burch die Sünde verschuldet, so läßt er sich auch nur durch deren gründliche Tilgung entwurzeln, d. h. durch die Erlösung oder die unmittelbare Verbindung der Seele mit Gott. Wir irren nothwendig und unvermeidlich in der Abhängigkeit der Seele vom Körper, mit dem sie durch Gott verbunden, dem sie aber keineswegs durch Gott unterworfen ist; wir erkennen die Wahrheit ebenso nothwendig und unvermeidlich in der Abhängigkeit der Seele von Gott, in der unmittelbaren Verbindung unseres Geistes mit dem göttlichen. Irrthum ist Sündenschuld, Berdunkelung der Seele durch den Körper, welcher sie beherrscht; Erkenntniß ist Erleuchtung der Seele burch das göttliche Licht: sie ist nur durch Gott möglich, wie der Irrthum nur durch die Abkehrung von Gott, durch die Unterwersung unter das Joch des Körpers, d. h. durch die Sünde.

hier haben wir ben Punkt erreicht, wo wir ben beutlichsten Gin= blick gewinnen in das innerste Motiv und die Aufgabe unserer Lehre. Sie nimmt zu ihrer Grundlage den cartesianischen Dualismus, welcher sie folgerichtig zum Occasionalismus führt; diefer verneint folgerichtig die Birksamkeit der Dinge und läßt nichts übrig als die alleinige Causalität des göttlichen Willens. Diese Borftellung sett Malebranche gegen die Philosophie ber Alten, d. h. gegen ben Naturalismus und vereinigt sich hier mit Augustin. Aber auch die göttliche Caufalität kann den Dualismus zwischen Geift und Körper nicht aufheben, denn bamit wäre bie Grundlage und das Princip felbft aufgehoben: baber tann auch bie göttliche Causalität den Geift nicht abhängig machen vom Körper. In und durch Gott ift diese Abhängigkeit nicht möglich, aber fie ift: alfo ift fie nur möglich burch uns felbit, burch unfere Ent= fremdung von Bott, burch bie Sünde, welche unfer Denken verbunkelt und den Irrthum verursacht. Ift aber ber Irrthum Folge der Sünde oder unserer Entfremdung von Gott, so kann die Erkenntniß oder die Aufhebung des Irrthums nur durch unfere Verbindung mit Gott und feine Erleuchtung geschehen.

Gesetzt nun: es ließe fich aus rein philosophischen Gründen beweisen, daß unsere Erkenntniß ber Dinge in ber That nur möglich ift in und durch Gott, daß wir die Dinge in Gott feben, fo ergiebt fich von hier aus ein bedeutungsvoller Rudichluß. Ift die Erkenntniß nur möalich burch unsere Bereinigung mit Gott, fo konnte der Jrrthum nur entstehen aus unferem Abfall von Gott, so ist derselbe ein Beweis= grund ber Sünde, und da wir, wie die Erfahrung zeigt, im Irrthume befangen find auf unvermeidliche Beise, fo gilt daffelbe von der Sünde, bie ihn verursacht: ber Irrthum, in bem wir leben, und welcher unserer Natur anhaftet, ift ein Beweisgrund der Erbfünde. Damit fteben wir im Mittelpunkt ber augustinischen Lehre, welche selbst ber bogmatisch vollkommenfte und icharffte Ausbruck ber chriftlichen ift. Jest liegt ber Kern ber Lehre unferes Philosophen beutlich vor unfern Augen. Der Satz, daß die Erkenntniß nur möglich ist als Erleuchtung, daß wir bie Dinge in Gott sehen, bildet bas Bindeglied zwischen Bhilo= sophie und Religion, Metaphysik und Christenthum. Es kommt daher alles barauf an, daß biefer Sat aus philosophischen Bründen bemiefen wird und als Erkenntnißtheorie feststeht. Dies ist bie noch zu lösende Aufgabe.

## Sechstes Capitel.

## B. Die Lösung des Problems: die Anschauung der Dinge in Gott.

#### I. Objecte und Arten ber Erkenntniß.

So verschieden die Gegenstände ber menschlichen Erkenntniß find, so verschieden find beren Arten. Unsere Erkenntnißobjecte find Gott, der eigene Geist, die Geister außer uns und die Körper. Das Vollkom= mene kann nie aus dem Unvollkommenen einleuchten, das Unendliche nie aus dem Endlichen: daher ist unsere Gotteserkenntniß nicht abgeleitet, sondern ursprünglich, sie ist unter allen Einsichten die klarste und deutlichste; das Gottesbewußtschin ist das Licht, in welchem wir erkennen. Dagegen sind die Körper nicht an sich erkennbar, sie find nicht intelligibler, sondern materieller Natur, ausgebehnte, von uns unabhängige, unserem Wesen entgegengesetse Substanzen. Der Geist ist in die Schranken seiner benkenden Natur ebenso festgebannt,

63

64

als ber Körper in die ber ausgebehnten. Wie sollen sich beide gegen= seitig ergreisen? Wie soll der Geist die Materie in sich aufnehmen, diese in jenen eindringen können? Die Objecte des Geistes sind nur vorgestellte Dinge (Ideen). Wenn es Ideen giebt, die das Wesen der Körper klar und deutlich vorstellen, nur dann ist eine Erkenntniß der letzteren möglich.

Wären wir nicht felbst geistiger Natur, so würden wir nie erfahren, daß es Geister außer uns giebt; wüßten wir nicht aus eigener Ersahrung, was Empfindungen, Vorstellungen, Begehrungen sind, so würden wir nicht ahnen, daß in anderen Wesen ähnliche Vorgänge ftattfinden. Wir erkennen die Geister außer dem unsrigen nur durch Analogie mit diesem, also nicht unmittelbar, sondern vergleichungs= weise, durch unsere eigene innere Ersahrung geleitet, wir vermuthen, daß jene uns gleich oder ähnlich sind wir erkennen sie, wie sich Male= branche ausdrückt, «par conjecture». Das Original, womit wir sie vergleichen, sind wir selbst, der Maßstab der Menschentenntniß ist die Selbsterkenntniß.

Worin besteht diese? Wir bedürfen zu ihr keines Mediums, wie zur Einsicht in die Natur der Körper, nur die Vorstellung könnte ein solches Medium sein, aber in der Selbsterkenntniß sällt das vorgestellte Wesen mit dem vorstellenden zusammen: daher geschieht dieselbe nicht durch Ideen. Unsere Selbsterkenntniß hat den Charakter unmittelbarer Gewißheit, Malebranche bezeichnet sie durch das Wort «conscience». Aber dieses unmittelbare Bewußt= sein reicht nicht weiter als unsere innere Ersahrung, wir wissen von uns nicht mehr und weniger als wir innerlich erleben und wahrnehmen. Bevor wir Freude und Schmerz in uns ersahren haben, wissen wir selben, nur durch innere Wahrnehmung ober, wie Malebranche sagt, «par sentiment intérieur».<sup>1</sup>

Wir sind nicht im Stande, alle möglichen Modificationen unseres Denkens, alle möglichen inneren Erlebniffe in unserem Bewußtsein zu umfassen, zu erleuchten, zu vergegenwärtigen: daher giebt es keine klare und beutliche Selbsterkenntniß. Wohl aber giebt es eine Idee, welche uns das Wesen der Körper klar und beutlich vorstellt: daher läßt Malebranche ben cartesianischen Sat, daß die Natur des Geistes uns

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Rech. de la vérité. Liv. III. Part. II. ch. 7.

klarer einleuchte als die des Körpers, nicht gelten. Daß die finnlichen Qualitäten unfere Empfindungszustände, Vorstellungen, Modificationen des Denkens find, habe Descartes erkannt, aber nur daraus, daß sie Modificationen der Ausdehnung nicht sein können; er war keineswegs im Stande, aus dem Wesen des Denkens die verschiedenen Sinnesempfindungen so einleuchtend herzuleiten, als aus dem der Ausdehnung die verschiedenen Figuren.

Die Mathematik ift klarer als die Psychologie: ein deutlicher Beweis, daß die Natur des Körpers einleuchtender ift als die der Seele, die Evidenz der letzteren ist offenbar geringer. Wären beide auch nur in gleichem Grade erkennbar, fo mußte man aus der denkenden Natur mit derselben Leichtigkeit und Klarheit die Farben und Töne herleiten können, als aus der ausgedehnten die Figuren bes Dreiecks, Quadrats u. f. f. Wenn zwei Ibeen gleich flar und babei völlig verschieden find, fo können fie nie verwechselt werben, und ihr Unterschied springt ftets in die Augen. Seele und Körper find grundverschieden. Baren ihre Ideen gleich flar, woher tame es bann, daß so viele Menschen beide nicht unterscheiden können, vielmehr ben Körper weit beutlicher begreifen, als ben Unterschied ber Seele vom Körber? Der Grund liegt barin, daß die Natur der Seele unserem Bewußtsein keineswegs so offen und einleuchtend vorliegt, daß unsere Selbsterkenntniß keineswegs durchgängig klar, vielmehr, wie sich Male= branche außbrückt, eine «connaissance confuse» ift.1

Wir können uns die Verschiebenheit der Erkenntniß in Betreff ihrer Objecte und Arten an dem Bilde des Sehens veranschaulichen. Was uns die Dinge sichtbar macht, also unser Sehen ermöglicht, ist das Licht: wir sehen die Dinge im Licht; unser eigenes Sehen können wir nicht sehen, sondern sind deffelden durch innere Empfindung gewiß; aus dieser Gewißheit des eigenen Sehens vermuthen wir die Sehtrast fremder Augen. Wie sich unser Sehen zum Licht verhält, so verhält sich unser Erkennen zu Gott; wie sich unser Sehen zu ben Dingen im Licht (Bildern der Dinge) verhält, so unser Erkennen zu ben Ibeen der Körper; wie sich unser eigenen Seele, und wie sich unser sehen zu fremden Augen verhält, so unser Erkennen zu ben gehen verhält, so unser Erkennen zu ber eigenen Seele, und wie sich unser Sehen zu fremden Augen verhält, so unser Erkennen zu ben Geistern außer uns.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Rech. de la vérité. Liv. III. P. II. ch. 7. Nr. 4. Eclaire. XI. Entret. III. Gifger, Gefd. d. Bhilof. II. 4. Mufl. N. M. 5

Unter ben vier Erkenntnißgebieten ist uns bemnach nur eines vollkommen verständlich und klar: das der Körper. Die Körper können nur durch Ideen erkannt werden, und durch Ideen sind nur die Körper erkennbar. Die Frage nach der Erkenntniß der Dinge geht demnach zurück auf die Frage nach den Ideen.

## II. Malebranche's Ibeenlehre.

#### 1. Der Urfprung ber 3been.

Wie ift eine klare Erkenntniß ber Dinge möglich? Diese Frage lautet in ihrer letten und einfachften Form : wie find Ideen möglich, und woher nehmen fie ihren Ursprung? Die 3deen der Dinge find unmittelbare Objecte unferer Borftellung, fie find als folche in unferem Die Frage ift: wie kommen fie in unferen Geift, woher Beift. haben wir fie empfangen? Es giebt zur Löfung derfelben zunächft brei Möglichkeiten: bie Ideen find uns gegeben entweder burch bie Körper ober burch die Seele selbft ober burch Gott. Jede ber beiden letten Möglichkeiten hat zwei Fälle: 1. entweder bie Seele erzeugt die Ideen aus fich, indem fie biejelben schafft, oder fie gehoren gur Natur der Seele als deren Eigenschaften, sie find Modificationen des Denkens, die wir durch innere Erfahrung erkennen; 2. Gott erzeugt die Ideen in ber Seele, indem er entweder alle zugleich derselben einprägt und anerschafft (bie angeborenen Ideen), ober indem er fie einzeln, wie es bie Gelegenheit verlangt, jedesmal von neuem in der Seele hervorruft.1

1. Setzen wir ben erften Fall: es seien die Körper, die nach ber peripatetischen Ansicht die Ideen in uns erzeugen. Nun können die Rörper selbst nicht in die Seele eingehen, es müssen also Abbilder ober ähnliche Formen sein, die sich von dem Körper ablösen, unsere Sinne berühren und sich denselben eindrücken (espèces impresses), dann in= telligibel gemacht, in Empfindung verwandelt, als Vorstellung ausgedrückt werden (espèces expresses). Wenn die Bilder der Körper von den Körpern selbst ausgehen, so müssen sie Bilder der Körper von den Körpern selbst ausgehen, so müssen sich mehr und mehr verminbern und zuletzt in lauter Bilder auslösen. Sind jene Formen Theile der Körper, so sind sie selbst materiell, also undurchdringlich. Da sie nun alle Räume erfüllen müssen von den Sternen bis zum menschlichen

<sup>1</sup> Rech. de la vérité. Liv. III. P. II. ch. I.

Auge, so ist nicht einzusehen, wie sie biese erfällten Räume burchbringen und bei den tausendsältigen Areuzungen und Störungen, in welche sie nothwendig gerathen, deutliche und bestimmte Eindrücke erzeugen können.<sup>1</sup>

Und zugegeben selbst, daß sich diese Bilder als Wirtungen ber Körper bis zu unseren Sinnesorganen sortpflanzen könnten, so würde diese Fortpflanzung doch in der Bewegung bestehen. Wie ist es möglich, daß sich die Bewegung in Empfindung umwandelt? "Ich bin wohl im Stande", sagt Malebranche, "die Wirksamkeit z. B. der Sonne zu versolgen durch alle Räume zwischen ihr und mir; da aber diese Räume erfüllt sind, so begreise ich natürlich, daß die Sonne nicht da, wo sie ist, mir ihren Eindruck machen kann, daß ihre Wirksamkeit sich sort= pflanzen muß dis zu dem Orte, wo ich bin, dis zu meinen Augen und durch diese dis zu meinem Gehirn. Aber indem ich so von Be= wegung zu Bewegung sortschreite, begreise ich nicht, woher mir die Empfindung des Lichts kommt.

Diese Verwandlung der Bewegung in Licht erschien mir stets und erscheint mir noch vollkommen unbegreiflich. Welche seltsame Metamor= phose: eine Erschütterung oder ein Druct auf mein Auge verwandelt sich in einen Lichtglanz! Ich sehe biesen Glanz nicht in meiner Seele, deren Empfindung er ist, nicht in meinem Gehirn, wo die Bewegung sich abschließt, nicht in meinem Auge, wo der Eindruct geschieht, sondern in der Luft: in der Luft, sage ich, die vollkommen unsähig ist zu einer solchen Modification. Welches Wunder!"<sup>8</sup> Aus der Bewegung kann nie Empfindung werden. Wenn sie es jemals werden könnte, so würde der Körper vermöge seiner Bewegung im Stande sein, die Seele zu modificiren, so könnten Körper und Seele nicht entgegengesetzter Natur sein. Wie wir auch die Sache erwägen, so leuchtet aus allen Gründen bie Un= möglichkeit ein, daß es die Körper sind, welche die Ideen in uns hervorbringen.

Es bleibt daher nur übrig, die Ursache der Ideen in der Seele selbst oder in Gott zu suchen.

2. Es sei die Seele, welche die Ideen entweder aus sich erzeugt oder unter ihren Eigenschaften (als Modificationen des Denkens) besitzt. Setzen wir den ersten Fall in seinen drei Möglichkeiten: die Seele erz zeugt die Ideen entweder aus nichts oder aus den materiellen Eindrücken oder nach den vorhandenen Objecten, wie das Abbild nach dem

<sup>1</sup> Rech. de la vérité. Liv. III. P. II. ch. 2. - <sup>2</sup> Entret. IV. Nr. 6.

<sup>5\*</sup> 

Original. Etwas aus nichts erzeugen heißt schaffen. Die Seele ift nicht schöpferisch, also auch nicht Schöpferin ber 3been. Rann fie aber überhaupt die Ideen nicht hervorbringen, so kann sie dieselben auch nicht aus dem Stoff der materiellen Eindrude erzeugen, denn bie 3deen find spirituelle Wesen (êtres spirituels), und bie materiellen Einbrude find körperlicher Natur. Wie sollen aus körperlichen Dingen jemals spirituelle gemacht werben? Wenn man keinen Engel schaffen kann, fagt Malebranche, so kann man ihn auch nicht aus Stein hervor= bringen; wenigstens ist bieses nicht leichter als jenes. Also werden es wohl die Objecte selbst sein müffen, nach denen unsere Seele die Ideen bildet. Um aber die Objecte abzubilden, müffen wir fie offenbar vor= ftellen, also die Ideen derselben haben. Wozu braucht die Seele dann noch bie Ideen zu erzeugen, ba fie biefelben bereits hat? Sier wird bie Entstehung der 3deen nicht erklärt, fondern vorausgesetzt und unter eine Bedingung gebracht, welche das Servorbringen der Ibeen voll= tommen überfluffig erscheinen laßt. Bie wir also auch bie Sache erwägen, fo tommen wir überall zu bem Schluß: es ift unmöglich, baß die 3been burch die Seele erzeugt werben.1

3. Setzen wir den zweiten Fall. Die Ideen seine in der Seele ent= halten, sie besitze dieselben vermöge ihrer Natur, sie gehören zu ihren natürlichen Qualitäten, wie die Empfindungen der Kälte und Wärme, der Farben und Töne, wie die Affecte der Freude und des Schmerzes, wie die Leidenschaften der Liebe und des Halle und des Schmerzes, wie die Leidenschaften der Liebe und des Halle und ihre seite wenn nicht Ursache, doch Träger der Ideen. Da nämlich ihre Natur höher und edler ist, als die des Körpers, so muß sie auch mehr Realität in sich enthalten als dieser, so muß in dem Wessen ver Seele auch das des Körpers mitausgebrückt und auf eminente Weise (eminemment) enthalten sein. Die intelligible Welt wird bemnach die sensible und materielle in sich begreisen; die Vorstellungen ober Ideen der Körper sind demnach Modificationen des Denkens und als solche, wie alle übrigen Denkweisen, natürliche Aeußerungen der Seele.

Dann ist es unser Denken, in welchem die Ideen existiren; dann ist es unsere Selbsterkenntniß oder unsere innere Erfahrung, durch welche wir der Ideen inne werden. Indessen diese ganze Theorie scheitert schon an den Grundbegriffen unseres Philosophen. Wie auch Seele und Körper sich dem Range und der Wesensstufe nach zu einander

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Rech. de la vérité. Liv. III. P. II. ch. S.

verhalten, bennoch gilt ber ausgemachte Gegensatz beider. Wie soll nun das Denken die Ausdehnung fassen, wie soll diese ein Object unserer Vorstellung, wie sollen die Ideen der Körper Modificationen bes Denkens oder natürliche Qualitäten der Seele sein können? Es ist offenbar unter der herrschenden Voraussetzung unmöglich, daß die Seele vermöge ihrer Natur die Ideen besitzt und trägt. Da sie nun die letzteren weder erzeugen noch besitzen kann, so ist es in jedem Sinne unmöglich, daß die Ideen aus der Seele hervorgehen.<sup>1</sup> Daher bleibt als der einzig mögliche Ursprung der Ideen nur Gott übrig.

#### 2. Die Ibeenwelt in Gott.

Wir haben die Ideen der Körper nicht von den Körpern, nicht von uns selbst, also können wir dieselben, so scheint es, nur von Gott empfangen haben. Hier giebt es eine doppelte Möglichkeit: entweder hat Gott die Ideen sämmtlich der Seele anerschaffen, d. h. die Ideen find uns angeboren, oder er erzeugt jede Idee in uns jedesmal von neuem, so oft wir derselben bedürfen.

1. Setzen wir den ersten Fall: die Ideen sein uns sämmtlich angeboren; offenbar sind ihrer unendlich viele, schon ein einzelnes Gebiet derselben, wie z. B. das der geometrischen Figuren, ist grenzenlos, es giebt zahllose Figuren, selbst eine einzelne Figur, wie z. B. das Dreieck, die Ellipse u. s. f. f. hat zahllose Formen, es giebt unendlich viele Dreiecke, unendlich viele Ellipsen je nach der Größe der Entfernung ihrer Brennpunkte. So sind sämmtliche Ideen offenbar eine unend= liche Menge zahllose Zahlen. Unsere Seele ist endlich, die Ideenwelt ist unendlich: wie soll die endliche Seele diese unendliche Welt fassen und nicht bloß fassen, sogar auf einmal in sich aufnehmen können? So wenig Gott der Seele die Unendlichkeit mittheilen kann, so wenig kann er ihr die Ideenwelt anerschaffen. Die Theorie einer angebornen Ideenwelt streitet mit dem Wessen des menschlichen Geistes, welcher nicht aufhört, Creatur oder beschränkte Substanz zu sein.

2. Setzen wir den zweiten Fall, den einzigen, wie es scheint, der noch bleibt: wir empfangen die Ideen von Gott, nicht alle, sondern einzelne, nicht auf einmal, sondern nach einander, jede in eben dem Augenblick, wo wir sie brauchen. So oft wir uns ein bestimmtes Object vergegenwärtigen wollen, erzeugt Gott die Idee desselben in

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Rech. Liv. III. P. II. ch. 5. Entret. I.

unserem Geist. Vorher also haben wir diese Idee nicht, vielmehr ent= behren wir sie gänzlich. Aber ohne jede Idee eines Objects, wie ist es noch möglich, daß wir an das Object denken können, daß wir uns dassellebe vergegenwärtigen wollen? Heißt nicht an ein Object denken so viel als die Idee deffelben suchen? Wie können wir suchen, wovon wir gar keine Vorstellung haben? Es ist demnach unmöglich, daß Gott nach unserem Bedürfniß die Idee eines Objects in uns erzeugt, wenn wir nicht auf irgend eine Weise, sie soch so hunkel, diese Idee schon besizen. Wenn wir sie aber schon besizen, so ist es un= nöthig, daß sie erst durch Gott erzeugt wird.<sup>1</sup>

3. So kommen wir auch auf diesem Wege zu keinem Ergebniß, ober vielmehr wir gelangen zu dem negativen: daß wir die Ideen weder von den Körpern, noch von uns selcher die Ideen in unsern Geist einfließen; es ist demnach überhaupt unmöglich, daß wir die Ideen haben: nicht wir sind es, die sie haben, nicht wir sind die Träger ber Ideen. Aus diesem negativen Ergebniß folgt das positive: der einzig mögliche Ursprung der Ideen in das unsrige verset, weder durch Anerschaftung noch durch jedesmalige Erzeugung; es ist daher klar, daß die Ideen nur in Gott entspringen und auch nirgends wo anders sein und bleiben können als in ihm. Die Ideen sind allein durch und in Gott, er allein ist das unendliche und allumfassen Wesen die Ursjache der Ibeen und auch die Wesen ist unwosel), die alleinige Ursjache der Ideen und die dieses die Ursjache der Dinge.<sup>2</sup>

Hier ist die Lösung des Problems: die Ideen find und bleiben nur in Gott, die Erkenntniß der Dinge ist nur möglich durch die Ideen, also ist sie nur in Gott möglich, d. h. wir erkennen oder wir sehen die Dinge in Gott.

3. Die intelligible Ausbehnung und bie allgemeine Bernunft.

Wenn wir burch die Ideen die Dinge erkennen, so find es die Ideen, welche uns erleuchten und unsere Erkenntniß bewirken; sie würden eine solche Wirksamkeit auf unseren Geist nicht haben können, wenn sie nicht höherer Natur wären als dieser. Das einzig wahrhaft wirksame Wesen ist Gott. Sind also die Ideen wirksamer Art (efficaces), so

Digitized by Google

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Rech. Liv. III. P. II. ch. 4. - <sup>2</sup> Rech. Liv. III. P. II. ch. 5. Entret. II.

find fie göttlich; auf biese Weise wird ber Satz, daß die Ideen in Gott find, bewiesen aus dem Satze, daß wir durch die Ideen erkennen. Dieser Beweis, sagt Malebranche, dürste benen als demonstrativ gelten, welche an das abstracte Denken gewöhnt sind.<sup>1</sup> Die Dinge, welche wir durch die Ideen klar und deutlich erkennen, sind nur die Körper, diese sind in allen ihren Formen und Veränderungen Modificationen der Ausdehnung und nichts anderes: also ist es die Idee der Ausdehnung, durch welche alle Körper erkannt werden; alle Ideen lasse behnung (l'étendue intelligible), wie Malebranche in seinen Unterredungen die Grundform aller Ideen in der einsachsten Weise bezeichnet.<sup>2</sup>

Die intelligible Ausdehnung ift weder eine Modification der Ausbehnung noch des Denkens: keine Modification ber Ausbehnung ift intelligibel, keine Modification des Denkens kann die Ausbehnung faffen: barum kann bie intelligible Ausbehnung weder zur Ausbehnung gehören, benn fie ift intelligibel, noch zum Denten, denn fie ift Ausbehnung: fie tann baher überhaupt nicht der endlichen und im Gegen= fat begriffenen Natur der Dinge, sondern nur einem Wejen angehören, welches gegensatlos, unbeschränkt, unendlich ift. Die 3dee der Ausbehnung ift nur in Gott möglich, und da nur bieje Idee uns bie Körperwelt erkennbar macht, so ist es klar, daß wir alle Dinge in Bott sehen. Die 3bee ber Ausdehnung verhält sich zu den 3deen ber Rörper, wie bie Ausbehnung als folche zu ben wirklichen Rörpern. Bie fich die Ausdehnung in den Körpern modificirt, so die 3dee der Ausdehnung in den Ideen der Rörper; wie die Ausdehnung die Bebingung und das Brincip der Körperwelt ausmacht, fo die Idee der Ausbehnung bie Grundform und bas Brincip ber 3deenwelt: fie ift bie Uribee (idee primordiale). Bie fich bie 3been au ben Dingen verhalten, fo verhält fich bie intelligible Ausdehnung zur wirklichen. Die 3been find in Gott, die Dinge find außer ihm; jene find fchöpfe= rifcher Natur, diefe find Creaturen, ober um diefes Berhältniß in platonischer Beise zu bezeichnen: die Ideen find die Urbilder, die Dinge bie Abbilder. Daher nennt Malebranche die intelligible Ausdehnung ben Archetup ber Rörperwelt.3

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Rech. Liv. III. P. II. ch. 6. — <sup>9</sup> Entret. I. Nr. 9. Nr. 10. — <sup>8</sup> Entret. III. Nr. 1. Entret. II. Nr. 1. Entret. III. Nr. 2.

#### 72 Die Lösung bes Problems: bie Anschauung ber Dinge in Gott.

١

Nachdem wir gezeigt haben, wie sich die Idee ber Ausdehnung zu den Ideen der Körper und zu diesen selbst verhält, bleibt die Frage übrig: wie verhält sich diese Idee zu den Geistern? Sie bildet in den erkennenden Geistern das klare und beutliche Object ihrer An= schauung, dieses Object ist in allen Geistern dasselbe; in seiner An= schauung stimmen mithin alle überein, und wie verschieden wir auch sonst siese Borstellung ist in uns allen die gleiche. Wie die Idee ver Ausdehnung das Wesen aller Körper ausdrückt, so drückt die Ausdehnung berselben das Wesen aller Geister aus: die all= gemeine Vernunft (la raison universelle). Es giebt nur eine Bernunst, welche unwandelbar sich selbst gleich bleibt; in ihr ist die Biel= heit und Verschiedenheit der einzelnen Geister aufgehoben, sie gehört nicht als Modification zur Natur des endlichen Geistes, sonst würde die Verschieden sein wie die Individuen, sondern sie gehört vermöge ihrer Universalität und Unwandelbarkeit zum Wesen Gottes.<sup>1</sup>

Die allgemeine Vernunft und die intelligible Ausdehnung ent= sprechen sich gegenseitig; sie verhalten sich zu einander, wie Subject und Object: die allgemeine Vernunft ift das Subject, für welches bie intelligible Ausdehnung der Gegenstand ift, und umgekehrt. Gott begreift die allgemeine Vernunft in sich, diese die intelligible Ausbehnung, biese bie Ideen aller Körper, also bie Objecte ber klaren und deutlichen Erkenntniß. Soll diese Erkenntniß die unfrige fein, jo muffen wir den Gesichtspunkt einnehmen, unter welchem allein bie Objecte derfelben, die Ideen der Körper, d. h. die intelligible Aus= dehnung erscheint: dieser Gesichtspunkt ift die allgemeine ober göttliche Bernunft. In ihr, fagt Malebranche, wohnen die Geister. Dieser Ausdruck ist gleichbedeutend mit dem Satz: wir sehen die Dinge in Bott. "Bott fieht in fich bie intelligible Ausbehnung, ben Archetyp ber Materie, woraus die Belt besteht und wo unfere Rörper wohnen: wir sehen sie nur in Gott, denn unsere Beifter wohnen nur in der allgemeinen Bernunft, jener intelligiblen Substanz, welche die Ideen aller Wahrheiten, die wir entbeden, in fich ichließt."?

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Entret. I. Nr. 10. Entret. III. Nr. 4. - <sup>2</sup> Entret. I. Nr. 10. Entret. XII.

## Siebentes Capitel.

## C. Das Verhältniß der Dinge zu Gott. Der Pantheismus in Malebranche's Lehre.

#### I. Das Universum in Gott.

1. Gott als ber Ort ber Geifter.

Wir stehen im Mittelpunkte des Systems. Zwei Hauptbeweise vereinigt Malebranche, um seine Lehre von den Ideen und der intelli= giblen Welt in Gott, diese eigentliche Thema seiner Philosophie, sestzustellen: er führt den einen aus der Thatsache unserer Erkenntniß, den andern aus der Schöpfung der Welt.

Die Thatsache, daß wir eine Belt außer uns anschauen und er= tennen, ift unleugbar, aber weder aus dem Bermögen unferer Sinne noch aus bem ber Rörper ju erklären. Bas wir burch unfere Sinne wahrnehmen, find immer nur unfere eigenen Ginbrude und Buftanbe. nicht bie Beschaffenheiten ber äußeren Dinge als folcher. Die Außen= welt ift nicht fenfibel, fie ift materiell. Die Materie tann von fich aus nicht auf unfern Geift einwirten, fie tann fich bemfelben nicht mittheilen und vergegenwärtigen, Auschaulichkeit und Erkennbarkeit gehören nicht zu ihren Eigenschaften: bie Rörperwelt ift als folche nicht Es ließe sich benken, daß ber Geist Körper vorstellen erkennbar. könnte, während diese in Wahrheit nicht find ober vernichtet werden; daß bie Borstellung derfelben fortbestände, mabrend alle ihre realen Eigenschaften aufhörten zu fein: ein beutlicher Beweis, daß die Borftellbarkeit nicht zu den Gigenschaften der Materie gehört. Die materielle Belt ift nicht vorstellbar, also bie Welt, welche wir vorstellen, nicht materiell: baher fann die Welt als Borstellung ober Erkenntnißobject nur intelligibler Art fein und, ba fie weder von noch in unserem Denken erzeugt wird, ihren Grund und Bestand in Gott allein haben. In der bündigsten Fassung läßt sich Malebranche's Beweis fo aus= fprechen: ohne intelligible Belt feine Erkenntniß, ohne Gott teine intelligible Belt, also unfere Erkenntniß ber Dinge nur burch und in Bott.1

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Entret. I.

Bu demselben Ergebniß kommt der andere aus der Schöpfungs= lehre geführte Beweis. Bas Gott schafft, muß er vorstellen. Die Schöpfung fest den Schöpfer und die Beltidee, Gott und die 3been ber Dinge voraus: ohne bie ewige Gegenwart derselben in Gott giebt es teine Schöpfung, teine Welt, also auch teine uns ertennbare. Sollen bie Dinge uns einleuchten, so muffen ihre 3been uns gegenwärtig fein, und da diese nur in Gott find, so ist, um sie vorzustellen, unsere Begenwart in Bott nothwendig. Es giebt zur wahren Erkenntniß keinen andern Standpunkt. Die Wahrheit besteht in unserer klaren und deutlichen Vorstellung des Objects, diese will von allen übrigen Borftellungen genau unterschieden fein und ift baber nur in Gegen= wart aller 3been, nur in ber Anschauung ber intelligiblen Belt, b. b. nur in Gott möglich. Wir müffen in Gott fein, um flare Gebanken zu haben; unfere Borftellungen find verworren, wenn wir außer ihm Daher Malebranche's bezeichnender Ausbruck: "Gott ift burch find. feine Gegenwart so eng mit unseren Seelen vereinigt, daß man jagen tann, er ift ber Ort der Geister, ganz ebenso wie der Raum ber Ort ber Körper. Gott ift bie intelligible Belt ober ber Ort ber Geifter, wie bie materielle Belt ber Ort der Rörper."1

#### 2. Die Dinge als Modi Gottes.

Unsere Erkenntnißobjecte find die besonderen und endlichen Dinge. Das Besondere ift nicht ohne das Allgemeine zu fassen, denn es ist deffen nähere Bestimmung, das Endliche nicht ohne das Unendliche, denn es ist dessen Einschränkung. Nun ist Gott das absolut allgemeine und unendliche Wesen: daher verhalten sich die Ideen der Dinge zur Gottesidee, wie das Besondere zum Allgemeinen, das Beschränkte zum Unbeschränkten. Was von den Ideen gilt, muß in Wahrheit von den Wesen selft gelten. Die Dinge verhalten sich zu Gott, wie die be= sonderen Wesen zum allgemeinen, die endlichen zum unendlichen: sie find in eingeschränkter und unvollkommener Weise, was Gott in ab= soluter und vollkommener ist, sie nehmen an dem göttlichen Wesen Theil und find "Participationen" bessenen Iveen Iveen solen sum au der bedeutsamen Erklärung: "Alle besonderen Iveen sie Gott sein wer gen nicht von den Geschöpfen hat, sondern alle Geschöpfe bloß



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Rech. Liv. III. P. II. ch. 6.

unvollkommene Participationen des göttlichen Wesens sind. Alle Ideen, welche wir von den Geschöpfen im Besonderen haben, sind nur Einschränkungen der Idee des Schöpfers."

Der einzige 3weck aller göttlichen Wirksamkeit ift nach unserem Philosophen Gott selbft. Diese Gemißheit erhellt aus der einfachsten Betrachtung, wie aus den Offenbarungen der Schrift. 28as Gott er= schafft, erschafft er für fich, er ift von allen Geschöpfen die alleinige Ursache und ber alleinige 3wedt: bie Geifter find nur ba, um die Berte Gottes zu betrachten und barin Gott felbft anzuschauen, fie find vermöge biefer Anschauung, in welcher fie bas Bilb Gottes barftellen, aleichsam bie Spiegel Gottes. Er ift, wie ber alleinige 3wed ber Schöpfung, fo bas alleinige Object unferer Erkenntniß und bas alleinige Biel unferes Bollens. Die Betrachtung und Liebe Gottes bewegt von Grund aus unfer Borftellen und Begehren, unfer gesammtes geiftiges Leben. "Wenn wir nicht Gott faben", fagt Malebranche, "fo würden wir nichts sehen; wenn wir nicht ihn liebten, würden wir nichts lieben." Alles Wollen ift Streben zu Gott, Liebe zu ihm. Ohne diese Liebe konnen wir nichts lieben, nichts begehren; ohne Gott ift unser Dafein unwirkfam und todt, unfer Denken ohne Licht, unfer Bollen ohne Biel; ohne ihn giebt es in uns weder bie Rraft des Denkens noch bie bes Begehrens. Denten ift gleich Gott erkennen, wollen ift aleich Gott lieben.

Hier entsteht ein scheinbarer Widerstreit zwischen Philosophie und Ersahrung: Jene erkennt in Gott das unwandelbare Ziel unserer Willensrichtung, diese zeigt, daß wir die einzelnen und vergänglichen Güter der Welt unaufhörlich begehren. Wenn das Erste nothwendig ift, so erscheint das Zweite unmöglich; wenn wir der Ersahrung Recht geben, müssen wir die Ansicht der Philosophie für den außersten Irrthum erklären. Malebranche verneint jeden Widerstreit und behauptet seinen Satz nicht trotz der Erschrung, sondern in Uebereinstimmung mit ihr. Unsere weltlichen Begierden sind in seinen Augen keine Instanz dagegen, daß nur die Liebe zu Gott unsern Willen von Grund aus bewegt. Es verhält sich mit unseren Begierden ganz so, wie mit unseren Vorstellungen: unsere Ideen ber Dinge sind Participationen der allgemeinen Idee Sottes, unsere Begierden nach den Dingen sind Participationen ber Liebe zu Gott. Unsere Liebe zu ben

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Rech. Liv. III. P. II. cb. 6.

einzelnen und vergänglichen Gütern der Welt und unfere Liebe zu Gott als dem allgemeinsten und ewigen Gut stehen in demselben Verhältniß, wie das Besondere und Allgemeine, das Endliche und Unendliche, das Eingeschränkte und Schrankenlose, das Bedingte und Unbedingte. Was dieses in vollkommener, indeterminirter Art ist, ist jenes in unvollkommener, determinirter. Unsere Begierben nach den Dingen sind Modificationen unserer Liebe zu Gott. Was können jetzt die Dinge selbst noch anderes sein als Modificationen Gottes?

Nicht wir find es, welche die Sätze unferes Philosophen zu folchen Folgerungen nöthigen, er felbft spricht fie offen und unum= wunden aus. "Bir können", fagt Malebranche, "einzelne Guter nur lieben, indem wir die Bewegung der Liebe, die uns Gott zu fich ein= zelnen Guter find bie weltlichen Dinge; unfere Liebe zu ben weltlichen Dingen ift bemnach eine Determination unferer Liebe zu Gott. Alle unfere Begierben find Modificationen des Willens, deffen Grundrichtung auf Gott geht. Wenn wir die weltlichen Dinge begehren, fo richtet fich ber Bille auf bie Geschöpfe, in Bahrheit geht er auf ben Schöpfer; baher ift bie Bewegung, bie ihn nach den Creaturen hintreibt, nur eine Determination berjenigen Bewegung, welche bem Schöpfer zuftrebt. Ift aber unsere Liebe zu den Creaturen eine Determination unserer Liebe zu Gott, fo werden jene felbst als Determinationen Gottes gelten muffen. Sier ift Malebranche's eigene Erklärung: "Alle besonberen Ibeen, welche wir von den Geschöpfen haben, find nur Gin= fcränkungen der 3dee des Schöpfers, fo wie alle Begehrungen in Rudfict auf die Geschöpfe nur Determinationen ber auf ben Schöpfer gerichteten Billensbewegung finb".1

Gottes Macht erzeugt die Dinge und ihre Modificationen, seine Beis= heit begreift die Ideen aller Dinge in sich, seine Liebe ist der innerste

<sup>1</sup> Nous ne pouvons aimer des biens particuliers qu'en déterminant vers ces biens le mouvement d'amour, que Dieu nous donne pour lui. Ainsi comme nous n'aimons aucune chose que par l'amour nécessaire, que nous avons pour Dieu; nous ne voyons aucune chose que par la connaissance naturelle, que nous avons de Dieu: et toutes les idées particulières, que nous avons des créatures, ne sont que des limitations de l'idée du créateur, comme tous les mouvements de la volonté pour les créatures ne sont que des déterminations du mouvement pour le créateur. Rech. Liv. III. P. II. ch. 6.

Digitized by Google

Beweggrund alles natürlichen Strebens. In diefer Macht, Weisheit und Liebe besteht das Wesen Gottes, sie sind er selbst: baher ist es das gött= liche Wesen, in welchem alle Dinge ihr Dasein, ihre Ideen, die alleinige Ursache und den alleinigen Iweck ihrer Wirksamkeit haben. "Laßt uns", so schließt Malebranche diesen wichtigsten Abschnitt seines Hauptwerks, "in dieser Ueberzeugung beharren: daß Gott die intelligible Welt oder der Ort der Geister ist, wie die materielle der Ort der Körper; daß alle Dinge burch seine Macht ihre Modificationen empfangen, in seiskeit ihre Ideen sinden, durch seine Liebe nothwendig und gesetmäßig be= wegt werden! Und da seine Macht und Liebe er selbst ist, so glauben wir mit dem Apostel Paulus, daß er nicht sern ist von einem jeglichen unter uns, benn in ihm leben, weben und sind wir.<sup>1</sup>

# II. Malebranche's pantheiftische Richtung.

Jener paulinische Ausspruch gehört zu den biblischen Worten, welche die Pantheisten gern anführen. Je weiter Malebranche in ber Entwicklung feiner Grundgebanken fortschreitet, um so mehr treten Büge einer pantheiftischen Denkweise hervor, nicht als bas Ziel bes Philosophen, wohl aber als bas unvermeidliche Schicksal seiner Lehre, welche zwei einander biametral entgegengesette Weltansichten, die auguftinische und naturalistische, in sich aufnimmt und zu vereinigen sucht. Sie ift darin das treue und unentbehrliche Abbild ihres Zeit= alters, das auf der einen Seite den Augustinismus mit Inbrunft er= greift und erneuert, auf der andern von jenem Naturalismus, der bie neue Acra der Philosophie beherrscht, unwiderstehlich erfüllt ist. 3wischen beiden Richtungen giebt es, wie bei bivergirenden Linien, fehr verschiedene Abstände; hier geben fie weit auseinander, hier nähern fie fich und neigen fich einander zu. Der Bunkt, in dem fie zusammen= treffen, ift Malebranche. Sollen bie Mittelalieder, gleichsam bie Stadien des Weges bezeichnet werben, auf welchem feine Lehre durch beide Extreme geführt wird, fo nennen wir Descartes, Geuling und Plato. Die Art, wie Malebranche fie vereinigt, ift nicht eklektisch, sondern es ift ein Grundgebanke, ber fich burch biefe verschiedenen Gebiete hindurch= bewegt: er geht von Descartes burch den Occasionalismus zu Augustin, von Augustin burch Plato zu einer naturaliftischen Gotteslehre, welche icon auf bem Punkte fteht spinoziftisch zu werden.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Rech. Liv. III. P. II. ch. 6: «Que nous voyons toutes choses en Dieu».

Die dualistischen Principien Descartes' bilden den Ausgangspunkt unferer Lehre, die occafionalistischen gelten in ihrer gangen Strenge: Malebranche behauptet die vollkommene Unwirksamkeit und Unselbstftändigkeit der Dinge, die alleinige Wirksamkeit und Substantialität Gottes. Von hier ist nur ein Schritt zum Augustinismus. Auch unsere Erkenntniß ber Dinge geschieht burch göttliche Causalität, fie ift nur möglich als Erleuchtung. "Wir sehen bie Dinge in Gott." In Rudfict auf den Grund unserer Ertenntniß ift dieser Satz augustinisch, in Rudficht auf die Objecte berfelben ift er platonisch, benn mas wir in Bott feben find bie 3been ber Dinge, die intelligible Belt. Benn nach Descartes' folgerichtiger Lehre zwischen uns und ben Dingen außer uns, zwischen Geiftern und Rörpern ein abfoluter, jebe Art ber Gemeinschaft ausschließender Gegensatz besteht, fo tann unfer Ertennen nur im Lichte Gottes und bie Erkennbarkeit ber Dinge nur burch Ibeen ftattfinden.

Was uns die Ideen erkennbar machen, find nur die Körper, diese sind Modificationen der Ausdehnung, daher ist die Idee der letzteren, die intelligible Ausdehnung unser eigentliches Erkenntniß= object, die Grundsorm, auf welche Malebranche seine Ideenlehre zurück= führt. Gier zeigt sich auf das Deutlichste deren cartesianischer Ursprung. Nur wenn das Wesen der Körper lediglich in der Ausdehnung besteht, wie es der cartesianische Dualismus fordert, besteht in der intelligiblen Ausdehnung das Wesen der erkennbaren Dinge oder die Idee der ge= jammten Körperwelt.

Die intelligible Welt ift in Gott, Gott ift die intelligible Welt; diese ist Object der allgemeinen Vernunst, Gott ist die allgemeine Vernunst; sie ist unser Erkenntnißobject, sofern wir in der allgemeinen Vernunst oder in Gott sind: alle diese Sätze folgen nicht bloß aus Malebranche's Lehre, sondern sind wörtlich darin enthalten. Es bleibt demnach zwischen Gott und Welt kein anderer Unterschied übrig als zwischen der intelligiblen und wirklichen Ausdehnung. Diese ist, was jene nicht ist: Ereatur. Welches aber sind die Merkmale, die ben creatürlichen Charakter der Ausdehnung von ihrem göttlichen und ewigen Wesen unterschieden? Man kann nicht sagen, daß die intelligible Ausdehnung unendlich, die Materie dagegen endlich sei. Diese ist in Walebranche's ausdrücklicher Erklärung, daß die Ideenwelt der Archetyp ber wirklichen Welt ist, eine solche absolute Unähnlichkeit zwischen ber idealen und realen Ausdehnung nimmermehr stattfinden. Wir finden kein Merkmal, beide zu unterscheiden, und selbst wenn es ein solches Merkmal gabe, so wäre dasselbe nicht erkennbar: mithin ist der Unterschied zwischen jenen beiden Arten der Ausdehnung in keinem Fall ein Erkenntnißobject. Da sich nun auf diesen Unterschied die ganze Differenz zwischen Gott und Welt zurückführt, so müssen wir urtheilen, daß zwischen Gott und Welt, wie sich deren Berhältniß bei Malebranche gestaltet hat, keine einleuchtende Verschiedenheit mehr stattsindet.

Aber wir muffen noch weiter geben. Es zeigen fich in ber Trag= weite der Lehre unferes Philosophen Folgerungen, welche nicht bloß bie erkennbare Unterscheidung zwischen Gott und ber realen Ausbeh= nung, sondern den Wesensunterschied beider felbst aufheben. Sat boch Malebranche erklärt, daß die Ideen der Dinge "Limitationen" ber Idee Gottes, unfere Begierden nach den Dingen "Determinationen" unferer Liebe zu Bott feien und bie Creaturen felbft unvollkommene "Participationen" des göttlichen Befens. Bas von allen Dingen gilt, muß auch von den Rörvern gelten. Auch bie 3been ber Rörver find Einschränkungen der 3bee Gottes, auch bie Rörper felbst participiren an bem göttlichen Wesen und verhalten sich zu Gott, wie unfere Begierben zur Liebe Gottes: fie find Determinationen ober Modificationen Gottes. Nun find die Rörper nur Modificationen ber Ausdehnung. Sind fie zugleich Modificationen Gottes, fo muß Gott bie Ausbehnung fein, deren Modi die Körper find, d. h. er ift bie wirkliche Ausbehnung.

Bu eben dieser Folgerung treiben unwiderstehlich die occasionalistischen Grundsätze, welche Malebranche in ihrer ganzen Strenge anwendet. Völlig machtlos, wie hier die natürlichen Dinge erscheinen, ohne alle Substantialität, ohne jedes Vermögen, sich selbständig zu bethätigen, sönnen sie nichts weiter sein als bloße Modificationen Sottes, sie nehmen an dem Wesen Gottes Theil und fallen daher mit ihm zusammen: sie sind in determinirter, endlicher, unvollkommener Weise, was Gott in vollkommener, unendlicher, indeterminirter ist. Hier läßt sich von der Natur der Dinge ein bedeutungsvoller Rückschuß machen auf die Natur Gottes. Die Dinge sind entweder Geister oder Körper; wenn sich jene zum Denken verhalten müssen, wie diese zur Ausbehnung, so sind die Dinge Modificationen entweder des Denkens oder der Ausbehnung. Sind sie nun zugleich die Modificationen Gottes, so muß Gott diese beiden Attribute in sich vereinigen: er ist die eine und alleinige Substanz, deren Wirksam= keit sowohl im Denken als auch in der Ausdehnung besteht. Mit diesem Satz stehen wir im Mittelpunkt des Spinozismus, eines rein naturalistischen Systems, zu welchem uns die Lehre Descartes' durch Geuling und Malebranche hingeführt hat, zu welchem Malebranche selbst durch die cartesianisch=occasionalistische, augustinische, platonische Vorstellungs= weise getrieben wird, so sehr er sehre Spinozas widerstrebt und fich an Augustin selthalten möchte.

Ich bemerke dabei, daß der pantheistische Zug seiner Lehre keines= wegs, wie einige gemeint haben, als eine spätere Entwicklungsform zu be= trachten ist, auf welche Spinozas Werke einen gewissen Einschung geübt, sondern sich schon in seinem Hauptwerk sindet und nirgends bestimmter ausgesprochen ist, als in jenem wichtigsten Abschnitte, der von dem Grundthema handelt: "daß wir alle Dinge in Gott sehen". Das Hauptwerk Spinozas erschien drei Jahre später. Es ist baher nicht richtig, daß Malebranche in seinen Unterredungen über Metaphysik und Religion der pantheistischen Borstellungsweise mehr Spielraum lasse, als in der Schrift von der Ersorschung der Wahrheit. Nur in Ansehnung unterscheidet sich das spätere Wert von dem früheren, aber dieser Unterschied hängt nicht mit einer pantheistischen Fortbildung der Lehre, sondern mit ihrer Bereinsachung und compendiarischen Fassung zusammen.

Gott ift die allgemeine Vernunft, er ift bie intelligible Welt, alfo auch die intelligible Ausdehnung: so fagt Malebranche. Gott ift das unenbliche, benkende und ausgedehnte Wefen: so sagt Spinoza. Der ganze Unterschied beider liegt nur noch in ber intelligiblen Ausdehnung, welche Malebranche mit Gott identificirt, während er die wirkliche von Gott unterscheidet. Uber felbft biefer Reft von Platonismus verschwindet gegen ben ausdrücklichen Sat, daß bie Dinge, also auch bie Rörper an bem Wefen Bottes theilnehmen, gegen bie Folgerung, welcher fich Malebranche nicht erwehren tann, daß die Dinge, also auch die Körper Modificationen Gottes find. Diefer naturalistische Zug mußte fich ber Lehre unferes Bhilosophen bemächtigen und in ihren Ideen von ber göttlichen Willensfreiheit jenen beterministischen Charafter ausprägen, ber in ben Augen ber Jansenisten mit Recht als eine Ein= schränkung ber unbedingten Willfür Gottes erschien und beshalb von Arnauld so heftig befämpft wurde.

•

Es ift begreiflich, daß Malebranche, der sich dieser Richtung und Consequenzen seiner Ideen nicht bewußt war, wohl aber der religiösen Gesinnung und Absicht seines ganzen Systems, in den Angriffen, welche er ersuhr, die schlimmsten und feindseligsten Mißbeutungen erblickte; er wollte die Ehre Gottes über alles gesetzt haben, indem er alle Macht und Wirksamkeit nur ihm zuschrieb, und er vermochte nicht einzusehen, wie dadurch dem göttlichen Willen Abbruch geschehen könne. Es ist wahr, daß Malebranche beides bejaht hat: die absolute Macht Gottes, die nach ewigen und nothwendigen Gesetzen handelt, und die absolute Freiheit seines Willens, ber von keinerlei Gesetzen abhängt; er durchschaute den Widerspruch nicht, worin er war, und berief sich auf die zweite Bejahung, wenn ihm die erste zum Vorwurf gemacht und auf die Unvereindarkeit zwischen der Ges spöttlichen Willens hingewiesen wurde.

Bill man fich biefen Widerftreit ber Ideen in Malebranche's eigenen Anschauungen fo vergegenwärtigen, daß man die entgegengesetzten Behauptungen bicht neben einander fieht, fo giebt es bafür taum ein sprechenderes Beugniß, als jenen (erft von Coufin aufge= fundenen und veröffentlichten) Brief, den der Bhilosoph über die Un= fterblichkeit der Seele einem gemiffen Torffac geschrieben hat (21. Marz 1693).<sup>1</sup> Man habe bie Fortbauer der Seele aus der Substantialität bes Geiftes und aus ber Unmöglichkeit ber Bernichtung bewiesen, aber wenn Gott bie Substanzen aus nichts geschaffen, fo könne er fie auch in nichts zurückkehren laffen; man muffe baher die Unsterblichkeit aus ber Macht und bem Willen Gottes rechtfertigen. Sier aber fei feine mathematische Gewißheit möglich: "ba alles von Gott abhängt und bie Welt keineswegs mit Nothwendigkeit aus dem Wefen Gottes hervorgeht": "es giebt zwischen ben willfürlichen Wirfungen und ihren Urfachen teinen folchen Caufalzufammenhang, wie zwischen ben 2Babr= beiten und ihren Principien". Daher laffe fich die Unfterblichkeit ber Seele nicht «en rigueur» bemonstriren.

Dennoch will Malebranche gute Beweisgründe geben (de bonnes preuves). Der wichtigste lautet: "Gottes Handlungsweise muß

6

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Fragments philosophiques pour faire suite aux cours de l'histoire de la philosophie. 4. Ed. Philos. moderne. (Par. 1847.) Lettre inédite de Malebranche sur l'immortalité de l'âme. pg. 63-68.

Fifcer, Gefc. b. Philof. II. 4. Muft. R. M.

ben Charakter seiner Eigenschaften haben, er muß so handeln, wie er ist, in seiner Wesenseigenthümlichkeit liegt die Richtschnur seines Wollens, sie besteht in der unwandelbaren Ord= nung seiner Volkommenheiten. Nun ist Gott weise und allwissend, er ist unwandelbar und beharrlich, er würde es weniger sein, wenn wir vergänglich wären. Gottes Wesen bildet die Regel und das unverletzbare Gesetz seines Handelns, und ich entbede in seinem Wesen nichts, was ihn bewegen könnte, unsere Vergänglichkeit zu wollen. Wir bürfen den göttlichen Willen nicht nach dem unfrigen beurtheilen und überhaupt die Ursachen der Dinge, um sie richtig zu erkennen, nicht «humanissren», wie wir geneigt sind." Die Entscheidung der Unsterblichkeitssfrage erkennt Malebranche in der göttlichen Offenbarung und Incarnation, denn der göttliche Schöpfungszweck kann kein anderer sein, als die Geiligung und Erlösung der Welt.

Wir haben in diesem kleinen Schriftstück die Grundzüge bes Philosophen vor uns. Er bejaht die göttliche Willensfreiheit, indem er alles von ihrem unbedingten Rathschluß abhängen läßt; er verneint sie, indem er den Willen Gottes an die ewige Nothwendigkeit des göttlichen Wesens bindet, die sich im Erlösungswerk Christi offenbart habe. Man darf mit Cousins treffenden Worten sagen: "Malebranche ist mit Spinoza der größte Schüler Descartes', er ist im buchstädlichen Sinn der christliche Spinoza".

Noch kurz vor seinem Tode wurde Malebranche genöthigt, in einer vertraulichen Correspondenz mit dem wohlgeschulten Mathematiker und Physiker de Mairan sich gegen den Spinozismus zu vertheidigen und gegen den Einwurf zu wehren, daß der letztere die nothwendige Folge seiner eigenen Lehre sei. Diese acht, im vorletzten Lebensjahre des Philosophen (27. Sept. 1713 bis 6. Sept. 1714) gewechselten Briese, deren Gerausgabe ebenfalls zu Cousins Verdiensten gehört<sup>1</sup>, sind ein höchst interessande und lehrreiches Zeugniß, wie sich Malebranche zu Spinoza verhielt, in welchem Punkte er den Hauptunterschied beider gehren erblickte, und wie er zuletzt, ohne die Ueberzeugung des anderen wankend gemacht zu haben, der Vertheidigung mübe, unverrichteter Sache die Feder niederlegte und sich aus dem Felde dieser peinlichen Berhandlung zurückzog.



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> V. Cousin: Fragments de philosophie cartésienne. (Par. 1852.) Correspondance de Malebranche et de Mairan, pg. 262-348.

De Mairan, vierzig Jahre jünger als Malebranche, ihm perfönlich befreundet und pietätsvoll ergeben, mit den Werken desfelben wie mit denen Descartes' vertraut und felbst cartefianisch gefinnt, hatte erst jüngst Spinozas Schriften kennen gelernt, ge= lesen und wieder gelesen, gesessens Schriften kennen gelernt, ge= lesen und wieder gelesen, gesessense des passions», wie er mit einem schler Ruhe («dans le silence des passions», wie er mit einem schönen Ausdrucke Malebranche's sagt) darüber nachgedacht und die Rette ihrer Demonstrationen unzerbrechlich gesunden. Er ist keineswegs von Bewunderung verblendet, denn die religiösen und praktischen Folgerungen, welche aus der Lehre Spinozas hervorgehen, erscheinen ihm bedenklich genug.

Jetzt wendet er fich an Malebranche mit der dringenden Bitte: "Wiberlegen Sie mir dieses Syftem, deffen Beweise fo zwingend und beffen Consequenzen so niederschlagend find!" Er hatte schon eine Reihe von Widerlegungen gelefen und geprüft, ohne jede innere Buftimmung, denn er fab, daß teiner das Syftem, welches er befampfen wollte, verstanden habe; jest hofft er von dem tiefften Denker ber Beit, daß er in jener verworfenen Lehre ihm bie Grundfehler nachweifen werde. Satte boch Malebranche felbst in feinen Mebitationen von einem folchen Grundirrthum, von einem "falfchen Princip" gesprochen, welches den Spinoza genöthigt habe, die Schöpfung zu verneinen und Irrthum auf Irrthum zu häufen. Bar es Berachtung ober Mitleid. das ihn an jener Stelle sagen ließ: «Le misérable Spinoza»?1 De Mairan nimmt ihn beim Wort: "Zeigen Sie mir biesen Irrthum und beweisen Sie benselben!" Malebranche hatte die Schriften Spinozas weder unbefangen noch gründlich fludirt, sondern, wie er felbft gesteht, vor Zeiten (autrefois) gelesen und nie in ihrer Gesammtheit (en totalité); auch war ihm das briefliche Philosophiren beschwerlich. Aber felbst bie grundlichste Renntniß vorausgesett, tonnte ber Standpunkt, welchen er bagegen einnimmt, kein anderer fein, als ber hier formulirte, den er bis zum Ueberfluß wiederholt.

Was er be Mairan antwortet, bestätigt wörtlich bas Urtheil, welches wir über die Differenz beider Systeme gefällt haben. Spinozas Grund= irrthum bestehe darin, daß er die intelligible und materielle Ausdehnung, die Welt in Gott und die geschaffene Welt, die Ibeen

6\*

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Méditations chrétiennes. Méd. IX. § 13.

84 Das Verhältniß zu Gott. Der Pantheismus in Malebranche's Lehre.

ber Dinge und die Creaturen nicht unterschieden, daher die Schöpfung verneint habe; diefe Confusion sei das falsche Princip seiner Lehre und ber Grund aller feiner Jrrthumer. Ebenso ftimmt wörtlich mit unserer Anficht, was ihm be Mairan in feinem britten Brief ent= Man tann auf zwei Arten confus fein: wenn man Dinge aeanet. ibentificirt, die verschieden sind, und wenn man solche unterschieden wiffen will, bie fich nicht unterscheiden. In einer Verwirrung bieler zweiten Art befindet sich Malebranche über das Verhältniß der in= telligiblen und realen (geschaffenen) Ausdehnung. Treffend schreibt be Mairan: "Chrwürdiger Bater! Ihre Unterscheidung ber intelligiblen und geschaffenen Ausdehnung bient nur dazu, die wahren 3deen ber Dinge zu verwirren. Bas Sie intelligible Ausdehnung nennen, ift nach allen ihr zugeschriebenen Beschaffenheiten die Ausbehnung felbft (l'étendue proprement dite); was Sie geschaffene Ausbehnung nennen, verhält fich zur intelligiblen, wie bie Modification zur Substanz." Das heißt furz gesagt: Malebranche's Lehre, richtig verstanden, ift bie Lehre Spinozas.

----

Digitized by Google

# Zweites Zuch. Spinozas Leben und Schriften.





#### Erstes Capitel.

## Umbildung der Lehre Descartes'. Der reine Naturalismus.

## I. Der neue Standpunkt.

1. Die Alleinheit.

Der Biderspruch, welchen wir in den Grundfagen der Lehre Des= cartes nachgewiesen und in ihren Fortbildungen immer beutlicher aus= geprägt gefunden haben, drängt zu einer entschiedenen Lösung. Mit ber Substantialität der natürlichen Dinge ftreitet die Substantialität Bottes, und sobald biese ernfthaft genommen und bejaht wird, ift es nicht mehr genug, jene einzuschränken und nur noch "uneigentlich" gelten zu laffen, vielmehr ift bieselbe einfach zu verneinen: Gott ift bie alleinige Substanz, bas einzige wahrhaft wirkfame Befen, bie natürlichen Dinge find nichts für fich und burch fich, sonbern Wirtungen ber göttlichen Macht. Sind sie aber nicht mehr selbständige Besen, fo find fie als solche auch nicht entgegengesetter Natur; giebt es in ber Belt überhaupt teine Substanzen, fo giebt es auch teine entgegen= gesetzten: mit ber Substantialität ber natürlichen Dinge fällt baber ber Dualismus der Geifter und Körper. An die Stelle der zwie= spältigen Natur der Dinge tritt der Begriff ihres einheitlichen Bu= fammenhangs, an die Stelle des Dualismus der Monismus, womit bie Grundfate Descartes' in ihrer bisherigen Geftalt fich andern, alfo die Lehre selbst (nicht bloß fortgebildet, sondern in ihren Fundamenten) umgebildet wird.

Wir haben einzusehen, in welcher Richtung und innerhalb welcher Grenzen diese Umbildung zunächst geschieht. Durch den ersten Schritt find die weiteren dergestalt bedingt, daß sie schlechterdings folgen müssen, und wer den ersten thut, nicht erst nöthig hat, zu dem zweiten und britten von anderen Seiten her gestoßen zu werden. Sobald den Dingen jede für sich bestehende Selbständigkeit abgesprochen wird, und bieselben überhaupt keine Substanzen sind, so können sie eine solche Geltung weder in Rücksicht auf einander noch weniger in Rücksicht auf Gott in Anspruch nehmen, sie fallen ganz und ohne Rest in das Machtgebiet ihrer Ursache und nehmen an dem Wessen der letzteren so sehr Theil,

87

baß Malebranche fie schon "unvollkommene Participationen Gottes" nannte. Sie sind Wirkungen und näher gesagt Modificationen Gottes. Mit ihrer Substantialität ist nicht bloß ihr Wesensunterschied, sondern auch ihre selbständige Wesenseigenthümlichkeit, nicht bloß der Dualismus zwischen Geist und Körper, sondern auch der zwischen Gott und Welt aufgehoben: der Begriff der Natureinheit er= weitert sich zu dem der Alleinheit, der Monismus zum Pantheismus.

## 2. Gegensatz zwischen Denten und Ausdehnung.

Geifter und Körper find Wirkungen ober Modificationen eines und besselben Wesens, jene find nur denkend, diese nur ausgedehnt; Denken und Ausdehnung find einander völlig entgegengeset, aber sie find nicht mehr, wie bei Descartes, Attribute entgegengesette Substanzen, sondern entgegengesette Attribute der einen und einzigen Substanz. Gott ist sowohl benkend als ausgedehnt, die Dinge sind baher Modificationen des Denkens und der Ausdehnung, sie sind in der ersten Rücksicht benkende Naturen oder Geister, in der zweiten ausgedehnte Naturen oder Körper: alle Dinge sind bemnach sowohl Geister als auch Körper.

Jest erkennen wir beutlich, wie weit diese erste Umbildung ber Grundsätze Descartes' reicht: sie ändert die Lehre von der Substanz und behält die Lehre von den Attributen; sie verneint den Dualismus zwischen Geistern und Körpern, zwischen Gott und Welt, aber sie bejaht den Dualismus zwischen Denken und Ausdehnung und bleibt in diesem Punkte noch unter der Herrschaft der cartesianischen Principien und ihrer schulmäßigen Geltung. Es wäre daher eine grundverkehrte Ausfassung, wollte man den leitenden Gedanken der Umbildung in der Lehre von den Attributen oder dem Verhältniß zwischen Denken und Ausdehnung erblicken. Dies hieße ihn da suchen, wo er gerade nicht ist. Es handelt sich noch nicht um eine vollständige, sondern erst um eine theilweise Reform des cartesianischen Systems, um die erste Stufe einer die Grundlagen ergreisenden Neuerung.

#### 3. Deus sive natura.

Die Tragweite ber letzteren reicht so weit als die Berneinung des Dualismus, ihr Gewicht liegt in dem Satz: daß Gott die alleinige Substanz ist und die Dinge seine Wirkungen oder Modi.<sup>1</sup> Sie könnten

<sup>1</sup> S. Band I. Buch II. Cap. XII. S. 425-430, S. 430-441,

88



als Wirkungen auch Creaturen Gottes fein, Machwerke bes göttlichen Willens, ohne Theilnahme an dem göttlichen Wesen, hervorgebracht aus nichts. Als Modi find fie nicht Creaturen, sondern nothwendige Wesensäußerungen Gottes, die, endlich und determinirt wie fie sind, in unvollkommener und beschränkter Weise ausdrücken, was Gott in vollkommener und unbeschränkter ist. Sind aber die Dinge keine Creaturen, so ist auch Gott nicht der Schöpser, welcher sie durch seinen Willen aus dem Nichts hervorrust; sind jene nicht durch Absichten entstanden, so kann auch dieser nicht nach Absichten handeln, weber nach bewußten noch nach unbewußten.

Wenn aber die alleinige und alles bewirkende göttliche Ursache von ihrer Wirksamkeit die Zwecke, von ihrem Wesen den Willen ausschließt, so giebt es für diesen Gottesbegriff keine andere Fassung mehr als die rein naturalistische. Wir sind an der Stelle, wo der Naturalismus in seiner offensten, unumwundensten Form hervortritt und den Plat, welchen er bei Descartes und den Occasionalisten dem Augustinismus immer williger und weiter zu räumen schien, allein behauptet. In Wahrheit hat sich die Gottes= idee, wie sie Descartes gesaßt hatte, immer tieser und eindringlicher naturalisirt, dis sie zuletzt mit dem Begriff der wirkenden Natur völlig zusammengeht.

Es ift bas Ziel, worauf die rationalistische Richtung ber neuern Philosophie hinwies: das jetzt ausgesprochene und ins Be= wußtfein erhodene Ziel. Ist Gott die einzige wahre Substanz, so müssen alle Erscheinungen Modi derselben sein; ist jener die einzige wahrhaft wirksame Ursache, so sind dies Besen Birkungen. Je mehr die Natur der Dinge in das Wesen Gottes eingeht und mit ihm zu= sammensällt, um so mehr muß auch das Wesen Gottes mit der Natur der Dinge zusammensallen, und so rückt der Punkt unaufhaltsam näher, wo diese beiden Größen sich ganz und ohne Rest decken. Zu= erst schien es wohl, als ob Gott und Natur sich wie negative Größen zu einander verhielten: je mehr die eine an Macht und Realität ver= lor, desto mehr gewann die entgegengeseste. Im Fortgange von Descartes zu den Occasionalisten schien die Macht und Realität Gottes im Steigen, die der Natur im Sinken begriffen; zuletzt war alles Bermögen und alle Wirksamteit göttliches Monopol.

Indeffen hat die Natur nichts dabei verloren. Nicht die Sache ift geändert, nur die Firma. Was Gott zugeschrieben wird, ist das Vermögen und die Wirksamkeit der Natur selbst, nicht mehr noch weniger: nur Gott vermag ursächlich zu wirken, aber er kann auch nicht anders wirken als gesezwäßig und kein anderes Gesez erfüllen als das der Causalität oder der ewigen Naturnothwendigkeit: er ist gleich der Natur, diese ist gleich ihm. Das Thema heißt jetzt: «Deus sive natura».

Diefes Biel liegt in ber Richtung und in ben Wegen ber neuern Philosophie überhaupt, wie entgegengesett bie letteren immer fein mögen; fie fordert bie reine, von allen vorgefaßten Meinungen, von allen theologischen und anthropologischen Boraussehungen unabhängige Erkenntniß ber Natur: diese foll weder aus dem göttlichen noch aus bem menschlichen Geift, sondern lediglich aus fich felbft erklart werben. Daber barf in ber miffenschaftlichen Erklärung ber Dinge teine Rud= fict auf gottliche Rathschluffe ober menschliche Absichten gelten. Unter biefem Gesichtspunkt ift die Natur nicht als Schöpfungswert noch als eine auf ben Menschen berechnete Ordnung ber Dinge zu betrachten; fie hat weder die Abficht den Menschen zu erzeugen noch burch ihre Erzeugniffe ihm zu dienen, fie handelt weder nach fremden noch nach eigenen Absichten, aljo überhaupt nicht nach 3wecken: es bleibt bemnach als Object der natürlichen und rationalen Betrachtung nichts anderes übrig als bie reine nach dem Gefet der bloßen Caufalität wirksame natur.

Die physikalische Geltung der Zweckursachen haben, wie verschieden sonst ihre Ausgangspunkte und Erkenntnißrichtungen waren, auch Bacon und Descartes verneint. Zu dieser schon vorhandenen Einsicht kommt jetzt nach dem folgerichtigen Entwicklungsgange der cartesianischen Lehre die Berneinung des Zwiespaltes in der Natur der Dinge, die Forderung der Alleinheit, des einmützigen Busammenhanges aller Wesen; jetzt darf nirgends und unter keinem Namen als möglich zugelassen, was in der Natur der Dinge als unmöglich erkannt ist: die Geltung der Zwecke. Die nach dem Gesetz ber bloßen Causalität wirksame Natur ist die allein wirksame, die Allnatur oder Gott.

# II. Das isolirte Syftem.

Diefer unbedingte Naturalismus erklärt die Nichtigkeit der Zwede in jeder Form, ob sie als göttliche, natürliche oder moralische auf= treten, ob sie Rathschlusse der Vorsehung, Urbilder der Dinge oder sittliche Endzwede heißen. Auf die Geltung des göttlichen Zweds der



Erlösung gründet sich der christliche Glaube und seine Lehre, von der die gesammte Scholastikt abhängt; auf die Realität der Naturzwecke gleichviel wie diese näher gesaßt werden, ob als Ideen oder als Entelechien, stücken Plato und Aristoteles ihre Systeme; der Begriff des sittlichen Endzwecks herrscht in der kantischen Philosophie und in den Richtungen, welche von ihr beherrscht werden; die vorkantische hatte in Bacon und Descartes die Geltung der Zweckbegriffe nur theilweise verneint und in Leidnig wieder von Grund aus erneuert.

So erscheint jener reine und unbedingte Naturalismus, der sie gänzlich verwirst, im äußersten Gegensatze gegen die herrschenden Systeme aller Zeitalter: die Ideen des classischen Alterthums, des christlichen Mittelalters, der neuen Philosophie. Auch zwischen dem Materialismus, welcher nichts von Zwecken in der Welt wissen will, und unserem naturalistischen System ist ein principieller Widerstreit; dieses bejaht, was jener grundsätzlich verneint: die Ursprünglichkeit des Denkens. Der Standpunkt, zu dem wir ge= langt find, ist einzig in seiner Art, vollkommen ausschließend und ausgeschlossen, entgegengeset den entscheiden Denkern sowohl der früheren als auch der solgenden Zeit.

Es befrembet uns nicht, daß der Mann, welchem die Aufgabe zufiel, diesen Standpunkt zu ergreifen und durchzuführen, völlig isolirt dasteht, einsam und verlaffen in seinem Denken, wie in seinem Leben. Zu der Lösung einer solchen Aufgabe gehört eine selene Seelen= und Charakterstärke; er ist ein vollkommener Zeuge der Wahrheit, wie sie seinem Geist einleuchtete und auf diesem Punkte in der Entwicklung der Philosophie gedacht sein wollte. Sollen wir es einen Zufall nennen, daß hier, wo die Philosophie ein System brauchte, das sich vereinsamen und ben herrschenden Borstellungsweisen der Welt entgegenstellen mußte, ein verstoßener Jude es war, dem sie sich und ihre Sache anvertraute?

Der Fluch, welchen die Juden über Spinoza ausgesprochen, hat in ber christlichen Welt einen Wiederhall gesunden, der ein Jahrhundert lang den Namen und die Lehre dieses Mannes gebannt hat; er war nicht der Vergeffenheit sondern dem Abscheu überliefert und zu einem Gegenstande des Verrufs nicht bloß durch die Wächter des Glaubens, sondern eben so sehr durch die rationalistischen Denker gemacht wor= ben, welche als vorurtheilsfreie Wortführer der Vernunst auftraten. Selbst Männer, wie Bayle und Leibniz, behandelten seine Lehre als ein abscheuliches und mit Recht verrufenes Ding. Die gerechtere

### Umbilbung ber Lehre Descartes'. Der reine Naturalismus.

92

Würdigung tam, als mit Leffing bie Zeit der Rettungen aufging. "Reden die Leute boch immer von Spinoza, wie von einem tobten Sunde", fagte Leffing in einem jener Gesprache, die er in ben Juli= tagen bes Jahres 1780, turz vor seinem Lobe, mit Fr. S. Jacobi hatte. Und was ihm dieser, ein Gegner und Renner der Lehre Spinozas, entgegnete, war ein erleuchtendes und gewichtiges Wort, welches in dem Urtheil über den verschrieenen Bhilosophen den Anbruch einer neuen Aera verfündete. "Sie würden vor wie nach fo von ihm reden. Den Spinoza zu jassen, dazu gehört eine zu lange und zu hartnäckige Anstrenaung des Geistes. Und keiner hat ihn gefaßt, bem in der Ethit eine Beile dunkel blieb; teiner, der es nicht begreift, wie diefer große Mann von seiner Philosophie die feste innige Ueberzeugung haben konnte, die er so oft und nachdrücklich an den Tag legt. Noch am Ende feiner Tage forieb er: «3ch mache nicht bie Boraussehung, daß ich die befte Philosophie gefunden habe, sondern ich weiß, daß ich bie mahre erkenne. Und wenn bu mich fragst, wie ich deffen fo gewiß fein kann, so antworte ich bir: mit berfelben Gewißheit, womit du er= tennst, daß die drei Winkel eines Dreiects zwei rechten gleich find; benn die Wahrheit erhellt zugleich sich und den Irrthum.» "Eine folche Ruhe des Geiftes, einen jolchen Simmel im Verstande, wie fich biefer helle, reine Ropf geschaffen hatte, mögen wenige gekoftet haben."

Nachdem man die philosophische Größe Spinozas ertannt hatte, erschien auch die Erhabenheit seines Charakters als ein bewunderungswürdiges Borbilb, und jener Fluch, ber im Namen der Religion jo lange auf ihm gelaftet, wurde jest im Namen der Religion nicht bloß gelöft, fonbern in einen Segen verwandelt. Bie Schleiermacher in feinen "Reben über Religion" das Anbenken Spinozas feiert, ift nicht mehr die Rettung des vertannten und geächteten Philosophen, sondern eine begeifterte Berberrlichung, als ob er ihn heilig sprechen wollte. "Opfert mir ehrerbietig eine Lode ben Manen des heiligen, verstoßenen Spinoza! 3hn durchdrang der hohe Weltgeift, das Unendliche war fein Anfang und Ende, bas Universum feine einzige und emige Liebe; voll Religion war er und voll heiligen Geiftes, und barum fteht er auch ba allein und unerreicht, Meister in seiner Runft, aber erhaben über die profane Bunft, ohne Jünger und ohne Bürgerrecht." Selbst Jacobi, der die Lehre Spinozas tiefer als einer vor ihm durchdrungen hatte und fie aus religiösen und philosophischen Gründen verwarf, würdigt in ber Person des Philosophen den religiosen Charakter: "Sei bu mir ge= segnet, großer, ja heiliger Benedictus! wie du auch über die Natur des höchsten Wesens philosophiren und in Worten dich verirren mochtest, seine Wahrheit war in deiner Seele und seine Liebe war dein Leben!"

-----

# 3weites Capitel.

## Nachrichten über das Leben Spinozas.

Es ift dem Spinoza nicht in den Sinn gekommen, seine persönlichen Erlebniffe und Schickfale im Intereffe ber Welt für bentwürdig ju halten; daber fehlt bei ihm jede Art autobiographischer Aufzeichnungen. Rur wenige haben dem Philosophen fo nahe gestanden, daß fie aus eigener Anschauung fein Leben hatten barftellen können; von diefen hat es keiner gethan, sie haben wahrscheinlich nach dem Wunsche Spinozas geschwiegen, ber ja nicht einmal bie Werke, welche er hinterließ, mit seinem Namen veröffentlicht wissen wollte. Die tiefe Verborgen= heit, worin er fein der Bhilosophie gewidmetes Leben zubrachte, ent= zog sich jeder Beobachtung von außen. 3mar hatte der Ruf feines Scarffinns, insbesondere seiner naturmiffenschaftlichen Einsichten, sich früh auch in weiteren Rreisen verbreitet, und er galt bei einigen ichon als Begründer eines neuen, ber cartesianischen Lehre überlegenen Systems, aber bas Auffehen der Welt erregte er burch ein Bert, welches bie biblischen Grundlagen des Glaubens kritisch untersucht und angegriffen hatte, erft wenige Jahre vor seinem Tobe.

Seitdem verfolgte ihn die Aufmerksamkeit und Reugierde der Leute, viele kamen, um den merkwürdigen Atheisten zu sehen; nach seinem Tode sammelte man Nachrichten und ließ sich von Personen, die ihn, wie äußerlich immer, gekannt hatten, allerlei über den Mann und sein Leben erzählen. Natürlich sehlte es nicht an falschen und gehässigen Gerüchten, welche nament= lich bei den Anekdotensammlern willige Aufnahme und Berbreitung fanden. So erhielt man ein dürftiges und ungesichtetes Material, bessent von der Glaubwürdigkeit der Gewährsmänner, und dessen historische Berwerthung von dem Wahrheitssinn und ber verständigen Prüsung ber Biographen abhing. Diese Prüsung ist durch Curiositäten= sucht und verblendeten Eifer sowohl des Halfes als auch der Bewunderung vielsach gehindert worden. Glücklicherweise hat sich ein Biograph ge= funden, welchen sein Abscheu vor den Lehren Spinozas nicht vermocht hat, das Leben und den Charakter des Mannes zu entstellen. Die sicherste Richtschnur zur biographischen Orientirung gewähren außer einigen Documenten, wodurch sich gewisse Thatsachen haben seststellen lassen, die aus dem Nachlasse des Philosophen veröffentlichten Briefe. Bon den Mittheilungen über Spinoza nenne ich in chronologischer Folge diejenigen zuerst, welche früher sind, als die Schrift des Colerus.

## I. Lebensnachrichten vor Colerus.

#### 1. Die Borrebe ber Werte.

Hier ift vor allem die Borrede zu erwähnen, womit die nachgelassen werke von seiten ihrer anonymen Herausgeber eingeführt wurden (1677); sie enthält keine biographischen Einzelnheiten, sondern nur einige uns belehrende Hinweisungen auf den Entwicklungsgang des Philosophen, die als maßgebend gelten dürfen. Wahrscheinlich ist diese Borrede von dem Mennoniten Jarrig Jellis in niederländischer Sprache verfaßt und von Ludwig Meyer, einem Arzte in Amsterdam und vertrauten Freunde Spinozas, ins Lateinische überseht worden.

#### 2. Menagiana.

Der Franzose Menage, welchen Bayle ben Barro bes fiebzehnten Jahrhunderts nannte, hat in den Gesprächen, die unter dem Titel "Menagiana" nach seinem Tobe (1692) veröffentlicht wurden, aller= hand Abenteuer und Gefahren zu berichten gewußt, welche dem Philo= sophen auf einer Reise in Frankreich begegnet sein und ihn bermaßen erschreckt haben follen, daß er gleich nach der Flucht aus erlittener Todesfurcht ftarb. Er fei, als Schuhmacher verkleidet, geflohen; boch will biefen letten Umftand ber gemiffenhafte Berichterstatter nicht feft ver= bürgen. Die Wahrheit ift, daß Spinoza niemals in Frankreich war. Mit völliger Gewißheit weiß Menage, - benn viele Leute, die jenen persönlich gekannt, haben es ihm versichert, — daß Spinoza von fleiner Gestalt, gelblicher Sautfarbe, finfterem Ausbrud und auf feinem Angesicht ein Bug der Berwerfung (un caractère de réprobation) ausgeprägt war. Diefer Zug hat Glück gemacht und besonders einigen Zeloten fehr gefallen. Wie konnte ein folcher Atheift auch anders aussehen?

#### 3. Pierre Bayle.

Die erste Lebensstäzze gab Pierre Bayle in dem Artikel "Spinoza" feines historischen und kritischen Wörterbuchs (Bd. II. 1697)<sup>1</sup>; der dürftige Text ist von einer Reihe Anmerkungen begleitet, die durch sämmtliche Buchstaben des Alphabets gehen und größtentheils kritische Erörterungen über die Lehre enthalten. Im folgenden Jahr erschien der Artikel in niederländischer Uebersezung von und bei Franz Halma in Utrecht.<sup>2</sup>

Wenige Jahre nach dem Tode des Philosophen war Bahle in die Niederlande gekommen und hatte in Rotterdam Zuflucht und Wirkungskreis gesunden, er konnte von hier aus leicht Nachrichten über Spinoza einziehen und hat diese Gelegenheit auch benutz; schon in seiner ersten hier verfaßten Schrift "Ueber die Kometen" (1683) gedachte er des Philosophen und wollte von einem höchst glaubwürzdigen Manne wissen, daß Spinoza kurz vor seinem Ende die Hauswirthin angewiesen habe, ja keinen Geisklichen an sein Sterbedett zu lassen, damit er nicht in der Schwäche der letzten Augenblicke Zugestandnisse mache, welche dem Ruhm seiner Ueberzeugungssestigkeit Eintrag thun könnten. In diesem Berhalten des Philosophen, der seinen eigenen Wankelmuth gefürchtet, erblickte Bayle ein ihm willkommenes und amüsantes Zeugniß der Gebrechlichkeit sogenannter Vernunstissferen.

Aber die Thatsache, welche ihm so viel Spaß machte, war grundfalsch. Bald nachher berichtete Sebastian Kortholt, einer der er= tlärtesten Gegner Spinozas, er wiffe aus dem Munde der Hauswirthin selbst, daß von einer solchen Anordnung nie die Rede ge= wesen. Bayle sah sich genöthigt, in der zweiten Ausgabe seines Werks (1702) die frühere Erzählung zu widerrussen; er hatte schon in der ersten die "Menagiana" als Lügengeschichte bezeichnet und die Leicht= gläubigkeit ihrer Herausgeber unbegreislich gefunden. Für ihn selcht war Spinoza ein Object, mit welchem er als Polyhistor und Steptiker sein Geschäft machen konnte; er sah in ihm nicht einen neuen und originellen Philosophen, wohl aber den ersten, welcher den curiosen Versuch unternommen, den Atheismus zu systematistiren, "den größten

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Die zweite Ausgabe bes «Dictionaire historique et critique» erschien 1702, bie fünste 1740, in bieser umfaßt ber Art. Spinoza bie Seiten 253-271. - <sup>2</sup> Het leven van B. de Spinoza met eenige aanteekeningen over zyn bedryf, schriften en gevoelens, vertaalt door F. Halma. (Utrecht 1698.)

Atheisten, ber je existirt" und "bie ungeheuerlichste und vernunstwidrigste aller Hypothesen" aufgestellt habe. Daß dieses Monstrum zugleich tadellos und musterhaft gelebt, war eine Thatsache, welche unser Steptiker mit Bergnügen in seinen Bericht aufnahm, denn sie lieserte ihm einen exemplarischen Beweis für den Satz, daß man zugleich sehr ungläubig und tugendhaft, wie andererseits sehr gläubig und sittenlos, ein lasterhafter Tyrann und ein frommer "David" sein könne. Darüber dürfe man sich nicht wundern, denn die Heiligkeit habe mit der natürlichen Moral so wenig gemein, als die Glaubenswahrheiten mit der Bernunst.

#### 4. Die beiden Kortholt.

Schon im Jahre 1680 hatte Christian Kortholt, Doctor und erster Professor der Theologie in Hamburg, ein Buch «De tribus impostoribus magnis» veröffentlicht, in geschiffentlicher Antithese zu jener mittelalterlichen Schrift gleichen Namens, die in der Gottlosig= teit das Aeußerste geleistet und die Urheber der drei monotheistischen Religionen, Moses, Christus und Mohammed, als Betrüger geschmäht hatte. Rortholt fand die brei großen Betrüger in den naturalistischen Philosophen: Herbert von Cherbury, Hobbes und Spinoza.

Den Geift feines Buchs zu kennzeichnen. genügt ein Satz, ber zugleich ben Witz des Verfaffers bekundet: er ift erboft, daß Spinoza den Namen "Benedictus" (die lateinische Uebersetzung des hebräischen "Baruch") angenommen habe; "man hätte ihn vielmehr «Maledictus» nennen sollen, benn die nach dem göttlichen Fluch im ersten Buche Mossis dornige Erbe (spinosa terra) habe nie einen versluchteren Menschen getragen als diesen Spinoza, defien Werke mit so viel Dornen (tot spinis) besät sind. Der Mann war zuerst Jude, aber später von der Synagoge ausgestoßen (àxosververos) hat er sich zuletzt, ich weiß nicht durch welche Ränke und Anisse, bei den Christen eingeschlichen und zu ihrem Namen bekannt." Die Wahrheit ist, daß Spinoza das Judenthum verlassen, aber niemals, weder öffentlich noch im Geheimen, zur christlichen Religion übergetreten ist.

Bu der zweiten Ausgabe dieses Buchs, welche in Hamburg (1700) erschien, hat Sebastian Kortholt, der Sohn<sup>1</sup>, eine Borrede versaßt, die über Spinozas Leben einige Nachrichten enthält, welche ber Autor

1 Seit 1701 Professor ber Dichtfunft in Riel.



wenige Jahre vorher (er schrieb bie Vorrede 1699) während seines Aufenthaltes im Haag aus dem Munde glaubwürdiger und unter= richteter Personen gesammelt haben will, namentlich beruft er sich auf Spinozas letzte Hausgenossen, den Maler van der Spijct und bessen Familie. Von der Hand dieses Malers gab es ein Porträt Spinozas. «Vultum etiam athei expresserat.» Man erkennt schon aus dieser Wendung, daß der Sohn die Gesinnungen des Vaters gegen den Phi= losophen theilt; er nennt ihn am liebsten schlechtweg "den Atheisten"; er wiederholt die sallsche Angabe, daß Spinoza Christ geworden sei, und scheint seinen Uebertritt deshald für glaubwürdig zu halten, weil jener die Predigten in reformirten Kirchen sowohl selbst besucht als auch andere öster dazu ermahnt habe.

Bei aller Befangenheit ift ber jüngere Kortholt nicht schmähsüchtig, er anerkennt die Tugenden Spinozas, seine große Mäßig= keit und Sittenstrenge, nie sei ein Schwur oder ein frivoles Wort über Gott aus seinem Munde gekommen; die Liebe zum Gewinn sei ihm völlig fremd gewesen, und er habe auch von den Schülern, die er unterrichtet, niemals Gelb genommen. Diese Tugend freilich hatte schlimme Folgen: die verderblichen Lehren waren umsonst bei ihm zu haben, «nam gratis malus fuit atheus».

Auch war ber Mann keineswegs über alle Leidenschaften erhaben, er war ohne Habsucht, nicht ohne Ehrgeiz und von dem letzteren so erfüllt, daß er die Größe des Ruhmes selbst mit einem schrecklichen Tode gern erkauft haben würde. Zum Beweise dafür giebt Kortholt einen Ausspruch, welchen Spinoza nach der Ermordung der Witts gethan haben soll, und der offenbar durch Mißverständnisse versällicht ist, denn das einzige bekannte Wort, worin der Philosoph, selbst vom Pöbel bedroht, jener Gräuelthat gedacht hat, bezeugte nur seine Gleichgültigkeit gegen den Tod, keineswegs seine Liebe zum Ruhm. Bielmehr gehörte der Ehr= geiz, auch der wissenschaftliche, unter die Leidenschaften, welche er mit dem ganzen Gewicht seiner Ueberzeugung von sich warf.

Es ift ein Berdienst des jüngeren Kortholt, die falschen Gerüchte über das Lebensende des Philosophen zuerst entkräftet zu haben; er berichtet wahrheitsgemäß, daß Spinoza, unbekümmert um den Tod, ruhig und fanst gestorben sei (extremum halitum placide efflavit). Nicht die Thatsache zieht er in Frage, nur die Berechtigung, denn er fügt hinzu: ob ein solches Ende einem Atheisten gebühre, sei unlängst von gelehrten Beuten bestritten worden.

Fifder, Gefd. b. Philof. II. 4. Muff. 9. 2.

7

## II. Joh. Colerus.

Auf diese Borgänger folgt Johannes Colerus (Johann Köhler aus Düffeldorf, 1647—1707), der im Jahre 1693 als lutherischer Prediger von Amsterdam nach dem Haag kam und hier mit feiner Familie das Haus am Veerkaai bezog, worin Spinoza einst daffelbe nach hinten gelegene Zimmer bewohnt hatte, in welchem Colerus seine Biographie schrieb. Die Hausfrau, bei welcher damals der Philosoph in einer Art Pension gelebt hat, bezeichnet unser Biograph als Wittwe van der Velden (van Velen); dieser Name ist unrichtig, wie sich neuerbings aus alten Steuerregistern ergeben hat: sie hieß van der Werve, war seit 1644 mit dem Advocaten Willem van der Werve verheirathet, zur Zeit Spinozas wohl schon verwittwet, zu Colerus' Zeit längst nicht mehr am Leben, weshalb der letztere den Namen nur unsicher von Hörensagen gewußt hat.<sup>1</sup>

In der Nähe wohnte der Maler van der Spijck, in deffen Hause Spinoza seine letzten sechs dis sieben Lebensjahre zubrachte; er gehörte zur lutherischen Gemeinde, und Colerus hat sich oft mit ihm und seiner Frau unterredet. Auch mit anderen glaubwürdigen Personen, welche ihm Mit= theilungen über Spinoza machen konnten, hatte er vielsach verkehrt und dessen Berke selbst gelesen, bevor er nach einer Reihe von Jahren das Leben des Philosophen darzustellen unternahm. So viel er in sorgsältiger Nachforschung hatte ersahren können, berichtet er wahrheitsgetreu bis in die kleinsten und unschenbarsten Umstände; er folgt seinem Gegen= stande mit einem Interesse, welches sonst nur die Liebe einslößt, und entwirft in schlichtefter Form ein Charakterbild, welches unwillfürlich Bewunderung erregt und eher von einer befreundeten Hand herzurühren schent, als von einem Widerscher.

Doch ist Colerus ein entschiedener und ehrlicher Gegner, ber feinen vollen Abscheu vor den Lehren des ungläubigen Philosophen ebensowenig verleugnet hat wie seine Empfänglichkeit für den Eindruck dieses reinen, von allen gottlosen Begierden unbesteckten Charakters. Er konnte das Leben Spinozas nicht anders schreiben, wenn er es überhaupt schrieb.

Man möchte fragen, was den lutherischen und rechtgläubigen Prediger bewegen konnte, dem verschrieenen Atheisten ein biographisches Denkmal zu widmen? Es scheint, daß der erste Anlaß von seinem

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Joh. van Vloten: B. de Spinoza naar leven en werken. (Schiedam 1871.) S. 262.

Blaubenseifer selbst herkam. Er mochte hie und da in seiner Gemeinde schriftwidrige Glaubensmeinungen angetroffen haben, sonft hätte er wohl nicht für nöthig gehalten, Jrrthumer folcher Urt von ber Ranzel aus zu bekämpfen, am Oftersonntag 1704 seiner Gemeinde die Realität der Auf= erstehung Christi einzuschärfen und gegen Spinozas allegorische Deutung berselben zu predigen. Dieje Controverspredigt follte gebrudt werben, und Colerus ergriff bie Gelegenheit, bie glaubensfeindliche Lehre und ihren Urheber näher zu beschreiben. So entstand die Biographie, welcher die Predigt beigefügt wurde, fie erschien zuerft in niederländischer Sprache (1705) und ein Jahr fpäter in französischer: «La vie de B. de Spinosa, tirée des écrits de ce fameux philosophe et du témoignage de plusieurs personnes dignes de foi, qui l'ont connu particulièrment, par Jean Colerus, ministre de l'église luthérienne de la Haves (à la Haye 1706). Der Uebersether ift nicht genannt, Colerus felbst tann es nicht sein, denn er sagt in feiner Biographie bei Erwähnung einiger französischer, gegen Spinoza gerichteter Schriften: "Ich verftehe die Sprache nicht genug, um biefe Berte beurtheilen au fönnen".1

Das Bild Spinozas im Andenken ber Nachwelt zu verherrlichen, war gewiß nicht die Absicht unferes Biographen, der zwar nirgends, wie Christian Kortholt, in Flüche und Verwünschungen ausbricht, aber die Simmelspforte dem abgeschiedenen Bhilosophen auch sorg= fältig verschließt. Um keinen Preis möchte er benselben für felig gelten laffen. "Beiläufig will ich bemerken", berichtet Colerus gegen Ende feiner Lebensbeschreibung, "baß nach dem Lode Spinozas der Barbier eine Rechnung brachte, worin es hieß: «herr Spinoza feligen Andenkens fouldet dem Chirurgen Abraham Rervel für beffen Dienfte während des letten Bierteljahrs einen Gulben und achtgehn Stüber». "Der Todtenbitter, zwei Schmiede und der Rurzwaarenhandler, welcher bie Trauerhandschuhe geliefert, machten in ihren Rechnungen dem Berftorbenen ein ähnliches Compliment. Wenn diese guten Leute gewußt hätten, was für religiöse Grundsätze Spinoza gehabt, so würden fie mit dem Worte «selig» gewiß kein fo leichtfertiges Spiel getrieben haben. Oder sind sie nur dem Schlendrian der Gewohnheit gefolgt, bie jenes Bort mißbrauchen und fogar auf folche Personen anwenden

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Colerus ift ben 19. Juli 1707 geftorben und liegt in der Kirche zu Rijswijt begraben. 7\*

läßt, welche in Berzweiflung und Unbußfertigkeit gestorben find?" Und doch hatte Colerus kurz vorher erzählt, daß Spinozas Lod, wie sein Leben, ruhig und sanst war!

Diese Lebensbeschreibung wurde ins Deutsche übertragen und gugleich mit einem Bilde Spinozas ausgestattet, welches der ungenannte Uebersetzer für eine Copie des Spijdschen Porträts ausgab. Da nach Seb. Kortholt van der Spijd den Atheisten gemalt habe, so sei dieses Titelfupfer ein Contersei jenes Bildes<sup>1</sup>: ein Schluß, wonach man das Prüsungsvermögen des Mannes beurtheilen möge! Mit welchem Nutzen er den Christian Kortholt, die Menagiana und Baple gelesen, zeigen die Worte, welche er unter sein Titelfupfer geset hat: «B. de Spinoza Amstelodamensis, gente et professione Judaeus, postea coetui christianorum se adjungens, primi systematis inter atheos subtiliores architectus. Tandem ut atheorum nostra aetate princeps Hagae comitum infelicem vitam clausit, characterem reprobationis in vultu gerens.»

## III. Spätere Lebensnachrichten.

## 1. Lucas.

Die zweite biographische Hauptquelle, anonymen Ursprungs und apologetischer Richtung, ift von einem Freunde und Schüler des Philo= sophen in der Absicht verjaßt, seinen Meister als ein unübertroffenes Mufter aller Beisheit und Tugend leuchten zu laffen. Da fie zwei= undvierzig Jahre nach dem Lode Spinozas erschien, so erscheint es fraglich, daß ber Autor in einem persönlichen Verhältniß zu dem letzteren geftanden. Die Schrift wurde zuerft in einer Sammlung litterarischer Nachrichten unter dem Titel: «La vie de Spinosa par un de ses disciples» gebrudt. 2 Um fie von biefer Sammel= fcbrift, worin fie großes Aergerniß erregt hatte, unabhängig zu machen, veranstaltete man noch in bemfelben Jahr eine neue, burch einen zweiten Theil vermehrte Ausgabe: «La vie et l'esprit de Mr. Benoît de Spinosa»; sie erschien in wenig Eremplaren und, wie bie Ankundigung ironisch erklärte, nur in ber Absicht, bie Widerlegung Spinozas zu veranlaffen. In dem zweiten, ganz werthlosen Theil (l'esprit) wurden die positiven Religionen, namentlich die christliche

100

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Das Leben des B. von Spinoza u. f. f. (Frantf. u. Leipzig 1733). S. 44—45. — <sup>2</sup> Henry de Sauzet: Nouvelles litéraires. T. X. Amst. 1719. — <sup>3</sup> A la Haye chez Charles le Vier. (1719.)

und beren Stifter, in frivolster Weise geschmäht. Bei der großen Seltenheit und dem sehr theuren Preise des Buches machte man Abschriften, besonders von jenem zweiten Theile, der unter verschiedenen Titeln, auch als «Traité des trois imposteurs» (wohl um an Christian Rortholt die des großen Betrüger zu rächen) in Umlauf gesetzt wurde. Nachdem die Verleger selbst die gedruckten Exemplare hatten vernichten lassen der erste Theil in einer neuen Ausgabe unter solgendem Titel: «La vie de Spinosa par un de ses disciples, nouvelle édition, non tronquée, augmentée de quelques notes et du catalogue de ses écrits par un autre de ses disciples».<sup>1</sup> Dieser zweite Schüler, von dem einige unbedeutende Zusäte herrühren, soll Richer de la Selve sein.

Der eigentliche Versaffer ber Schrift ift nicht mit völliger Sicherheit bekannt; wahrscheinlich war es ber seiner Zeit berüchtigte Arzt Lucas im Haag, andere nennen einen gewissen Broesen. In der Ankündigung der letztgenannten Ausgabe heißt es: "wenn man über ven Versaffer eine gegründete Vermuthung äußern darf, so läßt sich wohl mit Sicherheit («peut-être avec certitude») behaupten, daß der verstorbene Lucas, berüchtigt durch seine «Quintessen», noch mehr durch Sitten und Lebensart, das Wert geschrieben hat".

Nachdem das Ende Spinozas wie ein Opfertod verherrlicht worden, schließt die Schrift mit folgender Tirade: "Wir, die Zurückgebliebenen, find zu beklagen, alle sind es, die seine Schriften belehrt und seine Gegenwart auf dem Wege zur Wahrheit gefördert hat. Da er nun dem Schicksal aller Lebenden nicht hat entgehen können, so laßt uns in seinen Spuren wandeln oder ihn wenigstens durch Bewunderung und Lobpreisungen verehren; wenn wir zu schwach sind, ihm nachzufolgen. Mögen alle starken Seelen seine Grundssäte und Lehren zur Richtschnur ihres Handelns nehmen und stes vor Augen haben! Was wir an großen Männern lieben und verehren, ist und bleibt ewig lebendig." "Baruch Spinoza wird in dem Andenken und den Werken aller echten Weisen sortleben: diese sind der wahre Tempel der Unsterblichteit."?

Diese Schrift hat R. H. Heybenreich ins Deutsche übersetzt und seinem Werke "Natur und Gott nach Spinoza" als Einleitung vor= ausgeschickt.<sup>3</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> A Hambourg chez Henry Kunrath (1735). — <sup>2</sup> La vie de Spinosa. pg. 44. — <sup>3</sup> Seipzig 1789.

### 2. Nicéron.

Einen kurzen Lebensabriß mit Hinzufügung eines Katalogs ber Werke und der biographischen Quellen gab der Barnabit Nickron in seinen «Mémoires pour servir à l'histoire des hommes illustres dans la république des lettres avec un catalogue raisonné de leurs ouvrages». Lucas' Darstellung der Lebensgeschichte Spinozas nennt er «un vrai panégyrique de ce fameux athée.»<sup>1</sup> Im Uebrigen enthält die Schrift kaum eine neue bemerkenswerthe Thatsache.

## 3. Boulainvilliers.

Ein Jahr später erschien eine aus Colerus und Lucas unfritisch compilirte Lebensbeschreibung Spinozas, die einer Sammlung von Widerlegungen seiner Lehre als Einleitung vorausging: «Réfutation des erreurs de Bénoît de Spinosa par M. de Fénelon archevêque de Cambray, par le P. Lami Bénédictin et par M. le comte de Boullainvilliers, avec la vie de Spinosa, écrite par M. Jean Colerus, augmentée de beaucoup de particularités, tirées d'une vie manuscrite de ce philosophe, faite par un de ses amis».<sup>2</sup>

Einige vermuthen, daß ber anonyme gerausgeber ein gemiffer Langlet du Fresnop gewesen fei. Der eigentliche Autor des handschrift= lich hinterlaffenen Berts, welcher die Lebensbeschreibung compilirt, die Widerleaungen gesammelt, felbst einen Beitrag bazu geliefert und diefen mit einem Vorwort begleitet hat, war der als Siftorifer, Polyhiftor und Freigeift bekannte, im Jahre 1722 verftorbene Graf Charles be Boulainvilliers, berfelbe, den uns Boltaire in feinem "Mittagsmahl bes Grafen von Boulainvilliers" (1767) vorgeführt hat. Der Bene= bictiner François Lami hatte im Jahre 1696 eine Biberlegung ber Lebre Spinozas veröffentlicht, woraus hier ein Auszug mitgetheilt Dann folgt ebenfalls nur ein Auszug aus einem Briefe mird. Fénelons und als Anhang «Certamen philosophicum», eine Schrift, welche Ifaat Orobio, ein judischer Arzt in Amfterbam, "zur Bertheidigung der göttlichen und natürlichen Bahrheit" gegen Spinozas Atheismus gerichtet hat (1684).

Diefer Sammlung ernftlich gemeinter Widerlegungen geht Boulain= villiers' Darftellung ber Lehre Spinozas voraus, die mehr als den dritten Theil des ganzen Werkes einnimmt. Nachdem er gegen den

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> T. XIII. (Paris 1730.) pg. 30-52. - <sup>2</sup> Bruxelles chez François Foppens. (1731.)

theologisch=politischen Tractat geschrieben und eine Reihe antispinoziftischer Schriften gelesen, habe er (burch das Studium ber hebraischen Gram= matik aufmerksam gemacht) erft im Jahre 1704 bas Syftem felbft aus ben nachgelaffenen Werken näher tennen gelernt und unter bem Gin= bruck biefer fo klaren und folgerichtigen Demonstrationen bie ihm bekannten Widerlegungen ungenügend gefunden. Die Gegner hatten bie Lehre, welche fie bekämpfen wollten, entweber nicht widerlegt ober nicht verstanden, das lettere gelte namentlich auch von Bayle. Offenbar fei burch bie mathematische Darstellungsart bas Berftändniß er= schwert worden. Daher habe er fich entschloffen, das Syftem Spinozas ohne biefe Einkleidung fo leicht und faßlich als möglich wiederzugeben, nur beftrebt, die Kraft ber Beweisführung nicht zu schmächen. 11 m Spinozas Lehre erfolgreich zu betämpfen, muffe man miffen, mas man ju bekämpfen habe. Dies wolle Boulainvilliers zeigen, den Triumph ber Biberlegung felbft gonne er andern. Man fieht, daß bem Grafen mehr an der Berdeutlichung und Verbreitung als an der Bekämpfung ber Lehre gelegen war, und bag biefer Absicht bie Biberlegung gur Maste und die Biographie Spinozas zur Folie dienen sollte.

## 4. Joh. van Bloten.

Auf Grund jüngster Forschungen, insbesondere der Auffindung Spinoza'scher Schriften, hat sich Joh. van Bloten das rühmliche Verdienste erworden, unsere Kenntniß vom Leben des Philosophen vervollständigt und in manchen Punkten — es giebt hier keinen, der uns unwichtig erscheint, so weit er wirklich das Leben und die Schicksale Spinozas betrifft — theils berichtigt, theils genauer bestimmt zu haben. Seine Schriften sind: «Ad B. de Spinoza opera, quae supersunt omnia, supplementum» (der biographische Theil ist in den «collectanea» enthalten); «Baruch d'Espinoza, zijn leven en schriften in verband met zijnen en onzen tijd», dasselbe Werk in zweiter vermehrter Auslage: «Benedictus de Spinoza naar leven en werken».<sup>1</sup>

Die fleißige und liebevolle Erforschung der Lebensverhältniffe und ber litterarischen Wirksamkeit des Philosophen ist in diesen Schristen dankbar anzuerkennen, aber es heißt sich im apologetischen Eiser über= nehmen, wenn der Verfasser die Lehre Spinozas als das absolute

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Die beiden erften Schriften find in Amflerdam bei Fr. Müller 1862 erschienen, die letzte in Schiedam 1871.

System bejaht wiffen will und die Bürdigung derselben als einer nothwendigen und hochwichtigen Entwicklungsstufe auf dem Wege der Ideen von Descartes zu Leibniz für eine Verkennung ihrer Größe und eine Zwangsmaßregel deutscher Systemsucht ansieht, welche alles in Reih und Glied stellen müsse. Ueber diesen Punkt, den er in meiner Aufsaffung bemängelt, rechte er nicht mit "der unglücklichen deutschen Systemsucht", sondern mit dem Gange der Dinge selbst.<sup>1</sup>

#### 5. R. O. Meinsma.

Die Ergebnisse ber biographischen Forschung des J. van Bloten burch weitere und genauere archivalische Untersuchungen nachzuprüfen, theils zu ergänzen und zu berichtigen, theils zu widerlegen, hat sich in jüngster Beit ein holländischer Gelehrter, R. O. Meinsma in Amsterdam, zur Aufgabe gemacht und zwei Jahre auf diese Arbeit verwendet, woraus eine neue Spinoza=Biographie von corpuleutem Umsange her= vorgegangen ist: "Spinoza und sein Kreis".<sup>2</sup> Noch vor dem Erscheinen des Buchs hatte der Verfasser in dem "Archiv für Geschichte der Philosophie" bassetündigt.<sup>3</sup>

In der kritischen Beurtheilung der biographischen Quellen handelt es sich hauptsächlich um die Bergleichung zwischen Colerus und Lucas und beider mit der Vorrede zu den Opera postuma, als welche die nächsten und glaubwürdigsten Nachrichten über das Leben Spinozas aus unmittelbarster Rennerschaft enthalte. M. sucht nachzuweisen, daß die Biographie, welche entweder Lucas (Broesen) oder Saint-Glain ver=

<sup>1</sup> B. de Spinoza naar leven en werken. pg. 225. - <sup>2</sup> Spinoza en zijn kring. Historisch-kritische Studien over Hollandsche Vrijgeesten door K. O. Meinsma 's-Gravenhage. Martinus Nijhoff. 1896. Inleiding. I-XXIV. Text 1-457. Bijlagen 1-16. Unter biejen «Bijlagen» enthalten V und VI bie nachrichten über Spinoza, welche Gottlieb Stolle, ein Deutscher, auf feiner holländischen Reife in einem Wirthshause zu Amfterbam gehort und aufgezeichnet, die Bibliothet in Breslau aufbewahrt und G. E. Gubrauer im VII. Banbe ber Allgemeinen Zeitschrift für Geschichte (Berlin 1847) veröffentlicht hat. Der Reisende hat fich im Gasthaus "Jum Bremer hauptmann" von einem ungenannten "alten Mann", ber ben Spinoza gefannt haben will, bie ungeheuerlichsten Bugen aufbinden laffen: Spinoza habe zeitweise ben eleganten Stutzer mit dem Degen an der Seite gespielt und dem Dienste bes Bachus wie ber Benus fo arg gefröhnt, "baß er fich endlich bie Schwindfucht an ben Hals gezogen und baran gestorben fei" u. f. f. Und folches Beug wird heute unter bem Litel «Spinoza en sijn kring» als "Beilage" fervirt. — \* Archiv u. f. f. 28b. IX. Neue Folge. II. Bb. S. 208-224. Dieje Anzeige verbeuticht bie Ginleitung bes genannten Berts.

#### Spinozas Abstammung und Zeitalter.

faßt haben, zwischen 1685 und 1688 (jedenfalls vor 1688) geschrieben, also gegen zwanzig Jahre älter sei als die des Colerus und gegen dreißig älter als ihre Veröffentlichung.

-----

## Drittes Capitel.

## Spinozas Abstammung und Beitalter.

## I. Die portugiesischen Juben in Amsterbam.

1. Borgeschichte in Spanien und Portugal.

Nirgends im Laufe bes Mittelalters hatte das Judenthum einen so stolzen Zweig des gesunkenen und in der Welt zerstreuten Volkes, eine so hohe Blüthe der Cultur und des Wohlstandes, der Wissenschaft und des Kunstkleißes entwickelt, als in Spanien von der Mitte des elsten dis gegen Ende des vierzehnten Jahrhunderts. Unter dem Einfluß der aradischen Aristoteliker waren auch die jüdischen Schriftgelehrten von jenen großen Fragen ergriffen worden, die das Ver= hältniß der speculativen Erkenntniß zur Religion und die Anwendung der Philosophie zur Erleuchtung des Glaubens und zur Erklärung der Schrift betrasen.

Es hatte fich hier eine Art judischer Scholastik ausgebildet, auf beren Sohe Mofes Maimonibes aus Corbova im zwölften Jahr= hundert ftand, jein Zeitgenoffe war 3bn Efra, der Commen= tator der Schrift; ein Jahrhundert vor ihm lebte 3bn Gebirol (Avicebron), ber Verfaffer bes im Mittelalter fo berühmten «fons Das Unternehmen, den Glauben mit der Philosophie in vitae». Uebereinstimmung zu bringen, mußte, wie in der arabischen und christ= lichen Scholaftit, fo auch in ber jubifchen eine Gegenrichtung hervor= rufen, welche aus religiofem Intereffe bie Unabhängigkeit und Unerforsch= lichkeit des Glaubens vertheidigte, und als beren Führer am Ende dieses Zeitalters der judische Schriftgelehrte Chasdai Crestas aus Barcelona erscheint. Er war ein Zeuge und durch den Tod feines Sohnes zugleich ein Opfer der erften schrecklichen und ausgedehnten Judenverfolgung, welche gegen Ende des vierzehnten Jahrhunderts (1391) in Spanien wüthete, verursacht durch die Geldübermacht und das

finanzielle Gewicht der Juden, entzündet durch den Haß des Volkes, den Fanatismus der Mönche und die Intereffen des vielfach ver= schuldeten Adels.

Ein Theil der Verfolgten sah das einzige Mittel der Rettung in der äußeren Bekehrung zum Christenthum; es gab jetzt un= bekehrte und bekehrte Juden, die Furcht hatte die letzteren zur Taufe getrieben, die Gewohnheit der väterlichen Sitten und die ererbte Glaubenszähigkeit hielt sie am Judenthum sest, bessen Gebräuche sie heimlich ausübten. Diese Neuchristen (novos christianos), wie man sie nannte, waren zum großen Theil Scheinchristen, aus altgläubigen Juden waren ungläubige Ratholiken, aus verfolgten Israeliten verbächtige Retzer geworden, welche innerhalb der Kirche gesährlicher er= scheinen, als ihre Stammesgenoffen außerhalb berselben. Gegen diese Retzer wurde das Gericht aufgerufen, dem die Wahrung der kirchlichen Glaubenseinheit und Glaubensreinheit anvertraut war, und welches schon in dem benachbarten Südfrankreich seine Dienstie geleistet hatte: die Inquisition.

Seit der Vereinigung der beiden Reiche Castilien und Aragonien unter Isabella und Ferdinand dem Katholischen gingen die kirchen= politischen und rein politischen Interessen Gand in Hand. "Ferdinands Religion", sagt ein englischer Schriftsteller, "war die Politik, Isabellas Politik war die Religion."<sup>1</sup> Mit der maurischen Herrlichkeit sollte auch der jüdischen in Spanien für immer ein Ende gemacht werden. Bu diesem Zwecke hatte sich die Monarchie mit der Inquisition, die weltliche Herrschsucht mit der kirchlichen und jede von beiden mit der Hablucht verbunden. Nach der Eroberung und dem Falle Granadas wurde das königliche Edict verkündet, welches die Juden aus Spanien vertrieb (31. März 1492).

Ein Theil wanderte nach Portugal in der Hoffnung, hier ein neues befferes Baterland zu finden, und erlebte neue Berfolgungen in noch schlimmerem Grade. Raum hatte der Rönig Emanuel sich mit der Tochter des spanischen Königspaares vermählt, als er gegen die Juden die gleiche Politik einschlug und auf die grausamste Art ausführte. Er besahl die Bertreibung (1497), hinderte sie dann durch die gewaltsame Bekehrung und ließ, um Christen zu machen, den Juden ihre unmündigen Kinder entreißen. So entstanden auch in Portugal

<sup>1</sup> Milman: The history of the jews. Vol. III. 3. ed. (London 1863.) Book XXVI. pg. 302.

"Neuchriften", welche größtentheils im Herzen Juben blieben, der Kirche verdächtig, von den Altchriften verachtet und getrennt, von der Inqui= fition bedroht und ihr zuletzt preisgegeben, an der Auswanderung trotz ben päpftlichen Fürsprachen gehindert. Als fie endlich gestattet wurde (1577), erschien balb darauf Philipp II. als Beherrscher Portugals (1580) und bannte durch das Verbot der Auswanderung (1583) die Juden von neuem unter die Gewalt der Inquisition. Ihr Leben in Portugal war von Anfang an in einer weit strengeren Absonderung von den übrigen Einwohnern des Landes gehalten als in Spanien, weshalb dort, wie auch Spinoza im dritten Capitel seines theologisch=politischen Tractats bemerkt, die jüdische Race reiner und unvermischter fort= gepflanzt wurde.

2. Auswanderung nach Amfterbam. Die neue Gemeinbe.

Nachbem die Niederländer das spanische Joch abgeworfen und in ihrem Gebiet ein Reich politischer und religiöser Freiheit gegründet hatten, gab es in Europa keinen Staat, der allen um ihres Glaubens oder ihrer Meinungen willen Berfolgten eine beffere Zufluchtsstätte bieten konnte, als Holland. Hier fanden die portugiesischen Juden nicht bloß ein Ashl, sondern eine neue Heimath. Die erste flüchtige Familie (Pereira) erschien in Amflerdam 1598 und gründete das erste Bethaus, bald folgten nach den Handelsstädten des Nordens neue Züge portugiesischer Auswanderer, Amflerdam hieß "das neue größe Jerusalem", Hamburg "das kleine".

Binnen Aurzem gewährte man ihnen in den freien niederländischen Städten volle Dulbung und alle gesetzlichen Rechte, nur nicht, was sie auch gar nicht begehrten, die Theilnahme an den Staatsämtern.

Die Oranier waren ihnen günftig, ber Staat erkannte seinen Vortheil, die großen Reichthümer der Vertriebenen dienten dem nieder= ländischen Haben und sorberten seinen ersten Ausschwung. Die portugiessischen Juden haben durch ihre Geldmittel dazu beigetragen, daß eine Reihe portugiessischer Eroberungen in Oftindien an die Niederländer verloren gingen. Wenige Jahrzehnte nach der ersten Ansiedlung bedurfte man in Amsterdam einer neuen Synagoge, die portugiesische Judengemeinde zählte schon 400 Familien und 300 Häuser; im Jahr 1671 hatte sich die Jahl der Familien verzehnsacht, es wurde eine britte Synagoge gebaut, die sogenannte neue portugiesische (Talmud Tora), die man den 3. August 1675 einweihte und in Gesängen und Reden, wie ein judischer Geschichtschreiber unserer Zeit berichtet, mehr geseiert hat, als selbst den Tempel in Jerusalem.<sup>1</sup>

## 3. Die Rabbiner und die Schule.

Die inneren religiösen Zuftände ber Amfterdamer Gemeinde waren vielsach verworren und getrücht; man darf sich nicht vorstellen, daß das schriftgläubige und schriftgelehrte Judenthum nach alter Art darin ohne weiteres einheimisch war und herrschte. Diese portugiesischen Juden waren den Bersolgungen der Inquisition und dem Schein= christenthum, welches ihnen aufgezwungen worden, entronnen, aber sie hatten doch ein Jahrhundert darin gelebt, die kirchlichen Gebräuche mitgemacht, katholische Sitten angenommen, die jüdischen Ceremonien heimlich ausgeübt, ohne unterrichtete Kenntniß der jüdischen Religion, und zeigten so eine Mischung von Halbjuden= und Halbchristenthum.

Diesen Zuständen follte gesteuert werden. Man errichtete deshalb eine jubische Lehranstalt in sieben Claffen, die sich von den Anfängen der hebraischen Sprache bis zur jübischen Theologie und zum Studium des Talmud erstreckte. In den obersten Lehrsächern unterrichteten die ersten Rabbiner, deren Collegium mit dem gewählten Vorftande die portu= giesische Gemeinde in Amsterdam leitete. Um die Mitte des fiebzehnten Jahrhunderts, in welchem Zeitpunkte bie Amfterdamer Synagoge ihr höchstes Ansehen genoß, standen an ihrer Spipe die Rabbiner Saul Levi Morteira aus Benedig, der als ein sehr gelehrter Talmudist galt, seit 1616 Rabbiner, Manasse Ben=3srael aus La Rochelle (geb. 1604) und Ifaat Aboab, beide als Prediger gefeiert. 28ir werben ihnen im Leben Spinozas wieder begegnen. 211s ber Bann= fluch über diefen abtrünnigen Jünger ausgesprochen wurde, war Morteira ein Mann von sechzig Jahren und Aboab zehn Jahre jünger; Manaffe Ben=Jørael war damals nicht in Amsterdam, sondern in London, um bei Cromwell bie Bulaffung ber Juden in England zu betreiben.

Die Wiederherstellung des biblijchen Judenthums, die firenge Wahrung der mosaischen Gesetze und der Vorschriften des Talmud mußte in der Absicht und Pflicht der Rabbiner liegen, wie in dem Bedürfniß dieser neuen, ihrem väterlichen Glauben mit voller Freiheit zurückgegebenen Gemeinde. Man kann sich darum nicht wundern, daß

<sup>1</sup> H. Graeh: Geschächte' ber Juden von den ältesten Zeiten bis auf die Gegenwart. Bd. X. (Leipzig 1868.) Cap. VII. S. 257.

hier in Amsterdam ein neuer Glaubenseiser für die Religion der Bäter erwachte, bie man in Vortugal ängstlich hatte verbergen müssen, und für welche bie beimlichen Glaubensgenoffen auf ber pyrenäischen Salb= insel, die fie nicht sorgfältig genug verhehlten, in Schaaren ben Feuertod litten. Es gab in diefer Gemeinde manche, die in Portugal dem Scheine nach Monche und Nonnen gewesen; es gab in Spanien Bijcofe, beren Eltern und Geschwifter Juben in Amfterbam waren. Wenn dort der Inquisition Opfer über Opfer fielen, so wurde hier mit jeder Nachricht bavon ber Glaubenseifer ftarter entzündet und mit ihm der Haß gegen jeden, der das Gesetz anzutaften wagte. Man wollte eine Religion nicht verachtet feben, welche Märthrer machte. Und fo entstand in den Amsterdamer Juden ein Fanatismus und aus ihren Rabbinern ein Glaubensgericht, welches zwar gludlicherweise weit ohn= mächtiger als bie Inquisition, aber kaum weniger verfolgungssüchtig war. Man tann voraussehen, welches Schictfal ein Sohn dieses Bolts und ein Schuler biefer Rabbiner erfahren mußte, ber bie Religion ber Bäter verwarf und Märtyrer nicht für Beweise ber Bahrheit ansah.

## 4. Uriel ba Costa.

Einer ber frühsten Conflicte, welcher in ber Mitte ber Amsterdamer Judengemeinde entstand und in der Nachwelt unvergessen geblieben ist, erleuchtet grell genug den Fanatismus dieser Leute. Gabriel ba Costa, ber Sohn eines Neuchristen aus Porto, selbst aufrichtig katholisch ge= sinnt und schon mit der kirchlichen Würde eines Kanonikus bekleidet, wollte sich aus eigener Bibelforschung von der höheren Wahrheit der alttestamentlichen Religion überzeugt haben, sloh nach Amsterdam und trat offen zum Judenthum über. Nach der Beschneidung nannte er sich Uriel da Costa. Bald gerieth er in neue Zweisel, er fand das rabbinische Judenthum in Widerstreit mit dem biblischen und zuletzt dieses selbst in Widerstreit mit der natürlichen Offenbarung Gottes, so daß am Ende ein deistischer, den positiven Religionen entsremdeter Standpunkt übrig blieb.

Uriel ba Costa hatte sich offen gegen die rabbinischen Traditionen ausgesprochen und auf den schriftlichen Angriff eines jüdischen Arztes (Samuel da Silva) eine Gegenschrift veröffentlicht, worin er die Lehre von der Unsterblichkeit verwarf. Nun genügte es den jüdischen Glaubensautoritäten nicht, daß sie den Mann bereits ex= communicirt und damit von aller Gemeinschaft außgeschloffen hatten; fie verklagten ihn jetzt bei der Obrigkeit von Amsterdam und bewirkten, daß er mit Gesängniß bestraft und seine Schrift verbrannt wurde. Seine eigenen Verwandten schürten die Versolgung. Eine Reihe von Jahren hatte er die völlige Isolirung, welche der Bann der Synagoge über ihn gebracht, ertragen, dann vermochte er es nicht länger und unterwarf sich der Buße.

Neue Gesetzesübertretungen hatten neue Verfolgungen und ein noch schwereres Anathem zur Folge. Und als ber Ungludliche wiederum die Lösung bes Bannes nachsuchte, wurde ihm eine foredliche Buße auferlegt: er mußte fich nach dem bemuthigften Biderruf vor der versammelten Gemeinde entkleiden, geißeln laffen und bann auf die Schwelle der Spnagoge niederwerfen, damit die Gläubigen über ihn hinwegschritten. In ber Berzweiflung über fein zertrümmertes Lebensglück und die Mißhandlungen, welche er erbuldet hatte, gab er fich felbft den Tod (1640) und hinterließ die Geschichte feiner Schidsale als ein trauriges «Exemplar vitae humanae», zugleich ein unauslöschliches Zeugniß, daß die Juden ihre Glaubenstyrannei teines= wegs verlernt und von der spanischen Inquisition nicht bloß viel gelitten, sondern auch viel profitirt hatten. Als Uriel da Costa starb, war er ein Mann von fünfzig und Spinoza ein Rnabe von acht Jahren. Es ift zu verwundern, daß in den republikanischen Niederlanden und. in einer Stadt wie Amfterbam, den Juden eine folche Ausübung ihrer Glaubensgerichte erlaubt mar.

Wir haben diese Vorgänge etwas umständlicher berührt, weil man darin ein Vorspiel der Conflicte geschen hat, welche Spinoza ein halbes Menschenalter später erlebte. Die Leute, mit welchen er zu thun bekam, sind aus den Schicksalen des Uriel da Costa erkennbar. Aber Spinoza unterlag nicht, er war an Geist und Charakter ohne jede Vergleichung mächtiger als sein Vorläuser und darum über das Schicksale erhaben, welches die Rabbiner ihm zudachten. Aus einem halben Juden und einem halben Christen wird kein ganzer Mann, sondern ein gebrochener, wie Uriel da Costa.<sup>1</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ueber Uriel ba Costa und Isaat Orobio be Castro zu vgl. M. Kayferling: Geichichte ber Juden in Spanien und Portugal. Th. II. Buch II. Cap. VII. S. 285–290. H. Graetz: Gesch. b. Juden. Bd. X. Cap. V. S. 132–140.

#### 5. Ifaat Orobio be Caftro.

Ein anderes Beispiel eines portugiefischen Scheinchriften, der fich in Amfterdam zum Judenthum bekannte, ift Balthafar Orobio de Caftro aus Bragança, welcher als Sohn eines Neuchriften früh nach Spanien kam, Projeffor ber Medicin in Sevilla wurde und, von feinem Diener des Judaismus angeklagt, in die Sande ber Inquifition gerieth, welche ihn einkerkern, foltern und endlich bes Landes verweifen ließ. Nachdem er eine Zeit lang in Toulouse gelehrt hatte, kam er nach Amfterdam (ungefähr ein Jahrzehnt nach der Ausstoßung Spinozas) und nannte sich nach ber Beschneidung Isaak Orobio de Castro. Er follte die Einwürfe, welche Lambert Belthupfen gegen den theologisch= politischen Tractat gerichtet hatte, hervorgerufen, dem Spinoza zugesendet und beffen Ermiederung empfangen haben (1671). Bir werden auf diese falsche Meinung zurücktommen. Ein Jahrzehnt nach dem Lode Spinozas flarb Orobio, nachdem er wenige Jahre vorher eine Schrift zum Schutz der göttlichen und natürlichen Wahrheit in lateinischer Sprache ver= öffentlicht hatte (1684), worin er den Bredenburg und Spinoza bekämpfte.

Wenn ein neuerer jüdischer Geschichtschreiber biefen Bredenburg für einen "Schildträger Spinozas" hält, so ift zu bemerken, daß er ein Gegner deffelben war und nach der Meinung Bahle's sogar ein gewichtiger: er wollte in seiner «Enervatio tractatus theologici-politici» (1675) den Satz von der Einheit Gottes und der Natur nach mathe= matischer Methode widerlegt haben. Allerdings ist ihm der Vorwurf gemacht worden, daß er durch seine Gründe den Naturalismus mehr bewiesen als entkräftet habe; und Isaak Orobio in seiner oden er= wähnten Schrift war dieser Anslicht, er bezeichnete auf dem Titelblatt Bredenburg als einen Widerlacker der Religion, welcher "in den Abgrund des Spinoza'schen Atheismus gestürzt sei.<sup>1</sup>

## 6. Die Rabbaliften.

Uebrigens waren die Rabbiner in Amfterdam selbst keineswegs so alt= und strenggläubig, als sie sein wollten. Es hatte sich in jener Beit eine mystische Bewegung auch der jüdischen Gemüther bemächtigt, die sich nach dem langen Druck der Berfolgung und dem Ausschwunge einer besseren Zeit schwärmerischen Hoffnungen hingaben. Man trug

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Rahferling. Th. II. Buch II. Cap. VII. S. 303—305; Graeß. Bb. X. Cap. VI. S. 202—204. Bgl. Meinsma: Spinoza en zijn kring. 1I 45—54. Bgl. Bijlagen I und II. (Brief des Phil. Simborch, den Uriel da Costa betreffend.)

fich in der jüdischen Welt mit meffianischen Erwartungen und glaubte ben Tag der Berheißung nahe gekommen; es traten Personen auf, die in ihrer Erscheinung die Ersfüllung verkündeten und Anhang fanden. Mit der Hoffnung auf das messianische Reich war seit den Pharisäern der Glaube an die Auserstehung, die Unsterblichkeit der Seele und eine leibliche Wiedergeburt verbunden, welcher in der mosaischen und alt= testamentlichen Lehre keinen Grund hatte. Es ist bemerkenswerth, daß Uriel da Costa, weil er die Unsterblichkeit verneinte, als ein Gottes= lästerer galt; wir werden finden, daß man auch den Spinoza, um seinen Glauben zu prüsen, mit der Unsterblichkeitsfrage versucht hat.

Nun gab es im Judenthum eine neuplatonische Mystik, welche fich für die Offenbarung der tiefsten Geheimnisse ausgab und in den sogenannten kabbalistischen Schriften bestand, welche die Emanation der Welt aus Gott und die Rücklehr der Seelen lehrten, womit sich bei der phantastischen Art dieser Vorstellungen der Glaube an messische Ber= körperungen und die Erwartung der großen Katastrophe, welche die Verheißung erfüllen sollte, verbinden ließ. Von alle dem stand nichts in der Schrift, sondern mußte durch das Spiel kabbalistischer Aus= legungen in sie hineingedeutet werden.

Solche kabbalistische Schriften waren lange im Geheimen verbreitet, bevor die wichtigste derselben, das Buch des Glanzes (Sohar), um die Mitte des sechszehnten Jahrhunderts an das Licht der Welt trat. Der kabbalistische Glaube, der schon in der abendländischen Litteratur der Renaissance seine Rolle gespielt<sup>1</sup>, wurde jetzt durch die Zeitströmung in der jüdischen Welt begünstigt und in seinen praktischen Hoffnungen populär, er fand Anhänger, welche sich des Gegensates zwischen dem biblisch-talmudi= stischen und kabbalistischen Judenthum nicht bewußt waren; er sand Schwärmer, welche ihn durch neue Schriften fortpflanzten.

Unter biesen ist vor allen ein spanischer Neuchrist zu nennen, welcher nach der Eroberung von Cadix durch Effex (1596) auf einem englischen Schiffe nach Amsterdam gekommen war und in die portugiesische Judengemeinde eintrat: Alonson (nach der Beschneidung Abraham) de Herrera, bessen kabbalistische, spanisch geschriebene Schriften "Das Gotteshaus und die Himmelspforte", kein geringerer als der Rabbiner Isaak Aboab in Amsterdam ins Hebräische übersetze, sie erschienen kurz bevor die Synagoge durch diesen Mann

<sup>1</sup> S. Bb. I biefes Werts. Einleitung. Cap. IX. S. 88-89.



ben Bannfluch über Spinoza verhängte. Nichts kennzeichnet greller ben unkritischen Charakter, in welchem die jüdischen Glaubensautoritäten in Amsterdam selbst befangen waren, als diese kabbalistischen Neigungen. Es ist kein Zweisel, daß Spinoza die kabbalistischen Schriften, nament= lich die des Herrera kannte, und wir werden der vielbesprochenen Frage zu begegnen haben, ob er Impulse von ihnen empfing.

## II. Die nieberländischen Buftande.

Spinozas Beitalter ist das größte der Niederlande. Er war sechszehn Jahre, als diese nach achtzigjährigem Rampf ihre Unabhängig= keit durch den westphälischen Frieden gesichert und von Europa an= erkannt sahen, durch ihre Flotte und den Besitz des Welthandels selbst in der Stellung eines mächtigen und einflußreichen Staates. Ein Menschenalter später, in dem Jahre nach dem Lode des Philosophen, wurde der Arieg mit Frankreich, der ihre Selbständigkeit zu vernichten gebroht, durch den Frieden von Nimwegen glücklich bestanden (1678).

Nachdem fie die spanische Herrschaft für immer losgeworden, hatten die vereinigten Niederlande zwei Gegner zu fürchten: das seemächtige England und das eroberungsssüchtige Frankreich. Immer auf das Neue mußten sie Ariege führen, um den Frieden, welcher dem Lande so nöthig war, wiederzugewinnen. In Folge der Navigationsacte, durch welche Cromwell den Welthandel mit der englischen Schiffsahrt verknüpste, entstand ihr erster Seekrieg mit England (1652—1654), der nicht ohne Nachtheile für sie endete; die fortdauernde Handelseiseiseirsucht führte unter der Restauration den zweiten herbei (1665—1667), welcher den Niederländern trotz den Großthaten ihres Ruyter keine entschiedenen Erfolge eintrug. Zwischen diese Rämpse mit England siel der Seekrieg mit Portugal (1657—1661) um den Besitz Brasiliens, welcher den ver= einigten Staaten wieder verloren ging.

Aber die größte aller Gefahren nahte von Frankreich. Noch war ber zweite Krieg mit England nicht zu Ende geführt, als Ludwig XIV. feine Eroberungspolitik begann und einen Theil der spanischen Niederlande wegnahm (1667). Damit war das alte antispanische Bündniß zwischen Frankreich und Holland vernichtet und die Generalstaaten ge= nöthigt, in ihrer Politik die antisranzösische Richtung einzuschlagen. Durch ihre Coalition mit England und Schweden (die sogenannte Triplealliance) hinderten sie zwar den Fortgang des Krieges und bewirkten den Frieden von Aachen (1668), aber Ludwig XIV. behielt die

Fifder, Gefd, b. Philof. II. 4. Mufl. R. M.

in ihrem Nachbarlande eroberten Städte und fann auf Rache an den alten Bundesgenoffen, die feine Pläne gekreuzt hatten.

Es gelang ihm, jenes Gegenbündniß der drei Mächte zu löfen, England auf feine Seite zu bringen und zur Unterstützung feiner Plane gegen Holland zu bewegen. Nach der plötzlichen Wegnahme Lothringens (Sept. 1670) erklärte er im Frühjahr 1672 ben ver= einigten Riederlanden den Arieg, welche fast wehrlos dem Ein= bruch ber französischen Seere preisgegeben waren und ohne Rettung verloren ichienen. Schon ben 20. Juni 1672 fiel Utrecht unter bie Gewalt der französischen Waffen, an deren Spipe der große Condé ftand. Wir werben im Leben Spinozas berichtet finden, daß der Philosoph einer Einladung des französischen Feldherrn nach Utrecht gefolgt fei und fich dadurch dem Saffe des Bolts im Saag ausgefett habe. Ueber diefe Busammentunft felbft ift viel gefabelt worben; auch bie erfundenen Beruchte über feine Reife nach Frankreich inupfen fich an diese Thatsache. Aus der geschichtlichen Folge der Begebenheiten, welche wir in ber Rurze bargelegt haben, erklären sich bie Umftände, unter benen Spinoza in den Niederlanden felbst mit einem Bringen bes französischen hauses in Berührung tommen follte.

Die Schilderung ber äußeren Verhältniffe führt uns auf die inneren Juftände des Landes, worin Spinoza lebte, und an welchen er bei aller Verborgenheit durch seine Schicksale wie durch seine Gefinnungen einen bemerkenswerthen Antheil nahm. Wir erinnern uns aus der Geschichte Descartes', welche Parteiungen den jungen um seine Existenz ringenden Föderativstaat bewegten und seine Einigkeit in Gesahr brachten. Der oranischen Partei stand die republikanisch gesinnte gegenüber, stets auf der Hut vor monarchischen Uebergriffen, immer besorgt für die innere Freiheit des Gesammtstaats und die innerhalb der Föderation gewährte Selbständigkeit der einzelnen Provingen.

Mit den politischen Parteien gingen die religiösen und kirchlichen Hand in Hand, die Gomaristen und Arminianer, die Orthodogen und die freier Denkenden, die Bostianer und ihre Gegner: jene bestrecht, die Macht und Herrschaft der rechtgläubigen Nationalkirche zu fördern; diese bestrecht, die Glaubenssreiheit und kirchliche Selbst= bestimmung der Gemeinden aufrechtzuhalten. Dieselben Interessen verbanden die Orthodogen mit der oranischen Partei, die Liberalen mit der republikanischen; dort überwogen die centralistischen, hier die

föderalistischen Beftrebungen, welche in den Augen der Gegner als gefährliche Sondergelüste erschienen. In der Jugendzeit Descartes' stand an der Spise der oranischen Partei der Statthalter Moris von Naffau, an der Spise der republikanischen Oldenbarneveldt, der Großpensionär von Holland; die oranische siegte auf dem politischen und kirchlichen Felde, das Haupt der Republikaner siel auf dem Schaffot, und gleichzeitig wurden durch die Synode von Dordrecht die Arminianer von der Kirchengemeinschaft ausgeschlossen.<sup>1</sup> Sie sind später im Lande wieder geduldet worden und haben unter dem Namen der "Collegianten" einzelne freie Gemeinden, namentlich in Amsterdam und Rijnsburg gebildet. Diese Collegianten sind im Leben Spinozas von Bedeutung.

Ohne Zweifel waren Geltung und Einfluß ber Oranier in ben Berhältniffen der befreiten Niederlande tief begründet. Nach dem Tode Wilhelms I. (1584) vereinigten seine Söhne Moriz (1584—1625) und Friedrich Heinrich (1625—1647) in ihrer Person die Statthalterschaft der meisten Provinzen mit dem Oberbesechl über die gesammte Band= und Seemacht, der Würde des Generalcapitäns und Admirals. Der Staat war auf den Krieg gegründet und bedurfte einer wohl= organisirten Wehrkraft, der militärischen Einheit und Führung: darauf beruhte das Gewicht und die Popularität der oranischen Partei, welche deshalb die friegerisch gesinnte Politik vertrat und feithielt, während die Gegenpartei ebenfalls aus patriotischen Interessen so viel als möglich den Frieden anstrebte.

So lange ber Kampf mit Spanien bauerte, stärkte sich immer von neuem das Anschen ber oranisch Gesinnten, und die Sonderbestrebungen in Staat und Rirche erschienen als gemeinschädbliche, selbst hochverrätherische Versuche. Die Sache änderte sich mit dem weschhälischen Frieden. Jetzt schie Beit der friedlichen Entwicklung, der Erleichterung der Militärlasten, der Reduction der Armee gekommen. Wilhelm II., der Sohn Friedrich Seinrichs, Statthalter und Generalcapitän (1647—1650), wollte die Erhaltung der ungeschwächten Wehrtrast und die Fortsetung ves Krieges im Vunde mit Frankreich; darüber entstand zwischen ihm und den Generalstaaten ein Conflict, welchen er gewaltsam nach dem Beispiel seines Oheims lösen wollte; er starb und hinterließ einen noch ungeborenen Erben, ben nachmaligen Wilhelm III.

8•

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Bgl. biefes Wert: Bb. I. Buch I. Cap. II. S. 163-164.

Die Gegenpartei siegte, die erledigte Statthalterschaft wurde nicht wieder besetzt und bie Provinz Holland erließ das sogenannte "immerwährnde Ebict" (1667), nach welchem die Bürden des Statt= halters und des Generalcapitans nie mehr in derselben Berson vereinigt fein follten. Der leitende Staatsmann diefer republikanischen Zeit, in welcher die Riederlande ihre Seefriege mit England und Portugal zu führen hatten, war Johann de Witt aus Dordrecht, feit 1653 Großpensionär von Holland. Patriot und Republikaner ohne Makel, hatte biefer hochgebildete Mann mit der kundigsten und geschickteften Sand in der schwierigsten Zeit fast zwanzig Jahre bas Steuer der General= ftaaten glücklich geführt, als der Krieg mit Frankreich ausbrach und die Niederlande fast unbewehrt traf, die Festungen in Verfall, bie Landmacht im Zuftande ber größten Schwäche. Die oranische Partei war durch den Gang der Dinge gerächt, die republikanische hatte ihre Sache verloren; Johann be Witt, ber alles versuchen wollte, um den Frieden zu erhalten, erschien als Landesverräther; fein älterer Bruder Cornelius, Bürgermeifter von Dorbrecht, wurde fälfch= lich beschuldigt, den Meuchelmord Wilhelms III. geplant zu haben, er wurde im haag eingekerkert, gefoltert, und nach ber überftan= benen Qual wurden beide Brüder einem rasenden Böbel preisgegeben, der sie auf kannibalijche Art ermordet und die Leichen zersleischt hat. (29. Juni 1672.)

Johann de Witt befolgte auch in kirchlichen Dingen die Grundsätze der republikanischen Politik, er trat der Herschlucht der Orthodozen entgegen und dulbete keine Einmischung der Religion in die Angelegenheiten des Staats; er war ein Freund und Gönner Spinozas, womit nicht gesagt sein soll, daß er seine philosophischen Ansichten theilte. Beide Männer stimmten darin überein, daß der Religion keine Art politischer Herrschaft zukomme. Spinoza war mit voller Ueberzeugung ein Anhänger des Staats, der dem Glauben und der Religion diejenige Freiheit gewährt, welche sie braucht, und diejenige Herrschaft nimmt, welche sie zu ihrer eigenen Verunskaltung sich anmaßt: darum war er von Grund aus der jüdischen Theokratie abgeneigt, ein Freund der stillen Gemeinden, wie die Collegianten und Mennoniten waren, und in seiner politischen Gesinnung von ganzem Herzen ein Riederländer aus der Beit des Johann de Witt.

116

## Biertes Capitel.

## Spinozas Leben und Charakter.

## I. Die Periode der Lehrjahre.

1. haus und Familie.

In einem an der Houtgracht in Amfterdam, ganz in der Nähe der alten portugiefischen Synagoge gelegenen, hübschen Raufmanns= hause, deffen damalige Gestalt heute nach mehrsachen baulichen Ver= änderungen nicht mehr kenntlich ist, soll Baruch Spinoza<sup>1</sup> den

<sup>1</sup> Die portugiefische Form bes Namens heißt de Espinosa (d'Espinosa, Despinosa), die lateinische und französische ist oder follte de Spinosa sein, die niederländische ist de Spinoza. So hat sich der Philosoph selbst in dem handschriftlichen Entwurf des Briefes an Isaat Orobio unterzeichnet (Vloten, Supplementum). Bahle hat in seinem Wörterbuch diese niederländische Schreibung angenommen, sie ist auch im Lateinischen und Deutschen die geläufige geworden und hat die falsche Aussprache des Namens veranlaßt. Wir sprechen den vorletzten Buchstaben nicht nach niederländischer Art (als ein weiches s), sondern nach unsterer. Das de vor dem Namen hat nicht die Bedeutung des Abels, sondern nur einfacher Familienhertunst.

Nach den jüngsten Ergebnissen, welche Meinsma durch seine Rachforschungen in den Amfterdamer "Puyboecten" gewonnen hat, find wir über bie Sertunft und Familie des Philosophen etwas genauer unterrichtet. Der Bater Michael b'Espinoza ift noch in Portugal zu Figueiro bei Coimbra geboren (1600) und wohl in früher Jugend mit feinen Eltern nach Amfterdam getommen, wo er fich bem hanbel gewidmet und breimal verheirathet hat. Aus ber ersten Ghe (ge= foloffen 1620) ftammt Rebeda, aus der zweiten (gefoloffen 1628) ftammen Mirjam und Baruch, bie britte (aefcoloffen 1641) ift wohl kinderlos geblieben. Baruch war fechs Jahre alt, als er feine Mutter verlor, beren Familienname Anna Debora b'Efpinoza war: feine Stiefmutter hieß Efther b'Efpinoza. Es gab verfoiebene Zweige bes namens Efpinoza, ber bamals in ber Judengemeinde von Amfterdam verbreitet war. Unfer Spinoza hatte auch einen Bruder Alaak, von bem aber alle näheren Spuren fehlen, ausgenommen ein Grabstein, ber ihn als ben Sohn des Michael d'Espinoza und feinen Todestag als ben 26. Sept. 1649 bezeichnet. Stammt er aus der erften ober aus der britten Ehe? Da von einem mehr als zwanzigiährigen Bruder Spinozas wohl etwas verlautet haben würde, so ift anzunehmen, daß er in frühem Rnabenalter gestorben ift.

Die Eltern Spinozas haben zuerft in "Bloyenburgh", einer Art Ghetto, gewohnt und erft nach vermehrtem Wohlstande das Haus an der Houtgracht «'T. opregte Tapeythuys» bezogen, welches im Jahre 1743 umgebaut wurde. Wahrscheinlich ift also in diesem Hause Baruch Spinoza nicht geboren worden. 24. November 1632 geboren sein. Er hatte zwei ältere Schwestern, Rebecka und Mirjam, von benen die erstere unverheirathet blieb und wahrscheinlich vor dem Bruder starb, die zweite ihren Stamm= und Glaubensgenossenossen Samuel de Cassers zum Manne nahm und einen Sohn (Daniel) hinterließ, welcher nachmals mit unter den Erben des Philosophen auftrat. Die Eltern waren ehrbare und wohlhabende Handelsleute, die den einzigen Sohn, dessen außerordentliche Fähig= teiten sich früh bemerkbar machten sorgsältig unterrichten ließen und dem jüdischen Gelehrtenberuf widmeten. Daß sie, wie Lucas berichtet, zu arm waren, um aus ihrem Sohn einen Rausmann zu machen, ist so wenig glaubhaft, als daß dieser, wie Seb. Kortholt wissen will, zum größten Berbrusse bes Baters die gelehrte Lausbahn er= griffen habe.

Es scheint, daß Michael Spinoza, der Vater, ein verständiger, aller Scheinfrömmigkeit abgeneigter Mann vorurtheilsfreier und mar, welcher den Sohn früh vor den Seuchlern in der Religion warnte. Wenigstens erzählt Lucas und nach ihm Boulainvilliers ein Geschicht= chen, welches ben Eindruck einer Thatsache macht und bie Sinnesart bes Baters wie bes Sohnes charakterifirt. Eine alte, fehr glaubenseifrige, aber zugleich unredliche und gewinnfüchtige Judin war jenem eine Summe Gelbes iculbig. Als der Zahlungstermin gekommen, wurde ber zehnjährige Baruch, bem ber Bater die Frau als ein Beispiel ber Heuchelei bezeichnet hatte, beauftragt, die Schuld einzuziehen. Die Jüdin ließ ben Rnaben warten und las eifrig in der Schrift, dann zählte fie ihm das Geld vor und that es selbft in den Beutel, indem fie den Anaben feierlich ermahnte, seinem Bater ähnlich zu werden und nie vom Bege des Gesehes zu weichen. Unterdeffen hatte fie zwei Dukaten auf die Seite gebracht. Baruch aber, mißtrauisch gegen die Seuchlerin, zählte das Geld nach und entbedte den Betrug. Er habe feitdem das Gethue der Scheinfrommen noch oft beobachtet. Später hat er zwar mit Gelbgeschäften nichts mehr zu thun gehabt, aber auch in den Dingen, welche die Rabbiner ihn lehrten, nicht unterlaffen, die vorgezählten Summen nachzuzählen.1



Daß ber Philosoph nicht in Amsterbam geboren, sondern mit seinen Eltern aus Spanien erst eingewandert sei, ist eine allen Zeugnissen widerstreitende Bermuthung, welche Graetz auf eine von ihm mitzverstandene Briefstelle Spinozas gründet (Gesch. d. Juden. Bd. X. Noten. S. VI.) – <sup>1</sup> La vie de Spinoza. (Hamb. 1735.) pg. 35-36. Réfut. (Bruxelles 1731). pg. 80-82.

## 2. Die Rabbinenschule. "Der Baum bes Lebens."

In der jüdischen Schule seiner Baterstadt empfing Baruch Spinoza seine hebräische Bildung; er durchlief alle Stusen berselben von den Elementen der Sprache bis zu den heiligen Schriften des alten Testaments, erst wurde der Pentateuch (die Bücher Mosis) gelesen und ins Spanische übersetzt, dann die Propheten; in den drei höchsten Classen wurde der Talmud studirt, erst die Mischna, dann die Gemara. In den beiden höchsten Classen unterrichteten Isaat Aboab und Saul Levi Morteira. Zu dem Studium der Bibel und des Talmud kam das der Commentatoren und jüdischen Philosophen, unter welchen Ibn Esra und Maimonides hervorragten.

Dieses ausgebreitete Gebiet jüdischer Theologie durchforschte Spinoza lernbegierig und mit rastlosem Eifer. Kaum fünfzehnjährig, war er, wie Lucas und Boulainvilliers berichten, des Hebräischen ganz mächtig, in der Bibel und im Talmud durch wiederholte Lectüre einheimisch und durch eigenes Nachdenken ein solcher Prüfer der heiligen Urkunden, daß er Schwierigkeiten und Probleme fand, welche ihm die Rabbiner nicht lösen konnten.

•

Sein Forschungseiser führte ihn auch zu dem Studium kabba= lift ischer Schriften, die selbst unter seinen Lehrern und Mitschülern An= hänger gewonnen hatten. Mit den Problemen kamen die Zweisel an dem überlieserten Glauben. Da er sie aber bescheiden und zurüchaltend äußerte, so ahnte man nicht, wie weit sie reichten, und sah in ihm ein künstiges Licht der Synagoge. Namentlich soll Saul Levi Morteira, der angeschenste Talmudist in Amsterdam, große Hoffnungen auf diesen sieblingsschüler gesetzt haben. So wird berichtet. Es ist neuerdings fraglich gemacht geworden, ob Morteira sein Lehrer war, denn in den genauen Schülerlisten desselben habe sich der Name Spinozas nicht gesunden; indessen kann wohl kaum bezweiselt werden, daß er ihn gekannt und unterrichtet hat, da Spinoza die Rabbinenschule besuchte, während Morteira der erste und vornehmste ihrer Lehrer war.<sup>1</sup>

### 3. Die Neigung zur Philosophie.

Spinoza hatte die jüdische Theologie und Theosophie durchstudirt, und der letzte Erfolg war, daß er sich davon losriß, im Innersten unbefriedigt. Statt des Rabbiners war ein Steptiker aus ihm geworden. •

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Vloten: B. de Spinoza naar leven etc. S. 22. Aanmerk. 2.

Er dürftete nach Erkenntniß Gottes und ber Natur, und dieser Durst blieb ungestillt durch das alte Testament, den Talmud, die Commentatoren und die Kabbala. Die ersten Philosophen der neuen Zeit haben es schwer, die Selbständigkeit zu erringen, welche zu dem Werke der freien und voraussezungslosen Erkenntniß gesordert wird. Ihre Jugend und Erziehung ist unter die Macht der Tradition gegeben, welche mit einem geheiligten Ansehen und einer massenheiten Schulweisheit die Röpfe gesangen nimmt und die Geistesfreiheit bei Zeiten unterjocht: Descartes in der Jesuitenschule von La Fleche, Spinoza in der Rabbinenschule von Amsterdam; jener ein Schüler des strengsten Ordens im Sinne der päpstlichen Autorität, dieser ein Jünger des Talmud!

So foll es fein, nur die schwer errungene Selbständigkeit ift die echte. Beide haben gründlich gelernt, was sie lernen konnten, sie haben beide eine Meisterschaft über den erlernten Stoff erreicht und find bewunderte Schüler gewesen; am Ende ihrer Lehrjahre waren beide dem Geist der Schule, welche sie erzogen hat, innerlich vollkommen entfremdet und in ihrem Urtheil weit überlegen. Es sollte Descartes sein, der dem jugendlichen Spinoza den begierig gesuchten Weg aus seinen Zweiseln zur Geistesfreiheit und zur wahren Erkenntniß er= leuchtete.

Wir lesen in der Vorrede der nachgelassenen Werke Spinozas: "Er hatte sich in frühem Alter eine gelehrte Bildung angeeignet und als Jüngling viele Jahre lang mit der Theologie beschäftigt. Als nun die Zeit jener Geistesreife gekommen war, die zur Erforschung der Natur der Dinge erforderlich ist, widmete er sich ganz der Philosophie. Da ihn aber die Lehrer und Autoritäten auf diesem Gebiet unbefriedigt ließen, so entschloß er sich, von dem höchsten Wissenrfte beseelt, die eigene Kraft zu versuchen. Und hier sand er in den Werken des erhabenen Rens Descartes den mächtigsten Beistand."

Aehnlich berichtet Colerus: "Er verließ die Theologie, um sich völlig ber Naturwissenschaft hinzugeben. Lange ging er mit sich zu Rathe, wen er zum Führer auf diesem Wege nehmen sollte. Da sielen ihm enblich die Schriften Descartes' in die Hände, er las sie mit der größten Begierde und hat später oft erklärt: was er von philo= sophischer Erkenntniß besite, habe er aus dem Studium dieser Werke gewonnen. Vor allem entzückte ihn jener Grund= sat Descartes': daß nichts für wahr zu halten sei, was nicht aus den

fichersten Gründen bewiesen worden." Es ist gut, sich diese historischen Zeugniffe aus besten Quellen zu vergegenwärtigen, um die Entstehung der Lehre Spinozas aus dem richtigen Gesichtspunkte zu beurtheilen und nicht allerhand kleine Entlehnungen zu suchen, welche in der Hauptsfache nichts, in Nebensachen Geringes erklären und den Eindruck machen, baß die Sucher den Walb vor Bäumen nicht sehen.

## 4. Die lateinische Schule. Franz van den Ende.

Das Studium ber Originalwerke Descartes', namentlich ber grundlegenden, setzte die Renntniß der lateinischen Sprache voraus; Spinoza mußte diese Sprache schon verstehen, um die Schriften seines Führers leicht und schnell zu durchdringen, er mußte den Gebrauch derselben erlernt haben, um selbst seinem Beitalter und der Welt ein Lechrer der Philosophie werden zu können. Und er hat sich diese Vilbung in einem bewunderungswürdigen Grade erworben, denn die lateinische Form seiner Schriften ist so klar und durchsichtig, dem Inhalte jedesmal so vollkommen entsprechend und angemessen, in ihrem Gepräge so sicher und selt, daß sie in der Bedeutung, worin dieses Wort allein gelten sollte, classis in ihrer Art genannt werden darf. Es ist kein Zweisel, daß die lateinische Schulung dem Studium der cartesianischen Schriften vorausging, wie dieses dem Bruch mit der Synagoge.

War Spinoza in seinem fünfzehnten Jahre (1647) ein aus= gemachter Talmudift und in seinem vierundzwanzigsten ein ausge= ftoßener Apostat, so fällt seine lateinische Bildung, die er außerhalb ber Rabbinenschule empfing, jedenfalls in die Zwischenzeit, wenn ihre Unfänge nicht noch früher find, benn bie portugiefischen Juben in Amfterdam, wenn sie es irgend vermochten, ließen ihre Söhne gern nach dem Vorbilde der höheren niederländischen Cultur auch in der classischen Philologie unterrichten. Nach Colerus' Erzählung genoß Baruch Spinoza diesen Unterricht schon als Anabe. Er lernte die Sprachen leicht und hatte einen nicht geringen Umfang in der Renntniß und bem Gebrauche romanischer und germanischer 3biome; außer ber portugiesischen und spanischen Sprache verstand er frauzösisch und italienisch, außer ber nieberländischen auch deutsch; dazu tam die vorzügliche Renntniß bes Sebräischen, worin er später felbst eine Grammatik auf neuen Grundlagen entwerfen wollte; dazu die la= teinische Sprache.

Den erften Unterricht in der letzteren ertheilte ihm ein Deutscher, beffen Rame unbekannt ift; die höhere philologische Bilbung empfing er in ber Schule des Arztes Franz van den Ende in Amfter= dam, der als gelehrter Humanift befannt und als philologischer Lebrer allgemein gesucht war. 1 Die reichsten Leute der Stadt schidten ihm ihre Söhne. Die Beschäftigung mit der alten heidnischen Litteratur und mit den neueren Naturmiffenschaften hatte die Denkart diefes Mannes bem kirchlichen Glauben, nicht bloß dem römisch=katholischen, worin er geboren war, völlig entfremdet; er war ein sogenannter Frei= geift und wirkte auch in biefem Sinn auf feine Schuler. Sein Unterricht wurde verbächtig, und man entbedte endlich, sagt Colerus, daß er in den jungen, ihm anvertrauten Leuten ben Saamen bes Atheismus ausstreute. "Dies ift eine Thatsache", fügt er hinzu, ."welche ich, wenn es nöthig fein follte, burch bas Zeugniß mehrerer ehrbarer Leute, die noch leben, beweisen könnte; biese guten Leute segnen noch heute ihre Eltern im Grabe dafür, daß fie den Sänden eines fo gottlosen Lehrers entzogen und bei Zeiten der Schule des Satans entriffen worden find."

Es ift bemnach nicht unwahrscheinlich, daß unter der Ein= wirkung jenes Mannes Spinoza sich nicht bloß in der lateinischen Sprache vervollkommnete, sondern auch die ersten Anregungen zu dem Studium der Naturwissenschaften und der Werke Descartes' empfing. Jedenfalls war van den Ende mit den letzteren bekannt. Auch die Philosophen der Renaissance, welche die naturalistische Weltanschanung gegen die kirchliche vertheidigt und ins Felb gesührt hatten, müssen bem freigeistigen Manne von Interesse gewesen sein. Unter diesen war keiner bedeutender und kühner als Giordano Bruno, und da Spinoza die Schriften dessent zu haben scheint, so mag die Anregung dazu wohl von Franz van den Ende ausgegangen sein.<sup>2</sup>

Die letzten Lebensjahre des gelehrten Arztes waren abenteuerlich und sein Ende höchst tragisch. Rachdem er in Amsterdam wahrscheinlich durch den Ruf eines Atheisten Geltung und Lebensunterhalt verloren hatte, ging er nach Paris (1671), wo er in der Vorstadt St. Antoine eine neue Schule eröffnete und zuletzt wegen eines poli= tischen Verbrechens am Galgen endete (1672). Es ging das Gerücht, er habe den Dauphin tödten wollen. In Wahrheit hatte er sich in

<sup>1</sup> Seine Lebenszeit fällt in die Jahre 1600—1672. — <sup>2</sup> Vgl. diese Werk. Bd. I. Ginleit, Cap. VI. S. 97—103.

einer politischen Verschwörung, welche in dem Kriege Ludwigs XIV. mit ben Niederländern diesen die Normandie ausliesern wollte, als Unter= händler brauchen lassen. Der Chevalier Rohan und La Tréaumont standen an der Spize und benützten, wie de la Fare in seinen Me= moiren erzählt, "einen holländischen Schulmeister" als Werkzeug.<sup>1</sup>

## 5. Claria Maria van ben Enbe.

Spinoza soll in dem Hause seines Lehrers außer dem Unterricht und ben Anregungen, welche ihm zu Theil wurden, noch eine andere Anziehungstraft gefunden haben, die fein Herz ergriff. Eine der Töchter bes gelehrten und freigeistigen Arztes bieß Claria Maria; fie war nicht schön, aber gelehrt, lateinisch geschult, unterrichtet und unterrichtend, geiftvoll, heiteren Sinnes und kundig ber Musik; biefe Reize gewannen ihr die Neigung Spinozas, der später oft befannt hat, daß er sie geliebt und die Absicht gehabt, sie zu heirathen. In einem Mitschuler, Dird Rerdrind aus hamburg, fand er einen gludlicheren Nebenbuhler, ber mit Sulfe eines Verlenschmucks, welchen er feiner Lehrerin schenkte, ben Preis ihrer Liebe davontrug; fie murde Rercfrincts Frau, nachdem diefer zum Katholicismus übergetreten. So erzählt Colerus die Sache mit Sinweisung auf Bable und Seb. Rortholt. Bayle wiederholt nur, was Rortholt berichtet; biefer aber weiß nichts von der Liebesgeschichte Spinozas, sondern nur, daß er in der lateinischen Sprache von einer gelehrten Jungfrau zugleich mit Rercfrinc unterrichtet worden sei, der später jene Lehrerin geheirathet habe. Dagegen sagt Colerus nicht ausbrücklich, daß Spinoza ihr Schuler gewesen, sondern nur, bag er fie im hause bes Baters oft zu feben und ju sprechen Gelegenheit gehabt und, wie er es felbst befannt, liebaewonnen habe.

Ein Theil biefer Erzählung zerfällt in nichts vor ben chronologischen Thatsachen, welche neuerdings Rammelmann Elzevier aus Amsterdamer Heirathsregistern veröffentlicht und van Bloten in seiner Lebensgeschichte Spinozas mitgetheilt hat: die Ehe zwischen Rerckrinck und Claria Maria van den Ende wurde den 5. Febr. 1671 geschlossen, jener war damals 32, diese 27 Jahre alt.<sup>2</sup> Jur Beit des Bannfluchs war Claria Maria zwölf Jahre, später kann van den Ende nicht

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Vloten: B. de Spinoza naar leven en werken. S. 21. – <sup>2</sup> Vloten: B. de Spinoza. S. 21–22. Aanmerk. 3. Die Mittheilung R. Elzeviers fand im «Navorscher». (1852).

mehr Spinozas Lehrer gewesen sein: es ist baher unmöglich, daß die Tochter jemals seine Lehrerin war. Seb. Kortholt und durch ihn Bayle waren falsch berichtet. Auch daß der sieben Jahre jüngere Rerckrinck sein Mitschüler bei van den Ende gewesen, ist zu be= zweiseln.

Hätte Spinoza nicht felbst, wie Colcrus gewiß glaubwürdig berichtet, öfter von seiner Neigung gesprochen, so würden wir die ganze Liebesgeschichte für eine Erfindung halten. So lange er in Amsterdam lebte, war Claria Maria ein Kind; als er die Rähe Amsterdams für immer verließ, war sie sechszehn Jahr. Wir wissen aus seisen Briesen, daß er auch von Rijnsburg und Boorburg aus Reisen nach Amsterdam machte (wie im Herbst 1661, im Monat April 1663, Ende März 1665) und dort wochenlang blieb.<sup>1</sup>

Gewiß hat er in dem Hause des befreundeten Lehrers viel verkehrt; in dieser Zeit muß er die Neigung für die Tochter deffelben ernsthaft gefaßt und an eine Ehe mit ihr gedacht haben. Darf eine Vermuthung geäußert werden, so würde ich die Zeit, in welcher Spinoza wohl am hoffnungsvollsten in die Zukunst blickte und am längsten besuchsweise in Amsterdam verweilt hat, im Hindlick auf jenen Heirathsgedanken für die günstigste halten: es war der Mai des Jahres 1663, vor der Veröffentlichung seiner ersten Schrift.<sup>2</sup> In seinen Briesen findet sich nirgends der Name Franz van den Ende.

Das Glück der Liebe, wenn Spinoza jemals leidenschaftlich bavon ergriffen war, ist ein flüchtiger Traum gewesen, dem bald die Ent= sagung für immer folgte, welche für das Gemüth dieses Mannes kein schweres Schicksal, sondern die ihm gemäße und dauernde Grund= stimmung war. In seinem Herzen hatten die Leidenschaften keine stürmische und niederschlagende Herrschaft. Man darf sich die Liebe und Entsagung Spinozas nicht sentimental und schwermüthig vor= stellen; dieser Kopf ist zu hell, um sich von glücklichen Empfindungen täuschen und von traurigen drücken zu lassen Seben Spinozas eine empfindsame Herzensgeschichte zu machen, muß man seinen Kopf vergessen und auf die Darstellung dieser seiner eigentlichen Charakterhöhe Berzicht leisten.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ep. IV und IX (Oldenburg). Ep. XXXVIII (Blyenbergh). — <sup>2</sup> Ep. IX.

# II. Der Bruch mit bem Jubenthum.

1. Innere Conflicte.

Wir haben von Spinoza keine Selbstbekenntnisse, die uns die Rämpfe schildern, welche er als jüdischer Theologe in sich erlebt hat, bevor er zu der Entscheidung kam, welche jede innerliche Geistes= gemeinschaft zwischen ihm und der Synagoge aufhob. Er suchte Licht und fand Dunkel; er wollte Wahrheit und Erkenntniß, und je reifer er wurde, um so deutlicher mußte er sehen, wie die jüdische Schristgelehrsamkeit auf ganz anderen als wissenschaftlichen Grundlagen ruhte, wie das mosaische Geschessichtem vielmehr nationale und politische als wahrhaft religiöse Zwecke im Sinn hatte, wie endlich die kabbalistlichen Bücher in der Erklärung der Schrist und in der Erkenntniß der Natur der Dinge von jeder Art gründlicher und klarer Einsicht auf das Weitesste

Er hatte in den Schriften des alten Teftaments eine solche Reihe von Widersprüchen erkannt, einen solchen Mangel an Zu= sammenhang und Uebereinstimmung gesunden, daß in seinen Augen das Ansehen, welches der jüdische Slaube jenen Urkunden zu= schreibt, nothwendig erschüttert wurde. Diese Ueberzeugungen hatten sich in ihm allmählich und ruhig besestigt; sie waren entwickelt, als er den Rabbinenberuf noch vor sich sah, denn er bemerkt in dem neunten Capitel seines theologisch=politischen Tractats, wo er von der Entstehung und Composition der alttestamentlichen Geschichtsbücher handelt: "Ich schreibe hier nichts, was ich nicht längst und lange bedacht habe, und obwohl ich von Kindheit an mit den gewöhnlichen Anslichten über die Schrift erfüllt worden bin, so konnte ich sie doch zuletzt nicht mehr gelten lassen".

Er spottet ber Leute, welche alle biblijchen Schriften für unverfälscht durch Gottes wunderbare Fürsorge halten und in ihren Sternchen und Hätchen die tiefften Geheimniffe suchen. "Ich habe noch außerdem einige kabbalistische Schwäßer gelesen und kennen gelernt und mich über ihren Unsinn nie genug wundern können." Die Stelle bezeugt, wie Spinoza über die Rabbalisten dachte, beren Schriftbeutung mit ihren speculativen Lehren so genau zusammen= hängt, daß der Philosoph unmöglich jene für Geschwäh und diese für Weisheit gehalten haben kann. Wir wollen damit die Bersuche zuruckweisen, welche man schon früh und neuerdings wiederholt gemacht hat, den von der Synagoge verstoßenen Spinoza durch die Hinterthüre der Rabbala wieder unter die Juden zu bringen.

#### 2. Aushorchung und Berhör.

Sein Uebergang aus der jüdischen Theologie zur freien, in dem Studium der Werke Descartes' geschulten Philosophie war durch eine Rataftrophe bezeichnet, welche seinen stüllen Lebensgang gewaltsam unterbrach. Er gerieth mit der Synagoge in Zwiespalt und wurde zuletzt als ein Abtrünniger seierlich ausgestoßen. Ueber die einzelnen Vorgänge, welche der letzten und äußersten Maßregel vorausgingen, sind wir nicht mit historischer Sicherheit unterrichtet. Es scheint, daß die Synagoge den offenkundigen Bruch vermeiden wollte, und daß auch Spinoza von sich aus nichts that, um eine solche Ratastrophe heraus= zusorbern, so wenig er dieselbe sürchtete; es lag nicht in seiner Natur, gewaltsame Scenen herbeizusühren, noch weniger aber vermochte sein Charakter ein anderer zu scheinen, als er war, denn jede Arl der Hoeuchelei war ihm unmöglich.

Nachdem er die Glaubensgemeinschaft mit der Synagoge inner= lich aufgegeben, tonnte er biefelbe nicht mehr mit bem früheren Gifer äußerlich bethätigen, er wurde daher zurüchaltender mit feiner Theilnahme am Cultus. Diese stille Absonderung war das erste Beichen feiner veränderten Gefinnung : boch erschien er in ben Augen der Synagoge zu bedeutend und als ein Gegenstand zu gewichtiger Hoffnungen, als daß jene Absonderung nicht hatte bedenklich auf-Man sah ihn mit Chriften, besonders mit Armi= fallen sollen. nianern und Mennoniten verkehren, die sich selbst von der öffentlichen Rirche getrennt hielten; er lebte in der Mitte eines fleinen Areises jubischer Altersgenoffen, auf die er einen lehrenden Einfluß ausubte. Der öffentliche Abfall eines folchen Mannes konnte dem Judenthum in Amfterdam ebenso nachtheilig werden als feine ungehinderte Birtfamkeit innerhalb ber Gemeinde. Unterdeffen pries der Rabbi Morteira feinen Scharffinn wie feine Bescheidenheit und fprach von ihm als einer fünftigen Saule ber Synagoge.

Zwei junge, mißgünstig gesinnte Männer, die als seine Mitschüler bezeichnet werden, drängten sich unter dem Scheine der Freundschaft und Wißbegierde an ihn heran, um ihn auszuhorchen; sie trugen ihm ihre Bedenken über einige wichtige Lehrpunkte in Ansehung Gottes, der Engel und der menschlichen Seele vor und wünschten von ihm zu hören:

ob Gott körperlich, die Engel wirkliche Wesen und die Seele unsterb= lich sei?

Spinoza wollte das Gespräch vermeiden und antwortete: "Ihr habt ja Mosen und die Propheten!" Da sie aber nicht abließen und mit der Miene des Eisers nach Wahrheit ihn weiter bestürmten, so erklärte sich Spinoza freimüthig und zeigte, wie man nach der Bibel Gott wohl als körperliches Wesen, die Engel als Phantome, die Seele als bloßes Lebensprincip ansehen dürfe. Damit brach er das Gespräch ab und blieb jedem weiteren Versuch, ihn auszuholen, verschlossen.

Jest kamen schlimme Gerüchte über seine Gesinnungen in Umlauf: der Rabbi Morteira sei verblendet, wenn er ihn für einen künstigen Pfeiler der Synagoge halte, vielmehr habe man von ihm nur Verstörung zu fürchten, er sei ein Berächter des Gesetzes und des heiligen Volks; das mosaische Gesetz gründe sich nach seiner Mei= nung nur auf politische Zwecke, nicht auf Erkenntniß Gottes und ber Natur, das jüdische Bolk in der Einbildung, das auserwählte zu sein, lebe in abergläubischem Wahn.

Er wurde vor die Schranken der Synagoge gefordert und verhört, die falfchen Freunde erschienen als Zeugen und beschuldigten ihn der Gesetzesverachtung, der Verhöhnung des jüdischen Volksglaubens und ketzerischer Ansichten über Gott, die Engel und die menschliche Seele, wobei sie sich auf seine Aeußerungen in jenem Gespräche beriefen. Spinoza blieb den Androhungen und Jornesausbrüchen der Richter gegenüber kalt: er bemitleide ihre Grimassen und fordere statt der gemachten Zeugenaussagen positive, unwidersprechliche Beweise.

Der Rabbi Morteira, von dem Vorgange unterrichtet, sei nach der Synagoge geeilt und habe nach vergeblichen Versuchen, ihn zu bekehren und zum Widerruf zu bewegen, seinen Lieblingsschüler mit Verwünschungen und Drohungen überschüttet; dieser aber sei undewegt geblieben und habe den Morteira aufgefordert, seine Drohungen wahr zu machen: er habe von ihm hebräisch gelernt, der Rabbi möge an ihm lernen, wie man excommunicirt. Bei diesen Worten habe jener seinen ganzen Zorn gegen Spinoza ausgespieen, die Verhandlung abgebrochen und mit dem Bannstrahl gedroht, doch habe er nicht an die Festigkeit seines Schülers geglaubt. So erzählt Lucas die Scene und nach ihm Boulainvilliers.<sup>1</sup>

<sup>1</sup> La vie de Spinoza. pg. 9-12. Réfut. pg. 11-15.

Offenbar find die einzelnen Züge nach dem Geschmack eines Biographen bramatifirt und erfunden, dem die Wuth der Glaubensrichter überaus lächerlich und ihr gegenüber das Verhalten des Angeklagten so erschien, wie in gleicher Lage der Biograph selbst sich benommen haben würde oder möchte. Man darf erwarten, daß Spinoza in jenem Glaubensverhör sich entschieden und surchtlos erklärt hat, aber nicht mit jenem schülerhaften, frechen und ungesalzenen Troz, der ihm namentlich gegen Morteira in den Mund gelegt wird. Sicher ist bie Thatsache des Verhörs und der Zeugenaussagen.

#### 3. Die Bestechung, bas Attentat und ber Bannfluch.

Die Bekehrungsversuche und Drohungen schlugen sehl. Man griff zu einem andern Mittel, um ihn, wenn nicht dem Glauben, doch wenigstens dem Namen des Judenthums zu erhalten und alles Aufsehen zu vermeiden. Die Rabbiner boten ihm einen Jahrgehalt von tausend Gulden, wenn er Jude bleiben und die Synagoge bisweilen besuchen wolle. Diese Thatsache steht sest. Spinoza selbst hat sie wiederholt dem Maler van der Spijd erzählt, von dem sie Colerus gehört; der Philosoph habe hinzugefügt, daß er jene Anerbietungen, auch wenn sie zehnmal größer gewesen, nie würde angenommen haben, denn er wäre kein Heuchler und sucht Geld, sondern Wahrheit.

Da nun Spinoza auf keine Art zu gewinnen war, so verbreitete fich unter seinen gläubigen Stammesgenoffen mehr und mehr bie Meinung, daß er ein ber portugiesischen Judengemeinde in Amsterdam schadliches Individuum sei, und ein Fanatiker hielt es für nützlich, ihn aus bem Wege zu räumen. Nach Bayle's Bericht foll ihn eines Abends beim Ausgange aus dem Theater ein Jude angefallen und mit einem Mefferstich im Gesicht verwundet haben. Spinoza felbst hat die Begebenheit seinem Hausgenoffen anders erzählt, und so hat fie Colerus von dem letteren vernommen. Eines Abends beim Austritt aus ber alten portugiesischen Synagoge habe er bemerkt, daß sich jemand mit einem Dolch in der hand an ihn herandränge, er sei nun auf feiner hut gewesen und bem Stoß ausgewichen, ber nur sein Aleid durchbohrt habe. Zum Andenken an dieses Attentat habe er den durchlöcherten Rock aufbewahrt. Die so beglaubigte Thatsache ist nicht zu bezweifeln und erklärt sich aus der Lage der Dinge. (Nur möchte man fragen: wie tam Spinoza bazu, mitten in dem schon

ausgebrochenen Conflict noch die Synagoge zu besuchen? Bielleicht haben die Berichterstatter, van der Spijct oder Colerus, die Sache mißverstanden, und die Scene ist nur in der Nähe der Synagoge und der Wohnung Spinozas vorgefallen.) Nach dem Mordverssuch konnte er sich in Amsterdam nicht mehr für sicher halten, und es ist wahrscheinlich, daß er schon damals eine Zuslucht außerhalb der Stadt gesucht hat.

Jest blieb ber Synagoge, um feiner loszuwerben, tein anderes Mittel übrig als die Ausstoßung aus der Gemeinde. Es giebt zwei Brade des jubischen Rirchenbannes: Nibbui und Cherem (Scha= matta): jener besteht in der Ausschließung für gewiffe Zeit (dreißig Tage) und erwartet Rücktehr und Reue, biefer bagegen ift ber förm= liche Bannfluch und besteht in der moralischen Bertilgung. Spinoza war auf Grund mündlicher Aeußerungen ber Gesetsverachtung angeflaat. Die Rabbiner beschloffen, den großen Bann (Cherem) über ibn zu verhängen, nachdem wahrscheinlich ber kleinere vorangegangen und erfolglos geblieben; biefer Beschluß wurde durch den Borftand ber Gemeinde ausgeführt und feierlich in der alten portugiefischen Synagoge verfündet.<sup>1</sup> Colerus erzählt, daß es der Rabbi Ijaat Aboab war, welcher ben Fluch ausgesprochen, boch habe er Näheres nicht ermitteln können, und es fei ihm nicht gelungen, von den Söhnen Aboabs bie Urfunde zu erhalten; sie gaben vor, daß sie unter den Papieren des Baters das Schriftflud nicht hätten auffinden können, aber es war klar, daß fie es nicht mittheilen wollten.

Erst in jüngster Zeit ift durch van Blotens Bemühung das mertwürdige Document aus dem jüdischen Gemeindearchiv ans Licht gezogen worden. Es war Donnerstag den 27. Juli 1656, als in der Synagoge von Amfterdam vor versammelter Gemeinde dieser Bannfluch über Spinoza verhängt wurde: "Die Herrn des Vorstandes thun euch zu wiffen, daß sie, längst kundig der schlimmen Gesinnungen und Handlungen des Baruch de Spinosa, durch verschiedene Mittel und auch durch Versprechungen bemüht waren, ihn von seinen bösen Wegen abzulenten. Da sie aber nichts ausrichten konnten, im Gegentheil täg=

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Diefe Synagoge steht nicht mehr. (S. ob. S. 107 flgb.) Wenn B. Coufin erzählt, daß er im Jahre 1836 einem Gottesdienst in der heutigen beigewohnt und während deffelden nur an Spinoza habe densen können, so durste er sich an diefem Orte nicht die Scene des Bannsluchs vorstellen. (Fragm. phil. 4. Ed. T. III. pg. 57-60.)

Fifder, Gefd. b. Philof. II. 4. Muft. 9. M.

lich immer neue Renntniß von seinen durch That und Wort befundeten entsetlichen Jrrlehren und Freveln erhielten und dafür viele glaub= würdige Zeugen hatten, welche in Gegenwart bes genannten Efpinofa ihr Beugniß ablegten und ihn überführten, fo haben fie dies alles vor ben herrn Rabbinern geprüft und mit beren Zustimmung die Ausftoßung des genannten Epinoja aus dem Bolke Israel beschloffen und belegen ihn mit folgendem Bann (Cherem). Nach dem Urtheile der Engel und bem Befdluffe ber Seiligen bannen, verftogen, vermunfchen und verfluchen wir ben Baruch be Efpinofa mit ber Zuftimmung Bottes und biefer heiligen Gemeinde im Angesichte der heiligen Bucher ber Thora und ber sechshundert breizehn Vorschriften, die barin geschrieben sind: mit bem Banne, womit Josus Jericho gebannt, mit bem Fluche, womit Elifa die Anaben verflucht hat, mit allen Ber= wünschungen, bie im Gesethe geschrieben fteben. Er fei verflucht bei Tag und fei verflucht bei nacht! Er fei verflucht, wenn er fclaft, und fei verflucht, wenn er auffteht! Er fei verflucht bei feinem Ausgang und fei verflucht bei feinem Eingang! Der herr wolle ihm nie verzeihen! Er wird feinen Grimm und Gifer gegen biefen Denschen lobern laffen, ber mit allen Fluchen beladen ift, die im Buche bes Besetzes geschrieben find. Er wird feinen Namen unter bem Himmel vertilgen und ihn zu seinem Unheil von allen Stämmen Israels trennen mit allen Flüchen des Firmaments, die im Buch des Gesetses ftehen. 3hr aber, die ihr an Gott eurem herrn festhaltet, möget alle leben und gedeihen! Hütet euch, daß niemand ihn mündlich ober fcriftlich anrebe, niemand ihm eine Gunft erweise, niemand mit ihm unter einem Dach, niemand vier Ellen weit von ihm verweile, niemand eine Schrift lefe, bie er gemacht ober geschrieben!"

Spinoza hatte sich nach dem Mordansall und vor dem Bannsluch wahrscheinlich schon aus Amsterdam entsernt und empfing das Urtheil der Synagoge schriftlich, er erwiederte dassellebe durch einen Protest in spanischer Sprache, welcher leider verloren ist, und ließ im Uebrigen die Sache, wie sie lag. Er war in seine Gedanken vertiest und bekümmerte sich wenig um die Bannslüche eines Glaubens, welcher ihm werthlos geworden. Was galten ihm noch die Rabbiner gegen Descartes? In ihm hatte er den Lehrer gefunden, den seist und vertausschreitssinn bedurste. Er hörte jetzt auf Jude zu sein und vertaussche den Namen Baruch mit dem gleichbedeutenden Benedictus. So nennt er sich in seinen Briesen und Schriften.

Nach Lucas' Erzählung habe er persönlich die Botschaft des Bannfluchs empfangen und dem Ueberbringer geantwortet: "Man zwingt mich zu einem Schritt, den ich selbst nur aus Scheu vor dem öffentlichen Aergerniß vermieden habe; jetzt ergreise ich den mir geöffneten Weg mit Freuden und habe den Trost, daß ich reiner von dannen gehe, als einst die Juden aus Aegypten, denn ich nehme von niemand etwas mit und bin mir keiner Schuld bewußt".<sup>1</sup> So viel ist gewiß, daß er mit dem Schickal, welches seine Stammesgenossen ihm bereitet hatten, zufrieden und einverstanden war.

Ueber die Erlebniffe Spinozas nach dem Bannfluch find die An= gaben unferer Biographen nicht übereinstimmend; nach Colerus hatte er Amfterdam verlaffen; nach Lucas und Boulainvilliers foll er fich bier noch einige Zeit aufgehalten und in dem haufe bes Fr. van den Ende die erfte Zuflucht gefunden haben, aber die Rabbiner, insbesondere Morteira, hätten den gefährlichen Apostaten nicht in derselben Stadt bulden wollen und es mit bem Beiftande ber reformirten Geiftlichkeit bei der Obrigkeit dahin gebracht, daß Spinoza für einige Monate aus ber Stadt verbannt wurde. Der Bunfch, ihn von dem Bertehr mit feinen jüdischen Freunden und darum von Amsterdam entfernt zu halten, war von seiten der Rabbiner natürlich: es lag in ihrem Intereffe, die polizeiliche Ausweisung zu betreiben, auch wenn Spinoza fich nicht mehr in der Stadt felbft, sondern nur in beren Rabe auf= Einige Gründe machen es wahrscheinlich, daß eine folche Daß= bielt. regel wirklich flattgefunden hat; auch Uriel ba Costa wurde bei ber Obrigkeit verklagt und von diefer bestraft; wir erfahren, daß später (nicht lange nach der Ausstloßung Spinozas) ben Juden in Amsterdam ber Bannfluch untersagt wurde, um die bürgerlichen Nachtheile, welche ber firchlichen Excommunication zu folgen pflegten und der Stadt un= bequem waren, zu verhüten2; endlich erscheint jene Rechtfertigungsschrift Spinozas erft bann vollkommen begründet, wenn fich auch bie politische Behörde in seine Sache eingemischt hatte. "Man weiß", sagt Bayle, "baß in ber Apologie, welche Spinoza bamals in spanischer Sprache verfaßt hat, vieles enthalten war, was später im theologisch=politischen Tractat veröffentlicht wurde." Nun war es die Absicht des letzteren nachzuweisen, daß ben religiofen Meinungen politische Freiheit gebühre

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> La vie de Spinosa. pg. 12—13. — <sup>2</sup> Graeh: Gefch. b. Juben. 18b. X. Noten. S. X.

und der Staat ungerecht und zweckwidrig handle, wenn er diese Freiheit nicht anerkenne, sein Interesse dem der Kirche unterordne und ihre Herrschaft über die Rezer unterstütze. War in der Apologie dieser Grundgedanke enthalten, so erscheint die Schrift dadurch veranlaßt, daß Spinoza in Folge seiner Ausstoßung aus der Gemeinde der Juden einen politischen Nachtheil erlitten hatte und sich mehr dem Staat als der Synagoge gegenüber vertheidigen wollte.

Dagegen ift gewiß nicht richtig, daß er zur Zeit der Katasttrophe, seit es während seiner Absonderung oder gar nach dem Bannsluch, erst mit Fr. van den Ende in nähere Verbindung getreten sei und jetzt erst, von christlichen Freunden dazu angetrieben, seine lateinischen Studien begonnen habe. Um diese zu vollenden, wäre der Zeitraum, welchen er in Amsterdam noch bleiben konnte, viel zu kurz. Die Nachrichten, welche Lucas über den ferneren Lebensgang des Philosophen giebt und Boulainvilliers ganz unkritisch mit benen des Colerus vermischt, sind unsicher und in wichtigen Punkten nachweislich falsch. Wir betrachten den Bannsluch als epochemachend in der äußeren Lebensgeschichte des Philosophen, und nachdem wir über den Zeit= punkt dessen nach den Briefen Spinozas auch mehr als einer Berichtigung bedarf.

# III. Die Periode ber Ginfamkeit und ber Berte.

1. Unabhängigkeit und Lebenserwerb.

Die Mittel waren erschöpft, welche seine Feinde aufzubieten vermocht: sie hatten nach einander versucht die Bestechung, den Meuchelmord, das Anathem und die Verbannung. Nie ist ein selbständiges Leben schwerer erkämpst, nie reiner und stüller gesucht worden als hier, wo ein Mensch mit seinen Eltern, seinem Volk und dem gewöhnlichen Glücke des Lebens brechen mußte, um seinen Gedanken leben zu können, und diese Schicksale so hinnimmt und erträgt, daß seine Gemüthsruhe nicht darunter leidet. Die ererbte Religion hat ihn verworfen und er sie, einem andern Glauben tritt er nicht bei, keiner der in der Welt geltenden Religionen gehört er mehr an, auch nicht äußerlich, dem Scheine nach, denn er verschmäht den Schein, er hat die Grundlagen verlassen, auf denen die menschlichen Gemeinschaften ruhen: er ist unabhängig und einsam. Diese Unabhängigkeit und Einsamkeit hat er sich dis zum lehten Athemzuge gewahrt, nach

Ŀ

dem er sie dem Schicksale mit unbeugsamer Beharrlichkeit abgerungen, fie waren sein einziges und höchstes Gut, die Lebensform, worin er fich wohl fühlte.

Um frei zu fein und ohne fremde Gulfe exiftiren zu können, mußte er selbft feinen Lebensunterhalt verbienen. Eine weife Borfcrift des Talmud macht den judischen Gelehrten zur Pflicht, neben ihrer Biffenschaft ein Handwert ober eine mechanische Runft zu erlernen, in beren Ausübung fie fich von ber Geistesanstrengung im Lefen und Erforschen der Schrift erholen sollen. Da der Geift nicht fortwährend thätig fein könne, so erschien gerade für die Talmudisten eine folche Rebenbeschäftigung nützlich und wohlthuend, damit in ihrem Leben ber Müffiggang, biefe Quelle übler Gewohnheiten, teinen Bu biesem Zweck hatte nun freilich Spinoza nicht Raum finde. nöthig, die Vorschrift des Talmud zu erfüllen. Aber er brauchte neben der Philosophie, die sein alleiniger Beruf war, ein Geschäft, welches ihn ernährte, und er wußte daffelbe mit feinen mathematischen und physitalischen Studien zu verbinden: er erlernte noch in Amfter= bam bie Runft optische Glaser zu schleifen, womit sich auch Descartes. wie wir wiffen, eifrig beschäftigt hatte, und er foll, wie Colerus ver= fichert, ein so geschickter Optikus gewesen sein, daß seine Gläser viel gesucht und noch aus feinem Nachlaß eine Menge berselben zu guten Preisen vertauft wurden.

Daneben war er Dilettant in der Zeichenkunft und versuchte sich gern im Porträt, natürlich nicht, um ein Geschäft daraus zu machen. Colerus selbst hat ein Heft solcher Zeichnungen in der Hand gehabt, ein Album, worin Spinoza Versonen seiner Bekanntschaft und unter anderen sich selbst in der Gestalt des Masaniello abgedildet hatte. Wenigstens versicherte van der Spijck, daß die Züge dieses Bildes benen Spinozas ähnlich waren. Ich vermuthe, daß er die Zeichen= kunst früh gelernt und jene Stizze in einer Zeit gemacht haben mag, wo die Geschichte des neapolitanischen Fischers im Munde der Leute war.

#### 2. Die Freunde in Amfterbam.

Die wenigen Freunde, mit denen er in Amfterdam in vertrautem Umgange gelebt, waren theils gleichgefinnte Altersgenoffen, praktische Mediciner, die seine naturwissenschaftlichen Interessen theilten und sich gern seinem geistigen Einfluß hingaben, theils abgesonderte Christen, wie Arminianer und Mennoniten. Am nächsten stand ihm ber Arzt Ludwig Meyer (ber Mitherausgeber ber nachgelaffenen Werke), ber sich auch durch eigene Schriften einen litterarischen Namen erwor= ben hat und uns als ein Mann von kurzem gedrungenen Körperbau und stark satwischer Gemüthsart geschildert wird<sup>1</sup>, dann Simon de Bries, einer der treusten enthusiastischen Verehrer des Philosophen. In diesen Freundeskreis gehören auch Johann Brefser (?) und Schaller (Schuller), beide ebensalls mit der praktischen Medicin beschäftigt. Jünger als die genannten war Albert Burgh, der eine Zeit lang den Umgang des Philosophen gesucht und später, nachdem er in Italien zur römischen Kirche übergetreten, mit der ungeschickleften Dreistigkeit einen Bekehrungsversuch an Spinoza gewagt hat.

Mit jenen Jugendfreunden in Amsterdam, beren wichtigste wir genannt haben, und benen sich noch einige andere zugesellt haben mögen, die wir nicht näher kennen, blieb Spinoza stets verbunden und unterhielt mit ihnen auch in der Ferne den geistigen Verkehr. Hier hatte er seine Zuhörerschaft. Dieser kleine Areis bildete eine Art Spinoza = Collegium, dem der Philosoph die ersten handschriftlichen Entwürfe seiner Lehre mittheilte, hier wurden diese Schriften gemein= sam gelesen, studirt und erklärt; bei schwierigen und dunkeln Stellen, welche man sich nicht aufzulösen wußte, legte man dem Philosophen Fragen und Bedenken vor und empfing bessen

Unter ben mennonitischen Freunden in Amsterdam sind vor allen zu nennen: Jarrigh Jellis (Jarig Jelles), der früher Gewürzhändler war, dann sein Geschäft aufgab und sich ganz dem contemplativen Beben widmete, er hat später als Mitherausgeber die nachgelassen Werke Spinozas veröffentlicht; dann der Buchhändler Jan Rieuwerz, der die Schriften des Philosophen mit Ausnahme des theologisch= politischen Tractats als Verleger herausgab; ein dritter dieser menno= nitischen Freunde, der uns nur aus einem Briese Spinozas bekannt ist, war Peter Balling.<sup>2</sup>

Die Arminianer, in ben Niederlanden kirchlich unterdrückt, zuerst burch die Synode von Dordrecht ausgestoßen, später geduldet, lebten als die Stillen im Lande. Ihre theologischen und kirchlichen Gegner waren auch die Feinde Descartes' und seiner Schule; eine zweite Synode von Dordrecht hatte die Lehre Descartes' in demselben Jahre

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Vloten: B. de Spinoza naar leven en werken. XIV. S. 117. Aanteek. 1. — <sup>2</sup> Ueber bie Amfterbamer Freunde zu bgl. Vloten: B. de Spinoza naar leven etc. IV. pg. 29. VII. pg. 52. — Ueber Breffer f. unten Cap. VI.

verbammt, als bie Juden den Bann über Spinoza aussprachen. Gie lebten ohne kirchliches Lehramt und ohne Dogmenzwang, nach ber Richtschnur criftlicher Sittenftrenge, und hießen nach ihren religiösen Busammenfünften und Betflunden (collegia) "Collegianten (Collectanten)", auch Rijnsburger nach bem Ort, wo fie ihren Saupt= fit hatten. Unter ben übrigen chriftlichen Secten fanden fie in einem Theil ber Mennoniten, welche in ben befreiten Niederlanden von jeher gebuldet waren, ihre nächste religiofe Berwandticaft ; baber vereinigten fich die Collegianten mit den milder und freier (arminianisch) denten= ben Taufgefinnten. Mit ber religiöfen Denkart biefer Leute, die ein ftilles, friedfertiges und fittenreines Leben führten, sympathisirte Spinoza und fühlte fich wohl in ihrer Mitte, es waren die einzigen Bemeinden, wo ber Fluch feiner früheren Glaubensgenoffen keinen Biederhall fand. In dem Kreife ber Collegianten find einige ungebrudte Schriften des Philosophen, auch handschriftliche Briefe aufbe= wahrt und in ihrem früheren Baifenhause zu Amfterbam («de Oranjeappel») erst jüngft entbedt worden.1

8. Das Landhaus und ber Aufenthalt in Rijnsburg (1656-1663).

Es war einer dieser stüllen Gemeinde, ber in seinem abgelegenen Bandhause an der Straße zwischen Amsterdam und Ouwerkert dem versolgten und durch meuchlerischen Angriff bedrohten Juden die erste Zuslucht bot. Hier blieb Spinoza während der nächsten vier Jahre (1656—1660) und folgte dann seinem Gastsfreunde nach Rijnsburg (bei Leyden) in die Mitte der Collegianten.

Da Heinrich Olbenburg ihn während der ersten Hälfte des Jahres 1661 hier besucht hat, so wird die Uebersiedelung wohl gegen Ende 1660 oder im Ansang des solgendes Jahres stattgesunden haben. In einer engen Straße, die noch heute im Munde der Leute "Spinozagäßchen (Spinozalaantjen)" heißt, wohnte der Philosoph in einem niedrigen unscheinbaren Häuschen<sup>2</sup> und blieb in Rijnsburg zwei Jahre oder etwas darüber, dis er im April 1663 nach Boorburg beim Haag zog und unmittelbar nachher eine längere Reise nach Amsterdam antrat.<sup>3</sup>

<sup>1</sup> S. vor. Cap. S. 115. — <sup>2</sup> Das häuschen zeigt auf einer Steintafel folgende Berfe aus Ramphuhsen's Morgenftunden als Inschrift: «Ach waren alle Menschen wijs En wilden daarbij wel Dan was de Aarde een Paradijs Nu is ze naar een Hel. Anno 1667». (Ach wären alle Menschen weis', Das herz auf rechter Stell', Dann wär' die Erd' ein Paradeis, Nun ist sie eine höll'.) — <sup>2</sup> hier haben sich bei den Biographen mancherlei Irrthumer eingeschlichen. Lucas weiß nichts von dem jahreEs ift daher, wie aus der unten stehenden Erörterung hervorgeht, über den Zeitpunkt, bis zu welchem Spinozas Aufenthalt in Rijnsburg

langen Aufenthalt bes Philosophen in bem Banbhaus zwischen Amfterbam und Ouwer ferf, er läßt ihn nach dem Bannfluch zu van den Ende und dann von Amfterdam gleich nach Rijnsburg gehen, wo er zwei Jahre bleibt. Colerus bagegen berichtet, baß er erft Anfang des Jahres 1664 seinen Aufenthalt in Rijnsburg genommen, hier den Winter zugebracht und fich dann sofort nach Boorburg begeben habe, von wo er (ben 20. Juli 1664), ben Brief an Peter Balling geschrieben. Daß Spinoza erft im Jahre 1664 Rijnsburg verlaffen habe, gilt auch bei ben heutigen Biographen als eine unbezweifelte Thatsache. Indeffen ift die Angabe falic. Er fcreibt ben 20. April 1663 von Rijnsburg an Ludwig Meyer: "Die Zeit meines Umzugs naht eilig heran (tempus migrandi festinanter accedit)".\* Und im Juli beffelben Jahres an Olbenburg: "Nachbem ich im Monat April meinen Hausrath hierher gebracht hatte, reiste ich nach Amsterbam (quum mense Aprili meam supellectilem huc transtuli, Amsteldamum profectus sum)".\*\* Giner der jüngsten Herausgeber der Werte batirt diefen Brief: "Rijnsburg im Mai ober Juni 1663" und fagt in ber Inhaltsangabe: "Ueberfiedelung nach Rijnsburg". Das Datum ber Zeit ist fallø, benn in ber Antwort Oldenburgs heißt es: "Sch habe ben Brief vom 17./27. Juli erhalten". Das Datum des Orts ift auch falic. Bruder ertlärt in feiner Anmertung: "Da Spinoza von 1661-1664 in Riinsburg blieb, fo barf das briefliche «hac transtuli» nicht von einem Wechfel bes Wohnorts gelten". \*\*\*

Wovon sollen die Worte denn gelten? Ift etwa kein Umzug gemeint, wenn Spinoza einige Zeit vorher an Meher schreidt: "Die Zeit meines Umzugs naht eilig heran?" Rach Kirchmann soll zwar diesen Worten gemäß der Wechsel des Wohnorts beabsichtigt, aber nicht bewerkstelligt worden sein; doch schreidt Spinoza einige Zeit später an Oldenburg: "Ich din umgezogen". Auch van Bloten ist so fest überzeugt, daß Spinoza dis in das Jahr 1664 in Rijnsburg geblieden sein müsse, daß er das Datum des Briefes an Meher (20. April 1663) für "offendar unrichtig" erklärt und die Jahreszahl 1664 fordert. So viel Verwirrung in einer so einsachen und handgreislichen Sache! Spinoza hat, wie aus seinen Briefen an Meher und Oldenburg herborgeht, seine Ueberstedelung von Rijnsdurg nach Boorburg gegen Ende April 1663 ausgestahrt.

Es giebt bafür noch einen britten Beweis, den man ganz überschen hat. Spinoza reiste nach jener Uebersiedelung nach Amsterbam, um bort die Herausgabe seiner Darstellung der Principienlehre Descartes' vorzubereiten, und tehrte dann in seinen Wohnort zurüct. Meyer schreibt die Vorrede und schickt sie Bem Philosophen, der sie mit seinen Randbemerkungen zurücksendet. Diese Antwort Spinozas ist erhalten, durch Cousin aufgefunden und im Jahre 1847 veröffentlicht worben. Es ist zu verwundern, daß sowohl van Bloten als die jüngsten Herausgeber und Uebersetzer der Briefe, wie Ginsberg und Kirchmann, dieses Schriftstück gar nicht gefannt haben. Der Brief ist datirt: "Boorburg, den 3. August 1663".++

• Ep. XXIX. — •• Ep. IX. — ••• B. de Spinoza opera. Ed. C. H. Bruder. Vol. II. Ep. IX. pg. 168. — † Vloten: B. de Spinoza. VII. S. 51. Aanteek. 1. — †† V. Cousin: Fragm. philos. IV. Ed. T. III. pg. 60-62.

136

gereicht hat, kein Zweifel. Sier entstand bie erste methodisch geformte Ausarbeitung feines Syftems, bie ben Freunden in Amfterdam mit= getheilt murbe. In einem Briefe vom 24. Febr. 1663, ber uns erft jest vollständig vorliegt, schreibt Simon be Bries: "Unfer Collegium ift in folgender Beife eingerichtet. Ein jeder, wie ihn die Reihe trifft, lieft und erklärt feiner Auffaffung gemäß beine Sate und wiederholt dann fämmtliche Beweise nach der von bir festgestellten Ordnung. Benn nun die gegebene Erklärung einen ober den andern nicht befriebigt, so werden bie Bedenken niedergeschrieben und dir brieflich vorgelegt, bamit bu uns aufflärft und wir unter beiner Leitung die Bahrheit gegen allen religiösen und chriftlichen Aberglauben verthei= bigen und bem Angriffe ber ganzen Belt Trop bieten können." "Ĵá fage bir für beine, mir von B. Balling mitgetheilten Aufzeichnungen ben beften Dant, fie haben mir große Freude gemacht, namentlich das Scholion zum 19. Lebrfak."1

In derfelben Beit entstand die Schrift, welche die einzige fein follte, welche ber Philosoph bei seinen Lebzeiten unter seinem Namen veröffentlichen ließ. Ein junger Mann hatte feinen Unterricht nachgesucht, und ba Spinoza denselben nicht für reif genug hielt, um ihn in die eigene Lehre einzuführen, nahm er die naturphilosophischen Principien Descartes' zum Gegenstande ber Unterweisung und faßte fie in furze Dictate. Es war der zweite und der Anfang des dritten Theils ber cartefianischen Principien. Als er nun gegen Enbe April 1663 nach Amflerbam tam und bas Seft seinen bortigen Freunden mittheilte, brangen bieje in ihn, daß er auch ben ersten Theil ber Brincipien in derfelben Beife barftellen und das Ganze als ein Lehr= buch ber cartefianischen Philosophie herausgeben möge. Spinoza ließ fich gern bazu bewegen und schrieb während seines Aufenthalts in Amfterbam ben ergänzenden Theil binnen zwei Bochen (Mai 1663). Bekanntlich war Descartes von den Verfaffern ber zweiten Einwürfe gebeten worden, ben Inhalt feiner Meditationen nach mathematischer Methobe barzuftellen; er hatte in feiner Erwiederung diefe Bitte erfüllt, indem er einen turgen Abriß feiner Lehre in geometrischer Form gab. Diesem Borbilbe folgte Spinoza in seiner Darstellung der Principien Descartes' und fügte einen erläuternben Anhang "Metaphyfifche Ge=

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Vloten: Ad B. de Spinoza opera, quae supersunt omnia, Supplementum (1862). pg. 295-296.

danken" hinzu. Vorrede und Herausgabe übernahm Ludwig Meyer. Das Werk erschien im Herbst 1663.<sup>1</sup>

Spinoza selbst war bemnach nicht Cartesianer, als er feinen ba= maligen Schüler in der cartesianischen Lehre unterrichtete und die Darstellung derselben schrieb. Er wollte auch nicht nach außen als Anhänger Descartes' erscheinen, zugleich aber seine Abweichungen in der Schrift selbst nicht hervortreten lassen; barum sollte sein Freund die Herausgabe übernehmen und in der Borrede erklären, daß der Berfasser nicht seine eigene Lehre vortrage und mit der vorgetragenen keineswegs in allen Punkten übereinstimme. Gewisse Stellen wurden von dem Herausgeber ausdrücklich als solche bezeichnet, in welchen der tiefer blickende Lefer die Ubweichungen entbecken könne. Die Haupt= differenz, auf welche wir später zurückkommen werden, lag in der Lehre vom Willen und von der Natur des menschlichen Geistes.

Als ihm Meher ben Entwurf ber Vorrebe mittheilte, hatte Spi= noza zwei Bunkte zu erinnern. Er wollte ausbrudlich erwähnt wiffen, baß er ben erften Theil binnen zwei Wochen geschrieben, um baburch gemiffe Mängel der Darftellung zu entschuldigen; bann follte hervorgehoben werden, daß er, um feinen eigenen Gang ju befolgen und bie Bahl ber Grundsätze nicht zu vermehren, vieles anders als Descartes bemiesen und vieles, mas jener unbemiesen oder gang außer Acht ge= laffen, begründet und hinzugefügt habe. Mit besonderer Dringlichkeit bie feine Dentart carafterifirt, wünscht Spinoza einen Bug ber Bor= rebe getilgt zu sehen. Meyer hatte am Ende berselben nach feiner fatprifchen Art gegen einen unbedeutenden, uns unbefannten Gegner polemifirt; nun beschwört Spinoza den Freund inftändig, im Intereffe des Werts und ber Sache ben Ausfall gegen jenen «homunculus» meg= zulaffen; die Schrift wolle Liebe zum Studium ber Philosophie wecken, und biefem Zwede tonne burch personliche Verlegungen nur geschadet werden.<sup>2</sup>

Wir kennen jetzt die wahre Entstehungsgeschichte dieser Schrift über Descartes, womit sich die Fabeln, welche Lucas erzählt, von selbst



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Renati Descartes principiorum philosophiae pars prima et secunda, more geometrico demonstratae per Benedictum de Spinoza Amstelaedamensem. Accesserunt ejusdem cogitata metaphysica, in quibus difficiliores, quae tam in parte metaphysices generali quam speciali occurrunt, quaestiones breviter explicantur. Amst. apud Joh. Riewerts 1663. — <sup>2</sup> Cousin: Fragm. philos. IV. Ed. T. III. pg. 60-62.

widerlegen. Die Schüler Spinozas follen bas Gerücht verbreitet haben, baß Descartes nicht mehr der einzige Philosoph sei, dem man zu folgen habe; dieses Gerede habe das größte und bei den niederländischen Cartefianern, namentlich den Theologen, schlimmste Aufsehen erregt, und der Philosoph, wegen einer authentischen Erklärung bestürmt, habe jene Darstellung der cartesianischen Lehre geschrieben, um die Gemüther zu besänftigen, was ihm aber keineswegs gelungen sei. Dies ist wieder eine theatralische, aus der Luft gegriffene Erfindung, welche noch dazu den Philosophen eine recht alberne Rolle spielen läßt.<sup>1</sup>

Man hätte ben wahren Hergang aus bem Briefe an Oldenburg (Juli 1663) leicht erfahren können. Spinoza schreibt von seiner Reise nach Amsterdam und fügt hinzu: "Dort baten mich einige Freunde um die Mittheilung eines Manuscriptes, das die kurz gefaßte und mathematisch geordnete Darstellung des zweiten Theils der cartesia= nischen Principien enthielt, und das ich einem jungen Mann, dem ich meine eigenen Ansichten nicht offen darlegen wollte, vorher dictirt hatte. Dann baten sie weiter, daß ich auch den ersten Theil in der= selben Weise fassen und darstellen möchte. Um ihnen gesällig zu sein, habe ich mich gleich an die Arbeit gemacht, dieselbe binnen zwei Wochen vollendet und den Freunden auf ihren Wausch das Ganze zur Heraus= gabe überlassen."<sup>3</sup>

Wer war jener junge Mann? Wir lefen in dem schon erwähnten, erst jüngst vollständig bekannt gemachten Briese, welchen Simon Bries den 24. Februar 1663 an Spinoza nach Rijnsburg schrieb: "Glücklich, ja dreimal glücklich bein Hausgenosse, der unter demselben Dach mit dir sein und sich beim Frühltück, Mittagessen und Spaziergange mit dir über die höchsten Dinge unterreden kann!" Darauf entgegnet der Philosoph: "Ich rede aus der Ferne zu euch, die ihr fern seid! Und du brauchst meinen Hausgenossen nicht zu beneiden, denn niemand ist mir widerwärtiger und vor keinem nehme ich mich mehr in Acht als vor ihm; darum möchte ich dich und alle Bekannten dringend mahnen, demselben meine Ansichten nicht eher mitzutheilen, als dis er reiser geworden. Noch ist er zu kindisch, wankelmüthig und mehr von der Sucht nach Neuem erfüllt als von der Liebe zur Wahrheit. Aber ich hoffe, daß er in einigen Jahren diese kindischen Fehler ablegen soll,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> La vie de Spinosa. pg. 20-22. Réfut. pg. 49-51. - <sup>2</sup> Ep. IX.

ja ich halte es, nach seinen Fähigkeiten zu urtheilen, fast für gewiß und bin ihm beshalb wegen seiner guten Anlagen zugethan." 1

Diese Beschreibung paßt genau auf jenen Jüngling, den Spinoza zwar in der Philosophie, aber nicht in der eigenen Lehre unterrichten wollte, weil er ihn dazu nicht für reif genug hielt. Offenbar ift der «juvenis» im Briese an Oldenburg und der «casearius», von welchem Bries redet, dieselbe Person. Unter den jüngeren Bekannten des Philosophen schien nur einer den hier geschülderten Zügen eines charakterlosen, unreisen und begabten Menschen zu entsprechen: jener Albert Burgh, der als römisch-katholischer Convertit zwölf Jahre später einen so anmaßenden und zudringlichen Bekehrungsbrief an Spinoza gerichtet hat. Die frühere Vermuthung, daß Simon Bries jener Schüler ge= wesen sei, widerlegt sich von seldst.

### 4. Johannes Cafearius.

Spinozas Schüler und zeitweiliger hausgenoffe in Rijnsburg war nicht Albert Burgh, welche Vermuthung J. van Bloten durch ein brolliges Migverständniß ju Bege gebracht und fortgepflanzt, Meinsma aber als irrig ertannt und nachgewiesen hat. Jener junge Mann war fein «casearius», sonbern, wie auch in Spinozas handschriftlichem Briefe an Simon be Bries geschrieben fteht, er hieß «Casearius» (unlatinifirt hieß ber Name Reeger und bedeutet Rasemacher). Diefer Johannes Cafearius wurde im Jahre 1641 geboren und ben 21. Mai 1661 als Student der Theologie in Leyden immatriculirt; er hat fich in dem benachbarten Rijnsburg von und bei Spinoza ein philosophisches Privatiffimum ertheilen laffen, später bei ber hollandisch=oftindischen Gesellschaft ein Pfarramt nachgesucht, auch im Laufe der Zeit erhalten, bie indische Pflanzenwelt fludirt und zu dem bekannten Werke «Hortus Malabaricus» die lateinische Beschreibung geliefert; auch hat er sich eine fo große Anerkennung bei den Botanikern erworben, bag Nicolas Jacquin ihm zu Ehren eine amerikanische Pflanzenart «Casearia» genannt hat. Wir erfahren auch, wann und mit wem er fich verheirathet hat, und baß es im Jahre 1718 einen dreißigjährigen Bernhardus Casearius in Leyben gab, der vielleicht der Enkel (warum nicht der Sohn?) jenes Johannes Casearius war, den siebenundfünfzig Jahre früher Spinoza wider Willen in Rijnsburg unterrichtet hat. Gott sei Dank! Wir find wieder in Rijnsburg, von bem wir auf dem Bege ber Detaillirung

<sup>1</sup> Vloten: Supplementum etc. pg. 295. 297.

schon betaillirter Details, ber nicht bloß bis Malabarien, sondern ins Endlose führt, so weit abgekommen waren. Wir haben eine Menge archivalisch sorgsältig ersorscher Nebendinge ersahren, die mit der Geschichte Spinozas nicht im Allergeringsten zusammenhängen, nicht einmal mit der äußeren.<sup>1</sup>

5. Boorburg (1663-1669).

Obgleich Spinoza noch burch keine öffentliche Schrift die Religion angetaftet hatte, war er bei den Leuten ichon als Atheift verschrieen, und diefer Ruf folgte ihm in das stille Dorf Boorburg beim Haag. Man würde nicht glauben, daß in einem dörflichen Gemeindestreit über bie Bieberbesetzung ber Pfarrftelle der name Spinoza jemals eine Rolle gespielt habe, wenn nicht durch ein neuerdings aufgefundenes Actenstück die Sache bewiesen wäre. Der Philosoph hatte in Boorburg feine Wohnung im Saufe bes Malers Daniel Tybeman genommen, ber in ber reformirten Ortsgemeinde ber Wortführer ber freier Ge= finnten war und mit feinen Anhängern bem Magiftrate von Delft, welcher die Stelle zu beseten hatte, ben Mann bezeichnete, welchen man fich zum Pfarrer wünschte. Die Orthoboren protestirten fogleich mit einer heftigen Gegenpetition, welche 53 Unterschriften zählte, und worin es unter anderem hieß: Tydemans hausgenoffe, ein gemiffer Spinoza, Jude von Beburt, Atheist und Religionsverächter von Gefinnung, ein gemein= schabliches Subject, wie viele gelehrte Leute und Prediger bezeugen tonnen, habe bie Bittschrift verfaßt. \*

In demfelben Jahr, wo diese Dorfhändel spielten, sollte unser Philosoph noch einen zeitraubenden, nutzlosen und widerwärtigen Brief= wechsel bestehen, welchen er sich aus wahrer Herzensfreundlichteit hatte aufdürden lassen und mehrere Monate sortführte, bis ihm endlich die Gedulb ausging und er den Verkehr abbrach. Ein Getreidemäkler in Dordrecht, Willem van Blyenbergh, der über seinen Leisten hinaus= firebte und sich für weit gebildeter und einsichtsvoller hielt, als er war, hatte Spinozas Schrift über Descartes gelesen und den Philos sophen brieflich (12. December 1664) um die Beantwortung einiger Fragen gebeten; er gab sich als den unbefangensten Freund der Wahr= heit, den jene Schrift außerordentlich interessitt und sein Erkenntnisbedürfniß allein bewogen habe, bei dem Versafter selbst weitere Be= lehrung zu suchen.

<sup>1</sup> Meinsma, VI. 180—190. — <sup>3</sup> Vloten: B. de Spinoza naar leven etc. VII. S. 51. Bijlagen I. S. 260—261. (Die Begebenheit fällt ins Jahr 1665.)

Wenn Gott nach der angebeuteten Meinung Spinozas auch bie Ursache der menschlichen Handlungen sei: wie verhalte es sich mit ber menschlichen Billensfreiheit und mit dem Böfen? Dieje febr naheliegende Frage erregte die Strupel des Dordrechter Rauf= manns. Spinoza erhielt die Zuschrift in Schiedam, wo er fich einige Bochen bei bem Bruder feines Freundes Simon be Bries besuchsweise aufhielt, und man erkennt aus der Antwort, daß ihn der Brief Blyenberghs sympathisch berührt hatte. Den Mann trieb, wie es schien, das reinste Wahrheitsintereffe; die Schrift über Descartes hatte hier gerade die Wirkung ausgeübt, welche der Philosoph beabsichtigt hatte. Die Freunde der Wahrheit find die feinigen. Mit dem offensten Ber= trauen und bem Ausdruck empfundener Geistesverwandtichaft beantwortet Spinoza bie Zuschrift und erklärt, wie das Böse überhaupt keine Realität, fondern ein Mangel fei und nicht unter bie Wirkungen Bottes, fondern unter bie Defecte bes menschlichen Beiftes gehöre, welche aus dem Irrthum und der verworrenen Erkenntniß folgen.

Blyenbergh verstand nicht, was Spinoza wollte, aber glaubte es zu verstehen und leicht widerlegen zu können, denn er fand, wie viele nach ihm, daß der Philosoph das Böse überhaupt verneine, daß Schuld und Straswürdigkeit aufgehoben und damit die Handlungen der Menschen in ihrer moralischen Beschaffenheit denen der wilden Thiere gleichgesets würden. Schon in seinem zweiten Briese erklärte der undefangene Wahrheitsfreund, daß er zwei Regeln der Wahrheit anerkenne und besolge: die des klaren Denkens und der positiven göttlichen Offenbarung in der Schrift, und daß er die erste für falsch halte, sobald sie der zweiten widerspreche. Warum, so muß man fragen, und Spinoza hatte mit Recht diese Empfindung, warum konnte der Mann dies nicht gleich fagen? Dann hätte der Brieswechsel aufgehört, bevor er ansing.

Mit einem solchen Standpunkt, selbst wenn eine größere Bildung und eine geübtere Denkkraft, als Blhenbergh besaß, ihn ver= theidigte, konnte Spinoza keine Auseinandersezungen pflegen. Er ant= wortete (28. Januar 1665) mit dem Gesühl der Enttäuschung, ver= warf für seine Person die doppelte Buchsührung, denn die Wahrheit könne der Wahrheit nicht widerstreiten, und machte hier dem Gegner das schöne und erhabene Bekenntniß: "Ich unterlasse das Boje, weil es meiner Natur zuwiderläuft und mich von dem Wege der Erkenntniß und Liebe Gottes abführen würde". Man sah, er wollte den Dann

1

und das Object der Verhandlung loswerden, denn er schloß mit der Erklärung, daß er über seine Darstellung der cartesianischen Lehre nicht mehr nachgedacht noch seit ihrer niederländischen Uebersetzung sich weiter darum gekümmert habe.

Doch ließ er gutmüthigerweise ben lästigen und unerquictlichen Briefwechsel noch eine Zeit lang fortbauern, und Blyenbergh mißbrauchte die Geduld durch fortgeseste Zudringlichkeit und Anmaßung. Schien es doch, als ob er den Philosophen auf das Slatteis führen und außhorchen wollte. In seinem dritten Briefe findet sich solgende Nachschrift: "Ich habe in der Eile zu fragen vergessen, ob wir durch unsere Klugheit verhindern können, was uns sonst widersahren würde?" Offendar eine wohlüberlegte Bezirfrage für den Philosophen, welcher die menschliche Freiheit verneinte! Dazu eine Frage, die nicht einfältiger sein könnte, denn sie fragt: ob die Folgen unserer Handlungen andere sein würden, wenn wir anders gehandelt hätten?"

Dem Philosophen ging allmählich bie Gebuld aus. In feiner Antwort fpricht er von nuglofer Zeitverschwendung und fagt am Ende: "Auf Ihre nachschriftliche Frage antworte ich nicht, benn in einer Stunde laffen sich wohl hundert solcher Fragen aufwerfen, bei deren keiner etwas herauskommt". Indeffen ber Dordrechter Getreidemäller war bidhäutig und setzte fein Geschäft fort, nachdem er ben Philosophen in Boorburg noch mit einem versönlichen Besuch beläftigt hatte. Jest wünschte er brei Bunkte beantwortet: wie sich Spinozas Lehre von der cartesianischen unterscheide? Ob es überhaupt Irrthum gebe, und in welchem Sinn ber Philosoph unfere Billensfreiheit verneine? Dazu bie breifte Forberung: Spinoza möge ihm biefe Fragen binnen zwei bis drei Wochen beantworten und noch vor seiner Abreise nach Amfter= bam. Da die Erwiederung ausbleibt, kommt ein empfindliches Mahn= fchreiben. Darauf antwortet Spinoza (3. Juli 1665), daß er nach Amfterdam gereift sei, ohne das Schreiben Blyenberghs vollftändig ge= lesen zu haben; im Uebrigen erklärt er fo kurz, positiv und freundlich als möglich, baß der Briefwechsel zu nichts führe und er ihn jest abgebrochen zu feben wünsche. Er hatte mit feiner langmüthigen Freundlickteit nichts gewonnen als einen Feind. Noch bei Lebzeiten Spinozas fcrieb Blyenbergh gegen ben theologisch-politischen Tractat und nach bem Tobe beffelben gegen die Ethik.1

<sup>2</sup> Ep. XXXI—XXXVIII. Die Briefe find niederländisch geschrieben und ins Lateinische übersetzt worben; die letzte Antwort Spinozas vom 3. Juni

Unter seinen auswärtigen Freunden hatte Spinoza schon seit der Rijnsburger Beit den brieflich regften Bertehr mit Beinrich Olben= burg aus Bremen, Consul des niedersächsischen Areises in London und Mitglied der dortigen königlichen Societät der Biffenschaften, deren Berhandlungen er als Sekretär in den Jahren 1664—1677 heraus= gab; er war ein miffenschaftlicher Agent, ber zwischen ben Gelehrten verschiedener Lander Verkehr und Ideenaustausch, besonders auf dem Ge= biet der Naturforschung, vermittelte, in diesem Intereffe auch den Spinoza in Rijnsburg besucht hatte (1661) und feitdem einen lebhaften Brief= wechsel mit ihm unterhielt. Auch von ber neuen Lehre des Bhilosophen, von seinen litterarischen Arbeiten und Plänen hatte Oldenburg gesprächs= weise so viel erfahren, daß er, nach näheren Unterweisungen begierig, philosophische Fragen über das in der Stille reifende Spftem an Spinoza richtete und ihn unablaffig zur Bollenbung und Beröffentlichung feiner Werke antrieb. Wir werden sehen, wie sich dieser Eifer nach der Herausgabe des theologisch=politischen Tractats merklich abkühlte. Olden= burg liebte die wiffenschaftlichen Neuigkeiten, soweit fie die gelehrte Welt intereffirten und die öffentliche Meinung nicht gegen sich aufbrachten.

Unter ben Naturforschern jener Zeit war in England einer ber bedeutendsten Robert Boyle (1627—1691), der die Chemie zu= erst von den alchymistischen Speculationen, wie von dem Dienste der Heiltunde befreite und ihr eine selbständige physikalische Richtung gab, indem er die Corpuskulartheorie, diese Borläuferin der atomistischen Erklärungsart, in dieselbe einsührte; die Eigenschaften und Formen der Körper sollten aus ihrer Zusammensehung, aus den quantitativen Bestimmungen ihrer Grundbestandtheile abgeleitet, die letzteren durch "Analyse" erkannt werden. Die Einheit der Urmaterie vorausgeszt, wollte Boyle aus der Ungleichheit der Größe und Gestalt, der Ruhe und Bewegung, der Gruppirung und Lage der kleinsten Theile die Berschiedenheit der Körper erklärt wissen. Mit solchen Gesichtspunkten war er in seinem "steptischen Chemiker" der aristotelischen und para= celsischen Sehre von den Elementen entgegengetreten; er hatte Untersuchungen über den Lustburch, über die Beränderung der Pflanzen=

<sup>1665</sup> ift im Originaltezt aufgefunden und von J. van Bloten veröffentlicht worden. (Supplementum. pg. 298—299.) Blhenderghs Schriften gegen Spinoza find: Wedderlegging van het voek genoemt tractatus theologico-politicus (Leyden 1674); Wedderlegging van de Zedekunst van Spinoza (Dordrecht 1682).

farben burch verschiedene Agentien angestellt und veröffentlicht; dazu tam eine Abhandlung über das Flüssige und Feste, über die Anwendung der Corpustularphilosophie zur Erklärung der Formen und Qualitäten der Körper. Diese Schriften erschienen in den Jahren von 1661—1664.<sup>1</sup> Spinoza lernte sie durch Oldenburg kennen, der einige derselben ihm zusendete und einen fortgesetzen freundlichen Verkehr zwischen ihm und Voyle vermittelte. Ein besonderes Thema wechselseitiger Verhandlung bildete die Untersuchung des Salpeter, über deffen Bestandtheile und Entzündbarkeit auch Spinoza eine Reihe Versuche angestellt hatte, die er durch Oldenburg bem englischen Chemiker mittheilen ließ.

Der erfte Mathematiker und Physiker der damaligen Nieder= lande war Christian Huyghens (1629—1695), Erfinder her Pendeluhr, Berbefferer ber Fernröhre, Begründer der Lehre von der Undulation des Lichts. Sein Bater war der Freund Descartes', er felbft ift mit Spinoza befreundet und verkehrt mit ihm nicht bloß in Sachen ber technischen Optik, sondern auch in philosophischen Fragen, wenn anders bie brei Briefe aus ber erften Sälfte bes Jahres 1666, wie man aus dem Schluffe des dritten vermuthet hat, wirklich an ihn gerichtet find. \* Hunghens lebte bamals in bem bicht benachbarten Baag, feiner Baterstadt, die er im Jahre 1666 verließ, um die nachsten fünfzehn Jahre in Paris zu bleiben. Olbenburg, der in feinen Briefen an Spinoza Nachrichten über Bople mittheilt, erkundigt fich wiederholt nach Supabens und beffen Arbeiten. Namentlich ift neuerdings einer feiner Briefe (wahrscheinlich aus dem Sept. 1665) aufgefunden worden, worin er dem Philosophen Boyle's Schrift über die Corpustularphilo= fophie zur Erklärung ber Formen und Qualitäten ber Rörper an= fündigt und am Schluffe sehr angelegentlich nach dem Urtheile über Supabens' Bendel fragt, und ob endlich beffen längst ersehnte Dioptrit und die Abhandlung über die Bewegung erscheinen werde? Bugleich erfahren wir aus demfelben Brief, daß Spinoza mit der Ausarbeitung bes theologisch=politischen Tractats beschäftigt ist, denn Oldenburg fchreibt: "Ich sehe, daß du nicht sowohl philosophirst, als vielmehr, wenn ber Ausbruck erlaubt ift, theologifirft, nämlich beine Gebanken über Engel, Beiffagung und Bunder aufzeichneft, indeffen thuft du es

10

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Bgl. S. Ropp: Beiträge zur Geschichte ber Chemie. III. Stud. S. 163-182. - <sup>2</sup> Ep. XXXIX-XLI.

Gifder, Gefd. b. Philof. II. 4. Mufl. 9. M.

#### Spinozas Leben und Charakter.

wohl in philosophischem Geist, und unter allen Umständen wird das Werk sicher deiner würdig und mir im höchsten Grade willkommen sein".<sup>1</sup> Die letzte Hoffnung hat sich nicht erfüllt. Als das Werk er= schien, war es diesem Freunde äußerst unwillkommen.

#### 6. Haag (1669-1677).

Der eben erwähnte Brief suchte ben Philosophen im Haag, wo er sich zeitweise aufhielt und, wie es scheint, in einem Hause bes Malers Daniel Tydeman ein Absteigequartier hatte. Zwischen ihm und den Freunden im Haag war ein reger Verkehr. Unter den letzteren befand sich auch der Philologe Isaak Voß, wie aus einem Briefe Spinozas hervorgeht (März 1667). Ein dortiger Arzt Namens Helvetius hatte ein Buch über die Goldmacherkunst geschrieben und ben Goldschmied Brechtelt zu einem alchymistischen Experimente veranlaßt, bei dem, wie es hieß, Silber in Gold verwandelt worden sei. Spinoza wollte die Sache in der Nähe sehen und redete vorher darüber mit Boß. "Diefer aber", so schreibt der Philosoph seinem Freunde Jarig Jelles, "lachte über die Maßen und wunderte sich, daß ich ihn über solche Possen

Die Freunde im Haag, zu benen wir auch Johann de Witt rechnen dürfen, vermochten ihn endlich, das benachbarte Dorf zu ver= lassen und seinen Wohnort in ihrer Mitte zu nehmen. Der letzte uns bekannte Brief aus Voorburg ist vom 5. Sept. 1669. Wahrscheinlich erfolgte noch im Lause dieses Jahres die Ueberstiedelung nach dem Haag. Hier wohnte er zuerst auf dem Veerkaai in Pension bei jener Wittwe, die Colerus "van Velden" nennt, und die "van de Werve" hieß, in einem kleinen Stüdchen des zweiten Stockwerks ganz am Ende des Hinterhauses.<sup>3</sup> Um sich ökonomisch noch mehr ein= zuschränken, als das Leben in der Pension ihm erlaubte, zog er nach einiger Zeit (1671) in das Haus des oft genannten Malers Heinrich van der Spijck an der Paviljoensgracht, wo er seinen kleinen Haushalt selbst besorgte und bis zu seinem Tode blieb.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Vloten: Suppl. § 6. pg. 300-302. - <sup>2</sup> Ep. XLV. - <sup>3</sup> S. oben S. 98.

# Fünftes Capitel.

### Fortsehung. Die letten Jahre (1670-1677).

### I. Bruch mit der Staatsreligion und Theologie.

1. Der theologifc-politifche Tractat.

Im ersten Jahre seines Boorburger Aufenthaltes war die Darftellung der cartesianischen Principien erschienen: das einzige während seines Gebens unter seinem Namen, aber nicht von ihm selbst veröffentlichte Werk. Im ersten Jahre seines Ausenthaltes im Haag erschien der theologisch=politische Tractat, die einzige Schrift, welche er selbst herausgegeben hat, aber anonym und unter der Maske eines falschen Druckorts. Der Titel hieß: "Theologisch=politischer Tractat, einige Abhandlungen, worin dargethan wird, daß die Denkfreiheit nicht bloß unbeschadet der Frömmigkeit und des bürgerlichen Friedens eingeräumt, sondern ohne Bernichtung der beiden letzteren nicht auf= gehoben werden kann". Dazu der neutestamentliche Spruch: "Daran erkennen wir, daß wir in Gott bleiben und Gott in uns, daß er uns von seinem Geiste gegeben hat (I. Br. Joh. IV. 13)".<sup>1</sup>

Bir werden auf den Inhalt dieses merkwürdigen Buches, welches den Spinoza zum Vorläufer von H. S. Reimarus und Dav. Fr. Strauß gemacht hat, erst später eingehen und betrachten es hier nur als ein Glied im Zufammenhange der biographischen Thatsachen, mithervorgerusen durch seine früheren Schickfale und mitbestimmend die seiner letzten Jahre. Es war der verhängnißvolle und kühne Schritt, wodurch der von seinem Bolke verstoßene Philosoph seine vereinsamte Stellung vollendete. Er fordert das Recht der Denkfreiheit in einem Umfange, welchen selbst Descartes sich und anderen nie einräumen wollte und erst nach

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Tractatus theologico-politicus, continens dissertationes aliquot, quibus ostenditur, libertatem philosophandi non tantum salva pietate et reipublicae pace posse concedi, sed eandem nisi cum pace reipublicae ipsaque pietate tolli non posse. Johan. Epist. I. Cap. IV. Vers. XIII. Per hoc cognoscimus, quod in Deo manemus et Deus manet in nobis, quod de spiritu suo dedit nobis. Hamburgi apud Henr. Künrath. 1670. (In Bahrheit ift bas Buch in Amfterbam bei Chriftoph Ronrab gebrudt worden).

Jahrzehnten die englischen Deisten zu beanspruchen wagten: eine Denkfreiheit, die berechtigt sein soll, die biblischen Glaubensfundamente zu prüsen, ohne sich dabei an die Sazungen einer kirchlichen Autorität zu binden. Er macht mit einer solchen völlig vorurtheilsfreien Prü= fung Ernst und läßt die biblischen Schriften in einem Lichte erscheinen, worin das kanonische und kirchliche Ansehen derselben nicht sortbestehen kann; er bekämpft nicht bloß die öffentliche Glaubensautorität, sondern bestreitet ihre Geltung überhaupt und beweist die Unrechtmäßig= keit jeder Kirchengewalt als eines gemeinschädblichen und bedrohlichen Eingriffs in die Rechte des Staats, der im Interesse schrecklichen Sicher= heit und des Friedens keine Glaubensherrschaft und keinen Glaubens= zwang bulden, den öffentlichen Cultus überwachen, die persönlichen Ueberzeugungen, die wissenschaftlichen wie die religiösen, freigeben und in dieser Freiheit schle.

Dieje Anfichten traten in den äußerften Gegensatz mit den vorhandenen Zuständen in Kirche und Staat, sie konnten nur nach ihrer politischen Richtung auf die Sympathie der nieder= ländischen Republikaner rechnen, an beren Spipe ehemals Olden= barneveldt, jest Johann de Witt ftand, aber das Geftirn des letteren war ichon im Sinken; fie widersprachen auf bas Schrofffte nicht bloß jeder Orthodorie, sondern aller Theologie insgesammt, insbesondere den Rationalisten, die ihre Abweichungen von dem Kirchenglauben durch ben ertunstelten Beweis ihrer Uebereinstimmung mit ber Schrift au rechtfertigen suchten. Bufolge des theologisch-politischen Tractats war eine folche Rechtfertigung nicht nöthig, benn es follte teine Autoritat geben, bie fie forbern burfte, und ber Beweis berfelben falich, benn es sei nicht wahr, daß die Bibel mit der philosophischen Bernunft übereinftimme, diese habe die biblischen Schriften nicht hervorgebracht und fei baber nicht ihr authentischer Interpret; biefe letteren waren nicht nach bem Sinne der Rationalisten, sondern nach ihrem eigenen Wortfinn zu erklären. Rein Wunder, daß Spinoza jest von allen Barteien angegriffen und verworfen wurde, insbesondere auch von den niederländischen Cartesianern, benen er das rationalistische Erklärungsgeschäft verbarb, und bie noch außerdem zu fürchten hatten, daß man bas entsetliche Buch, beffen Verfasser aus ihrem Lager hervorgegangen, auf ihre Rechnung feten würde. Auch mochte es Boötianer genug geben, die triumphirend ausriefen: "Da sieht man die Früchte des

Cartesianismus!" Von jetzt an galt Spinoza nicht mehr als ein des Atheismus verdächtiger Mann, sondern als ein ausgemachter Atheist ohne Beispiel.

### 2. Lambert Belthuyfens Einwürfe.

In einem der unbefangensten und angesehensten Cartesianer, der fich seiner Geiftesfreiheit rühmte und tein Theologe war, tritt uns bieje Art ber Verurtheilung sogleich entgegen; ich meine ben Mediciner Lambert Belthunfen in Utrecht.<sup>1</sup> Diesem hatte (nicht der uns be= kannte Arat Isaak Orobio, sondern) Johannes Doften, Chirurg in Rotter= bam, jenes Wert mit der Bitte, ihm seine Anficht darüber mitzutheilen, zugeschidt." Lambert Belthupfen fand, baß bie verberbliche und in einem fo fittenlosen Zeitalter, wie das gegenwärtige, doppelt verdammens= werthe Lehre der Deiften noch keiner fo raffinirt vertheidigt habe als ber unbekannte Verfasser dieses Buchs, ber die Ordnung der natur für absolut nothwendig erkläre und wahrscheinlich die Einheit Gottes und der Welt behaupte, dagegen die Unfehlbarkeit der Propheten, die Mög= lichkeit der Wunder, die Außerwählung des jüdischen Bolks verneine, auch die Beiffagung ber Seiden gelten laffe und teinen Grund habe, bie prophetische Berechtigung Mohammebs zu beftreiten, der endlich alle philosophische (rationale) Schriftauslegung verwerfe. "Ich glaube", fo schließt er fein ausführliches Schreiben, "baß ich bie Wahrheit taum verfehle und dem Berfaffer nicht Unrecht thue, wenn ich erkläre, daß er mit verhüllten und übertünchten Gründen nichts anderes lehre als ben reinen Atheismus."3

Spinoza empfand dieses Urtheil sehr bitter und ließ durch Orobio seine Antwort dem Gegner zugehen, der sein Werk nicht in der richtigen Stimmung beurtheilt habe und sich zu ihm verhalte, wie Boötius zu Descartes. Auch Descartes habe die Wirksamkeit Gottes als eine nothwendige gesaßt und nur sich selbst widersprochen, wenn er daneben die menschliche Willfür bejahte; es sei nicht wahr, daß er Religion und Aberglauben identificire; er sei kein Atheist, denn er verachte Reichthum und Ehre, auch halte er Mohammed nicht für einen wahren Propheten, weil er weder die wahre Nothwendigkeit noch die wahre Freiheit erkannt, sondern einen Fatalismus gelehrt habe, der alles sittliche Handeln vernichte. Uebrigens wolle er den Gegner nicht

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> S. oben Buch I. Cap. I. S. 6., — <sup>1</sup> S. oben S. 111. Ueber ben Namen bieses Mannes s. unten Cap. VI. — <sup>3</sup> Ep. XLVIII. (24. Jan. 1671).

beleidigen und die Zahl seiner Feinde nicht vermehren, Orobio möge daher in seinem Briese jede Aeußerung tilgen, die ihm verletzend erscheine.<sup>1</sup>

Offenbar sah Spinoza in dem Utrechter Arzt einen der wenigen Cartesianer, die bei ruhiger Erwägung wohl im Stande waren sein Werk objectiv zu beurtheilen, und als er einige Jahre später die Absicht hatte, dunkle und mißverstandene Stellen öffentlich zu erläutern, so wünschte er, den Einwürfen dieses Gegners Rede und Antwort zu stehen. In einem erst neulich aufgefundenen Briese wendet er sich an Sambert Belthuhsen selbst mit der Bitte, ihm seine Gegengründe, alte wie neue, mitzutheilen und zu erlauben, daß er dieselben ohne Nennung des Versaffers mit seiner Antwort zugleich veröffentlichen und jenen Erläuterungen hinzussugen dürfe; die meisten Gegenschriften halte er keiner Widerlegung werth, in der seinigen dagegen anerkenne er die Liebe zur Wahrheit und die Aufrichtigkeit der Ueberzeugung.<sup>2</sup>

#### 3. Seinrich Oldenburgs Einwürfe.

Wie wenig ber Philosoph auf eine unbefangene Würdigung rechnen konnte und wie tief er die eingelebte religiöse Denkart durch sein Werk empört hatte, darüber mußten ihn die Briefe Oldenburgs belehren, und die Art, wie dieser langjährige und eifrige Freund, ber ihm so oft seine Bewunderung ausgesprochen und weniger theologische, als physikalische und philosophische Intereffen pflegte, das Buch aufnahm, dessen Veröffentlichung er selbst wiederholt und dringend gewünscht hatte. Der briefliche Verkehr beider war seit geraumer Zeit unterbrochen, wenigstens erscheint in den uns erhaltenen Briefen und erst gegen Mitte des Jahres 1675 wieder angeknüpst. Es mögen Briefe aus der Zwischenzeit verloren gegangen sein; indessens Oldenburg den theologisch-politischen Tractat nicht vor dem Jahre 1675 erhalten haben, und er selbst spriecht von einer glücklichen Erneuerung des Briefwechsels.

150



<sup>&</sup>lt;sup>.1</sup> Ep. XLIX. — <sup>2</sup> Der Brief ift wahrscheinlich aus dem Jahre 1674 oder 1675. Prof. S. W. Tydeman in Leyben taufte die Handschrift in einer Auction und gab sie privatim heraus: «Brief van Benedict de Spinoza aan Dr. Lambert van Veldhuysen, medegedeeld door Prof. A. W. Tydeman» (1843); er erschien zuerst diffentlich in R. S. Bruders Ausgabe der Werte Spinozas (Bd. II. Leipzig 1844) als der letzte in der Reihenfolge der Briefe. Ep. LXXV.

Gleich der erste Eindruck des Buchs hatte ihm Bedenken er= regt (bas Schreiben, worin fie geäußert waren, ift nicht er= halten); schon in dem nachften Briefe (vom 8. Juni 1675) nimmt er jenes Urtheil als voreilig zurück und will bei tieferer Er= wägung nichts in dem Werke gefunden haben, was der wahren Bhi= losophie und bem echten Chriftenthum zum Schaden gereichen könne. Aber biefes zweite Urtheil ift fo unfest wie bas erste. In der uns verlorenen Antwort (vom 5. Juli 1675) hatte Spinoza dem Freunde geschrieben, daß er fein in fünf Theilen vollendetes hauptwert jest herausgeben wolle. Olbenburg ift weit entfernt, diese Rachricht freudig zu begrüßen; vielmehr mahnt er ängftlich zur Borficht. "Ich bitte bich bringend aus freundschaftlichster Gesinnung, ja nichts in das Bert einfließen zu laffen, was im mindeften bie prattische Frömmig= feit erschüttern könnte, denn bas gesunkene und fündhafte Zeitalter jagt mit ber größten Begierbe nach folchen Lehren, beren Refultate bie weit um fich greifenden Safter ju beschützen scheinen." Einige Exemplare bes angefünbigten Berts in Empfang ju nehmen und für beren Berbreitung Sorge ju tragen, will er bem Freunde nicht ab= fchlagen, aber man merkt, daß er den Auftrag lieber nicht hätte.1

Freund Olbenburg urtheilt, wie ber gegnerische Lambert Belt= huhsen: ber theologisch=politische Tractat erscheint beiden in seinen Birkungen als ein gemeinschädliches Buch, welches in dieser fitten= verdorbenen Zeit nie hätte geschrieben werden sollen. Spinozas Lehre im Bunde mit den Lastern der Welt! Er leugnet die Glaubwürdig= keit der Schrift und die Autorität der Kirche, er lehrt demnach den theoretischen Atheismus und befördert daher den praktischen! Wie ungereimt und unfinnig dieses Urtheil oder diese Befürchtung auch sein mochte, so mußte sich der Philosoph überzeugen, daß damit der offentlichen Meinung und der Masse der einflußreichen Leute aus der Seele gesprochen wurde.

In der zweiten Hälfte des Juli 1675 war er nach Amfter= dam gereift, um die Herausgabe der Ethit ins Wert zu setzen; taum hatte man gehört, daß ein neues Buch Spinozas gedruckt werden solle, so schlugen die Theologen Lärm und bestürmten die Obrigkeit und den Statthalter um Schutz für die durch den Atheismus bedrohte Religion. Die Cartesianer machten mit den Verfolgern ge=

<sup>1</sup> Ep. XVII-XVIII.

meinsame Sache, und ber erregte Widerstand war so heftig, daß Spinoza sich genöthigt sah, die Herausgabe seines Werks zu verschieben. Vor neunzehn Jahren hatten ihn die Juden verwünscht, jeht verwünschen ihn auch die Cartesianer: diese «stolici Cartesiani», wie er sich un= muthig ausdrückt. Die Zeiten sind schlimmer als damals; das Haupt der Republikaner ist erschlagen, die Partei liegt danieder, ohnmächtig und gehaßt; der Prinz von Oranien steht an der Spitze der Dinge, und Spinoza gilt als ein Freund de Witts und ein Anhänger seiner Partei, als ein Mann von den verderblichsten Gesinnungen in der Religion, von verdächtigen in der Politik.

Er verläßt Amfterdam unverrichteter Sache und mit der Ueberzeugung, daß für die Ausführung seiner litterarischen Pläne die Verhältniffe mit jedem Tage ungünstiger werden. Er möchte die feindseligen, in Wahrheit unbegründeten Vorurtheile gegen seine Lehre theils vermeiden, theils entfernen und bittet daher Oldenburg, dem er seine Erlebniffe in Amfterdam schildert: er möge ihm sagen, was für Sätz es sind, die seiner Meinung nach die praktische Frömmigkeit wankend machen könnten, und welche Stellen im theologisch=politischen Tractat die Bedenken der Gelehrten erregt haben? "Ich wünsche nämlich", sügt er hinzu, "diesen Tractat durch einige Anmerkungen zu erläutern und die Vorurtheile dagegen, wenn es möglich ist, aus dem Wege zu räumen."<sup>1</sup> Diese Anmerkungen sind geschrieben, aber nicht bei Ledzeiten Spinozas gebruckt worden.

Oldenburg bezeichnet ihm brei Punkte als besondere Objecte bes Anstoßes: daß er 1) Gott und Natur zu identificiren scheine, 2) die Realität und Bedeutung der Wunder leugne und 3) über die Person Jesu Christi, die Gottmenschheit und Erlösung seine Ansichten verheimliche.<sup>2</sup> Der Brief, worin Spinoza diese brei Punkte erörtert und seine Ueberzeugungen dem Freunde mit der größten Offenheit darlegt, ist vielleicht der wichtigste, den er geschrieben. "Ueber Gott und die Natur denke ich ganz anders als die Christen neueren Schlages. Denn ich halte Gott für die innere Ursache aller Dinge, nicht für die äußere. Ich sage mit Paulus, vielleicht auch mit allen Philosophen des Alterthums und ich wage hinzuzufügen mit allen Hebräern der alten Beit im Hinblick auf gewisse, freilich vielsach gefälsche Ueber-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ep. XIX. Der unbatirte Brief ist später als der Aufenthalt in Amsterdam (Juli 1675), die Antwort Oldenburgs ist vom 15. November 1675. — <sup>9</sup> Ep. XX. (15. November 1675).

lieferungen: daß alle Dinge in Gott leben, weben und find. Versteht man aber unter Natur bloß Masse doer körperliche Materie, so ist es absolut falsch, wenn man meint, daß ich Gott und Natur (in diesem Sinn) für ein und dasselbe Wesen halte und auf einen solchen Gottesbegriff den theologisch = politischen Tractat stütze.

Was weiter die Wunder betrifft, so bin ich überzeugt, daß die Gewißheit göttlicher Offenbarung nur auf die Weisheit der Lehre, aber nicht auf Wunder, d. h. auf Unwiffenheit, gegründet werden könne. Religion und Aberglaube unterscheide ich so, daß jene in der Weisheit (Wahrheit), dieser dagegen in der Unwiffenheit wurzelt; daher kommt es, wie mir scheint, daß sich die Christen unter den Andersgläubigen nicht durch Glaube, Liebe und die übrigen Früchte des heiligen Geistes, sondern bloß durch ihre Meinungsart kenntlich machen; wie alle, so gründen auch sie ihren Glauben auf Wunder, d. h. auf Unwiffenheit, die Quelle des Fana= tismus, und so verkehren sie den Glauben, nämlich den wahren, in Aberglauben.

Ueber den letzten Punkt will ich meine Ansicht offen ge= nug aussprechen. Bur Seligkeit halte ich es nicht für absolut nothwendig. Chriftum nach dem Fleische zu tennen; ganz anders bagegen benke ich von jenem ewigen Sohn Gottes, nämlich ber ewigen Beiß= heit Gottes, welche sich in allen Dingen, am meisten im menschlichen Beift, unter allen Menschen am meisten in Jesus Christus offenbart hat, denn ohne diese Weisheit, die allein lehrt, wie sich Wahrheit und Jrrthum, Gutes und Böses unterscheiden, kann niemand selig "Bas aber das firchliche Dogma von der Menschwerdung werden." Bottes betrifft, so erkläre ich ausbrudlich, daß ich bieje Sate nicht verftehe; vielmehr, um die Bahrheit zu bekennen, erscheinen fie mir so ungereimt, als wenn mir jemand sagte, daß der Rreis die Natur bes Quadrats angenommen habe. Dies genügt, um darzuthun, was ich über jene brei hauptpunkte bente. Db aber ben Christen deiner Betanntschaft diese meine Erklärungen gefallen werben, wirft bu beffer wiffen als ich."1

Nach diefen Erklärungen wird man nicht mehr fragen können, warum Spinoza, der den Christusglauben so viel höher stellte als die jüdische Religion und mit dem Wesen desselben einverstanden war, doch dem kirchlichen Christenthum fremd blieb; es bedarf keines äußeren

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ep. XXI.

Beugniffes mehr, um das Gerücht von seinem Uebertritt für unbegründet zu halten. Die Bekenntnisse des Philosophen waren keineswegs nach Olbenburgs Sinn. Dieser fand, daß durch die den Dingen immanente Causalität Gottes die Freiheit im Menschen vernichtet und durch die Berneinung der Bunder, als unbegreislicher Thatsachen, die göttliche Allmacht, welche alle menschliche Erkenntniß übersteige, aufgehoben werde. Bo bleibe die Auserweckung des Lazarus, die Ausersteigung Jesu? Und wenn Spinoza die Menschwerdung Gottes leugne, so erkläre er die Logosslehre und das darauf gegründete Johannisevangelium für vernunstwirg.<sup>1</sup>

Der Philosoph vermochte so wenig den Akademiker in London zehn Jahre früher den Getreidehändler in Dordrecht zu als überzeugen, daß feine Lehre von der Nothwendigkeit der Dinge nicht fatalistisch zu verstehen sei, und daß die Allmacht Gottes nicht ver= größert werbe, wenn man ihr unbegreifliche Sandlungen zuschreibe. Es gebe für bie menschliche Bernunft fehr viel Unerkanntes, aber bas Unerkannte jei nicht gleich dem Unerkennbaren. Darum blieb er bei bem Sak, daß Bunder und Unmiffenheit aleichwerthig feien, und tein erleuchteter Glaube fich auf Bunber gründen burfe. Er beftreite nicht, daß die Apostel allen Ernstes das Factum der Auferstehung geglaubt hätten, wie die Juden allen Ernstes glaubten, daß Gott im Feuer auf bem Sinai erschienen fei. In einem weit höheren Sinn, als bem buchstäblichen, sei Chriftus in Bahrheit auferstanden : nämlich von den Todten, von benen er felbst gesagt habe: "Laffet die Todten ihre Tobten begraben!"

Der Sinn ber Tobtenerweckung wie ber Auferstehung wolle geistig gefaßt sein, so müsse man das ganze Evangelium erklären, darin bestehe ber Unterschied zwischen Juden und Christen: daß diese geistig (spiritualiter) gedeutet haben, was jene fleischlich (carnaliter) genommen. Ebenso verhalte es sich mit der Menschwer= dung. Wenn die Schrift sage, daß Gott in der Wolke erschienen sei, daß er in der Stiftshütte oder im Tempel gewohnt, so werde man boch nicht meinen, daß Gott die Natur der Wolke, der Stiftshütte und des Tempels angenommen habe? Christus selbst nannte sich den Tempel Gottes. Darin liegt alles. Das Bild bedeutet, daß in ihm vor allem Gott sich offenbart habe. Dasselbe meint Johannes,



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ep. XXII. (16, December 1675.)

wenn er in feiner Lehre vom Logos den wirkungsvolleren Ausbruck braucht: "Das Wort ward Fleisch".<sup>1</sup>

Nach diefen Erklärungen richtet Olbenburg an den Philosophen die Frage, die er ihm auf sein Gewiffen beantworten möge: ob er die Geschichte von Christi Leiden, Lod, Begräbniß und Auserstehung wört= lich oder bloß allegorisch verstehe? Er selbst nehme sie buchstädlich auf Grund der Schrist. Spinozas Erwiederung lautet: "Ich nehme wie du, Christi Leiden, Lod und Begräbniß wörtlich, seine Auserstehung bagegen allegorisch". <sup>2</sup> Es ist der letzte Brief, welchen der Philosoph ein Jahr vor seinem Lode an den ehemaligen Freund geschrieden. Olben= burg antwortete sogleich (11. Februar 1676). In diesem seinem letzten Schreiden, das man erst jüngst ausgessund und seröffentlicht hat, kommt er auf alle seine Einwürfe zurüct und sagt am Schluß: die Ausserstehung Christi ist ebenfalls wörtlich zu verstehen; gilt sie nur allegorisch, so ist das ganze Evangelium Lüge. "Wer diese Dinge in Allegorien verwandelt, macht sich ein Geschäft daraus, alle historische Wahrheit des Evangeliums zu zerpflücken."<sup>8</sup>

### 4. Die Bekämpfung und Verbreitung bes Tractats.

In ber Schaar ber Gegner, welche ben theologisch=politischen Tractat offen und fanatisch bekämpsten, standen, wie zu erwarten ist, die protestantischen Theologen, lutherische wie reformirte, in erster Reihe. Daß Spinoza die Bibel anzutasten gewagt, die Entstehung ihrer Schriften ohne übernatürliche Offenbarung, die alttestamentliche Weissaung ohne Inspiration zu erklären gesucht hatte, mußte den rechtgläubigen Protestantismus und seine theologischen Wortsührer auf das Heftigste empören. Das Wert erschien als der frechste Angriff, als ein unerhörter Frevel, dem Abgrund der Hölle entstiegen und in den Abgrund der Hölle zu verdammen. Es sind wörtlich die Verwünschungen, in benen die ersten jener Gegner sogleich übereinstimmten: Regner von Mansveld, Professor der Theologie in Utrecht, Musaus, Professor der Theologie in Jena, und Th. Spizelius, lutherischer Prediger in Rotterdam.

Mansvelds Schrift "Wider ben anonymen Theologico=Politi= cus" und Musäus' "Prüfung des theologisch=politischen Tractats

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ep. XXIII. — \* Ep. XXIV. (14. Jan. 1676) mit bem platonijchen Gruß εδ πράττειν. Ep. XXV. (7. Febr. 1676.) — \* Vloten: Suppl. pg. 309—310.

auf der Bagichaale ber Bahrheit", erschienen in bemjelben Jahre (1674)<sup>8</sup>; gleichzeitig schrieben Blyenbergh und Jac. Batelerius, Prediger ber Remonstranten im Haag, gegen Spinoza, der letztere, um den Bunderglauben wider den heillofen Berfaffer des theologisch= politischen Tractats zu behaupten. Ein Jahr später veröffentlichte Spizelius feinen «Infelix literator» und befräftigte Mansbelds Ber= bammungsurtheil über diefen gottloseften aller Schriftsteller (irreligiosissimus autor), der in maßlofer Selbstüberschätzung und Frechheit fich fo weit verstiegen habe, die gottliche Erleuchtung ber Propheten ju leugnen. "Man möchte zweifeln", sagt Musäus, der jena'sche Theologe, "ob in der großen Bahl berer, welche der Satan felbft zur Bertehrung alles göttlichen und menschlichen Rechts gebungen hat, einer zu finden fei, ber fich damit so viel Mube gegeben, als diefer zum größten Un= heil ber Kirche und des Staates geborene Betrüger". Ueberall pries man die Schrift des Musaus. Der ehrliche Colerus reicht ihm die Siegesbalme und nennt ihn den gründlichsten unter den Gegnern Spinozas; geräth er boch felbst über den theologisch=politischen Tractat, welcher lauter unbewiesene Sypothesen enthalte, in einen folchen Born, baß er in die Worte ausbricht: "Der herr vernichte dich, Satan, und mache dich ftumm!"

Spinoza hatte zufällig Mansvelds Schrift in einem Buchladen gefunden und flüchtig durchblättert. In ungetrückter und durch den Eindruck eines ohnmächtigen Gegners erheiterter Stimmung schreibt er einem Freunde: "Das Buch, welches ein Utrechter Professor gegen mich geschrieben hat, und das nach seinem Tode erschienen ist, habe ich im Schausenster eines Buchhändlers ausgestellt gesehen und aus dem Benigen, das ich bei diesser Gelegenheit darin gelesen, erkannt, daß die Schrift nicht der Lecture, geschweige einer Antwort werth sei. Daher ließ ich Buch und Berfasser. Doch mußte ich im Stillen lächeln und benten, wie doch allmal die Unwissendien es mit den Waaren, die sie zum Verkauf ausstellen, wie die Hochnen es mit den Waaren, die sie zum Verkauf ausstellen, wie die Hochnen es mit den Baaren, die sie zum Bertauf ausstellen, wie die Hochnen lassen, welche auch das Billigste und Schlechteste sterft sehen lassen. Der Teusst, heißt es, ist sehr schlau, aber ich glaube, der Genius dieser Leute ist noch

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Regnerus a Mansveld: Adversus anonymum theologico-politicum liber singularis. Op. post. Amst. 1674. Musaeus: Tractatus theologicopoliticus ad veritatis lancem examinatus. 1674.

weit burchtriebener." <sup>1</sup> Dagegen scheint Spinoza das Buch des Musäus wirklich gelesen zu haben, denn man fand es in seinem Nachlaß.

So war in den Jahren 1674 und 1675 eine Menge polemischer Schriften gegen den theologisch-politischen Tractat erschienen, und der Eindruck derselben herrschte in der öffentlichen Stimmung, als der Philosoph im Juli 1675 nach Amsterdam kam, um seine Ethik drucken zu lassen. Es war der ungünstigste Moment, den er wählen konnte, und für seine Feinde der gelegenste, um ihm alle möglichen Hindernissen.

Indeffen fand bas Buch auch feine Freunde und Bewunderer, die es sogleich über die Grenzen der gelehrten Rreise hinaus burch Ueber= setzungen zu verbreiten wünschten. Doch trat der Philosoph selbst biefer Abficht bei Beiten entgegen, weil er und feine Freunde fürchteten, daß im Fall einer solchen auf das große Publicum be= rechneten Propaganda unfehlbar ein öffentliches Verbot das Werk treffen würde; auch hat er wenigstens fo viel bewirkt, daß während feines Lebens eine Uebersehung des theologisch=politischen Tractats nicht erschien. Aber das Berbot durch die Generalftaaten blieb trots= bem nicht aus. Schon ben 17. December 1671 fcreibt Spinoza an Jarig Jelles in Amfterdam, um ihn bringend zu bitten, die Heraus= gabe einer nie berlanbischen Uebersetzung, welche, wie er gehört, ichon fertig sei und gedruckt werden folle, zu verhindern. Es geschah. Der Ueberjeter Jan Sendritfen Glasemater hielt feine Arbeit zurud, und fie wurde erst viele Jahre nach dem Tobe bes Bhilosophen ver= öffentlicht.2

Um dem Verbote zu entgehen, trieb man mit dem Originalwerk eine Art buchhändlerischen Schmuggel und verbreitete dasselbe unter falschen Titeln; der Versassen und fein Object wurde durch ein Aushängeschild versteckt, wohinter niemand den Spinoza und deffen theologisch= politischen Tractat vermuthen konnte. So erschien der letztere im Jahr 1673 unter drei verschiedenen Außenseiten, die mit der un= schuldigsten Miene eine sehr underdächtige und harmlose Waare an= kündigten: 1) "Erste Sammlung der historischen Werke von Daniel

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ep. L. (Hagae 2. Jan. 1674.) — <sup>2</sup> Ep. XLVII. Glajematers Ueberjeşung führt den Xitel: De rechtzinnige Theologant of godgeleerde staatkundige Verhandelinge. Uit het Latin vertaalt. Te Hamburg by Henr. Koenraad 1693. Der thatfächliche Drudort war Amfterdam.

Heinse. Zweite verbefferte und vermehrte Auflage"; 2) "Neue Idee ber gesammten Medicin von Franzisk. de la Bos Silvius. Zweite Ausgabe"; 3) "Sämmtliche chirurgische Werke von Fr. Henriquez de Billacorta, erstem Leibarzt der Könige Philipp IV. und Carl II. Mit allerhöchster Genehmigung Sr. Maj. des Königs von Spanien."<sup>1</sup>

Die französische Uebersetzung übernahm Saint=Glain aus Anjou, ein ausgewanderter französischer Calvinist, der als Kapitän in hollän= dischen Diensten gestanden hatte, dann als Zeitungsredacteur in Amsterdam beschäftigt war und ein begeissterter Berehrer Spinozas wurde. Dieser wußte um das Wert und hat wahrscheinlich nicht zugelassen, daß es bei seinen Lebzeiten gedruckt wurde; es erschien ein Jahr nach seinem Tode (1678), nicht unter dem Originaltitel, sondern auch in drei verschiedenen Formen, die scheinbar verschiedene Werte antündigten, aber nur das erste Blatt geändert hatten. Die Titel hießen: 1) "Der Schlüssel bes heiligthums von einem Gelehrten unseres Jahrhunderts"; 2) "Abhandlung über die abergläubischen Geremonien der Juden aus alter und neuer Zeit"; 3) "Merkwürdige Betrachtungen eines unbefangenen Geistes über die für das öffentliche wie private Wohl wichtigsten Gegenstände".<sup>2</sup>

Diese llebersezung ist besonders deshalb von historischer Bedeu= tung, weil fie als Nachtrag unter der Ueberschrift: "Wichtige und zum Berständniß dieses Buchs nothwendige Bemerkungen" von der Hand des Philosophen selbst versaßte Noten enthält.<sup>3</sup> Es sind jene An= merkungen, die Spinoza im Herbst 1675 im Sinn hatte, als er seinem Freunde Oldenburg schrieb, er trage sich mit der Absicht, sein Wert zu er=



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Danielis Heinsii operum historicorum collectio prima. Editio secunda, priori multo emendatior et auctior. Accedunt quaedam hactenus inedita. (Lugd. Bat. 1673.) Francisc. de la Boë Silvii totius medicinae nova idea. Editio secunda. (Amst. 1673.) Fr. Henriquez de Villacorta, M. doct. a cubiculo Philippi IV. Caroli II. archiatri opera chirurgica omnia. Sub auspiciis potentiss. Hispaniarum regis. (Amst. 1673.) — <sup>3</sup> La clef du sanctuaire par un savant homme de nôtre siècle. Là où est l'esprit de Dieu, là est la liberté. Cor. II. ch. 3. v. 17. (Leyden 1678.) Traité des cérémonies superstitieuses des juifs tant anciennes que modernes. (Amst. 1678.) Réflexions curieuses d'un esprit désintéressé sur les matières les plus importantes au salut tant public que particulier. (Cologne 1678.) Su togl. Nicéron: Mémoires. T. XIII. pg. 46-48. — <sup>3</sup> Remarques curieuses et nécessaires pour l'intelligence de ce livre.

läutern.1 Diefe kurg vor feinem Tobe aufgezeichneten Roten hat ber Philosoph mehreren Exemplaren des theologisch=politischen Tractats als Randgloffen eingeschrieben: eines bavon tam in den Besitz des Buchhändlers Jan Rieuwertz, ein anderes schenkte Spinoza einem Freunde mit folgender Widmung: "Dem Herrn J. St. Alefmann macht ber Verfaffer biefes Buch zum Geschent, erläutert burch einige Anmerkungen, welche er felbst eigenhändig hineingeschrieben hat, den 27. Juli 1676"." (Diefes Unicum wurde von bem Rönigsberger Profeffor Schutz auf einer Auction in Amsterdam erstanden und nach feinem Lobe für bie Bibliothet des Grafen von Ballenrod erworben.) In anderen Exemplaren des theologisch=politischen Tractats fand sich bie Bahl der eingeschriebenen Randaloffen um einige vermehrt; eine Abschrift davon erhielt durch Bermächtniß die Lepbener Universitäts= bibliothet (1756): ein Besitz, auf welchen Tydeman aufmertjam machte, als er den Brief an Lambert Belthupfen herausgab (1843). Endlich ift in jungfter Beit noch eine handschriftliche hollandische Ueber= fetsung biefer Marginalnoten aufgefunden und zur gerausgabe bes vollftändigen Textes mitverwerthet worden (1852).8

Es fand sich auch ein Scheingegner, welcher die doppelte Absicht, ben Holländern zu schaden und den Spinoza so intereffant wie möglich er= scheinen zu lassen, durch einen Angriff gegen den Verfasser bes theo= logisch=politischen Tractats maskirte. Stouppe, der Beschlschaber eines französischen Schweizerregiments in Utrecht, veröffentlichte während des Arieges unter dem Titel "Die Religion der Holländer"<sup>4</sup>, ein Pam= phlet, worin er diese (nach dem Sinn Ludwigs XIV.) als Feinde der Religion behandelte und ihnen den Vorwurf machte, daß sie allen möglichen Secten Raum und selbst dem Baaren Atheismus freien Lauf ließen. Es wäre unlängst ein Wert erschienen, das auf die Zerstörung

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> S. oben S. 150. — <sup>2</sup> Nobilissimo Do Do Jacobo Statio Klefmanno dono d. autor, et nonnullis notis illustravit illasque propria manu scripsit. Die 27. Julii anno 1676. — <sup>3</sup> Der Erste, ber die Anmerkungen aus der fran-3dsischen Uebersetzung in die Werke Spinozas aufnahm, war H. E. G. Paulus (1802); noch in demselben Jahr wurden die lateinischen Originalnoten nach dem Codex, den Rieuwerz besaß, durch Ehr. Theoph. von Murr herausgegeben; den genaueren, im Wallenrodschen Exemplar befindlichen Text veröffentlichte Wilh. Dorow (1835); das Verdienst der vollständigen, auf die Renntniß und sorgsältige Vergleichung des gesammten gebruckten und handschriftlichen Materials gegründeten Hollandais. (Utr. 1673.)

aller Religionen ausginge und sie nicht als göttliche Offenbarungen. fondern als Machwerke politischer Rlugheit hinstellte; die General= ftaaten hatten bas Buch zwar verboten, trothem werde es vertauft und verbreitet. Der Autor Namens Spinoza, ein berühmter und gelehrter Mann, wie feine zahlreichen Anhänger versichern, fei ein fchlechtgefinnter Jude und tein befferer Chrift, er lebe unangesochten im haag, von aller Welt besucht, selbst von vornehmen Frauen, von keinem bekämpft; noch hätte kein niederländischer Theologe gegen ihn geschrieben, biefe Berrn fowiegen, fei es aus Gleichaultigkeit gegen das um fich greifende Verberben ober aus stiller Zustimmung ober weil sie nicht die Rraft der Widerlegung besähen. Wie wenig Spinoza die polemische Zielscheibe dieser Schrift war, beweist die Thatsache, baß in demfelben Jahre der Feldherr der französischen Invafionsarmee, Pring Conde, den Philosophen einladen ließ, ihn in Utrecht zu besuchen. Bir miffen, bag bie niederländischen Theologen feineswegs ichmiegen und im Jahre 1674 eine Huth von Gegenschriften bereinbrach.

### 5. Geifter- und Gespensterglaube.

In dieses Jahr fällt ein ziemlich weitläufiger Briefwechsel mit einem uns bisher unbekannten, aber in der Schätzung des Philosophen angeschenen Manne, denn er spricht von der großen Hochachtung und Ehrerbietung, die er stets für ihn gehegt habe und noch hege, die ihm den Widerspruch schwer und die Schmeichelei unmöglich mache. Und es muß wohl ein Mann von gewissem Anschen gewesen sein, welcher den Versasser bes theologisch-politischen Tractats allen Ernstes auffordern konnte, über Geister und Sespenster ihm Rede und Antwort zu stehen.<sup>1</sup>

Der Gespensterfreund berief sich auf die Autoritäten des Alterthums und der neuen Zeit, Philosophen und Theologen, auf So= trates, Plato, Aristoteles und Plutarch, auf die Erzählungen des Plinius und Sueton, auf Cardanus und Melanchthon u. s. w., er wollte Geister= und Sputgeschichten theils selbst erlebt theils aus dem Leben anderer, die er kannte, in Erfahrung gebracht haben, gab es doch einen Bürgermeister, der in der Brauerei seiner Mutter Nachts benselben Lärm als am Tage gehört hatte. Nach seiner Philosophie sollten in einen wohlgeordneten Welthaushalt auch Geister und Ge= spenster gehören, die Bolltommenheit und Schönheit des Universums würde Abbruch leiden, wenn darin zwar Körper ohne Seelen, aber

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ep. LV-LX. (Sept. u. Octob. 1674.) - Ueber biefen Mann f. unten Cap. VI.

keine Seelen ohne Körper existirten; wolle man dieses Argument bestreiten, so müsse man die Welt nicht für eine planmäßige Schöpfung, sondern für das Werk des bloßen Zufalls halten. <sup>1</sup>

Den Geifter= und Gespensterglauben erklärt unser Philosoph aus bem Phantafiebedürfniß ber Menschen, welches ber Vernunsteinsicht Am= menmährchen vorziehe; er kenne selbst keine sichere Thatsache, die das Dasein solcher Erscheinungen beweise, keinen glaubwürdigen Schrift= steller, der sie berichte; Sokrates, Plato und Aristoteles hätten bei ihm nur geringe Geltung; er würde verwundert sein, wenn vorurtheilsfreie Denker, wie Demokrit, Epikur und Lucrez dergleichen Dinge erzählten, aber jene dämonengläubige Philosophen hätten aus Neid Demokrits Werke verbrannt.<sup>3</sup>

Was die Bollkommenheit und Schönheit der Welt betreffe, fo entspreche diese Borftellung nicht der Natur der Dinge, sondern nur ben Bünschen und Bebürfniffen ber menschlichen Einbildung, bie eben so gut allerhand Ungeheuer, wie Centauren, Drachen, Greife u. f. w. forbern und mit folchen imaginären Geschöpfen bie Belt bevölkern könnte. Aus bem Dafein feelenlofer Körper folge das Dasein körperlofer Seelen ebensowenig, wie aus bem Areis ohne Rugel bie Eriftenz einer Augel ohne Rreis.8 Der Gespensterfreund war wirklich diefer Anficht und ließ sich die Rugel ohne Rreis ge= fallen.<sup>4</sup> Er hatte dem Philosophen die Alternative gestellt (in welche ber eigentliche Schwerpunkt bes Briefwechsels fällt): entweder bu be= jahft bie planmäßige und geordnete Schöpfung oder du behaupteft bie Entftehung ber Welt durch den Zufall! Spinoza erwiederte: ich begreife bie Belt als eine nothwendige Folge ber göttlichen Natur und ver= neine ihre Entstehung burch einen Act des Willens nach Analogie des menschlichen.

Damit kam die briefliche Berhandlung auf die Frage über Nothwendigkeit und Freiheit. Daß man fich den göttlichen Geift, wie der Gegner meinte, nach Analogie des menschlichen, nur unendlich vergrößert vorstellen müsse, sei eine ungereimte Forderung. In der= selben Weise würden die Dreiecke und Kreise, wenn sie reden könnten, auch räsonniren, sie würden sagen: "Gott sei ein eminentes Dreieck, ein eminenter Kreis!" Die Menschen sagen: "Gott sei ein eminenter

11

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ep. LV. (14. Sept. 1674.) LVII. (21. Sept. 1674.) LIX. - <sup>2</sup> Ep. LVI. LVIII. LX. - <sup>3</sup> Ep. LVIII. - <sup>4</sup> Ep. LIX.

Fifcher, Geich, d. Philoj. II. 4. Aufl. R. M.

Verstand, ein eminenter Wille!" Dies aber heiße Gott nicht erkennen, sondern imaginiren oder unklar vorstellen, und das Object der unklaren Vorstellung sei nicht wirklich, sondern chimärisch. Wenn ich von Ge= spenstern eine so klare Vorstellung hätte wie von einem Dreieck, sagte der Philosoph, so würde ich sie bejahen; da ich sie aber nur einbilde, wie ich mir auch Harphien und Greise einbilden kann, so muß ich ihre Existenz verneinen und sie als Träume betrachten. Aus diesem Saze schien dem Andern die Verneinung auch der' göttlichen Existenz, also der Atheismus zu solgen, es müßte denn sein, was unmöglich ist, daß wir Gott ebenso klar und beutlich vorstellen als ein Dreieck. Hier gab Spinoza die berühmte, seine ganze Denkart bezeichnende Antwort: "Auf deine Frage, ob ich von Gott eine ebenso klare Idee als vom Dreieck habe, sage ich Ia. Wenn du mich aber frägst, ob ich von Gott ein eben so klares Bild als vom Dreieck habe, so werde ich mit Nein antworten."<sup>1</sup>

Er schloß mit der Erklärung: Gespenstergeschichten sind Wundergeschichten. "Wenn du sie auf den Kredit einiger Philosophen des Alterthums glauben willst: mit welchem Recht darfft du die Wunder der göttlichen Jungfrau und aller Heiligen verneinen, die ja von so vielen hochberühmten Philosophen, Theologen und Historikern gesammelt und überliefert sind, daß sich die Bahl dieser Autoritäten zu den deinigen verhält, wie hundert zu eins?"<sup>3</sup>

### 6. Albert Burghs Betehrungsversuch.

Es war kaum ein Jahr nach diesem Briese verstoffen, als die Autoritäten der katholischen Kirche dem Philosophen selbst entgegen= gehalten und an ihm als Bekehrungsmittel versucht wurden. Jener schon erwähnte Albert Burgh<sup>3</sup>, der einst zu Spinozas jüngeren

<sup>1</sup> Ep. LX. — <sup>2</sup> Ebenbasselbst. (Schluß.) — <sup>3</sup> Der Bater bieses Albert Burgh war Coenraab Burgh, Heer van Kortenhoef, der zu den reichsten Leuten der Stadt Amsterdam gehörte; Albert Burgh war das älteste feiner fünf Rinder und wohl im Jahre 1651 geboren (also neunzehn Jahre jünger als Spinoza), er wurde den 20. Februar 1668 in Leyden als Student der Philosophie eingeschrieben (damals lebte Spinoza schon seit fünf Jahren in Boorburg) und sei einer von den jungen Leuten aus der Leydener Studentenwelt gewessen, welche den Spinoza ab und zu in Boorburg oder im Haag besuchten. Während seiner italienischen Reise, die wahrscheinlich in das Jahr 1678 fällt, habe er sich unter den klerislalen Einsstücken, welche in Benedig, Padua und besonders in Rom durch den Dominitaner Martin Harney aus Amsterdam auf ihn ausgestbt wurden, zur römischen Keiche Leydent. (Meinsma, S. 381-383). Freunden gehört hatte, ber Abkömmling einer Familie, welche unter Albas Schreckensherrschaft alle Foltern der Glaubenstyrannei mit dem Muth der Bekenner ertragen hatte, war nach Italien gereist und dort zur römischen Kirche übergetreten. Von Florenz aus schreidt er (in lateinischer Sprache) den 11. September 1675 an Spinoza und fordert ihn auf, seinem Beispiele nachzufolgen.<sup>1</sup> Wenn der Philosoph in seiner Antwort bemerkt, daß er und seine Freunde auf die vor= zügliche Begabung des Bekehrten einst große Hoffnungen gesetzt; wenn er ihm weiter vorhält, daß er sehre, die er jetzt für eine Chimäre erkläre, niemals kennen gelernt habe, so scheeft dies Angabe jene frühere, nunmehr widerlegte Vermuthung zu bestätigen, daß der Versafifer des Briefs derselbe junge Mann war, dem Spinoza in Rijnsburg Unterricht in der cartessanischen Raturphilosophie gab, weil er ihm bie eigenen Ansichten nicht mittheilen wollte.<sup>2</sup>

Es scheint, daß sich der Philosoph und seine Freunde nicht bloß in ihren Hoffnungen, sondern auch in ihrem Urtheil verrechnet hatten. Benigstens ift dieser Brief tein Zeugniß einer besonderen Begabung. Niemals ift ein Bekehrungsversuch, ber unter allen Umständen erfolg= los fein mußte, ungeschickter und plumper angestellt worben; er ent= behrt jeder Art feiner, menschenkundiger Behandlung, welche Runft ein Proselytenmacher verstehen muß; er ift im Ton einer dreiften und frechen Rapuzinade gehalten, bie auf einen Spinoza noch schlechter paßte, als die Fauft aufs Auge. Um ihn zu bekehren, läßt Burgh eine Ruth von Schimpfreden gegen den Mann los, den er verehrt hatte. Es ift nicht genug, bağ er den Philosophen "einen von Stolz und Hoffart aufgeblasenen, von teuflischem Uebermuth ftrogenden Mann" nennt, daß er seine Gesinnung als "verwegene, verrückte, bejammerns= werthe und verfluchte Anmaßung", feine Principien als "falich, frech und unvernünftig" bezeichnet, er wendet sich birect an feine Person und ruft ihm zu: "Elendes Menschlein, gemeines Erdenwürmchen und weniger als bas, Afche und Bürmerspeise!" Er habe bas Mag feiner Berirrung und Uebelthaten im theologisch=politischen Tractat erfüllt, und es sei endlich Zeit umzukehren. Er möge wiffen, daß die Schrift nicht traft ber menschlichen Bernunft, sondern traft ber göttlichen Offen= barung, daß fie nicht bloß aus der Schrift, sondern auch aus der apoftolischen Ueberlieferung verstanden fein wolle. Wie er fich anmaßen

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ep. LXXIV. (III. Non. Sept. 1675). — <sup>3</sup> Bgl. vor. Cap. **S**. 140 figb.

tonne, im Besitz der besten Philosophie zu sein, ba er nicht alle Systeme ber Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft geprüft habe? Bie er wage, das Wefen ber Dinge erkennen zu wollen, da er die Macht ber Bunschelruthe und ber Beschwörungen burch magische Worte und Beichen zu erklären nicht im Stande fei? Er folle feiner Ohnmacht inne werden und sich der göttlichen Offenbarung unterwerfen, deren alleiniges Gefaß bie römisch-tatholische Rirche fei. Die Bahrheit ber Rirche Gottes sei bewiesen durch bie Glaubensübereinstimmung von Myriaden, durch ihre Gründung und ununterbrochene Fortbauer seit Aufang ber Belt, burch die Stiftung des neuen Bundes fraft der Menschwerdung Christi, durch die mehr als sechszehn Jahrhunderte der Dauer des katholischen Christenthums, durch die bewunderungswürdige Ordnung und Regierung ber römischen Rirche, burch bas Leben und bie Bunder zahllofer Seiliger und Martyrer, durch die Bekehrung zahl= loser Ungläubiger und Reyer, darunter so vieler gewichtiger Philo= fophen, endlich burch bas elende und heillofe Leben ber Atheiften.

"Bekehre dich also, Philosoph, erkenne beine weise Thorheit, beine thörichte Weisheit, werde aus einem Uebermüthigen ein Demüthiger und du wirst geheilt sein." "Ich habe diesen Brief an dich geschrieden, um dir meine Liebe, obgleich du ein Heibe bist, zu beweisen und dich zu bitten, daß du aushören mögest, andere zu verderben." "Berschließe dich nicht der Bekehrung! Wenn du jeht auf diesen Ruf Gottes nicht hörst, so wird der Jorn des Herrn gegen dich entbrennen, du wirst von seiner unendlichen Barmherzigkeit verlassen und ein Opfer der göttlichen Gerechtigkeit werden! Möge der Allmächtige es abwenden zum Ruhm seines Namens, zum Heil beiner Seele und zum heilsamen, beherzigenswerthen Borbilde der vielen unseligen Anhänger, die beine Götendiener sind."

Je roher und fanatischer der bekehrungsssüchtige Brief gehalten war, um so ruhiger und würdiger faßte der Philosoph seine Antwort, die er am liebsten unterlassen hätte und nur auf Bitten der Freunde sich abgewann. Er hielt dem Proselhtenmacher vor, daß er durch seinen Abfall sich der Borfahren unwürdig gezeigt, die Eltern tief ge= kränkt, seinen früheren Ueberzeugungen zuwider gehandelt habe und, wie aus seinem Briefe hervorgehe, nicht bloß ein Convertit, sondern ein Fanatiker geworden sei. Er wolle nicht mit den Lastern der Priester und Päpste gegen die römische Kirche zu Felde ziehen, wie die Gegner derselben mit vielem Affect zu thun pslegen; eine solche Polemik könne

bie Gemuther aufregen, aber nicht belehren; er raume ein, bag bieje Rirche Manner von großer Gelehrfamkeit und tugendhaftem Lebens= wandel mehr als die übrigen chriftlichen Rirchen besitze; fie fei zahl= reicher als biese, barum habe fie nothwendig eine größere Menge Guter und Schlechter; aber die Seiligkeit des Lebens fei kein Monopol ber romischen Ratholiken, sondern auch Lutheranern, Reformirten, Menno= niten und Mystifern eigen. Nicht in Dogma und Cultus, sondern in ber Gefinnung ber Gerechtigkeit und aufopfernden Liebe zeige fich bie wahre Religion: ba allein sei ber Geist Christi gegenwärtig, er sei unfer alleiniger führer auf bem Wege zu biefem Biel. Das johanneische Wort: "daß wir in Gott bleiben und Gott in uns" enthalte das Befen ber Frommigkeit, bie Frucht bes heiligen Geiftes und ben Ausbrud des mahren tatholischen Glaubens. 2Bas die römische Rirche noch außerbem an Unterscheidungslehren und =zeichen besite, sei überfluffig und vom Uebel. Widerfinnig sei der Glaube an den Satan, abgöttisch ber an ben Gott in der Hoftie; auch ware bie römische Rirche nicht bie einzige, die fich für die von Gott erwählte, der Menschheit von Anbeginn offenbarte, burch Alter und ununterbrochene Dauer über allen Bechfel erhabene hielte; eben baffelbe preisen die Pharijäer (Rabbiner) von ber judischen («ipsissima Pharisaeorum cantilena est»).

Und zwar sei das hiftorische Recht der jüdischen Kirche älter, ihre Märtyrer nicht weniger zahlreich, beren Glaubenstreue eben so freudig. Hier nennt Spinoza das Beispiel eines spanischen Märtyrers, Judas des Gläubigen, der für die jüdische Religion den Feuertod erlitten und mitten in den Flammen des Scheiterhausens ausgerusen habe: "Gott, in deine Hände beschle ich meinen Geist!"<sup>1</sup> Es gebe der Religionen wie der philosophischen Systeme viele; daher läßt Spinoza die Frage, ob er, der seine Lehre für die beste halte, alle übrigen Systeme ge= prüft habe, auf den Neubekehrten zurückfallen: ob dieser alle Religionen untersucht, bedor er die römische alls die alleinseligmachende ange= nommen? Die Frage selbst beantwortet er treffend: er habe nicht ge=

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ep. LXXIV. — Diefer Judas war ein spanischer Neuchrift (Lope de Vera y Alarcon), ber sich zum Judenthum besehrt hatte und bafür in Ballabolib den 25. Juli 1644 verbrannt wurde. Spinoza schödpst das Beispiel aus seiner Erfahrung; er sagt: «novi», aber nicht «vidi»: man sann daher nicht schließen, daß Spinoza als ein Augenzeuge dieser Hintichtung noch im Jahre 1644 in Spanien war. S. Grätz: Geschichte der Juden, Bd. X. S. 101. Noten S. VI. Byl. oben S. 118 Anmers.

wählt, sondern erkannt; die Wahrheit sei nicht Sache der Wahl, son= bern der Einsicht, sie erleuchte sich und den Jrrthum. «Est enim verum sui index et falsi.» Wer gewählt hat, der glaubt oder hofft, das Beste gesunden zu haben. Wer dagegen klar und beutlich erkennt, hält seine Einsicht nicht für besser als die der andern, sondern einsach für wahr und ihr Gegentheil sür salsche Bort Spinozas zu ver= stehen: "Ich glaube nicht, daß ich die beste Philosophie ge= funden habe, sondern ich weiß, daß ich die wahre erkenne".

"Höre bu auf", ruft er zuletzt bem Proselytenmacher zu, "ungereimte Frrthümer Mysterien zu nennen und Unbekanntes oder noch Unentbecktes auf schmähliche Art mit solchen Dingen zu verwechseln, die bewiesenermaßen unvernünstig sind, wie die erschrecklichen Geheimnisse bieser Kirche, die, je vernunstwidriger sie sind, dir um so übervernünstiger erscheinen."

# II. Die letten Erlebniffe.

## 1. Der Ruf nach Seidelberg.

Indeffen hatte sich der Name Spinozas durch seine beiden Werke verbreitet, und es gab hochstehende Männer, welche in ihrer Würdigung des Philosophen sich durch das Geschrei über seinen Atheismus nicht irre machen ließen. Schon war die Versolgung gegen den theologisch= politischen Tractat im Gange, als Spinoza durch die Berusung an eine deutsche Universität überrascht wurde. Einer der tüchtigsten und tolerantesten Regenten der Zeit, Aurfürst Carl Ludwig von der Pfalz, der Bruder jener Elisabeth, welcher vor einem Menschenalter Descartes sein Hauptwert gewidmet hatte<sup>1</sup>, wünschte den Philosophen im Haag für die Hochschule seines Landes in Heidelberg zu gewinnen.

Nach einem fast breißigjährigen Exil war diefer Fürst in seine Erblande zurückgekehrt, um die Aufgabe, welche ihm das Schicksal gestellt hatte, mit der ganzen Energie seiner Einsicht und Willensstärke zu lösen: nach den Verheerungen des verderblichsten aller deutschen Ariege "der Wiederhersteller der Pfalz" zu werden. Unter seinem Scepter durften die Wiedertäufer und die Sabbatarier (Judenchristen) ruhig leben, er wollte und betrieb grundsäzlich die Union der beiden reformirten Con-



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Bgl. Banb I. Buch I. Cap. IV. S. 191—193. Bgl. meine Feftrebe zur 500jährigen Jubelfeier ber Ruprecht-Rarls-Universität zu Seidelberg (1886). S.70-77.

fessionen in Form einer Cultusgemeinschaft ohne Glaubensvermengung (1677), noch kurz vor seinem Lobe gründete er in seiner Feste Friedrichs= burg zu Mannheim den drei christlichen Kirchen einen Tempel der Eintracht (1679). Balb nach seinem Regierungsantritt hatte er die völlig verödete, ihrer Bücherschätz beraubte Universität Hatte er die eröffnet (1. Nov. 1651) und neunzehn Jahre später durch ein eigenes Statut so eingerichtet, daß die theologischen Professuren nur an die beiden reformirten Bekenntnisse, die übrigen Facultäten an keinerlei confessionelle Glaubensschranken gebunden sein sollten (1. Sept. 1672).

Jett hinderte nichts, selbst dem Berfaffer des theologisch-politischen Tractats ein philosophisches Lehramt in Heidelberg anzubieten. Der Franzose Chevreau, ber als litterarischer Gesellschafter dem Fürften zur Seite ging, hatte ihn auf Spinozas Wert über Descartes aufmertsam gemacht, und nachdem Carl Ludwig felbft einige Abschnitte barin gelefen, fo ertheilte er einem feiner vertrautesten Rathe, dem Brofeffor ber Theologie Joh. Ludwig Fabricius, ben Auftrag, den niederlan= bischen Bhilosophen nach heidelberg zu berufen. Diefer ichrieb ben 16. Febr. 1673 (in lateinischer Sprache) an Spinoza : "Seine Durchlaucht ber Rurfürft ber Pfalz, mein gnädigster herr, hat mir befohlen, Sie, ben ich bisher nicht gekannt, ber aber Seiner Durchlaucht vorzüglich empfohlen worden, brieflich zu fragen, ob Sie an Seiner berühmten Universität Seidelberg eine ordentliche Profeffur der Philosophie anzu= nehmen geneigt wären? Sie werben bie gegenwärtige Jahresbesolbung ber ordentlichen Brofefforen erhalten. Nirgenbe wo anders tonnen Sie einen Fürften finden, welcher ausgezeichneten Röpfen, zu benen er Sie rechnet, günftiger gesinnt ift. Sie werden die Freiheit zu philosophiren in vollftem Umfange haben und biefelbe nach dem Vertrauen bes Fürsten zur Störung ber öffentlich anerkannten Religion nicht miß= brauchen. 3ch habe dem Befehl des erleuchteten Fürften gehorchen müffen und bitte Sie deshalb bringend, mir fo balb als möglich zu antworten. Nur dies eine füge ich noch hinzu: wenn Sie hierher tommen, werben Sie fich eines echt philosophischen Lebens erfreuen, es müßte benn alles wider unfer Hoffen und Erwarten ausfallen." 1

Nach einer langen und reiflichen Erwägung lehnte Spinoza den Ruf ab. Er antwortete erft den 30. März 1673: "Wenn ich je das Verlangen nach einem akademischen Lehramt gehabt hätte, so würde

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ep. LIII.

ich mir kein anderes haben wünschen können, als welches Seine Durchlaucht ber Rurfürft der Pfalz mir durch Sie anbietet, zumal wegen ber Freiheit zu philosophiren, bie ber Fürft mir einzuräumen geruht, um bavon zu schweigen, baß ich mir längft gewünscht, unter einem Herrscher zu leben, beffen Weisheit alle bewundern. Da ich aber öffentlich zu lehren niemals im Sinne gehabt, so kann ich mich nicht dazu bringen, biefe vorzügliche Gelegenheit zu ergreifen, obgleich ich bie Sache lange bei mir erwogen habe. Mein erftes Bebenten ift, baß ich ber Fortbildung der Philosophie entsagen muß, wenn ich meine Zeit dem Unterricht der akademischen Jugend widme. Dann kommt ein zweites Bebenken: ich weiß nicht, in welche Grenzen bie mir ein= geräumte philosophische Freiheit einzuschließen ift, bamit ich ben Schein absichtlicher Religionsstörung vermeide; benn bie 3wietracht entspringt nicht sowohl aus feurigem Religionseifer als aus mancherlei anderen menschlichen Leidenschaften und namentlich ber gantfucht, welche alles, auch bas richtig Gesagte, zu vertehren und zu verbammen pflegt. Und da ich diefe Erfahrungen ichon in meinem privaten und einfamen Leben gemacht habe, so würde ich sie in der Würde eines öffentlichen Lehrers noch viel mehr zu befürchten haben. 3ch zögere baber, wie Sie sehen, nicht in hoffnung auf ein befferes Lebensloos, sondern aus Liebe zur Rube, die ich einigermaßen bemahren zu tonnen glaube, wenn ich mich aller öffentlichen Lehrthätigkeit enthalte. Deshalb bitte ich Sie dringend, bei Seiner Durchlaucht bem Rurfürften mir bie Er= laubniß zu ermirken, daß ich über die Sache noch weiter mit mir zu Rathe gehen darf." 1

Die Gründe, aus denen Spinoza fich dem Ruf verfagt hatte, waren so positiv, durchdacht und treffend, daß man die letzte Wendung nur für eine hösliche Form halten kann, um den kategorischen Ausbruck der Ablehnung zu schwächen. Die Bedenken des Philosophen erscheinen vollkommen begründet. Der theologisch=politische Tractat war damals weder dem Kurfürsten noch Fabricius noch Chevreau, wie aus seinen Denkwürdigkeiten hervorgeht, bekannt und würde voraussichtlich auch unter dem freisinnigsten Regenten eine akademische Wirksamkeit Spinozas auf die Dauer unmöglich gemacht haben.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ep. LIV. — Ueber bie Regierung Carl Ludwigs vgl. S. Häuffer: Gesch. ber rheinischen Pfalz. Bb. II. S. 542—688. Ueber Thevreaus Einsluß auf Spinozas Berusung: Bayle, Art. Spinoza. Rem. H. — Chevraeans II. pg. 99. 100.

### 2. Der Bejuch in Utrecht.

Im Sommer beffelben Jahres, wo ber Ruf nach Heidelberg an ihn ergangen war, empfing Spinoza eine Einladung nach Utrecht, wo ihn ber Prinz Condé zu sehen und zu sprechen wünschte. Der große Condé gehörte, wie man weiß, zu den lebhasten Berehrern ber cartefianischen Philosophie in der Art des hochstehenden Weltmannes, der nichts vom Pedantismus der Schule kennt; er war freigeistig genug, um den Verfasser des theologisch=politischen Tractats nicht für ein Wertzeug des Teusels, sondern für eine sehr interessante Persön= lichsteit zu halten. Der Oberftlieutenant Stouppe, jener Scheingegner, hatte, wie es scheint, den Prinzen auf den Philosophen im Haag ausschern die Duldung Spinozas höhnisch vorwarf, mit dem letzteren selbst Briefe gewechselt, worin der Wunsch Condes nach der persönlichen Bekanntschaft bes Philosophen ausgedrückt war.<sup>1</sup>

Dieser folgte ber wiederholten Einladung, mit welcher zugleich er den Paß nach Utrecht erhalten hatte. Daß er hier im französischen Sauptquartier als Gast des Prinzen Condé einige Zeit (wahrscheinlich im Juli 1673) verweilt hat, steht außer Zweisel; dagegen sind unsere Nachrichten in Streit, ob er den Prinzen, der gerade zu jener Zeit in Ariegsgeschäften abwesend sein mußte, wirklich gesehen und gesprochen. Colerus erzählt, Spinoza habe nach seiner Rücktehr seinem Hauswirth van der Spijd bestimmt versichert, daß er den Prinzen selbst nicht kennen gelernt und nur mit Stouppe verkehrt habe, der ihm im Auftrage Condés Anerbietungen gemacht, welche er abgelehnt habe. Jener habe ihm eine königliche Pension versprochen, wenn er Ludwig XIV. eines seiner Werke widmen wolle.

Bayle in dem bekannten Artikel seines Wörterbuchs hatte zuerst die Zusammenkunst zwischen Conds und Spinoza verneint, in der zweiten Ausgabe bejaht und später (wohl nach Colerus' Angabe) seinen ersten Bericht wiederhergestellt.<sup>2</sup> Auch Lucas und nach ihm Boulainvilliers lassen Spinoza in Utrecht die Rückkehr des Prinzen vergeblich erwarten; sie erzählen uns, daß im Auftrage Conde's der Marschall Buzembourg den Philosophen sehr höslich empfangen und dieser durch seine Urbanität und geistvolle Conversation den günstigsten Eindruck auf den Hos des Prinzen gemacht habe.<sup>3</sup> Dagegen berichtet Niceron

<sup>1</sup> Su bgl. ob. S. 113-114. S. 159-160. - <sup>3</sup> Bayle, Art. Spinoza. Rem. G. - <sup>3</sup> Réfut. La vie de Spinosa. pg. 67-73. in seinen Denkwürdigkeiten, indem er sich auf Des=Maizeauz beruft, daß Condé vor Spinozas Abreise zurückgekehrt sei und mit dem Philo= sophen öftere Unterredungen gehabt habe. Des=Maizeauz will es so= wohl von Morelli, dem es Spinoza selbst erzählte, als von Buissière, dem französischen Feldarzt, gehört haben, der mehr als einmal den Spinoza in die Gemächer des Prinzen habe gehen sehen. Unter dem Versprechen einer bedeutenden Pension, des Zutritts bei Hose und seiner person= lichen Protection habe Condé den Philosophen aufgesordert, ihn nach Paris zu begleiten und beständig in seiner Nähe zu bleiben, dieser aber habe die Anerbietungen abgelehnt und dem Prinzen erklärt, daß er gegen einen so verschrietenen Atheisten nicht im Stande sein würde seine Versprechungen zu erfüllen.<sup>1</sup>

Wir sehen keinen Grund, die Nachricht des Colerus zu bezwei= seln, und glauben daher nicht an eine persönliche Zusammenkunst zwischen Condé und Spinoza. Und wie es sich damit auch verhalten haben möge: so viel ist gewiß, daß der Philosoph seine unabhängige und einsame Muße um keinen Preis hergeben und gegen eine fran= zössische Pension ebensowenig als gegen eine beutsche Prosessur tauschen wollte und eingetauscht hat.

### 3. Die Gefahr im Haag.

Die Folgen seines Besuchs in Utrecht hatten leicht die schlimmften fein können. Ein Jahr nach der Ermordung der Witts, mitten unter den Aufregungen des französischen Kriegs und der Erbitterung des

Digitized by Google

۰.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Nicéron: Mémoires. T. XIII. pg. 37-40. - <sup>2</sup> Bas die Einladung des Pringen Conbé und die Reife Spinozas in bas frangofische Sauptquartier zu Utrecht betrifft, den Zeitpuntt und bie Dauer, die Abfichten und ben Erfolg biefer Reife, fo ftammen bie nachften und zuverläffigften nachrichten barüber aus bem Munde ber hausgenoffen Spinozas, als welche bie unmittelbaren Beugen feiner Abmefenheit und Rudtehr wie ber bebrohlichen Folgen beiber gemefen find. Der außere Thatbestand verhalt fich gewiß fo, wie fie bem Colerus berichtet haben. Freilich liegt in dem mertwürdigen Borgange fomohl ber Ginlabung als auch der Reife und des Aufenthaltes Spinozas im feindlichen Sauptquartier etwas Berborgenes, worüber ber fehr vorfichtige Bhilojoph, ber ftets «caute» verfuhr, feinen hausleuten nichts gefagt hat. 3ch finde nicht, daß bie jungften barüber aufgestellten Sppothefen biefes Duntel gelichtet haben. Bemertenswerth in biefer Beziehung find: Meinsma XII. «Een zonderling nitstapje». 6. 363-399. D. Suggenheim: Jum Leben Spinozas und ben Schidfalen bes «tractatus theologico-politicus». Bierteljahreforift für miffenfcaftliche Philosophie u. s. f. XX. 2. S. 121-142.

niederländischen Bolks hatte Spinoza einer Einladung des feindlichen Generalissfimus Folge geleistet und einige Beit in dem französischen Hauptquartiere zugebracht. Als "Atheist" und Republikaner war er schon unpopulär genug; jetzt nach seiner Rücktehr von Utrecht hieß es: er sei ein Spion im Dienste Frankreichs. Gerüchte dieser Art hatten im Bolke Verbreitung gefunden, und es schien, daß gegen den Philosophen eine Pödelhetze im Anzuge war, deren schlimmster Ausgang nach den jüngst erlebten Gräuelscenen zu fürchten stand.

Schon ging, so erzählt Colerus, das Gerede von Ohr zu Ohr: Spinoza fei ein ftaatsgefährlicher Mensch, beffen man fich entledigen müffe. Ban ber Spijd hatte bavon gehört und lebte in der größten Angst, daß man sein Saus ftürmen und plündern werbe, um fich mit Gewalt der Person bes Philosophen zu bemächtigen. Diefer aber blieb ganz ruhig und tröftete seinen hauswirth: "Fürchtet nichts um meinetwillen, ich tann mich leicht rechtfertigen, es giebt bier Leute genug und zwar vom erften Range, welche Beranlaffung und Grund meiner Reife fehr wohl tennen. Doch wie bem auch fei, sobald ber Pobel bas kleinfte Geräusch vor bem Sause hören laft, werde ich beraustreten und birect auf die Leute zugehen, wenn sie mich auch ebenso behandeln sollten als bie armen Bitts. 3ch bin ein guter Republikaner und habe ftets nur den Ruhm und Vortheil des Staats im Auge gehabt." Aus diejem Ausspruch, ber die Festigkeit und Furchtlofigkeit feines Charakters bezeugt, ift bann jene thörichte Rede entstanden, die Kortholt ihm Schuld giebt: daß er aus Liebe zu feinem Ruhm gern einen fo fcbredlichen Tod, wie bie Gebrüder Witt, erduldet haben würde. 1

#### 4. Tichirnhausen.

In demselben Jahre, wo der Philosoph die Berusung nach Heidelberg und die Einladung nach Utrecht erhielt, vermehrte sich der kleine und stille Areis seiner Freunde in Amsterdam durch einen jungen Mann aus Deutschland, der an philosophischer Begabung die anderen überragte und wohl als das bedeutendste Mitglied gelten darf, welches vorübergehend jenem Areise angehört hat. Es war ein sächsischer Edelmann, Ehrenfried Walther Graf von Tschirnhausen, herr von Rifflingswalde und Stolzenberg in der Oberlausis, derr Holland gekommen war, um Mathematik in Lehden zu studiren und bei den Generalstaaten Ariegsdienste zu nehmen; er hatte den letzteren

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> S. oben S. 97. - <sup>2</sup> 1651-1708.

Plan verlaffen und, von dem Studium der cartefianischen Lehre er= griffen, von den Grundsätzen derselben überzeugt, sich der philosophischen Laufbahn gewidmet, als er bei seinem Aufenthalt in Amsterdam (1673) die dortigen Spinozafreunde kennen lernte und durch sie in die hand= schriftlichen Werke des Philosophen im Haag eingeführt, wie mit den Erklärungen bekannt gemacht wurde, welche Spinoza seinen Anhängern brieflich gegeben. So hatte er unter anderem auch ein an Meyer gerichtetes Schreiben über die Grundbegriffe der Philosophie und die Idee des Unendlichen gelesen. <sup>1</sup>

Was in den Schriften Descartes' ihn vorzüglich gefesselt und überzeugt hatte, die deductive Beweisführung, trat ihm, ber in der Ausbildung der philosophischen Methode selbft feine Hauptaufgabe erblickte, jett in Spinozas Lehre in ber aus= geprägteften mathematischen Form so mächtig entgegen, baß er auf bas Lebhaftefte bavon erfaßt wurde und sich in das Studium diefer neuen Philosophie vertiefte. Der einleuchtende und methodische Gang ber Demonftration mußte ihn gewinnen, ber Biderftreit ber Ergebniffe gegen die Lehre Descartes' mußte ihn bedenklich machen, und fo fühlte fich Tschirnhausen aufgefordert, die Resultate Spinozas nicht etwa nach ben gewöhnlichen Borurtheilen, fondern auf Grund ihrer Beweife ju prüfen und von hier aus feine Einwürfe zu machen. Auf biefem Bege traf er, icharffinnig und mathematisch geschult, wie er war, bie bebenklichsten und fragwürdigsten Stellen bes Systems; ber Philosoph felbst, ber in den meiften Fallen dem schülerhaften Digverftandniß ober bem blinden Vorurtheile gegenüberstand, hatte sichtlich ein Ber= gnügen, biefe Einwände ju lefen und ju ermiebern.

So entstand zwischen Spinoza und Tschirnhausen ein umfäng= licher, wichtiger und lehrreicher Brieswechsel, welcher vom 8. October 1674 bis zum 15. Juli 1676 reicht, und ben der Philosoph aufnahm, ohne zunächst zu wissen, von wem die Einwürfe herrührten; er hatte sie burch ein Mitglied seines Amsterdamer Collegiums, den Arzt G. H. Schaller (Schuller) erhalten und ließ diesem seine erste Erwiederung zugehen. "Ich habe", schreibt er, "durch unsern Freund J. R. (Rieuwerz) beinen Brief zugleich mit dem Urtheil beines Freundes empfangen." Da nun einer jener Briefe (2. Mai 1676) sich auf ein Schreiben, welches der Philosoph dreizehn Jahre früher an Meyer gerichtet hatte,

<sup>1</sup> Ep. XXIX.

zurückbezieht, so hat man bis in die neueste Zeit geglaubt, daß dieser ganze Brieswechsel zwischen Spinoza und Meyer geführt worden sei. Erst durch die Auffindung der Handschriften ist die Thatsache sest gestellt, daß nicht Meyer, sondern Tschirnhausen die unten bezeichneten Briese (mit Ausnahme des LXV.) versaßt hat.<sup>1</sup>

Gleich nach dem erften Briefe verkehrte er direct mit dem Philosophen, den er wahrscheinlich auch im Haag persönlich besucht hat; in Amfterdam konnte er die Bekanntschaft Spinozas nicht machen, denn als dieser im Juli 1675 bort verweilte und sich vergeblich um die Herausgabe seiner Ethik bemühte, hatte Tschirnhausen schon sein Freund Schaller in einem neuerdings aufgefundenen Briese vom 25. Juli 1675 berichtet dem Philosophen, daß Tschirnhausen bereits dreimal von England geschrieben, daß er Boyle und Oldenburg kennen gelernt, bei beiden seltsame Borstellungen über die Person Spinozas angetroffen und sie eines Bessen, namentlich auch in Rücksicht auf den theologisch-politischen Tractat belehrt habe.<sup>2</sup>

Jene seltsamen Vorstellungen waren wohl ihre Scheu vor bem Atheisten unter dem ersten Eindruck des verrusenen Buchs, welches Oldenburg erst kurz vorher erhalten. Wenn dieser den 8. Juni 1675 dem Philosophen schrieb, daß er seine erste Meinung über den Tractat zurückgenommen und als voreilig erkannt habe<sup>3</sup>, so dürsen wir annehmen, daß in der Zwischenzeit der Einfluß Tschirnhausens auf ihn gewirkt hatte. Von Condon ging unser Landsmann nach Paris, wo er sich mit Chr. Hu ygh ens befreundete, den Sohn Colberts unterrichtete und Leibnizens folgenreiche Bekanntschaft machte. Schaller berichtet es dem Philosophen in einem ebenfalls erst jüngst entbedten Briese vom 14. November 1675.<sup>4</sup> Tschirnhausens letzter Brief an Spinoza kommt aus Paris

<sup>1</sup> Ep. LXI. (8. Oct. 1674.) LXIII. (5. Jan. 1675.) LXV. (25. Julii 1675.) LXVII. (Londini 12. Aug. 1675.) LXIX. (2. Maii 1676.) LXXI. (Parisiis 23. Juni 1676.) Die Antworten Spinozas find: Ep. LXII. LXIV. LXVI. (29. Julii 1675.) LXVIII. (18. Aug. 1675.) LXX. (5. Maii 1676). LXXII. (15. Julii 1676.) Zu vgl. Vloten: Suppl. § 11. pg. 311. Ben. de Spinoza naar leven en werken. XIII. S. 105 flgd. – <sup>3</sup> Vloten: Suppl. § 11. pg. 313–314. – <sup>3</sup> S. oben S. 150 flgd. Oldenburgs Brief vom 8. Juni 1675 beftätigt, was Schallers Brief vom 25. Juli 1675 berichtet. Da Oldenburgs nächstes Schreiben v. 22. Juli ansommt, während Spinoza noch in Amsterdam verweilt (Ep. XIX.), und Schaller ben 25. Juli von Amsterdam aus an ihn schreibt, so fäult die Abreise des Philosophen zwischen diese beiden Termine. – <sup>4</sup> Vloten: Suppl. § 11. pg. 314–317. (23. Juni 1676).<sup>1</sup> Nachdem er Italien, Sicilien, Malta bereift und fich längere Zeit in Wien aufgehalten hatte, kehrte er nach Paris zurück (1682), wurde Mitglied der Akademie und begab fich in dem= felben Jahre nach Amfterdam, von wo er den 11. September 1682 an Huyghens schreibt und diesem mittheilt, daß die Herausgabe seines methodologischen Werks bevorstehe. Er nennt es in diesem Briese nach dem Vorbilde Spinozas: «De intellectus emendatione»<sup>2</sup>. Das Werk erschien ein Jahrzehnt nach dem Tode des Philosophen unter dem Titel: «Medicina mentis sive artis inveniendi praecepta gene= ralia» (1689). Die letzten fünfundzwanzig Jahre seines Lebens (1683—1708) weilte Tschirnhausen auf seiner Herrschaft Kissulte.

Das Vorbild Spinozas hatte ihn nicht bloß in der Faffung und Bezeichnung seiner Aufgabe, sondern auch in deren Aussführung be= stimmt, denn es finden sich in der «Medicina mentis» Stellen, die wörtlich mit dem «Tractatus de intellectus emendatione» überein= stimmen.<sup>3</sup> Nur den Namen Spinozas anzuführen, hat er sich gehütet. Offenbar war der verwersliche Grund dieses geschiffentlichen Stillschweigens, daß er in seinem Wert den Namen des verschrieden Atheisten ver= meiden wollte, um sich selbst nicht dem Verdachte der Anhängerschaft auszusezen.

Ein solcher Verbacht wäre unrichtig. Tschirnhausen war nie Spinozist, er solgte der Methode, welche schon Descartes vorgezeichnet und ausgeübt hatte, nicht der Lehre Spinozas nach ihrem dogmatischen Inhalt. Selbst in der Zeit, wo er verehrungsvoll zu dem Philosophen im Haag emporsch, hatte er gewichtige Bedenken, die jener ihm zu nehmen nicht vermocht hat. Die beiden wichtigsten betrafen die Lehre von der menschlichen Willensfreiheit, worin Tschirnhausen die Sache Descartes' selbste und vertheidigte, und von den göttlichen Attributen, worin er die Lehre Spinozas in einem Widerstreit mit sich selbst fand. Niemand hat schärfer als er an diesem Punkt die Achillesserse bes Systems entdeckt und getroffen. Und man muß einräumen, daß die Erwiederungen des Philosophen an dieser Stelle mehr ausweichender als erleuchtender Art waren.

Um so energischer wußte Spinoza seine Bejahung und Ber= neinung der Freiheit zu vertheidigen und zu erläutern; seine

٠

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ep. LXXI. – <sup>2</sup> Vloten: Suppl. § 11. pg. 319–322. – <sup>3</sup> Ebenbaf. § 11. pg. 351–357.

Erwiederung auf die erften Bedenken gehört unter die lehrreichsten Briefe, die er geschrieben.<sup>1</sup> Der Begriff der wahren Freiheit falle zusammen mit dem der inneren Nothwendigkeit, das Gegentheil bestehe in dem Determinirtwerden von außen. Wenn man die determinirenden Ursachen nicht kenne, so bilbe man sich ein, aus gar keiner Ursache, sondern aus eigenem Willen zu handeln: dies sei die Einbildung der menschlichen Freiheit. Wenn der geworfene Stein, undewußt des empfangenen Stoßes, aber seiner Bewegung bewußt, reden könnte, so wurde er sagen: nichts zwingt mich zu fliegen, ich thue es aus eigenem Streben! So verhalte sich der Säugling zur Milch, der Zornige zur Rache, der Feige zur Flucht; sie bilden sich urschen ihre Begierden bewirkt werden. Auch die Trunkenen, Fieber= tranken und Schwähre halten ihre Reden für Thaten der Willensfreiheit.

#### 5. Leibniz.

Als Spinoza aus Schallers Mittheilungen ersuhr, daß ihr gemeinschaftlicher Freund Tschirnhausen in Paris auch Leibnizen kennen gelernt habe, begegnete ihm dieser Name nicht zum ersten male; er hatte brei Jahre vorher einen kurzen Brieswechsel mit Leibniz geführt und sollte noch kurz vor seinem Tode die persönliche Bekanntschaft des Mannes machen, der in der Philosophie sein größter Nachsolger und Gegner wurde. Die briesliche Berührung betraf keine philosophischen Fragen. Leibniz, damals kurmainzischer Nach, hatte eine kleine Schrift unter dem Titel «Notitia opticas promotae» verössentlicht, welche er von Spinoza gelesen und beurtheilt wünschte; er schickte sie Brieses auch die Zusendung seiner "Neuen physikalischen Hachschese". Der Philos soch antwortete in freundlichter Weise ben 9. November 1671 und bot auch nachschriftlich den theologisch=politischen Tractat als Gegen= geschenk, falls Leibniz das Buch noch nicht kenne.<sup>8</sup>

Dieser kannte bamals den Spinoza nur durch seinen Ruf, er wußte, daß er Optikus und Philosoph sei, hielt ihn für einen Arzt in Amsterdam und adressfirte: «A Monsieur Spinoza, medecin très celèbre et philosophe très profond à Amsterdam; par couvert»; er bat, daß Spinoza sein Schriftchen auch dem in der Optik ersahrenen Huddenius zur Beur-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ep. LXII. - <sup>3</sup> Ep. LI-LII.

theilung mittheilen und seine Antwort ihm burch Diemerbroeck zusenben möge. (Jener war Bürgermeister in Amsterbam, bieser Prosession ber Medicin in Utrecht.)<sup>1</sup> Er muß sich balb barauf über die Verson bes Philosophen etwas näher unterrichtet haben, benn er schreibt im Januar 1672 seinem Lehrer Jac. Thomasius in Leipzig: "Spinoza, wie ich aus niederländischen Mittheilungen ersahren, ist Jude, von der Synagoge wegen seiner ungeheuerlichen Ansichten ausgestoßen (axoova7w705 ob opinionum monstra), im Uebrigen ein ausgezeichneter Optifus und Versertiger vorzüglicher Fernröhre."

Er sette ben Briefwechsel mit Spinoza nicht fort. Als er fünf Jahre später, auf der Rückkehr nach Deutschland begriffen, durch Hol= land reiste, besuchte er den Philosophen im Haag<sup>8</sup> und hat später seiner Zusammenkünste mit ihm öster, aber nicht immer in derselben Weise gedacht. Dem Abbé Gallois schried er: "Ich habe auf meiner Durchreise den Spinoza gesehen und mehrere male sehr lange mit ihm gesprochen. Er hat eine seltsame Metaphysik voller Paradoren." In seiner Theodicee, wo er der politischen Parteien in den Niederlanden geschrieben pseudonymen Wertes über das Recht der Geistlichen bezeichnet, erzählt Leidnig: "Auf meiner Rücktehr von Frankreich durch England und Holland sch ich van den Hoos (de la Court), wie auch den Spinoza und ersuhr von beiden über die damaligen Zeitverhältnisse einige interessante Anektoten".<sup>5</sup>

Es scheint, daß Leibniz bemüht war, seine Beziehungen zu Spinoza als so vorübergehende und äußerliche erscheinen zu lassen, wie sie in der That gewesen waren. Wir lesen in seinem «Otium Hannoveranum» folgende Stelle, die ich um ihres Schlusses willen anführe: "Der berüchtigte Jude Spinoza hatte eine olivenartige Haut= farbe und etwas Spanisches in seinem Gesicht. Auch stammte er aus biesem Lande. Er war Philosoph von Prosession und führte ein ruhiges und rein privates Leben, sein Tagewert bestand im Schleisen optischer Gläser und im Versertigen von Brillen und Mitrostopen. Ich habe ihm einmal einen auf Optik bezüglichen Brief geschrieben, den man in seine Werke eingerückt hat." Den Charakter Spinozas

<sup>1</sup> Vloten: Suppl. § 9. pg. 306-308. — <sup>2</sup> Bgl. biejes Bert. Bb. II. (2. Aufl.) Buch I. Cap. VII. S. 112. — <sup>3</sup> Théodicée. § 376. Jenes pjeubonyme Bert hieß: Lucii Antistii Constantis de jure ecclesiasticorum liber singularis (1665).

hat Leibniz nicht gekannt und falfch beurtheilt. wenn er ihn für ehr= geizig hielt und unter die Leute rechnete, welche, wie Banini, die Un= flerblichkeit der Seele verneinen und die des Namens suchen. Deshalb, so meint er, habe Spinoza seine unvollkommenen Schristen verbrannt, damit sie nicht etwa nach seinem Tode veröffentlicht würden, und da= durch seinem litterarischen Ruhm Eintrag geschehe. Hier hat sich Leibniz eines doppelten Irrthums schuldig gemacht, indem er eine unrichtige Thatsache durch ein unrichtiges Motiv erklärte.

Es scheint, daß unseren Philosophen eine Art sokratisches Da= monium warnte, als ihm Tschirnhausen die Frage vorlegen ließ, ob Beibnig in die Renntniß der handschriftlichen Werke eingeführt werden burfe? In dem ichon angeführten Briefe hatte Schaller geschrieben: "Tichirnhausen berichtet noch, daß er in Paris einen gemiffen Leibnig tennen gelernt habe, einen außgezeichnet gelehrten, in den verschiebenften Biffenschaften höchft bewanderten, von ben gewöhnlichen theologischen Vorurtheilen freien Mann, mit welchem er eine vertraute Freundschaft geschloffen. 3m Jach ber Moral fei er vollkommen zu Sause, eben fo in der Bhufit und in den metaphplischen Untersuchungen über die Natur Gottes und der Seele. Tichirnhausen hält ihn deshalb für vollkommen der Erlaubniß murdig, deine handichrift= lichen Berte tennen zu lernen, und municht es auch in beinem Intereffe, er will bir feine Gründe ausführlich barthun, wenn es bir genehm ift; im anderen Fall barfft bu ficher fein, daß er dem gegebenen Ber= fprechen gemäß die Schriften geheim halten und nicht im geringsten bavon reden wird. Leibniz schätzt den theologisch=politischen Tractat hoch und hat dir feiner Zeit darüber geschrieben." Die Bitte wird zulett noch einmal bringend wiederholt und baldigste Entscheidung gewünscht.

Umgehend antwortet Spinoza: "Leibniz kennt mich, wie ich glaube, aus Briefen, aber ich weiß nicht, warum er, welcher Rath in Frankfurt war, nach Frankreich gereift ist. Nach seinen Briefen zu urtheilen, erschien er mir als ein Mann von freiem Geist und universeller wissenschaftlicher Bildung. Doch halte ich es nicht für gerathen, ihm so schnell meine Schriften anzuvertrauen. Ich möchte erst wissen, nach längerem Umgang und nach einer genaueren Kenntniß seines Charakters wieder hören. Uebrigens grüße mir diesen unferen Freund, und wenn ich in irgend etwas ihm dienen kann, was es auch sei, so filder, Schol, U. 2011.

foll er über mich verfügen, er wird mich zu allen Gefälligkeiten gern bereit finden."

### III. Lebensart und Lebensende.

### 1. Uneigennützigfeit und Bedürfniflofigfeit.

Die Charaktere ber beiden Denker find einander so entgegengesetst wie ihre Shsteme. Spinoza widmete sich ganz der Philosophie. «Se totum philosophiae dedit.»<sup>2</sup> Um sein Leben von den Geschäften und Störungen der Welt frei zu erhalten, nahm er die Unabhängigkeit und die Einsamkeit zur Richtschnur seines Daseins und schätzte den Besitz einer solchen Muße höher als alle äußeren Güter. Nichts vermochte ihn, die Grenzen zu überschreiten, innerhalb deren allein er biese Freiheit völlig wahren konnte. Nun ist die Liebe zu einem unabhängigen und einsamen Leben keineswegs als solche sone eine Eharaktertugend, denn wir sehen, wie reiche und vornehme Leute sich gern ihrer Unabhängigkeit rühmen und häufig eine isolirte und unnütze Existenz für die bequenste halten. Dann ist die kosten Muße, welche sie seinesen, eines der äußerlichsten und werthloseften Güter.

Zwei Triebsebern, die unter den menschlichen Neigungen zu herrschen pflegen, hatten in der Seele Spinozas gar keine Wirksamkeit und Wurzel: die Habsucht und die Genußsucht. Er war nach dem Zeugniß der Freunde und Feinde vollkommen uneigennützig und vollkommen bedürfnißlos; seine Gleichgültigkeit gegen Geld und Gelderwerb war so groß, daß er auch in diesem Punkt wie abgefallen erscheint von seinem Stamm; die Einsacheit seines Lebens war so musterhaft und burchgängig aus=

<sup>1</sup> Beibe Briefe (in lateinischer Sprache) gehören unter die neu aufgefundenen Stücke; Schallers Schreiben ist vom 14. Nov., Spinozas Antwort vom 18. Nov. 1675. Ich bemerke, daß in diesen Briefen der Name durchgängig nicht Tschirnhausen, sondern Tschirnhaus heißt. Vloten: Suppl. § 10. pg. 314-318. — Wenn Spinoza schreibet: "Beibniz kennt mich, wie ich glaube, aus Briefen", so ist baraus nicht mit Trendelenburg zu schließen: "daß aus jener Zeit Spinoza mehrere Briefe von Leibniz in Händen hatte". Will man es mit dem Ausbruck buchstäblich nehmen, so müßten jene "Briefe", woraus Spinoza kennen gelernt wird, von diessem verfaßt sein und nicht von Leibniz! Ebensowenig beweist die Ausgerung in Schallers obigem Schreiben, daß Leibniz wirklich einen Brief über den Tractat an Spinoza geschreiben. (Trendelenburg, Historische Beiträge zur Philosophie. Bd. III. S. 286 u. 297.) Beiden Annahmen widerstreitet außerbem Leibnizens eigene positive Angabe im Ot. Hannoveranum: "Ich habe einmal an ihn geschrieben". — <sup>3</sup> B. v. Sp. Op. postuma. Praef.



geprägt, daß die Schilderungen berselben an die hohen Beispiele des classischen Alterthums erinnern. Was uns in seiner Lebensart als Entsagung erscheint, war für ihn keine Entbehrung, sondern die natür= liche Folge eines selbstlosen und über die Begierden nach den Gütern der Welt erhabenen Charakters. "Ich vermeide das Böse, weil es mit meiner Natur streitet und mich von der Erkenntniß und Liebe Gottes abziehen würde."

Selbst die Wohlthaten der Freunde waren ihm eher lästig als angenehm. Als Simon de Bries, einer feiner treueften Freunde und Schüler ihm zweitaufend Gulben ichenken wollte, bamit er etwas beffer. leben könne, wies Spinoza das Geld zurud, weil ihm der Besitz einer folchen Summe zur Laft fallen würde. Babricheinlich würde bie Nachwelt diefen Bug (durch Colerus) nicht erfahren haben, wäre nicht van der Spijck ein Zeuge der Anerbietung und Ablehnung gewesen. Als jener Freund, der unverheirathet einem frühen Lode entgegenging. bem Philosophen sein ganzes Bermögen hinterlassen wollte, verweigerte diefer die Annahme und bat, daß Simon de Bries seinen Bruder zum Erben einseten möge; es geschab, und selbst das Jahrgehalt von fünfhundert Bulden, welches ihm der Bruder zufolge des Teftaments zahlen jollte, jette er freiwillig auf dreihundert herunter. \* Lucas und nach ihm Boulainvilliers berichten, daß Johann be Witt ihm eine Penfion von zweihundert Gulben schriftlich zugesichert hatte und Spinoza die Forberung fallen ließ, als die Erben Schwierigkeiten machten; diefe Uneigennützigkeit habe die letzteren bewogen, ihre Berpflichtung gern zu erfüllen.3 Die Schwestern waren nicht nach der Art des Bruders; nach dem Tode des Baters haben sie ihm die Erbschaft bestritten, Spinoza aber habe fein Recht burch den Urtheilsspruch des Gerichts feftstellen laffen und ben Geschwiftern bann freiwillig feinen Antheil geschenkt mit Ausnahme eines Bettes, das er für sich behielt.

Seine Oekonomie war die sparsamste; den geringen Haushalt, ben er in den letzten Jahren selbst führte, hielt er sorgfältig geord=

Digitized by Google

12\*

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> S. oben Cap. IV. S. 142. — <sup>2</sup> Simon be Bries war im Sept. 1667 geftorben, als Spinoza noch in Boorburg lebte; baher ber Genuß jener kleinen Penfion in bas letzte Jahrzehnt Spinozas fällt und van ber Spick nicht zugegen gewesen sein kann, als ber Bruber ihm bas Geldgeschent anbot. — <sup>3</sup> Réfut. La vie de Spinosa. pg. 67. Da Joh. de Witt im Juli 1672 ermordet wurde, jo kann bieses Jahrgehalt, wenn die Sache überhaupt richtig ist, dem Philosophen nur in dem letzten Luftrum seines Lebens zu Theil geworden sein.

net, und die kleinen Schulben, welche während eines Bierteljahres aufliefen, wurden pünktlich mit dem Tage bezahlt. Er sammelte nichts und blieb nichts schuldig, so daß seine Jahresrechnung immer Rull in Null aufging und er sich selbst öfter scherzweise mit der Schlange verglich, die nach aufgezehrtem Vorrath nichts übrig behält und mit ihrem Leibe einen Cirkel beschreibt. Nach seinem Tode mußte die Schwester, welche ihn überlebte und gierig die Hand nach dem Vermögen des Bruders ausstreckte, ihre Ansprüche freiwillig fallen lassen, beinn es war nichts da, was in den Augen der habssüchtigen Frau die Kosten der Erbschaft gelohnt hätte.

Sein täglicher Lebensunterhalt, wie man aus hinterlassenen Rechnungen gefunden hat, koftete ihn kaum zwölf Rreuzer. Auch feine Kleidung war nach Colerus' Bericht ärmlich, vernachlässigat und nicht beffer als die der einfachsten Bürgersleute. Als ihn einer der angesehensten Staatsräthe eines Tages besuchte nup schlecht gekleidet fand, machte er dem Philosophen Vorwürfe und die Anerbietung eines befferen Rleides. Spinoza antwortete: "Der Rock macht nicht ben Mann. Wozu eine toftbare Sulle für ein werth= loses Ding?" Denselben Zug berichten auch Lucas und Boulain= villiers, ber lettere, indem er ben Philosophen nicht ohne Grund tadelt, denn unter allen Umftanden fei der Mensch werthvoller als ber Rock. Sollte in diefem Fall eine jubische Unsitte den Philosophen noch beherrscht haben? Lucas verneint, daß Spinoza die üble Gewohnheit einer schlechten und unsauberen Tracht gepflegt habe, und behauptet das Gegentheil: er habe auch an anderen die auffallende und affectirte Bernachlässigung bes Aeußeren getadelt.1

Jebe Art bes Scheins war ihm zuwider, jede Art bes Luzus war ihm fremd. Er war bedürfnißlos, fagt Colerus, nicht aus Armuth, sondern aus Neigung. "Es ist fast unglaublich, wie mäßig und sparsam er lebte, nicht weil er zu arm war, um größere Ausgaben zu machen, benn es gab Leute genug, welche ihm Gelb und jede Art der Hülfe anboten, sondern er war von Natur außerorbentlich mäßig und genüg= sam. Er wollte um keinen Preis sich nachsagen lassen, daß er nur ein einziges mal auf Kosten anderer gelebt habe." Genau so bachte auch Kant. Spinoza hatte sein Leben auf das kleinste Maß menschlicher Bedürfnisse zurückgesührt und dadurch besähigt, sich ganz

<sup>1</sup> Réfut. La vie de Spinosa. pg. 58-60.



ber Erkenntniß ber Wahrheit hinzugeben. Was er sparen wollte, war nicht Gelb, sondern Begierben und Sorgen, die den Geist gefangen nehmen und elend machen. Seine Lebensart war der richtige Weg zur Sicherung der Gemüthsruhe und zur kürzesten Abfindung mit der Welt.

## 2. Einfamteit und Stillleben.

Colerus schildert uns die Stille und Zurückgezogenheit seines Lebens. Er blieb den größten Theil des Tages ruhig in seinem Zimmer. Fühlte er nach langem und angestrengtem Nachdenken sich zu= weilen ermüdet, so stieg er herunter, um sich zu erholen, und sprach mit den Hausgenossen von gewöhnlichen Dingen, selbst von Rleinig= feiten. Manchmal zerstreute es ihn auch, eine Pfeise Tabak zu rauchen. Wollte er sich eine etwas längere Ruhe gönnen, so sing er Spinnen, die er mit einander tämpfen ließ, oder Fliegen, die er in das Spinnen= netz wars, und betrachtete dann den Kampf dieser Thiere mit so viel Bergnügen, daß er bisweilen in lautes Lachen ausbrach. Auch unter= suchte er mitrostopisch die verschiedenen Theile der kleinsten Insecten und zog daraus Folgerungen, die mit seinen Ideen übereinstimmten.

Sein Gespräch war sanft und freundlich. Er wußte in bewunderungs= würdiger Beise seibenschaften zu bemeistern. Man fab ihn niemals fehr traurig ober fehr heiter. Er beherrschte feinen Born und ließ auch unwillfürliche Empfindungen des Migvergnügens nicht merten; traf es sich einmal, daß ihm burch eine Geberde ober burch Worte ein Ausbruck bes Berbruffes entschlüpfte, so zog er sich stets augenblicklich zurück, um nichts wider die gute Sitte zu thun. Er war fehr zugänglich und bequem im Berkehr. Benn jemand im Saufe von Ungluck ober Krankheit betroffen wurde, jo suchte Spinoza ben Leidenden auf und sprach ihm Troft und Geduld zu. Er unter= redete fich mit ben Rindern und hausleuten, wie ein Seelforger und ermahnte fie zum Rirchenbesuch. Als ihn feine hauswirthin eines Tages frug, ob fie nach feiner Meinung in ihrem (lutherischen) Glauben felig werden könne, antwortete Spinoza: "Ihr Glaube ift aut. Sie bedürfen feines anderen und werden in biefer Religion des Seiles theilhaftig werden, wenn Sie in frommer Gesinnung ein ruhiges und friedfertiges Leben führen."

Der Kern und Inhalt feines Lebens waren feine einsamen und tiefen Mebitationen. Wenn er in der Stille seines Studirzimmers allein mit seinen Bedanken sein konnte, ba war Spinoza ganz er selbst. Da war er glücklich und frei. "Den größten Theil seiner Beit verbrachte er in der Ergründung der Natur der Dinge, in der metho= bischen Anordnung feiner 3been, und in ber Mittheilung derselben an seine Freunde; die wenigste brauchte er zur Geisteserholung, ja fein Eifer in der Erforschung der Wahrheit war so mächtig und an= haltend, daß er im Berlauf dreier Monate nicht ein einziges mal ausging." Sebaftian Kortholt wiederholt diese Thatsache aus der Borrebe ber nachgelaffenen Werke und fügt hingu, daß Spinoza einen großen Theil der Nacht gearbeitet und von zehn bis brei Uhr der Nachtzeit hauptsächlich seine Schriften, diese Werke der Finsterniß, verfaßt habe. Während des Tages habe er sich dem Berkehr mit Menschen so viel als möglich entzogen. Nitol. von Greiffenkrant, der im Jahr 1672 im Haag lebte und Spinoza aus persönlichem Um= gang tannte, schrieb bem Bater Seb. Kortholts: "Er schien nur sich allein zu leben, er war immer einsam und in feinem Studirzimmer gleichsam begraben. 218 Seneca einmal an dem Wohnhause bes einsiedlerischen Servilius Batia vorüberging, sagte er scherzend: «Vatia hic situs est». Ein ähnliches Wort hätte man auf Spinoza und fein Studirzimmer anwenden können.1

In diesem Mann war der Geist seiner Lehre verkörpert. Er hatte fich von ben Begierden und Leidenschaften ganz befreit, weil er sie ganz burchschaut hatte. So war er seiner selbst vollkommen mächtig, in feiner Geiftesklarheit ftets ungetrübt, von keinem Affect überwältigt, nie ausgelaffen, weber in ber Freude noch im Schmerz. Er war ernft, wie die Erkenntniß der Wahrheit. Es giebt eine Tiefe der Einsicht, mit welcher fich die gewöhnliche Lebensluft nicht mehr verträgt, weil der fröhliche Schein der Dinge fie nicht verblendet. "Nur der Irrthum ift das Leben." Tiefe und echte Menschenkenner, zu beren sehr geringer Bahl Spinoza gehörte, solche, die der mensch= lichen natur auf den Grund sehen, nehmen leicht einen ichmer= müthigen Bug, ber nicht trauriger ober finfterer Art ift, benn bieje Gemüther find zu hell, um verdunkelt zu werden, aber fie muffen bas verworrene und verwirrende Weltgetriebe unter sich jehen und fern von ihm bleiben : daher ihre unwiderstehliche Liebe zur Ein= samkeit. Jedes ernfte Streben nach Erkenntniß fühlen fie als einen

<sup>1</sup> «Sibi soli vivere videbatur, semper solitarius et quasi in museo suo sepultus.» Paulus: B. de Spinoza Opera. Vol. II. pg. 667.

verwandten Zug; die einfachen und schlichten Naturen in der Be= fangenheit ihrer Irrthümer find ihnen nicht fremd und leicht er= träglich; nur das geschiffentliche Widerstreben gegen die Wahrheit, die absichtliche Täuschung, der Geist der Lüge und Heuchelei ist ihnen von Grund aus zuwider.

Wenn sich Spinoza von den Feinden der Wahrheit heraus= gefordert fah und nicht schweigend verharren konnte, wurde ber Ausbruck feines Unwillens ftart und vernichtend. Wir kennen bie Art, womit er dem zudringlichen Albert Burgh heimleuchtete, und wir begreifen fehr wohl, daß Spinoza zwanzig Jahre früher, als er es mit den Rabbinern zu thun hatte, — einmal von diefen herausgefordert und überzeugt, wie er war, von der inneren Unwahrheit des talmubiftischen Judenthums -- eine so entschiedene und zurudweisenbe haltung annahm, bag ben Mannern der Synagoge nichts übrig blieb, als die Verwünschung. Mit begeifterten Worten hat einer ber neueren Herausgeber feiner Werfe ben Eindruct aeichildert, den ihm der Charakter dieses Philosophen gemacht hat: feine Bahrheitsliebe und fein Bahrheitsmuth. Ber follte glauben, daß jener Mann nach einer folchen Berberrlichung Spinozas nichts Befferes ju thun wußte als bem Beispiele Albert Burghs zu folgen! "Salluft hat von Catilina gesagt, daß er in allen Stücken die Runft der heuchelei und Verstellung besaß. Das Gegentheil dieses Wortes möchte ich auf Spinoza anwenden: er war im Unterschiede von fast allen übrigen Philosophen «nullius rei nec simulator nec dissimulator». "So oft ich die Schriften des erhabenen Mannes lefe, wird mein Gemuth von einer Urt religiöfer Scheu ergriffen und ich meine ein höheres Befen ju boren, als einen aus bem hinfälligen Beschlechte ber Sterblichen, olor vov sporoí elaiv. Benn ich mir ben Geift diefes Mannes vergegenwärtige, vollkommen befriedigt, wie er war, in Gott und in ber Seligkeit des Erkennens, so erscheint er mir wie ein «Socrates redivivus!»<sup>1</sup>

Und es ift in dieser Wahrheitsliebe, die den Begierden des Lebens abstirbt und den Tod nicht fürchtet, weil sie ihn gleichsam schon erlebt und überwunden hat, wirklich etwas Sokratisches. So wenig Spinoza die Güter des Lebens liebte, ebensowenig scheute er seine Gefahren. Sein sittlicher Muth war so stark, daß der körperlich schwächliche und

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> A. Gfroerer: B. de Spinoza Opera. Praef. pg. VII. IX.

von einer verzehrenden Krankheit angegriffene Mann selbst vor den finnbetäubendsten Gesahren, wie der Mordgier eines drohenden Pöbelhaufens, nicht zurückbebte. Wir haben jene denkwürdige Probe seines Bleichmuthes kennen gelernt, die van der Spijck miterlebt und dem Colerus erzählt hat.<sup>1</sup>

<sup>1</sup> Wan hat neuerdings theils ben erhabenen Charakter ber Einfamkeit Spinozas, theils die Thatsache der letzteren selbst zu bemängeln gesucht. Bon der einen Seite will man in "dem holländischen Stilleben", welches der Philosoph geführt habe, "eine wehmütchige Landschaft von Ruysdael" und in seinem Charakter einen Mangel an Wahrheitsmuth entbedt haben, da er für die Verbreitung seiner Letre keine Sorge getragen. Das heißt über Spinoza reben mit einer völligen Verkennung seiner Sinnesart, die in der ausgesprochensten Weise nichts mit der "Wehmuth" und nichts mit ber Proselytenmacherei gemein hatte und haben konnte. (A. van der Linde: Spinoza, Seine Letre und beren erste Nachwirkungen in Holland. 1862. Borw. S. XXV. XXXI.)

Bon einer anderen, ungleich bemerkenswertheren Seite ift behauptet worden, daß Spinoza "nicht ein so einsamer Denker" gewesen sein gein so vereinsamtes Leben" gesührt habe, als man die Sache gewöhnlich darstelle. Wenigstens verhalte es sich "nicht ganz" so. Habe doch der Philosoph viele angesehene Freunde im Haag gesunden, mit Oldenburg, Boyle, Hunghens, Leidniz, Tschirnhausen Briefe gewechselt und sogar eine Berusung nach Heidelberg erhalten. (A. Trendelenburg: Historische Beiträge zur Philosophie. Bb. III. 1867. S. 296-297.)

Bir muffen erwiedern, bag Spinozas Einfamteit überhaupt nicht als ein Ungluck zu nehmen ift, bem gegenüber man es mit einiger Genugthunng empfinden könnte, wenn die traurige Sache nicht ganz fo fcklimm war; fie war fein erwähltes Schichal, bie ihm abäquate Lebensrichtung, woran wir fo wenig ändern und abmindern dürfen, als er felbst es gethan hat. Es ift wahr, daß er nicht in einer völligen Einöbe exiftirte, wie ber Mann auf Salas y Gomez; niemand hat es behauptet; er lebte einige Jahre in einem abgelegenen Sanbhaufe, bann in zwei hollänbischen Dörfern, zulet in einem Sinterftubchen im haag, er empfing Besuche, wahrscheinlich mehr als ihm lieb war, er erhielt und fcrieb Briefe, beren Gesammtzahl, foweit fie befannt, binnen einer langen Reihe von Jahren breiunbachtzig beträgt. Er genog bie Ginfamteit, welche Descartes ftets gesucht hat. Wir nennen ben letteren einen Einfiebler, obwohl er weit mehr Freunde gehabt und auch Briefe geschrieben und empfangen hat als Spinoza. Bei biefem gewann bie Ginfamteit ben Charatter einer faft völligen Jolirung, felbft ber unfreiwilligen. Und bies vielmehr als das Gegentheil wird burch bie Biographen, wie durch bie Briefe und jedes neue urkundliche Beugniß bestätigt. Seine Einfamkeit wurde zur Berlaffenheit. Boyle und Olbenburg icheuten fich vor bem "Atheisten", ber Briefwechfel mit dem letteren endete mit dem Riß ber Freundschaft, ahnlich wie ber mit Blyenbergh; Beibnig besuchte ihn, wie eine Curiofität, «ce fameux juif Spinosa», und wollte nichts mit ihm gemein haben, Tschirnhausen hütete fich, seinen Namen in dem Werke

#### 3. Der Tob Spinozas.

Still und ruhig, wie er gelebt hat, war sein Ende, frei von ben Schrecken und der Furcht des Lodes. Seit mehr als zwanzig Jahren war Spinoza brustkrank, aber er sprach von seinen Beiden selten mit anderen und klagte nie. In einem Briese an einen ihm befreundeten Arzt erwähnt er beiläufig, daß er von seinem Aussslug nach Amster= dam im April 1665 krank nach Boorburg zurückgekehrt sei und (trotz des Aberlasses!) das Fieber noch immer fortbauere.<sup>1</sup> Als er die ersten Einwürse Lichirnhausens erwiedert (Oct. 1674), bemerkt er im Eingange des Brieses: "Ich bin gegenwärtig durch mancherlei ander= weitige Geschäfte gestört, abgesehen von meiner schwachen Gesundheit".<sup>2</sup>

Nach einer brieflichen Mittheilung bes Amfterdamer Urztes G. S. Schuller (Schaller) an Leibniz vom 6. Februar 1677 war bas Bruftleiden Spinozas erblich und bereits fo weit vorgerückt, daß der Arzt das baldige Ende voraussah, obwohl Spinoza felbft es nicht so nah glaubte.3 Auch feine hausgenoffen ahnten nicht, wie nah sein Ende bevorstand. 28ie er öfter zu thun pflegte, hatte er sie auch Nachmittags den 20. Febr. 1677 besucht und fich über die Fastenpredigt, welche fie eben gehört, lange mit ihnen unterhalten. Zeitiger als sonft ging er diefen Abend zur Ruhe. Am anderen Morgen, es war Sonntag den 21. Februar, flieg er vor ber Rirche noch einmal herunter, um feine hausfreunde ju fprechen. Inzwischen mar auf feine Ginlabung Ludwig Meber aus Amsterdam angekommen, ber mit ärztlicher Fürsorge dem leidenden Freunde zur hand ging und unter anderen Anordnungen, welche er traf, die Haussleute einen hahn schlachten ließ, damit Spinoza zu Mittag die Brühe genießen könne. Es geschah und er aß noch mit. gutem Appetit. Als van der Spijd und seine Frau aus dem Nachmittags= gottesbienste nach hause tamen, so hörten sie, daß Spinoza gegen drei Uhr gestorben fei. Niemand war in feiner Todesstunde bei ihm, als Lubwig Meyer, der noch denselben Abend nach Amfterdam zurückreifte.4

zu nennen, welches er seinen Anregungen mitv erbankte und worin er an manchen Stellen sogar ben Fußstapfen Spinozas gesolgt ist. Wir müssen daher verneinen, daß bieser Philosoph "nicht ganz so einsam" war, als man sich vorstellt; er war es vielmehr in noch höherem Grade. — <sup>1</sup> Vloten: Suppl. § 7. pg. 302—304. (Wahrscheinlich aus dem Mai oder Juni 1665.) — <sup>2</sup> Ep. LXII. (Hagae. Oct. 1674.) — <sup>3</sup> Archiv für Geschichte ber Philos. 30. I. S. 588 sligd. — <sup>4</sup> Als Todestag Spinozas bezeichnet Lucas und Boulainvilliers den 21. Februar, Colerus in der beutschen Uebersetzung den 22., in der französischen den 23. Febr.

Colerus' Beschuldigung, daß er sich um den Todten nicht weiter gefümmert und benselben sogar beraubt habe, weil er einiges Gelb und ein silbernes Tischmesser mit sich genommen, ist sicherlich so ungerecht wie unrichtig. Was Meher gethan, geschah nach Spinozas Wunsch und Willen, der ihm seine Mühe vergüten und von seiner geringen Habe ein kleines Andenken hinterlassen wollte.<sup>1</sup>

So, wie es hier dargestellt worden ist, haben van der Spijd und seine Frau den Hergang des Todes mehr als einmal unserem Biographen erzählt, sie haben ihm versichert, daß alle anderen Gerüchte falsch seinen. Die Erzählung des Menagius, daß Spinoza nach Frankreich gereist, von dem Minister Pomponne aus Religionseiser mit der Berhaftung bedroht, verkleidet gestohen und nach seiner Rücktehr aus Angst vor der Bastille gestorben sei, ist schon als Lügengewebe gekennzeichnet worden.<sup>2</sup> Wenn er nicht aus Furcht gestorben ist, so soll er nach anderen Berichten in Furcht und Angst geendet und wiederholt ausgerusen haben: "Gott erbarme sich meiner und sei mir armen Sünder gnädig!" Wäre dem so, so würde ein solcher Ausbruck der Todesangst nur menschlich sein. Wer ist seiner Todesstunde sicher? Sagte doch selbst Lessing von sich, als er im Streit mit den Theologen an die letzten Qualen erinnert wurde: "Ich werde vielleicht in meiner Todesftunde zittern, aber vor meiner Todesstunde werde ich nicht zittern!"

Indeffen find jene Gerüchte nicht wahr, und Colerus selbst, der sie gewiß lieber bejahen als verneinen würde, strast sie Lügen. Niemand tennt die letzten Stunden Spinozas, niemand war zugegen, als jener vertraute Freund, der nichts darüber gesagt hat. Sein Tod konnte nicht schlimmer sein als seine langjährigen Leiden, und jene Haus= genoffen, welche die letzten Jahre in seiner täglichen Nähe gelebt haben, bezeugen, daß sie nie einen Laut der Klage von ihm vernommen haben. Mit völliger, unveränderter Gemüthsruhe ist er dem Tode entgegen gegangen.

Ein anderes Gerücht, welches Colerus umständlicher, als es verdiente, widerlegt hat, wollte wissen, daß Spinoza, als er sein Ende heran= nahen fühlte, sich mit Mandragorasaft betäubt habe. Ja es hieß sogar, daß er sich selbst getödtet. Eine verworrene Stelle in Lucas' Lebens= beschreibung hat, wie es scheint, diesem Gerüchte Vorschub geleistet.



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Vloten: B. de Spinosa naar leven en werken. XIV. S. 117—118. (Auch hier gilt als Tobestag ber 21. Febr.) — <sup>2</sup> S. oben Cap. II. S. 94 figb.

"Unfer Philosoph", so lauten die Worte, "ift nicht bloß wegen bes Ruhmes, der seiner Tugend gebührt, glücklich zu preisen, sondern auch wegen der Umstände seines Todes, dem er, wie uns die Zeugen desselben berichtet haben, nicht bloß furchtlos, sondern freudig ins Angesicht geschaut hat, als ob er sich gern für seine Feinde opferte, damit ihr Andenken nicht mit seinem Morde besleckt würde". "Sollte man aus diesen Worten", fügt Boulainvilliers hinzu, "nicht auf ein gewaltsames Ende schließen?"<sup>1</sup> Welche confuse und theatralisch alberne Vorstellung! Benn man zwanzig Jahre und länger die Schwindslucht gehabt, so braucht man, um zu sterben, nicht den Selbstmord. Und hätte Spinoza den Tod gesucht, um seinen Verslern ein Berbrechen zu ersparen, so mußte er zwanzig Jahre früher enden. Man sieht aus diesen Gerüchten, wie unsähig die Leute waren, die Feinde wie die Bewunderer, Spinozas Seelengröße zu verstehen. Die einen machen aus ihm einen elenden Feigling, die andern einen verworrenen Märtyrer.

Den 25. Rebr. 1677 wurde er auf einem driftlichen Rirchhofe beerdigt. Biele angesehene Personen folgten dem Sarge. Das vorige Jahrhundert hat kein Spinozajubiläum gefeiert. In dem unfrigen ift bie Sacularfeier feines Lodes begangen und an diesem Tage (den 21. Febr. 1877) bie Bilbfaule des Philosophen in ber Rabe jeiner letten Wohnung im Saag enthüllt worden; ein Dentmal fpaten Rachruhms, welches unter den erhabenen Männern der Belt keinem entbehr= licher war als diejem, weil er den Ruhm geringschätte! Es ist zu wünschen, daß bem Philosophen das Bild in Erz ähnlicher ift, als das in der Festrede, die Ernest Renan gehalten. Er nennt Spinozas Leben im haag "ein icones, von Colerus erzähltes 3byll". Indeffen war biejes Leben nicht so ibyllisch, als ber Festredner, ber gern mit diesem poetischen Genre fpielt, fich einbildet. Gleich im Eingang der Rede beißt es: "Alle, die je in die Rabe des Bhilosophen kamen, haben nie anders von ihm geredet als «le bienheureux Spinosa». Colerus er= zählt bas Ibull etwas anders. Rach ihm waren jene auten Leute ber Barbier Rervel, ber Leichenbitter, zwei Schmiede und ein Sandschuh= macher, die fämmtlich Rechnungen bezahlt haben wollten!

4. Spinozas äußere Erscheinung und Bilder.

Es gab noch genug Leute im Haag, die Spinoza gesehen hatten und seine äußere Erscheinung dem Biographen beschreiben konnten.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Réfut. La vie de Spinosa. pg. 145.

"Er war von mittlerem Wuchs, regelmäßigen Gesichtszügen und etwas bunkler Hautfarbe, die Haare gekräuselt und schwarz, die schwarzen Augenbrauen lang, sein Aussehen zeigte sogleich den Abkömmling der portugiesischen Juden." Achnlich schildert ihn Lucas und fügt hinzu, seine Augen seien klein, lebhast und dunkel, seine Gesichtsbildung an= genehm gewesen.

Das einzig sichere Porträt Spinozas, welches ihn in feiner Werteltracht darstellt, ift von der Hand van der Spijats. Dieses Bild, so meint und berichtet van Bloten, sei nach Leyden und von hier wieder nach bem haag in einen Bilberladen gekommen, wo es die Rönigin ber Niederlande im Jahre 1866 angekauft habe. Die erste öffentliche Abbildung war ein Rupferstich, ber in einigen Exemplaren ber ersten Ausgabe ber nachgelaffenen Werke erschien, vervielfältigt murbe, aber felten geblieben ift. Paulus, der erfte Serausgeber der Gesammtwerte Spinozas, erhielt einen Abbrud bes Rupferstichs burch Friedrich von Dalberg zum Geschent und erwarb ein Delbild, bas aus einem Saufe in Amsterdam stammt und mit dem Porträt, welches die Bolfen= buttler Bibliothet besitht, übereinstimmen foll, nur fei ber Ausdruck bes Gesichts geiftvoller, tieffinniger und fichtbarer von den Spuren ber verzehrenden Rrankheit ergriffen. Diejes Bild befindet fich jett im Besitze van Blotens. Unter ben uns bekannten Abbildungen ift keine, die mit der Beschreibung von Colerus und Lucas paßt; das fleine auf Silber gemalte Bild in der Berzogl. Sammlung von Gotha, hält jetzt van Bloten für unecht. Um wenigsten kann man sich einen Spinoza unter dem Titeltupfer vorstellen, welches der beutschen Ueberfegung von Colerus' Lebensbeschreibung voransteht.1

Da wir mit völliger Bestimmtheit wissen, daß der Maler H. von ber Spijd den Spinoza gemalt hat und über ein Bilb von der Hand irgend eines andern Künstlers jede Runde sehlt, so ist wohl anzu= nehmen, daß sämmtliche Spinoza=Porträts, von denen die Rede geht, auf jenes Wert des van der Spijd zurüczuscheren und als directe oder indirecte, mehr oder weniger modificirte Wiederholungen dessellen zu betrachten sind, wenn nicht das Original selbst sich darunter befinden, sondern auf eine eben so seltsame und unerklärte Weise ver= schwunden als neuerdings wieder aufgefunden sein sollte.

Von H. van der Spija stammt der bildliche Spinoza-Appus.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Vloten : B. de Spinoza naar leven en werken. Bijlagen V. S. 273-274. Paulus: B. de Spinoza Op. Vol. II. Praef. pg. XII. pg. XXXII-XXXV.

Nachbildungen beffelben find der Aupferstich in einigen Czemplaren ber «Opera posthuma», das Oelbild, welches aus der Hinterlaffen= schaft des Amsterdamer Philologen Francius in den Besitz der Bibliothet zu Wolfenbüttel gelangt ist. Dieses Bildniß gilt für das beste. Von ihm stammt der Aupferstich, nach welchem ein zweites Oelbild aus= gesührt worden ist. welches H. E. G. Paulus beseffen und nach deffen Tode J. van Vloten erworben hat. Jetzt befindet es sich in dem stadtischen Museum im Haag.

Das kleine Gothasche Bild, beffen Photographie van Bloten seinem «Supplementum ad B. de Spinozae opera, quae supersunt omnia» (Amst. 1862) vorangestellt hat und das dem bekannten Spinoza= Typus sehr unähnlich sieht, hat van Bloten später selbst für unecht gehalten und für ein wahrscheinliches Porträt Tschirnhausens erklärt; auch in England seien Bilder von Oldenburg für Spinoza= Porträts angesehen worden.

"Er trägt das Zeichen der Verwerfung auf der Stirn!" Dieses Wort des Menagius hatte jener Uebersetzer unter das Bild geschrieben, welches er für eine Copie des Spijcschen Porträts ausgab. Hegel hat sich des bösen und gehässigen Ausspruchs bemächtigt und benselben in einem Sinne erklärt, ben wir in Spinozas wahrem Bilde wohl wünschten vor Augen zu sehen. Es ist der düstere Zug eines tiefen Denkers, allerdings ein Zeichen der Verwersung, aber nicht der passiven, sondern der activen: es ist der Philosoph, welcher verwirft die Irrthümer, die gedankenlosen Leidenschaften und vor allem die Lüge der Menschen!

## Sechstes Capitel.

# Spinozas litterarische Wirksamkeit und Werke.

I. hemmungen der litterarischen Birtsamteit.

Bei Descartes ließ sich die Entstehung und Fortbildung seiner Lehre, der litterarische Ausbau des Systems im Zusammenhange mit seinem Lebenslauf versolgen. Die Einsamkeit Spinozas ist uns auch in dieser Rücksicht viel verschlossener als die seines Borgängers; er hat, wie dieser, zwanzig Jahre in der vollsten Zurückgezogenheit ge= lebt und während dieser Zeit keine höhere Aufgabe gehabt, als die Ausdildung seiner Lehre. Wie kommt es, daß seine litterarische Frucht= barkeit so viel geringer war, als die Descartes'?

In einer doppelten Ruchficht mar feine Muße weniger begunftigt: er hatte die Sorge für seinen Lebensunterhalt, den er erarbeiten mußte, und bas optische Geschäft nahm ben größten Theil bes Tages in Anfpruch; dazu tamen bie bauernden förverlichen Leiden, die gewiß öfter als wir miffen feinen philosophischen Arbeiten hinderlich waren. Indeffen erklärt diefe Ungunft bes Geschicks nicht genug den auf= fallend geringen Ertrag feiner zwanzigjährigen Einfamkeit. Nicht bloß bağ 3ahl und Umfang feiner Werke gegen die feines Borgangers zurudftehen; von den wenigen find noch einige fehr michtige fragmen= tarisch geblieben, wie der Tractat über bie Berichtigung des Berstandes und bie Staatslehre, um von der hebraischen Grammatik nicht zu fprechen. Auch in dem hauptwert find gemiffe Theile, wie bie physi= falischen, nicht ausgeführt, sondern nur flizzirt ober auf Lehnsätze ge= aründet. die ein besonderes Werk, woraus fie geschöpft find, voraus= feten. Diefes physikalische, von der Ethik geforderte Wert hat Spinoza nicht gegeben.

Jene beiden, der litterarischen Muße Spinozas feindlichen Bem= mungen, Armuth und Krankheit, murden durch eine britte vermehrt, die vielleicht noch ungünstiger eingriff. Der Schriftsteller braucht Lefer, er bedarf einer Belt, die feine Mittheilung empfängt und auf fich wirken läßt, dieje Wirkungen ihm zurudigiebt, neue von ihm erwartet und eben baburch ihn felbft zu weiteren Aufgaben und Arbeiten anregt. Neue Ideen laffen fich nicht fecretiren. Descartes hatte, wie wir miffen, die ernfthafte Ubsicht, feine Gedanken für fich zu behalten und sogar ben Beitausmand ihrer schriftlichen Fixirung zu fparen; bann wollte er sie nur für sich niederschreiben und gleichsam ber Beheimsecretar feiner eigenen Philosophie fein, aber er machte bald bie Erfahrung, daß ju feiner Selbstbelehrung der Berkehr mit ber wiffenschaftlichen Welt und die Beröffentlichung feiner Ideen nothwendig war. Er trat mit seinen Schriften hervor: begierig wurden fie aufgenommen, bewundert, bekämpft; die geiftige Bewegung, welche von ihnen ausging und tiefeindringend die miffenschaftliche und philosophisch empfängliche Welt ergriff, wedte für Descartes neue Aufgaben und Antriebe, die feine litterarische Thatigkeit förderten. Gönner und Freunde, barunter bedeutende und einflußreiche Berfönlichkeiten, haben mit ihren Erwartungen und Befriedigungen Descartes von Anfang bis zu Ende begleitet und den Muth des Schreibens, den er bedurfte, gehoben und angefeuert: Männer, wie Berulle und Chanut, Frauen.

wie die Prinzessin Elisabeth und die Königin Christine! Bekennt er doch selbst, um der Welt zu erklären, warum er als öffentlicher Schrift= steller auftrete: "Ich wollte die Erwartungen erfüllen, die man von mir hegte!"

Sanz anders verhielt sich die Sache bei Spinoza. Als ein geächteter und armer Jude beginnt er seine philosophische Laufbahn; die Versolgung lauert ihm auf, noch ehe er litterarisch hervortritt; auf seinen Schriften, noch bevor sie geboren sind, ruht schon der Bann der Juden, der Verdacht der Christen. Der Freunde, die an ihm theilnehmen, seine Belehrung wünschen, seinen Geist bewundern, seine Ideen annehmen, sind wenige; unter ihnen keiner, der so viel Macht und Einfluß besitzt, um ihn durch sein Ansehen zu schützen und zu heben, kaum solche, die Geist genug hatten, um ihn völlig zu verstehen.

Den wichtigsten Dienst, den sie ihm leiften konnten, mar bie herausgabe ber Werke nach feinem Lobe. Es gab auch Freunde, bie ihn erst anspornten, bann verließen, die gar nicht mehr geneigt waren, feine Sache zu führen, benen feine Lehre, je mehr fie dieselbe tennen lernten, um fo unheimlicher und verdammungswürdiger erschien. Der Mann, mit bem er bie meiften Briefe gewechselt hat, war das Exemplar einer folchen Freundschaft. 2Bir wiffen, wie nach ber Heraus= gabe bes theologisch=politischen Tractats gegen ihn getobt wurde und bie Berfolgung fo heftig auftrat, daß alle weiteren litterarischen Unternehmungen unmöglich erschienen. Jeber Berjuch, ben er zur Ber= öffentlichung seiner Schriften machte, stieß auf Gesahren, denen sich Spinoza ausgesetzt sah ohne jeden Schutz. Wollte er seine Rube und bie zur Philosophie nöthige Gemuthsftimmung nicht völlig verlieren, fo mußte er schweigen; er mußte nicht bloß auf die atabemische, sondern auch auf die litterarische Lehrthätigkeit Berzicht leiften. Und was er noch veröffentlichen sollte, war nicht weniger als seine ganze Bhilosophie!

Descartes hatte in seiner Einsamkeit eine große unsichtbare Gemeinbe, die ihn erwartungsvoll umgab; Spinoza niemand als einige, wenig bedeutende Schüler, die in der Stille studiren, was er ihnen hanbschriftlich mittheilt. Er ist auch geistig voreinsamt, und diese Art der Verlassenheit hat etwas Niederdrückendes. Man kann nicht ohne tiefes Mitgesühl die Stellen seiner Briese lesen, wo er ohne Klage sein Schicksla ausspricht: der Rest ist schweigen! Unter solchen ungünstigen Bedingungen, die seinen philosophischen Werken Licht und Luft sperren, erklärt sich zur Genüge, warum die letzteren kein großes litterarisches Wachsthum entfalten konnten. Wenn man sich mit einigem inneren Verständniß diese Justände Spinozas vergegenwärtigt, so klingt es wie geist= und herzloser Spott, über "das holländische Stillleben" des Philosophen dünkelhaft adzusprechen und sich an dem "wehmüthigen" Anblick desselben, wie an einem Ruysdael, zu weiden. Auch ist es, gelind ausgedrückt, eine sehr verschlte Anschauung, wenn man jene Art der Einsamkeit Spinozas nicht so übel sindet und darauf hinweist, daß einige jüdische (?) Aerzte in Amsterdam, an Bebeutung (mit Ausnahme des einen Ludwig Meyer) so gut wie namen= los, seine Schriften lasen.

### II. Die Werke.

#### 1. Bei Lebzeiten Spinozas veröffentlichte.

Daher kam es, daß unter seinem Namen, so lange er lebte, nur eine Schrift erschien, die nicht einmal er selbst, sondern Ludwig Meyer herausgab, ein Werk, das noch dazu seiner eigenen Lehre fremd war; daß die einzige Schrift, welche er selbst veröffentlichte, anonym und mit einer falschen Bezeichnung des Dructortes hervortrat, und daß die abrigen Werke, die seine eigentliche Lehre enthielten, erst nach seinem Tode das Licht der Welt erblickten. Wir haben schon in der Lebens= geschichte Spinozas jener beiden Schriften gedacht und ihre Entstehung biographisch erörtert, wir werden später auf den Inhalt derselben näher eingehen: die erste war die Darstellung ber cartessinsichen Principienlehre (1663), die andere der theologisch=politische Tractat (1670).<sup>1</sup>

2. Berlorene und verloren geglaubte.

Man wollte wiffen, daß Spinoza kurz vor seinem Tode mehrere unvollendete Schriften verbrannt habe: darunter eine Abhandlung über den Regenbogen und eine niederländische, schon dis zur Bollendung des Bentateuchs gediehene Uebersetzung des alten Testaments. Die Herausgeber der nachgelassenen Werke ließen die Möglichkeit offen, daß die Schrift über den Regenbogen noch irgendwo verborgen sein könne, hielten aber ihre Zerstörung durch Spinoza für wahrscheinlich; Kortholt und Colerus geben die Vernichtung als sichere Thatsache. Sie haben sich geirrt, die niederländisch geschriebene Abhandlung war nicht ver-

<sup>1</sup> Bgl. oben Cap. IV. S. 137-139. Cap. V. S. 147-149.

brannt, sondern einem Manne geliehen, der dieselbe zehn Jahre nach dem Tode Spinozas drucken ließ, und so hat sie im tiefsten Incognito eristirt, bis der um die litterarischen Reste unseres Philosophen viel verdiente Buchhändler Friedrich Müller in Amsterdam ein Exemplar (vielleicht das einzige noch vorhandene) entdeckte und van Bloten die Schrift zugleich mit seiner lateinischen Uebersetzung herausgab.<sup>1</sup>

### 3. Die Ausgabe ber «Opera posthuma».

Spinoza hatte angeordnet, daß unmittelbar nach seinem Lode bie Rifte, welche feinen litterarischen Nachlaß enthielt, an den ihm befreundeten Buchhändler 3. Rieuwertsz in Amfterdam geschickt werden folle. Diefer konnte ben 25. Marg 1677 ben Empfang ber Sendung bescheinigen. Die Herausgabe bes Nachlaffes geschah ohne Namen bes Serausgebers, bes Verlegers und Dructorts. Nur die Initialen des Philo= sophen waren bezeichnet, vielleicht gegen feinen Willen, denn er wollte, wie Lucas und Boulainvilliers berichten, in keiner Beise genannt fein. So erfcien noch in feinem Lobesiahre: «B. D. S. Opera posthuma». Sie enthalten in fünf Abtheilungen: 1. «Ethica ordine geometrico demonstrata et in quinque partes distincta, in quibus agitur I de Deo, II. de natura et origine mentis, III. de natura et origine affectuum, IV. de servitute humana seu de affectuum viribus, V. de potentia intellectus seu de libertate humana. 2. Tractatus politicus, in quo demonstratur, quomodo societas, ubi imperium monarchicum locum habet, sicut et ea, ubi optimi imperant, debet institui, ne in tyrannidem labatur et ut pax libertasque civium inviolata maneat. 3. Tractatus de intellectus emendatione et de via, qua optime in veram rerum cognitionem dirigitur. 4. Epistolae doctorum quorundam virorum ad Benedictum de Spinoza ejusdemque responsiones ad aliorum ejus operum elucidationem non parum facientes. 5. Compendium grammatices linguae hebraeae.

"Dies ift Alles", sagt bie Vorrede, "was sich aus Notizen und mancherlei Abschriften im Besitz befreundeter und vertrauter Personen sammeln ließ. Es mag sein, daß bei dem oder jenem noch irgend ein Wert unseres Philosophen verborgen ist; indessen glauben wir, daß nichts darin zu finden sein wird, was nicht in diesen Schriften

Fifder, Gefc. b. Bhilof. II. 4. Muft. 9. M.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Vloten: Suppl. Praef. pg. III-IV. Stelkonstige Reeckening van den Regenboog. (Iridis computatio algebraica.) pg. 252-285.

zu wieberholten malen gesagt ist." Die Herausgeber haben es mit bem Worte: "Dies ist Alles" nicht eben genau genommen, sie haben ein Werk, das ihnen bekannt sein mußte und schwerlich abhanden gekommen war, von der Sammlung der nachgelassenen Schriften ausgeschlossen und die Briese verkürzt, indem sie einige unvollständig, andere gar nicht gegeben. Es hat sast sabrhunderte gedauert, dis ein Theil dieser Mängel durch neuerdings aufgefundene Schriften und Briese ergänzt werden konnte.

## 4. Reue Auffcluffe.

Nach handschriftlichen, in der K. Bibliothet zu Hannover aufbewahrten Briefen des uns schon bekannten Schuller (Schaller) an Beibniz hat neuerdings Ludwig Stein nachzuweisen gesucht, daß dieser Schuller bei der Herausgabe der nachgelassenen Werke nicht bloß mitgewirkt habe, sondern "allein der eigentliche und wirkliche Herausgeber" gewesen sei. Er bezeichnet die von ihm versuchten Nachweisungen als "Neue Aufschlüffe über den litterarischen Nachlaß und die Herausgabe der Opera posthuma Spinozas".<sup>1</sup> Bielleicht hat der schr gewandte und rührige Herausgeber des Archivs sür Geschichte der Philosophie, von dem Drange nach neuen Aufschlüffen getrieben, etwas zu eilig und zu findig solche Aufschlüffe in den Briefen zu sehen geglaubt, die bei näherer Betrachtung nicht darin zu finden find.

1. Zuerst hat Schuller Leibnizen und durch ihn dem Herzog von hannover die handschrift der Ethik Spinozas für 150 Gulden angeboten; indeffen ist Leibniz auf diesen Handel nicht eingegangen. Der Freundes- und Schülerkreis Spinozas in Amsterdam hat nicht gewollt, daß die Schriften ihres Meisters einzeln verschachert, sondern daß sie insgesammt zum allgemeinen Besten, d. h. im Interesse ber Wissenschaft gedruckt und herausgegeben werden. Sehr seltsam, daß sie dieses Geschäft diesem Schuller übertragen haben, der das hauptwerk verschachern wollte! Wenn es nach ihm gegangen wäre, so gabe es von Benedictus Spinoza keine «Opera posthuma»!

2. Fünf Tage nach dem Tode Spinozas (den 26. Februar 1677) wurde Leibniz von Schuller benachrichtigt, daß Spinoza ohne Testament und Anzeige seines letzten Willens gestorben sei («sine testamento, ultimae voluntatis indice»); dagegen schließt der Versaffer der neuen Aufschlüsse aus einem Briefe vom 11. November 1677, daß Spinoza

<sup>1</sup> Archiv für Gefcicite ber Philosophie (1888). Bb. I. Rr. XXXI. S. 554-565.

jelbst biefen Schuller "als die geeignete Bertrauensperson zur Bollftreckung seines litterarischen Testaments bezeichnet und der Amsterdamer Schülerkreis demselben die Gerausgabe der posthumen Werke übertragen habe. Hier bemerken wir einen recht auffallenden Widerftreit zwischen dem Briefschreiber und unserem Interpreten des Briefes: nach Schuller hat Spinoza kein Testament gemacht; nach Lubwig Stein hat er den Schuller zum Bollstrecker seines litterarischen Testaments ernannt! — Da Schuller am 26. Februar an Leibniz schreibt, so schuller bei versaffer der neuen Aufschlüffe, daß er bei dem Begräbniß Spinozas, welches den Tag vorher stattgefunden, nicht habe zugegen sein können. Warum nicht? Und am Ende was liegt daran, ob Schuller bei der Bestattung zugegen war oder nicht? Gewiß wird auch Ludwig Stein diesen Umstand nicht unter die neuen Aufschlüssfe rechnen.

3. Schuller läßt Leibnigen miffen, daß er unter bem hanbschrift= lichen Nachlaß Spinozas auch ein Blatt mit dreizehn Büchertiteln gefunden habe, überschrieben: «Libri karissimi». Er nennt ihm die Titel und knüpft die Frage daran, ob Leibniz einige biefer Bucher tenne? Hieraus ichließt der Verfaffer ber neuen Aufichluffe, daß Spinoza diefe höchft feltenen Bucher befeffen habe, weshalb die Rach= richt und Annahme, daß es mit feinem Büchervorrath fehr kärglich beftellt war, wohl irrthümlich fei. Er fagt :- "Bon erheblicher Bichtig= feit ift besonders bie Titelangabe einer stattlichen Reihe von Werken, bie fich im Nachlaffe Spinozas befanden. Wir gewinnen hier einen erwünschten Einblick in die geiftige Werkftatte bes Philosophen. Sat man früher angenommen, Spinoza habe wegen feiner Dürftigkeit nur wenige Bucher befeffen und barum wohl viel gedacht, aber wenig ge= lesen, so scheint sich diese Voraussetzung nicht zu bestätigen. Aus dem Umftande, daß Spinoza, wie der von Schuller mitgetheilte Auszug aus bem Ratalog der Bibliothet Spinozas deutlich zeigt, auch ganz ent= legene, auch feinem philosophischen Intereffentreise völlig entfernt liegende Berte beseffen hat, burfen wir wohl den Schluß ziehen, daß er die wichtigen zeitgenöffischen Erscheinungen, bie feiner philosophischen Forfcunassbhare naber lagen, gewiß auch getannt und beseffen hat. Damit ware aber ein gewichtiges Argument für bie jüngst von Freuden= thal aufgestellte Behauptung gewonnen, daß Spinoza auch in feiner Gelehrfamkeit und Belefenheit höher anzuschlagen sei, als es gemeinig= lich geschieht. Auch dem thema probandem, das sich Freudenthal in 18.

•

feiner vortrefflichen Abhandlung «Spinoza und die Scholastik» gestellt hat, kommt Schullers Auszug zu Gute". (S. 561 flgb.) Wir werden auf dieses «thema probandum» an seinem Orte zu sprechen kommen.

Jener Zettel mit ben 13 Titeln seltenster Bücher war also ein "Auszug aus dem Kataloge der Bibliothet Spinozas". (?) Ein wirklich neuer und intereffanter Aufschluß, der auch andern vortrefflichen Ent= beckern sogleich zu Gute kommt. Wenn nur der Aufschluß eben so richtig wäre wie neu! Wenn nur in der archivalischen Quelle, nämlich ben Briefen Schullers, eine Spur davon sich nachweisen ließe! Aber was in diesen Briefen berichtet wird, ist das völlige Gegentheil dieses neuen Aufschlusse.

Derfelbe Schuller kommt im November 1677 noch einmal auf jene feltenen Bücher zurück und schreibt Leibnizen, daß er im Nachlaß Spinozas außer den handschriftlichen Werken nichts als eben jene schon neulich erwähnten, auf einem Zettel verzeichneten Titel seltenster Bücher gefunden habe, also Nichts, das er für kaufwürdig halten könne. (Nihil autem praeter librorum rariorum nuper memoratorum titulos in schedula consignatos reperi, ita ut ex ipsius hereditate nil emtione dignum judicare possim.)

Bie benn? Diese höchst seltenen, im Besitze und Nachlaß Spinozas befindlichen Bücher waren keinen Deut werth? Noch dazu für Leibniz, ben leidenschaftlichen Freund seltener Bücher! Noch dazu Bücher aus der Bibliothek Spinozas! Und zwar die Quintessenz seiner Bücher, das auserlesenste Menu aus dem Katalog seiner Bibliothek: breizehn Bücher, welche Spinoza selbst als seine «Libri rarissimi» verzeichnet hatte?

Reinen Deut! Die Lösung des Räthsels steht in dem Briefe Schullers zu lefen: "Im ganzen Nachlaffe Spinozas außer seinen handschriftlichen Werken war nichts vorhanden, das einen Deut werth gewesen wäre: «Nihil emtione dignum!» Von den seltenen Büchern war nichts vorhanden als die Titel: «Nihil praeter titulos!» Sollte dem eiligen Blick unseres archivalischen Forschers wohl eine optische Täuschung begegnet sein, zusolge deren ihm Soldaten auf dem Papier als eine Armee erschienen sind und ein Bücherzettel als ein Theil der Büchern, welche Spinoza ganz sicher nicht besessich, von den Büchern, welche er ganz gewiß besessich habe, ohne daß man das Mindeste barüber weiß!

Um aber von den Büchern, welche Spinoza nicht beselfen, auf diejenigen zu kommen, welche er selbst geschrieben hat, so ist die Frage, ob Schuller, wie die neuen Ausschluffe wollen, "allein der eigentliche und wirkliche Herausgeber derselben gewesen ist?"

4. Leibniz hatte gewünscht, daß jener Brief, den er vor Jahren in einer optischen Sache an Spinoza gerichtet hatte, nicht gedruckt und in die Ausgabe der nachgelaffenen Werke aufgenommen werbe. Zu ängstlich und zu höfisch besorgt für seinen kirchlichen Aredit, wie Leibniz war, wollte er jeden Schein einer Gemeinschaft mit dem «αποσυνάγωγος» vermieden sehen. Trotzem war der Brief gedruckt worden und in der Ausgabe der O. P. erschienen, was Leibnizen verdroffen und zu Vorwürfen gegen Schuller veranlaßt hatte. Dieser eilt sich zu ent= schuldigen (6. Februar 1678): die Sache sei ohne sein Wisser geschehen und ihm so lange verborgen geblieben, dis er in dem gedruckten Exemplare den Brief erblickt habe.

Unmöglich kann biefer Schuller "ber alleinige, eigentliche und wirkliche Herausgeber ber Opera posthuma gewesen seines Briefes flattfinden konnte, bessen und Wollen die Aufnahme eines Briefes flattfinden konnte, bessen Wonaten kommt dieser vermeintliche Heraus= geber noch einmal auf die Sache zurück, um Leibnizen zu sagen, daß er wegen der Aufnahme jenes Briefes den Herausgeber scharf ge= tadelt habe. («Editorem ob tuum in posthumis Spinozae sine meo rogatu expressum nomen acriter reprehendi» etc.) Da er den Herausgeber tadelt, so kann er doch nicht selbst dieser Herausgeber gewesen sein, geschweige der alleinige.

In seinen Briefen an Leibniz hat sich Schuller bei der Herausgabe der Werke Spinozas eine viel wichtigere Rolle angemaßt, als ihm zukam. Daß er den handschriftlichen Nachlaß noch bei Lebzeiten des Philosophen Stück für Stück durchmustert und auf dessen Beeiß an sich genommen habe, wie er im November 1677 Leibnizen vorredet, ist eine handsgreisliche Unwahrheit, da der gesammte handschriftliche Nachlaß nach Spinozas Anordnung unmittelbar nach seinem Tode an den Buchhändler Rieuwertsz in Amsterdam gesendet werden sollte und gesendet worden ist; daher Schuller mit seinem angeblichen Auftrag Leibnizen gegenüber sich geheimnißvoll geberdet und ihm densselben nicht einsach berichtet, sondern — ins Ohr sagt («Tibi in aurem», wie er sich in seinem elenden Latein ausbrückt). 5. Die Herausgabe ber O. P. Spinozas ift burch feine Freunde und Schüler in Amfterdam besorgt worden, wobei Jarig Jelles und Ludwig Meher nach aller bisherigen Ueberlieferung wohl hauptsächlich betheiligt waren. Daß bei ihrer geistigen Berschiedenheit ein solches Zusammenwirken unmöglich gewesen sei, hat Ludwig Stein zwar behauptet, aber das Bie und Barum völlig unerörtert gelassen. Er macht mir den Borwurf, diese Ungleichheit nicht erkannt zu haben. Daß G. H. Schuller zu dem Areise der Spinoza-Freunde in Amfter= bam gehört und zur Herstellung der Ausgabe der nachgelassen Berte mitgewirkt hat, wie aus seinen Briefen an Leibniz erhellt, war ben jüngsten Herausgebern der gesammten Werke bekannt und steht in der «Praefatio» zum zweiten Bande zu lesen (Haag 1883).

### 5. Gefammtausgaben.

Wie wenig bie nachfolgende Zeit um bie Werke Spinozas be= fümmert war, zeigt der Zustand, worin man dieselben ließ. Das ganze vorige Jahrhundert verging, ohne daß auch nur eine neue Auflage ber «Opera posthuma», geschweige benn eine Gesammtaus= gabe erschien. Erft nachdem Sinn und Berftändniß fur bie Lehre Spinozas wieder erwedt war, empfand man das Bedürfniß nach einer Gesammtausgabe. In diesem Jahrhundert sind folgende er= fchienen: 1. Henr. Eberh. Gottl. Paulus: Benedicti de Spinoza Opera, quae supersunt, omnia. 2. Vol. (Jenae 1802-1803). 2. A. Gfroerer: B. de Spinoza Opera philosophica omnia (Stuttg. 1830). In diefer Ausgabe fehlt das Compendium der he= bräischen Grammatif; fie ift im Uebrigen von Baulus abhängig und theilt die Fehler und Incorrectheiten des Tertes, welche das verbienft= volle Werk des Vorgängers verunstalten. Dieje Mängel auf Grund ber ersten Ausgaben zu verbeffern und einen genauen, wohlrevidirten Text fämmtlicher Werke Spinozas zu geben, war bie bankenswerthe Aufgabe, welche sich der dritte Serausgeber gesett hatte: Carolus Herm. Bruder: B. de Spinoza Opera, quae supersunt, omnia. 3. Vol. (Lips. 1843. 1844, 1846).

Nach ber glücklichen Auffindung einer Reihe verborgen gebliebener Schriften Spinozas ift zum Zweck ihrer Aufnahme und Einordnung in die Werke eine neue Sefammtausgabe nöthig geworden, zu beren Ausführung fich zwei holländische Selehrte vereinigt haben: J. van

Bloten und J. P. N. Land. Wir werden erft von den neuen Auf= findungen und dann von diefer neuen Gesammtausgabe zu sprechen haben, die 80 Jahre nach Paulus, 40 Jahre nach Bruder, 20 Jahre nach van Blotens «Supplementum» erschienen ist.

# 6. Neue Auffindungen. A. «Tractatus brevis.»

Jene Schrift, die man in die erste Sammlung der nachgelassenen Werke nicht aufgenommen hat, war eine kurze, in lateinischer Sprache verfaßte Abhandlung über Gott, den Menschen und dessen Glückseligkeit, der erste Inbegriff und Entwurf des Systems, ins= besondere der Sittenlehre Spinozas. Diese Schrift war in dem Areise seiner Schüler und Freunde bekannt, sie wurde ins Golländische über= setzt und in einigen Abschriften verbreitet; aber nachdem der Philo= soph sein Sauptwerk in mathematischer Form ausgearbeitet und den Seinigen handschriftlich mitgetheilt hatte, trat das Interesse ber nenden an jener ersten kurzen Abhandlung, die der mathematischen Form entbehrte, in den Sintergrund und sie gerieth in Vergessenheit, nachdem die Ethik gebruckt war.

Der lateinische Originaltext ift, wie es scheint, verloren. Da= gegen haben sich Abschriften ber holländischen Uebersetzung erhalten und zwei derselben sind in jüngster Zeit ans Licht gezogen worden: die ältere und ber Urschrift nächste gehörte, wie es scheint, einem An= hänger Spinozas, Willem Deurhoff (1650-1717), sie ist jest im Besitze des niederländischen Dichters Abrian Bogaers in Rotterdam, die jüngere (Ant. van der Linde im Haag gehörig). ist eine weniger genaue Abschrift, welche Monnikhoff, Stadtchirurg in Amsterdam, um die Mitte des vorigen Jahrhunderts gemacht haben soll.

Die erste Aufmerksamkeit auf bieses vergeffene Werk Spinozas wurde durch eine handschriftliche Mittheilung feiner Umriffe hervorgerufen, die einem Exemplar der (von Colerus in niederländischer Sprache versaßten) Lebensgeschichte des Philosophen angehängt war. Zugleich fanden sich in dem Buch handschriftliche Bemerkungen bio= graphischer Art, darunter eine, welche sich auf die Stelle bezog, worin Colerus von Spinozas verlorenen und vernichteten Schriften redet. "Bei einigen Freunden der Philosophie", so lautet jene wichtige Anmerkung, "wird das Manuscript einer Abhandlung Spinozas aufbewahrt, welche zwar nicht, wie seine Ethik, in mathematischer Form verfaßt ist, aber dieselben Gedanken und Materien enthält und offenbar, wie aus ihrer Schreibart und Anordnung erhellt, unter die allerersten Werke des Philosophen gehört; sie bildet gleichsam den Entwurf seiner Lehre, wonach er später seine Ethik ausgearbeitet hat, und wenn auch die Sätze hier geseilter und in geometrischer Ordnung entwickelt sind, so ist eben deshalb das spätere Werk für die meisten weit dunkler als jener Tractat, denn die mathematische Methode ist in dem Gebiet der Metaphysik ungebräuchlich, und nur wenige finden sich in ihr zurecht."

Ebuard Böhmer, ber bei Fr. Müller in Amfterdam jenes Szemplar kennen lernte, hat dus Berdienst, dieses vergessene Werk Spinozas in die philosophische Litteratur eingesührt und die Umrisse defselben zuerst bekannt gemacht zu haben. Behn Jahre später veröffentlichte van Bloten den vollständigen Tractat nach der Monnikhoffschen Abschrift zugleich mit seiner lateinischen, leider mangelhasten Uebersezung; er hat hie und da den Text der älteren Abschrift benützt, ohne zu sagen, an welchen Stellen und aus welchen Gründen. Zur Emendation seiner Uebersezung sind von Böhmer alsbald eine Reihe Beiträge geliesert worden. Die ältere Abschrift, welche Deurhoff besetsen (?), hat R. Schaar= schmidt mit einer Einleitung herausgegeben und gleichzeitig ins Deutsche übertragen. Ein Jahr später gab Chr. Sigwart eine zweite mit Einleitung und Erläuterungen versehene Uebersezung.

Das Verhältniß ber vorräthigen Hanbschriften hat bei näherer Prüfung gezeigt, daß zur Erklärung und Uebersezung des Werks die tritische Benüzung beider unentbehrlich ist. Dadurch ist die Arbeit Sigwarts bedingt worden. Nach seiner Ansicht hat Monnikhoff nicht bloß das ältere Manuscript vor Augen gehabt und Fehler desselleben berichtigt, sondern möglicherweise noch andere Handschriften gebraucht, da aus gewissen abschriftlich entstandenen Irrthümern im Text jenes älteren Codex sich vermuthen läßt, daß seine nächste Quelle nicht das lateinische Original, sondern eine holländische Uebersezung früheren Ursprungs war.

Dem Texte der Abhandlung war die Bemerkung vorausgeschickt, daß sie von Spinoza für seine Schüler, die sich dem Studium der wahren Philosophie und Sittenlehre hingeben wollten, in lateinischer Sprache verfaßt und jetzt für die Freunde der Wahrheit und Tugend ins Riederdeutsche übersetzt sei.<sup>1</sup>

<sup>1</sup> Ed. Böhmer: B. de Spinoza Tractatus de Deo et homine ejusque elicitate lineamenta atque adnotationes ad tractatum theologico-politicum

#### Spinozas litterarische Wirtsamteit und Werte.

### 7. B. Briefliche Supplemente.

Die Jahl der Briefe in der Sammlung der nachgelaffenen Werke und in den beiden ersten Gesammtausgaben (Paulus und Grörer) betrug 74. Dazu kam in der dritten Gesammtausgabe (Bruder) der zuerst von Tydeman veröffentlichte Brief Spinozas an Lambert Velt= huysen (f. oben S. 150). Ein zweiter sehr intereffanter, von Cousin in seinen fragments philosophiques (1847) bekannt gemachter Brief Spinozas an L. Meyer vom 3. August 1663 ist von den späteren Uebersetzern und Sammlern unbeachtet geblieden (S. 136, 138).

In der jüngsten Zeit sind theils einzelne unsichere Punkte aufgeklärt und dadurch Irrthümer berichtigt, theils verstümmelte Briese ver= vollständigt, theils der alten Sammlung neue hinzugesfügt worden. Das Berdienst der Gerausgabe gebührt in allen diesen Fällen dem J. van Bloten. Die wichtigste Aufklärung besteht in der urtundlich seftge= stellten Thatsache, daß die Briese LXI. LXIII. LXVII. LXIX. LXXI. (nicht, wie man glaubte und Kirchmann noch heute annimmt, von Meyer, sondern) von Tschirnhausen herrühren (S. 171-175).

(Halae ad Salam 1852). Ueber bie «Adnotationes» bgl. oben Cap. V. S. 159 Anmerk. — B. gab ben holländischen Tert der Umrisse (Korte Schetz der Verhandeling van B. de Spinoza; over God, den Mensch en deszelfs Welstand) mit feiner baneben gestellten forgfältigen lateinischen Ueberfetung (Brevis descriptio tractatus B. de Spinoza de Deo, homine et ejus felicitate). Ueber bie Entstehung diefer feiner Schrift vgl. Eb. Böhmer: Spinozana IV. Zeitfcrift für Philof. herausg. von Fichte u. f. w. 29b. LVII. (1870.) S. 240 flgb. -J. van Vloten: Ad B. de Spinoza opera quae supersunt omnia Supplementum, continens tractatum hucusque ineditum de Deo et homine etc. (Amst. 1862.) Korte Verhandeling van God, den Mensch en deszelfs Welstand. De Deo et homine ejusque valetudine. Ueber biefe latein. Ueberfegung, ihre Mängel und Emenbationen vgl. Eb. Böhmer: Spinozana II. Zeitfor. b. Philof. 30. XLII. (1862.) 6. 76-84. - Car. Schaarschmidt: B. de Spinoza «Korte Verhandeling van God, den Mensch en deszelfs Welstand», tractatuli deperditi de Deo et homine ejusque felicitate versio Belgica, ad antiquissimi codicis fidem etc. (Amst. 1869.) Deffelben beutiche Ueberf. ber furgefaßten Abhandlung B. de Sp. von Gott, dem Menschen und dessen Glück. Philof. Bibliothef von Rirchmann, Bb. XVIII. (Berl. 1869.) — Chriftoph Sigwart: B. be Spinozas furzer Tractat von Gott, dem Menschen und deffen Glüdseligkeit. Auf Grund einer neuen von Dr. Ant. van der Linde vorgenommenen Bergleichung der handschriften ins Deutsche übersett, mit einer Einleitung und fritischen und jadlichen Erläuterungen begleitet, (Tub, 1870.) Proleg. S. XI-XXVII.

Dazu kommt eine Namensberichtigung in Leibnizens Brief an Spinoza (S. 176) und das erfte, kurze und vielfach durchstrichene Concept der Zuschrift an den vermeintlichen J. Orobio de Castro über Belt= hunsens Einwürfe gegen den theologisch-politischen Tractat (S. 149 bis 150.).

Bervollständigt find drei Briefe, die in der gegenwärtigen Gestalt bem Biographen wichtige Notizen an die Hand geben: Ep. XXVI. XXVII. und LXV. Der erste vom 24. Febr. 1663 ist von Simon de Bries an Spinoza gerichtet, der zweite die Antwort des letzteren (S. ob. S. 135-140), der dritte vom 25. Juli 1675 enthält weitere Einwürfe Tschirnhausens, welche Schaller (Schuller) mit disher unbekannten näheren Mittheilungen dem Philosophen zusendet (S. 173).

Neue Briefe find folgende aufgefunden: 1) zwei von Oldenburg an Spinoza: der erste aus dem September 1665, einzuschalten zwischen Ep. XIII. und XIV. der Sammlung (S. 145 flgd.), der andere vom 11. Febr. 1676 (S. 155). 2) Brief Spinozas an J. B. M. D. aus dem Mai oder Juni 1665 (S. 185). 3) Brief Schallers an Spinoza vom 14. November 1675 (S. 173) und die Antwort des Philosophen vom 18. Nov. (S. 177—178). Wir haben diese brieflichen Supplemente an den betreffenden, hier angeführten Stellen biographisch verwerthet.<sup>1</sup>

<sup>1</sup> Die Jahl fämmtlicher von Spinoza geschriebenen und an ihn gerichteten Briefe belief sich in den von Paulus und Bruder besorgten Gesammtausgaben der Werke auf vierundsiebzig; davon kamen auf Spinozas Rechnung 41, auf die seiner Correspondenten 33; von diesen hatte Oldenburg 15, Blyendergh 4, Simon de Vrieß, Leidniz, Fabricius, Alb. Burgh je einen geschrieben, die Verfasser ber übrigen 10 waren undesannt.

In der Ginsbergschen Ausgabe (Der Briefwechsel des Spinoza im Urtext, Leipzig 1876.) betrug die Gesammtzahl achtzig, wovon 45 aus der Feder Spinozas stammten. Die Ergänzungen und näheren Personalbestimmungen waren den schon erwähnten Auffindungen des Professors J. van Vloten zu danken.

Die jüngste von ben beiden genannten Gelehrten besorgte Gesammtausgade ber Werke zählt im Ganzen drei undachtzig Briefe (Vol. 11. pg. 1—258), welche nicht mehr in der disherigen Art nach Correspondenzen gruppirt, sondern chronologisch geordnet sind und vom August 1661 bis zum Juli 1676 reichen.

Wie sich die neuen Nummern zu den früheren verhalten, ist im Falle der Nichtübereinstimmung bei jedem Briefe in Klammern («olim») bemerkt und außerdem durch ein Register vor dem Eingang der Sammlung dargestellt. Mehrere vorher unbekannte oder unrichtige Personalbestimmungen sind von den Herausgebern mit Hulfe der Briefe Schullers an Beibniz aufgestlärt worden.

Diese Schriften find in die schon oben erwähnte jüngste Gesammtausgabe aufgenommen: Benedicti de Spinoza opera, quotquot reperta sunt, Recognoverunt J. van Vloten et J. P. N. Land.

-----

Berglichen mit der Sammlung der Briefe in den O. P. und den bisherigen Gesammtausgaben der Werke, find hier neun hinzugekommen: nach der neuen chronologischen Ordnung Ep. XV, XXVIII, XXIX, XXX, XLIX, LXIX, LXX, LXXII, LXXIX. Berglichen mit der Sammlung in der Ginsbergschen Ausgabe der Briefe, find hier drei Briefe hinzugekommen: nämlich XV, XXIX und XLIX.

Ep. XV ift jener von Coufin aufgefundene und herausgegebene Brief Spinozas an 8. Meher (Boorburg, 3. Aug. 1663), in der gegenwärtigen Sammlung forgfältig revidirt von Polloct. Ep. XLIX ift jenes Briefchen Spinozas an den Philologen Graevius, worin er den Brief des holländischen Arztes van Wulen über das Ende Descartes' zurückfordert.

Die Briefe VIII, IX, X enthalten die Correspondenz zwischen Simon de Bries und Spinoza, dem Verfasser bei beiden letten. Spinozas Briefe an den Raufmann und Mennoniten Jarig Jelles find XXXIX, XL, XLI, XLIV, L.

Die beiden Briefe über den theologisch-politischen Tractat von Sambert Belthuhsen und Spinoza (XI.II und XLIII) find nicht an den jüdischen Arzt Istaat Orobio de Castro, sondern an den holländischen Chirurgen Joh. van Oosten in Rotterdam gerichtet. (S. oben S. 111 und S. 149.)

Der bisher unbekannte Gespensterfreund, mit welchem Spinoza brei Briese gewechselt hat (Ep. LI—LVI) ist Hugo Boxel, Synbikus zu Gorkum (Gorinchem) in Holland. Die Briese LII, LIV und LVI find Spinozas Erwiederungen.

Die schon oben genannten Briefe bes Grafen E. W. von Tschirnhausen (Tschirnhaus) find nach der neuen Ordnung LVII, LIX, LXV, LXXX, LXXXII. Im genauen Zusammenhange damit find die Briefe des Arztes G. H. Schuller an Spinoza: Ep. LXIII und LXX. Spinozas Briefe an Schuller find LVIII, LXIV, LXXII, die an "Tschirnhaus": LX, LXVI, LXXXI, LXXXIII.

Rach Meinsma's archivalischen Untersuchungen jüngsten Datums soll 1) ber Chirurg in Rotterbam, mit welchem Lambert Belthuhssen in Utrecht über ben theologisch-politischen Aractat correspondirt hat, nicht Johannes Oosten, sonbern Jacob Oftens heißen (XI. 341, Anmerkg.) und 2) ber J. B. M. D., Abressa zweier Briese Spinozas (XXVIII und XXXVII [olim XLII]) nicht, wie van Bloten aus dem Schluß ver Ep. LXII (Op. O. II. pg. 236) vermuthen wollte, ein fraglicher Jan Bresser («Bresserus ut vicketur», von bessen Eristen Meinsma leine Spur zu entbeden vermocht hat), sondern Johannes Bouwmeester, Med. Dr. in Amsterdam, sein, der in Leyden 1658 promovirt habe, von Ludwig Meher als sein ältester und treuester Freund bezeichnet worden, Freund der Philosophie war und wahrscheinlich auch ber Urheber jener lateinischen, in Spinozas Wert über die Principien der cartessanischen Sehre besindlichen, auf und an diess Buch gerichteten Berse. (Meinsma VII. 210. Anmerkg.) Hagas comitum apud Martinum Nijhoff. Vol. I. 1882. Vol. 1883. (Rurz vor Bollenbung des zweiten Bandes ift J. van Bloten am 21. September 1883 gestorben.)

Der Inhalt bes ersten Banbes: 1. Tractatus de intellectus emendatione. 2. Ethica. 3. Tractatus politicus. 4. Tract. theologico-politicus und die Annotationes in Tr. theologico-politicum post librum editum adscriptae.

Die Gefammtzahl ber Spinoza-Correspondenzen in der jüngsten Gesammtausgade beläuft sich auf achtzehn und muß auf dreizehn beschränft werden, wenn man von dem Schreiden des Lambert Belthuhsen an J. Oftens über den theologisch-politischen Tractat, von den Zeilen Spinozas an Graevius und von den einmaligen Brieswechseln, die er mit Leidnig, Fabricius und A. Burgh geführt hat, absieht.

Der Hauptcorrespondent ist H. Olbenburg; zwischen Spinoza und ihm find 27 Briefe gewechselt worden, wovon Spinoza 11 geschrieben hat. (Neu aufgesunden find 2 Briefe Olbenburgs: XXIX und LXXIX.)

Die nächsten Correspondenten finden sich in dem Freundes- und Schülerkreise Spinozas in Amsterdam: Ludwig Meyer, Joh. Bouwmeester (?), die Kaufleute und Mennoniten Simon de Bries, Jarig Jelles und Beter Balling. Die Correspondenz mit diesen Freunden besteht aus 13 Briefen, welche mit einer Ausnahme (Ep. VIII) Spinoza geschrieben hat.

Mit diefem Spinozatreife in Amfterdam vereinigen fich fpater (1674) zwei Deutsche: ber Graf E. 28. von Tichirnhaufen und ber Argt G. G. Schuller aus Befel. Die Correspondenz mit beiden beträgt 14 Briefe, von benen Spinoza bie Salfte geschrieben hat: 4 an "Tichirnhaus" und 3 an Schuller; dieser hat an Spinoza 2, jener 5 geschrieben. Neu aufgefunden find ein handschriftlicher Brief von Souller (LXX) und ein handschriftlicher Brief Spinozas an ihn (LXXII). Bon bem uns icon befannten Schuller fagt Meinsma richtig: daß wir aus feinen wenigen Briefen an Spinoza und ben vielen an Beibnig teineswegs einen hoben Begriff von feinen Fähigkeiten und feinem Charakter erhalten, daß fein Latein fehr folecht, fein Deutsch nicht viel besser ift, und daß er sich lieber mit alchumistischen Bestrebungen als mit philosophischen Studien beschäftigt habe (XII. 385). Daß er ber alleinige gerausgeber ber nachgelaffenen Berte Spinozas gemefen fei (S. oben S. 194 flgb.), davon ift natürlich bei Meinsma feine Rebe, vielmehr hält er es für wahrscheinlich, daß Jarig Jelles, bie Borrede in niederländischer Sprache verfaßt und Glasemater ober 8. Meher dieselbe ins Bateinische übersett, ber lettere insbesondere die Serausgabe ber Ethit besorgt habe. (Meinsma XIV. 444.)

Die Briefwechsel mit 29. Blyenbergh und Hugo Bozel, wie die Briefe an an Jarig Jelles, Peter Balling und den Raufmann Joh. van der Meer in Amsterdam (Ep. XXXVIII) find in niederländischer Sprache verfaßt und in das Lateinische übersetzt, zum Theil von Spinoza felbst.

204

Der Inhalt bes zweiten Bandes: 1. Epistolae ad B. d. S. et auctoris responsiones (I—LXXXIII). 2. Korte Verhandeling van God, de Mensch, en deszelfs Welstand. 3. R. des Cartes Princ. Phil. pars I et II m. g. d. 4. Appendix cont. Cogitata Metaphysica. 5. Stelkonstige Reeckening van den Regenboog. 6. Reeckening van Kaussen (Wahrscheinlichkeitsversuch). 7. Comp. grammatices linguae Hebraeae. 8. Epistola Joh. a Wullen de obitu Cartesii. (Ueber die Rolle, welche der hollandische Arzt van Wullen (Wullen), welchen Descartes für seinen Feind hielt, bei dem Tode des letzteren gespielt hat, vgl. dieses Wert Bd. I. Buch I. Cap. VIII. S. 265. Der Brief des J. van Wullen aus Stockholm vom Februar 1650 ist an den hollandischen Arzt W. Biso aus Leyden gerichtet; Spinoza hatte das Schriftstüd geliehen erhalten und fordert dassele unter dem 14. December 1673 von dem Prosessie Graedius in Utrecht zurück, welchem er den Brief zur Abschrift mitgetheilt hatte.)

Das Titelkupfer, welches dem zweiten Bande vorsteht, ist Spinozas Porträt nach dem Wolfenbüttler Oelbilde, radirt von P. J. Arendzen (Vol. II. Praefatio pg. VIII—IX).

## Siebentes Capitel.

# Die Beitfolge der philosophischen Werke.

Die Frage nach dem Entwicklungsgange des Philosophen, nach der Entstehung und Ausbildung seiner Lehre, der Reihensolge seiner Schriften ist seit der Beröffentlichung des neu aufgesundenen Tractats und der brieflichen Supplemente wiederholt zum Gegenstand eingehender Untersuchungen gemacht worden. Ueber die Echtheit jener "kurzen Abhandlung über Gott, den Menschen und dessen Glückseitet" ist in der Hauptsache kein Streit entstanden; die inneren Gründe, welche aus der Bergleichung dieser Schrift mit dem «Tractatus de intellectus emendatione» und dem vollendeten Hauptwerk Spinozas einleuchten, find so mächtig, daß die äußeren Zeugniffe, welche ihm die Autorschaft zuschreiben, fich nicht bezweifeln laffen. Es mag auffallen, bag biefes Bert, welches im Rreise ber Spinozafreunde ohne 3weifel bekannt war und felbft mit einer Apostrophe an den Rreis der Schüler endet, niemals in den Briefen bei Erörterung gemiffer Lehrbegriffe ermähnt wird und von ber Sammlung ber nachgelaffenen Berte ausgefchloffen wurde. Indeffen erklärt sich jene Nichterwähnung baraus, daß bie Ethik ichon in der Ausarbeitung begriffen war, als der uns vorliegende Briefwechsel im Jahre 1661 begann; und eben fo erklart fich bieje Nichtaufnahme aus ber Unvollkommenheit und Unfertigkeit ber Schrift, wie aus ben Bidersprüchen, die zwischen ihr und bem hauptwert befteben. Spinoza wollte der Nachwelt ein Syftem geben, welches unab= hängig von feiner Verson und feinem Entwicklungsgange die Erkenntniß ber Bahrheit als ein geschloffenes Ganzes barftellen follte. Und wenn die Herausgeber in ihrer Vorrede es als glaubhaft bezeichnen, daß bie ober ba noch eine Arbeit des Philosophen verborgen fein könne, welche fich in der Sammlung ber nachgelaffenen Werte nicht finde, aber wohl taum etwas enthalten werbe, das in den veröffentlichten Schriften nicht zu wiederholten malen gesagt sei, fo scheint es, daß sie nicht bloß eine unbeftimmte Möglichkeit im Sinn hatten. An welches andere Werk aber konnten fie bei bieser Aeußerung eher denken als an jenen Tractat? Auch das ichon angeführte Zeugniß, daß berselbe unter die allerfrühften Schriften Spinozas gehört, rechtfertigt fich aus inneren Gründen.

# I. Die Berte außer ber Ethif.

Es wird gut sein, gleich hier die urkundlichen Beugniffe zu sammeln, aus denen sich gewisse Thatsacken über die Absassieit der Schriften Spinozas seststellen lassen. Die Herausgeber der nach= gelassenen Werke berichten in ihrer Vorrede, daß der unvollendete Tractatus de intellectus emendatione» nach Form und Inhalt eines der früheren Werke, dagegen der «Tractatus politicus» kurz vor dem Tode des Philosophen versaßt sei, aus= gezeichnet durch die Genauigkeit der Gedanken und die Klarheit der Darstellung.

Jener erstgenannten Schrift haben die Herausgeber noch außer= dem eine "Erinnerung an den Leser" vorausgeschickt, die mit den Worten beginnt: "Diese unvollendete Abhandlung hat der Versasser

vor vielen Jahren niedergeschrieben. Er hat stets im Sinne gehabt, sie zu vollenden. Aber, durch andere Arbeiten gehindert, zuletzt durch den Tod hinweggenommen, hat er nicht vermocht, sie zu dem gewünsichten Ziele zu sühren." Offenbar hatte Oldenburg diese Schrift mit im Sinne, als er in seinem Briese vom 3. April 1663 den Phi= losophen dringend bat, jenes kleine hochdebeutende Werf zu vollenden, worin vom Ursprung der Dinge und ihrer Abhängigkeit von der ersten Ursache, wie von der Verbessersung unseres Verstandes gehandelt wird. "Ich bin überzeugt, theuerster Freund, daß man nichts ver= öffentlichen kann, was Männern von echter Gelehrsamkeit und Geistes= scharfe son und willkommen sein wird, als eine Abhandlung dieser Art."

Freilich sind die Worte Oldenburgs so gesaßt, daß sie nicht bloß auf den «Tractatus de intellectus emendatione» zu bes ziehen sind; sie bezeichnen ein Wert von kleinem Umfange (opusculum), worin von Gott und dem Ursprung der Dinge, dann von der Verbessertung unseres Verstandes die Rede ist. Diese letztere ist der Weg zur menschlichen Slückseligkeit. Unter den Werten Spinozas giebt es nur zwei, auf welche die obigen Worte in ihrer ganzen Tragweite passen: die Ethit und der «Tractatus brevis». Die Ethit ist kein «Opusculum». Bielleicht ließe sich hier eine Hinweisung auf diesen jonft nie erwähnten Tractat finden.

Wir wiffen ferner aus Olbenburgs neu aufgefundenem Briefe vom Sept. 1665, daß Spinoza damals, wie er dem Freunde furz vorher (den 4. Sept.) mitgetheilt hatte, mit der Abfaffung des theo= logisch-politischen Tractats beschäftigt war, welcher fünf Jahre später erschien. Es darf als sicher gelten, daß im Winter 1662/63 die Darstellung des zweiten Theils der cartesianischen Principien zu Rijns= burg niedergeschrieden (dictirt) wurde, und es steht fest, daß Spinoza die des ersten Theils im Mai 1663 während seines Aussenthalts in Amsterdam hinzusgügte. Gegen die Möglichkeit einer früheren Ab= jassung zeugt der Brief an Oldenburg vom 17. Juli 1663.

II. Die Ausbildung ber Ethit und deren Runstform.

1. Eintheilung (1665-1675).

Wie verhält es sich mit der Entstehung des Hauptwerks? Der Name Ethik begegnet uns zum erstenmal in einem Briefe an Blyen= bergh vom 13. März 1665, worin Spinoza sich auf diese noch ungedruckte Schrift bezieht und barauf hinweist, daß er dort den Begriff der Gerechtigkeit dargethan und aus der klaren Erkenntniß begründet habe (die betreffende Stelle findet sich Eth. IV. prop. 35 bis 37). Einige Monate später schreibt er an J. B.: "Was den dritten Theil unserer Philosophie betrifft, so werde ich dir, wenn du der Uebersetzer sein willst, oder unserem Freunde Bries binnen kurzem etwas davon senden, und obwohl ich beschloffen hatte, nichts vor der Bollendung mitzutheilen, so will ich euch doch nicht zu lange hinhalten, denn der Umfang des Werts behnt sich über Erwarten aus, ich werde daher die Arbeit ungefähr bis zum 80. Lehrsta schuer".

Hieraus erhellt, daß die Ethik damals in brei Theile zer= fiel, daß der britte Theil, welcher in dem gedruckten Werke nur 59 Lehrsätze zählt, mit bem 80. noch keineswegs abgeschloffen mar, und daß Sätze, die gegenwärtig ungefähr in der Mitte des vierten Theils stehen, damals schon seit Monaten handschriftlich vorlagen. Wir dürfen daher annehmen, daß die Ethik im Frühjahr 1665 in brei Theilen bestehen follte und dem Abschluß nahe mar. 2Benn wir uns nach der Bahl der Sate in dem gebruckten Wert richten dürfen, so hatte Spinoza von dem 37. Satz des vierten Theiles (jener Stelle, die im Briefe vom 13. Marz gemeint war) bis zum Ende des Ganzen noch 78 Sätze auszuführen; er konnte baher, als er an J. B. schrieb, von dem letten Biele nicht mehr weit entfernt sein. Wenn es in bem Briefe heißt, daß er vor Vollendung des britten Theils ben Freunden nichts mehr schidten wollte, so beziehen wir biefe 2Borte auf den Abschluß des Ganzen. Behn Jahre später (den 5. Juli 1675) ließ er Oldenburg in einem uns verlorenen Briefe miffen, daß er fein Wert, welches fünf Theile umfaffe, jest veröffentlichen wolle.

Noch in demselben Monat reifte er in dieser Absicht nach Amfterbam und sah sich dort, wie wir wissen, genöthigt, die Herausgabe zu vertagen. Aus diesen urkundlichen Zeugnissen ist zu schließen, daß die Ethik noch vor dem Herbst 1665 inhaltlich vollendet wurde und in der späteren Redaction formale Aenderungen, namentlich in Betreff der Eintheilung ersuhr. Aus dem dritten zu umsänglichen Theil wurden drei Theile. Das Werk konnte in den nächsten Monaten nach jenem Briese an J. B. in der Hauptsache abgeschlossen,

<sup>1</sup> J. Breffer nach Bloten, dagegen Joh. Bouwmeefter nach Meinsma.

aber es war nicht bruckreif. Zunächst trat die Ausarbeitung des «Tractatus theologico-politicus» in den Weg, womit wir den Phi= losophen schon den 4. September 1665 beschäftigt fanden. Die Ber= öffentlichung dieses Werts und die Verfolgungen, welche es hervorrief, hinderten die Herausgabe der Ethik. In der Vorrede der «Opera posthuma» lesen wir, daß die letztere vor vielen Jahren verschie= denen Personen mitgetheilt und von denselben abgeschrieben wurde.<sup>1</sup>

Die ersten urtundlichen Spuren, daß Spinoza in der Ausbilbung dieses seines Hauptwerks begriffen ist, erscheinen gleich in den ersten Briesen an Oldenburg aus dem Jahre 1661. Die fortschreitende Aussührung, soweit sie uns erkennbar ist, sällt in die vier Jahre von 1661—1665. Während dieses Zeitraums entsteht die Dar= stellung der cartesianischen Principien und der als Anhang beigefügten «Cogitata metaphysica» (1663). Dann folgt der theologisch-politische Tractat (1665—1670), die spätere Redaction der Ethik, zuletzt der «Tractatus politicus», welcher unvollendet blieb. In eine frühere Epoche gehören der «Tractatus brevis» und der «Tractatus de intellectus emendatione». Nähere Fragen über die Zeit der Absassiung führen in die Untersuchung und Darstellung dieser Werke.

## 2. Die Beilage an Olbenburg (1661).

Jene brieflichen, uns erhaltenen Spuren der Ausbildung der Ethik find sämmtlich früher als die Berfassung des gedruckten Werks, nach welchem die Herausgeber sich in der Ansührung gewisser Sätze gerichtet und bemgemäß auch Citate geändert haben. Dadurch sind Irrungen entstanden, welche jetzt erst durch die neuerdings aufgefundenen brieflichen Supplemente sich berichtigen lassen. Die ersten vier Briefe zwischen Spinoza und Oldenburg und die beiden zwischen Spinoza und Simon de Bries sind in dieser Rücksicht besonders bemerkenswerth.<sup>3</sup>

Olbenburg hatte den Philosophen in Rijnsburg besucht und sich bort neben anderen Dingen auch über gewisse Grundsragen der Phi= losophie mit ihm unterredet: über Gott, die unendliche Ausdehnung und das unendliche Denken, über den Unterschied und die Ueberein= stimmung dieser Attribute, das Verhältniß von Seele und Körper, die Principien der baconischen und cartesianischen Lehre. An diese

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Paulus: Vol. II. Praef. pg. 30. – <sup>2</sup> Ep. 1–IV. Ep. XXVI. XXVII. Fifcher, Gefch. b. Shiloj. II. 4. Suff. N. S. 14

mündlichen Gespräche knüpft er sein erstes Schreiben (16. August 1661) und bittet den Philosophen, ihm zwei Punkte näher erklären zu wollen: den Unterschied zwischen Ausdehnung und Denken und die Mängel in den Lehren Bacons und Descartes'.

Spinoza antwortet auf die zweite Frage, daß die Grundirrthümer jener beiden Philosophen in drei Hauptpunkten bestehen: sie seien in der Erkenntniß der ersten Ursache auf Abwege gerathen, sie haben die wahre Natur des menschlichen Geistes nicht erkannt und die wahre Ursache des Irrthums nicht durchdrungen. Der Grund des letzten Mangels lasse ich auf Descartes und dessen Behre von der menschlichen Willensfreiheit zurückführen, d. h. auf die Einbildung eines unbestimmten, von den einzelnen Willensacten unterschiedenen Willens (voluntas), der sich zu unseren Begehrungen (volitiones) verhalte, wie die «humanitas» zu Beter und Paul. Man sieht, wie Spinoza schon damals zwei Iahre bevor seine Darstellung der cartessianischen Eehre erschien, die menschliche Willensfreiheit (Willfür) mit benselben Gründen verneint hat, wodurch er sie in seinem Hauptwerk widerlegte.

Die erste Frage trifft den Rernpunkt der Lehre Spinozas: das Berhältniß der Attribute und bamit zugleich den Begriff der Substanz. Der Philo= foph antwortet mit der Definition Gottes, des Attributs und des Modus, mit brei zu beweisenden Saten von ber Befenseigenthumlichkeit und Brundverschiedenheit der Substanzen, von der Selbständigkeit, von ber Unendlichkeit und Vollkommenheit jeder Substanz. "Bas ich bier beweisen muß, um beine erste Frage zu lösen, find folgende drei Sate: 1. daß in der Natur der Dinge nicht zwei Substanzen ezi= ftiren können, ohne bag fie ihrem ganzen Befen nach verschieden find, 2. baß bie Substanz sich nicht hervorbringen läßt, sondern traft ihres Wesens eristirt, 3. daß jede Substanz unendlich oder in ihrer Art absolut vollkommen fein muß. Aus den Beweisen biefer Sate wirft bu leicht erkennen, wohin ich ziele, wenn bu nur zugleich bie Definition Bottes im Auge behältft; es wird beshalb nicht nöthig fein, offener barüber zu reben. Um aber biefe Buntte turg und flar zu bemeifen, habe ich kein befferes Mittel finden können, als fie nach geometrifcher Methode auszuführen und beiner Brüfung vorzulegen, ich füge baber diefe Ausführung auf einem besonderen Blatt (separatim) bei, beines Urtheils gewärtig."

Man sieht deutlich, daß sich die Grundlagen des Systems in geometrischer Form gestalten, daß der (cartesianische) Gegensatz

der Attribute feststeht und die göttliche Alleinheit das Thema und Ziel der Beweise ausmacht. Daraus folgt, daß der menschliche Geist keine Substanz ist, sondern ein Modus, was weder Bacon noch Descartes erkannt haben. In einem Modus giebt es keinen unbestimmten Willen, keine Willensfreiheit. Die Sätze von der Substantialität des menschlichen Geistes und seiner Willensfreiheit tragen sich gegenseitig, wie die von der Nichtsubstantialität (Modalität) des menschlichen Geistes und seiner Willensdetermination. Daher sagt Spinoza: "Daß jene beiden Philosophen die Erkenntniß der ersten Ursache und des menschlichen Geistes verschlt haben, folgt leicht aus der Wahrheit meiner drei oben erwähnten Sätze".

Das Blatt ber Beilage, auf bem Spinoza seine Sate nach geometrischer Beweisart bargethan hatte, ohne eine Abschrift zu behalten, ift verloren. Man erkennt aus ben beiden folgenden Briefen, daß jene Ausführung in fünf Definitionen, vier Axiomen und drei Bropositionen nebst einem Scholion bestanden haben muß. Die Defini= tionen betrafen ben Begriff Gottes, des Attributs, des endlichen Befens, ber Substanz und bes Mobus; bie Axiome betrafen die Ursprünglich= teit (Prioritat) ber Substanz, daß es in Babrheit nichts giebt außer Substanzen und Modi, daß Substanzen mit verschiedenen Attributen jebe Gemeinschaft und mechselseitige Caufalität ausschließen; die Lehr= fate erklärten, daß in der Natur der Dinge nicht zwei wesensgleiche Substanzen fein können, daß aus dem Befen jeder Substanz bie Existenz, die Unenblichkeit und Vollkommenheit folge; das beigefügte Scholion erläuterte, aus welchen Vorftellungen die Realität einleuchte und aus welchen nicht: sie folge aus den klaren und beutlichen Be= griffen, nicht aus ben Fictionen.1

Die Herausgeber haben in Betreff ber Beilage bemerkt: «Vide Ethices partem I. ab initio usque ad prop. 4». Das Citat ift nicht zutreffend. Es gab damals keinen ersten Theil; ber Anfang ber Ethik zählt acht Definitionen und sieben Aziome. Auch die Folge ber Be= griffe und Sätze ift nicht dieselbe. Was in der Beilage als erstes Aziom stand, lesen wir in der Ethik als ersten Lehrsatz. Die Defini= tion Gottes findet sich nicht an erster, sondern an sechster Stelle, die des Attributs nicht an zweiter, sondern an vierter, die des endlichen Wesens nicht an dritter, sondern an zweiter, die des Substanz und

14\*

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ed. Böhmer: B. de Sp. tractatus etc. pg. 49-52.

des Modus nicht an vierter und fünfter, sondern an dritter und fünfter.

Die Definition der «causa sui», momit die Ethik beginnt, fehlt, ebenso die des freien Befens und ber Emigkeit. Aber mir find bereits im Beift und Buge bes Syftems, in feiner beginnenden geo= metrischen Ausbildung, wobei bie genaue Ordnung und Abfolge ber Sate auf das Sorafältigste immer von Neuem erwogen und die Richt= schnur nach ber logischen Priorität der Begriffe in der ftrengsten Beise eingehalten fein wollte. Ein folches Runftwert vollendet fich nicht auf ben erften Burf. Die langfame Fortschreitung in der Ausbil= bung der Ethik, als die Grundanschauung schon feststand, ift wesentlich durch diefe Runftform bedingt. Man muß wohl bedenken, baß in biesem System jeder Sat, mas die Festigkeit seiner Begrün= bung betrifft, schwankt, so lange er nicht an der richtigen Stelle fteht, und bag bieje richtige Stelle ftreng genommen in jedem Fall nur eine einzige sein tann. Diese zu finden und endgültig zu machen, mußte bie Reihenfolge ber Sate immer von neuem geprüft und revidirt werden. Ein fo geordnetes Spftem hatte Spinoza im Sinn. Es war ein Wert ohne Borbild! Der Einzige, welcher bie Borschrift gegeben und gelegentlich ein Pröbchen ausgeführt hatte, war Descartes.

3. Der Fortschritt im Jahre 1663.

Aus dem Briefe, welchen Simon de Bries am 24. Febr. 1663 an Spinoza richtet, läßt sich ein Fortschritt in der formalen Ausbildung der Ethik gegenüber jener Beilage an Oldenburg (Sept. 1661) wahr= nehmen und zugleich in anderen Punkten die Nichtübereinstimmung der damaligen Fassung mit der späteren constatiren. Das Werk ist im Fluß. Bries ist im Unklaren über Bildung und Bedeutung der Definitionen überhaupt, er versteht insbesondere in Spinozas Lehre die dritte nicht, welche, wie aus der Antwort des Philosophen erhellt, von der Substanz und vom Attribut handelte; er wünscht eine nähere Erklärung über das 3. Scholion zum 8. Lehrsat, worin ausgesüchtt war, wie aus der Verscheit zweier Attribute keineswegs geschloffen werden dürfe, daß sie zwei Wesen oder zwei verschiedene Substanzen ausmachen; darin schen vorausgesetzt, daß eine Substanz mehrere Attribute haben könne, aber dieser Satz sein eine Substanz denn die set Definition von Gott (als dem absolut unendlichen

Wefen, welches aus zahllosen Attributen bestehe) als Beweisgrund gelten. Am Schluß heißt es: "Bielen Dank für deine mir von P. Balling mitgetheilten Schriften, die mich fehr erfreut haben, aber ganz beson= bers für das Scholion zum 19. Lehrfag".1

Bir bemerken, daß bie in dem Brief angeführte britte Definition die beiden in sich begreift, welche wir an dritter und vierter Stelle lesen, und daß die sechste bereits den Play hat, welchen fie nicht mehr verändert. Dagegen findet fich das brieflich citirte britte Scholion zum 8. Lehrjay in der gedruckten Ethik als Scholion zum 10. Lehrjay des ersten Theils, und dem entsprechend haben die Gerausgeber die Briefstelle ge= andert: «In scholio prop. 10. lib. I.» Unmöglich fann es bas Scholion zum 19. Lehrfatz ber gedruckten Ethik fein, wofür fich Bries fo nach= drudlich bedankt, denn dieses Scholion enthält keinerlei neue Belehrung ober Aufklärung. (Wäre das Scholion zum 29. Lehrsatz gemeint, worin die wichtigen Begriffe ber «Natura naturans» und «Natura naturata» erläutert find, fo murbe bie Briefstelle paffen.)

Es erscheint uns sehr bemerkenswerth, daß Spinoza, wie aus feiner Antwort erhellt, von den Sätzen, welche er den Freunden in Amfterbam zugeschickt hatte, teine Abschrift befaß. "Jene britte Definition", fcreibt er, "wie ich dieselbe bir mitgetheilt habe, lautet, wenn ich nicht irre, folgendermaßen." Jest citirt er seine Sage aus dem Ropf. Stellen wir uns vor, daß der Philosoph an einem Werke, wie das seinige, welches in einer festgeschmiedeten Rette von Gliedern besteht, fortarbeitet, ohne die ausgemachten Sätze in ihrer fcriftlichen Fixirung vor fich zu haben, mahrend es boch absolut noth= wendig war, bieselben in ihrer gesammten und genauen Reihenfolge fich ftets gegenwärtig zu erhalten, so muffen wir annehmen, daß er fein Werk, fo weit er es vollendet hatte, in vollfter Klarheit in feinem Ropf trug, daß er es in ben hauptsachen auswendig mußte und ein schriftliches Gedächtnißmittel weder bedurfte noch brauchen wollte.

Dies aber mar nur möglich, wenn er mit feiner gangen Beiftesftarte ungetheilt in dem Wert lebte, welches er ichuf, frei von den Sorgen des Tages und ungebruckt burch den Ballaft ber Bücher, beren er nur wenige befaß. Er las wenig und bachte um so mehr und um fo tiefer, wie es bie Natur feiner Arbeit mit fich brachte: einer ber feltenen und gludlichen Menschen, welche mit der Kraft und Entfagung

213

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Vloten: Suppl. § 4. pg. 296.

#### Das erfte philosophische 20ert:

ausgerüftet find, um das «Omnia mea mecum» zu erfüllen! Daher die hohe Freudigkeit, die ihn befeelte.

### Achtes Capitel.

## Das erste philosophische Werk: der kurze Tractat.

# I. Abhandlungen über ben Tractat.

Schon der Herausgeber der Umriffe dieses Tractats hatte nicht bloß die aufgefundene Handschrift veröffentlicht, sondern zugleich den Inhalt derselben kritisch gewürdigt und Untersuchungen über seine Berhältniß zu Descartes und zu der späteren Ausbildung der Lehre Spinozas angestellt; der erste Herausgeber der vollständigen Schrift hatte sich solcher Untersuchungen enthalten, wogegen der zweite in der Borrede seiner Ausgabe in die Quellenfrage eingegangen war. Nach der Veröffentlichung des Textes durch van Bloten sind in Deutschland namentlich von zwei Seiten monographische Abhandlungen erschienen, die den Gegenstand näher erörtert und sowohl die Entstehung der Schrift als auch ihre Stellung im Entwicklungsgange Spinozas und seiner Werke beleuchtet haben. Solche Untersuchungen sind immer dankenswerth und lehrreich, auch wenn einige ihrer Ergebniffe sehr zweiselhaft bleiben.

Es hat fich im Leben wie in der Lehre Spinozas für das Auge der Nachwelt so viel verdunkelt, daß man in der ersten Freude über die neu entdeckte Schrift Lichter geschen hat, die von dem richtigen Wege und der wahren Anschauung des Philosophen absühren. Das Bild des letzteren verliert nichts an seiner Achnlichkeit, wenn einige Züge im Schatten bleiben, aber es wird unähnlich, wenn man ihm falsche Züge hinzusügt oder solche, die in den Schatten gehören, übertreibt und auf sie das Licht überträgt, welches nur die charakteristlichen erhellen sollte. Es ist an den beiden oben hervorgehobenen Abhandlungen rühmend anzuerkennen, daß sie in ihrer Beurtheilung behutsam und vorsichtig verscheren sind, insbesondere hat Sigwart die von ihm aufgestellten und begünstigten Hypothesen nicht über das Maß der Hypothese hinaussühren wollen und gerade dadurch lehrreich gemacht. Wir werden selbst auf diese Punkte zurückkommen, nachdem wir den Inhalt des Tractats auseinandergesetzt haben.<sup>1</sup>

# II. Composition und Inhalt.

Unsere "turze Abhandlung von Gott, dem Menschen und deffen Glückseligkeit", die in der zweiten Abschrift den Titel "Ethik oder Sittenlehre" führt, und welche Trendelenburg nicht übel "die kleine Ethik" nennt, zerfällt in zwei Theile (Bücher), deren erster in 10 Hauptstücken von Gott und seinen Eigenschaften, der zweite in 26 Hauptstücken vom Menschen und seiner Bereinigung mit Gott hanbelt; dazu kommen (nach dem zweiten Capitel des ersten Theils) zwei kleine Dialoge oder dialogische Bruchstücke, dann eine Reihe theils Randglossen, theils Anmerkungen oder Zusätze zum Text, endlich ein Anhang, der in seiner Lehrschungen und einem Corollarium nach geometrischer Ordnung vorträgt, in der zweiten die von der menschlichen Seele zusammensaßt.

Die Frage nach ber Echtheit kann sich nur auf die Zusätz und vielleicht noch auf die Dialoge erstrecken, wenn man (mit Trendelenburg) annimmt, daß sie am unrichtigen Ort in den Text gerückt sind und baher als Einschiebsel von fremder Hand erschienen könnten. Da sie aber an der Stelle, wo wir sie finden, mit der ausdrücklichen Erklärung eingeführt werden, daß sie zum besseren Berständniß bes unmittelbar Vorangegangenen (der Lehre vom Dasein und Wesen Gottes) dienen sollen, so sehe ich keinen Grund, die Richtigkeit des Orts und die Echtheit der Absassing zu bezweiseln. Die dialogische

<sup>1</sup> Christoph Sigwart: Spinozas neu entbedter Tractat von Gott, bem Menschen und beffen Glückseligkeit, erläutert und in seiner Bebeutung für das Verständniß des Spinozismus untersucht. (Gotha 1866.) Derselbe: Benedict de Spinoza's turzer Tractat von Gott, dem Menschen und beffen Slückseligkeit. Auf Grund einer neuen von Dr. Antonius van der Linde vorgenommenen Vergleichung der Handschriften ins Deutsche übersetzt, mit einer Anleitung versehen, kritischen und sachlichen Erläuterungen begleitet. (Tübingen 1870.) — A. Trendelendurg: Neber die aufgefundenen Ergänzungen zu Spinozas Werken und beren Ertrag für Spinozas Leben und Lehre. Hit. VIII. (Berl. 1867.) — R. Avenarius: Ueber die beiden<sup>s</sup>ersten Phasen des Spinozischen Pantheismus und das Verhältniß der zweiten zur dritten Phase. (Leipz. 1868.) M. Joël: Jur Genefis der Sehre Spinozas mit besonderer Verthäckigung des furzen Tractats von Gott, dem Menschen und bessen (Berla, 1871.) Form war nicht die Sache Spinozas. Hat er diefe ihm nicht gemäße Darstellungsart in den Anfängen seiner litterarischen Laufdahn versucht, so mußte die Composition so unkünstlerisch und unvollkommen ausfallen, wie diese beiden Stücke unseres Tractats versaßt sind. Uebrigens darf von der ganzen Schrift gesagt werden, daß ihre Darstellungsart durchgängig die Unvollkommenheit und häufig genug auch die Unbeholfenheit des angehenden Schriftsellers verräth.

Was die Zusätze betrifft, so ist durch Monnikhoff, der die Randbemerkungen (Inhaltsangaben) der älteren Abschrift in der sei= nigen fast sämmtlich weggelassen hat, bezeugt, daß Spinoza erläu= ternde Anmerkungen zu diesem Tractat, wie zum theologisch=politi= schen, geschrieben hat; daher wird die kritische Beurtheilung der Zu= sätze sich auf deren Sichtung einzuschränken und sie im Einzelnen aus inneren Gründen zu prüsen haben: Fragen, die einer ganz speziellen Untersuchung angehören und sür die Auffaffung des Ganzen von keinem Gewicht sich.<sup>1</sup>

Der Tractat selbst besteht in den beiden Haupttheilen; hinzugefügt ist der Anhang; eingelegt an dem Orte (?), wo sie stehen, die beiden dialogischen Stücke. Das eigentliche Werk endet mit einer Ermahnung an die Freunde und Schüler, für welche die Abhandlung als Lehr= schrift versaßt ist. Sie sollen sich durch die Neuheit der darin ent= haltenen Lehre nicht gegen die Wahrheit derselben einnehmen lassen und, wo sie in der Erkenntniß der letzteren auf Schwierigkeiten stoßen, nicht sogleich an die Widerlegung benken, sondern die Sache lange und reislich erwägen. Auch sollen sie, wie der Philosoph dringend bittet, im Hinblick auf den Charakter des Zeitalters mit der Werbreitung seiner Lehre sehre seil zu sördern, und nur solchen, bei denen sie sicht wurd die in der Schlußwort, werdet ihr von diesem Baum die gehofften Früchte ernten!

Der Verfasser vergleicht sein Werk mit einem Baum ber Erkenntniß, an welchem die Früchte des wahren Lebens reisen. Seine Philosophie giebt sich als eine neue Heilslehre. Er steht in der Mitte eines Schülerkreises, der seine Belehrungen und Beisungen empfängt. Schon dieser ausgesprochene Charakter der Schrift, abgesehen von allen an=

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Bgl. Sigwart: Prolegomena. III. 2.

beren Gründen, würde es mir unmöglich machen, (mit Avenarius) bas Jahr 1654-1655 als die Zeit der Abfaffung vorzuftellen. Mit zweiundzwanzig Jahren hatte Spinoza noch keinen Schülerkreis, bem er (boch erft nach einer geraumen Zeit mündlicher Belehrung) ein folches Lehrbuch als Bademecum einhändigen und folche Berhaltungs= maßregeln ertheilen konnte. Er hatte in jener Zeit noch nicht bie Erfahrungen gemacht, welche er haben nußte, um über den Charafter des Zeitalters ein so ernstes und warnendes Wort an die Seinigen ju richten, welches ohne den Sintergrund eigener und bedeutungsvoller Erlebniffe wie eine altkluge Redensart erscheint. Rein einziges bio= graphisches Zeugniß spricht dafür, daß vor bem Bannfluch Schriften Spinozas in Umlauf waren, fei es auch in einem engen Rreife. Der Bannfluch felbst zeugt bagegen, daß der Apostat seine "frevelhaften Meinungen Dund Gesinnungen" irgendwie schriftlich kundgegeben, benn es ist schwer zu glauben, daß eine Schrift, welche in den Händen feiner Freunde und Schuler war und unter gemiffen Bedingungen fogar verbreitet werden durfte, Jahre lang fo geheim geblieben wäre, daß die Spnagoge nichts davon merkte.

### 1. Der erfte Theil.

Das Thema des ersten Theils ift die Lehre von Gott, seinem Dasein, Wejen und Wirten. Erft wird bewiesen, daß Gott ift, dann, worin fein Wefen besteht. Daß er ift, folgt a priori aus der Klarheit feines Begriffs und ber Emigkeit feines Befens, a posteriori aus unferer 3bee Gottes, wenn wir nämlich eine folche 3dee haben. 2Bir haben diese Jdee. Es konnte sein, daß sie unsere Fiction ift, ein willfürliches Product unferer Einbildung. Seten wir, daß dem fo wäre, daß unfere Ideen unfere Einbildungen find und von keiner äußeren Urfache abhängen, fo murden wir bei ber Endlichkeit unferes Berftandes weder das Unendliche begreifen können noch auch genöthigt fein, nach einer bestimmten Ordnung von einer Borstellung zur an= beren fortzuschreiten; wir würden bie erkennbaren Dinge, unendlich wie fie find, weder zugleich noch nach einander zu erfaffen im Stande fein, d. h. wir würden überhaupt nichts erkennen. Die Thatsache, daß wir überhaupt etwas erkennen, gilt als Beweisgrund, daß es eine äußere Ursache unferer 3been giebt. Nun ftellen wir Eigenschaften unendlicher Art vor, beren Urfache bei ber Unvollkommenheit unferer Natur wir felbft nicht fein können. Daber ift die Urfache biefer Jdee das unendliche Wesen selbst oder Gott. Er ist die formale, nicht die eminente Ursache dieser unserer Idee, denn er kann nicht mehr Realität haben, als in der Idee unendlicher Eigenschaften ausgedrückt ist. Es giebt demnach zwei Beweise für das Dasein Gottes: in dem ersten (a priori) wird Gott unmittelbar aus sich selbst erkannt als die erste Ursache aller Dinge und Ursache seiner selbst, in dem zweiten (a posteriori) aus seiner Wirkung in uns als die äußere Ursache unserer Idee des unendlichen Wesens. Der zweite Beweis ist be= ichränkter und unsicherer als der erste, darum ist dieser besses.

Daß Gott ist, leuchtet ein. Es muß gefragt werden, was er ist? Offenbar ein Wesen, dem unendliche Eigenschaften zugeschrieben werden, deren jede in ihrer Art unendlich volltommen ist. Je mehr Eigenschaften (Attribute), um so mehr Realität. Das Nichts hat keine Eigenschaften, das Etwas einige, Gott alle: er ist der Istbegriff aller Wirklichkeit, er ist die allein wahre Substanz, das All. Es soll bewiesen werden, daß Gott Substanz ist, und zwar die einzige, die es giebt. Es wird zunächst vorausgesetzt, daß Gott und Substanz verschiesbene Wesen sind.

Sezen wir: die Substanz sei begrenzt, so müßte sie es sein ent= weder durch sich selbst oder durch eine Ursache außer ihr, d. h. durch Gott. Der erste Fall ist unmöglich, denn dann würde die Substanz durch sich selbst sein und als solche sich nicht begrenzen können. Der zweite Fall ist unmöglich, denn es giebt nur zwei Gründe, warum Gott die Substanz begrenzt oder ihr die Bollkommenheit nicht gegeben hat: weil er es entweder nicht konnte oder nicht wollte; das Erste widerspricht seiner Allmacht, das Zweite seiner Güte. Also ist die Substanz weder durch sich noch durch Gott begrenzt, d. h. sie ist unbegrenzt oder unendlich. Gäbe es zwei gleiche Substanzen, so müßten sich dieselben gegenseitig begrenzen, was dem schon bewiesenen Saz widerstreitet: vaher giebt es nicht zwei wesensgleiche Substanzen.

Auch kann eine Substanz nicht die andere hervorbringen. Setzen wir das Gegentheil, so hat die erzeugende Substanz entweder andere oder dieselben Eigenschaften als die erzeugte. Hat sie nicht dieselben, so entsteht die erzeugte aus Nichts, was unmöglich ist. Hat sie die= selben, so sind brei Fälle denkbar, deren jeder sich bei nächerer Pru=

<sup>1</sup> Tract. Theil 1. Sptft. 1.

fung als unmöglich erweift.1 Entweder hat die erzeugende Substanz biefelben Eigenschaften als bie erzeugte in höherem ober in gleichem ober in geringerem Grabe ber Bollkommenheit. Unders ausgedrückt: entweder ift die erzeugte Substanz vollkommener als die erzeugende ober ebenso vollkommen ober weniger vollkommen. Der erste fall ift unmöglich, benn die Urfache tann nicht geringer sein als die Birtung, weil fonft das Mehr der letzteren aus Nichts entstehen würde; der zweite Fall ift unmöglich, benn es giebt nicht zwei wesensgleiche Sub= stanzen: ber dritte ebenfalls, denn die erzeugte Substanz müßte bann in begrenzter Beije fein, was die erzeugende in unbegrenzter ift, aber es giebt teine begrenzte Substanz. Reine Substanz ift hervorgebracht, jede ift emig. Rennen mir bas Erzeugen ber Substanzen ichaffen, fo giebt es keine Schöpfung. Auch fordert das Bervorbringen einer Substanz burch eine andere entweder den endlojen Regreß ber Urjachen ober eine erfte, ungeschaffene Substanz, bie als folche allein bem wahren Begriff ber Substanz entspricht.\*

Es ift bewiesen, daß es keine begrenzten Substanzen giebt, keine wesensgleichen, auch keine verschiedenen, die sich als Ursache und Wirkung zu einander verhalten. Gott als das absolut unendliche Wesen ist Substanz; das Weltall ist unbegrenzt, es ist auch Substanz. Wie verhalten sich Gott und Welt, Gott und Natur, welche letztere ben Inbegriff der Dinge ausmacht, die Descartes als endliche Substanzen bezeichnet hatte?

Sott gilt als die schöpferische und eminente Ursache des Weltalls, in welcher weit mehr Realität und Bollkommenheit enthalten sei als in den natürlichen Dingen. Nicht alles, was im göttlichen Verstande möglich ist und gedacht wird, habe der göttliche Wille erschaften oder wirklich gemacht: darin bestehe die absolute Ungleichheit zwischen Gott und Welt. Wenn sich nun beweisen ließe, daß diese Ungleichheit nicht besteht, vielmehr die Möglichkeit in Gott und die Wirklichkeit in der Welt einander völlig und ohne Rest gleichkommen, daß Gott (um in der gewöhnlichen Vorstellung zu reden) Alles, was er schaften konnte, auch nothwendig geschaften hat, oder, wie sich Spinoza ausdrückt, "daß

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Diefes Trilemma ift in ber älteren Abschrift nicht in allen brei Gliedern ausgeführt. Sigwarts Ueberf. S. 15. — <sup>2</sup> Tract. I. 2. (Sigw. Ueberf. 1—10.) Behufs der Citate gebe ich Sigwarts Eintheilung innerhalb der Capitel in bei= gefügten Parenthefen.

in bem unendlichen Berftande Gottes teine Substanz oder Eigenschaften find, als welche in Wirklichkeit existiren", fo gelangen wir zu ber Einsicht, daß Gott und Natur wesensgleich find, und da es nicht zwei wesens= gleiche Substanzen giebt, daß die eine und einzige Substanz Gott ift: Deus sive natura. Dieje Gleichung zwischen Gott und Natur, bie ben Differenzpunkt seiner und ber cartesianischen Lehre ausmacht, will Spinoza aus der unendlichen Macht Gottes, der Einfachheit feines Willens, ber Unmöglichkeit, daß er bas Bute unterlaffen und baß eine Substanz die andere hervorbringen könne, beweisen. "Daraus folgt, baß von der Natur alles in allem gelten muß, daß die Natur daher aus unendlichen Eigenschaften besteht, was mit der Definition Gottes völlig übereinstimmt." 1 Die herkömmlichen Gegengründe aus ber Allmacht Gottes find nichtig. Daß Gott nicht mehr schaffen tann, als er geschaffen hat, beweift fo wenig gegen seine Allmacht, als bie Unmöglichkeit, mehr zu miffen als er weiß, feiner Allmiffenheit wider= ftreitet. \*

Ift die Natur gleich Gott, so find ihre Eigenschaften ein ein= ziges Wesen. Diese Einheit der Natur solgt aus ihrer Unendlichkeit, aus der Thatsache des Menschen, in welchem Denken und Ausdehnung thatsächlich vereinigt sind, was unmöglich wäre, wenn beide verschiedene Substanzen ausmachten, endlich daraus, daß die Nothwendigkeit ihrer Existenz aufgehoben ist, so lange sie einen Inbegriff besonderer Substanzen bildet, denn kein besonderes Ding existirt kraft eigener Noth= wendigkeit.<sup>3</sup>

Daraus folgt, daß Denken und Ausdehnung nicht verschiedene Substanzen find, sondern Eigenschaften Gottes: es sind von seinen wahren Attributen die beiden einzigen uns bekannten. Wenn wider die Lehre von der Ausdehnung als Eigenschaft Gottes geltend ge= macht wird, daß Gott dann theilbar, leidend und äußeren Einwirkungen ausgesetzt sein würde, auch nicht die erste bewegende Ursache der Körper sein könnte, weil die bloße Ausdehnung kraftlos ist, so ist zu ent= gegnen: daß die Theilbarkeit kein Attribut ist, sondern ein Modus, daß Gott sich nicht leidend verhalten kann, da nichts außer ihm ist

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Tr. I. 2 (11—12.) — <sup>2</sup> Tr. I. 2. (13—16.) — <sup>3</sup> Ebendaf. I. 2 (17). Ju bem zweiten obigen Beweisgrunde gehört Anm. 4. — Die Vereinigung von Seele und Körper gilt hier als Beweisgrund "ber Einheit, die wir überall in der Natur fehen". Der Befer wolle damit unfere Herleitung des Spinozismus aus der Lehre Descartes' vergleichen: Band I diese Werls. Buch II. Cap. XII. S. 440 flgd.

und er die inblejbende Ursache aller Dinge, endlich daß die Kraft (der Bewegung) der unendlichen und alles hervorbringenden Natur nothwendig inwohnt.<sup>1</sup>

Bon den Attributen, in denen Gottes Wesen besteht, unterscheidet der Tractat die «Propria», die nicht eigentlich die göttliche Substanz selbst ausmachen, sondern Eigenschaften bezeichnen, ohne welche, wie es im Zusatz heißt, Gott nicht sein würde. Wir vermiffen eine genaue und scharfe Grenzbestimmung. Nachdem die Art der göttlichen Causa= lität sestgestellt ist, werden als «Propria» drei Sigenschaften aufgeführt: Nothwendigkeit (Freiheit), Vorschung und Vorherbestimmung.

Gott ift die Ursache von allem, die absolute causa efficiens. Da nun die wirkende Ursache "gewohnter weise" in acht Arten eingetheilt wird, so muß zuvörderst die Natur der göttlichen Wirksamkeit nächer bestimmt werden. Es ist Trendelenburgs Berdienst, die ungenannte Quelle, auf welche sich Spinoza bei dieser Eintheilung bezieht und stückt, in einer Reihe logischer Schriften des bekannten Cartesianers Abriaan Hereboord in Leyden nachgewiesen zu haben, der selbst ein früheres Lehrbuch von Fr. Burgersdijct zum Borbilde gehabt. Da Spinoza in seinen «Cogitata metaphysica» Hereboord citirt, so ist tutiones logicae» (1650), «Collegium logicum» und «Meletemata philosophica» die nächste, dem Philosophen bekannte Quelle aufgefunden.<sup>2</sup> Die Reihenfolge der Unterschiede ist in den beiden ersten Schriften dieselbe als in unserem Tractat.

Wir geben ber Deutlichkeit halber die Eintheilung zugleich mit ben lateinischen Terminis, wie sie ohne Zweisel im Original unserer Abhandlung standen. Gott ist 1. ausstließende ober darstellende Ur= sache (emanativa vel activa), 2. indleidende, nicht übergehende (immanens nec transiens), 3. freie, nicht natürliche (libera nec necessaria), 4. Ursache durch sich selbst, nicht durch Zusall (per se nec per accidens), 5. vornehmliche Ursache (causa principalis), 6. die allein erste oder beginnende (causa prima vel incipiens), 7. allgemeine (causa universalis), 8. nächste Ursache (causa proxima) der Dinge, die unendlich und unveränderlich sind, und gewissermaßen die letzte (ultima) aller besonderen Dinge.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Tract. I. 2 (18––28). — <sup>2</sup> Trenbelenburg: Hift. Beitr. 3. Philoj. Bb, III. **5.** 817–322.

Ų.

Die «causa emanativa» ist identisch mit «activa», sie bedeutet nicht (kabbalistische) Emanationen, sondern was unmittelbar aus dem Befen Gottes folgt, fie fällt daher mit ber causa immanens qu= fammen. Das causa libera ift, foll später erklärt werden: fie be= deutet nicht Rathschluß («causa, quae consulto causat»), wie bei Seereboord, sondern das Gegentheil des äußeren Zwanges, das Sandeln aus eigener innerer Nothwendigkeit. Gott handelt «per se», nicht «per accidens». Daß er «causa prima» fein muß, versteht sich von felbst. Was unmittelbar aus dem Wefen Gottes folgt, hat Gott zur nächften, was bagegen burch eine Reihe von Mittelursachen bewirkt wird, hat ihn zur entfernten ober letzten Urfache. Alle diefe Arten laffen sich auf bie Immanenz ber göttlichen Urfache (causa immanens) als den eigenthumlichen Grundbegriff der Lehre Spinozas zurückführen. Daffelbe gilt von der «causa principalis» und «universalis». Gott ift vornehmliche Ursache ber Werke, welche er unmittelbar geschaffen hat, wie bie Bewegung in ber Materie; er heißt nur beshalb bie allgemeine, weil er verschiedene Berte hervorbringt.1

Spinoza unterscheidet mit Heereboord von der «causa principalis» die «causa minus principalis» und versteht unter der letzteren (wie freilich nur mit Hülfe jener Quelle sich aus der holländischen Uebersetzung unseres Tractats erkennen läßt) die drei Arten der «causa instrumentalis, procatarctica, proegumena». Die erste wirkt nur in den besonderen Dingen, wie der Wind, der die See austrocknet; die zweite bezeichnet die äußere Veranlassung (wie auch Clauberg diesselchen ennt), die dritte die innere Disposition oder Anlage. Gott wirkt nicht instrumental, auch nicht occasional, wohl aber darf seine Vollkommenheit als die Anlage gelten, aus der alles folgt. Indem Spinoza an dieser Stelle von der göttlichen Wirksanse.<sup>\*</sup>

Gott handelt mit absoluter Nothwendigkeit, ohne jeden Zwang, d. h. ohne jede äußere Nöthigung, denn außer ihm ift nichts, das ihn nöthigen oder auf ihn einwirken könnte. Diefe Unmöglichkeit



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Tract. I. 3. (2), Nr. 5 u. 7. — <sup>2</sup> Tract. I. 3. Bergl. Trenbelenburg: Hift. Beitr. III. S. 320-322. Sigwart, Erläuterg. S. 171 flgd. Mit Ausnahme der causa emanativa und universalis lassen sich bie übrigen in der Ethit wiederfinden, aber nur eine einzige bildet den Inhalt eines Lehrsates: die causa immanens (Eth. I. prop. 18). — Ueber Clauberg vgl. oben Buch I. Cap. II. S. 21-24.

eines Zwanges oder einer Nöthigung macht seine Freiheit, und da Bott das einzige Wesen ift, außer welchem kein anderes sein kann, fo ift er "bie einzige freie Urfache", welche es giebt. Seine Freiheit befteht barin, daß er allein kraft seiner Ratur handelt, bloß aus eigener Machtvollkommenheit, aus der Nothwendigkeit feines Wesens. Daher fallen in ihm Freiheit und Nothwendigkeit einfach zusammen. Die Nothwendigkeit seines handelns ift keine Nöthigung, die Frei= heit deffelben teine Willfür, nicht das Vermögen, "etwas Gutes ober Bojes thun oder laffen zu können". Giebt es aber in Gott weder Billfur noch Abhängigfeit ober Berpflichtung, fo ift es eben fo falfch, bas Bute aus der Grundlofigkeit des göttlichen Wollens, als die Rich= tung des letzteren aus der 3dee des Guten zu erklären. Weder barf gesagt werden: "Die Sache ift gut, weil Gott fie gewollt hat", noch "Gott hat sie gewollt, weil sie (an und für sich) gut ist". Im ersten Fall wird alle Nothwendigkeit des göttlichen Bandelns aufgehoben und jede Ungereimtheit für möglich erklärt: hätte Gott das Gegentheil ge= wollt, so murbe biefes gut fein, er hatte auch nicht Gott fein können, wenn es ihm beliebt hatte, etwas Anderes zu fein; im zweiten Fall ift feine Freiheit vernichtet.

Gottes Wesen besteht in der absoluten Bollkommenheit, die nicht mehr oder weniger vollkommen sein kann, als sie ist, sondern ewig dieselbe bleibt. Daher ist es unmöglich, daß dieser Bollkommenheit in dem göttlichen Wirken je Abbruch geschieht, sie läßt sich weder ver= mindern noch verändern; es ist unmöglich, daß Gott anders handelt, als er handelt, daß er jemals anders gehandelt haben könnte, als er gehandelt hat. Weder kann Gott etwas von dem, was aus seiner Bollkommenheit folgt, unterlassen, noch hätte er je eine andere Welt hervorbringen können, als welche in Wirklichkeit existirt. Beides involvirt die Unvollkommenheit Gottes. Die Möglichkeit einer anderen Schöpfung behaupten, heißt so viel als ob man sagt: "Wenn Gott unvollkommen wäre, würden die Dinge anders sein, als sie jeht sind". Daher folgt aus dem Wesen Gottes, daß die Ordnung der Dinge von Ewigkeit bestimmt ist, diese zu sein und keine andere.<sup>1</sup>

Daraus folgt die Unmöglichkeit der Vernichtung und die Nothwendigkeit der Erhaltung der Dinge. Jedes Ding, als Theil des Ganzen wie in feiner Besonderheit, muß seine Selbsterhaltung wollen

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Tract. I. 4. (1-8.)]

und, so viel an ihm ist, bewirken: darin besteht, was man "die (all= gemeine und besondere) Vorsehung Gottes" nennt.<sup>1</sup>

Die Ordnung der Dinge ist durchgängig bestimmt und zwar von Ewigkeit: barin besteht "bie Vorherbestimmung Gottes". Daber tann es in den natürlichen Dingen weder ein zufälliges Gescheben noch ein unbestimmtes ober freies Wollen geben. Reine Ericheinung ift zufällig, fie mußte denn ohne jebe Urfache fein, mas unmöglich ift, ober ihre Ursache selbst müßte zufälligerweise entweder existiren oder wirten: zwei Falle, welche ebenso unmöglich find, benn bie Bufalligteit einer Existenz hebt zulet alle Nothwendigkeit auf, auch die der ersten Ursache, und bie Zufälligkeit des Wirkens ift gleichbedeutend mit Richtwirken, da der bestimmende Grund, ohne den nichts geschieht. Wenn aber alles in der Natur der Dinge, also auch in der bes fehlt. Menschen aus äußeren Ursachen geschieht, so ift die menschliche Willens= freiheit zu verneinen: es giebt keinen unbestimmten, von ben einzelnen handlungen und Begehrungen unterschiedenen Willen, wie schon früher gezeigt wurde.\*

Biber die göttliche Vorherbeftimmung sollen die Uebel in der Welt Zeugniß ablegen; die Verwirrung in der Natur und die Sünde im Menschen. Aber dieje Borftellungen felbft find verworren und imaginär, sie sind nicht aus der Natur der Dinge geschöpft, sondern aus allgemeinen 3been, die man sich von der Ordnung und vom Guten macht und, wie die Platoniker, in den göttlichen Berftand ver= fest. Mit solchen Ideen (Gattungsbegriffen) vergleicht man bie natür= lichen Dinge und findet, daß fie nicht damit übereinstimmen; diefe Nichtübereinstimmung nennt man ihre Mängel und Unvolltommen= beiten, die Uebel der Welt: das sind Amedwidrigkeiten, welche eben so ungültig find, als jene vorgeftellten 3mede, "benn alle Dinge und Werke in der Natur find vollkommen".<sup>8</sup> Es giebt in der Natur nur Dinge und Wirkungen. Gutes und Böfes (Uebel) find weder Dinge noch Birtungen, sondern nur Vorftellungen in uns, welche Beziehungen (Relationen) ober Bergleichungen ausbrücken. Darum giebt es in ber Natur weder Gutes noch Boses.4

Die gesammte Natur theilt sich in die wirkende und bewirkte (natura naturans und natura naturata): jene ist Gott mit seinen



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ebenbaj. I. 5. — <sup>2</sup> S. oben S. 208—209. Tract. I. 6. (1—5.) — <sup>3</sup> Ebenbaj. I. 6. (6—9.) — <sup>4</sup> Ebenbaj. I. 10. (1—4.) Ebenbaj. I. 8. 9. (1—3.)

Attributen, diese ber Inbegriff ber natürlichen Dinge. Die Natur im zweiten Sinn unterscheidet sich in die allgemeine und besondere: jene umfaßt die ewigen Dinge, welche unmittelbar von Gott abhängen, diese die einzelnen, welche von den allgemeinen bewirkt werden. Unmittelbar aus Gott folgt die Bewegung in der Materie und der Berstand in der denkenden Natur. "Beide sind von aller Ewigkeit gewesen und werden in alle Ewigkeit unveränderlich bleiben. Wahrlich ein Werk groß, wie es der Größe des Werkmeisters geziemt!" Beide sind "Werke oder unmittelbare Geschöpfe Gottes". Darum nennt Spinoza die Bewegung wie den Verstand, der von Ewigkeit alles klar und beutlich erkennt, einen "Sohn Gottes".

Diese Lehre von Gott, die eine adäguate Erkenntniß Gottes be= hauptet, das Dasein deffelben a priori beweist und fein Wesen definirt, trifft auf die Einwürfe derer, welche in Ansehung Gottes die adäquate Erkenntniß, den Beweis a priori und jede Art der Definition für unmöalich erklären. Was den ersten Punkt angeht, fo habe Descartes bereits die dagegen gerichteten Einwürfe genügend beantwortet.<sup>1</sup> Den zweiten Bunkt will Spinoza felbft schon in bem ersten Capitel feines Tractats erledigt haben. Der britte ift klar zu ftellen. Man hält bie Definition Gottes für unmöglich, weil bie Aufgabe, welche man der Definition überhaupt ftellt, die Möglichkeit derselben aufhebt. Soll nämlich nach der Vorschrift der Logiker jedes Ding durch Gattung und Art (specififche Differenz) erklart werden, fo giebt es teine Definition ber oberften Gattung; daher fämmtliche Definitionen, da sie von diesem Begriff nothwendig abhängen, ihre Absicht verfehlen. Die Dinge find weder Gattungen noch Arten, sondern Modi gewiffer Attribute, die einem burch fich felbft beftehenden Befen angehören und daher burch fich felbft einleuchten. Gott tann nur durch feine Attribute, die Dinge nur als Mobi biefer Attribute erklärt werden. Daher ift es falsch, wenn man Gott durch solche Eigenschaften definirt, die nicht Attribute, fondern nur Mobi derfelben find, wie 3. B. allwiffend, weife, barmherzig, höchftes But u. f. f. Dies find Mobi des Dentens, die zwar gemeiniglich Gott zugeschrieben werden, aber keineswegs sein Befen ausdrücken: es find "Eigenschaften, bie Gott nicht zugehören".\*

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Es scheint, daß Spinoza hier die Erwiederungen auf Gassendis Einwürfe (in der Ausgabe der Meditationen von 1650) vor Augen hatte. Sigwart: Erläuterungen. S. 181, — <sup>2</sup> Tract. I. 7, (1–12.)

Fifcher, Befch. b. Bhilof. 11. 4. Hufl. R. M.

Wir sehen, wie Spinoza in dieser seiner Lehre von Gott sich zu Descartes verhält: er bejaht mit ihm die Möglichkeit einer ratio= nalen Erkenntniß Gottes, die beiden Beweisarten seiner Existenz, die Substantialität der beiden Attribute des Denkens und der Ausdeh= nung; er unterscheichet sich von ihm in der Behauptung der göttlichen Alleinheit und in der Berneinung der menschlichen Willensfreiheit: zwei Lehren, welche ausdrücklich und auf das Genaueste mit einander ver= knüpft sind.

### 2. Der zweite Theil.

Das Thema des zweiten Theils ift die Lehre vom Menfchen. Es leuchtet ein, daß der Mensch, als ein entstandenes und vergäng= liches Besen, welches andere Seinesaleichen bat, unmöglich eine Substanz fein kann. Denken und Ausdehnung find ohne ben Menschen, nicht ebenso umgekehrt: baber ift der lettere ein Modus diefer beiden Attri= bute Gottes, er ift eine endliche, bentende und ausgedehnte Ratur, b. h. Seele und Körper.<sup>1</sup> Das nähere Thema des zweiten Theils ift bie Lehre von der menschlichen Seele. Da alle Dinge entweder Substanzen ober Modi sind, die Seele aber teine Substanz ift, fo ift fie ein Modus und zwar ein denkender, da fie kein ausgedehnter fein Nun ift das substantielle Denken die klare und beutliche Erťann. tenntniß aller wirklichen und besonderen Dinge. Daher ift die Seele ein Modus des Denkens: die Erkenntniß ober 3bee eines besonderen, wirklichen Dinges. Jede Sondereriftenz entsteht burch Bewegung und Ruhe, fie ift daher ein Modus der Ausdehnung oder ein Körper: die Seele ift bemnach die 3dee eines Rörpers. So verschieden die Körper find, so verschieden find die Seelen. Die Körper unterscheiden fich nach dem Verhältniß der Bewegung und Rube, worin fie besteben: jedes diefer Verhältniffe hat fein bestimmtes und begrenztes Daß. innerhalb deffen gemiffe Beränderungen stattfinden. So lange das Das dieser Proportion besteht, dauert der bestimmte Rörper; sobald durch bie nothwendige Einwirfung äußerer Ursachen feine Proportion zerftört wird, hort diefer bestimmte Körper auf zu existiren. Daber find alle Rörber, auch ber menschliche, veränderlich und verganglich. Die mensch= liche Seele ift bie 3dee ihres Körpers, fie muß daher feine Berande= rungen percipiren, b. h. empfinden, und feine Bernichtung theilen. b. h. mit ihm zu Grunde geben; fie ift als Idee ihres Rörpers ver=

226

<sup>1</sup> Tract. II. Vorrebe (1-4.)

gänglich, wie diefer selbst. Sie würde ewig sein, wenn sie ein ewiges und wandelloses Wesen vorstellte. Und da sie denkender Natur ist (Modus der denkenden Substanz), so hat sie denkender, sich in Erkenntniß und Liebe mit Gott zu vereinigen und dadurch zu ver= ewigen.<sup>1</sup>

Es handelt sich um die Wirkungsarten der menschlichen Seele und deren nothwendige Folgen. Das Wefen der Seele besteht in der Ibee (Borftellung) außerer Dinge; baber bestehen ihre Birtungsarten in gemiffen Vorftellungs= ober Erkenntnißarten, beren Spinoza in seinem Tractat drei (näher vier) unterscheidet, die in der Sprache der Uebersetzung als "Wahn, wahrer Glaube, klare und deutliche Ertenntniß" bezeichnet werden. (Bahricheinlich ftand in der Urschrift opinio ober imaginatio, vera fides, clara et distincta cognitio.) Der Bahn in ber niedrigften Form gründet fich auf bloßes Boren= fagen, in ber höheren auf eigene, vereinzelte Erfahrung: daber bie dierfache Unterscheidung menschlicher Erkenntniß. Mit den beiden erften Stufen ift gewöhnlich bie Täuschung verbunden, mahrend bie beiden letten nicht trügen. Das Beispiel der Regeldetri, welches Spinoza zur Verdeutlichung jener Erkenntnigunterschiede braucht, ift bei ihm stehend und kehrt namentlich im «Tractatus de intellectus emendationes wieder. Wenn ich von brei gegebenen Bahlen die zweite und britte multiplicire und das Product durch bie erste bividire, fo erhalte ich eine Bahl, welche fich zur britten verhält, wie die zweite zur ersten. Daß es so ist, hat mir jemand gesagt; ich nehme es an auf fremde Autorität, ohne jede eigene Einficht (erfte Stufe). Daß es fo ift, erfahre ich, indem ich in bem gegebenen und einigen anderen Fällen die Rechnung ausführe und die Probe mache (zweite Stufe). Daß es so ift, erkenne ich burch einen Schluß aus der Regel der Proportion (britte Stufe). Zuletzt erkenne ich, daß es so ist, aus der Anfchauung ber Proportion felbft (vierte Stufe). In den beiden erften Fällen ift ber arithmetische Satz für mich keine Bahrheit, sondern eine bloß geglaubte ober vereinzelt erfahrene Thatsache, im dritten ift er eine erkannte Bahrheit, im letzten eine vollständig erkannte.

. 1

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ebenbaj. Anmäg. 1—15. Diefer Zusas von unleugbarer Echtheit ifl, wie aus der obigen Darstellung einleuchtet, einer der wichtigsten des ganzen Tractats, der in der Lehre von den Körpern das zweite Buch der Ethil ergänzt. — <sup>1</sup> Tract. II. Hptft. 1. Bgl. II. 4 (9) und II. 21 (3). Sigwart: Erläuterg. 5. 188—190.

Aus ben Arten des Erkennens folgen die des Begehrens, die letzteren find unsere Gemüthsbewegungen oder Leidenschaften: aus dem Wahn entstehen die vernunstwidrigen Begierden, aus dem wah= ren Glauben die guten, aus der klaren und beutlichen Erkenntniß die wahre und echte Liebe mit allem, was aus ihr hervorgeht.<sup>1</sup> So folgt aus der gewöhnlichen und beschränkten Erfahrung die Verwunde= rung über jedes ungewöhnliche Object, aus dem Autoritätsglauben (Hörensgaen) die traditionelle Liebe und der traditionelle Haß, wie Rindesliebe, Patriotismus, Glaubens= und Nationalhaß; aus der Ein= bildung (Wahn) die wandelbare Liebe zu den vergänglichen Schein= gütern der Welt, womit die Begierde nach solchen Gütern und der Haß gegen jeden, der sie uns gesährbet, nothwendig zusammenhängt.<sup>3</sup>

Schon diese einfache Betrachtung zeigt, daß es Leidenschaften giebt, die uns elend machen, und die wir nur loswerden, wenn wir ihre Täuschungen durchschauen. Dies geschieht durch die wahre Erkenntniß. Der Weg zu diesem Ziel ist "der wahre Glaube". Er erleuchtet das Ziel, aber gewährt noch nicht seinen Bestig und bewirkt noch nicht unsere Bereinigung mit demselben. Seine Wirkung besteht darin, daß wir die Leidenschaften erkennen, sichten, die guten von den schlechten unterscheiden oder, was dasselbe bedeutet, statt der falschen Süter das wahre begehren und durch die echte Liebe unser Gemüth von der unechten befreien. Das wahre Gut begehren heißt noch nicht dassele bestigten. Die wahre Erkenntniß verhält sich zum wahren Glauben, wie der Bestig zur Begierde, oder wie die Erfüllung zur Bestrebung. "Dieser lehrt uns, was die Sache sein muß, jene, was sie ist; darin liegt der große Unterschieb beider."<sup>3</sup>

Es ift gesagt worden, daß es in der Natur nichts Gutes und Schlechtes giebt, daß diese Vorstellungen die Idee des Vollkommenen voraussetzen, womit verglichen die Dinge gut ober schlecht genannt werden. "Diese Bestimmungen sind nicht Wirkungsarten der Natur, sondern Vorstellungs= oder Lenkarten des Menschen (modi cogitandi). Nun folgen aus dem Wesen der menschlichen Seele verschiedene Erkenntnißarten, niedere und höhere; es giebt eine vollkommene Erkenntnißart, welche als die vollkommenste Wirkungsart der menschlichen Seele nothwendig erstrebt wird; daher giebt es eine "Idee des vollkommenen Menschen", die zwar als solche kein wirkliches

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Tract. II. 2. - <sup>2</sup> II. 3. - <sup>3</sup> II. 4 (1-2).

Ding, sondern ein Allgemeinbegriff ober ein ens rationis ist, aber, ba bie Bernunst unsere mirkiame Seelenkraft ausmacht, nothwendig in uns ben Charakter einer wirksamen Urfache annimmt. Ma8 jener 3bee entspricht und ju ihrer Berwirklichung hilft oder beiträgt, b. h. was unsere Bollkommenheit befördert, ift gut, das Gegentheil folecht. But und Schlecht find daher nicht bloß Objecte unferer Vor= ftellungen und Begierben, sondern diese letteren felbft find gut ober schlecht, je nachdem sie unser wirkliches Dasein vermehren oder ab= mindern, unfere Bolltommenheit und Macht befördern ober hemmen. Unfere Begehrungsarten find bie Leidenschaften ; fie find, wie unfere Vorftellungsarten, von denen fie abhängen. Daher giebt es gute und schlechte Leidenschaften. Unfer vollkommenfter Lebenszuftand ift bie vollkommenfte Erkenntniß, b. i. bie Erkenntniß des absolut voll= tommenen Besens: die Anschauung, Liebe und ber Genuß Gottes.1 Die Leidenschaften find gut ober schlecht, soweit fie Begehrungsarten find. Es giebt eine Leidenschaft, welche nichts begehrt: die Berwun= berung, die aus der Unwiffenheit entsteht und daher wohl unvollkommen ist, aber nicht schlecht.\*

Damit ist der Gesichtspunkt festgestellt, unter welchem in den folgenden zehn Abschnitten die Leidenschaften betrachtet und ihre Werthe beurtheilt werden.<sup>3</sup> In der Aufzählung und Bezeichnung derselben ist Spinoza ganz abhängig von Descartes, dessen Wert über die Leidenschaften er offenbar als Leitfaden gebraucht hat. Wir finden zuerst dieselben sechs primitiven Leidenschaften, welche Descartes für die Grundformen erklärt hatte: Verwunderung, Liebe, Haß (Abscheu), Berlangen, Freude und Trauer.<sup>4</sup> Dann folgen saft ausnahmslos in gleicher Ordnung dieselben Gruppen und Arten der particularen Leidenschaften, wie Descartes sie genannt: 1) Achtung und Gering= schätzung, echter Stolz (generositas) und Demuth, Hochmuth und Wegwersung (humilitas vitiosa, abjectio). 2) Hoffnung und Furcht, Zuversicht und Verzweislung, Unentschoffenheit (Wantelmuth) und

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ebendaj. II. 4 (3-11). — <sup>2</sup> II. 5-14 (1). — <sup>3</sup> Bgl. Band I biefes Beris, Buch II. Cap. IX. S. 372-389. — Neber das Verhältniß unferes Tractats (II. 5-14) zu Descartes' «Passiones animae» vgl. Böhmer: B. de Spinoza tractatus de Deo etc. pg. 48. Sigwart: Spinozas neuentbedter Tractat, S. 96-98; Ueberschung (Erläuterg.) S. 191-202; Trendelenburg: Hit. Beitr. Bd. III. S. 335-343. — <sup>4</sup> Tract. II. 4 (11) -7. = Pass. an. II. Art. 69-148.

Muth, Kühnheit (Tapferkeit), Nacheiferung (aemulatio), Kleinmüthig= keit bis zur Bestürzung, Eifersucht (zelotypia). 3) Gewiffensbiffe und Reue. 4) Spott und Scherz (Neid, Zorn und Unwille). 5) Ehre, Scham, Unverschämtheit. 6) Gunst, Dankbarkeit, Undankbarkeit. 7) Gram über ein unwiederbringlich verlorenes Gut (desiderium).<sup>1</sup>

Alle Leidenschaften, die aus Schwäche hervorgeben oder dieselbe zur Folge haben, alle, die uns traurig und elend machen, find vom Uebel : dahin gehören fämmtliche Arten der unechten, an vergängliche und eitle Dinge gefeffelten Liebe und fämmtliche Arten ber Trauer. Ber in ber Bereinigung mit vergänglichen Dingen seine Stärke sucht. "gleicht dem Krüppel, der vom Krüppel getragen sein will". Die schlechtefte Liebe trachtet nach Ehre, Reichthum und Wolluft, denn biefe Guter find ganz wefenlos. Nichts ift fcmachenber als ber Sak. benn fein Element ift die Vermüftung: "er ift die Unvollkommenheit felbst". Abscheu und Neid, Born und Unmille find Arten des Saffes. Reine Gemuthsbewegung ift niederschlagender als die Trauer, teine Empfindung trauriger als die Furcht. Gemiffensbiffe, Reue, Gram find Arten ber Traurigkeit. "Man braucht den Gram nur anzusehen, um ihn für ichlecht zu erklären." Bankelmuth, Aleinmuthigkeit, Giferfucht find Urten ber Furcht. Ohne Furcht teine Soffnung, die höchften Grade ber Hoffnung und Furcht find Zuversicht und Berzweiflung. Alle biese Affecte find ichlecht und nahren fich von dem Bahn, daß bie Dinge zufällig geschehen und anders find ober erfolgen können, als in Wirklichkeit geschieht.

Wer die Nothwendigkeit der Dinge erkennt, läßt sich weder von Furcht noch Hoffnung bewegen. Der echte Stolz und die echte Demuth sind eben so stärkend und erhebend, als ihre Gegen= theile, der Hochmuth und die salsche Selbsterniedrigung, schlecht und verderblich sind: jene sind gleich "einer Treppe, die zu unserem Heile emporleitet", diese führen uns in den Abgrund der Ohnmacht. Es ist bemerkenswerth, daß als ein Beispiel schlechter Demuth ber Skepticismus genannt wird, der sich den Genuß der Wahrheit raubt, weil er fälschich die Ohnmacht ber menschlichen Erkenntniß behauptet.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> 1) Tract. II. 8. = Pass. an. III. 149-161. - 2) Tract. II. 9. = Pass. an. III. 165-176. - 3) Tract. II. 10. = Pass. an. III. 177. 207. -4) Tract. II. 11. = Pass. III. 178-184. - 5) Tract. II. 12. = Pass. III. 204-206. - 6) Tract. II. 13. = Pass. III. 192-194. - 7) Tract. II. 14 (1) = Pass. III. 186-189.  $\Im_{i}$  Summe: Tract. II. 8-14 (1) = Pass. III. 149-207.

Eben so salsch ist die Einbildung der menschlichen Freiheit mit allen darauf gegründeten Affecten. Dahin gehören die unechten und illuso= rischen Empfindungen eigener wie fremder sogenannter löblicher Ver= dienste, eigener wie stemder sogenannter schändlicher Verschuldungen. Das Ehrgesühl oder die Begierde, die eigenen Verdienste von anderen gelobt zu sehen, ist eben so falsch, wie das Schamgesühl oder die traurige Empfindung, etwas gethan zu haben, das andere tadeln.

Betrachtet man fremde Sandlungen als schändliche und ftraswürdige Berschuldungen, fo fühlt man fich zum Spotte berechtigt, welcher in bem Bahne fteht, der andere fei der freie Urheber feiner Thaten, und der selbft verwerflich handelt, indem er sein Object ftatt zu verbeffern schlechtzumachen sucht. Dagegen ift der Scherz (bas Lachen) ber harmlose Ausbruck des freudigen Selbftgefühls. Läßt man fremde handlungen als löbliche und zu belohnende Verdienste gelten, so ent= fteht der falich motivirte Affect der Gunft, bie als Dantbarkeit auftritt, wenn jene Berdienfte uns felbft ermiefene Wohlthaten find, bie wir zu vergelten wünschen. Die Unbankbarkeit besteht barin, daß man aus allzugroßer Selbstliebe die Dankbarkeit abschüttelt, sie verhält fich zum Gefühle bes Dankes wie die Unverschämtheit zum Schamgefühl. — Die guten Affecte bestehen sämmtlich in der echten Freude und Liebe, diese gründet fich allein auf die mahre Erkenntniß, welche um so gewaltiger ift, je herrlicher und vollkommener ihr Gegen= Diefer Gegenstand ift "ber herr unfer Gott, denn er ftand. allein ift herrlich und ein volltommenes Gut".1

Wir haben gezeigt, bis zu welchem Grade Spinoza, indem er das Thema der Leidenschaften aussführt, von Descartes abhängt und mit ihm übereinstimmt. Wüßten wir nicht schon, wie wenig ihm die Sache der Erkenntniß und Wahrheit als ein persönliches Ver= dienst gilt, — er hat es in der eben entwickelten Lehre von neuem bestätigt — so könnte man sich wundern, daß er seinen Vorgänger, dem er so viel entlehnt hat, nicht nennt. Indessen wollen wir auch beachten, dis zu welchem Grade Spinoza in seiner Beurtheilung der Leidenschaften von Descartes abweicht. Er erklärt dieselben nicht, wie sein Vorgänger, aus der Verdindung zwischen Seele und Körper, sondern bloß als psychische Vorgänge, welche lediglich durch die Art unferer Erkenntniß bewirkt werden; er verneint die menschliche Wil=

.

<sup>- &</sup>lt;sup>3</sup> Tract. IJ. 5 (11).

lensfreiheit, welche Descartes bejaht und den Leidenschaften so gegenüber gestellt hatte, daß diese der Freiheit unterworfen und in deren brauch= bare Bertzeuge verwandelt werden können und follen. Daber mußte bas Urtheil über den Ruken und Berth der Leidenschaften im Ganzen wie in einzelnen Fallen bei Spinoza anders ausfallen, als bei Descartes.

Dieje Einficht in ben Werth ber Affecte ober, mas baffelbe beißt, in die guten und ichlechten Eigenschaften ber menschlichen Natur ift die Wirkung des "wahren Glaubens", welchen hier Spinoza auch mit bem Worte "Bernunft" im Unterschiede vom "Berftande" bezeichnet. Diesem Sprachgebrauch gemäß bedeutet Vernunft oder wahrer Glaube bie discursive, durch Schluffe vermittelte Erkenntniß, Berstand dagegen die anschauende unmittelbare. Wenn wir das Object anschauen, ift es in uns gegenwärtig, wir find mit ihm vereinigt und leben im Befit und Genuffe deffelben. Darin besteht unfer mahres Lebensziel, wohin ber wahre Glaube (Bernunft), indem er durch richtige Schluffe fort= schreitet, nur ben Weg zeigt. So lange wir uns noch auf biefem Bege befinden, ift das Biel felbst außer uns. Es ift fehr michtig, diefe unfere Erklärung im Auge zu behalten, um fich burch bie Ausbrucksweije bes Tractats nicht irre führen zu lassen. So erst versteht man, was Spinoza mit folgendem Saye meint: "Die erfte und vornehmfte Urfache aller Affecte ist die Ertenntniß; daher werden wir nie in die verwerf= lichen Begierden verfallen können, wenn wir unferen Berftand und unfere Bernunft recht gebrauchen. 3ch fage: unferen Berftanb, weil ich meine, daß die Vernunft allein nicht die Macht hat, uns von jenen Affecten zu befreien."1

Die Grundlage alles Guten und Schlechten ift die Liebe. Die Liebe zu den vergänglichen Dingen mit allen ihr zugehörigen Affecten ift "ber Bfuhl ber Leidenschaften", bie schlechten Affecte find "unfere Solle", die Erkenntnig und Liebe Bottes "unfere Seligkeit". Der Bahn erzeugt die Hölle ber Leidenschaften, ber wahre Glaube erleuchtet ben Weg zur Seligkeit, die höchfte Erkennt= niß ift die Seligkeit selbst. Unwillfürlich fühlt man fich an die christ= liche Religionslehre erinnert, so daß man mit einem unserer Zusätze zweifelhafter Echtheit fragen möchte, ob jene Sätze unferes pon Philosophen nicht daffelbe Thema enthalten, "worüber unter anderen Namen so viel geredet und geschrieben wird?" "Denn wer fieht nicht.

<sup>1</sup> Tract. II. 14 (2.)

wie paffend wir unter bem Wahn die Sünde, unter bem Glauben das Geset, welches die Sünde anzeigt, und unter der wahren Erfenntniß die Gnade, welche uns von der Sünde befreit, verstehen können?"<sup>1</sup>

Wir vermögen die guten und schlechten Affecte (Eigenschaften) unferer Natur nicht zu erkennen, ohne unseren Wahn zu durchschauen und das Wahre vom Falschen zu unterscheiden. Diese Unterscheidung ist daher eine der nothwendigen Folgen des wahren Glaubens. Die Erkenntniß des Irrthums (Wahns) ist das einsache Ariterium der Wahrheit, wie die Einbildung der Wahrheit das des Irrthums. Wahn und Wahrheit verhalten sich, wie Träumen und Wachen. Wenn man wacht, weiß man, worin das Gegentheil besteht, und erkennt, was Träumen heißt; wenn man träumt, weiß man nicht, daß man träumt, und bildet sich daher ein, nicht zu träumen, sondern zu wachen. Hier ist eine der frühesten Stellen, wo Spinoza das herrliche Wort ausspricht, welches öfter wiederkehrt, und dem wir zuerst in seiner Ant= wort an A. Burgh begegnet sind: "Die Wahrheit erleuchtet sich und ben Frrthum!"\*

Die Erkenntniß verändert unseren Seelenzuftand. Auf der höchften Stufe der Erkenntniß, im Genuffe der Wahrheit find wir dem Object, welches in seiner ganzen Macht uns gegenwärtig ist, auch ganz hingegeben, von demselben ergriffen und überwältigt. In diesem Sinne sagt Spinoza: "Das Verstehen ist ein reines Leiden". Es ist diejenige Wirkungsart in uns, deren adäquate Ursache das Ganze oder Gott selbst ist. Man hat, wie ich sehe, den Ausspruch anders gedeutet, aber ich vermag im Text der Worte Spinozas nur diesen Sinn zu erkennen.<sup>3</sup>

Es ift nicht genug, daß der wahre Glaube uns den Weg zur Seligkeit ober zu Gott erleuchtet, wir müffen diesen Weg ergreifen und wandeln. Nun entsteht die Frage, ob wir an den Scheidepunkt gestellt find, wo es von unserer freien Wahl abhängt, diesen Weg zu ergreisen oder nicht? Ob es einen Willen giebt, unabhängig von der Erkenntniß und den Begierden? Descartes hatte einen solchen Willen behauptet und ihn als das unbedingte Vermögen erklärt, kraft besten wir das Erkannte so gut als das Nichterfannte, die klare und

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ebendaf. II. 14 (3-5.) 18 (6) 19. Anmert. 1. — <sup>2</sup> Ebendaf. II. 15 (1-2.) Bgl. oben Buch II. Cap. V. S. 166. — <sup>3</sup> Tract. II. 15 (4-6.) 16 (5.)

deutliche Erkenntniß so gut als deren Gegentheil sowohl bejahen als verneinen können: daher es der Wille sein soll, welcher den Yrrthum verschuldet.

Spinoza braucht die Erklärungsformel, indem er die Bebeutung derselben einschränkt und dadurch aufhebt. Der Wille ist bedingt durch die (Art der) Erkenntniß, er bejaht und verneint, was diese ausgemacht hat: er bejaht, was wir als gut vorstellen und verneint das Gegentheil, er kann, durch die Vorstellung genöthigt, sich nicht anders als so entscheiden. Was er bejaht, müssen wir haben ober erhalten; was er verneint, müssen wir sliehen oder lossein wollen: in diesem Verlangen besteht das Begehren. Es giebt daher keine Begierde ohne Willen, keinen Willen ohne Erkenntniß, wohl aber einen Willen ohne Begierde, denn es ist ein Unterschied zwischen der Bejahung (Verneinung) des Urtheils und dem Begehren der Sache.

Hillen einen Reft von Cartesianismus noch zu wahren sucht, indem er Wollen und Begehren ihrer Function nach unterscheidet. Es ist nicht einzuschen, mit welchem Recht, wenn der Text an dieser Stelle in voller Richtigkeit ist und nicht etwa Mißverständnisse von feiten der Uebersezung oder Abschrift vorliegen. Der Wille erscheint bergestalt an das Urtheil gebunden, daß er im Grunde ganz mit ihm zusammenfällt, denn das Urtheil ist selchen her Begierde unterschieden, daß ihm der letzteren gegenüber eine Freiheit zukommt, welche unmöglich ist, wenn unsere Begehrungsarten die nothwendigen Folgen unserer Er= tenntnisarten sind.<sup>1</sup>

Daß Spinoza aus den uns schon bekannten Gründen die Willens= freiheit auch an dieser Stelle verneint, ift unzweiselhaft. Es giebt keinen Willen, der vom Erkennen als ein besonderes unabhängiges Bermögen zu unterscheiden wäre, keinen unbestimmten, allgemeinen Willen: die Vorstellung eines solchen Vermögens ist eine abstracte Idee, ein bloßer modus cogitandi, kein Ding, sondern eine leere Fiction. "Da wir dies bewiesen haben", sagt Spinoza ausdrücklich, "so braucht man nicht zu fragen, ob der Wille frei ist oder nicht."<sup>1</sup> Er bekämpft nicht bloß die cartefianische Lehre von der Willensfreiheit, sondern findet, daß sie dem System selbst widerstreitet. Wenn nach dem letz=

<sup>1</sup> Tract. II. 16 (8-9.) 17 (1--2.) - <sup>2</sup> Ebendaf, II. 16 (4).

234



teren die Erhaltung der Dinge in der fortdauernden Schöpfung, d. h. in der durchgängigen und völligen Abhängigkeit von der göttlichen Wirksamkeit besteht, so kann in einer solchen Welt füglich von keiner menschlichen Willensfreiheit die Rede sein.<sup>1</sup>

Daß wir nichts für uns selbst find, fondern Theile ber gesammten Natur, "in Wahrheit Diener, ja Sclaven Gottes", ift eine wohl= thätige und segensreiche Einsicht, bie uns bemüthig macht und bewirkt, daß wir aufhören hoffärtig zu sein, die unser Gemüth menschen= freundlich stimmt und von allen jenen schlechten Affecten, welche die wirkliche Hölle selbst sind, wie Traurigkeit, Verzweiflung, Neid, Schrecken u. s. f. erlöst, die statt der Furcht vor Gott uns die Liebe zu ihm einslößt, welche letztere unsere Seligkeit und ben allein wahren Gottesdienst ausmacht.<sup>2</sup>

Bie erreichen wir biefes Biel, und worin besteht unfere Glud= feligkeit? Das ift die Schlußfrage des Tractats und das Thema der fieben letten Abschnitte. Wie befreien wir uns von den schlechten Affecten? Da fie nur durch den Wahn ober unfere Selbsttäuschung entstehen, fo können fie nur durch unfere mabre Selbsterkenntnif vernichtet werden. Wir eriftiren nicht bloß, sondern wiffen, daß und was wir find. In diefer Idee besteht das Wefen der Seele. Was in unferer Natur ift, muß unferem Bewußtsein einleuchten; was bem letzteren nicht einleuchtet, davon ift auch nichts in uns. Daher find wir gewiß, daß wir nichts weiter sind als eine Bereinigung von Rörver und Geift (ein Modus der Ausdehnung und des Denkens). Aus ber Unendlichkeit ber Ausdehnung folgt, daß fie die Eigenschaft des un= endlichen Besens (Gottes) ift; aus der Wirklichkeit des unendlichen Befens (Gottes) folgt, daß sie eine wirkliche Eigenschaft ift; aus der Einheit Gottes und ber Natur folgt, daß es nur eine Ausbehnung aiebt, bie in der natur felbft wirkt und alle ihre Modificationen, Be= wegung und Ruhe, die Körper und ihre Zustände hervorbringt. Die Ausdehnung ift bemnach ein wirkfames Bermögen ober Rraft. "Und daffelbe, was wir hier von ber Ausdehnung gesagt haben, wollen wir auch von dem Denken und von allem, was ift, gesagt haben." Man behalte biefe Stelle wohl im Auge, in der Spinoza unzweideutig lehrt: daß Denken und Ausdehnung, wie die Attribute über= haupt, wirkjame Bermögen ober Rräfte find.<sup>3</sup>

<sup>1</sup> Ebenbaj. II. 16. Anmert. 2. — <sup>2</sup> II. 18. — <sup>3</sup> Ebenbaj. II. 19 (1-7).

Bewegung und Ruhe find nicht bloß die alleinigen Wirkungen ber Ausdehnung, sondern diese ist auch die alleinige Araft, sie zu er= zeugen. "Wenn ein Stein liegt, so ist es unmöglich, daß er durch die Araft des Denkens oder irgend etwas anderes bewegt werden kann, als durch die Bewegung eines anderen Körpers." Die Araft des Denkens kann nichts in der Ausdehnung, die Araft der letzteren nichts im Denken bewirken. Was von den Attributen gilt, muß auch von ihren Modis gelten. Die Seele kann im Körper weder Bewegung noch Ruhe hervorbringen, der Körper weder Vorstellungen noch Affecte in der Seele. Hier ist die Lehre von der wechselseitigen Unabhängig= keit der Attribute und dem Gegensate zwischen Denken und Ausdeh= nung: Spinoza bejaht den cartesianischen Dualismus (nicht der Sub= stanzen, sondern) der Attribute.<sup>1</sup>

Dennoch foll Seele und Rörper in ber menschlichen Natur der= gestalt vereinigt fein, daß ein gemiffer mechfelseitiger Einfluß zwischen beiden stattfindet. 3mar tann die Seele teine Bewegung im Rörper hervorbringen, sie würde damit die Quantität der Bewegung und Ruhe in der Natur ändern, was unmöglich ift; wohl aber kann fie burch ihre Macht über die Lebensgeister die Richtung der letteren bestimmen und baburch auch die Bewegung ber Organe birigiren. Und von feiten bes Rörpers wird burch bie Bewegung ber Sinnesorgane in der Seele die Bahrnehmung ihres und anderer Rörper bewirkt. Ihr Körper ist das erste Object, welches die Seele wahrnimmt und be= gehrt: darum ift er das Object ihrer ersten Liebe. Betanntlich hatte auch Descartes im Widerstreit mit seinen Principien einen wechselseitigen Einfluß zwischen Seele und Rörper soweit behauptet, daß die Seele bie Bewegungen bes Rörpers birigiren und ber Rörper die Sinnesempfindungen der Seele verursachen follte. Bir feben, wie Spinoza hier ben Spuren Descartes' folgt, indem er benfelben Gegensatz amischen Denken und Ausdehnung gelten und beffen ungeachtet benfelben Caufal= einfluß zwischen Seele und Rörper bestehen lagt.3

Man könnte fragen, was diese ganze Auseinandersezung in einem Abschnitte soll, welcher "von des Menschen Glückseligkeit" handelt? Es soll bewiesen werben, daß wir im Stande sind, uns von den schlechten Affecten zu befreien. Wenn wir es nicht vermögen, bleiben wir im Pfuhle der Leidenschaften, und von menschlicher Glückseligkeit ist keine

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ebendaj. II. 19 (8. 10). — <sup>2</sup> Ebendaj. II. 19 (9, 11-13.) II. 20.

Rede. Nun wäre eine folche Befreiung vollkommen unmöglich, wenn bie Bewegung bie Urfache ber Affecte mare, wenn ber Rörper bie Begierben erzeugte, welche bie Seele leidet. Jene Befreiung ift nur dann möglich, wenn alle Affecte ohne Ausnahme in das Gebiet unferes Seelenlebens fallen, wenn fie Ausbrud und Birkung unferer Erkenntnißzustände find. Daß es sich so verhält, ift Spinozas eigen= thumliche, von Descartes unterschiedene Lehre. In Diefer Einsicht liegt eines der Hauptgewichte unferes Tractats. Diefelbe begründen heißt bem Menschen beweisen, daß er (von den schlechten Affecten) frei werben tann, und ihm das fichere Biel feiner Glückseligkeit in ber Ferne zeigen. Darum ift die Selbsterkenntniß, welche bas mabre Berhältniß von Seele und Körper erleuchtet und uns gewiß macht, baß es der Rörber nicht ift, welcher bie Leidenschaften hervorbringt, eine Fundamentalfrage der Ethit und Glückseligkeitslehre. In dem Ab= schnitt, ber "von bes Menschen Gludseligkeit" handeln foll, erklart Spinoza das Berhältniß von Seele und Körper. Uehnlich ftand die Frage bei Geulinr: Гуйдь скарто́у sive Ethica! Man wird an diesem Bunkt bie merkmurdige und lehrreiche Aehnlichkeit beider Philosophen nicht unbeachtet lassen bürfen, obwohl schon aus chrono= logifden Bründen tein litterarifder Einfluß von Beulinx auf Spinoza stattfinden konnte. Um so carakteristischer erleuchtet die aleiche Fassung biefer Probleme ben nothwendigen Ideengang, welcher von Descartes ju Spinoza geführt hat.1

Wenn nun der Wahn stets die schlechten Affecte erzeugt und der wahre Glaube oder die Bernunft uns den Unterschied der guten und schlechten erkennen läßt: woher kommt es, daß wir zuweilen das Gute erkennen und das Schlechte thun? Die Thatsache ift unleugbar, die Erklärung durch die Willkür ist ausgeschlossen. Wäre die Vernunft in allen Fällen stärker als der Wahn, so könnten wir niemals mit der befferen Erkenntniß in dem schlechteren Seelenzustande beharren. Es muß daher Fälle geben, in denen die Vernunst schwächer ist als der Wahn. Der letztere beruht theils auf fremder Meinung (Hören= sagen), theils auf eigener individueller Ersahrung. Nun ist der wahre Glaube stets mächtiger als der blinde, die Ueberzeugung aus Gründen mächtiger als die überlieferte Ansicht, welche wir von außen empfangen und gedankenlos annehmen.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Bgl. oben Buch I. Cap. III. S. 30-41.

Wenn daher der Wahn bisweilen eine ftärkere Einwirkung ausübt als bie Bernunft, so vermag er dies nur traft der Er= Dies ift der thatsachliche Fall, deffen tieffinnige Er= fahrung. flärung ben letten Schritt in dem Ibeengange unferes Tractats ent= scheidet. Ift die Sache selbst in uns gegenwärtig, so ift das Ertennen berfelben zugleich ein Geniegen und Erleben, und eine folche Art unmittelbarer Erkenntniß kann sogar im Gebiete des Wahns eine größere Macht über uns ausüben als die mittelbare im Gebiete der Wahrheit. Wenn wir das Object mit eigenen Augen sehen, so wollen wir es nicht mehr mit fremden betrachten: daber ift die eigene Er= fahrung ftets machtiger als der Autoritätsglaube. Die Bernunft da= gegen, die im Wege richtiger Folgerungen fortschreitet, ist zwar in der Art ihrer Erkenntnift höher, aber in der Birkung derselben bisweilen schwächer als die Erfahrung, welche die Sache erlebt und sich im Bollbefite berfelben wähnt. Um felbst ein Beispiel zu wählen. welches ben tiefen und menschenkundigen Gedanken Spinozas vollkommen verbeutlicht: die Vernunftgründe sind immer mächtig genug, um einen traditionellen Bahn, wie ben Religionshaß, zu vernichten, aber fie find trotz ber Einsicht in die Vergänglichkeit und Werthlofigkeit der irdischen Güter nicht immer fo machtig, baß fie uns von ber Sab= fucht erlösen. Daber es eine gemiffe Aufklärung giebt, welche mitten in ben schlechten Affecten, in diesem Pfuhle der Leidenschaften, fteden bleibt und beharrt.1

Die unmittelbare Erkenntniß ist gewaltiger als die mittelbare, weil sie das Object nicht bloß vorstellt, sondern genießt; sie kann als Wahn selbst die Wirkungen der wahren Erkenntniß, die ihr Object nicht besitzt und genießt, unterbrücken. Daraus solgt, daß die un= mittelbare Erkenntniß der Wahreheit selbst absolut mächtig ist und die Befreiung von den schlechten Affecten un schlbar hervordringt. Die Erlösung von dieser Hölle ist der Himmel und die wahre Gläckseitet des Menschen. Mit anderen Worten: deine Liebe ist mächtiger, als deine Schlüsse! Auch die schlechte Liebe kann dich sein noch uner= reichtes Ziel. Du kannst die Liebe nur durch die Liebe besiegen, den Affect durch den Affect, die Begierde nach den ohnmächtigen und ver= gänglichen Dingen durch den Besitz bes absolut mächtigen und ver=

<sup>1</sup> Tract. II. 21.

238

Wefens, die Erkenntniß, Anschauung und Liebe Gottes: ein Seelenzustand, in welchem wir Gott nicht mehr aus der Ferne erblicken, nicht durch Schlüffe und Beweise erkennen, sondern wirklich und völlig mit ihm vereinigt sind.

In diefer Bereinigung ift das Biel unferer Gludfeligkeit erreicht und die Erlöfung von den schlechten Affecten vollbracht. Die Ber= einigung mit ihrem Körper war "bie erfte Geburt der Seele", die Bereinigung mit Gott ift die zweite: "unsere Biedergeburt". Mit bem Körper vereinigt, ift die Seele vergänglich und fterblich, wie biefer; mit Gott vereinigt, ift fie ewig und unsterblich. Die Liebe, welche auf Gegenliebe beruht, ift vergänglich. Unfere Liebe zu Gott ift unvergänglich, sie bedarf keiner Gegenliebe, sie besteht in der völligen felbftlofen Singebung: nicht in dem Streben nach, sondern in bem Buftande ber Bereinigung: Liebe ift Affect, es giebt teinen Affect in Gott, daher keine Liebe Gottes zu uns. Gottes Besete find emig und unverbruchlich, baber können fie nicht übertreten und ihre Erfüllung nicht belohnt werden. Unfere wahre Erkenntniß Gottes ift Gottes mahre und alleinige Offenbarung, fie ist unmittelbar: barum giebt es teine burch Worte, Zeichen und Bunder vermittelte Offen= barung Gottes.1

Bas ift demnach von solchen Befen zu halten, die vollkommen ungöttlich, widergöttlich und doch wirklich fein follen, wie die Teufel, ohne welche die Hölle nicht fein könnte? Gott ift alles in allem: daher ift ein absolut ungöttliches Wesen gleich Nichts. In der Ber= einigung mit Bott besteht alle Seligkeit: daher ift ein widergöttliches Befen absolut elend und unfelig. "Benn Gebete helfen könnten, müchte man für die Betehrung des Teufels bitten." Jede Exiftenz und Dauer des Daseins hat eine gemiffe Realität und Bollkommenheit. Bas gar keine Bollkommenheit hat, kann weder fein noch dauern: darum ift bie Existenz des Teufels unmöglich. Und was die Sölle betrifft, so braucht man zu derselben keine Teufel. Die mahre und allein wirkliche Solle ift in uns und besteht durch uns. "Wir haben nicht, wie andere, nöthig, Teufel anzunehmen, um die Urfachen bes Saffes, des Neides, des Jornes und berartiger Leidenschaften zu finden, weil wir fie ohne folche Fictionen ichon gefunden haben."2

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ebendaj. II. 22—24. — <sup>2</sup> II. 25 (1—4), vgl. (II. 26 (1). Diejes Capitel "Bon den Teufeln" ift auch deshalb litterarisch merkwürdig, weil eine Anführung

Aus der wahren Erkenntniß und Liebe Gottes folgt die Erlo= fung von den ichlechten Affecten, welche uns ohnmächtig und elend machen. Daß wir sie los sind: darin besteht unsere "wahre Freiheit", die bemnach eine nothwendige Wirfung ber Erkenntniß ift und feine Sache der Willfür. Es ift thoricht zu meinen, daß man erst bie Begierben nach ben falichen und vergänglichen Gütern vernichten muffe, um bann bas echte und ewige Gut zu ergreifen, eben fo ungereimt, als wenn man uns riethe, erft Unwiffenheit und Irrthum abzulegen, um nachher den Weg der Wahrheit ju betreten. Das hieße den Gang der Dinge umkehren und aus den Wirkungen die Ursachen machen. Die Wahrheit erleuchtet sich und den Jrrthum! Man muß die Wahrheit erkennen, um den Irrthum los zu werden; man muß das wahre und ewige Gut befiten, um die falschen und vergänglichen Güter nicht mehr besitzen zu wollen und darum nicht mehr zu begehren. Die wahre Erkenntniß ift die Urfache, welche ben Irrthum vernichtet, die Liebe Gottes bie Ursache, welche die schlechten Begierben entwurzelt und uns frei macht. Wenn wir dem Lichte des Berftandes nicht folgen, jo folgen wir den Irrlichtern des Wahns, die uns in den Pjuhl der Leidenschaften führen, wo "wir gleichsam außer unserem Element leben". ein ruhelofer Spielball der Affecte.1

Wahre Seelenruhe ift nur im Zuftande ber Freiheit, die aus ber Erkenntniß und Liebe Gottes hervorgeht. Diese Ruhe ift bas wahre Element ber Seele, das unvergleichliche und höchfte aller Güter, ber töftlichste aller Genüffe, felbft wenn fie unfer irbifches Dafein nicht überbauert; fie ware unfere Seligkeit auch ohne Unfterblichkeit. Es ift wohl zu beachten, daß Spinoza in diefem Tractat die Unfterblichkeit deffelben zuerft barauf hingewiefen hat, daß noch eine Schrift Spinozas irgendwo verborgen fein muffe. In Joh. Chr. Mylius' «Bibliotheca anonymorum» (1740) ftand zu lefen : Spinoza habe bie Ethif urfprünglich hollandisch verfaßt, dann ins Bateinische abersett und nach geometrischer Methode gestaltet, wobei ein Capitel über den Teufel weggeblieben fei, welches fich in einem hollanbischen, handfcriftlichen Eremplare noch finden folle. Darauf hin ftellte Baulus (in ber Borrebe zum Banbe II feiner Gesammtausgabe, S. XV.) bie Aufforderung, baß man nach jener toftbaren Reliquie foricen moge, einem "Supplemente ber Ethit", welches Stoff ju einer Bergleichung mit Rants Lehre "Bom radicalen Böfen" bieten würde. Fünfzig Jahre fpater tonnte Böhmer bie Umriffe ber Schrift befannt machen, worin bas Capitel vom Teufel ftand. In der Bibl. anonymorum hatte fich die richtige Spur ichon verwischt. Es war nicht bie Ethik, sondern der tractatus brevis, worin jenes Capitel zu finden war, und teines beider Werte hatte Spinoza ursprünglich hollandisch geschrieben. - 1 Tractat II. 26 (1-2.)

im Sinne einer ewigen Dauer ber (mit Gott vereinigten) Seele bejaht. aber die Gludfeligkeit nicht davon abhängig fein laßt. Es giebt viele, bemerkt an diefer Stelle ber Bhilosoph, welche für große Gottesgelehrte gelten und bie Hoffnung auf das ewige Leben für bie einzige Be= bingung des tugendhaften halten. Wenn auf dieses Leben kein jen= feitiges folgt, fo können nach ber Meinung jener Leute die Menschen nichts Befferes thun, als sich den Trieben ihrer Selbstfucht und dem Laumel ber Weltgenüffe hingeben. Das Befte mare bemnach ber Pfuhl ber Leidenschaften, wo bie Seele außer ihrem Element lebt. Das heißt mit anderen Worten: wenn ber Menich bas bochfte Gut. bie Ruhe ber Seele, nicht für alle Ewigkeit genießen und nur für eine gemiffe Zeit in biesem seinem wahren Element leben kann, so ift es beffer, daß er gar nicht in seinem Element lebt. Sie reden, wie der Fifch, ber bei ähnlichen Betrachtungen fagen würde: "Wenn auf biefes mein Leben im Baffer kein ewiges Leben folgt, fo will ich lieber aus dem Baffer beraus auf bas Band geben!" Dies ift bie Beisheit berer, welche Gott nicht erkennen.1

Da nun der Mensch seine Selbsterhaltung wollen und sein Wohl begehren muß, welches er im Strubel der Leidenschaften, im Taumel ber Weltgenüsse nothwendig verschlt, so ist es keine Sache der Will= für, sondern der höchsten Nothwendigkeit, daß er die wahre Erkennt= niß und Liebe Gottes sucht, wo allein er Frieden und Ruhe sindet. Mit Gott vereinigt und von ihm durchbrungen, ist er absolut frei ohne jede Willfür und absolut gebunden ohne jede peinliche Fessel. "Darin besteht unsere wahre Freiheit", sagt Spinoza, indem er ein Bilb aus dem Propheten Hose gebraucht: "daß wir mit den lieb= lichen Ketten seiner Liebe gebunden sind und bleiben."<sup>2</sup>

<sup>1</sup> II. 26 (3-4). Das Beispiel des Fisches tönnte zum Thema einer vortrefflichen Fabel dienen; es liegt fo nahe, daß Spinoza daffelbe nicht erst aus der Fabel des Rabbi Atiba im Talmud zu holen brauchte. Es ist der letzteren dem Sinne nach entgegengesetzt. Dort räth der Fuchs den Fischen auf das Land zu kommen, um den Netzen im Wasser zu entsliehen; aber die Fische wollen sich lieber im Wasser fürchten, als auf dem Lande gefressen werden. Bei Spinoza ist der Fisch im Wasser das Sinnbild des Menschen in seinem wahren Element, im Zustande der Freiheit, der keine Netze zu fürchten hat. Dort sind die Fische so flug, das kleine Uebel dem größeren vorzuziehen; hier sind sie 6 thöricht, ihren vollkommensten Lebenszustand oder das höchste Sut, weil es nicht ewig dauern soll, einzutauschen gegen das sicherste Verberben. (Joël: Zur Genesis ber Lehre Spinozas u. s. w. S. 68 flgb.) — <sup>2</sup> Tract. II. 26 (5). Hose XI. 4. Fischer, Selch. Bussich, II. 4. Auss. 201

Jetzt leuchtet ein, wie erst die höchste Erkenntnißstufe, der Berftand ober die intellectuelle Anschauung, den Zustand der Freiheit ausmacht, und die Vernunst oder die discursive, durch Beweise fort= schreitende Erkenntniß nur den Weg und die Vorstufe zu diesem Siel bildet.<sup>1</sup>

Wir find unfrei, so lange wir leiden und dem Bechsel ber Dinge unterworsen find; wir leiden, so lange äußere Ursachen auf uns einwirken und uns verändern. Daher kann unsere Freiheit (nicht aus einer äußeren, sondern) nur aus einer inneren oder inblei= benden (immanenten) Ursache hervorgehen, deren Wirkungen nie vergehen und sich nie verändern, so lange sie selbst bauert. Sie dauert ewig. Sie ist, da sie in sich bleibt und nichts außer sich hat, "die allerfreieste". Diese Ursache ist Gott. Seine unmittelbare Wirkung, eben so unvergänglich als er selbst, ist seine Offenbarung: das ist unsere Erkenntniß Gottes oder ber wahre Verstand, in welchem allein unsere wahre Freiheit besteht.<sup>8</sup>

#### 3. Die Dialoge.

Die beiden kleinen und abgebrochenen Gespräche, die unserem Tractat an der schon bezeichneten Stelle eingesügt sind, stehen mit der Lehre desselchen in einem so genauen Zusammenhange, daß es kaum möglich ist, sie abgesondert davon zu betrachten und zu er= klären. Damit soll noch nichts über die nähere Art dieses Zusam= menhangs und die Zeit ihrer Absalssung entschieden sein. Es wäre möglich, daß sie sich vorbereitend verhalten und gleich nach den ersten Grundbestimmungen die Hauptprobleme andeuten sollen, welche im wei= teren Verlaufe gelöst werden; dann ständen sie am richtigen Ort, es würde sich rechtsertigen, daß sie selbst nicht ausgesührt sind, denn sie sollten auf die Fragen nur hinweisen, die aus den beiden ersten Capiteln hervorgehen und das Thema ber folgenden bilden. Man konnte dann sehr wohl die Bemerkung vorausschicken, daß sie "zum bessen verständnis des Vorangegangenen und zur näheren Erklä= rung dessen, was wir zu sagen meinen", der Abhandlung eingesügt sind.

Es könnte aber auch sein, daß gewisse hauptbedenken, welche bie Lehre Spinozas sogleich hervorrief, in diesen bialogischen Skizzen erörtert und weggeräumt werden sollten. Offenbar hat Spinoza die Lehre, die

<sup>1</sup> Tract. II. 26 (6.) - <sup>2</sup> II. 26 (7-9.)



Ľ.

wir in unserem Tractat lesen, ben Seinigen, bevor er sie ihnen schrift= lich überlieferte, mündlich und gesprächsweise mitgetheilt und Einwärfe erfahren, welche er gesprächsweise aus dem Wege räumte. So konnte auf dem natürlichsten Wege der Versuch entstehen, in der Form von Gesprächen den Typus jener Einwärfe und Erwieder= ungen zu sigiren. Wenn er am Schluffe des Tractats die Seinigen anredet und ermahnt, sich durch die Neuheit der Lehre nicht gegen die Wahrheit derselben einnehmen zu lassen und gleich an Wider= legung zu benken, so scheint es mir keine übereilte Vermuthung, daß der Philosoph in Unterredungen gerade solche Einwürfe öfter erlebt hat, welche die Hauptunterscheidungspunkte sehre Behre betrassen.

Diese zwei vornehmlichsten Angriffspunkte find die Lehre von der göttlichen Alleinheit und von der Immanenz. Gegen die erste war der nächte und darum häusigste Einwurf die Hinweisung auf die augenfällige Berschiedenheit und Substantialität der Dinge; gegen die zweite ließen sich dem Philosophen aus seiner eigenen Lehre schere schere bare Widersprüche entgegen halten: wie kann Gott zugleich die "in= bleibende" und "entfernte" Ursache der Dinge sein? Wie kann er bei der Unveränderlichkeit seines Wesens sowohl Ursache seller Dinge ist, so müssen seine Wirkungen ewig sein, wie er selbst: wie reimt sich mit der göttlichen Immanenz die Bergänglichkeit der Dinge? Die Einwürfe gegen die göttliche Alleinheit bilden das Hauptthema des ersten Gesprächs, die gegen die göttliche Immanenz das des zweiten.

Bergegenwärtigen wir uns den Inhalt des Tractats, so ist Gott als die unendliche, allesumfaffende Substanz das ewige Object, welches die Liebe genießt, der Verstand anschaut (unmittelbar erkennt), die Vernunst beweist, aber der Wahn und die Begierde, die sich an die Sinnenwelt hängt, für nichts achtet. Im Bunde mit Verstand und Vernunst tritt die Liebe der Begierde entgegen, und in dem Streite beider Parteien besteht das erste Gespräch, das zwischen vier allegorischen Figuren gesührt wird, welche die genannten Standpunkte personiscieren.

•

Man muß mit dem Inhalte des Tractats vertraut fein, um die Bedeutung und Function dieser Figuren zu verstehen. Die Liebe fühlt fich dem Verstande verschwistert, mit ihm von gleicher Herkunst und Vollkommenheit. Da seine Vollkommenheit eins ist mit dem Objecte, welches er anschaut, so fragt sie den Verstand, ob er ein absolut voll=

kommenes und allumfaffendes Wefen begriffen habe? Der Verstand bejaht es: "Ich betrachte die Natur in ihrer Totalität als unendlich und höchst vollkommen. Wenn du daran zweiselst, so frage die Vernunst, diese wird es dir sagen." Die Vernunst führt ben Beweis aus der Unmöglichkeit des Gegentheils. Wäre die Natur begrenzt, so müßte sie durch das Nichts begrenzt sein, welches dann selbst eines, ewig, unendlich wäre. Daher muß die ewige Einheit und Unendlichkeit entweder der Natur oder dem Nichts zukommen. Das getztere ist die Ungereimtheit selbst. Die Alleinheit der Natur wird von der Begierde verworfen: sie widerstreite der augenfälligen Ver= schiedenheit der Dinge, die Natur bestehe in denkenden und ausgedehnten Substanzen, welche einander entgegengeset sind und sich wechselseitig begrenzen.

So vertheidigt, wie es scheint, die Begierde den cartesianischen Standpunkt. Dem ift nicht so. Descartes behauptet außer den end= lichen Dingen die dritte, absolut vollkommene Substanz, welcher Be= griff bekanntlich zu den Grundlagen seiner Lehre gehört. Gerade diesen Begriff bestreitet die Begierde und sindet ihn ungereimt. Es ist daher ganz falsch, wenn man in diesem Gespräch die Begierde als Wort= führerin der cartesianischen Lehre betrachtet; vielmehr redet sie der ge= wöhnlichen Anschauung das Wort, sür welche die Sinnenwelt als der Complex verschiedener, von einander unabhängiger Dinge keineswegs ein einziges Wesen ist, wohl aber alles in allem. Sie ist sogar scharffinnig genug, die Widersprüche der cartesianischen Lehre darzuthun, womit sie freilich aus ihrer Rolle sällt und die Kritik Spinozas selbst in sich aufnimmt.

Sie findet es ungereimt, ein absolut vollkommenes, allmächtiges, allmiffendes Wesen zu behaupten, welches anderen Substanzen entgegen= gestst sein soll. Wenn es die letzteren von sich ausschließt und ihre Vollkommenheiten entbehrt: wie kann es selbst absolut vollkommen sein? Wenn es die letzteren (weil sie als Substanzen selbständig und unabhängig von ihm sind) nicht hervorgebracht hat und (weil sie außer ihm sind) nicht geistig durchbringt, so würde ja ein Wesen, welches nicht bloß sich, sondern auch andere erzeugt, nicht bloß sich, sondern auch andere erkennt, offendar allmächtiger und allwissender sein. "Das alles sind offendare Widersprüche!" Hat bie Begierde nicht in allen diesen Recht? Meint man, daß Spinoza in seiner Kritit des cartessanischen Gottesbegriss anders gedacht hat, als er hier die

Begierde reben läßt? Daß er dieser Figur seines Dialogs diese Gebanken in den Mund legt, ist ein Fehler in der Composition des Gesprächs, der uns aber wenig befremdet, denn wir haben es hier nicht mit dialogischen Aunstwerken zu thun. Die Begierde müßte in allen Punkten Unrecht haben, aber die Widersprüche, welche sie dem cartessanischen Gottesbegriffe vorrückt, sind alle richtig. Auch wird sich sogleich zeigen, daß keine dieser Behauptungen von den Gegnern der Begierde bestritten wird; es fällt der Bernunst nicht ein, den angegriffenen Gottesbegriff zu vertheidigen. Wir lassen und interessanten Einblick in die Spuren des Weges gewährt, auf dem Spinoza selbst von Descartes zu seiner eigenen Lehre gelangt ist.

Aber wie fteht unfer Gespräch? In welchem Punkt hat und behalt die Begierde Unrecht? Bir befinden uns vor folgender Alter= native: entweder bie endlichen Dinge find (einander entgegengesete) Substanzen, bann ift der cartesianische, wie überhaupt jeder Bottesbegriff unmöglich, es giebt dann keine unendliche Substanz; oder Gott ift in Bahrheit die unendliche Substanz, dann find die endlichen Dinge keine substantiellen Wesen, und es giebt überhaupt keine verschiedenen Substanzen. Diese zweite Seite ber Alternative wird von der Begierde hier allein ift ber Punkt, ben man angreift. Die Vernunft beiabt. antwortet sogleich: "Du fagst, o Begierde, es gebe verschiedene Subftanzen. 3ch fage bir: bas ift falfch!" Die Dinge verhalten fich zur unendlichen Substanz, wie bie Mobi ber Dinge fich zu biefen felbft verhalten. Wie die verschiedenen Borftellungs= und Begehrungsarten Mobi bes Beiftes oder ber einzelnen "denkenben Substanz" find, fo muß diese, ba fie ja nicht durch sich besteht, selbst wieder ein Modus bes Befens fein, von bem fie abhängt, es muß baber ein Befen geben, bas von keinem anderen abhängig, sondern durch sich ist und allen übrigen zu Grunde liegt: die einzige, emige, unendliche Substanz. Beifter und Rörper find nicht Substanzen, fondern bentende und aus= gedehnte Modi: Denken und Ausdehnung baber Eigenschaften, bie eines Trägers bedürfen, der tein anderes Befen fein tann, als bie ewige und unendliche Substanz felbst. Denten und Ausdehnung, wie alle anderen unendlichen Gigenschaften, find nicht für fich be= ftehende Substanzen, sondern "Modi" Gottes. Daber giebt es in Bahrheit nur ein einziges Wefen ober eine Einheit, außer welcher nicts ift.

Hier erscheint Spinozas Alleinheitslehre im Gegensatz zum cartefianischen Dualismus. Daß er Denken und Ausbehnung an dieser Stelle "Modi" nennt, soll uns den Charakter ihrer Inhärenz oder ihres eigenschaftlichen Daseins erleuchten und nicht etwa ihre Geltung als Attribute beeinträchtigen. Die Vernunst sagt der Begierde: was du Substanzen nennst, nämlich Geister und Körper, sind nicht für sich bestehende, sondern inhärente Naturen. Du selbst vereinigst eine Reihe verschiedener Eigenschaften oder Modi in dem Gesammtbegriff des Denkens und der Ausdehnung, aber diese Einheiten sind keine sür sich bestehenden. Dinge, sondern auch wieder Eigenschaften oder Modi des alleinigen Urwessens.

Die Begierbe findet, die Alleinheit sei ein verworrener Begriff: sie soll der Inbegriff aller Dinge oder das Ganze und zugleich ver= möge ihrer Eigenschaften die Kraft sein, welche die Dinge hervor= bringt. Als Ganzes ist die Einheit bedingt durch ihre Theile; als Araft ist sie Bedingung, von der die Wirfungen abhängen: daher ist es ein augenscheinlicher Widerspruch, wenn man diese beiden Be= griffe vermengt. Die Vernunst erwiedert: das Alleine ist das Ganze, weil es die Ursache aller Dinge ist, nicht die äußere, sondern die in= bleibende, welche alles in sich hat, weil sie alles in sich erzeugt. So ist der Verstand zugleich der Inbegriff und die Ursache aller seiner Gedanken.<sup>1</sup>

Hier bricht bas erste Gespräch ab, nachdem bas Thema so weit gesührt worden, daß der neue und nächste Angriffspunkt kein anderer sein kann, als die göttliche Immanenz, welche in dem zweiten Gespräche Theophilus gegen Erasmus vertheidigt. Es ist klar, daß dieses zweite Gespräch das erste unmittelbar voraussetzt und da sort= sprächer, wo jenes stehen geblieben; es sind nicht mehr Gegner, welche streiten, sondern Erasmus ist der Schüler, welcher belehrt sein will und belehrt wird. Er hat drei Fragen an Theophilus zu richten. Wie kann Gott zugleich die indleibende und die entsernte Ursache aller Dinge genannt werden? Wie kann Gott als Ursache zugleich das Ganze sein, da dieses doch die Ursache mit ihren Wirkungen in sich begreist? Endlich, wie kann Gott die ewige Ursache sein, da doch unter seinen Wirkungen die vergänglichen Dinge sind?

Gott ift die entfernte Ursache derjenigen Dinge, welche nicht un= mittelbar aus feinem Wesen hervorgeben, sondern zunächst durch andere,

<sup>1</sup> Tract. J. Dial. I. (Sigw, Ueberf. S. 25-29.)

d. h. durch Gott mittelbar erzeugt werden, er ift deshalb nicht weniger die indleidende Ursache: das ift die (aus dem Tractat uns bekannte) Lösung der ersten Frage. Aus der inneren Ursache folgt nothwendig alles, was in ihr enthalten ist, nicht mehr und weniger; daher wird die Realität Gottes nicht vermehrt durch seine Wirkungen, so wenig der Begriff des Dreiecks durch die Sätze, die aus ihm folgen, vermehrt wird: barin besteht die Lösung der zweiten Frage. Erasmus antwortet: "Ich verstehe, was du mir sagen willst; du hast mich befriedigt". Auf den letzten, aus der Vergänglichkeit der Dinge geschöpften Einwurf erklärt Theophilus: es giebt eine unmittelbare und ewige Vereinigung mit Gott, unsere Erkenntniß und Liebe Gottes, worin die Vergäng= lichkeit aufgehoben ist. Erasmus hat für jetzt nichts zu entgegnen und alle weiteren Fragen sollen dis zu einer anderen Gelegenheit vertagt sein.<sup>1</sup>

Man könnte zweifeln, daß diese Gespräche, obwohl sie abgebrochen werden, "Bruchstücke" zu nennen sind, denn sie enthalten in nuce die Summe des ganzen Tractats von dem Begriff der göttlichen Alleinheit und Immanenz dis zur Glücksleigkeit des Menschen. Es ist kein Grund, in dem ersten Gespräch den Streit mit der Begierde sortzusezen; das zweite hat einen sörmlichen Schluß. Wir haben ihren Inhalt so aussführlich entwickelt, um ihren genauen Zusammenhang sowohl unter sich als mit der Lehre des Tractats in völlige Klarheit zu bringen und daraus wahrscheinlich zu machen, daß ihre Auszeich= nung aus der mündlichen Belehrung hervor= und der schriftlichen Absassigung des Tractats voranging.

#### 4. Der Anhang.

Wenn in den beiden Gesprächen die Hauptfragen erörtert und die Themata sestgestellt werden, welche wir in dem Tractate ausgesüchtt finden, so giebt der "Anhang" in seinen beiden Theilen die Zusammensafsung und Summe des Ganzen. Eine solche compendiarische Darstellung setzt die Aussüchrung voraus, es kann daher kein Zweisel sein, daß der Anhang unserer Schrift später versaßt ist als die Abhandlung selbst. Erst die beiden Dialoge, dann der Tractat, zuletzt der Anhang, bessen Dialoge, dann der Tractat, zuletzt ber Anhang, bessen Eractats entsprechen: der erste handelt "von Gott", der zweite "von der menschlichen Seele".

<sup>1</sup> Tract. I. Dial. II. (Sigw. Ueberfetzung. S. 29-34.)

In dem ersten Theile des Anhangs erscheint bereits in der Geftalt der Aziome und Lehrsätze die Ausprägung der geometrischen Form; der Philosoph betritt den Weg, welcher ihn zur Ausdilbung der Ethik gesührt hat. Die sieben Grundsätze behaupten: 1) Die Substanz ist ihrer Natur nach früher als die Modi. 2) Die Verschiedenheit der Dinge ist entweder real oder modal. 3) Die reale Verschiedenheit besteht im Unterschiede der Eigenschaften (Attribute) und ihrer Arten (Modi). 4) Real verschiedene Dinge haben nichts mit einander gemein. 5) Solche Dinge können nicht das eine die Ursache des anderen sein. 6) Ein Wesen, welches Ursache seine die Ursache jedie bestenzt haben. 7) Das erhaltende Princip der Dinge ist vermöge seiner Natur früher als dies.

Mit Hülfe diefer Aziome werden die folgenden vier Lehrsätze bewiesen: 1) Wenn in der Natur zwei Substanzen sind, so müssen sie realiter verschieden sein. 2) Die eine Substanz kann nicht die Existenz der anderen bewirken. 3) Jede Substanz und jede Eigenschaft (Attribut) ist vermöge ihrer Natur unendlich und in ihrer Art höchst volltommen. 4) Aus dem Wessen der Substanz solgt ihre Existenz, daher in einem unendlichen Verstande keine Ibee einer Substanz gespt sein kann, die in der Natur nicht existirte. Dazu der Zusaz, worin aus der Ursprünglichkeit und Unendlichkeit der Natur die Gleichung zwischen Gott und Natur bestätigt wird. Diese besteht aus zahllosen Attributen, deren jedes unendlich ist, vollkommen in seiner Art. und wirklich kraft seines Wesens; es giebt nichts außer ihr: "daher sie genau übereinkommt mit dem Wessen des allein herrlichen und hochgelobten Gottes".<sup>1</sup>

Das Thema dieser Sätze ist die göttliche Alleinheit und Im= manenz: dasselichte Thema, das im zweiten Capitel unseres Tractats (Th. I.) ausgestührt und in den unmittelbar ihm beigestügten Dialogen theils polemischen, theils belehrungsbedürftigen Einwürfen gegenüber erörtert wurde. Die vier Lehrsätze im Ansange jenes Capitels sind dieselben als die unseres Anhangs, nur die Ordnung der drei ersten ist eine andere. Der Satz, welcher bort an erster Stelle stelle steht, findet sich hier an britter, der zweite an erster, der britte an zweiter.<sup>2</sup>

Die geometrische Form der Darstellung fordert die Bergleichung mit dem Anhange der Ethik und jener Beilage an Olbenburg (1661),

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Tract, Anhang I. (Sigw. Ueberf. S. 148–151.) — <sup>2</sup> Bgl. oben S. 208 flgd.

worin wir die erste briefliche Urtunde fanden, daß Spinoza in der Ausbildung feines hauptwerks begriffen war. hier zeigt fich auf bas Deutlichste, daß unfer Anhang ähnlicher ber Beilage ift als ber Ethif, und bie Beilage wiederum der Ethit näher fteht als biefer Anhang. Das Verhältniß zwischen Beilage und Ethik haben wir erörtert. Den Axiomen müffen Definitionen vorangehen: fie fehlen im Anhang, nicht in der Beilage. Von den fieben Aziomen des Anhangs und ben vier Axiomen der Beilage find drei identisch: das erste, vierte und fünfte des Anhangs gleich dem ersten, dritten und vierten der Beilage. Die vier Lehrsätze des Anhangs find nach Inhalt und Ordnung gleich den drei Lehrfätzen der Beilage, nur mit bem Unterschiede, daß ber zweite und vierte Lehrfak im Anhang fich in bem zweiten ber Beilage vereinigt finden. Anhang und Beilage find barin von ber Ethit verschieden, daß in diefer Lehrfate geworden find, mas in jenen beiden noch Axiome maren (die fünf erften Axiome bes Anhangs gleich den vier erften Lehrsätzen der Ethit, die Ariome ber Beilage, ausgenommen bas zweite, gleich ben brei ersten).1

Es ift demnach klar, daß der erste Theil unseres Unhangs später als der Tractat und früher als die Beilage an Oldenburg versaßt ist, welcher letzteren er nach Sigwarts gewiß richtiger Bermuthung zeitlich nahe steht. In der Ausbildung der Ethik darf unter den vorliegenden Urkunden der geometrisch gesormte Theil des Anhangs als der erste, die Beilage als der zweite Schritt gelten, der einen unverkennbaren Fortschritt bezeichnet.

Die andere Hälfte des Anhangs enthält die compendiarische Darstellung der Lehre von der menschlichen Seele, welche in dem zweiten Theile des Tractats ausgeführt war. Wir finden die Hauptsätze dieser Lehre zwar nicht in geometrischer Form, aber in Reih und Glied so geordnet, daß mit der einsachsten Bestimmung der Seele begonnen und mit der Hinweisung auf ihren höchsten Erkenntnißzustand geendet wird. Die menschliche Seele ist, wie der Mensch selbst, ein endliches Ding oder ein Modus. Da alle wirklichen Dinge im unendlichen Verstande begriffen sein müssen und in ihm kein Object gesetzt sein kann, das nicht realiter existure, so hat jedes wirkliche Ding eine Idee, die sein Wesbräckt. Diese ist

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Bgl. oben Buch II. Cap. VII. S. 208—212. Ueber die forgfältige und genaue Bergleichung zwischen Anhang, Beilage und Ethil vgl. Sigwart: Sp. neuentbedter Tractat S. 152.

seine Seele. Daher ist die Seele benkender Natur, ein Modus bloß (der Krast) des Denkens. Jedes wirkliche Ding ist der Modus eines unendlichen Attributs, deren es zahllose giebt. Da nun im Denken das Wesen jedes wirklichen Dinges objectiv ausgedrückt sein muß, so haben die Modi aller Attribute, nicht bloß die der Ausbehnung, Seelen. Mit anderen Worten: alle Dinge sind beseelt, nicht bloß die Körper. "Wirklich sein", oder "Modus eines Attributs sein", oder "in der Natur realiter existiren" sind Ausbrücke, welche dasselte bedeuten. Es giebt nur Iveen der wirklichen Dinge. Ohne Wirklichseit keine Ivee. Daher konnte Spinoza sagen: "Die Ivee entsteht aus einem Object, welches in der Natur realiter existirt". Wenn er in diesem Sinn "von dem Ursprunge der Seele aus dem Körper" redet, so ist dies keineswegs materialistischen, als ob der Körper die Seele aus sich hervorbrächte.<sup>1</sup>

Bir miffen bereits, daß wir von den zahllosen Attributen teine anderen in gleicher Beise zu erkennen vermögen, als Denken und Ausdehnung, und daß es feine anderen Mobi ber Ausdehnung giebt, als Bewegung und Ruhe, beren bestimmte Proportion bas Wefen bes Körpers ausmacht. Daher ift bas wirkliche Ding, in deffen Idee unfere Seele besteht, unfer Rörper. In bemfelben Dage, als ber Buftand unferes Körpers verändert, b. h. feine Bewegung und Ruhe entweder vermehrt oder vermindert wird, andert fich auch der Buftand unferer Seele. 3hr Befen ift vorftellender Ratur, daber muffen ihre Beränderungen vorgeftellt ober percipirt werden. Diefe Perceptionen find die Gefühle. Es giebt verschiedene Brade der Bewegung und Rube in den Theilen unferes Rörpers und verschiedene äußere Urfachen, welche diefe Beränderungen bervorbringen; daber bie Berschiedenheit ber Gefühle. Das normale Berhältniß von Bewegung und Ruhe, worin die Natur unseres Körpers besteht, tann geftört und wiederhergestellt werden: baber ber Uebergang aus einem Gefühlszuftande in den anderen und die Rudtehr in den normalen, ben wir behaalich empfinden.2

Die Seele kann nicht verändert werden, ohne diese Beränderung und damit sich verändert zu fühlen: daher entspringt aus dem Gefühl nothwendig die Vorstellung des eigenen Zustandes, also eine



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Anhang II (1—12). Sigwart: Ueberf. S. 152—156. — <sup>2</sup> Anhang II. (13—16.) S. 156—158.

reflezive Idee oder Selbsterkenntniß, Ersahrung und vernunstgemäßes Denken. Der unendliche Verstand ist eine unmittelbare Modification Gottes und als solche mit Gott ewig vereinigt; er ist der Inbegriff aller wirklichen Ideen, daher ist jede wirkliche Idee, also auch unsere Seele ein Theil des unendlichen Verstandes, sie ist als ein solcher Theil im Zustande der Vereinigung mit Gott. Da nun unsere Seele erkennt, was sie ist, so vermag sie ihrer Ver= einigung mit Gott inne zu werden. "Daraus", so endet unser Text, "kann der Ursprung ihrer klaren Erkenntniß und Unsterblichkeit beut= lich ersehen werden".<sup>1</sup>

Im Borblict auf die Ausbilbung des Hauptwerks erkennen wir in diesem zweiten Theile des Anhangs eine (noch nicht geometrisch gesormte) Borarbeit für das zweite Buch der Ethik. Im Rückblict auf den Tractat verweisen wir zur näheren Bergleichung besonderss auf diejenigen Stellen, welche von dem Wesen der Seele und dem Verhältniß zwischen Seele und Körper handeln: das ist die Borrede zum zweiten Theil mit den fünfzehn Säzen der ersten Anmerkung und das zwanzigste Capitel mit dem britten Jusap. Es kann die Frage sein, ob die wichtigen Jusäte zu jener Borrede nicht später versaßt sind, als dieser zweite Theil unseres Anhangs. Die Säze zeigen, wie Sigwart treffend bemerkt hat, einen schriftstellerischen Fortschritt. Sie sind in ihrer Darstellungsart unleugdar reifer, in ihrer einleuchtenden Rürze und Ordnung präciser gesaßt und dem Uebergang in die geometrische Form näher gebracht, als der zweite Theil bes Anhangs.<sup>3</sup>

Rach Freudenthals mit vielem Scharffinn aufgewendeten Untersuchung fei der Tractatus brevis weniger ein unreifes Jugendwert, als vielmehr "ein un-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Anhang II. (17.) S. 158.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> In ber "Zeitschrift für Philosophie" (Bb. CVIII. Heft 1. Leipzig 1896) findet sich ein Aufsag (S. 288—282), worin J. Freudenthal unter anderem auch meine im Text enthaltene Analyse und Darlegung des tractatus brevis besämpst. Mit Unrecht sei derselbe als ein einheitliches Sanzes von der Mehrzahl seiner Erklärer angesehen worden. "So wenig zweiselte man an der Einheitlichseit der Schrift, daß einer der namhastesten Darsteller der Geschicht neuerer Philosophie, Auno Fischer, es unternahm, ihren Gedansengang von Capitel zu Capitel dem Texte folgend, treu nachzubilden und seiner glänzenden Darstellungskunst ist es gelungen, ein schenbar folgerichtiges, wohlgestügtes System in den Tractat hineinzudeuten. Das ist eine Leistung, die man bewundern muß, die aber nicht zu rechtfertigen ist."

#### Die Entstehung der Bebre Spinozas.

#### Neuntes Capitel.

## Die Entstehung der Lehre Spinozas.

# I. Der Entwicklungsgang ber Lehre.

Aus der Zeitfolge der Werke läßt sich der fortschreitende Gang der Lehre Spinozas erkennen. Die litterarisch bezeichneten Stadien find: 1. die beiden Dialoge, 2. der Tractatus brevis, 3. der Anhang und die Zusätze, deren wichtigster die Vorrede zum zweiten Theil bes Tractats begleitet, 4. die ersten Schritte zur Ausbildung der Ethik,

fertiger Entwurf" feiner Behre, welchen Spinoza zuerft fluchtig niebergefcrieben, bann burch hinzugefügte Erläuterungen und Ausführungen, burch Anhänge und Dialoge theilweise umgeftaltet und verbeffert habe; endlich habe eine fremde und ungeschidte Band, bie eines eifrigen, aber unverftändigen Anhängers, bieje lofen Stücke zu einem Ganzen verknüpft, theils burch umfassende Anfügungen und Einfügungen (wie 3. B. die der beiden Dialoge am unrechten Orte), theils daburch, daß auf faliche Urt Anmertungen bem Texte einverleibt ober Textesftellen ju Anmertungen heruntergesett worben find. Sieraus fei nun im Baufe ber Beit ein Flidwert voller Compositionsfehler und -mängel, voller Begriffsschwantungen und Widersprüche, voller Doppelfassungen nicht bloß einzelner Gebanken, fonbern ganzer Capitel entstanden. Worin aber jener ursprüngliche, von Spinoza flüchtig niebergeschriebene Entwurf bestanden habe: dies zu beftimmen fei ein "völlig aussichtsloses Unternehmen". Spinoza felbft habe fic nach dem Jahre 1660 um feinen Tr. brevis nicht mehr gefummert, diefer fei in die Sande ber Abschreiber gerathen und allen ben Bufalligfeiten und Irrungen ausgesett worden, welche ben Text verberben.

So ift nach Freudenthal bie Geschichte ber Schidfale bes furgen Tractats, nach welcher es ganz unerklärlich erscheint, daß wir überhaupt noch ein lesbares und verständliches Bücklein vor uns haben und nicht einen von vielen Röchen, barunter auch Sublern, gänzlich verdorbenen Brei. Bäre ber Tr. brevis auf die uns geschilderte Art verfaßt, verunstaltet und bis zur Untenntlichteit verwischt worden, fo fönnte er nicht bazu bienen, die Genefis ber Lehre Spinozas in einer Weife und an einer Stelle zu erleuchten, wie es burch teine andere Schrift geschieht. Dies ist, geschichtlich genommen, bie einzige Bebeutung, welche ihm zukommt. In biefem Sinne habe ich bie Schrift gelesen, verstanden und erklärt, was teiner Rechtfertigung bedarf; auch habe ich bie vielen barin enthaltenen fcriftftellerischen Mängel und Widersprüche weder undemerkt noch ungesagt gelaffen. Solche Mängel und Widersprüche aufzufinden, anzuhäufen, burch bie Runftgriffe ber Darstellung als Ungeheuerlichkeiten erscheinen zu lassen: bas ift kein allzu schwieriges Spiel und ein ficherer Weg, um die Alarheit der Sache zu trüben, baher diefer Weg nicht ber meinige ift. 3ch fage mit Spinoza: «Nam hoc modo rem claram obscuriorem redderemus.»

welche aus der Bergleichung des ersten, geometrisch geformten Theiles des Anhangs mit der Beilage an Oldenburg (1661) einleuchten, 5. Tractatus de intellectus emendatione, 6. die Darstellung der cartefianischen Principienlehre nebst den «Cogitata metaphysica» (1663), 7. der Stand der Ethik im Jahre 1663 (nach den Briefen zwischen Bries und Spinoza), 8. die Dreitheilung und erste Bollendung der Ethik im Jahre 1665, 9. Tractatus theologico-politicus (1665–1670), 10. die Fünstcheilung und letzte Redaction der Ethik (1670–1675), 11. Tractatus politicus (1675–1677).

In biefem Fortgange giebt es feinen Abbruch und barum keine Spoche, wohl aber gewiffe Einschnitte ober Casuren, welche burch die Jahre 1661 und 1665 bestimmt werden, zwischen welche bie erste Ausbildung und Bollendung der Ethik fällt. Der Tractatus brevis ist früher und, wie aus ihm selbst hervorgeht, als ein Lehrbuch für Spinozas Freunde und Schüler in Amsterdam versaßt: baher nehme ich an, daß die Trennung von den letzteren die nächste Beranlassung zu seiner Auszeichnung gab und berselbe wahr= scheinlich in jenem einsamen Landhause an der Straße nach Ouwerkerk niedergeschrieben wurde (1656—1660). Es darf als sicher gelten, daß bie in dem Werke dargestellte Lehre dem Schülerkreise in Umsterdam aus mündlichen Gesprächen bekannt war und Spinoza demnach seinen Standpunkt im Wesentlichen erreicht hatte, als ihn die Synagoge aus= stieß und er genöthigt war, seine Baterstadt zu verlassen.

Beurtheilen wir diesen Entwicklungsgang seiner Lehre durch ihr Berhältniß zu der Lehre Descartes', so ist erstens sestzustellen, daß Spinoza in keinem seiner Werke als Cartesianer im gewöhnlichen Sinn der Schule erscheint. Seine Darstellung der cartesianischen Principien darf nicht als Instanz dagegen gelten; vielmehr ist aus= drücklich und authentisch bezeugt, daß hier der Philosoph seine eigene Lehre nicht vortrug und vortragen wollte, daher nicht einmal der Grad seiner Abhängigkeit von Descartes nach jener gelegentlichen Lehrschrift abgeschächt werden kann. Die brieslichen Aeußerungen Spinozas selbst, wie die in der Vorrede des Werks gegebene Erklä-

<sup>1</sup> Bgl. oben Buch II. Cap. VII. S. 204—205. Cap. VIII. S. 216—217. S. 241 flgd. Wir erinnern uns jener Antwort, die er den Aushorchern gab (Cap. IV. S. 126—128). War es feine Ueberzeugung, daß in einem gewiffen Sinne die Körperlichteit Gottes\_behauptet und die Unsterblichteit der Seele verneint werden könne, so hatte er die cartessaniche Lehre schre rung laffen über Entstehung und Bedeutung der genannten Schrift nicht den mindesten Zweisel.<sup>1</sup> Man hat befremdlicherweise diese Zeug= niffe neuerdings bald zu wenig bald gar nicht beachtet und aus falschen Voraussiezungen allerhand falsche Schlüsse gezogen, wie z. B. daß die Cogitata metaphysica früher verfaßt seien als der tractatus brevis, ober daß Spinoza damals die Willensfreiheit noch bejaht habe u. s. w. Es darf zweitens behauptet werden, daß in keiner litterarischen Form die Abhängigkeit unseres Philosophen von Descartes stärker als in jenem Tractatus brevis hervortritt, der (abgeschen von ben Dia= logen) schon deshalb als das frühste seiner uns bekannten philosophischen Werke zu betrachten ist. Damit stimmt das handschriftliche, ichon angesührte Zeugniß.<sup>2</sup>

# II. Der Urfprung und bie Quellen ber Lehre.

## 1. Der Streit ber Anfichten.

Die Frage nach der Entstehung der Lehre Spinozas fällt dem= nach mit der Frage nach der Entstehung (Quellen) dieses Tractats zusammen. Wenn in dem letzteren der Philosoph noch abhängiger von seinem Vorgänger erscheint als in den solgenden Schriften und diese in ihrem Fortgang eine zunehmende Entsfernung von Descartes erkennen lassen, so scheint nichts natürlicher als die Annahme, daß der Ausgangspunkt und Ursprung der Lehre Spinozas in dem Systeme Descartes' zu suchen ist, daß in seiner Entwicklung es ein erstes, litterarisch nicht beurkundetes Stadium gegeben hat, in welchem er selbst cartesianisch gesinnt war, daß zur Ausbildung seiner eigenen Rehre nichts anderes nöthig war als der einstach, von uns schor er= leuchtete, durch die Lage des cartesianischen Systems selbst gesorderte Fortschritt.

Diese Ansicht wird heute von vielen Seiten bestritten. Es ist kein günstiges Zeichen für die Gegner, daß sie über den wahren Ursprung des Spinozismus unter einander selbst keineswegs einig sind, vielmehr ihre Meinungen nach den verschiedensten Richtungen auseinander gehen. Zwar den mächtigen Sinsluß der Lehre Descartes' auf den Entwicklungsgang Spinozas stellt keiner in Abrede, nur soll dieser Einfluß nicht ausreichen, um den eigenthümlichen Standpunkt unseres Philosophen, den specifischen Charakter seines Systems zu er-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Bgl. oben Buch II. Cap. IV. S. 137-139. - \* Bgl. Cap. VI. S. 199 figb.

flären. Von mehr als einer Seite wird behauptet, daß Spinoza nie= mals Cartefianer war, sondern seine pantheistische Grundanschauung schon gewonnen hatte, als er die Lehre Descartes' kennen lernte, zu welcher letzteren er sich deschalb im Wesentlichen nur kritisch und pole= misch verhalten habe: so urtheilen Schaarschmidt, Sigwart und Avenarius, denen Böhmer beistimmt.<sup>1</sup>

Auf die Frage nun, von wem Spinoza diese pantheistische Grundanschauung, die er zum Studium Descartes' mitbrachte, em= pfangen habe, werben wir nach verschiedenen Richtungen gemiefen: auf die Averroiften und jubischen Philosophen des Mittel= alters, bann auf die Rabbaliften, aus denen ichon Leibnig die beterministische Lehre Spinozas herleiten wollte"; vor allem aber ift neuerdings Giordano Bruno als der Philosoph genannt worden, beffen italienische, in London erschienenen Schriften (1584-1585) Spinoza aller Bahricheinlichkeit nach gekannt und baraus die Brund= anschauung von dem göttlichen All (Natura = Deus) sich angeeignet habe. Daß Bruno mit feiner naturalistischen Alleinheitslehre als ein Vorläufer Spinozas erscheint, daß zwischen beiden Philosophen eine unverkennbare Geiftesverwandtichaft besteht, ift ichon von Jacobi ber= vorgehoben und feitdem oft wiederholt worden.3 Es handelt fich jest nicht um eine folche Parallele, sondern um die genaue und quellen= mäßige Nachweisung, daß Spinoza von Brunos Lehre herkommt und zu Descartes übergeht, indem er die pantheistische Grundanschauung, wie bie enthufiaftische Grundftimmung des Nolaners festhält und baber ben cartesianischen Standpunkt sofort polemisch angreift und in die Mleinheitslehre umbildet.

Der Hauptvertreter bieser Ansicht ist Sigwart, beffen Spuren Avenarius gefolgt ist. Sigwart hat in einer lehrreichen Untersuchung seine Ansicht sorgsältig und umständlich ausgesührt, er hat sie in seinen beiden mit dem Gegenstande beschäftigten Schriften als eine Hypothese vorgetragen und die Grenze der letztern ausdrücklich nicht überschreiten wollen. Daß Spinoza Schriften Brunos gelesen oder gekannt hat, obwohl er sie nie citirt und den Namen Brunos nie nennt, ist sehr wohl möglich und durch Sigwarts Nach-

<sup>1</sup> Böhmer: Spinozana. IV. Philoj. Zeitschr. Bb. LVII (1870). S. 260. Sigwart: Uebers. Proleg. III. 1. S. XLI—XLIV. — <sup>2</sup> Leibniz: Theodicee § 372. — <sup>9</sup> Bgl. Band I. dieses Werks. Sinl. Cap. VI. S. 97—103. weisungen wahrscheinlich gemacht worden. Dagegen ist es dem letzteren nicht bloß wahrscheinlich, sondern gewiß, "daß der Begriff der un= endlichen, allumfaffenden Natur für Spinoza kein erst abgeleiteter Ge= danke, sondern eine Grundanschauung ist; daß wir darin eine Ueber= lieferung erkennen müssen, von welcher Spinoza ausgeht, nicht einen Gedanken, den er erst durch eigene Arbeit gewinnt". Es ist ihm serner gewiß, "daß Spinoza am Ansange seiner Entwicklung sich durchaus polemisch zu Cartesius verhält".

Also konnte Spinoza, wie Sigwart die Sache anficht, die pantheistische Grundanschauung 1) nur im Wege der Ueberliefer= ung erhalten, 2) niemals aus Descartes' Lehre gewinnen, auch nicht im Wege eines solgerichtigen Ideenganges. Es kann nur die Frage sein, von wem er jenen Grundgedanken empfangen hat, den er weder aus eigenem Nachdenken noch durch die Lehre Des= cartes' zu erreichen vermochte? Die Antwort auf diese Frage bleibt hypothetisch. Die bisher wahrscheinlichste Hypothese erklärt: jene Ueberlieferung stammt von Bruno.<sup>1</sup> So steht Sigwarts Ansicht, für deren sichere Behauptungen ich die Beweise umsonst Ansicht, für deren sichere Behauptungen ich die Beweise umsonst gesucht habe. Weder ist mir bewiesen, daß unserem Philosophen die pantheistische Grund= anschauung nur durch Ueberlieferung zukommen konnte, noch daß sie für ihn im Wege ber cartesianischen Lehre unerreichbar war. Bielmehr bin und bleibe ich überzeugt, daß er diese Ansichauung kraft eigenen Nachdenkens aus der cartesianischen Lehre gesunden hat und finden mußte.

Als ein Beweis, daß er nie Cartefianer war, foll ber erste Dialog gelten. Avenarius sieht in diesem Schriftstuck ein Zeugniß, daß Spinoza damals die Lehre Descartes' noch nicht gekannt habe; Sigwart im Gegentheil erkennt, daß Spinoza hier bereits die Lehre Descartes' bekämpste. Darin hat er unzweiselhaft Recht. Wenn er aber sagt: "Das Charakteristische ist, daß Spinoza hier, am Ansange feiner Entwicklung, sich durchaus polemisch zu Cartesius verhält", so sekartes war ein großer Philosoph, bevor er eine Zeile zur litterarischen Darstellung seiner Sehre niedergeschrieben.

Eingeräumt, daß jener erste Dialog die früheste Schrift Spinozas war, so ist der Ansang der litterarischen Thätigteit nicht der

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Sigwart: Uebers. Proleg. III. 1. S. XXXVIII—XLIII.

Anfang der Entwicklung überhaupt, und Spinoza hatte Zeit genug, Cartefianer zu sein und seinen eigenen fortgeschrittenen Standpunkt auszubilden, bevor er anfing, den letzteren schriftlich zu fiziren. Wenn dann Sigwart weiter so fortsährt: "Die cartefianische Lehre wird der Begehrlichkeit in den Mund gelegt und damit als der Ausdruck eines niederen, in der finnlichen Anschauungsweise befangenen Standpunkts dargestellt", so hat er in diesem Punkte thatsächlich Unrecht, denn die Begierde, wie wir oben aussüchrlich gezeigt haben, bekämpft vielmehr den cartesianischen Standpunkt, sogar mit den Wastfen Spinozas, so wenig auch dieser polemische Charakter mit ihrer Rolle übereinstimmt. Es wäre auch eine gar zu versehlte und stumpse Polemik, welche dem Spinoza schwerlich in den Sinn kommen konnte, die Lehre Descartes' als "einen niederen, in der finnlichen Anschauungsweise besfangenen Standpunkt" preiszugeben.<sup>1</sup>

Von einer anderen Seite werden wir belehrt, daß Spinoza zwar Cartesianer war, aber aus dem Nete des Syftems, worin er fich verstrickt hatte, nur durch bie erneute Einwirkung der jubischen Re= ligionsphilosophen des Mittelalters, hauptsächlich des Maimonides, Bersonides (Lewi ben Gerson) und Chasdai Crestas, befreit und ju dem eigenen Standpunkt geführt werden konnte. Die Entwicklung, welche er hier erlebt haben foll, nimmt eine curiose Wendung. Unter dem Einfluß Descartes' giebt er das Judenthum auf; dann, wie er im Cartesianismus feftsit und bie Schranken fuhlt, welche er aus eigener Kraft nicht burchbrechen tann, befinnt er fich eines Befferen und findet, daß die verschmähten Philosophen seines Bolts so übel nicht waren, er ftredt bie Arme nach ihnen aus und entbedt an der Sand ber weisen Rabbiner des Mittelalters den Beg zu feinem Spftem. So wird Spinoza aus einem Cartesianer und jubischen Apostaten, welchen die Synagoge verflucht hat, wieder im eigentlichen Sinn "ein jubischer Bhilosoph". Der Bertreter Diefer Ansicht ift D. Joël in einer Reihe von Abhandlungens, welche im Einzelnen viel Lehrreiches enthalten, aber ben Entwicklungsgang des Philo=

Gifder, Gefc, b. Bhilof. II. 4. Muff. R. M.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Bgl. voriges Capitel S. 241—246. — <sup>3</sup> An diefer Stelle, wo es fich nicht um biblische Fragen und den Tractatus theologico-politicus handelt, nenne ich: des Chasdai Crestas' religionsphilosophische Lehren in ihrem geschichtlichen Einfluß, dargestellt von M. Joël, Rabbiner in Breslau (1866). Desselben Schrift: Jur Genefis der Lehre Spinozas mit besonderer Berückschügung des turzen Tractats u. s. f. (1871).

sophen in der Absicht, ihn für das Judenthum zu retten, als einen Bictzack erscheinen lassen, worin der angehende Lalmudist wegen seiner frevelhaften Meinungen von der Synagoge verstoßen wird und dann als Philosoph auf dem Umwege durch Descartes zu den Rabbinern zurücktehrt. Wir haben in Spinozas Lehre kein System aus einem Guß, sondern ein Flickwerk aus Lappen.

Daß Spinoza die jüdischen Gottesgelehrten und Scholastiker, bie hochangesehenen mittelalterlichen Rabbiner und Commentatoren der Schrift studirt hatte und wohl in ihnen bewandert war, ist eine aus seiner Jugendgeschichte bekannte Thatsache; Joël hat das anerken= nenswerthe Verdienst, die fortwirkenden Eindrücke dieser Studien in den Schriften des Philosophen sachtundig und aufmerksam versolgt und in einer Reihe einzelner Stellen nachgewiesen zu haben. Wenn man sich Spinozas an der jüdischen Theologie geschulten Bildungs= gang vergegenwärtigt und seine Werke lieft, so kann man sich nicht genug wundern, wie selten man den Reminiscenzen des jüdisch=orien= talischen Stils begegnet und bis zu welchem Grade sich bieser Geist von den ihm anerzogenen Eindrücken in seiner Denk= und Schreibart befreit hatte.

Aber Joël will den Einfluß judischer Theologen keineswegs auf die Reminiscenzen, welche aus feiner Jugendzeit "im Ropfe Spinozas hängen geblieben", eingeschränkt wiffen, sonbern er behauptet, daß in feiner späteren, von Descartes abhängigen Periode jene judischen Religionsphilosophen geradezu die Leitsterne wurden, welche ihm den neuen Weg feiner Lehre erleuchteten. Wir reden jest nicht von dem theologisch=politischen Tractat, worin es sich um bib= lische und exegetische Untersuchungen handelt, die naturgemäß mit Spinozas jüdisch-theologischen Studien zusammenhängen. Wenn Joël bemerkt, daß "bie Abfaffung biefer Schrift geradezu den Besitz einer wenn auch nicht umfänglichen, boch ziemlich ausgewählten jubischen Bibliothet voraussetzte", jo wollen wir nur beiläufig unser Be= fremben ausdrücken, bag von einer folchen Bibliothet in bem Rach= laß bes Bhilosophen nichts zu finden war, auch nichts in den Briefen Schullers." Bir haben es hier mit dem Ursprunge ber Lehre Spinozas zu thun, mit den Quellen des Tractatus brevis, welche Joël in den jübischen Religionsphilosophen und hauptsächlich in Creskas' Bert "Gotteslicht" (Or Abonai aus dem Jahre 1410) entdedt haben will.

<sup>1</sup> Joël: Bur Genefis u. f. w. S. 6. - 2 S. oben S. 195-196.

**2**58



Spinoza, so werden wir belehrt, machte in seiner cartesianischen Periode die Ersahrung, daß in dem Eiser, die Philosophie vor jedem Widerstreit gegen die Religion zu bewahren, Descartes selbst und seine eigenen christlichen Freunde weit befangener waren, als die berühmten Religionslehrer seines Bolks. "Ich habe dem Spinoza", sagt Joël, "nicht ins Herz geblickt, aber wie vieles blieb unausge= sprochen in demselben! Was mochte in ihm vorgehen, als Männer, wie Oldenburg und Blyenbergh, ihm mit Fragen zusesten, in Beziehung auf welche er sich sagen mußte, daß Männer aus der Schule des Maimonides nicht eine gleiche Befangenheit zu erkennen gegeben hätten 1"

ähnliche Erfahrungen sollen es Diese und also gewesen fein, welche nach Joël den Philosophen vermocht haben, die Rückkehr zu den Rabbinern anzutreten. Man braucht Spinoza nicht ins Herz ju feben, sondern nur auf die Data jener Briefe zu achten, worin Die befangenen Einwürfe der genannten Manner enthalten waren, um sogleich zu erkennen, daß damals feine Lehre schon in ihrer fufte= matischen Form feststand, denn eben diese war es, die man angriff. Solche Erfahrungen können daher unmöglich den Umschwung veranlaßt haben, welcher den Philosophen zu den Rabbinern zurück und burch bieje auf ben Weg zu seiner neuen Lehre führte. Dies heißt, bie Sache, welche man erklären will, in ihrer ganzen Fertigkeit vor= aussjetzen. Damals hatte Spinoza ben neuen Weg nicht erft zu suchen, fondern bereits das Ziel desselben erreicht.

Spinoza war auch nicht ber Mann, welchen Erfahrungen fo gewöhn= licher Art, wie die angeführten, dazu bringen konnten, seinen Weg zu ändern. War er Cartesianer, so muß er in der Lehre des Meisters selbst die Bedingungen und Antriebe gefunden haben, welche ihn nöthigten darüber hinauszugehen. Dieser Ansicht ist im Eingange seiner Abhandlung auch Joël. Descartes hatte in seinen Diarien, einer der frühsten Aufzeichnungen, welche erst seit zwanzig Jahren der Welt bekannt ist<sup>2</sup>, die Bemerkung hingeworfen: "Drei Wunder hat der Herr gemacht: die Schöpfung aus Nichts, den freien Willen und den Gottmenschen". Spinoza konnte diese drei hauptwunder so wenig als irgend ein anderes Wunder anerkennen, denn er verneinte die Realität des Irrationalen;

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Joël: Jur Genefis u. f. f. S. 9. — <sup>2</sup> Vgl. Band I biefes Werks. Buch I. Cap. II. S. 173 – 176.

er begriff bie Welt als eine nothwendige Folge aus bem Bejen Got= tes, er verwarf bie Willensfreiheit, und ber Gottmensch im buchstablichen Sinn (die Modus gewordene Substanz) erschien ihm als bie Quadratur bes Cirkels. 3m allegorischen Sinn, ber bas Bunder ausschließt, ließ er ben Sohn Gottes, bie ewige Beisheit ober Liebe Gottes im Menschen nicht bloß gelten, sondern fand biefen Begriff bes Gottmenschen erfüllt in ber Person Jesu. Das nennt man nicht eine Rudtehr zum Judenthum. Aber gleichviel, es möge bie Ber= neinung jener drei cartesianischen Hauptmunder im Tractatus brevis enthalten fein. Um die Differenz zwischen diefer Schrift und ber cartefianischen Lehre furz zu bezeichnen, hatte Trendelenburg jene Bemerkung aus dem Tagebuche Descartes' zur Orientirung gebraucht. "Cartefius hatte diefe brei mirabilia, wenn auch nicht ausbrücklich bas britte, zur ftillschweigenden Voraussetzung seiner Philosophie. Aber ber Tractat bringt fie hinter fich." 3ch halte diefe Art der Orientirung nicht für zwedmäßig und ben Sat, daß Descartes bie Annahme jener Bunder jur ftillichmeigenden Boraussetung feiner Lebre gemacht habe, für falich.

Man muß die Grundlagen der Lehre Descartes' nicht in einer hingeworfenen Bemerkung seines Diariums suchen. Es ift nicht richtig, daß die Bejahung der Willensfreiheit bei ihm "eine ftillschweigende Boraussezung" war, ba fie eine so michtige und ausführlich begründete Stelle in feiner Erkenntniglehre einnimmt. Aber Joël, indem er sich an das Trendelenburgische Citat hält, geht weiter. "Für Spinoza waren gerade fie (die drei Wunder) bie Antriebe zum Sinausgehen über Cartefius und zum Empor= bringen zu feiner originalen Weltanschauung."s Unmöglich tann ein cartesianisches Wort, von dem Spinoza gar nichts wußte und wiffen konnte, ber Beweggrund gewesen sein, welcher ihn über die car= tefianische Lehre hinausführte. Die Antriebe, die unseren Philosophen nöthigten, das Syftem Descartes' zu burchbrechen, find in den urfundlichen und grundlegenden Schriften bes letzteren zu suchen, welche Spinoza studirt hat, vor allem in der Principienlehre, die Spinoza felbft, als er icon barüber hinaus mar, einem Schüler vorgetragen, ben er nicht in die eigene Lehre einführen wollte. Er überlieferte



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Trenbelenburg: Hift. Beitr. III. S. 356 figb. — <sup>2</sup> Joël: Bur Genefis u. f. w. S. 1.

dem noch unreifen Schüler die Philosophie, welche die Vorstufe zu ber seinigen bildete und für ihn selbst der Weg zu diesem Biel ge= wesen war. So mußte er sie durchdrungen haben, um sie überhaupt lehren zu wollen.

Seine Darftellung ber cartefianischen Principien beweift keines= weas, daß Spinoza damals Cartefianer war, im Gegentheil; wohl aber gilt sie mir als ein sprechender Beweis, daß er Car= tesianer gewesen sein muß. Man lehrt am ehesten, was man völlig burchbrungen hat, und man hat eine Lehre nie vollkommener burchdrungen, als wenn man fie innerlich ganz erlebt und aus= gelebt hat. Warum hat Spinoza jenem Schüler nicht die Lehre Giordano Brunos vorgetragen oder, wenn diefe zu gefährlich und hoch war, die des Chasdai Crestas? Als Spinoza die Lehre Des= cartes' felbft lehrte, verhielt er fich bazu, wie Fichte auf dem Stand= punkt seiner Biffenschaftslehre zu Rant, ober Schelling auf bem Standpunkt feiner Identitätslehre ju Fichte. Wenn wir von bem letzteren nur die Schriften hätten, worin er Rant bekämpft: würde man recht thun zu schließen, daß er nie Rantianer war, oder, wenn er es war, daß ihm ich weiß nicht wer die Füße gesetzt haben muß, um ben Beg zu fich fclbft zu finden? Und abnliche Schluffe find es, welche heutzutage ben Ursprung der Lehre Spinozas außerhalb Descartes ausfindig machen wollen.

Es find also weder die Erfahrungen christlich=dogmatischer Be= fangenheit noch auch bie Berwerfung jener brei cartesianischen Mira= bilien gewesen, woraus in der Richtung Spinozas der Umschwung hervorging. Aber die Antriebe dazu lagen (nach Joöl) in der car= tefianischen Lehre; Spinoza hatte hier seinen Ausgangspunkt, er sah bie zu durchbrechenden Schranten, die zu lofende Aufgabe, aber um felbft ben Weg zum Biele zu finden, bazu mar er nicht geiftesftart und gebankenreich genug, sonbern mußte von jubischen Bottesgelehrten schrittweise gegängelt werben. Maimonides und Lewi ben Gerson griffen ihm von der einen, Chasdai Crestas von der andern Seite unter bie Arme. Des Maimonides "Führer der Berirrten" (More Nebuchim) und Creskas' "Gotteslicht" bienten ihm zur Leuchte. 3mar waren diefe Führer selbst keineswegs unter sich einig. Creskas bekämpfte den Maimonibes. Diefer lehrte bie Uebereinftimmung zwischen ber alt= testamentlichen Offenbarung und ber ariftotelischen Philosophie, jener verwarf den peripatetischen Rationalismus und behauptete die Un= erkennbarkeit bes göttlichen Wesens; Spinoza verwarf die Grundsätze beider; doch foll dies ihn nicht gehindert haben, im Einzelnen vieles von beiden zu profitiren und namentlich von Creskas die ersten Anregungen zum Ausbau seiner eigenthümlichen Lehre zu empfangen.

Ein sonberbarer Anblick, einen Mann, wie Spinoza, von zwei anderen geführt zu sehen, benen er in der Hauptsache widerstreitet, und welche selbst in der Hauptsache uneinig sind! Indessen er braucht Hülfe gegen die brei cartesianischen Mirabilien. Die Parole heißt: keine Schöpfung aus Nichts, keine Willensfreiheit, kein Gottmensch! Gegen den letzten hilft die verschmächte jüdische Religion, die nur einen Gott, aber keinen Gottmenschen kennt. Gegen die Schöpfung aus Nichts hilft Maimonides, der zwar den zeitlichen Anfang der Welt vertheidigt, aber als Aristoteliker gute Gründe dawider an die Hand giebt, hilft Gersonides, der die Ewigkeit der Materie behauptet, hilft vor allen Creskas durch seine Behre von der Identität des göttlichen Verstandes und Willens, von der Identität des göttlichen Willens und Welfens, der Freiheit und Nothwendigkeit in Gott, wonach die Welt als eine nothwendige und ewige Schöpfung des göttlichen Willens und Folge des göttlichen Wessens erscheint.

Eben barum empfängt Spinoza zur Berneinung ber mensch= lichen Willensfreiheit von Creskas nicht bloß die willkommenste Hülfe. sondern die völlige Erleuchtung. Es ist die Frage nach dem Ver= hältniß der göttlichen Allwissenheit (Vorherwissen und Vorherbesteitmmung) und der menschlichen Preiheit. Es giebt zur Lösung drei mögliche Standpunkte: entweder man bejaht beide und sucht ihre Vereinbarkeit zu beweisen, oder man erkennt ihre Unvereinbarkeit und sucht die menschliche Freiheit zu retten, indem man die göttliche Allwissenheit auf die Gattungen einschränkt, um dem menschlichen Einzelwillen Raum zu schaffen, oder man verneint die menschliche Freiheit, um die gött= liche Allwissenheit und Vorherbestimmung in ihrem ganzen unein= geschränkten Umfange behaupten zu können. Den ersten Standpunkt vertritt Maimonides, den zweiten Lewi ben Gerson, den dritten Creskas.

Ift alles durch Gott bestimmt und deshalb nothwendig, so giebt es keine von ihm unabhängige Ursachen, er wirkt auch durch die mittelbaren ober veranlassenden Ursachen (wie wenn der Wind die See austrocknet); es giebt dann kein bloß mögliches Geschehen, das auch anders sein könnte, keine freien Handlungen des Menschen; man nennt unser Thun freiwillig, wenn es ohne Gesühl des Zwanges stattsindet.

unfreiwillig, wenn der Zwang empfunden wird. Unter die Ursachen gehören auch die göttlichen Gebote, unter die Wirkungen die göttlichen Strafen, fie find die nothwendigen Folgen schlechter Gesinnungen. Auf die Frage: "Warum werbe ich für solche Gesinnungen gestraft?" würde Creskas antworten: "Warum wirst du verbrannt, wenn du im Feuer stehst?" "Niemand kann zweiseln", sagt Joël, "daß Spinoza hier die erste Anregung zum Ausbau des charakteristischsten Theiles seines Systems gesunden." Und an einer anderen Stelle: "Man wird schwerlich etwas vermissen, was zur Erkenntniß des Ursprunges von Spinozas Ansicht über den menschlichen Willen dienen kann".<sup>1</sup>

Es ist im Sinne Spinozas zu erwiedern, daß 1) kein Theil seines Systems charakteristischer ist als ein anderer (es giebt keinen "charakteristischsten Theil") so wenig etwa dieser mathematische Satz charakteristischsten Theil") so wenig etwa dieser mathematische Satz charakteristischsten Theil") so wenig etwa dieser mathematische Satz charakteristischen Theil") so wenig etwa dieser mathematische Satz charakteristischen Theil") so wenig etwa dieser mathematische Satz charakteristischen Des letzteren begründet sein müssen und nicht der eine daher, der andere dorther entlehnt und von außen her aufgenommen sein fann; 3) daß endlich der Determinismus des Creskas und der des Spinoza keineswegs dieselbe Sache sind. Die Nichtigkeit unseres freien Willens beruht bei Creskas auf der Bejahung der absoluten göttlichen Causalität, deren Erkennbarkeit verneint wird, denn selbst die Einheit Gottes ist bei ihm kein Object der Erkenntniß, sondern der Offenbarung; dagegen gründet sie Spinoza auf die klare Erkenntniß der göttlichen Causalität, aus welcher Einsicht die Bejahung berselben unmittelbar hervorgeht.

Daher ift unfere Bereinigung mit Gott, bas Durchbrungensein von ihm, die Liebe Gottes ein Justand, welcher bei Crestas unabhängig von der Erkenntniß besteht, während er bei Maimonides sich auf die letztere gründet und bei Spinoza mit ihr zusammensällt, weil er un= mittelbar aus ihr solgt. Ich sehe nicht mehr einen Gedanken Spinozas, sondern eine unmögliche Zwitterbildung vor mir, wenn ich mir seinen «amor Dei intellectualis» so erklären soll, daß der «amor» von Ereskas und «intellectualis» von Maimonides herrührt. Wörtlich so will Joël die Entstehung dieser Lehre Spinozas erklären: "Von Chasdai stammt die «Liede», von Maimonides das Beiwort «intellectual»".<sup>2</sup>

Gottes Dasein ist nach Creskas durch Beweise, dagegen seine Einheit, Unkörperlichkeit, schöpferische Wirksamkeit, Güte und Liebe

Joël: Chasbai Crestas. 6. 53 flgb. Jur Genefis der Lehre Spinozas. 6. 54.
- 2 Derfelbe: Spinozas theologifc-politifcer Tractat u. f. w. Borwort. 6. X.

nur durch Offenbarung und Prophetie erkennbar. Nach Creskas macht bie Liebe, um es mit Joëls Worten zu sagen, "die wahre Seligkeit Gottes", "fie ist eine wesenhafte Eigenschaft Gottes ober richtiger sein Wesen".<sup>1</sup> Spinoza lehrt, wie wir gesehen haben, schon im Tractatus brevis das Gegentheil<sup>s</sup>, er verneint die Möglichkeit der Liebe in Gott, daher sein Gottesbegriff wie sein «amor Dei», auch abgesehen von dem intellectuellen Charakter des letzteren, unmöglich nach dem Vorbilde der Lehre des Creskas entstanden sein kann.

Der peripatetische Beweis für das Dasein Gottes lautet in ber herkömmlichen Formel: "Wenn es keine erste Urfache gabe, fo würde die Reihe ber Urfachen ins Endlofe geben, mas unmöglich ift". Barum unmöglich? fragt Creskas. Die Unmöglichkeit ber endlosen Caufalreihe ift eine unbewiesene und falsche Voraussehung. Bielmehr foll der Beweiß fo geführt werben: wenn teine erste Urfache ift, fo giebt es nur Wirkungen, beren teine durch fich besteht, dann ift in ber natur nichts, das nothwendig eriftirte. Dies zu behaupten ift ungereimt, daher gilt bas Dafein ber erften Urfache als eines ichlechthin nothwendigen Befens. In Rudficht auf biefen Beweis hat Spinoza in feinem Briefe an L. Meyer, wo er von dem Begriffe des Unendlichen handelt, ben Chasdai citirt. Die Art, wie er ihn anführt, zeigt nicht, daß er feinen Standpunkt näher gekannt hat, noch weniger, baß er zu ihm als seinem Leitstern emporblickte: er bezeichnet ihn als einen der alten Peripatetifer im Gegensate zu ben neueren, mahrend boch Creskas ein Begner ber Peripatetiker war; er nennt ihn «Judaeum quendam, Rab Ghasdai vocatum.s So redet man nicht von einem Mann, bem man seine geiftige Erleuchtung verdankt. Descartes war für Spinoza kein Quidam.

Als Spinoza in einem der letzten Briefe an Oldenburg feinen Begriff der göttlichen Immanenz rechtfertigt, carakterifirt er die Lehre, daß alle Dinge in Gott leben, weben und find, als eine folche, die keineswegs neu sei, sondern schon in Paulus, vielleicht auch in allen Philosophen des Alterthums, ja sogar ("ich wage es zu sagen") in allen Hebräern der alten Zeit ihre Vertreter gesunden habe; er fügt bei den letzteren hinzu: "So viel sich aus gewissen, freilich vielsach gefälschten Ueberlieferungen vermuthen läßt".<sup>4</sup> Die Stelle deutet offenbar

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Derselbe: Chasbai Crestas. S. 82-36. — <sup>2</sup> S. vor. Cap. S. 239. — <sup>2</sup> Ep. XXIX. — <sup>4</sup> Ep. XXI. Bgl. oben Cap. V. S. 152-155.

auf mündliche Ueberlieferungen und beweift, daß die Quelle, woraus er seine eigenthümliche Immanenzlehre geschöpft hat, so wenig bei den Hebräern zu suchen ift als bei Paulus und den griechischen Philosophen. Auch ift sich Spinoza in dieser Uebereinstimmung seiner Differenz sehr wohl bewußt, denn er sagt ausdrücklich: "Ich behaupte die Immanenz Gottes mit jenen, wenn auch auf andere Art (licet alio modo)".

In einem Scholion seines Hauptwerks äußert der Philosoph, daß ihm bei dem Lehrbegriff, welchen er an dieser Stelle erläutert, eine gewiffe Uebereinstimmung mit den Behauptungen einiger Hebräer vorschwebe. Er lehrt die Identität des Denkens und der Ausdehnung in Gott, daher die Identität von Seele und Körper in den einzelnen Dingen: "Die Ordnung und der Zusammenhang der Ideen ist eines mit der Ordnung und dem Zusammenhang der Ideen ist eines mit der Ordnung und dem Zusammenhang der Dinge". "Dies scheinen Einige unter den Hebräern wie durch Nebel gesehen zu haben, die nämlich behaupten, daß Gott, der göttliche Berstand und die von ihm erkannten Dinge eines und daffelbe seine."<sup>1</sup> Die Stelle zielt auf gewiffe jüdische Peripatetiker, insbesondere Maimonides. Es war, glaube ich, nicht die Art Spinozas, die Quellen seiner Gedanken in der Rebelregion zu suchen.

Nehmen wir dazu, was der Philosoph über die Rabbalisten äußert und wir schon an einem früheren Orte angesührt haben: "Ich habe einige dieser Schwäher gelesen und kennen gelernt und mich über ihren Unsinn nie genug verwundern können"<sup>3</sup>, so ist es einem solchen Ausspruch gegenüber eine baare Unmöglichkeit, in den kabba= listischen Schriften die Quelle der pantheistischen Lehre Spinozas zu suchen. Um kein Dualist zu sein oder zu bleiben, braucht man noch lange kein Rabbalist zu werden.

Der Versuch, ben Spinoza zu einem specifisch jüdischen Philosophen zu machen, ift nicht erst von heute, er ist zu ver= schiedenen Beiten angestellt worden und, wie ich glaube, nicht ohne Tendenz entstanden. Schon am Ende des 17. Jahrhunderts er= schien Joh. G. Wachter mit seiner Schrift: "Der Spinozismus im Jüdenthumb" (1699); auch Leibniz in seiner Theodicee wollte, wie wir wissen, in der fabbalistischen Litteratur die Wurzel des spino= zistischen Determinismus nachweisen. In einer Zeit, wo Spinoza der Horror der Welt war, wollte man ihn von der großen Heerstraße der

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Eth. II. Prop. VII. Schol. — <sup>2</sup> Tract. theologico-politicus. Cap. IX. 5. oben Cap. IV. S. 125 figb. 3u vgl. Cap. III. S. 111 figb.

Philosophie abseits bringen und ließ ihn auf der Wildbahn und den Irrwegen der Rabbala schweisen.

Der verschrieene Atheist sollte nicht ber Nachfolger Des= cartes' sein. Reimmann in seinem "Bersuch einer Einleitung in die Historie ber Theologie" u. s. w. (1717) sprach diese Abssicht geradezu aus. Es sei herkömmlich, Spinozas Lehre aus ber cartesianischen herzuleiten, als ob die letztere jene gottlosen Irrthümer verschuldet; diese Ansicht sei falsch, "vielmehr müsse mach die Rechnung machen, daß den Spinoza die kabbalistische Theologie der Juden in jenen Irrgarten geleitet habe". Raum war der theologisch-politische Tractat erschienen, so singen bekanntlich die Cartesianer sogleich an, ihre Hande in Unschuld zu waschen. Diese Tendenz hat sortgewirkt. Alls man von Spinoza redete "wie von einem todten Hunde", such als ein Gewächs des Judenthums zu isoliren. Aber die Zeiten haben sich geändert.

Aus dem horror der Welt ift Spinoza feit Leffing und Jacobi ein Object der Bewunderung und Berehrung geworben. Seitdem haben jubische Schriftsteller es bedauerlich gefunden, daß einft ihre Glaubens= genoffen biefen gefeierten Mann verflucht und ausgeftogen haben; jett munschten sie ihn wieder zu einem ber ihrigen zu machen, damit er feine Ruhmestränze als "judischer Philosoph" trage. 3ch fage nicht, baß eine folche Tenbeng jede folgende, auf die judischen Quellen ber Lehre Spinozas gerichtete Untersuchung beherrscht hat. Auch nicht= jubische Gelehrte haben in diefer Richtung geforscht. Und es fann ber entwicklungsgeschichtlichen Betrachtung nur willkommen fein, wenn bie fortwirkenden Spuren ber Jugendbilbung Spinozas in feiner Lehre so weit und so genau wie möglich versolgt werben. Nur soll man aus Spuren biefer Art, bie fich in ben Schriften bes Philo= sophen noch hie und da bemerkbar ausprägen, nicht die Quellen feiner Lehre machen und bie lettere fo ansehen, als ob fie ein zu= fammengeftudeltes, aus Entlehnungen entstandenes Flidwert mare, beffen Bestandtheile Spinoza zuerft weggeworfen und bann wieber zufammengelefen habe.

Bu biefen hier erörterten, einander widerftreitenden Ansichten über die Entstehung der Lehre Spinozas, als deren Hauptvertreter Sigwart und Joël gelten dürfen, fügen wir eine dritte, die zwar von den Untersuchungen des ersteren abhängt und deren Resultate

vorausseht, aber zugleich weiter geben und den Entwicklungsgang Spinozas bergeftalt conftruiren will, daß barin "brei Phafen" als "volltommen verschiedene carafteriftische Formen" unterschieden werben. beren jede ihren eigenthünslichen Ausgangspunkt hat, und beren teine im eigentlichen Sinn cartesianisch sein foll. 3ch meine jenen Berfuch, ben R. Avenarius in feiner Schrift "Ueber die beiben erften Phajen bes Spinozijchen Pantheismus und bas Berhältniß der zweiten zur britten Phase" gemacht hat. Nach ihm ift Spinoza nie Cartefianer gewesen, sondern er war "tabbalistisch=theosophisch angeregt", als er die Schriften Giordano Brunos tennen lernte und beffen Pantheismus annahm: die Lehre von der Alleinheit der Natur. Darin beftand feine erste Bhafe: "Naturalistische Alleinheit". Er war Pantheist, als er Descartes' Berte zu ftudiren begann und von ber Methode ber cartesianischen Lehre, insbesondere ihrer ontologischen Botteserkenntniß geseffelt wurde. Jest bildete er feinen ersten Stand= punkt um und gelangte zur "zweiten Bhafe" feiner Entwidlung, die uns als "theistische Alleinheit" bezeichnet wird; zuletzt tam die britte Bhafe", worin bie Gleichung zwischen Gott und Belt, biefes eigentliche Thema ber Lehre Spinozas auf ben Begriff ber Substanz gegründet wurde: "Substantialistische Alleinheit". Diese brei Ent= widlungsformen find litterarisch beurfundet. Für die tabbalistisch= theosophische Unregung giebt es tein Beugniß, benn daß er nach feinem eigenen Ausspruch "einige tabbaliftische Schmäter gelesen hat und über ihren Unfinn fich nicht genug verwundern konnte", darf schwerlich als ein Beugniß ber Anregung gelten. Die Urtunde ber erften Phafe feien die beiden Dialoge, die der zweiten der Tractatus brevis, die der britten in ihrer vollendeten Form die Ethik.1

Dabei wird vorausgesest 1. daß die Dialoge "von dem Tractat gänzlich losgelöst" und als Ausdruck" "einer völlig selbständigen Phase" betrachtet werden dürfen, 2. "daß Spinoza in den Dialogen von Descartes durchaus nicht abhängig erscheint". Also müssen biese Ge= spräche auch in einer Zeit versaßt sein, wo Spinoza die Werke Des= cartes' überhaupt noch nicht kannte. Avenarius sollte diese dritte Boraussezung nicht zweiselchast lassen, sondern mit gleicher Sicherheit als die beiden anderen behaupten." Denn es ist undenkbar, daß es

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Avenarius: Ueber die beiden ersten Phasen u. s.w. S. 1–11. — \* Ebendas. Borw. S. VI—VII. § 6. S. 18flgd.

in der Entwicklung Spinozas einen Zeitpunkt gegeben habe, worin er die Lehre Descartes' kannte, aber nicht im mindeften von derfelben abhängig war.

Jene Annahme nun, auf die Avenarius feine Conftruction der "brei Bhasen" gründet, find fämmtlich hinfällig. 3ch will davon nicht reben, daß es einen fast komischen Einbruck macht, eine ganze Entwicklungsperiode Spinozas fo armfelig documentirt zu fehen, wie burch jene kleinen und unfertigen Dialoge. Aber mit welchem Recht will man diefe aus dem Zufammenhange herausreißen, worin wir fie finden, und ganzlich von bem Berte loslöfen, in bas fie ab= fichtlich an einer motivirten Stelle eingefügt find? Es fei benn, bag man ihre Einschiebung durch eine fremde und völlig unfundige Band bewiese, ober daß man aus inneren Gründen zeigte, wie grund= verschieden von dem Tractat biefe Gespräche ihrer ganzen Richtung nach find. Dies wurde ber fall fein, wenn Spinoza bier von ber cartefianischen Lehre wirklich ganz unberührt und unabhängig wäre. Nun haben wir bereits ausführlich bargethan, daß vielmehr das Begen= theil stattfindet. Schon in dem ersten Dialog wird die Lehre Des= cartes' bekämpft, also gekannt; fie wird bekämpft gerade in dem haupt= punkte, welcher bie Differenz zwischen Spinoza und Descartes ausmacht: in dem ihr eigenthümlichen Dualismus zwischen Gott und Welt, in ihrer Entgegensehung der unendlichen Substanz und ber endlichen Substanzen, welche in denkende und ausgedehnte zerfallen.1 Spinoza ift in der hauptsache in seinen Gesprächen eben fo abhängig und eben fo unabhängig von Descartes als in feinem Tractat. Darum halte ich die Conftruction einer erften vorcartesianischen, in den Dialogen beurkundeten Bhase für eine Fiction.

Und worin soll ber Inhalt jener drei Phasen, wie Avenarius dieselben ausführt, bestehen? Bezeichnen wir ohne mißverständliche Ausdrücke die Sache so kurz und einsach wie möglich: das Thema der ersten Phase heißt: "Natur — Gott", das der zweiten: "Gott — Natur", das der dritten: "Substanz — Gott oder Natur". Die Gleichung zwischen Gott und Welt bildet das Grundthema der ganzen Entwicklung. Den ersten Ausgangspunkt macht der Begriff der Natur, den zweiten der Begriff Gottes, den britten der Begriff der Substanz: Avenarius nennt diese Ausgangspunkte die drei "Substanzenster".

<sup>1</sup> Bgl. vor. Cap. S. 242-247, befonbers S. 244.

-----

Digitized by Google

Die Natur ift unenblich, Gott absolut vollkommen, die Substanz Ursache ihrer selbst: Avenarius nennt diese Bestimmungen die drei "Prädicatsgrundbegriffe". Es zeigt sich bei näherer Betrachtung, daß diese "Prädicatsgrundbegriffe" einander gleich sind (Unendlichkeit = Boll= kommenheit = Sein durch sich selbst); es wird gesolgert, daß auch die "Subjectsgrundbegriffe" einander gleich gesetzt werden müffen (Natur = Gott = Substanz), was ein bedenklicher positiver Schluß in der zweiten Figur sein würde, wenn nicht die Prämissen übentliche Urtheile wären und deshalb die reine Umkehrung erlaubten. Dadurch wird der ersten Phase hieß: "Natur = Gott"; wir kehren das Ihema der ersten Phase hieß: "Natur = Gott"; wir kehren das Urtheil um und haben das Thema der zweiten Phase: "Gott = Natur"; wir sehen "Gott oder Natur" gleich der Substanz und gewinnen das Thema der britten.

Ich kann mich nicht überreden, daß die conversio simplex eines Urtheils in dem Entwicklungsgange eines Philosophen Epoche macht; daher erscheinen mir jene drei Phasen keineswegs als "drei völlig verschiedene charakteristische Entwicklungsformen des pan= theistischen Grundgedankens Spinozas", "als drei verschiedene Darftellungen seiner philosophischen Weltanschauung", "als drei wesentlich verschiedene Lössungen seines Grundproblems", — um so weniger als nach Avenarius selbst jene charakteristischen Unterschiede nur "relativ" sind. "Denn jede Phase ist zweiten Phase charakterististeristist auch die beiden andern. Bei dieser bequemen Art des Ueberganges aus einer Phase in die andere vermag ich in diessen Entwicklungsgange Spinozas auch keinen "gewaltigen Proceß" zu erkennen, der sich nur langsam habe vollziehen können.<sup>1</sup>

Ich betrachte den Entwicklungsgang unferes Philosophen so, daß seine Grundanschauungen sich nicht verändern, sondern in der Haupt= sache schon im Tractatus brevis (die Dialoge eingeschlossen) seitstehen, und die großen Schwierigkeiten, welche den Fortschritt verlangsamt haben, in der Ausgestaltung und Vollendung der geometrischen Kunst= form des Systems enthalten waren.<sup>9</sup> In dieser methodischen Aus= bildung seiner Lehre war Descartes wenn nicht sein Vorbild, doch sein Wegweiser, und zwar er allein. In seiner pantheistischen Grund=

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Avenarius: § 1-2. S. 5. § 3. S. 9-11. - <sup>2</sup> S. oben Cap. VII. S. 212-214.

anschauung erscheint Spinoza als der Gegner Descartes'. Nun ift die Frage, ob er zu diesem ihm eigenen Grundgedanken auf dem Wege der cartesianischen Lehre gelangt ist oder ihn schon hatte, bedor er die letztere kennen lernte?

2. Die Lösung ber Frage.

Benn Spinoza seine pantheistische Grundanschauung nicht aus eigenem Bedürfniß und aus eigenem, an ber cartefianischen Lehre ge= schulten Rachdenken gewonnen, sondern wo anders her entlehnt und fich angeeignet hat, fo befrembet uns zunächft ber Umftand, daß dieser Thatjache, die dann in seinem Leben entscheidender und wichtiger fein mußte als das Studium Descartes', nirgends in feinen Berten noch in den nachsten und werthvollften biographischen Beugniffen gedacht wird. Es ist überall nur von Descartes und dem Einfluß feiner Bhilosophie die Rebe. Die herausgeber der nachgelaffenen Berte berichten, daß Spinoza nach vieljährigen theologischen Studien, von ber neigung zur Philosophie ergriffen und von glubendem Biffens= burfte beseelt, in den Werken bes erhabenen Descartes den mächtigften Beiftand gejunden habe, um ein felbftändiger Denker zu werben. Colerus bekräftigt dieses Zeugniß. Spinoza sei lange mit sich zu Rathe gegangen, wen er zu seinem Führer auf dem Wege der freien Erforschung ber Dinge wählen folle, ba feien ihm endlich bie Schriften Descartes' in die Sande gefallen, welche er mit der größten Begierde gelesen, entzückt von dem Grundsatz und der Methode des Karen und deutlichen Denkens. Er felbst habe später oft genug erklärt: was er an philosophischer Erkenntniß besitze, verdankte er dem Studium biefer Berte.1

Der Lefer wolle sich erinnern, daß Spinozas Freund L. Meher die Darstellung der cartesianischen Principienlehre herausgab und in der Vorrede nichts gesagt hat, was unser Philosoph nicht gedilligt. Nun wird hier die mathematische Methode als der beste und einzige Weg geschildert, um die Wahrheit zu erforschen und zu lehren: "in der Anwendung dieser Methode auf die Philosophie haben sich viele vergeblich bemüht, dis endlich Rens Descartes, jenes hellste, alle überstrahlende Gestirn unseres Jahrhunderts, erschien, der erst in der Mathematik selbst eine neue Methode ersand, dann die unerschütter=

<sup>1</sup> Bgl. oben Cap. IV. S. 119-121.

lichen Grundlagen der Philosophie seftstellte. Und daß auf diesem Fundament sich die meisten Wahrheiten mit mathematischer Ordnung und Sicherheit ausbauen lassen, hat er selbst thatsächlich bewiesen, und jedem, der seine nie genug zu preisenden Schriften mit Eiser studirt hat, leuchtet es ein klarer als die Sonne am Mittag."<sup>1</sup>

Es ift kein Zweisel, daß diese Worte der Würdigung Descartes' unserem Philosophen aus der Seele gesprochen waren. Die Leuchte seines Weges, die einzige, welcher er gesolgt ist, war Descartes' Methode und Principien, welche in der von ihm geprüften und gebilligten Borrede jenes ersten Werks, womit er als philosophischer Schriftsteller öffentlich auftrat, "unerschütterlich" genannt wurden. Ein System, wie das cartesianische, kann man nur ausleben, wenn man in ihm gelebt hat und ganz von demselben erstüllt war; ich weiß nicht, wie man über ein solches System anders hinauskommen will, als indem man es durchdringt, wozu die erste Bedingung darin besteht, daß man von ihm durchdrungen wird. So verhielt sich Spinoza zu Descartes, so Fichte zu Kant, so Schelling zu Fichte.

Es hat einen Zeitpunkt gegeben, in welchem Spinoza ein Cartessianer war im Sinne des lernbegierigsten Schülers. Wir müssen hinzufügen: es giebt einen Gesichtspunkt, unter dem Spinoza stets Cartessianer geblieben ist und nie aufhören darf, uns als solcher zu gelten. Der Gegensatz zwischen Denken und Ausdehnung, ausgesprochen in dieser genauen Form, mit fundamentaler Gewißheit, als Object der klarsten und beutlichsten Erkenntniß, bildet den Angelpunkt der cartessanischen Lehre. Niemand hat vor Descartes die völlige, wechselseitige Ausschließung jener beiden Attribute auf gleiche Weise erklärt und begründet. Wer diesen Segensatz in dieser Form bejaht, ist und bleibt in einem der wesentlichsten Züge jeiner Weltanschauung Cartessianer; wer diesen Gegensatz in dieser Form verneint, ist keiner.

Dies ift ber Grund, warum nach unserer Auffassung Spinoza (wohl gemerkt in diesem Sinn) stets Cartesianer geblieben ist, und Leibniz nie einer war; benn er hat jenen Gegensatz, wie er ihm in der Lehre Descartes' vor Augen stand, nie gelten lassen. Dies ist auch der Grund, warum wir in den Schriften Brunos den Ausgangspunkt der Lehre Spinozas unmöglich erblicken können, benn der Nolaner weiß noch nichts von einer solchen Entgegensetzung

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Praef. Op. (Paulus.) Vol. II. pg. V.

bes Denkens und ber Ausdehnung, ber Intelligenz und Materie, wonach es keinerlei Uebergang aus ber einen Form in die andere giebt und geben darf. Er lehrt eine solche Einheit beider, welche ben Gegensatz im cartesianischen Sinn ausschließt, weil sie ihn noch nicht kennt und von einer solchen Anschauung noch unberührt und uner= griffen ist. Seine Alleinheitslehre schwankt zwischen der hylozoistischen und platonischen Form, zwischen dem Grundbegriff der benkenden Materie und ber sich fünstlerisch verkörpernden Intelligenz.

Spinozas Monismus ift biefer Anschauung völlig entgegengesest. Er lehrt eine folche Einheit des Denkens und ber Ausdehnung, die den cartefianischen Dualismus in fich trägt und festhält. Wie foll man fich vorftellen können, daß diefer Bhilosoph von Bruno ausgebt, von ihm ben pantheistischen Grundgebanken empfängt und, von demfelben erfüllt, an Descartes kommt, diefen bekampft, aber ben bualiftischen Grundgebanken von ihm aufnimmt und nun zwei Lehren mit einander verquickt, welche absolut nicht zu einander passen: Brunos Pantheismus und Descartes' Dualismus? Er soll Brunos Pantheismus ergreifen und festhalten, aber die Hauptsache, ohne welche jene Anschauung in nichts zerfällt, aufgeben, nämlich bie immanente Zweckthätigkeit ber Natur, aleichviel wie dieselbe gedacht wird: ob hylozoistisch ober fünftlerisch? Er foll Descartes nur bekämpft, aber die hauptsache von ihm entlehnt haben, nämlich jenen klar und beutlich erkannten Gegensatz zwischen Denken und Ausbehnung, wonach aus ber Intelligenz nie Körper und aus der Materie nie Borstellungen hervorgehen können, keine von beiden in die andere übergeht und auf diese Weise zwedthätig wirkt, sei es bewußt ober unbewußt? Es ift bemnach unmöglich, die Entfiehung ber Lehre Spinozas aus der Abhängigkeit von Bruno und ber Polemik gegen Descartes zu erklären, weil auf biejem Bege bieje Lehre nicht entsteht. Bare Spinoza von Brunos Beltanicauung bergestalt erfaßt worden, daß sie ihn beherrschte, so hätte er nie die cartesianische Lehre von den Attributen, nämlich den Dualismus zwischen Denken und Ausdehnung annehmen und den Weg der mathematischen Methode zu feiner Richtschnur mablen können.

Bu jenen biographischen Beugnissen glaubwürdigster und untrüg= licher Art, die uns versichern, daß die Werke Descartes' den Spinoza gesessenten von bein Denken erleuchtet haben, kommen die inneren Gründe, aus denen klar und beutlich erhellt, wie aus der cartesianischen Lehre der Spinozismus hervorgeht. Nichts war nöthig, als die Bejahung

Digitized by Google

ber Aufgaben, welche Descartes ber Philosophie gestellt hatte, als bie Bejahung ber Methode zur Lösung dieser Aufgaben, als die Einsticht in die Widersprüche, worin die Lösung selbst in der Lehre des Meisters sich verstrickt hatte. Diese Widersprüche lagen nicht verstekt, sondern offen, und auch der Weg zur Lösung war von Des= cartes so deutlich gewiesen, daß man ihn nur rückstos zu betreten brauchte.

Geforbert war die burchgängig rationale Erkenntniß der Dinge. So lange Geifter und Rörper als entgegengesetzte (denkende und aus= gebehnte) Substanzen galten, mußte ihre Bereinigung im Menschen als unerkennbar, barum als übernatürlich angesehen und mit ben Occafionalisten für ein göttliches Wunder erklart werden. Den cartesianischen Rationalismus bejahen, hieß dieses Wunder ver= neinen. Und ben Zusammenhang zwischen Seele und Rörper begreifen ober als eine natürliche Wirtung betrachten, hieß fo viel als bie Bebingung aufheben, welche bie Erkennbarkeit jener Bereinigung unmög= lich macht. Daher muß verneint werben, daß Geifter und Körper entgegengesetzte Substanzen find. Uber ber Gegensatz zwischen Denten und Ausbehnung besteht in voller Geltung. Geifter und Rörper find baher entgegengesetzt, aber nicht als Substanzen, sondern als Modi entgegengesetter Attribute: Geifter und Rörper, bie menschliche Ratur, bie natürlichen und endlichen Dinge überhaupt find teine Substanzen, fondern Modi. Es folgt demnach die Nichtsubstantialität aller end= lichen Wesen ober, was baffelbe heißt, die Unendlichkeit und Einzigkeit ber Substanz, welche alles in fich begreift, nichts außer fich hat, daber die immanente Ursache aller Dinge ift, also Ursache ihrer felbst: das Alleine ober Gott. Hier ift ber Pantheismus Spinozas in seinem wahren Licht. Bir sehen, wie er entsteht und was aus ihm folgt.

Der einzige Weg zum menschlichen Heil, welchen Spinoza aus religiösem und sittlichem Bedürfniß sucht, geht durch die Selbsterkenntniß der menschlichen Natur, sorbert daher die Einsicht in das Verhältniß von Seele und Körper, worin die menschliche Natur besteht, und diese Einsicht erscheint nur möglich, wenn die Substantialität aller end= lichen Dinge verneint oder die Unendlichkeit der Substantialität aller endlichen Dinge verneint oder die Unendlichkeit der Substantialität die alleinige Substantialität Gottes bejaht wird. Ist aber der menschliche Geist kein substantielles, kein selbständiges, für sich bestehendes Wesen, so kann selbstverständlich auch keine Rede mehr sein von der Unabhängigkeit des menschlichen Willens. Hier ist von der

Fifder, Gefd, b. Bhilof. II. 4. Mufl. R. M.

Digitized by Google

ber menschlichen Willensfreiheit. So hat Spinoza seinen Determinis= mus begründet, er hat die menschliche Freiheit verneint, weil er die Substantialität des menschlichen Geistes (Willens) verneinen mußte.<sup>1</sup> Die Sätze von der Erkennbarkeit der Dinge, von der göttlichen Alleinheit, von der menschlichen Selbst= und Gotteserkenntniß hängen in Spinozas Grundgedanken so dicht und genau zusammen, daß er die Lehre "von Gott, dem Menschen und bessen Glückseligkeit" zum Thema seiner ersten Abhandlung machte. Es waren die Grundzüge seines Systems.

Und alle die Punkte, welche die Richtung Spinozas bestimmen mußten, waren in der Lehre Descartes' schon hell erleuchtet, ich meine hauptsächlich diese brei: die alleinige Substantialität Gottes, die Identität der Vernunft (Wahrheit) und des göttlichen Willens, selbst die Identität Gottes und der Natur. Sollen wir ausdrücklich an jene merkwürdigen und bedeutsamen Sätze Descartes' erinnern, die man sich geradezu in Vergessehre bringen muß, um die Entstehung der spinozisstischen Alleinheitslehre auf cartessianischem Grund und Boden für unmöglich zu halten?

"Unter Substanz", so lehrt Descartes in seinen Prinzipien, "ist ein solches Wesen zu verstehen, das zu seiner Existenz keines anderen bedarf; diese Unabhängigkeit kann nur von einem einzigen Wesen gelten, nämlich von Gott." "Es giebt keine Bedeutung des Wortes Substanz, welche von Gott und den Creaturen gemein= schaftlich gelten könnte." Was sehlt noch zu dem Satz, welcher die Lehre Spinozas trägt: "Es giebt in Wahrheit nur eine Substanz, die alles in sich begreist; diese eine Substanz ist Gott"? Es wird in der cartesianischen Principienlehre weiter erklärt: "Die erste Eigenschaft Gottes besteht darin, daß er absolut wahrhaft ist und Geber alles Lichts. Es ist unvernünstig zu meinen, daß er uns täuschen oder im eigentlichen Sinn die Ursache unserer Irrthümer sein könne. Täuschen können mag bei uns Menschen etwa als ein Zeichen von Geist gelten; täuschen wollen ist stes eine unzweiselhaste Folge der Bosheit, Furcht oder Schwäche und kann darum nie von Gott gelten."

Hier lehrt Descartes einen Gott, deffen Wille uns so weit vollkommen einleuchtet, daß wir gewiß find: er könne nie unsere Täuschung wollen, er könne nur Wahrheit und Erkenntniß bewirken, er handle nicht nach



S. oben Cap. VII. S. 209-212. 29gl. S. 226.

grund= und gesetzloser Willfür, sondern nach gesetzmäßiger, erkennbarer Nothwendigkeit. Hier ist der göttliche Wille eins mit dem Lichte der göttlichen Erkenntniß, welche letztere gleich ist dem klaren, untrüglichen, natürlichen Lichte der Vernunft. Wir lassen Descartes selbst reden. "Es ist gewiß", heißt es in seiner ersten grundlegenden Schrift, "daß in allem, was uns die Natur lehrt, Wahrheit enthalten sein muß. Denn unter Natur im Allgemeinen verstehe ich nichts an= deres als entweder Gott selbst oder das von Gott geordnete Weltall." Was sehlt noch zu dem Sah: «Deus sive natura», welcher ben Grundzug der Lehre Spinozas ausmacht und, wie wir sehen, keines= wegs von Giordano Bruno entlehnt zu werden brauchte, fondern in dem folgerichtigen Ideengange und der ausgesprochenen Richtung der cartefianischen Bhilosophie lag?<sup>1</sup>

Die angeführten Stellen find nicht zufällige Aussprüche bes Bhilosophen, sondern durch den Charakter seiner Lehre bedingt und unwillfürliche Bezeichnungen ihrer Richtung und Tragweite, wie ich in der Beurtheilung des cartesianischen Systems eingehend nachge= wiesen habe. Auch will ich nicht behaupten, daß es gerade diese Sate gewesen find, bie den Spinoza geleitet; fie erleuchten uns innerhalb ber cartesianischen Lehre ben Weg, welchen er ging. Er war nicht ber Mann, der sich an einzelne Worte und Aussprüche eines anderen hängen mußte, um fortzutommen; ein folches Sichgangelnlaffen ware die verfehltefte Art gemesen, um auf dem Wege Descartes' fortauschreiten und nach beffen Vorbilbe zu philosophiren. Auf diefem Wege finden mir ihn als einen Selbstbenker. hier mußte er bazu gelangen, die alleinige Substantialität Gottes zu bejahen und barum mit ber Substantialität ber endlichen Dinge auch die des menschlichen Willens, b. h. deffen Freiheit zu verneinen. Er hat den Begriff der göttlichen Alleinheit nicht von Bruno, die Berneinung der menschlichen Freiheit nicht von Creskas entlehnt und zu empfangen nöthig gehabt. Wäre er in dem letten Bunkt bem gläubigen Rabbiner gefolgt, fo mare er nie ein Rationalist und Pantheist geworden. Sätte er den Pantheismus Brunos angenommen, so hätte er nie in Rückficht auf bas Berhältniß zwischen Denken und Ausbehnung ein Dualift werden und bleiben tonnen.

18 \*

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ren. Descartes Princip. phil. I. § 51, § 29. Med. VI. Bgl, Bb. I. bitfes 199erfs. Buch II. Cap. XII. S. 425-430.

Die Frage, ob er je Cartefianer war, muß demnach in einem engen und in einem erweiterten Sinne verstanden werden, damit die Antwort richtig ausfalle. Sonst bleibt die Frage selbst unbestimmt und schwankend. Daß er ein Cartefianer im engen Sinne des Wortes war, ist litterarisch nicht zu beweisen, aber es ist die natürlichste Annahme, daß es ein Entwicklungsstadium gegeben hat, wo sein Ausgangspunkt auch sein Standpunkt war. Wird dagegen die cartesianische Denkart in dem erweiterten Sinn genommen, dessen Bedeutung und Tragweite wir schon erörtert haben, so heißt unsere Antwort: Spinoza war nicht bloß Cartesianer, sondern er hat (in diesem Sinn) nie aufgehört einer zu sein.

## Zehntes Capitel.

#### Die Schrift über die Verbefferung des Verstandes.

I. Der ethische Ausgangspunkt. Das Gut und bie Guter.

Wenn wir in dem Ideengange Spinozas an der Hand seiner Schriften die zunehmende Entfernung von dem cartesianischen System ins Auge fassen, so erscheint zwischen diesem und dem Tractatus brevis der Abstand (vergleichungsweise) am kleinsten und die noch gebundene Abhängigkeit von der vorgeschriedenen Lehre in gewissen Bunkten am größten. Wir erinnern an die Art, wie hier die psychischen Einsluffe auf die Bewegungen des Körpers gesaßt und die Leidenschaften dargestellt werden. Die menschliche Glückseltigkeit ist das zu erreichende Ziel, die wahre Selbst= und Gotteserkenntniß der einzige Weg, der uns sicher zum Ziele führt. Es muß gezeigt werden, wie dieser Weg zu sinden und die höchste Aufgabe des menschlichen Bedens zu lösen ist. Die Frage ist methodologisch. Spinoza machte in seinem unvollendet gebliebenen «Tractatus de intellectus emendatione» den Versuch, sie zu beantworten.

Wir erkennen sowohl in der Fragestellung als in der Form der Aussührung das Vorbild Descartes'. Die Schrift beginnt wie ein Selbstigespräch und erinnert darin unwillkürlich an die Art der Meditationen. Wie Descartes in seiner ersten Meditation uns in den Monolog seiner Selbstprüsung einsührt und die endlich errungene Einsicht in die mannichsaltige und vielgährige Selbsttäuschung gleichsam

Digitized by Google

miterleben läßt, so beginnt Spinoza mit ähnlichen Selbstbetenntnissen den Bersuch seiner Methodenlehre. Beide Philosophen wollen den Weg der wahren Erkenntniß finden, beide find von der einzigen Frage be= wegt, welche ihr Grundproblem ausmacht: "Ich sehe ein, daß ich irre; was soll ich thun, um nicht zu irren?"

Indeffen nimmt diese Frage bei Spinoza fogleich eine naher beftimmte, für den Charakter seiner ganzen Philosophie entscheidende Bendung, welche unmittelbar an das Thema des Tractatus brovis anknüpft. Descartes bekennt: "Ich habe vieles für wahr gehalten, von dem ich jetzt erkenne, daß es falsch ist; ich habe keinen Grund, irgend etwas für sicherer zu halten, ich muß mit der Möglichkeit rechnen, daß alle meine bisherigen Meinungen falsch sind. Was also ist wahr? Was ist gewiß?"

Spinoza sagt: "Ich habe vieles für gut gehalten, von bem ich jetzt einsehe, daß es eitel und werthlos ist; ich habe keinen Grund, von den sogenannten Gütern des Lebens eines für beffer zu halten; möglicherweise sind sie stell und werthlos, was die Menschen zu be= licherweise ist alles eitel und werthlos, was die Menschen zu be= gehren und zu wünschen gewöhnt sind. Was also ist gut? Was ist das wahrhaft Gute, das echte und unvergängliche?" Schon hier sehen wir, wie die Grundsrage Spinozas gleich in ihrer ersten und ursprünglichen Fassung die ethische Richtung einschlagt.

Jedes Gut, das ich befite, erzeugt in mir eine gludliche Empfindung, ift bie Ursache meiner Befriedigung und Freude. 2Benn es nun ein vollkommen echtes und unverlierbares Gut giebt, wenn es möglich ift, ein folches Gut zu erwerben und zu besitzen, fo ift bie Befriedigung, welche ich bavontrage, eben jo dauernd und unzerstörbar, jo ift meine Freude ewig. Es ift aber klar, daß dieses Gut nicht auf demselben Bege gefunden werden tann, auf dem bie gewöhnlichen und vergang. lichen Guter bes Lebens gefucht und erreicht werden : es ist daher nicht möglich, jenes But und bieje zugleich zu erftreben. Die Bege find verschieden. Eines von beiden muß man entbehren: entweder bas ewige But ober bie vergänglichen, entweder bas Gut oder bie Güter. Belchen ber beiden Bege man auch ergreift, fo muß man dem andern entfagen; man muß sich zu biefer Entfagung entschließen, nachdem man fich diefelbe in ihrer ganzen Bedeutung flar gemacht hat. Es handelt fich also im Sinne Spinozas nicht bloß um die Lösung einer Erkenntniß= aufgabe, sondern um die Wahl einer Lebensrichtung.

Der Entschluß ift zu fassen mit aller Ruhe und Rlarheit. Er ift nicht leicht, und die Abwägung des ewigen Guts gegen die vergänglichen ift fo einfach und ficher nicht, als es wohl scheinen möchte. Bir haben teine Bage für beibe zugleich. Benn man des ewigen Butes ficher ware, wenn es vor uns lage, fo daß man es gleichsam mit Sanden greifen tonnte, bann ware die Bahl nicht fcmer ju treffen. Wer würde bie dauernde Freude nicht der vergänglichen vor= gieben? Aber gunachft ift jenes ewige Gut eine bloge Unnahme, eine fehr problematische. Es beißt: wenn ein solches Gut eriftirt, wenn es sich erwerben und besiten laßt! Db bieses Gut in Bahrheit eriftirt und für uns eriftirt, ift ungemiß. Es liegt zunächft im Dunkel. Dagegen die Guter des Lebens liegen vor uns in deutlicher, lockender Nabe; find fie auch vergänglich, fo find fie boch gewiß und ihre Realität unzweifelhaft, fie find ober scheinen wenigstens bei weitem gemiffer und greifbarer als jenes ewige Gut, von bem wir nicht wiffen, was und wo es ift. Sollen wir nun den Weg nach ben sichern, er= reichbaren, lodenben Bielen verlaffen, um jenen andern nach bem ungemiffen und vielleicht unmöglichen Gute zu ergreifen? Sollen wir bie gemiffen Buter aufgeben gegen bas ungemiffe?

Prüfen wir also etwas näher die sogenannten gewiffen Güter, nämlich die Dinge, welchen die Menschen in dem gewöhnlichen Laufe des Lebens nachjagen. Sie lassen sich sämmtlich auf diese brei zurück= führen: Sinnenlust, Reichthum und Ehre.

Eine Wirkung negativer Art haben biese Güter gemein: sie entzünden unstre Begierden, erfüllen uns mit ihren lockenden Borstellungen, betäuben das menschliche Gemüth und machen es unsähig, andre Ziele zu versolgen. Aber die Befriedigungen, welche sie gewähren sind verschieden. Im Sinnengenuß stirbt die Begierde, sie stumpst sich ab und verwandelt sich in ein Gesühl der Ohnmacht, welches ben Geist herabstimmt und als Unlust empfunden wird. Die Folge ber Sinnenlust ist allemal die Unlust, die Erstüllung der Begierde erzeugt deren Gegentheil, und das Gut verwandelt sich durch den Genuß selbst in ein Uebel. Anders verhält es sich mit dem Besize bes Reichthums und der Ehre: hier steigert der Besize je mehr man hat, um so mehr will man haben. Aus der Begierde wird die Gier, die Sucht nach Gelb und Ehre, und je gieriger das Gemüth, um so größer die Betäubung und mit dieser die Abhängigkeit und Unstreiheit, in die wir gerathen. Diese Betäubung und

Digitized by Google

Unfreiheit ift am größten im Ehrgeiz. Denn die Ehre lockt uns mit einem Schein persönlicher Geltung, welchen die Eindilbung leicht für die echte Geltung, für den wirklichen Werth nimmt. Aber diese Ehre besteht nur in dem, was wir anderen gelten, in der Anerken= nung, welche die Welt uns einräumt, womit sie uns auszeichnet, sie ist gegründet auf den Beisall der Menschen. Um diesen Beisall zu verdienen, müssen wir leben und handeln, wie es die Menschen gern sehen; wir müssen nach sremden Borstellungen die unsrigen richten und uns damit in eine grenzenlose Abhängigkeit begeben. Bortreff= lich sagt Spinoza: "Die Ehre ist eine große hemmung, benn, um sie zu gewinnen, müssen wir nach dem Sinne der Menschen leben, nämlich meiden, was die Welt zu meiden, und nach den Dingen trachten, nach welchen die Welt zu trachten pflegt".

Indeffen die Befriedigungen des Reichthums und der Ehre wenn sie auch dauerhafter erscheinen als die der Sinnenlust, sind doch nicht weniger gedrechlich. Es ist wahr, daß die Befriedigung in jenen beiden Fällen die Begierde nicht tödtet, sondern steigert, aber sie ist darum nicht größer; man begehrt mehr und immer mehr, weil man mit dem Erreichten sich nicht begnügt. Gierig sein heißt unzufrieden sein. Die Ersüllung der Begierden nach Reichthum und Ehre erzeugt aus sich von neuem das Bedürfniß nach größerem Be= sit: dieses Bedürfniß ist Gesühl des Mangels, also Schmerz und Unlust. Die Begierde ist grenzenlos: sie ist, wie die Alten vortrefflich gesagt haben, ein änzepov. Auf diesem Wege giebt es daher keine bauernde Befriedigung.<sup>1</sup>

Und wie sollte die Befriedigung dauernd sein, da es die Besitzthümer nicht sind, welche Gelb und Ehre gewähren? Entweder wir gewinnen nicht, was wir zu gewinnen gehofft haben, die Hoffnung schlägt sehl und wir sind schwerzlich getäuscht; oder wir gelangen wirklich zu dem gewünschten Besitz, aber tausend Gesahren bedrohen benselben von allen Seiten, wir sehen den Berlust fortwährend vor uns, und wenn wir ihn auch nicht ersahren, so müssen wir ihn doch unausgesetzt fürchten. Hier gilt jenes Wort aus dem zweiten Monolog unseres Faust: "Du bebst vor allem, was nicht trifft, und was du nie verlierst, das mußt du stets beweinen!" In Wahrheit, diese Güter des Lebens, wie Sinnengenuß, Reichthum und Ehre, die als

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Opera omnia (Paulus) Vol. II. pg. 414.

bie sichersten begehrt werden, verwandeln sich in lauter Berluste: sie sind nichts als Scheingüter, Phantome, die in sich die Berwesung tragen. Was wir in der That erreichen, ist Wahn und Betäu= bung, Unlust und Unfreiheit, Mangel und Täuschung!

## II. Die Wahl bes Ziels.

## 1. Das ungewiffe Gut und bie gewiffen Uebel.

Wir wollten wählen zwischen bem ungemissen Gut und ben ge= wiffen Gütern. Aus ben letzteren find, nachdem wir fie burchicaut haben, lauter Uebel geworden: also, bie Sache richtig erwogen, ha= ben wir zu mahlen zwischen einem ungemissen Gut und einem geere ficherer und unzweifelhafter Uebel. Rann jest bie Babl noch zweifelhaft fein: die Bahl, bei welcher auf einer Seite der fichere Lod ift, auf der andern die mögliche Heilung? Dort die Aussicht in die Berwefung, hier bie Aussicht in bas Leben! Bir folgen ber zweiten, fo bunkel und ungewiß fie zunächst auch scheint. Wir haben keine an= bere Bahl. Sier ift unfere einzige Soffnung, unfre einzig mögliche Rettung. "Denn ich sah", sagt Spinoza, "baß ich in ber größten Befahr schwebte und mit aller Rraft ein Mittel, wenn auch ein un= gemiffes, suchen muffe; sowie ein tobtlich Erkrankter, welcher ben ficheren Lod vor sich sieht, wenn nicht etwas noch hilft, dieses Mittel selbst, es sei auch noch so unsicher, mit aller Kraft ergreift, benn in ihm liegt seine ganze Hoffnung. Jene Güter insgesammt, denen der Hause nachjagt, helfen nicht bloß nichts zur Erhaltung unferes Seins, fondern fie hemmen es sogar: fie find häufig schuld an dem Untergange berer, welche fie befigen, und fie find allemal iculb an bem Untergange berer, welche von ihnen beseffen werden."1

2. Die Quelle ber Uebel und bas unvergängliche Gut.

Es gehört eine tiefe Lebenserfahrung und Selbsterkenntniß dazu, um die Nichtigkeit der gewöhnlichen Güter des Lebens klar zu durch= schauen. Diese Einsicht ist es, die den Entschluß zur Reise bringt, jene Güter fallen zu laffen und ein unvergängliches Gut zu suchen. Mit diesem Bekenntniß beginnt Spinoza seinen Tractat: "Nachdem mich die Ersahrung belehrt hat, daß alles, was den landläufigen Inhalt des Lebens ausmacht, eitel und schlecht ist, und da ich sah, daß alle Ursachen und Objecte meiner Furcht an sich weder gut noch

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ebenbaf. Vol. II. pg. 415.

schlecht und beides nur find, je nachdem sie das Gemüth bewegen, so entschloß ich mich endlich zu untersuchen, ob es ein wahrhaftes und erreichbares Gut gebe, von dem das Gemüth ganz und gar mit Aus= schließung alles andern ergriffen werden könnte; ja ob etwas sich finden ließe, dessen Besitz mir den Genuß einer dauernden und höchsten Freude auf ewig gewährte. Ich sage: «Ich ent= schloß mich endlich», denn auf den ersten Blick schien es unbeson= nen, wegen einer noch unsicheren Sache das Sichere aufgeben zu wollen."<sup>1</sup>

Aber so reif und durchdacht dieser Entschluß ist, so schwer ist die beharrliche und seste Aussäuhrung. Denn mit der gewöhnlichen Liebe zum Leben entsagen wir zugleich allen unseren Gewohnheiten, unserem ganzen bisherigen Dasein. Diese Entsagung ist kein dumpfer thatloser Justand, sie ist der Beginn eines neuen Menschen, der Anfang einer neuen Lebensrichtung, die uns Gewohnheit und zweite Natur werden soll. Zunächst ist sie uns ungewohnt und fremd, die alte Gewohnheit ist mächtiger als sie und drängt sich immer wieder in den neuen Lebensweg hinein; unwillfürlich kehren uns die alten Begierden zurück und nur allmählich können wir uns ganz von ihnen befreien.

Dieje allmählich wachsende Freiheit schildert uns Spinoza nach feiner eigenen Erfahrung. "Denn obgleich ich bies" (namlich bie Richtigkeit ber Guter ber Welt) "fo flar in meinem Geift burch= icaute, so konnte ich doch Habsucht, Sinnenlust und Ehrgeiz nicht ganz ablegen. Eines aber erfuhr ich: fo lange mein Geift in jener Betrachtung lebte, war er biefen Begierden abgewendet und ernfthaft versenkt in die Gedanken einer neuen Lebensweise. Und biefes Eine gereichte mir zu großem Trofte. Denn baraus fab ich, baß jene Uebel nicht unheilbar feien. Und obgleich im Anfange diese Intervalle nur selten waren und sehr kurz dauerten, so wurden fie doch häufiger und länger, nachdem ich bas wahre Gut immer mehr kennen ge= lernt hatte." Woher kommen benn jene Begierden, bie uns betäuben und herabstimmen, wie Trauer, Furcht, Haß, Neid u. f. f.? Sie ent= fpringen alle aus derselben Quelle: aus unferer Liebe zu den vergänglichen Dingen. Mit biefer Liebe verschwindet auch bas ganze Beschlecht jener Begierden. "Wenn biese Dinge nicht mehr geliebt

<sup>1</sup> Ebendaj, II. pg. 413.

werden, so wird kein Streit mehr entstehen, keine Trauer, wenn sie zu Grunde gehen, kein Neid, wenn sie ein anderer besitzt, keine Furcht, kein Haß, mit einem Worte keine Gemuthsbewegungen diefer Art, die alle zusammentreffen in der Liebe zu den vergänglichen Dingen."

3. Gott und bie Liebe ju Gott.

Jenes Gut also, beffen Liebe die Seele ganz erfüllen soll, kann nichts anderes sein als ein ewiges und unendliches Wessen. "Die Liebe zu einem ewigen und unendlichen Wessen erfüllt das Gemüth mit reiner Freude, die jede Art der Trauer von sich ausschließt. Ein solcher Zustand ist auf das Innigste zu wünschen und mit aller Arast zu erstreben.<sup>2</sup> Nehmen wir nun, daß dieses ewige und unendliche Wessen nothwendig auch das vollkommenste oder göttliche sein muß, so erscheint die Liebe zu Gott als das Ziel, welches Spinoza der neuen Lebensrichtung stellt. Der Streit und die Feindschaft der Menschen sind ein Ausdruck allein ihrer Begierden, denn diese siebe zu ben vergänglichen Dingen, und diese Biebe wurzelt allein in der menschlichen Selbstsucht.

In der Liebe zu Gott erlischt die Selbftliebe mit allen ihren Blendungen; die Liebe zu Gott entwurzelt die Liebe zu den vergänglichen Dingen, fie erlöft und befreit uns also von den felbft= füchtigen Begierden, fie macht baber bas menschliche Leben friedfertig, ftill, beschaulich und im Innersten uneigennützig. So ift die Liebe zu Gott unmöglich ohne eine sittliche Umwandlung bes Menschen, ohne eine neue von aller Selbstliebe und Selbstjucht gereinigte und burch= gängig geläuterte Gefinnung. Eine folche Gefinnungsweise ift religios, fie ift fromm, beun fie ift volltommene Ergebenheit in Gott, und biefe Frömmigkeit ift ber echte Rern aller Religion. Sier finden wir ben religiöfen Grundgebanten Spinozas. In ihm felbft ift bas Lebensziel, welches er fucht, eine nicht bloß miffenschaftlich gefaßte, sonbern von vorn= herein fittlich und religiös motivirte Aufgabe; er empfindet und erkennt bie Güter ber Welt, - bas ift bie Welt felbft, ber wir anhängen, als fo viele Uebel, von benen er frei werden möchte und zwar gründlich frei und auf ewig. Darum ift Schopenhauer von keiner Schrift Spinozas fo ergriffen worben wie von biefer. Bu wiederholten malen

<sup>1</sup> Ebendaj. II. pg. 416. — <sup>2</sup> Ebendaj. II. pg. 416.



hat er die Einleitung des Tractatus de intellectus emendatione das "trefflichste Besänstigungsmittel" im Sturm unserer Leidenschaften ge= nannt, das trefflichste, welches er kenne.

Diese Uebel alle wurzeln in unserer Selbstliebe, unsere Selbst liebe ist die begehrte Welt, die Welt als Indegriff der Güter des Lebens. Diese begehrte Welt sind wir selbst. Das Bedürfniß aber, von sich oder von seiner Selbstlucht loszukommen, von diesem Uebel aller Uebel in Wahrheit frei zu werden, ist ein Erlösungsbedürfniß, der Kern und das innerste Motiv aller Religion. Diesen Kern in der geoffenbarten Religion aufzufinden, unter diesem Ge= sichtspunkt Religion und Philosophie zu vergleichen und auseinander= zusen: dies ist die eigentliche Aufgabe des theologisch=politischen Tractats, der hier mit dem Tractat über die Verbefferung des Ver= standes genau zusammenhängt.

# III. Der Weg zum Ziele. 1. Das Princip ber Einheit.

Liebe ift Vereinigung, welche die Trennung aufhebt. Da im Sinne Spinozas Gott als bas ewige und unendliche Wefen auch bas all= umfaffende fein muß, die ewige Ordnung ber Dinge ober die gesammte Natur, so bestimmt sich die Liebe zu Gott näher bahin, daß fie in der Bereinigung unferes Geiftes mit der gesammten Ratur, b. h. in ber Einheit besteht, welche wir mit der Weltordnung eingehen. Nun kann bie Liebe zu Gott in unferer Gesinnung gegenwärtig fein, ohne baß unfere Borftellungen bem emigen und unendlichen Befen völlig conform find. Es ift möglich, daß wir Gott lieben, ohne ihn klar und deutlich zu erkennen, aber es ist unmöglich, daß wir ihn klar und beutlich er= tennen, ohne ihn ju lieben. Besiten können wir das ewige Gut nur in unferem Geift ; mahrhaft und dauernd befigen nur, wenn es unferem Geifte mit voller Rlarheit einleuchtet. Bir find eins mit der ewigen Ordnung der Dinge, wenn wir ihre Nothwendigkeit bejahen; wir be= jahen fie, sobald wir fie einsehen. Daber ift unsere Liebe zu Gott am ficherften gegründet auf unsere Erkenntniß Bottes, b. h. auf bie Einficht, bag ber menschliche Beift eines ift mit bem Bangen. Spinoga giebt biefe fein gesammtes Syftem erleuchtende Erklärung in bem Tractat über die Verbefferung des Verftandes, indem er dabei bemerkt, er werbe fie fpater ausführlich erläutern. "Nichts barf feiner eigenen Natur nach vollkommen ober unvollkommen genannt werden, da wir

ja wiffen, daß alles, was geschieht, gemäß einer ewigen Ordnung und nach unumstößlichen Naturgesetsen stattfindet. Nehmen wir nun, daß der Mensch in seiner Schwäche zwar diese Ordnung nicht mit seinem Denken durchdringt, wohl aber begreift, daß es eine menschliche Natur, weit kraftvoller als die seinige, gebe und daß ihn nichts hindere, sich eine solche Natur anzueignen, so wird ihn diese Vorstellung reizen, nach Mitteln zu suchen, um sich eine solche Volkenmenheit zu ver= schaffen. Und jedes Mittel zu diesem Ziel ist ein wahrhaftes Gut. Aber das höchste Gut ist, einer solchen Natur wo möglich in Gemeinschaft mit anderen theilhaftig zu werden. Worin diese Natur beesteht, werden wir später zeigen: sie besteht nämlich in der Erkenntniß der Einheit zwischen unseren Geist und dem Weltall."<sup>1</sup>

Nun ift die Einheit des Geistes mit dem Universum nur mög= lich, wenn in der gesammten Natur die Einheit von Denken und Ausdehnung stattfindet, wenn in dem ewigen und unendlichen Wesen die beiden Attribute vereinigt find. Jene Einheit des Geistes mit der gesammten Natur ist nur dann erkennbar, wenn die ewige Ordnung der Dinge, d. h. überhaupt alles erkennbar, also nichts un= erkennbar ist: wenn uns das göttliche Wesen selbst klar und deutlich einleuchtet.

### 2. Die Aufgabe ber Erkenntniß.

Jest erst erblicken wir die Aufgabe des Tractats in ihrem vollen Licht. Das Ziel ist der Besitz des ewigen Guts, d. i. die Liebe zu Gott, gegründet auf die Erkenntniß der Weltordnung oder des ewigen Zusammenhangs der Dinge. Vor dem Eingang in den neuen Lebensweg, am weitesten von dem Ziele entfernt, findet sich unser Gemüth in die Begierden nach den Gütern der Welt, nach Sinnengenuß, Reichthum und Ehre versenkt, findet sich unser Verstand durch diese Gemüthsversafsung verdunkelt und irre gesührt. Unsere Aufgabe ist die Läuterung des Gemüths zur reinen Liebe, also auch die Läuterung des Verstandes zur reinen Erkenntniß: daher «Tractatus de intelloctus om endatione». Denn es soll hier allein von dieser Läuterung des Verstandes gehandelt, der Weg soll gezeigt werden, welchen der Verstand zu nehmen hat, um von seinen Irrthümern zur Wahrheit, von der verworrenen und falschen Weltbetrachtung zur klaren und richtigen

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ebenbaj. Op. II. pg. 417.

zu gelangen. Berworren und falsch ist unsere Betrachtungsweise, wenn unsere Vorstellungen nicht übereinstimmen mit der Natur der Dinge; sie ist klar und richtig, wenn wir die Dinge so vorstellen, wie sie in Wahrheit sind: diese Vorstellungen sind der Natur der Dinge adäquat, jene sind inadäquat. Der Weg vom Irrthum zur Wahrheit ist der Weg von den inadäquaten Ideen zu den adäquaten. Die inadäquaten Ideen sind entweder erdichtet oder sallsch oder zweiselhaft, bie adäquaten sind wahr.<sup>1</sup>

Je klarer ber Geift bie Ordnung ber Dinge begreift, um fo klarer erkennt er sich selbst, denn er ist als Glied in jener Ordnung mitbegriffen. In seinen abäquaten Ideen ftellt er nichts vor als die wirkliche Natur der Dinge. Mfo ift der Geift in diefer Betrachtungs= weife das Abbild der Natur. Aber die Natur ober die Dinge, wie fie in Bahrheit find, bilden einen nothwendigen und einmüthigen Zusammenhang. Sollen nun unsere Borftellungen den Dingen ent= fprechen, foll ber Geift bas vollkommen flare Abbild ber natur fein. fo muß die Ordnung unferer Ideen bieselbe fein als die Ordnung ber Dinge. Rennen wir diese richtige und naturgemäße Berknübfung ber 3deen Methode, fo leuchtet ein, daß nur vermöge des metho= bischen Dentens der Geift die Ratur ober die Ordnung ber Dinge zu ertennen vermag. "Um das Urbild der Natur vollkommen abzu= bilden, muß unfer Geift alle feine Vorftellungen aus der 3dee ber= leiten, welche den Ursprung und bie Quelle der gesammten natur barthut und felbft die Quelle aller übrigen 3been ift." \* Durch ein foldes geordnetes Denten werben alle Unficherheiten und Zweifel ver= mieben, welche ftets ber Mangel ber Methode berbeiführt. "Denn ber Zweifel rührt immer daher, daß die Dinge ohne Ordnung untersucht werden." 3

Worin besteht nun die wahre Erkenntnißart und die allein richtige Methode?

### 3. Die Arten ber Erkenntniß.

Unser Erkennen, das Wort im weitesten Sinn genommen, läßt Spinoza in vier Arten zerfallen, auf welche alle übrigen zurückgeführt werden. In der Begründung des Urtheils liegt das Kriterium,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ebenbaj. II. pg. 430—445. — <sup>2</sup> Ebenbaj. II. pg. 428. Zu bgl. pg. 450: «Concatenatio intellectus naturae concatenationem referre debet». — <sup>3</sup> Ebenbaj. II. pg. 445.

welches die beiden höheren Arten von den niederen unterscheidet. Die beiden letzteren find ohne Beweisgründe : entweder haben wir unsere Meinung von Hörensagen (ex auditu) und irgend sonst beliebigen Beichen oder aus eigener, vereinzelter, zufälliger Ersahrung, die für sicher gilt, weil wir die widerstreitenden Fälle nicht kennen (experiontia vaga). Demnach ist die erste und niedrigste Stufe der Erkenntniß der Glaube an fremde Autorität, die zweite und höhere der Glaube an die eigene unkrittische und unbegründete Ersahrung.

Die beiden höchsten unterscheiden sich durch die Art und Weise ihrer Begründung: entweder wir erkennen die Gründe aus den Folgen, die Ur= sache aus dem Effect, die Eigenschaften des Dinges (nicht aus der wirklichen, sondern) aus der abstracten Vorstellung desselleben, oder wir erkennen die Folge aus dem Grunde, die Wirkung aus der Ursache, die Sache aus ihrem Wesen oder ihrer nächsten Ursache (per solam suam essentiam vel per cognitionem suae proximae causae). Im ersten Fall sind es Erkenntnißgründe, im zweiten Realgründe, durch welche die Einsicht stattsindet. In der Natur der Dinge sind die Gründe das Erste und die Folgen das Zweite. Wenn wir die Gründe aus den Folgen erkennen, so wird das wahre Verhältniß umgekehrt. Daher nennt Spinoza diese erste Art der Begründung, die auf der britten Erkenntnißstufe stattsindet, inadaquat: «Ubi essentia rei ex alia re concluditur, sed non adaequate».<sup>1</sup>

Rurz gesagt: die erste Erkenntnißstuse ist autoritätsgläubig, die zweite inductiv und unkritisch (ohne Begründung), die dritte demon= strativ (folgernd aus Erkenntnißgründen), die vierte intuitiv und deductiv (folgernd aus Realgründen).

So kennen wir 3. B. unseren Geburtstag und unsere Eltern, weil wir durch Hörensagen darüber belehrt sind; wir wissen, daß der Tod das Loos der Menschen ist, daß Feuer durch Oel genährt und durch Wasser gelöscht wird, daß der Hund bellt und der Mensch spricht, weil wir es bisher nicht anders ersahren haben; wir schließen, daß unsere Seele mit einem Körper vereinigt ist, aus der Thatsache unserer körperlichen Empfindung, aber diese Thatsache ist die Folge jener Ver= einigung, die aus dem Wesen der Seele erkannt sein will; erst dann ist die Einheit von Seele und Körper wirklich erkannt.<sup>2</sup>

<sup>1</sup> Ebendaj. II. pg. 419-420. - <sup>2</sup> Ebendaj. II. pg. 420-421.



Statt diefer vielen Beispiele wählt Spinoza ein einziges, um bie Unterschiede ber vier Erkenntnikstufen noch beffer einleuchtend ju machen: es ift das uns schon bekannte Beispiel ber Regeldetri in bem gegebenen Verhältniß 2:4 = 3:x. Daß in diesem Fall x = 6 ift, wiffen mir ohne Beweis, weil es ber Lehrer gesagt hat (erfter Fall); wir wiffen, daß x = 6, und finden, daß  $6 = \frac{3 \times 4}{2}$  ift, wir haben jest erfahren, wie man aus brei gegebenen Bahlen die vierte Proportionalzahl findet und nehmen bieje Erfahrung zur Richtschnur für alle ähnlichen Aufgaben (zweiter Fall); wir wiffen nicht bloß, fondern beweisen, daß in dem gegebenen Berhältniß x = 6 fein muß, weil aus der Regel der geometrischen Proportion folgt, daß hier das Product der äußeren Glieder gleich ift dem der inneren (britter Fall): die Erkenntniß x = 6 folgt hier aus der Rechnung, bieje aber geschieht nicht in Beije eines Bersuchs, sondern nach einer mathematischen Regel und gründet sich baber auf eine Demonstration. Erft durch die Anwendung der Regel und die arithmetische Operation wird für uns aus der unbekannten Größe eine bekannte. So ift es nicht in der Natur der Dinge, welche durch Größenverhältniffe bestimmt find; hier giebt es kein x, keine unbeftimmte und gesuchte, sondern eine völlig bestimmte und gegebene Größe. So lange wir bas Gegebene suchen, erkennen wir nicht das gegebene Verhältniß ober, wie fich Spinoza ausdrückt, "sehen wir nicht die abäquate Proportiona= lität der gegebenen Zahlen". Wir verfahren nach einer Regel, die felbft erft aus bem Wesen ber Proportion folgt. Wenn wir bas abäquate Berhältniß sehen, so leuchtet uns feine Natur unmittelbar ein, ohne Lehrsatz und ohne Operation; wir erkennen die Sache nicht demonstrativ, sondern intuitiv, und darin besteht die höchste Art der Erkenntniß (vierter Fall).1

In allen wefentlichen Zügen erscheint hier die Uebereinstimmung mit der Lehre von den drei, näher vier Erkenntnißarten, dem Bei= spiele der Regeldetri und beffen Anwendung, die wir im Tractatus

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ebendas. II. pg. 421—422. Nachdem Spinoza die mathematische Regel und beren Anwendung als Beispiel der britten Erkenntnißstufe angesährt hat, sagt er wörtlich: «Attamen adaequatam proportionalitatem datorum numerorum non vident, et si videant, non vident eam vi propositionis, sed intuitive, nullam operationem facientes». Ich hade diese dunkle Stelle in obigem Text so erklärt, wie sie in Uebereinstimmung mit Spinozas gesammter Denkart allein zu verstehen ist.

brevis gefunden und erörtert haben. Bas dort "Bahn" genannt wurde, der theils auf Hörenfagen, theils auf eigener vereinzelter Erfahrung beruhte, wird hier genauer in die beiden Erkenntnißarten ber «perceptio ex auditu» und der «experientia vaga» unterschieden: Bas dort "wahrer Glaube" heißt, ift hier die demonstrative Erkenntniß burch Schlußfolgerung; die höchste Stufe wurde dort als "klare und beutliche Erkenntniß", hier als "intuitive" bezeichnet. Die nähere Erklärung war im Wesentlichen dieselbe. Man darf die genauere Distinction der Erkenntnißarten mit unter die Gründe rechnen, warum der Tractat über die Verbessenden des Berstandes in Bergleichung mit dem kurgen Tractat uns als die spätere Schrift gilt.<sup>1</sup>

4. Die Arten der untlaren 3bee. Berftand und Gebächtniß.

Es ift bemnach einleuchtend, daß von jenen vier verschiedenen Erkenntnißarten die vierte und höchste allein die wahre Erkennt= niß ausmacht: die Idee, welche mit ihrem Object (ideatum), d. h. mit der wirklichen und gegebenen Natur des Dinges ganz übereinstimmt, das Wesen der Sache so ausdrückt, wie es ist, und daher den Cha= rakter voller Alarheit und Deutlichkeit hat. Alle übrigen Ideen scharakter voller Alarheit und Deutlichkeit hat. Alle übrigen Ideen scharakter voller Alarheit und Deutlichkeit hat. Alle übrigen Ideen scharakter und unbeutlich, sie sind als solche inadaquat und unwahr. Das Ariterium der Wahrheit besteht daher einzig und allein in der Alarheit und Deutlichkeit unserer Vorstellungen, die als solche unmittelbar einleuchtet und keiner weiteren Bürgschaft bedarf, so wenig das Licht, um geschen zu werden, ein anderes Licht nöthig hat, benn es offenbart sich und sein Gegentheil.

Die Frage nach dem Wege der wahren Erkenntniß fällt zusammen mit der Frage nach der Ausbildung und dem Besitz der klaren Ideen, die sich sofort verdunkeln, wenn sie mit unklaren vermengt werden. Um eine solche Bermischung zu verhüten, müssen wir die klaren von den un= klaren Vorstellungen genau unterscheiden und wissen, worin die Arten und ber Ursprung der letzteren besteht. Alle unklaren Ideen stimmen darin überein, daß sie die Natur der Dinge nicht oder nicht adäquat ausdrücken, daher keine reale Geltung haben, sondern imaginär sind: ihr Ursprung ist die Imagination, welche von den sinnlichen Empsindungen und damit von den körperlichen Bewegungen abhängt. Spinoza unterscheidet drei Arten: die unklare Idee ist erdichtet (sicta), wenn

<sup>1</sup> S. oben Cap. VIII. S. 226-228.

Digitized by Google

bie Einbildungskraft Vorstellungen zusammensetzt, welche in Wahrheit nicht zusammenhängen; fie ist falsch (falsa), wenn die Bejahung (assensus) hinzukommt und die Einbildung für eine adäquate Idee ober die Vorstellung einer objectiven Realität genommen wird; sie ist zweiselhaft (dubia), sobald das Nachdenken sindet (wie es na= mentlich bei den sinnlichen Vorstellungen geschieht), daß die Dinge häufig anders beschaffen sind, als wir uns einbilden. Das Nachdenken spärt zum Zweisel und kann denselben nur lösen, wenn es durch einen geordneten Ideengang den wahren Zusammenhang der Dinge einsteht. Alle sictiven, salschen und zweiselkasten Ivan unklar, weil sie imaginär sind, und die Imagination kann nur unklare Ideen erzeugen.<sup>1</sup>

Je vereinzelter und zusammenhangsloser unsere Vorstellungen find, um so leichter werden sie vergeffen; je erkennbarer sie sind, d. h. je deutlicher der Zusammenhang, der sie verknüpst, um so leichter werden sie behalten: daher giebt es sür das Gedächtniß keine beffere Schule als den Verstand. Die Einbildungskraft behält denjenigen Gegenstand am besten, welcher in ihrem Gediet das einzige Exemplar seiner Art ist, wie etwa ein intereffanter Roman nicht vergeffen wird, wenn man nur einen gelesen hat. Daher sind Einzigkeit und Er= kennbarkeit einer Sache die sichersten Mittel, um ihre Vorstellung im Gedächtniß zu erhalten. Setzen wir, daß ein Object beide Be= dingungen vereinigt, indem es vollkommen einzig und zugleich Gegenstand der klarsten Erkenntniß ist, so muß die Vorstellung dessellten uns stets gegenwärtig und absolut unvergeßlich sein.<sup>8</sup>

#### 5. Die Realbefinition.

Der Unterschied zwischen klaren und unklaren Vorstellungen führt fich zurück auf den Unterschied zwischen Berstand und Einbildung: die Einbildung erzeugt nur unklare Ideen, der Verstand nur klare, er allein. Wenn wir der Richtschnur des Verstandes folgen, so denken wir nach dem Gesetz der Causalität und begründen jedes Ding ent= weder aus seinem Wesen ober aus seiner nächsten Ursache, d. h. wir erkennen den Realgrund, aus welchem die Sache hervorgeht, welcher ihr Wessen ausmacht und die Bedingungen enthält, woraus wir in ge= ordneter Reihensolge ableiten, was aus der Natur des erkannten Dinges selbst solgt. Ein Object bergestalt erklären, daß nicht die

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Tract. de int. em. Op. II. pg. 424-446. — <sup>2</sup> Ebenbaj. II. pg. 445-446. Fijder, Gejd. b. Philof. II. 4. Aufl. N. A. 19

Reihe seiner Eigenschaften hergezählt, sondern seine Erzeugung dar= gethan oder gezeigt wird, wie es entsteht, heißt dasselbe wahrhaft definiren.

Die Realbefinition, wie sie die Verstandeserkenntniß fordert, ift die genetische, welche bei geometrischen Figuren durch die Construction (nicht durch eine Beschreibung der Eigenschaften) gegeben wird. Die Construction eines Kreises ist die nächste Ursache seines Daseins. Diese Construction erklären heißt den Areis so befiniren, daß mit seiner Entstehung und aus derselben zugleich seine Eigen= schaften begriffen werden. Die Frage nach der Ausbildung klarer Ideasten und wissenschlich fruchtbaren Definition. Spinoza sagt ausdrücklich, daß in dem zweiten Theil seiner Methodenlehre allein untersucht werden soll, worin eine gute Definition besteht, und wie ihre Bedingungen zu finden sind.<sup>1</sup>

#### 6. Das flare und methobische Denten.

Da nun in der Ordnung der Dinge jeder erzeugende Grund wieder aus einer nächsten Ursache folgt, so besteht das methodische Erkennen in einer Rette von Folgerungen, deren oberstes und erstes Glied die Erklärung einer Ursache sein muß, welche aus keiner anderen abgeleitet werden kann, also aus sich begriffen sein will, eines absolut nothwendigen Wesens, aus welchem unmittelbar seine Existenz solsolut einleuchtet: dies ist die Definition der «causa sui». Mit dieser Er= klärung stehen wir im Ausgangspunkte des Systems und erkennen als dessen alleinige Norm und Richtschnur den deductiven Gang der mathematischen Methode, welchen schon Descartes gesordert, dem Geift nach befolgt und in einem bestimmten Fall selbst ausgesüchrt und ezemplarisch gemacht hatte.

Spinoza unterscheidet bemgemäß zwei Arten ber Definition, die ber geschaffenen Dinge und die des ungeschaffenen Wessens: jene fordern zu ihrer Erklärung den Begriff der nächsten Ursache, woraus sie hervorgehen; dieses dagegen bedarf, um erklärt zu werden, kein anderes Object als sein eigenes Sein. Um nun den Weg von unserem Ber= stande zu dieser Definition zu erhellen, ist es nöthig, den Verstand selbst zu definiren und zunächst alle seine Eigenschaften klar und beutlich zu bezeichnen. Mit dem Abbruch dieser Untersuchung endet unser

<sup>1</sup> Ebenbaj. II. pg. 449-450.



Tractat. «Reliqua desiderantur».<sup>1</sup> Wir erkennen bie Aufgabe, welche der Philosoph hier begründet und sich gestellt hat: aus dem Begriffe Gottes soll die nothwendige Ordnung der Dinge «more geometrico» hergeleitet werden. Die Lösung dieser Aufgabe enthält die Ethik.

In der Ausbildung des Shftems fteht der fragmentarische Ber= such über die Methodenlehre zwischen dem kurzen Tractat und dem Sauptwert. Wir kommen von jenem ersten Entwurfe her und werden burchgängig an benfelben erinnert: vor allem in der Rielsekung, welche auf bie menschliche Glückseligkeit ausgeht, in der genauer ausgeführten Lehre von den Erkenntnißarten und, was ich nachdrücklich hervorhebe, in der Lehre von der Definition, welche fortfest, mas im Tractatus brevis begonnen war.<sup>2</sup> In dem Tractatus de intellectus emendatione werden wir von Spinoza selbst auf fein hauptwert an niehreren Stellen verwiesen, wo er anmerkungsweise fagt: "Dies wird ober foll in meiner Philosophie näher erklärt werden", wie 3. B. was «vis nativa intellectus» bedeutet, mas in der Entwicklung unserer Ber= ftandeskräfte unter «alia opera intellectualia» zu verstehen ist. was «quaerere in anima» heißt, und daß nur folche Eigenschaften, die Sottes Befen barthun, seine Attribute genannt werden dürfen. 3 Sier tann «mea philosophia» nichts anderes bedeuten als Spinozas Syftem, das hauptwert feiner Lehre, welche Ethit, die ihn also ichon beschäftigte, als er seinen Versuch de intellectus emendatione schrieb. und beren fortschreitende Ausführung bie Bollendung des letzteren unnöthia machte.

# Elftes Capitel.

# Spinozas Darstellung der cartesianischen Principienlehre und seine metaphysischen Gedanken.

I. Die Darftellung ber Lehre Descartes'. 1. Die Vorrede.

Während Spinoza in der Ausarbeitung seines Systems begriffen war, ließ er seine nach geometrischer Methode geformte Darstellung

<sup>1</sup> Ebenbaf. II. pg. 450-456. — <sup>2</sup> Rurger Tract. I. Cap. VII. Bgl. oben Cap. VIII. **6**, 217-226. — <sup>3</sup> Tract. d. e int. emend. Op. II. pg. 424, 426, 443.

291

der cartesianischen Principien nebst dem Anhange der «Cogitata metaphysica» erscheinen. Wir wissen aus der Entwicklungsgeschichte des Philosophen und seiner Werke, in welchem Zeitpunkte und auf welche Veranlassung dieses Werk entstand.<sup>1</sup>

In dem turgen Tractat wie in dem Versuch über die Methodenlehre ift eine Lebensrichtung ergriffen und vorgezeichnet, beren Biel nur in ber Ber= einigung unferes Geiftes mit Gott ober der gesammten Natur, in ber Gr= tenntniß ber ewigen Einheit und Ordnung aller Dinge erreicht werden tann. Daber gilt in der Grundanschauung unferes Philosophen das Princip ber göttlichen Alleinheit und ihrer Erkennbarkeit: in biefen beiden Bunkten find bie Differenzen enthalten, welche feine Lehre von ber cartefianischen trennen, mabrend er bie lettere barftellt. Sein Monismus widerstreitet dem Gegensatz zwischen der unendlichen Substanz und den endlichen (Gott und Belt), zwifchen den denkenden und auß= gedehnten Substanzen (Geiftern und Körpern); fein Rationalismus widerftreitet bem Satz, ber aus jener dualiftischen Lehre nothwendia folat: daß es gewiffe Dinge giebt, welche bie Faffungstraft unferer Wenn alles ertennbar ift, fo geschieht nichts Erkenntniß übersteigen. aus bem unerkennbaren Grunde ber Billfur, und es tann felbft in Gott kein Bermögen stattfinden, das an der ewigen Nothwendigkeit der Dinge etwas zu ändern vermöchte. Wenn es in Wahrheit nur eine Substanz giebt, fo folgt die Nichtsubstantialität des menschlichen Geiftes und die Unmöglichkeit seiner Freiheit. Diese Folgerungen waren unserem Philosophen vollkommen einleuchtend und gegenwärtig, als er bie cartesianischen Lehren von der Persönlichkeit Gottes und der menfclichen Billensfreiheit vortrug.

Wir müßten daher nach dem Entwicklungsgange Spinozas überzeugt sein, daß die Lehre, welche er uns darstellt, in den angeführten Punkten nicht oder nicht mehr die seinige war, auch wenn die Borrede seinem Willen gemäß uns nicht ausdrücklich darüber belehrte. "Man möge wohl beachten", sagt der Herausgeber, "daß in der ganzen Schrift, sowohl in den beiden ersten Theilen der Principien und bem Bruchstück des dritten als auch in seinen eigenen metaphysischen Gedanken unser Verfasser lediglich die Anstichten Descartes' nach Maßgabe seiner Werke und Grundsäte dargethan hat. Da er sich nämlich vorge= nommen, seinen Schüler in der cartessanischen Philosophie zu unter=

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> S. oben Cap. IV. S. 135--141, Cap. VI. S. 192 flgd.

richten, so war es ihm eine heilige Pflicht, von beren Richtschnur nicht um eines Nagels Breite abzuweichen ober etwas zu bictiren, was den Sätzen Descartes' entweder nicht entspräche ober zuwiderliefe. Deshalb möge niemand meinen, daß ber Berfaffer bier feine eigenen Anfichten ober auch nur folche, die er billigt, vortrage. Denn obgleich er manches für wahr hält, manches auch, wie er betennt, von sich aus hinzugefügt hat, fo kommt doch vieles vor, was er als falsch verwirft und worüber er eine ganz andere Meinung hegt. So ift 3. B., um nur einen Fall anzuführen, keineswegs feine Anficht, was im Scholion zum 15. Lehrfat bes I. Theils der Principien und im 12. Capitel des II. Theils des Anhangs vom Willen ausgesagt wird, obwohl es mit vielem Aufwande bewiesen zu sein scheint. Seine Meinung ift nicht, daß der Bille vom Berftande verschieden ift, geschweige benn mit einer folchen Freiheit ausgerüftet. Descartes macht nämlich im vierten Theil feiner Abhandlung über die Methode und in feiner zweiten Meditation die unbewiesene Boraussezung, daß ber menschliche Geift eine unbedingt bentende Substanz fei, wogegen unfer Berfaffer in ber natur ber Dinge keine denkende Substanz zuläßt, vielmehr verneint, daß diefe das Wefen des menschlichen Geiftes ausmache, und behauptet, daß aleich ber Ausbehnung auch das Denken unbegrenzt sein muffe, und wie ber menschliche Rörper nicht in ber unbebingten, fondern nur in einer nach ben Gesetten ber materiellen natur burch Bewegung und Ruhe determinirten Ausdehnung bestehe, fo fei auch der Geift oder bie menschliche Seele nicht unbedingter, fondern bedingter Beise dentend, beterminirt durch Ideen nach den Gesetzen der denkenden Natur. Sein Denken entstehe und bestehe zugleich mit bem menschlichen Rörper. Aus biefer Erklärung ift, wie er meint, leicht zu beweisen, bag ber Wille nicht vom Berftande verschieden fei, geschweige denn einer folchen Frei= heit genieße, wie Descartes ihm zuschreibt, daß felbst bas Bermögen zu bejahen und zu verneinen völlig erdichtet und unabhängig von ben Borftellungen nichts fei, daß die übrigen Bermögen, wie Berftand, Begierbe u. f. w. fammtlich unter bie Fictionen ober wenigstens unter jene Begriffe gehören, welche die Menschen aus den abftracten Borftellungen der Dinge gebildet haben, wie die Gattungen Mensch, Stein (humanitas, lapideitas) und andere ber Art. Auch will ich nicht unbemerkt lassen, daß man ganz eben fo zu urtheilen und es lediglich als bie Meinung Descartes' zu nehmen habe, wenn an einigen Stellen biefer Schrift zu lefen fteht: ""Diefes ober jenes überfteige

bie menschliche Fassungskraft"". Das ift nicht so zu verstehen, als ob unser Philosoph eine solche Meinung aus eigener Ueberzeugung ausspreche.<sup>1</sup>"

Nach biefer Erklärung des Herausgebers, ber, wie urkundlich bezeugt ist<sup>3</sup>, hier als alter ego des Philosophen redet, kann es nicht im mindesten zweiselhaft sein, in welchen Punkten Spinoza die Hauptdifferenz zwischen seiner und der cartessanischen Lehre sah und anerkannt wissen wollte: er verneint jede uns gesteckte Grenze der Erkennbarkeit der Dinge, die Substantialität der Geister und Körper, also den substantiellen Gegensatz beider; er verneint, daß Denken und Ausdehnung Attribute entgegengeseter Substanzen seinen, und behauptet die unbegrenzte Natur beider, was so viel heißt als sie für göttliche Attribute erklären; er muß mit der Substantialität des menschlichen Geistes auch dessenzte Freiheit verneinen. In allen diesen Punkten wird dem Borgänger kein anderer Philosoph entgegen gehalten, von welchem Spinoza sich eines Bessersen habe belehren lassen, er rechnet nur mit carte= sianischen Grundbegriffen und bestreitet bloß beren folgerichtige Ausführung und Anwendung.

Es tann baher nicht fraglich fein, baß Spinoza das cartefianische System ausgelebt und hinter sich hatte, als er in seiner Schrift die Principienlehre deffelben reproducirte. Schon die Vorrede genügt, um diefe Thatsache festzustellen. Man muß jene im Wefentlichen un= beachtet laffen, wenn man, wie Joöl bezweifelt, daß Spinoza damals fcon im Besitz ber eigenen (anticartefianischen) Lehre mar. Der fcein= bare Einwand, daß er in diesem Fall mit der mathematischen Methode "Humbug" getrieben und Beweise geliefert habe, welche er selbst für unrichtig gehalten, ift ungültig.8 Ein Beweis tann volltommen correct und ber bewiefene Satz falich fein, wenn bie eingeräumten Vorberfätze ober bie Principien in Wahrheit nicht gelten. Wenn man 3. B. die bisherigen Grundanschauungen und Axiome ber Geometrie bestreitet, so wird man die Sätze und Beweise ihrer Lehrbücher für hinfällig halten, ohne deshalb behaupten zu wollen, daß Euklides "Humbug" getrieben. Nehmen wir an, daß die Unerforschlichkeit des göttlichen Billens eingeräumt werde, fo darf man fehr wohl foließen,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Renati Descartes Princ. phil. pars I et II. more geometrico demonstratae per B. de Spinoza. Praef. Op. Vol. I. pg. IX-X. — <sup>2</sup> S. oben Cap. IV. S. 138. — <sup>3</sup> Joël: Jur Genefis der Lehre Spinozas u. j. w. S. 1-2.

daß die Vereinigung zwischen der göttlichen Vorherbestimmung und der menschlichen Freiheit unerkennbar sei oder unsere Fassungskraft übersteige, und man darf unter dieser Voraussezung sehr wohl die Möglichkeit der menschlichen Freiheit einräumen, da man auf Grund der Unerkennbarkeit kein Recht hat, ihre Realität zu verneinen. Genau so versährt Spinoza, um im Sinne Descartes' die Freiheit zu bejahen. Wenn er uns nun wissen läßt, daß er von sich aus jene Vorausjezung der Unerkennbarkeit keineswegs bejaht, so sind wir belehrt, daß er von sich aus die Möglichkeit der menschlichen Freiheit verneint.<sup>1</sup> Dabei ist nicht die mindeste Täuschung.

Beiläufig bemerken wir, daß auch Schopenhauer über Spinozas Lehrbuch der cartefianischen Principien und die darin enthaltene Frei= heitslehre, wie über den Entwicklungsgang unseres Philosophen über= haupt sich in einer Reihe von Irrthümern befangen zeigt. Er rechnet ihn mit Boltaire und Priestleh zu den "Bekehrten", welche erst bei reiserem Nachdenken nach ihrem vierzigsten Jahre erkannt haben, daß unsere Billensfreiheit eine leere Imagination sei. Erst in seiner Ethik habe Spinoza die menschliche Freiheit verneint, nachdem er sie vorher in jeiner Darstellung der cartessanischen Principien gelehrt und vertheidigt habe. In diesen Behauptungen irrt Schopenhauer Schritt für Schritt.

Es ift erstens nicht wahr, daß die Ethik oder das System Spinozas erst nach seinem vierzigsten Jahre, also in dem letzten Lustrum seines Lebens (1672—1677), ausgebildet worden; es ist zweitens nicht einmal wahr, daß die Ethik später ist als das Lehrbuch der cartesianischen Philosophie; es ist darum drittens nicht wahr, daß Spinoza das letztere als Anhänger Descartes' geschrieben, vielmehr hat er die wesentlichsten Differenzpunkte zwischen seiner und der cartesianischen Luster in der Borrede anzeigen und in der Schrift selbst bemerkbar hervortreten lassen. Unter diesen betrifft der erste und wichtigste die menschliche Freiheit. Man sieht daher, daß Schopenhauer weder die Lebensgeschichte noch die Briese noch die Schriften Spinozas näher gekannt, ja nicht einmal die Borrede zu der Darstellung der cartesianischen geschichten, welche seine Ann, sonst wäre er überall auf Thatsachen geschöfen, welche seine Annahme widerlegen.<sup>2</sup>

 <sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Cog. metaph. 1. cap. III. (conciliationem libertatis nostri arbitrii et praedestinationis Dei humanum captum superare). Op. I. pg. 100-101.
<sup>2</sup> A. Schopenhauer: Ueber die Freiheit des Willens (1841). IV. Vorgänger 5, 75.

2. Die Cogitata metaphysica als Anhang.

Spinoza hat in seinen «Cogitata metaphysica» vornehmliche und schwierigere Fragen aus den beiden Theilen der Metaphysik, dem generellen und speciellen, erörtert: jener handelt von dem Wesen (ens) und seinen Beschaffenheiten, dieser von den Arten der Wesen oder der Substanzen, von den letzteren hat unser Philosoph insbesondere zwei hervorgehoben: Gott und den menschlichen Geist.

In dem erften Theil der Cogitata handelt er in fechs Capiteln von dem ens als wirklichem, fingirtem und Gedankendinge, von der Wesenheit, dem Dasein, den Ideen und der Macht, von dem, was nothwendig und unmöglich, was möglich und zufällig ist, von der Ewigkeit, Dauer und Zeit, von dem Einen, Wahren und Guten.

In bem zweiten Theil ber Cogitata handelt er in zwölf Capiteln von Gott und dem menschlichen Geist, und zwar in Capitel I—XI von den Eigenschaften Gottes, nämlich feiner Ewigkeit, Einheit, Un= ermeßlichkeit, Unveränderlichkeit, Einsachheit, Leben, Verstand, Macht, Schöpfung und Mitwirkung (concursus).

Er hat seinem Schüler in Rijnsburg nebst seiner Darstellung bes zweiten Buchs ber cartesianischen Principienlehre (Naturphilosophie) auch seine metaphysischen Erörterungen ber eben bezeichneten Fragen dictirt, dann aber vor der Herausgabe des Werks den gesammten Inhalt beffelben durchgeschen und, wie die Vorrebe besagt, verbesssert und vermehrt (atque haec una a se correcta atque aucta, ut lumen aspicerent), nach welcher Umarbeitung die «Cogitata metaphysica» als Anhang von den «Cogitata metaphysica» als Dictat wohl zu unterscheiden und ber Darstellung des ersten Buchs der cartesianischen Principienlehre (Metaphysik), welche Spinoza binnen vierzehn Tagen geschrieben hat, auch zeitlich nachzusehen find.

Wenn nun die Vorrede erklärt, daß Spinoza seinem Schüler nichts anderes vorgetragen habe als die Lehre Descartes' in ihren geschlossensten Grenzen, so können diese Worte offenbar nur von den Dictaten gelten, aber nicht vom Anhang. Und wie auch die Worte lauten mögen, so entscheidet über die Sache nicht was der Herausgeber in der Vorrede sagt, sondern was Spinoza im "Anhange" lehrt. Untersuchen wir also den Inhalt des Anhangs. Wie sich die «Cogitata metaphysica» als Dictat von den «Cogitata metaphysica» als Anhang unterscheiden, darüber können wir nichts aussagen, da uns die urfundliche Form des Dictats sehlt.

Digitized by Google

## II. Die Differengen.

1. Gott und bie menschliche Freiheit.

Um die Sache gleich in aller Rürze und Scharfe auszudrücken, fo jage ich: Die Lehre von Gott als ber eminenten Ursache aller Dinge ift cartesianisch, die Lehre von Gott als der immanenten Ursache aller Dinge ift spinoziftisch. Nun wird in unserer Schrift ber Gottesbegriff Descartes' bergestalt gelehrt und erläutert, baß wir deutlich sehen, wie bie Lehre von der Eminenz Gottes in bie seiner Immanenz übergeht. Wenn Gott auf eminente Beije (eminenter) enthält, mas in ben geschaffenen Befen zur Erfceinung tommt ober in Birklichkeit (formaliter) gegeben wirb, fo ift er eine folche Urfache aller Dinge, die mehr Realität hat als die Natur: baber muß er feinem Befen nach von der letzteren unterschieden werben, und es tann ihm unmöglich das Attribut ber Ausbehnung und Körperlichkeit zukommen, vielmehr bewirkt er alles aus seiner abfoluten Willensfreiheit. So die Lehre Descartes', welche Spinoza wiederaiebt.1

Sind aber alle Dinge von Gott traft feines Willens geschaffen, fo find fie von ihm gewollt ober vorherbestimmt, und ba in Gott teine Beränderung und teine Zeit ftattfindet, - benn bie Zeit ift auch nach Descartes nur unfere Vorstellungsart (modus cogitandi) --so find die Dinge von Gott ewig gewollt, nicht etwa so, daß sie erft gewollt und bann geschaffen werben, benn bies hieße Beitunterschiede in Gott seten, vielmehr ist sein Wollen gleich Schaffen : daber ift bie Schöpfung ewig und zwar fo, baß sie nie auf andere Art ober in anderer Ordnung hatte geschehen können, als sie geschehen ift. Sonft müßte man annehmen, daß Gott auch etwas anderes hätte wollen (hervorbringen) können, bag also ein Buftand in Gott mar, welcher feinem icopferischen Billen und bem Beschluß, biefe Belt ju schaffen, voranging. Aber es giebt in ihm keine Zeitunterschiede. Da= her fällt Bottes Sein mit feinem Bollen, wie biejes mit feinem Wirken (Schaffen) zusammen, und bie Schöpfung ift mithin ewig und nothwendig. So lange wir diese Nothwendigkeit ber Dinge nicht einsehen, meinen wir, baß etwas bloß möglich fei ober zufällig ge= fchehe, daß es nicht ober auch anders fein könne, als es ift. Unbegriffene Rothwendigkeit erscheint uns als Möglichkeit und Zufall, daher nennt

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Cog. metaph. I. cap. II. Op. I. pg. 94.

Spinoza diefe Vorstellungsarten "Mängel unseres Verstandes (defectus nostri intellectus)".<sup>1</sup>

Wenn aber alles nach göttlicher Vorherbestimmung geschieht ober (was baffelbe heißt) aus dem ewigen und nothwendigen Wesen Gottes folgt, so ist nicht zu begreisen, wie sich damit die mensch= liche Freiheit verträgt. "Wenn wir auf unseren Natur achten, so erkennen wir klar und deutlich, daß wir in unseren Handlungen frei sind; wenn wir auf das Wesen Gottes achten, so sehen wir klar und beutlich, daß alles von ihm abhängt und nichts geschieht, was er nicht seit Ewigkeit gewollt hat. Wie aber der menschliche Wille in jedem einzelnen Moment dergestalt von Gott hervorgebracht wird, daß er frei bleibt, das wissen wir nicht, denn es giebt vieles, was unsere Fassungskraft überstiegt."<sup>2</sup>

Aehnlich heißt es an einer anderen Stelle, wo von der gött= lichen Mitwirkung gehandelt und die Erhaltung der Dinge als eine beständige Schöpfung erklärt wird: "Wir haben bewiesen, daß die Dinge von sich aus nie im Stande sind, etwas zu bewirken oder zu irgend einer Handlung sich selbst zu bestimmen, und daß diese Behauptung nicht bloß von den Wessen außer dem Menschen, sondern auch von dem menschlichen Willen selbst gilt". "Kein Ding kann den Willen bestimmen, noch kann anderersseits dieser bestimmt werden außer allein durch die Macht Gottes. Wie aber damit die menschliche Freiheit sich vereinigen lasse oder wie Gott diese seine Wirksamteit mit Wahrung der menschlichen Freiheit ausüben könne: das bekennen wir nicht zu wissen und haben uns über diesen Punkt schon öfter ausgesprochen." <sup>3</sup>

Nun find wir durch die Vorrede unterrichtet, daß Spinoza keines= wegs die Unerkennbarkeit der Dinge einräumt. Wenn er sagt: "Die menschliche Freiheit ift, aber sie ist unbegreislich oder ihre Vereinbarkeit mit dem göttlichen Wirken nicht zu fassen", so will er (gemäß der Vorrede) gesagt haben: "Wir begreisen, daß die menschliche Freiheit nicht ist". Er erklärt es auch unumwunden, indem er aus der durchgängigen Einheit der Natur die Unmöglichkeit der menschlichen Freiheit herleitet. "Aus unserem Sat, daß die gesammte Natur als Inbegriff aller bewirkten Dinge nur ein einziges Wesen ausmacht, folgt, daß der Mensch ein

298



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Cog. metaph. J. cap. III. pg. 100-101. - <sup>2</sup> Ebenbai. - <sup>8</sup> Cog. II. cap. XI. pg. 131-132.

Theil ber Natur ist, welcher mit allen übrigen nothwendig zusammen= hängt." Das heißt: ber Mensch ist ein Glied in ber Rette ber Dinge. 1

Die menschliche Willensfreiheit ist bemnach keine Instanz wider ben Satz, daß aus der ewigen Wirksamkeit Gottes alles nothwendig folgt. Das Böse ist kein Zeugniß für die Freiheit und keine Instanz wider die Verneinung derselben. Wenn alles nach göttlicher Vorherbestimmung und kraft göttlicher Wirksamkeit geschieht, so kann nichts anders sein als es ist, die Dinge sind dann weder gut noch schlecht, weder vollkommen noch unvollkommen, die menschlichen Handlungen weder gut noch böse. <sup>2</sup> Uebel und Sünde existiren nicht in der Natur der Dinge, sondern bloß in der Vorstellung der Menschen, ihre Geltung ist nicht real, sondern imaginär. Spinoza sagt: "Da Uebel und Sünden nichts in den Dingen sind, sondern sich bloß in dem die Dinge mit einander vergleichenden Menschengeiste sinden, so folgt, daß Gott diese Objecte selbst nicht außerhalb der menschlichen Geister erkennt".<sup>3</sup>

Auch die Straswürdigkeit und Bestrasung der Berbrecher ist keine Instanz wider die Berneinung der Realität des Bösen und der Freiheit. Denn die Strase folgt ebenso nothwendig aus der bösen oder verderblichen Handlung, wie diese aus den vorhergehenden Ursachen. "Du fragst: warum werden die Gottlosen gestrast, die ja gemäß ihrer Natur nach göttlicher Vorherbestimmung handeln? Ich antworte: ihre Strase geschieht auch nach göttlicher Vorherbestimmung; und wenn nur solche Leute zu strasen, die nach unserer Meinung mit voller Freiheit gesündigt haben, so frage ich: warum vertilgt man benn die gistigen Schlangen, die ja bloß zusolge ihrer Natur Ver= berben bringen und nicht anders können?"<sup>4</sup>

Es ist demnach völlig einleuchtend, daß Spinoza im Anhange seiner Schrift die menschliche Willensfreiheit direct und indirect verneint, nachdem er sie vorher, im ersten Theile seines Behrbuchs, nach cartesia= nischer Richtschnur behauptet hatte.<sup>5</sup> Hieraus erhellt, daß Spinozas metaphysische Gedanken keineswegs bloß zur Erläuterung der voraus= geschickten Principienlehre Descartes' bestimmt find. Freilich wird im letzten Capitel des Anhangs die Freiheitslehre wider beterministische Einwürse, insbesondere die Heerebords, vertheidigt, aber es ist sehr

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Cog. II. cap. IX. pg. 124. — <sup>2</sup> Cog. I. cap. VI. pg. 105. — <sup>3</sup> Cog. II. cap. VII. pg. 119. — <sup>4</sup> Cog. II. cap. VIII. pg. 123. — <sup>5</sup> Princ. phil. I. Prop. XV. Schol.

bemerkenswerth, daß die Art der Begründung an diefer Stelle der cartesianischen Lehre widerstreitet und die spinozistische (d. h. die Verneinung der Freiheit) in sich trägt. Hier wird die Freiheit keineswegs auf dieselbe Weise bejaht als in jenem Scholion des ersten Theils der Principienlehre: es ist daher, streng genommen, nicht richtig, beide Stellen, wie die Vorrede thut, auf gleichem Fuß zu behandeln. Spinoza braucht im Sinne der Deterministen das bekannte Beispiel von Buridans Esell, der zwischen Heu und Gras verhungern muß, wenn er von beiden Seiten gleich stark determinirt und so in den Zustand der Willensindisserenz gebracht wird, die alles Handeln unmöglich macht.

Dieser Fall, sagt Spinoza, ift beim Menschen unmöglich. Wenn ber Mensch im Justande der Willensindifferenz, unter der Einwirtung verschiedener, gleich starter Determinationen vor Hunger und Durst umkäme, so wäre er kein Mensch, kein denkendes Wesen, sondern der dümmste aller Esel.<sup>1</sup> Also ist nach dieser Argumentation der Mensch nicht, wie Buridans Esel, determinirt, sondern frei: er ist frei, weil er ein denkendes Wesen ist, d. h. durch Vernunstgründe beterminirt wird. Berallgemeinern wir den Sas, so daß die Willensstrebungen und Handlungen des Menschen durch seine Art vorzustellen und zu denken bestimmt werden, so folgt, daß der Wille gleich ist dem Berstande und daher keineswegs die Freiheit besitzt, welche ihm Descartes zuschreibt.

Dies ift Spinozas Lehre überhaupt, sie ist es auch an dieser Stelle, während in jenem Scholion gemäß der cartesianischen Lehre erklärt wurde, daß der Wille umfasseher sei als die Erkenntniß, daher von ihr unabhängig und seinem Wesen nach unbeschränkt. Hier sagt Spinoza unter der cartesianischen Vorausssezung, daß der menschliche Geist eine denkende Substanz sei: "Daraus folgt, daß der menschliche Geist eine denkende Substanz sei: "Daraus folgt, daß derselbe rein aus seiner Natur zu handeln, nämlich zu denken oder, was dassse heißt, zu bejahen und zu verneinen vermag. Diese Gandlungen denkender Art (actiones cogitativae), deren alleinige Ursache der menschliche Geist ist, heißen Willensstrebungen (Begehrungen, volitiones), der menschliche Geist aber als die zureichende Ursache sondlungen heißt Wille."<sup>3</sup> Hier ist also wollen oder bejahen und verneinen — denken. Dagegen bei Descartes und in dem angesüchrten Scholion Spinozas ist der Wille oder das Bermögen

<sup>1</sup> Cog. II. cap. XII. pg. 136. - <sup>2</sup> Ebendaj. pg. 135-136.

zu bejahen und zu verneinen vom Denken und Vorstellen verschieden, durch keine Grenzen determinirt, daher vollkommen unabhängig und frei und vermöge dieser Freiheit die Ursache des Irrthums. <sup>1</sup>

## 2. Gott und Belt.

Spinoza lehrt in seinen metaphysischen Gebanken eine ewige und nothwendige Ordnung ber Dinge als göttliche Schöpfung ober Wirkung bes göttlichen Willens. Es giebt zwei hauptinftanzen, welche zur Wider= legung diefer Lehre geltend gemacht werden können : bie göttliche und bie menschliche Willfur. Beide gelten in ber Lehre Descartes'. Die In= ftanz ber menschlichen Willfür (Willensfreiheit) hat sich Spinoza, wie wir ausführlich gezeigt haben, gründlich aus dem Wege geräumt. **E8** bleibt die Frage nach der göttlichen Willfür übrig. So lange Gott als die eminente Urjache aller Dinge gilt, muß diefe Willkür bejaht werden, und es scheint bemnach möglich, daß Gott in seiner Freiheit und Machtvollkommenheit auch eine andere Orbnung der Dinge hätte wollen und bewirken können als die vorhandene, daß er die lettere in jedem Augenblick von Grund aus zu ändern vermag. Dann ift bei Gott alles möglich, nichts nothwendig, und das Dasein wie die Ordnung der Welt zufällig. Nun wiffen wir ichon, daß Spinoza bie Möglichkeit und Zufälligkeit ber Dinge völlig verneint, fie bedeuten ihm in Wirklichkeit nichts und gelten für bloße Defecte unserer Einsicht.<sup>2</sup>

Er bestreitet bemnach in Rückficht auf die Existenz und Ordnung der Dinge die göttliche Willfür, mit welcher jene Borstellungen Hand in Hand gehen; er verneint demnach die eminente Causalität Gottes, welche ohne Willfür nicht gedacht werden kann. Ausdrücklich erklärt Spinoza, daß in Gott Wollen und Wirken, Wesen und Wille identisch seien, daher die Schöpfung ewig; daß die Unwandelbarkeit Gottes die Möglichkeit, so und auch anders handeln zu können, ausschließe, daher die Existenz und Ordnung der Dinge nothwendig.<sup>3</sup>

Aus dem Begriff Gottes folgt, daß er die höchste Intelligenz und durch sich selbst das vollkommenste Wesen ist: daraus folgt feine Unabhängigkeit und Einheit. Denn gabe es mehrere Götter oder höchst vollkommene Wesen, so müßte jedes die Vollkommenheit des anderen erkennen, also in diesem Punkt von einem Object außer sich abhängig sein, was mit seiner Vollkommenheit streitet. Daher ist

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Princ. phil. I. Prop. XV. Schol. - <sup>3</sup> S. oben S. 297-298. - <sup>3</sup> S. oben S. 298 flgb.

Gott einzig.<sup>1</sup> Aus der Bollkommenheit folgt seine Allwissenheit, er begreist die Ideen aller Dinge in sich, diese aber können nicht Objecte außer ihm sein, sonst wäre Gott in seiner Erkenntniß von ihnen abhängig, sie sind baher in ihm und vollkommen durch die göttlichen Ideen bestimmt oder, was dasselle beißt: Gottes Erkennen ist identisch mit seinem Wirken und Wollen. Aus der Einheit Gottes folgt, daß auch seine Erkenntniß den Charakter der Einheit hat, daß es nicht viele und verschiedene, sondern eine Idee ist, welche den göttlichen Satur achten, so können wir auf die Analogie der gesammten Natur achten, so können wir dieselbe als ein einziges Wesen betrachten und baraus folgern, daß die bewirkte Natur nur aus einer Idee oder einem Willensbeschluß Gottes hervorgeht."<sup>3</sup>

Hier macht Spinoza die erfahrungsmäßige Analogie in der Natur zum Erkenntnißgrunde ihrer einheitlichen Idee in Gott. In Wahrheit ift die Ein= heit Gottes und seiner Idee der Dinge, welche identisch ift mit seinem Willen, der Realgrund der durchgängigen Einheit der Natur. Daß Spinoza die Sache so versteht, zeigt sich an einer späteren Stelle, wo (ohne Berufung auf die Analogien in der Welt) einsach gesagt wird: "Die ganze bewirkte Natur ift nur ein einziges Wesen"." Es ist eine selbstverständliche Folge dieses Sazes, daß der cartessanische Dualismus zwischen denkenden und ausgedehnten Substanzen nicht mehr gilt, denn unter dieser Voraussezung kann die Natur oder die Ordnung der Dinge unmöglich ein einziges Wesen. Die Natureinheit folgt nur aus der göttlichen Alleinheit, in welcher die Attribute des Denkens und der Ausdehnung troz ihres Gegensazes ewig und noth= wendig vereinigt sind.

Es ist dargethan, daß Spinoza in seinen metaphysischen Gedanken Gottes Wesen und Willen, sein Wollen und Erkennen, sein Erkennen und Wirken als völlig identisch betrachtet. Er erklärt diese Joentität indirect, wenn er sagt: "Wie sich Gottes Wesen, Verstand und Wille unterscheiden, wissen wir nicht und rechnen diese Einsicht unter die bloßen Wünsche". Die Unbegreislichkeit der menschlichen Freiheit bebeutet in unserer Schrift deren Nichtsein. So kann auch der Satz, daß die Verscheitz zwischen Gottes Wesen, Berstand und Willen



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Cog. met. II. cap. II. pg. 110-111. — <sup>2</sup> Cog. met. II. cap. VII. pg. 118-121. — <sup>3</sup> Cog. met. II. cap. JX. pg. 124: quod tota natura naturata non sit nisi unicum ens.

unerfindlich sei, nur sagen wollen: sie find nicht verschieden, sondern identisch.

Demnach bleibt in dem göttlichen Willen nichts zurück, was über sein Erkennen und Wirken hinausginge, mehr als diese enthielte und als reine Willkur über ihnen stände: nichts, das uns noch be= rechtigen könnte, Gott im Sinne Descartes' für die eminente Ursache ber Dinge zu halten. Gott und Welt stellen sich in die Form der Gleichung, und der Satz «Deus sive natura» erscheint im Hinter= grunde der metaphysischen Gedanken Spinozas. Ist Gott nicht die eminente Ursache aller Dinge, so ist er auch nicht die äußere, und es bleibt nur übrig, ihn als die innere oder immanente Ursache zu sachtes Welcher alles mit Nothwendigkeit folgt, oder die alles kraft ihres Wesens und ihrer Machtvollkommenheit bewirkt, vollkommen unbedingt und ohne jede Wilkur.

Daber find von der göttlichen Causalität die 3mede aus= zuschließen, welche als Mufter ober Urbilber ber Dinge ber Birtfamkeit Gottes vorausgesett werden müßten und als Richtschnur biefelbe bedingen würden. Auch biefe Bestimmung ift erkennbar genug in unserer Schrift enthalten. "In der Schöpfung", sagt Spinoza, ... giebt es außer ber causa efficiens keine Mitwirkung anderer Urfachen, oder zur Existenz ber geschaffenen Dinge wird nichts vorausgesetzt als Gott." "Ich hatte turzweg fagen können, daß bie Schöpfung alle Urfachen überhaupt außer der causa efficiens verneint und ausschließt. Doch habe ich ben Ausdruck "Mitwirkung anderer Urfachen" lieber gewählt, um nicht auf die Frage antworten zu müffen: ob sich Gott bei der Schöpfung keinen 3wed vorgeseht habe, weshalb er bie Dinge geschaffen? Darum habe ich zu größerer Deutlichkeit bie Erklärung hinzugefügt, daß bie geschaffenen Befen bloß burch Gott bedingt find; benn hat fich Gott einen 3med vorgesetzt, so war diefer ficher nicht außer ihm, weil außer Gott nichts ift, das ihn zum Ban= beln antreiben könnte." \* Damit ift klar genug gesagt, daß bie soge= nannten Zwecke Gottes unter feine nothwendigen Wirkungen gehören und mit biefen aufammenfallen.

Gottes Macht, Verstand und Wille sind nicht verschiedene und besondere Eigenschaften, sondern vollkommen eines mit seinem Wesen: daher ist Gott nicht als die eminente, sondern als die immanente

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Cog. met. II. cap. VIII. pg. 121. — <sup>2</sup> Cog. met. II. cap. X. pg. 125 bis 126.

Urfache aller Dinge zu begreifen, als bas eine, unendliche, allum= fassende, alles bewirkende Wefen; als bas wahrhaft Alleine. Es ift nicht einzusehen, fagt Spinoza, wie jene Vermögen Gottes verschiedene und besondere Eigenschaften fein follen. "Freilich fehlt es nicht an einem Wort, welches die Theologen gleich bei der Hand haben, um die Sache zu erklären: sie reben von der Persönlichkeit Gottes. 28ir tennen dieses Wort auch, aber nicht seine Bedeutung und find außer Stande, uns barunter etwas Rlares und Deutliches zu benten, obwohl wir ber festen Zuversicht leben, daß Gott bermaleinst es ben Seinigen offenbaren werbe, wenn ihn die glaubigen Seelen verbeißenermaßen von Angesicht zu Angesicht ichauen." "Bir ertennen flar und deutlich, daß Gottes Berftand, Macht und Bille nicht verschiedene Gigen= schaften find, sondern als solche nur ber menschlichen Auffaffung er= scheinen." "Wenn wir von Gott sagen, daß er haßt oder liebt, so ift bas nicht anders zu verstehen, als wenn es in der Schrift beißt. baß bie Erbe Menschen ausspeien werbe, und was bergleichen mehr ift." "Benn uns in den heiligen Urtunden noch anderes begegnet. bas unfer Bedenken erregt, so ist hier nicht der Ort, darauf einzugeben, benn wir untersuchen bier nur folche Dinge, welche wir burch unfere natürliche Vernunft mit völliger Sicherheit erfaffen können, und ber einleuchtende Beweis einer Sache läßt uns überzeugt fein, daß die heilige Schrift daffelbe lehren muffe, denn die Wahrheit kann der Wahrheit nicht widerftreiten, und die Bibel tann unmöglich Poffen lehren, wie fie ber Bolksglaube fich einbildet. Benn wir etwas in ihr fänden, was dem natürlichen Lichte widerspräche, so würden wir die Schrift mit berselben Freiheit widerlegen dürfen als den Koran und ben Talmud; boch sei es fern zu denken, bag bie heiligen Urkunden vernunftwidrige Dinge enthalten können.

Wir sehen, daß Spinoza die Persönlichkeit Gottes ganz so behandelt, wie die Verschiedenheit der göttlichen Eigenschaften und die menschliche Freiheit: er verneint ihre Erkennbarkeit, d. h. er verneint fie selbst. Er wendet den Grundsatz der rationalen Erklärung auch auf die Schrift an, und wir erkennen an dieser Stelle schon die Aus= gabe, welche er im theologisch=politischen Tractat zu lösen sucht.

Ift nun die Welt eine ewige und nothwendige Folge aus dem Wesen Gottes, so muß in der Natur der Dinge alles aus Gründen

304



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Cog. II. cap. VIII. pg. 121-123.

erkannt und abgeleitet werden nach dem Vorbilde der geometrischen Methode. Mit dem wahren Begriffe Gottes ist die Nothwendigkeit der Dinge gegeben.

Sobald uns dieje Wahrheit verschwindet und die Täuschung ber menschlichen Willensfreiheit zurücktehrt, überreden wir uns, baß die Sache auch anders hatte fein können, und ftatt der Bernunft folgen wir den Irrlichtern der Imagination, die uns überall Möglichkeiten und Zufälle vorfpiegelt. Die Richtschnur ber mahren Erkenntniß zu erleuchten, braucht Spinoza in seinen metaphysischen Bebanken ein biblisches Beispiel. Josias verbrannte welche Gebeine ber Böhendiener auf dem Altare Jerobeams, der Prophet hatte es porher= gejagt, Bott hatte es gewollt: fo betrachtet, erscheint bie Sandlung als nothwendig. Achten wir bagegen bloß auf Jofias' Billen, fo er= fcheint fie nur als möglich, als eine Begebenheit, die eben so gut nicht geschehen konnte. Sobald wir die Natur der Dinge von der göttlichen absondern, für fich nehmen und die Erscheinungen vereinzelt betrachten, verstehen wir nicht mehr die Nothwendigkeit ber Beltord= . nung und unterscheiden nichtiger Beise mögliche, zufällige und nothwendige Begebenheiten. "Daß aber", fährt Spinoza fort, "bie Binkel eines Dreiecks gleich zwei rechten find, folgt aus dem Wefen ber Sache. Es ift fürwahr nur die menschliche Unwissenheit, die solche Unterschiede in den Dingen fingirt. Wenn die Menschen bie ganze Ordnung der Natur mit voller Rlarheit begriffen, fo würden fie alles eben so nothwendig finden, als sämmtliche Sate der Mathematik, aber weil dies über das Maß ihrer Erkenntniß hinausgeht, halten fie gewiffe Dinge bloß für möglich, nicht aber für nothwendig. Deshalb muß man sagen, daß Gott entweder nichts vermag, weil in Wahrheit alles nothwendig ift, oder daß er alles vermag und bie in den Dingen vorbandene Nothwendigkeit ledialich in feinem Billen besteht und aus demfelben folat." 1

Da nun Spinoza die vollständige Erkennbarkeit der Dinge bejaht und die reale Geltung des Irrationalen oder Unbegreislichen verneint, so ift klar, daß seiner Lehre gemäß die Aufgabe der Philosophie darin besteht: das Weltall more geometrico zu erkennen. Diese Methode war in dem kurzen Tractat in Aussicht genommen und in dem ersten Theile seines Anhangs angewendet worden; sie zeigte sich in dem Ver=

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Cog. II. cap. IX. pg. 124.

Fifcher, Gefc. b. Bhilof. II. 4. Mufl. R. M.

#### 306 Spinozas Darstellung der cartesianischen Principienlehre.

such über die Berbefferung des Verstandes als der alleinige Weg, auf welchem die Erkenntniß das wahre Ziel des Lebens erreicht; fie ift die Form, worin Spinoza die cartefianische Principienlehre darstellt, und welche er in seinen metaphysischen Gedanken zur Erklärung des Universums und zur Einsicht in die wahre Ordnung der Dinge fordert. Die aus= geführte Lösung dieser Ausgabe ist die Ethik.<sup>1</sup>

<sup>1</sup> In der Ebuard Jeller zu seinem fünfzigjährigen Doctorjubiläum gewidmeten Sammlung von Festschriften (1887) findet sich an drütter Stelle von J. Freudenthal ein Aufsatz "Spinoza und die Scholasstill" (S. 85—138), worin der Einsluß der jüngeren Scholasstill auf Spinoza und besschlassigisteit von derselben genauer als disher dargelegt und insbesondere die «Cogitata metaphysica» als diejenige Schrift in Anspruch genommen wird, welche den Scholassissus Spinozas sowohl beurlunde als offendare. "Die Cogitata", so sagt der Vers., "find demnach — um die Ergednisse dieser Untersuchung surg zusammenzusassien der jüngeren Schahdpunkt des Cartesianus aus entworfene, in den Formen der jüngeren Scholastil sich haltende gedrängte Darstellung von Hauptpunkten der Metaphysis. Seise Hindeutungen auf des Versaffers eigene Anschauungen sehlen nicht; doch treten dieselben nicht zahlreicher und entschiedener hervor als in den Principia philosophiae Cartesianae" (S. 118–119).

Bon biefer seiner Auffassung aus bestreitet Freudenthal meine im Text entwickelte Anstäck von der Bedeutung der «Cogitata metaphysica», wie dieselbe als Anhang seiner Darstellung der cartessanischen Principienlehre hinzugefügt find. "Welchen Zweck", so meint der Verf., "Spinoza mit der Abfassungefügt fund. "Welchen Zweck", so meint der Verf., "Spinoza mit der Abfassungefügt fund. "Welchen Zweck", so meint der Verf., "Spinoza mit der Abfassungefügt fund. "Welchen Zweck", so meint der Verf., "Spinoza mit der Abfassungefügt fund. "Welchen zweck", so meint der Verf., "Spinoza mit der Abfassung führlichsten hat R. Fischer in seiner glanzvollen Darstellung der Sehre Spinozas hierüber sich ausgessprochen" (S. 94). "In glänzender Beweissführung sucht derselbe barzuthun, daß Spinoza in den Cogitata den Zweck verfolge, die ihn von Desscartes trennenden Unterschiede zu verbeutlichen: aus der von Spinoza gegebenen Begründung der cartessanischen Gedanten sollen die eigenen hervorleuchten." "Man wird den Scharffinn und die Eleganz dieser Beweissführung, von welcher nur ein Schatten in diesem dürftigen Auszuge schiebar geworden ist, bewundern, aber ihren Ergebnissen wird man widersprechen müssen" (S. 98—99). Prüfen wir, mit welchem Recht.

In der Bezeichnung und Unterscheidung der beiden Theile der Metaphyfik, in der Bezeichnung und Unterscheidung der Eigenschaften Sottes läßt uns Freudenthal gewisse und Bereinstimmungen (nicht der Lehre, sondern) der Ausdrücke, Worte und Namen zwischen Spinoza und den "Scholastisten" wahrnehmen, als deren hauptrepräsentanten er den Jesuiten Suarez und die beiden Beydener Prosesson calvinistischen Betenntnisse Burgersdijc und Heeredord (den Feind des A. Seuling) hervorhebt (S. 105—110 flgd.) Indessen Ueberschriften und Inhaltstitel find nicht der Inhalt.

Der theologisch-politische Tractat. Das Recht ber Denkfreiheit.

## Zwölftes Capitel.

## Der theologisch-politische Tractat. Das Recht der Benkfreiheit.

I. Beranlasjung und Aufgabe.

### 1. Gefcichtliche Boraussehungen und Zeitfrage.

In der Lebens- und Entwicklungsgeschichte des Philosophen haben wir uns über die Entstehung dieses Werks, das die Jugendschicksale Spinozas zur Beranlassung und die seiner letzten Jahre zur Folge

1. Spinoza hat uns durch die Vorrede wiffen laffen, daß er die Lehre von ber Freiheit des menschlichen Willens und von der Schranke der menschlichen Ertenntniß für falsch halte. Beide Lehren find in dem Sahe vereinigt, daß unser Wille größer ist als unser Verstand, daß jener uneingeschränkt sei, dieser aber beschränkt. In diesem Sahe stecht der Cartestanismus, wie in seinem Gegentheil der Spinozismus. Das Gegentheil besagt, daß unser Erkenntnisvermögen nicht bloß beschränkt, sondern auch unbeschränkt ist, unser Wille aber von der Ertenntniß abhängt und so ist wie diese.

2. Wenn auch Spinoza burch die Vorrede uns nicht fo ausbrücklich auf feine Berneinungen und Affirmationen hingewiefen hätte, fo müßte der aufmerkfame und eindringende Lefer dieselben in feinen «Cogitata metaphysica» erkennen und zwar in Sähen nicht bloß gefolgerter, fondern ausgesprochener Art, benn fie enthalten die ganze Differenz zwischen Spinoza und der Scholastik, zwischen Spinoza und Descartes.

3. Er lehrt, daß aus ber Unbedingtheit des göttlichen Willens und ber Unveränderlichkeit des göttlichen Wessens eine ewige Ordnung der Dinge hervorgehe, in welcher alles so nothwendig folge, wie die Sätze in der Mathematik. Ich wiederhole seine Worte: "Wenn die Menschen die ganze Ordnung der Natur flar zu erkennen vermöchten, so würden sie alles ebenso nothwendig finden, wie die Sätze der Mathematik, aber weil diese Einstächt die menschliche Erkenutnis übersteigt, so meinen wir, daß dieses oder jenes zwar möglich, aber nicht nothwendig sei" (Cog. Pars II. Cap. IX).

4. Wenn ich sage: "etwas übersteigt die Fassungstraft ber menschlichen Bernunft, so gilt dieser Satz im Sinne Descartes', keineswegs in dem meinigen". So bedeutet uns Spinoza in der Vorrede. Und er kommt so oft und so gestissentlich auf dieses vermeintliche Unvermögen zurück, daß er uns ausdrücklich bemerkbar macht, wie oft er es schon gesagt habe: «satemur nos ignorare, qua de re jam saepius locuti sumus» (Cog. II. Cap. XI).

5. Die Ordnung der Dinge ist ebenso nothwendig und ebenso erkennbar, wie die Sätze der Mathematik. Wenn diese Einstächt die menschliche Fassungskraft übersteigt, so könnte Spinoza dieselbe weder haben noch aussprechen. Indem er sie ausspricht, beweist er thatsächlich, daß sie die menschliche Fassungskraft nicht übersteigt; daher leuchtet ein, daß Spinoza die durchgängige Nothwendigkeit und mathematisch geordnete Erkennbarkeit der Weltordnung in seinen «Cogitata metaphysica» bejaht und lehrt, auch abgeschen von der Vorrebe.

307

gehabt hat, genau unterrichtet.<sup>1</sup> Der Conflict mit den Rabbinern, ber Bannfluch der Synagoge, die (uns wahrscheinlich gemachte) zeit= weilige Berbannung aus Amsterdam und die Rechtfertigung, welche er

6. Eine folche Weltansicht gerstört bie Scholastik von Grund aus. 2830 hat je ein Scholastiker, gleichviel ob ein alter ober ein junger, etwas ähnliches gelehrt? Aber die Scholastiker haben ja unter den Eigenschaften Gottes auch die Unermeßlickeit und die Unveränderlichkeit genannt. Spinoza thut dasselbe. Die Scholastiker haben jene «immonsitas», diese «immutabilitas» genannt. Spinoza thut dasselbe. Und nun heißt es: "Spinoza und die Scholastik".

7. Spinoza lehrt, daß die Schöpfung, d. h. die ewige und nothwendige Ordnung der Dinge der menschlichen Vernunft vollkommen einleuchte, aber die geoffenbarte und theologische Erkenntniß bavon gänzlich verschieden sei und von ganz anderer Art, daher auch die Engel nicht in die Metaphysik, sondern bloß in die Theologie gehören, «cujus cognitio cum sit prorsus alia sive toto genere diversa a cognitione naturali, nullo modo cum illa miscenda est (Cog. II. Cap. XII).

8. Wenn aber die Engel nicht in die erkennbare Ordnung der Dinge gehören, so gehören sie auch nicht in die Schöhpfung, als welche eines ist mit ber ewigen und nothwendigen Ordnung der Dinge. Ich nehme an, daß Spinoza aus zwei zusammenhängenden Sätzen, welche er ausspricht, den Schlußsatz zu ziehen vermocht hat; ich nehme an, daß er dis brei zählen konnte, und daß er auch solche Leser im Auge gehabt hat, welche im Stande waren, dis brei zu zählen. (Daher trifft mich der Vorwurf nicht, welchen Freudenthal mir macht: "Es ist immer mißlich, die Vehre eines Philosophen bestimmen zu wollen, wie R. Fischer es thut, nicht nach den Meinungen, die er ausspricht, sondern auf Grund der Consequenzen, die man aus seinen Worten zieht.)

Wo hat je ein Scholaftiker eine Schöpfung gelehrt, welche bas Dafein ber Engel von fich ausschließt?

9. Aus ber unbedingten Geltung unferer Bernunfterkenntniß (folgt nicht bloß, sonbern) folgert Spinoza, daß auch die heiligen Schriften vernunftgemäß zu prüfen sind, nicht bloß der Talmub und der Koran, sonbern auch die Bibel, benn die Wahrheit könne der Wahrheit nicht widerstreiten (Cog. 11. Cap. VIII). Diese Sätze schmeden schon nach dem theologisch-politischen Tractat, aber gar nicht nach der Scholastik.

10. Aus ber rationalen Erkennbarkeit ber Schöpfung, d. h. ber ewigen und naturgesetzlichen Ordnung der Dinge erhellt die Unmöglichkeit einer Abschäftung ber Naturgesetz, d. h. die Unmöglichkeit der Wunder, beispielsweise die Unmöglichkeit, daß Engel erscheinen, daß Bileams Efelin gesprochen habe, u. s. f. Daß Gott die Welt nach einer unwandelbaren Ordnung regiere, sei ein weit größeres Wunder, als wenn er um der menschlichen Dummheit willen (propter stultitiam hominum) die Naturgesetz abschaffe (Cog. II. Cap. IX). Hier redet der unverhohlene Spinoza, der schon den tractatus theologico-politicus im Ropfe

<sup>1</sup> Ju vgl. Buch II. Cap. IV. S. 131 flgb. Cap. V. S. 147—149. S. 155—160. Cap. VI. S. 192 flgb. Cap. VII. S. 206 flgb.



damals niederschrieb, mußten ihn zu einer Untersuchung der Rechts= gründe bewegen, aus denen die kirchliche und politische Behörde solche

hat. Und dieser Spinoza in diesen seinen «Cogitata metaphysica» soll ein Rachzügler der Scholastiker sein?

11. Aus dem Wesen und der Einheit Gottes folgt, daß die gesammte Ordnung der Dinge (natura naturata) ein einziges Wesen (unicum ens) und der Mensch einen Theil defielben ausmacht, der mit allen übrigen Dingen nothwendig zusammenhängt (Cog. II. Cap. VII und IX). Dieser Sat widerstreitet der bualistischen Grundlehre des Descartes in Ansehung der Substantialität sowohl der Welt als auch des Menschen: in diesem Satz stedt der ganze Spinozismus.

12. Wie fich die göttlichen Attribute Wesenheit, Wille und Verstand unterscheiden, das wollen uns die Theologen durch das Wort "Persönlichteit" erklären. "Wir kennen das Wort", sagt Spinoza, "aber wir wissen nicht, was es bedeutet und sind außer Stande, uns einen klaren und deutlichen Begriff davon zu bilden" (Cog. II. Cap. VIII). Da es nach Spinoza zwar viel Unerkanntes, aber nichts Unerkennbares giebt, vielmehr das unerkennbare Sein gleich ist dem Nichtsein, so leuchtet ein, daß er die Persönlichkeit Gottes, wie sie ben Theologen gang und gabe ist, als etwas Unbegreifliches verneint und darum die Unpersönlichkeit Gottes behauptet: er lehrt sie indirect in den «Cogitata metaphysica», direct in der Ethik.

13. Wenn Spinoza lehrt, daß in der Körperwelt nichts anderes angetroffen werde als mechanische Gebilbe und Verrichtungen, weshalb die Lehre von den drei Arten oder Stufen des Seelenlebens der Pflanzen, Thiere und Menschen in das Reich leerer Einbildungen (figmenta) gehöre (Cog. II. Cap. VI), so find diese Sätze zwar ganz carteflanisch, aber völlig antiaristotelisch und antischolastisch.

14. Was will Spinoza in dem letzten Capitel feiner Cogitata mit Buridans Efel, der zwischen Heu und Gras verhungert, weil er von den beiden Arten des Futters mit gleicher Stärke gelockt wird? So meinen die Deterministen, gegen welche der indeterministisch und nominalistisch gesinnte Pariser Scholastiker Johannes Buridanus jenes Gleichniß, wie ich glaube, gerichtet hat. Natürlicher weise verhungert der Efel in dem gegebenen Falle keineswegs, etwa den Indeterministen ober dem Prosessord zu Liebe!

Der Efel, beffen Borstellung an dem finnlichen und gegenwärtigen Eindruct haftet, steht vor der Wahl zwischen Heu oder Gras; dagegen der Mensch, welcher urtheilt und schließt, d. h. den t, steht vor der Wahl (nicht bloß zwischen zwei Nahrungsobjecten von gleicher Annehmlichkeit, sondern) zwischen Essen oder Berhungern, Leben oder Tod, Sein oder Nichtsein. Er wäre ja der allerärgste Efel, wenn er verhungerte. In seinem Denken und Urtheilen liegt auch das Bejahen und Verneinen, das Wählen und Wollen: diess ist durch jenes völlig bestimmt oder determinirt.

Aus bem bentenden Wefen des Menschen folgen die Dentacte (actus cogitativi), welche die Willensacte (volitiones) in sich schließen und bestimmen. Demnach schreidt Spinoza das Vermögen des Bejahens und Verneinens nicht, wie Descartes, Schicksale über ihn verhängen durften. Er war um seiner religiösen Ueberzeugungen willen, die sich auf philosophische gründeten, bestraft und in der Sicherheit seiner bürgerlichen Stellung schwer geschädigt worden. Wir wissen, daß seine Vertheidigungsschrift ein Protest war, der das Recht der jüdischen Slaubensrichter bestritt und wahrscheinlich schon den Grundgedanken enthielt, den Spinoza neun Jahre später in seinem theologisch=politischen Tractat aussührte, denn er sagt in dem letzteren: "Ich schreibe hier nichts, was ich nicht schon längst und lange bedacht habe".<sup>1</sup> Daher läßt sich annehmen, daß, wie Bahle berichtet, in jener bisher verlorenen Apologie die Grundzüge des späteren Werts vorbereitet waren. Auch bemerken wir, daß der theologisch=politische

bem Willen zu, unabhängig vom Berstande, sondern dem Denken, mit welchem ber Wille zusammensäult und identisch ist, wie die Ethik lehrt: «intellectus et voluntas unum idemque sunt». Hier in den Cogitata heißt es: «cogitare, hoc est, affirmare et negare». "Wir haben es eben gesagt, ja dargethan, daß der Bille nichts ist als der Geist selbst, biesen aber nennen wir ein denkendes, d. h. bejahendes und verneinendes Wesen. Und hieraus schließen wir mit aller Klarheit, daß unser Geist, wenn wir bloß auf sein eigenstes Wesen achten, das Vermögen sowohl des Bejahens als auch des Verneinens besitzt, denn darin besteht das Denken wid enim, inquam, est cogitare»" (Cog. II. Cap. XII. Paulus). pg. 138.

Das Vermögen, welches Descartes bem Willen zugeschrieben hat, gehört nach Spinoza bem Verstanbe: er überträgt bas Vermögen bes Bejahens und Verneinens vom Willen auf ben Verstand. Indem er den cartessanischen Indeterminismus zu vertheidigen scheicht, vertheidigt und lehrt er in der bündigsten Form seinen eigenen Determinismus. Buridans Esel, dieses Gleichniß der Inbeterministen, verwandelt er in ein treffendes Gleichniß bes Gegentheils. Der Mensch wäre ja der ärgste Esel in der Welt, wenn er mitten unter Speisen wider alle Vernunft und Einsicht verhungern wollte.

15. Um ben Lefern die Bebeutung der «Cogitata metaphysica» gleichfam ad oculos zu bemonstriren, so mögen sie nur den Absichten und Worten Spinozas gemäß auf die beiden Beispiele achten, welche er gebraucht hat: Bileams Efelin und Buridans Esel. An der ersten demonstrirt oder erläutert unser Philosoph die Unmöglichteit der Wunder, an dem zweiten die der menschlichen Willensfreiheit im Sinn der unbedingten Willfür.

Die Unmöglichkeit der Wunder erhellt aus der ewigen, nothwendigen und erkennbaren Ordnung der Dinge (Deus sive natura), kurz gesagt: aus der Jmmanenz Gottes; eden hieraus erhellt die Unmöglichkeit einer von der Erkenntniß unabhängigen Willensfreiheit. Daher ist Spinoza in seinen «Cogitata metaphysica» als dem Anhange zu seiner Darstellung der cartestanischen Principienlehre weder ein Cartestaner noch weniger ein Scholastiker, sondern derselbe Pantheist und Naturalist, der ben theologisch-politischen Aractat und die Ethik versaßt hat.

<sup>1</sup> Tract. theol.-pol. Op. I. pg. 296.

Tractat eine entschieden antijüdische Gesinnung ausprägt und das Judenthum weit ungünftiger und abgeneigter beurtheilt als bie crift= liche Religion, daß einige Stellen in feinem zwölften Capitel aus den perfönlichen Erlebniffen des Berfaffers herzurühren icheinen und vielleicht wörtlich in ber Vertheibigungsschrift ftanden, welche Spinoza dem Bannfluch entgegensette. In politischer Sinficht finden wir den Philosophen mit jener republikanischen Partei in den Riederlanden einverstanden, welche die Freiheit der religiöfen Ueberzeugung und die Unterordnung der Kirche unter ben Staat forberte, einer Partei, deren Führer einft Oldenbarneveld und ju Spinozas Zeit Johann de Witt war. 1 Am Schluß feines Buchs, wo er von dem Unheil und den Opfern politisch= religiöfer Berfolgung rebet, mochte ihm unter fo vielen Fällen auch Oldenbarnevelbs Schickfal vor Augen schweben. Das Verhältniß von Rirche und Staat bewegte damals bie Geifter als eine ber wichtigften politischen und philosophischen Zeitfragen. Ueber die volle Unabhängig= feit der Staatsgewalt von jeder kirchlichen Autorität waren die freien Denker derfelben Anficht. Hobbes hatte in feinen politischen Schriften bie absolute Machtvollkommenheit des Staats fo unbeschränkt geltend gemacht, daß er ihm auch die kirchliche Autorität in die Sand gab, bas religiofe Bekenntniß in der Form des politischen Gehorsams unter= warf und die Religion gänzlich mediatifirte. Fünf Jahre vor bem Werke Spinozas war in Amfterdam unter pseudonymer Maske ein ahnlich gefinntes Buch über bas firchliche Recht erschienen, beffen Ber= faffer fich «Lucius Antistius Constans» nannte. Bayle nahm bie Schrift unter gleicher Rategorie mit dem theologisch=politischen Tractat, einige glaubten, Spinoza fei ber Berfaffer, biefer aber ertlärte felbft, bag er es nicht fei: Leibniz bezeichnete als folchen van ben Hoof\*: wahrscheinlich hat, wie Colerus berichtet, Ludwig Meyer bas Buch geschrieben, ber im folgenden Jahre (1666) anonym ein Wert herausgab, worin er beweisen wollte, daß die wahre Philosophie der allein gültige Interpret ber Schrift fei. Diefes Buch ift ber nachfte Borlaufer unferes theologisch=politischen Tractats.

### 2. Die Faffung ber Aufgabe.

Wir wollen zeigen, wie sich in Spinoza die Aufgabe seines Werks gestaltet. Er bejaht die Freiheit der religiösen Ueberzeugung

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> S. oben Buch II. Cap. III. S. 113-116. - <sup>2</sup> S. oben Cap. V. S. 176.

und will deren rechtmäßige Geltung begründen. Da nun die religiöfe Ansicht auf philosophischer Erkenntniß beruhen kann (nicht muß), so wird zur Freiheit der Religion die Denkfreiheit gesordert, welcher zwei herrschende Autoritäten gegenüberstehen: die der Kirche und die des Staats. Wenn nun aus Gründen, die zu beweisen sind, die Kirche dem Staat unterthan sein soll, so muß gestagt werden: ob der Staat das Recht, die Denkfreiheit zu unterdrücken, und nicht vielmehr die Pflicht hat, sie zu beschützen und zu besördern? Nehmen wir an, daß die Glaubens= und Denkfreiheit zur Selbsterhaltung des Staats beitrage und seiner Sicherheit diene, so würde damit ihre rechtmäßige Geltung und die Schutzpflicht des Staats bewiesen sein. Diesen Punkt bezeichnet schon der Titel der Schrift als den Kern ihrer Aufgabe: "Es soll gezeigt werden, daß die Denkfreiheit (libertas philosophandi) nicht bloß un= beschadet der Frömmigkeit und des bürgerlichen Friedens eingeräumt, sondern ohne die Vernichtung beider nicht aufgehoben werden kan".

Berlegen wir das Thema in seine Hauptfragen, so betreffen diese das Verhältniß zwischen Religion und Philosophie, Kirche und Staat. Staat und Denkfreiheit: die erste Frage ist religionsphilosophisch oder theologisch, die zweite kirchenpolitisch, die dritte politisch. Darum nannte Spinoza seinen Tractat und die in demselben enthaltenen Untersuchungen "theologisch=politisch".

Es giebt eine Voraussezung, unter welcher das Verhältniß von Religion und Philosophie, Kirche und Staat einen unversöhnlichen Gegensatz bilden und bie Rirche bas alleinige Recht der Geistesberr= schaft beanspruchen muß: wenn Religion und Philosophie als zwei Ertenntnißsyfteme gelten, deren eines fich auf bie gottliche Offen= barung, das andere auf die natürliche Vernunft gründet. Dann muß bie Religion die höchste Autorität in der Erkenntniß behaupten und jede ihrer Lehre widerstreitende Ansicht als einen strafwürdigen Frevel ansehen : sie wird eine Rirche und forbert bas Recht, die menschlichen Meinungen zu beherrschen, zu reguliren und jede Abweichung als Ungehorsam zu zuchtigen. Die persönliche Ueberzeugungsfreiheit ift unterdrückt, in ihren Neußerungen bedroht und damit die bürgerliche Sicherheit gefährdet, die der Staat zu bewirken hat. Diefer barf nicht dulden, daß die Religion ihn erschüttert, er darf daher dem Glauben nicht bie Autorität einräumen, welche Biffenschaft und Beiftes= freiheit unterjocht, vielmehr muß er ber Religion in feinem eigenen Intereffe ihre gefährliche Kirchengewalt nehmen und ben Streit ber

Meinungen ungefährlich machen, indem er die Freiheit ihrer Aeußerung süchert.

Wenn dem Glauben teine Macht mehr über die Erkenntniß zufteht, so tann er widerstreitende Meinungen nicht mehr fanatisch bekriegen, und wenn der Glaubenshaß und die Berfolgungssucht nicht mehr durch ihr Machtbewußtsein genährt werden, fo verlieren fie ihre Rraft, ihre Wirksamkeit erlischt, und an ihre Stelle tritt die stille, friedfertige, dem religiöfen Leben gemäße Gefinnung. Daber ift bie Beistesfreiheit nicht bloß im Intereffe des Staats, sondern eben so fehr in dem der Religion; der Staat will die fichere und barum fried= liche Gesellschaft ber Menschen, die Religion die fromme und barum friedfertige Gefinnung: daher können beide, wenn fie die Befete ihrer Natur erfüllen, einander nicht widerfireiten, und fie vertragen sich beide nicht bloß mit der Denkfreiheit, sondern bedürfen dieselbe im Intereffe der Sicherheit und des Friedens; fie find beide vernichtet, wenn man die Denkfreiheit unterdrückt und der kirchlichen Glaubensautorität opfert. Sind es auch nicht dieselben Bedingungen, aus denen Staat. Religion und Philosophie hervorgehen, fo find es doch dieselben Bebingungen, bie ihnen zugleich Gefahr bringen. Wenn ber Glaube über die Meinungen herrscht, so muß er diese seine Macht zu erhalten fuchen, er muß darum haffen und verfolgen, durch den haß die fried= fertige und fromme Gefinnung, durch die Berfolgung die bürgerliche Sicherheit, also das innerste Wesen sowohl ber Religion als auch des Staates zerftören.

Nun muß der Glaube herrschen, wenn er in der That eine auf göttliche Offenbarung gegründete Erkenntniß besitzt, kraft beren er den weltlichen Mächten des Staats und der Wissenschaft als göttliche Autorität gegenüber steht. Wer wollte diese so begründete Macht bestreiten, es sei denn, daß man die Hissenschaft ihrer Begründung nachweisen kann? Die jüdische wie die christliche Religion berusen sich auf Thatsachen göttlicher Offenbarung, auf heilige, von Gott inspirirte Urkunden, deren Slaubwürdigkeit nicht den mindesten Zweisel zulasse. Bo blieben sonst die Apostel des neuen Testaments? Wenn die Bibel im buchstäblichen Sinn das Wort Gottes ist und die wahre Erkenntniß der Dinge enthält, so ruht die biblische Religionslehre und deren Herzschaft auf den sichersten, unantastbaren Grundlagen, vor deren Autorität sich die meischliche Wissen muß.

Sier ficht fich Spinoza vor ein Thema gestellt, welches untersucht fein will, weil bavon alle übrigen Fragen abhängen. Es handelt fich um bie Geltung und Glaubwürdigkeit ber heiligen Schrift: um eine folche Geltung und Glaubwürdigkeit, die ber wahren Religion entspricht, aber bas Recht zur herrschaft über bie menschliche Ertennt= niß ausschließt. Es muß daher gezeigt werden, bag die Bibel über= haupt tein Ertenntnifipstem über die Natur der Dinge bietet, daß fie ein folches weder ift noch fein will, bag ihre Offenbarungen nicht theoretischer, fonbern praktischer Art find, menschliche Lebenszuftande im Auge haben und nicht Raturgesetze, sondern Sittengesetze lehren. Ihr emiger Inhalt ift allein die religioje, nicht die philosophische 28abr= heit, ihre göttlichen Offenbarungen enthüllen uns das fittliche Lebens= ziel, welches in ber frommen und lauteren Gefinnung besteht, welche, erfüllt von der Liebe Gottes, feinem Willen gemäß handelt. Soheres haben bie Bropheten nie geweissagt, die Apostel nie gelehrt. Alles andere ift zeitlicher und geschichtlicher Natur.

Die Bibel enthält Geschichte. Um die heiligen Schriften gu verstehen, muß man sie aus der Eigenthümlichkeit ihrer Zeitalter beurtheilen und erklären. Wie die Natur nur aus fich ohne Borurtheile begriffen fein will, fo barf auch bie Bibel nur aus ihrer eigenen Natur, b. h. aus ihrer Geschichte erklärt werden. Die Erklärungsart ber natur ift phyfitalisch, die ber Bibel hiftorisch; darin ftimmen beide überein, daß fie in ihrem Berfahren fich lediglich nach ber Urt und Eigenthümlichkeit ihrer Objecte richten. Da die Bibel kein philosophisches Erkenntnißspftem ift und sein will, jo ift es grund= falich, fie fo zu betrachten und auszulegen, als ob fie ein foldes wäre. Diefe naturwidrige und verkehrte Erklärungsweife hat zwei Fälle: entweder gilt die Bernunft als Richtschnur zur Auslegung ber Schrift ober bieje als Richtichnur ber Vernunft; entweder wird alles in ber Bibel so erklärt und gebeutet, daß es mit der natürlichen und philosophischen Erkenntniß übereinstimmt, oder die Bernunft fieht in der Schrift lauter übernatürliche Offenbarungen, beren Glaub= würdigkeit sie anerkennt, indem sie auf ihre natürliche Einsicht Berzicht leiftet.

Auf biefe Weife wird sowohl ber Bibel als der Bernunft Gewalt an= gethan. Die erste Art der Bibelerklärung ist scholastisch ober dogmatisch, die zweite in Rücksicht auf die menschliche Vernunst steptisch; den Typus der icholastischen Methode findet Spinoza in Maimonides, den der steptischen

in Jehuda Alphachar<sup>1</sup>; er felbst widerstreitet beiden und stellt der theologisch=raddinischen Erklärungsart der biblischen Schriften die historisch=kritische entgegen als die dem Ursprung und der Versassung jener Bücher allein gemäße. Er ist der erste, der in diesem Lichte den Kanon betrachtet und die Entstehung der biblischen Urfunden untersjucht. Darin bestand die mächtige und erschreckende Wirkung, welche der theologisch=politische Tractat auf sein Zeitalter ausübte. Durch diese kritische Betrachtung der Bibel ist Spinoza für das siebzehnte Jahrhundert geworden, was Hermann Samuel Reimarus dem acht= gehnten und David Friedrich Strauß dem neunzehnten werden sollte, ja er hat vor Reimarus den historischen Gesichtspunkt voraus, welcher in der Erklärung der biblischen Dinge den moralischen hinter sich zurückläßt.

Wir find über die Aufgabe und den Zweck des theologisch= politischen Tractats, wie über bie Ordnung und ben Zusammenhang feiner Probleme im Rlaren. Um bas Recht der Denkfreiheit zu be= gründen und solidarisch mit den politischen, burch bie Staatsmacht geficherten Rechten an verbinden, muß bie Serrschaft ber Religion über bie Vernunsterkenntniß entkräftet werben, mas nur geschehen tann burch ben Beweis, daß fich ber Anfpruch einer folchen herrschaft um= fonft auf die Bibel beruft, welche, richtig gewürdigt, Geschichte und Religion enthält, aber keine philosophische Erkenntniß der natur der Dinge. Darum find, um Spinozas Bert verstehen und feinen Unterfuchungen folgen zu können, vor allem zwei Bedingungen nöthig: der richtige Standpunkt zur Auslegung ber Schrift und bie Einsicht, baß bie religiöse und philosophische Wahrheit wesentlich verschiedene Gebiete haben daber die Religion unabhängig ift von der Bhilosophie. Ueber den ersten Punkt handelt unser Tractat im fiebenten, über den zweiten im vierzehnten Capitel. Im Hinblick auf beide sagt Spinoza am Schluß des letteren: "Bas ich in diefen Abschnitten bargethan habe, find bie hauptpunkte, welche ich in meinem Wert ins Auge gefaßt; barum will ich, bevor ich weiter gehe, den Lefer bringend bitten, daß er diefe zwei Capitel einer größeren Aufmerksamkeit und wiederholter Er= wägung würdigen und überzeugt sein möge, baß ich nicht in der 206= fict geschrieben habe, um neuerungen einzuführen, fondern um ver= kehrte Anfichten zu berichtigen in der Hoffnung, die richtigen endlich

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Tract. theol. pol. cap. XV. Op. I. pg. 349-350.

einmal hergestellt zu sehen". 1 "Das Biel der Philosophie ift die Wahrheit, das des Glaubens Gehorfam und Frömmigkeit." 2

II. Die Lösung ber Aufgabe.

1. Religion und Philosophie.

Nicht bloß in den Schickfalen des Philosophen und der Richtung feines Beitalters ift bie Aufgabe des theologisch=politischen Tractats begründet, sondern auch in feinen Lehrschriften, soweit uns bieselben bereits bekannt find: ich meine namentlich den kurgen Tractat und ben Berfuch über die Berbefferung des Berftandes. Das Berhältniß zwischen Religion und Philosophie leuchtet uns bier icon in berjenigen Fassung ein. welche die übrigen Fragen in fich schließt und beren Lösung bedingt. Die Vereinigung mit Gott erschien als das höchste Gut und Ziel bes menschlichen Lebens, die methodische Erkenntniß, welche die Ord= nung der Dinge abäquat vorstellt, als der Weg, auf dem die Philo= sophie unfehlbar jenes Biel erreicht. Indeffen ift dieser Weg nicht der einzige, sonft müßte das Maß philosophischer Erkenntniß auch das der fittlichen Lauterkeit sein. Die Liebe zu Gott ist die Befreiung von ber menschlichen Selbstjucht in ihrem ganzen Umfange, fie ift bie ftille, uneigennützige und freudige Ergebenheit in Gott, welche Spinoza gern als Frömmigkeit und Gehorfam bezeichnet. Eine folche Gemuths= richtung tann unfer ganzes Leben burchbringen, auch wenn unfere Unfichten über bie natur ber Dinge teineswegs die richtigen find. Daher ift die Religion nicht gebunden an die Form der Erkenntniß und an die Bilbungsftufe des Berftandes; fie befteht in der Lauterkeit bes herzens, die fich mit der Einfalt des Berftandes fehr wohl ver= trägt und unabhängig ist von der Philosophie. Die Religion ift Sache der Gesinnung, nicht der Lehre und Doctrin; die Ertenntnig ift zunächst Sache bes Verftandes, nicht bes Gerzens, obwohl bie mabrhaft religiöfe Gesinnung nothwendig aus der Vollendung der wahren Erkenntniß der Dinge (Gotteserkenntniß) hervorgeht. Daber darf auch bie Uebereinstimmung mit einer gegebenen Religionslehre ober Dog= matik so wenig das Kriterium ber Religion als die Richtschnur ber Bhilosophie ausmachen.

Es giebt eine natürliche Lebensrichtung, mit welcher sich die religidse in keiner Weise verträgt: die der menschlichen Selbstliebe. Wo die

<sup>1</sup> Ebendaj. cap. XIV. Op. I. pg. 349. - <sup>2</sup> Ebendaj. pg. 348.



eigennützigen Intereffen herrschen, ba ist nicht bie Liebe zu Gott. fondern nur bie zu den vergänglichen Dingen gegenwärtig, und wo jene Intereffen ben Schein ber Religion annehmen, zeigt fich bas außerfte Gegentheil ber letteren, ihre miderlichfte Bertehrung: ber Bu= ftand der Lüge und Heuchelei. Es giebt keine Gemüthsart, die dem Bahrheitsfinn mehr widerftreitet und von Spinoza wegwerfender behandelt wird. Unter allen Religionen fteht keiner diefe Maskirung der Selbstjucht ichlechter, als der criftlichen, beren innerfter Beruf die Beltüberwindung fein foll. Die chriftlichen Seuchler find die schlimmsten. weil die criftliche Religion selbst die lauterste ift. "Ich habe mich oft gewundert", sagt Spinoza in der Borrede seines Tractats, "baß Menichen, bie fich mit bem Betenntniß des chriftlichen Glaubens bruften, b. h. mit den Gesinnungen der Liebe, Freude, Mäßigung und Treue gegen alle Welt, doch so feindselig hadern und täglich den bitterften haß gegen einander auslaffen können, fo daß ihr Glaube weit leichter aus diefen Handlungen als jenen Worten einleuchtet; benn es ift icon längft dahin gekommen, daß wir fast überall ben religiöfen Charakter, ob einer Chrift, Türke, Jube ober Seide ift, nur aus ber Art der äußeren Erscheinung und bes Cultus ober baraus zu erkennen vermögen, daß er diese oder jene Rirche besucht, dieser ober jener Meinung zugethan ift und auf die Worte irgend eines Meisters zu schwören pflegt. Im Uebrigen ift die Lebensart bei allen dieselbe. 3ch forschte nach der Ursache des Unheils und fand fie darin, daß es dem Bolk als Religion erscheint, die Dienste, Bürden und Aemter der Rirche für Privilegien anzusehen und die Geiftlichen hoch in Ehren zu halten. Wie nun dieser Mißbrauch in die Rirche eingerissen war, erfaßte sogleich eine ungeheure Begierbe nach Verwaltung ber beiligen Aemter gerade bie fclechteften Leute, ber Eifer für Berbreitung ber göttlichen Religion entartete in gemeine Habsucht und Ehrgeiz, der Tempel selbst in eine Schaubühne, wo nicht Kirchenlehrer, sondern Redner fich hören ließen, welche das Volk keineswegs zu belehren, fondern bloß zur Bewunderung für ihre Perfon hinzureißen, Undersgläubige öffentlich berunterzukanzeln und nur neue und ungewöhnliche Dinge ber Art vorzutragen begierig waren, welche am meisten bas Staunen des Bolfs erregte. So mußte viel Streit, Neid und Sag entstehen, bie feine Zeit zu beschwichtigen vermocht hat. Daher tann man fich nicht wundern, daß von der alten Religion nur der äußere Cultus geblieben ift (worin das Bolk Gott mehr durch Schmeichelei als Anbetung zu

bienen scheint), daß der Glaube nur noch in Leichtgläubigkeit und Borur= theilen besteht und in mas für Borurtheilen? In folden, welche bie Menfchen aus vernünftigen Wefen ju unvernünftigen machen und alles thun, um zu verhindern, daß ein jeder die eigene Urtheilstraft braucht und bas Wahre vom Falfchen unterscheidet: in Vorurtheilen, welche gefliffentlich er= fonnen zu fein icheinen, um bas Licht bes Berftandes völlig zu erftiden. Die Frömmigkeit, bei dem ewigen Gott, und die Religion besteht nur noch in widerfinnigen Geheimniffen! Wenn man die Vernunft gang verachtet, ben Verstand für grundverborben hält und ihm den Ruden kehrt, so gilt man, was der Gipfel des Unfinns ist, gerade deshalb für göttlich erleuchtet. Wahrlich! wenn fie nur einen Funken des göttlichen Lichts hatten, so würden fie nicht so hochmuthig rasen, sondern Gott beffer verehren lernen und, wie jest durch haß, vielmehr burch Liebe vor ben übrigen Menschen sich auszeichnen, sie murben dann nicht fo feindselig die Andersdenkenden verfolgen, fondern fich ihrer vielmehr erbarmen, wenn fie wirklich für deren Seil und nicht bloß für ben eigenen Bortheil besorgt wären." 1

### 2. Religion und Staat.

Das der Religion zugehörige und eigenthümliche Gebiet ift die Gesinnung, das menschliche Berg in feiner Demuth und Frömmigkeit. Die Gesinnung tann nicht erzwungen werben, noch weniger tann fie felbst einen Zwang ausüben, sie kann eher dulden als herrichen. Jede herrschaft, welche die Religion nach außen beansprucht ober besitzt, entfremdet fie ihrem eigenen innersten Befen: die Serrichaft über bie Meinungen macht sie unduldfam und ftreitfüchtig, bie über ben Staat macht fie hochmüthig und gewaltthätig. Eine folche Macht vernichtet nicht bloß die Grundlagen der Religion, sondern eben so sehr die ber Wissenschaft und des Staats. Daber haben beide gegen= über der Religion das gemeinschaftliche Interesse ihrer natürlichen Unabhängigkeit. Der Staat darf die Religion, so weit fie in der Gesinnung besteht, nicht beherrschen, noch weniger barf er von der Religion, die sich als Kirche geltend macht, beherrscht werden; bie Religion in ihrem wahren Element ift unabhängig vom Staat, ber Staat ift unabhängig von der Rirche, diese bagegen, nämlich die Religion in ihrer äußeren Verfaffung, ift abhängig vom Staat. In biejem Punkt liegt das politische Thema ber Untersuchung Spinozas.

<sup>1</sup> Tract. theol.-pol. Praef. Op. I. pg. 147-148.



Das Verhältniß der Religion zur Philosophie führt von selbst auf das Verhältniß der Religion zum Staat. Wäre die natürliche Erkenntniß unterthan der Religion, so müßte es auch der Staat sein, der sich auf das natürliche Recht gründet. Die Sache der Philosophie ist hier zugleich die des Staats.<sup>1</sup>

Darum liegt ber Schwerpunkt unferer Schrift, wie schon früher gezeigt worden, in dem Beweise, daß bie Religion keine Macht hat über die Einsicht, daß fie selbst kein Erkenntnißspftem ift, noch bei richtiger Selbsterkenntniß sein will.\* Aber fie will es sein in der Berfaffung, welche fie geschichtlich angenommen hat und festhält, fie macht ben Anspruch, göttliche Erkenntniß zu sein gegenüber ber natürlichen, und bestreitet von hier aus die Rechte ber letteren, wenigstens jedes Recht einer Geltung in göttlichen Dingen. Nennen wir die Lehre ober Erkenntniß, deren Gegenstand Gott und die göttlichen Dinge find, Theologie, so nimmt die gegebene Religion für sich allein das Recht in Anspruch, die wahre theologische Erkenntniß zu sein, und bestreitet sowohl der Philosophie als auch dem Staat die Geltung ihrer natürlichen Grundlagen. Jest muß sich die Untersuchung Spinozas, um ihre Aufgabe zu löfen, gegen die kirchliche Theologie kehren und felbst theo= logisch werden, indem fie das gemeinfame Recht ber Biffenschaft und bes Staats, die unabhängige Geltung sowohl der natürlichen Erkennt= niß als auch des natürlichen Rechts vertheidigt. Diefe Bertheidigung ift nur möglich durch eine gründliche Widerlegung der vermeintlichen Rechtsansprüche, welche bie Theologie in ihrer göttlichen Machtvollkommenheit gegen Wiffenschaft und Staat erhebt und beiden überordnet: darin besteht das theologisch=politische Thema der Untersuchung.

### 3. Religion und Bibel.

Nach dem Grundsatz der Theologie ist die Bibel das geoffen= barte, underfälschte, in jedem Buchstaden glaubwürdige Wort Gottes, die heiligen Schriften sind durchgängig wahr, also nirgends in Wider= streit mit einander, ihre Wahrheit ist der Kanon und die Richtschnur aller Wahrheit, es giebt keine, welche der Schrift widersprechen dürfte. Was dieser zuwiderläuft, ist falsch. Befindet sich nun in einem solchen Widerstreit die natürliche Erkenntniß, so entsteht zwischen Offenbarung und Vernunst, Religion und Philosophie ein heilloser Conflict.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ebendaj, Cap. XVI-XX. - <sup>1</sup> S, oben S, 313-316.

Wenn aber jener theologische Grundsatz nicht standhält? Wenn die Bibel ein solches Lehrspstem ewiger Wahrheiten, geoffenbarter Ein= sichten in die Natur der Dinge nicht ist? So würde mit diesem Ansehen der Schrift auch die Theologie die von ihr beanspruchte Herrschaft über die natürliche Erkenntniß und das natürliche Recht, über Philosophie und Staat verlieren: der theologisch-politische Tractat würde dann seine Aufgabe gelöst und seine Sache gewonnen haben. Alles hängt daher an der Frage nach der Geltung der Bibel: wie ist diese zu verstehen und zu erklären?

Die miffenschaftliche Erklärung ift in allen Fällen biefelbe, fie beareist ihr Object aus der (nächften) Ursache, die es hervorbringt, diefe wieder aus ihrer Urfache und folgt fo dem Caufalgeset, nach welchem bie Dinge entstehen. Es ist dabei gleich, ob das Object die Natur ober bie Bibel, die Bewegung eines Rörpers ober der Ausspruch eines Propheten ift. Um den Inhalt der biblischen Schriften richtig zu würdigen, muß man ihren Ursprung kennen und wissen, wie sie ent= ftanden find. Wann find biefe Bucher geschrieben, von wem, in welcher Absicht? Das find die oberften Fragen, von denen eine me= thodische Erkenntniß ber Bibel abhängt. Die vollftändige Auflösung biefer Fragen würde eine vollständige Geschichte ber biblischen Schriften fein, die felbft nur durch die Geschichte der Beitalter, welche jene Schriften erzeugt haben, ganz erhellt werden könnte. Von diefen allgemeinen geschichtlichen Bedingungen aus könnte man ficheren Beges vordringen in den Inhalt der einzelnen biblischen Schriften, in die einzelnen Bestandtheile dieses Inhalts. So ließen sich die zur Bibelerklärung nöthigen Fragen richtig ordnen und aus ihren natürlichen Borausfekungen beantworten. Um 3. B. eine prophetische Stelle richtig au erklären, müßte man folgende Bunkte beutlich einfehen: Bas ift im biblischen Sinn überhaupt Prophezeiung? Belcher Beweggrund trieb bie Propheten? Bas wollte dieser Prophet in dieser einzelnen Prophezeiung?

Es wird in vielen Fällen nicht möglich fein, das Dunkel ber Beiten zu lichten, die Lücken zu ergänzen, die Geschichte zu vervoll= ständigen und die Wege der Erklärung völlig zu ebnen. Aber die Richtschnur ist gegeben. Die biblischen Schriften wollen verstanden sein im Geist ihrer Zeitalter, im Sinn ihrer Versaffer, die Autorschaft ist zu prüfen, die geschichtlichen Bedingungen, die Sittenzustände und Bildungsformen des Volks, aus dem die Schriften hervorgingen und für welches sie bestimmt waren, sind zu erkennen. So ist es die histo-

rifche und näher die fritisch-historische Untersuchung, welche Spinoza zur richtigen Bibelerklärung forbert als bie einzige, unter beren Gefichts= punkt die biblischen Objecte erkennbar werben.

Bie der Natur gegenüber gefragt werden muß, was die Rörper ihrer eigenen Natur nach, abgesehen von der unfrigen, find, fo muß der Bibel gegen= über gefragt werben: was bebeuten ihre Schriften ihrem eigenen ursprüng= lichen Sinn nach, abgesehen von allem, mas fremde Intereffen und Borftellungsweisen religiöfer oder theologischer Art in fie hineingelegt und hineingedeutet haben? Das geschichtliche Bolksleben ift tein Erkenntnißfustem und hängt nicht an dem Leitfaden gemiffer Begriffe. Die natürliche Bernunft bildet nicht das Maß und die Richtschnur der Geschichte, also darf sie auch nicht das Maß und die Richtschnur zur Erklärung ber Geschichte, zur Erklärung ber Bibel bilden, weder im positiven noch im negativen Verstande; es ift eben so unrichtig zu fordern, die Bibel solle natürlich, als fie solle übernatürlich erklart werden, denn fowohl bie natürliche als auch bie übernatürliche Erklärungsweise seken bie Bergleichung ber Bibel mit der natürlichen Vernunft voraus, entweder als Uebereinftimmung oder als Widerstreit. Aber eben biefe Ber= gleichung ift von vornherein falich und bem Sinne ber Bibel fremb, die weder natürlich (physitalisch) noch übernatürlich, sondern geschichtlich erklärt sein will.

Von hier aus bekämpft Spinoza in allen Bunkten bie theologische Geltung der Schrift. Es ift der burchgängige 3wed feines Tractats, bie mit der Bibel gerüftete Theologie zu entwaffnen und zu zeigen, baß die heilige Schrift, richtig verstanden, mit der natürlichen Erkennt= niß nicht ftreite, daher die Theologie kein Recht habe, auf Grund der Bibel die natürliche Erkenntniß zu unterjochen; daß dieses vermeintliche Recht fich auf ein falfches Bibelverftanbniß gründe.

Die Bibel gilt bei ben Theologen für inspirirt und echt in allen ihren Theilen. Ihre Schriften find verfaßt von göttlichen Männern, welche ausgerüftet waren mit der Rraft der Beisfagung und Bunder; bie Geschichte felbft, welche ben hauptsächlichen Inhalt der biblischen Schriften ausmacht, ift nicht natürliche Geschichte, sonbern ein unmittel= bares und burchgängiges Zeugniß ber Offenbarung Gottes, denn fie aründet sich auf die Thatsache der göttlichen Erwählung des Bolkes Israel. Aber diefe Beweife felbft find alle aus keiner anderen Quelle geschöpft als aus der Bibel und begründen darum deren theologische Geltung fo wenig, daß fie diefelbe vielmehr vorausseten. Es wird 21

Fifcher, Geich, b. Philof. II. 4. Muft, R. M.

beshalb auf Grund ber Bibel selbst erst untersucht und festgestellt werden müssen, ob jene Beweise probehaltig find. Hier wird der theologisch=politische Tractat zur biblischen Kritik: es muß untersucht werden, wie es sich mit der Autorschaft der heiligen Schriften verhält, was im Sinne der Bibel Offenbarung, Weisssaung, Wunder bedeuten, was die Propheten des alten, die Apostel des neuen Testaments sind und gelten wollen?

Es ift hier nicht ber Ort, die Ansichten Spinozas von der Entftehung der altbiblischen Schriften unter dem Gesichtspunkt der heutigen Wissenschnet, zu prüsen und mit den Ergebnissen der modernen Bibelkritik zu vergleichen. Wir beschränken uns auf eine kurze Darstellung der von ihm ausgesüchrten Hypothesen. Die historischen Bücher des alten Testaments behandeln zwei große Themata: die älteste Geschichte seit der Schöpfung dis zum Untergange des altzüchischen Reichs und die Begebenheiten der späteren Zeit seit der babylonischen Gesangenschaft und der Wiederherstellung des Tempels. Die Quellen, woraus die Erzählung geschöpft ist, sind die verlorenen Werke hebräiicher Geschichtscher, die Annalen aus der vorezilischen Zeit der Könige und aus der nachezilischen der Statthalter.

Diese Schriften waren unvollständig, fehlerhaft, in ihren Angaben oft widersprechend, an manchen Stellen burch verschiedene Lesarten unficher und zweifelhaft: Bruchftude folcher Werke gaben das Material, woraus burch untritische Busammenstellung bie uns erhaltenen Geschichtsbücher bes jubischen Bolks hervorgingen. In der Absicht, die Geschichte Israels als eine Theodicee ber mofaischen Gesetzgebung barzuftellen und ben Bang feiner Schickfale als Folgen ber Erfüllung ober Berletung ber göttlichen Gebote zu rechtfertigen, habe wahrscheinlich Efra (ba es tein Früherer gewesen fein tonne) die alte Beit beschrieben und aus ben vorhandenen Quellen die zwölf Bücher vom Pentateuch bis zu ben Rönigen componirt. Die mofaischen Schriften felbft, bas Buch ber Rriege, bas bes Bundes und bas ber Gesete, feien verloren gegangen; Efra schrieb zuerft die Erklärung ber Besete und machte bann aus diefer Grundlegung und Einleitung feines Werks ben letten Theil derjenigen Sammlung, welche er die fünf Bucher Mofis nannte, benen er weiter das Buch Josua, der Richter und Ruth, die beiden Bücher Samuelis und die beiden der Rönige hinzufügte.

Die spätere Geschichte seit dem Exil, bargestellt in der Chronik, dem Buch Daniel, Efra, Efther und Nehemia, habe wahrscheinlich Judas

Maccabäus verfaßt. Die Sammlung ber Pfalmen falle in bie Zeit des zweiten Tempels, wahrscheinlich auch die der Sprüche Salomonis, in keinem Fall burfe die lettere vor die Zeit des Königs Josia gesett werden. Es ift bemerkenswerth, daß sich Spinoza auf eine Angabe Philos beruft, wonach ber 88. Pfalm während ber Gefangenschaft des Rönigs Joiachin und ber folgende nach deffen Befreiung erschienen fei. Much bie prophetischen Bücher seien Sammlungen ohne hiftorische Ord= nung und Bollftändigkeit, wofür als Zeugniffe Jesaias, Jeremias, Ezechiel, Hofea und Jona angeführt werden. Das Buch Siob vhilo= sophischen Inhalts fei wahrscheinlich nicht in hebraischer Sprache verfaßt, wie ichon der Commentator 3bn Efra vermuthet habe, son= bern heidnischen Ursprungs und eine Nachahmung heidnischer Poefie, ba hier ber Bater ber Götter Bersammlungen berufe und Momus unter dem Ramen Satan die Reden Gottes mit der größten Freiheit durchhechele. "Ich wünschte", sagt Spinoza, "Ibn Efra hätte uns bewiefen, daß biefes Buch aus einer anderen Sprache in die hebraifche überset worden sei, denn man könnte daraus schließen, daß die Seiden auch beilige Bucher gehabt haben." Bie ungültig und unficher bie Bestimmung sogenannter tanonischer Schriften ift, würde aufs Rlarfte einleuchten, wenn sich darunter ein Buch heidnischen Ursprungs fände.

Mit scharfen Worten tadelt Spinoza zu wiederholten malen die Rab= biner, welche burch ihre Auswahl heiliger Schriften den Ranon des alten Teftaments eingerichtet, aus nichtigen Gründen gemiffe Bücher aus= geschloffen, aus eben so nichtigen andere, welche ihnen lange bebenklich fcienen, aufgenommen haben. Die Chronik haben fie für kanonifch, das Buch der Weisheit, des Tobias und andere für apokryphisch erklärt, und fie hätten die Sprüche wie den Prediger Salomonis gern unter die letteren gebracht, wenn fie nicht in einigen Stellen bie Empfehlung des mosaischen Gesetzes gefunden. 1 Nichts aber scheint unserem Philosophen ungereimter und verächtlicher, als daß man im Aberglauben an die Schrift sich fo weit verstiegen habe, die Mängel und Sulfsmittel menschlicher Geschichtschreiber für gottliche Offen= barungen au halten und in den verschiedenen Lesarten, in den Stern= chen und Punkten bie tiefften Mufterien zu fuchen. "So viel weiß ich. baß ich bei diefen Erklärern keinerlei Art von Geheimniß, son= bern nur kindische Gedanken gelesen. Auch habe ich außerdem noch

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Tract. theol. Cap. X. Op. I. pg. 304-310.

einige kabbalistische Schwätzer kennen gelernt und mich über ihren Unsinn nie genug verwundern können."

Bie unkritisch jene Geschichtsbücher aus verschiebenen Quellen ab= und zusammengeschrieben worden find, muß aus der Menge ihrer chrono= logischen Widersprüche und Ungereimtheiten jedem Unbefangenen ein= leuchten, der nach der Richtschnur der Begebenheiten, z. B. die Lebensgeschichte Josephs mit der des Juda und Jakob u. s. wergleicht. "Wer mir", sagt Spinoza, "in diesen Geschichten eine Ordnung zeigen kann, welche Historiker chronologisch befolgen können, dem will ich sogleich die Hand reichen — et erit mihi magnus Apollo. Denn ich bekenne, daß ich sie nie habe finden können, so lange ich auch nach ihr gesucht. Ja ich füge hinzu, daß ich hier nichts niederschreibe, was ich nicht längst und lange bedacht habe, und obgleich mir die herkömmlichen Ansichten über die heilige Schrift von Kindheit an eingelebt waren, so konnte ich sie doch am Ende nicht gelten lassen."

Die Bücher des neuen Teftaments will Spinoza, weil er ber ariechischen Sprache nicht genug kundig fei, nur furz berühren, um auszumachen, ob bie Apostel prophetische Autorität fraft einer befonderen göttlichen Offenbarung haben und beanspruchen? Er verneint diese Frage. Die Apostel verfündigen die Sittenlehre Christi, bas Thema ber Bergpredigt, bie mit ber natürlichen Vernunft übereinstimmt, fie gehen in alle Welt und lehren alle Bölfer: daher bedürfen sie zu ihrer Wirtfamkeit weder einer ausbrucklichen gottlichen Offenbarung noch eines besonderen gottlichen Befehls; fie find nicht bloß Berfundiger, fondern Lehrer; ihr Beruf ift ein Lehramt, welches sie nach eigenem Ermessen pabagogisch ausüben. Denn ihre Lehrart richtet sich nach ihrer eigenen Geistesart, wie nach dem Bildungszuftande der zu Belehrenden. Der Avostel Baulus philosophirt in jeinem Römerbriefe, die Offenbarung philosophirt nicht; bie heiben werden auf anderem Wege in die neue heilslehre eingeführt als bie Juden; nach Baulus foll bie Rechtfertigung bloß durch ben Glauben, nach Jacobus auch burch bie Berte geschehen: baber trennen sich nicht im Biel, wohl aber in der Leitung zum Riel die Bege ber Apostel und gerathen mit einander in Biderstreit, wie aus bem Brief an bie Galater (Cap. 2 B. 11) erhelle.\*

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ebenbaj. Cap. IX. pg. 296-297. S. oben S. 125. — <sup>2</sup> Tract. theol. pol. Cap. X. (Schluß). pg. 315. Cap. XI.

Rach einer solchen Auffassung des biblischen Kanons, insbesondere bes alttestamentlichen, muß Spinoza die Inspiration des geschriebenen Wortes oder deffen unmittelbare Hertunst aus göttlicher Offenbarung verneinen. "Wer die Bibel, wie sie ist, für einen den Menschen vom Himmel herabgesendeten Brief Gottes anslieht, wird ohne Zweisel mich laut der Sünde wider den heiligen Geist anklagen, weil ich behauptet, das Wort Gottes sei sehlerhaft, verstümmelt, versälscht und sich selbst widersprechend, dasselbe sei uns nur in Bruchstücken bekannt, und die Urschrift des Bundes, welchen Gott mit den Juden geschlossen, sein gegangen. Aber sie werden gewiß aufhören zu schreien, wenn sie die Sache selbst erwägen wollen."<sup>1</sup>

In biefer Aussicht hat fich Spinoza getäuscht. Es handelt fich bier nicht um die Richtigkeit feiner Refultate, die nach dem Maßstabe der beutigen Forschung großentheils hinfällig, weil nicht tritisch genug find, ich erinnere bloß an feine Borstellung von der Entstehung des Buches Daniel und ber Abschließung des Kanons, deren Zeitpunkt er sich viel zu früh gedacht hat. Aber die Unabhängigkeit und Rühnheit feiner Untersuchung ift unansechtbar und wird baburch nicht hinfällig, daß er, wie Joël nachgewiesen, die Schriften des Maimonides, Creskas und anderer judischer Gelehrter ohne Citat benütt, drei Beispiele in berfelben Reihenfolge aus bes Maimonibes More Rebuchim, eines aus Crestas' Or Adonai und jene oben erwähnte Beziehung auf Philo wahrscheinlich aus Afaria bei Roffi, einem Schriftsteller bes fechs= zehnten Jahrhunderts, entlehnt habe. \* Freilich hatte er ohne Rennt= niß der judischeologischen Litteratur fein Wert nicht fcreiben können, aber ber Geift, worin er es geschrieben, ift nicht geliehenes Gut, sondern eigenes, gleichviel wie man über den Werth deffelben urtheilt.

Daß Spinoza die mosaische Abkunft des Pentateuchs bestreitet, bringt ihn in Gegensatz mit der rechtgläubigen jüdischen Theologie, bei deren Schriftgelehrten seit den Pharisäern die Echtheit der Bücher Mosis als ein unerschütterlicher Satz und jede abweichende Meinung als eine gottlose Retzerei gilt. Ibn Esra war der Erste, der anders dachte und einige aus jenen Büchern selbst geschöpfte Bedenken vor= sichtig und verhüllt äußerte. Spinoza folgt dieser Spur und bringt die Sache zu dem unumwundenen und bestimmten Schluß, daß die

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ebendaf. Cap. XII. pg. 324. — <sup>2</sup> Joël: Spinozas theol. polit. Tractat, auf feine Quellen geprüft (1870), S. 11-14. S. 30. S. 62-63.

Schrift des Moses der Pentateuch nicht sei. Damit ist den Untersuchungen der biblischen Kritik die Bahn gebrochen. Ist aber auch Moses nicht der Autor der nach ihm benannten Bücher, so ist er doch der Urheber des Gesetzes oder vielmehr der Prophet, welcher das von Gott ihm geoffenbarte Gesetz den Juden verkündet hat; diese Offenbarung beruht auf der göttlichen Erwählung des Bolks Israel, und die jüdische Theologie gründet sich auf diese Offenbarung.

Aber die Theologie deutet jene Erwählung in einem Sinn, welchen die einfache biblische Geschichte nicht hat noch haben kann. Der Glaube, erwählt oder bevorzugt zu sein, ist seiner ganzen Art nach nicht reli= giös, die Vortheile des Einen sind die Nachtheile des Anderen; wer sich seiner Vortheile freut, empfindet mit Genugthuung, daß andere diese Vortheile nicht haben, und lebt also in einer Gemüthsversaffung, sür welche der eigene Vorzug und der fremde Mangel Ursachen der Freude sind. So liegt das stolze und selbstgessällige Gesühl der Erwählung mitten in den menschlichen Affecten der Selbstliebe, des Neides, der Bosheit, welche mit der Frömmigkeit und Liebe zu Gott nichts gemein haben. Dieser Glaube an das vor allen übrigen Völtern der Welt auserwählte Volk Gottes ist nicht religiös, sondern in seiner Burzel selbstjüchtig.

Wozu hat Gott die Juden erwählt? Wozu allein kann er sie erwählt haben? Offenbar zu etwas, das die menschliche Natur aus eigenem Vermögen weder gewinnen noch erhalten kann, allo zu etwas, beffen Befit nur möglich ift burch bie außere Gulje und Leitung Gottes. Diefes Biel ift nicht bie Erkenntniß ber Dinge, auch nicht bie Tugend und Frömmigkeit, benn bazu gelangt bie menich= liche Natur aus eigenem inneren Vermögen, d. h. aus der ihr in= wohnenden göttlichen Rraft ober, religios ausgebrudt, burch bie innere Bulfe Bottes. Sie gelangt nur auf diefem Bege zu diefen Bielen. Darum giebt es in Anfehung ber Beisheit und Tugend, der Ertenntniß und Religion feine Ermählung. Gegenstand ber Ermählung ober ber äußeren Hülfe Gottes tann bemnach nur fein, mas wir von außen empfangen, mas uns zufällt burch die Gunft ber Berhältniffe, burch ben äußeren Gang ber Dinge: bas find bie Gludsguter ber Belt. "Auf daß es dir wohlgehe und du lange lebest auf Erden!" Auf biefes Biel richtet fich bie jubifche Glaubenshoffnung. Gludlich und mächtig fein in der Welt und in diefem Glucke beharren: das ift ber 3med, zu welchem das jubische Bolt fich von Gott erwählt glaubt.

326

Die Bedingung zur Dauer bieses Glücks ist bie Erfüllung des Gesetzes, ber Ungehorsam hat den Berlust und Untergang zur Folge; das Glück und dessen Dauer gilt als Lohn der Gesetzlichkeit, Berlust und Untergang als Strafe des Gegentheils. Dieser Erwählungs= und Gesetzeglaube ist in seinem wahren Beweggrunde nicht religiös, son= dern politisch.<sup>1</sup>

Das Wohl eines Bolkes, gegründet auf ein unabhängiges, ficheres und mächtiges Dafein, ift allemal bedingt burch die gesellschaftliche Ord= nung und das ftaatliche Gesetz, welche beide von Menschen für Menschen gemacht und von bestimmten geschichtlichen Buftanden abhängig find. Rann nun die Erwählung eines Bolks kein anderes Biel haben als die nationale Größe und Macht auf Grund eines fireng geordneten Gemeingeiftes, fo tonnen bie Mittel zu biefem 3med auch nur menfch= licher, bürgerlicher, durch bie geschichtliche Natur ber Verhältniffe be= bingter Art fein. So bezwedt bie mofaische Gesetzgebung bie Brunbung eines judischen Staats und bie Mittel, welche sie wählt, muffen unter diesem Gesichtspunkt aufgefaßt und gewürdigt werden. Die Gründung und Erhebung des judischen Nationalgeistes fordert deffen Absonderung mit bestimmten äußeren Beichen, unter denen fich das israelitische Bolt von anderen Bölkern ausschließt und den besonderen Charakter seiner Bolkseigenthümlichkeit fortbauernd ausprägt; daher bie Nothwendigkeit eines ftrengen Ceremonialgesets.<sup>2</sup>

Die Formen einer gesellschaftlichen Ordnung sind wandelbar und haben nichts gemein mit der ewigen Nothwendigkeit der Dinge. Das Wohl und die Macht eines Volkes gehören zu den Gütern der Welt und unter die Gegenstände der natürlichen Selbstliebe, mit welcher die Religion nichts gemein hat; vielmehr verkehrt sich die letztere in ihr Gegentheil, wenn das Politische mit dem Theologischen vermischt oder aus der Politik selbst Religion gemacht wird. Hier sinden wir Spinoza im äußersten Gegensate zum Judenthum. Es ist mir nicht zweisel= haft, daß in dem jüdischen Erwählungsglauben, in dem ausschließlich nationalen Charakter der jüdischen Keligion und in allem, was damit zusammenhängt, der erste und stärkste Beweggrund lag, welcher ihn von dem Glauben seines Volks abstieß. Er sah in Moses einen mensch-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ebenbaj. Cap. III. (De Hebraeorum vocatione.) Op. I. pg. 190-193. pg. 205 (Edula). — <sup>2</sup> Ebenbaj. Cap. V. (De ratione, cur ceremoniae institutae fuerint etc.) pg. 219-220.

lichen Gesetzgeber, den Gründer eines Staats, der darauf ausging, sein Bolk groß und mächtig zu machen.

Das göttliche Gesetz ift die ewige Ordnung der Dinge, unbedingt in feiner Geltung, unwandelbar in feinem Bestande. Es ift daber nicht gebunden an gemiffe außere Zeichen, also kein Ceremonialgeset; im Gegentheil trägt ein Gesetz, welches die Geltung und Beobachtung folcher Zeichen vorschreibt, ichon barin bas Merkmal an ber Stirn, bas göttliche nicht zu sein. Dieses ift nicht gebunden an die Verhältniffe der Zeit und die wandelbaren geschichtlichen Formen, darum ift auch bie Erkenntniß beffelben nicht geschichtlicher Art und ber Glaube baran kein Geschichtsglaube. Es ist ein wichtiger und bedeutungsvoller Bunkt, welchen Spinoza in seinem theologisch=politischen Tractat mehr als einmal hervorhebt: daß bie Religion tein hiftorifder Glaube fei. Der biftorifde Glaube tann ein Leitungsmittel für die menschliche Faffungstraft fein, welche, unfähig die ewige Nothwendigkeit zu erkennen, in der geschicht= lichen Form einer Begebenheit bas göttliche Gesetz anschaut. Unfere Faffungstraft hat verschiedene Grabe, die von den Bedingungen und ber Entwicklung unferer Natur abhängen, nach benen eine weife Erziehung in ihrem Gange und in der Wahl ihrer Bildungsmittel fich Nennen wir nun die besondere Erscheinungsweise, in welcher rictet. bas göttliche Gesetz fich tundgiebt, Offenbarung, fo leuchtet ein, daß Spinoza bie Offenbarung aus bem menschlich=geschichtlichen Geficte= punkt auffaßt und mürbigt, daß er fie pabagogisch rechtfertigt, durch bie Erziehung erklärt und ichon jenen großen und fruchtbaren Gedanken vorausnimmt, den Lessing in seiner Schrift von der Erziehung bes Menschengeschlechts ausführte. Wem aber das göttliche Gesetz in feiner Wahrheit einleuchtet als die ewige Ordnung der Dinge, welche von uns erkannt und bejaht fein will, ber lebt in der Erkenntniß und Liebe Bottes, bie das menschliche Berg lautert und von ben Begierden reinigt. Darin besteht die mahre Erfüllung des Gesetzes und der alleinige Inhalt aller echten Offenbarung. Eine folche Gesetzeserfüllung trägt ihren Lohn in fich selbst: nämlich bie Freiheit von ber Selbstfucht und ihren Uebeln, und ebenso führt das Gegentheil die Strafe mit fich: nämlich die Anechtschaft des Fleisches.1

Nicht in dem Gehorsam gegen das äußerlich gegebene, statutarische Gesetz, sondern in der Erfüllung des inneren, welches mit ber

<sup>1</sup> Ebenbaj, Cap. IV. (De lege divina.) pg. 211. IV.



Natur eins ift, offenbart fich in Wahrheit das göttliche Wesen. Die Urschrift des Gesetzes ist in uns. Das geschriebene Wort, welches uns außerlich überliefert wird in der Form des fremden Gesetzes, des göttlichen Statuts, bildet die pädagogische Vorstufe für die noch un= reise menschliche Erkenntniß: so unterscheidet Spinoza in seinem theo= logisch=politischen Aractat das Wort Gottes in dem alten und neuen Lestament, die mosaische und christliche Offenbarung. Christus gilt ihm als die Ersüllung; in Christlus hat die göttliche Weischeit menschliche Gestalt angenommen, in ihm ist die Liebe Gottes personissiert, er selbst ist ihre Offenbarung, er ist "der Mund Gottes", nicht bloß, wie Moses und die Propheten, ein Verländiger des Herrn.<sup>1</sup> Ganz ähnlich, wie Lessing, sagt schon Spinoza: "Den ersten Juden wurde das Gesetz in schriftlicher Fassung überliefert, weil sie damals wie Rinder gehalten wurden".<sup>2</sup>

Ift nun das göttliche Gesetz eins mit der ewigen Ordnung der Dinge, welche fich in der Erkenntniß und Liebe Gottes vollendet und felbst die natürliche Ordnung in fich begreift, so ift damit ber Stand= punkt gegeben, welchen Spinoza bem Bunderbegriff gegenüber einnimmt. Bottes Befen ist mit feiner Macht identisch, diese ift eins mit der Ratur. Bott kann nicht gegen sich felbst handeln, daher kann nichts geschehen, was der Ordnung der Natur widerftreitet. Das Uebernatürliche ift eben so unmöglich als das Widernatürliche, denn beides ift nicht natürlich, also im Widerstreit mit dem natürlichen Gange ber Dinge. So giebt es keinen Begriff, aus bem fich bas Bunder rechtfertigt, es ift als folches unmöglich. Wir stellen als Wunder vor, was uns über= oder widernatürlich erscheint, was der von uns er= fannten Ordnung ber Dinge zuwiderläuft, b. h. deffen Ursachen wir nicht einsehen oder glauben, daß wir sie nicht einsehen können. 28as mit unserer Erkenntniß, so weit fie gediehen ift, ftreitet, bas ftreitet barum nicht auch mit der Natur; das Unerkannte ift nicht auch das Unerkennbare. Innerhalb ber Natur giebt es für uns unbekannte Gebiete, die für jeden eben so weit reichen als seine Unmissenheit: bies ift die Region der Bunder.

Die Wunder geschehen daher nicht in der Natur der Dinge, fondern in der Imagination des Menschen: es giebt keine Wunder, aber es giebt Wunderglauben, der sich aus den Bedingungen

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ebendaj. Cap. IV. pg. 213: «Nam Christus non tam propheta quam os Dei fuit». — <sup>2</sup> Cap. XII.

und Bilbungszuständen der menschlichen Natur natürlich erklärt; es giebt darum auch Wunderberichte und Wundergeschichten, welche in gutem Glauben erzählt werden. Wir werden daher in den biblischen Schriften zwischen Wunder und Wundererzählung, zwischen der Begebenheit und dem Berichterstatter genau unterscheiden müssen, unter dem sestichtspunkt, daß der Kern der Sache kein Wunder sein kann, daß die göttliche Vorsehung stets in dem natürlichen Gange der Dinge wirkt und mit diesem zusammenställt, weil die Ordnung der Natur ihr eigener Weg ist. So wird den biblischen Thatsachen gegenüber, soweit sie geschichtlich sind, auf die natürliche Erklärung, und soweit sie als Wunder erzählt sind, auf die Prüsung der biblischen Berichterstatter, auf den Ursprung und die Entstehung ber Schriften hingewiesen.

Die göttlichen Offenbarungen, von denen die Bibel erzählt, fallen unter den Begriff der wunderbaren Begebenheiten. In besonderen Fällen offenbart Gott seinen Willen in besonderen Formen, durch Worte ober Gesichte ober burch beides zugleich an gemiffe Personen, bie innerhalb des außerwählten Bolfes Gegenstand einer höheren Erwählung find und gleichsam die ausgezeichneten Wertzeuge Sottes bilden. Wenn bieje Personen ben göttlichen Willen empfangen, um ihn auszulegen und dem Bolt zu verfünden, fo find fie Propheten, und bie Offenbarung wird zur Prophezeiung. Eine folche übernatürliche Offenbarung ift von ber natürlichen wohl zu unterscheiden. Gott offenbart sich naturgemäß in der ewigen Ordnung der Dinge, die nicht durch eine besondere Erwählung bedingt ift, fo daß nur gemiffe, bevorzugte Personen dafür empfänglich find; fie ift nicht getnupit an besondere Zeichen, sondern unmittelbar und allgemein. Dagegen jene Offenbarung, die burch Zeichen und Bropheten hindurchgeht, ift mittelbar und particular.

Was aus der wahren Erkenntniß und Liebe Gottes folgt, die vollkommene Lauterkeit der Gefinnung, der Friede des Geistes, die Freiheit von der Selbstfucht: darin ist Gott unmittelbar gegenwärtig. So unmittelbar ist Gott in Christus offenbar: Christus ist diese unmittelbare und adäquate Offenbarung Gottes, die nicht beschränkt ist durch besondere Zeichen und nicht abhängig von einer besonderen Erwählung dieses Bolks und dieser Person: der

<sup>1</sup> Ebendaj, Cap. VI. (De miraculis.) Op. I. pg. 233-251.

vollkommen reine und lautere Wille, in welchem der Mensch erlöst ist von der Selbstsucht. Diesen Christus verkünden der Menschheit seine Apostel. Dagegen die Offenbarungen und Prophezeiungen des alten Testaments erscheinen stets als eine besondere Verleihung und sind allemal geknüpft an gewisse Beichen, es seine nun Worte oder Ge= sichte, wirkliche oder eingebildete; diese Offenbarungen sind stelle licher, anschaulicher Art, sie werden daher empfangen von einer leb= hasten und gesteigerten Einbildungstrast, welche dem Erkenntnißvermögen untergeordnet ist und keineswegs der vollkommene und höchste Aus= bruck der Seele.

Prophezeiungen sind beshalb keine Erkenntnisse, sie sind es schon darum nicht, weil die Erkenntniß einer außerordentlichen und wunderbaren Offenbarung Gottes nicht bedarf, denn sie ist die nothwendige Form seiner natürlichen Offenbarung. Darum haben die Prophezeiungen auch keine wissenschaftliche oder, wie Spinoza sagt, mathematische, sondern nur eine moralische Gewißheit, denn sie gründen sich auf die Einbildungskraft und den Glauben der Pro= pheten, und so verschieden nach den Umständen der Zeit und nach der individuellen Eigenthümlichkeit der Personen die Geistesart der Propheten ist, so verschieden ist die Art ihrer Weissfagung. Einem Jesaias offenbart sich Gott in anderer Weise als einem Ezechiel.<sup>1</sup>

Die biblischen Offenbarungen, so genommen, wie sie sind, enthalten bemnach keine Erkenntniß und bieten keine Grundlagen für ein theologisches System, welches vermöge seiner höhern Einsicht die Philosophie bestreiten und kraft seines göttlichen Ansehens zwingen könnte, ihm zu gehorchen. Es ist baher kein Grund zu einem Streit zwischen Offenbarung und Wissenschaft, zwischen Bibel und Philosophie; die Bibel, richtig gewürdigt, bildet keine Instanz gegen das Recht und die Machtvollkommenheit der natürlichen Erkenntniß. Diesen Sah seftzustellen und gründlich zu beweisen, war die Aufgabe und das Thema des theologisch-politischen Tractats.

<sup>1</sup> Ebendaj. Cap. I. (De prophetia.) Cap. II. (De prophetis.)



# Prittes Buch. Spinozas Pehre.





.

## Erstes Capitel.

## Die Geltung der mathematischen Methode in der Lehre Spinozas.

## I. Die Begründung ber Methobe.

Wir haben in dem vorhergehenden Buche ausführlich gezeigt, wie Spinozas Untersuchungen die mathematische Methode zur Richtschur nicht bloß der Erkenntniß, sondern der Darstellung nehmen und ihre höchste Aufaabe darin finden, das Lehrgebäude der Philosophie in den Formen der mathematischen Architektonik zu errichten. Descartes hatte nach dem Vorbilde der Mathematik feine neue philosophische Methode gesucht und gesunden, aber die ftrenge Form der geometrischen Dar= ftellung nur einmal, in feiner Erwiederung auf bie zweiten Einwürfe, Spinoza folgte diefem Beispiel ichon in feinem kurzen angewendet. Tractat (im ersten Theile des Anhangs), er forderte in seinem un= vollendeten Bersuch über bie Methodenlehre ben beductiven Gang des mathematischen Denkens als die alleinige Norm und Richtschnur des Weges zur wahren Erkenntniß der Dinge, er brachte in der Form der mathematischen Methode die cartesianische Principienlehre selbst zur Darftellung und erklärte im Anhange biefer Schrift: "Wenn man die gesammte Ordnung der Natur mit voller Klarheit begriffe, so würde man alles eben so nothwendig finden, als fammtliche Sate ber Mathematik". Schon beschäftigte ihn, wie aus jener Beilage an Olben= burg (1661) hervorging, ber Ausbau feines Syftems in geometrischer Runstform, und die großen Schwierigkeiten der letzteren machten, daß ber Philosoph in ber Ausreifung seines Sauptwerks fo langsam fortfcritt, immer wieder genöthigt in der Anordnung und im Ausbrud feiner Sate zu berichtigen und zu feilen.1

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Bgl. oben Buch II. Cap. VII. S. 205—214. Cap. VIII. S. 247—251. Cap. X. S. 283 flgb. S. 279—291. Cap. XI. S. 301—306.

336 Die Geltung ber mathematischen Methode in ber Lehre Spinozas.

Die Richtschnur ber mathematischen Methode bedingt den Grundriß des ganzen Shstems, und wir können von diesem Gesichtspunkt aus am besten einen vorläufigen Einblick in die Versaffung deffelben gewinnen. Wie muß ein Erkenntnißsystem beschaffen sein, wenn es die Forderungen dieser Methode in strengster Weise erfüllen will? Dieselbe Frage anders ausgedrückt: Wie muß die Ordnung der Dinge beschaffen sein, wenn sie nur in dieser Form erkennbar sein und unserem Geiste einleuchten soll? Die Dinge erkennen heißt ihren nothwendigen Zusammenhang einsehen: die Ursachen, welche sie bewirken, den Grund, aus dem sie folgen. Die Einsicht in die Rothwendigkeit eines Dinges besteht in einer Folgerung, welche jeden Widerspruch ausschließt.

Nun will die gegebene Ursache ebenfalls aus einer früheren erkannt sein, woraus sie mit derselben unwidersprechlichen Nothwendigkeit folgt, und so muß die Erkenntniß, um die Natur der Dinge und beren Zusammenhang richtig vorzustellen, eine Aette von Folgerungen bilden, welche Glied für Glied und Schritt für Schritt sachgemäß sortschreitet und zulegt von einem ersten und obersten Princip abhängt, zu dem sich die ganze Aette der Folgerungen verhält, wie die ganze Ordnung der Dinge zu ihrer obersten Ursache. Je mehr Ursachen nöthig sind, um ein Ding zu erklären und abzuleiten, um so zusammengesetzer ist die Erkenntniß, um so zusammengesetzer und specifischer das Ding selbst.

Darum wird hier das Ertennen sachgemäß fortschreiten müffen von dem Allgemeinen und Einfachen zu dem Besonderen und Busammengesetzten, b. h. ber Fortschritt geschieht in funthetischer Ordnung. Jeder Schritt besteht in einer Ableitung ober Folgerung. Diefes fortfcreitende Folgern und Ableiten des Besonderen aus bem Allgemeinen ift bie Methode der Deduction: daher ift die Richtschnur ber Er= kenntniß die synthetische und beductive Reihe der Folgerungen. In einer solchen Ordnung besteht die Methode der Mathematik. Die Aufgabe, um die es sich handelt, nämlich die Einsicht in den nothwendigen Busammenhang ber Dinge, tann nur in einem Syfteme gelöft werden, worin alles durch Folgerung erkannt wird, worin die Reihe ber Folgerungen in ftreng fonthetischer Ordnung fortichreitet: b. h. in einem Syftem, bas feiner innerften Anlage nach zu feiner Verfassung und feinem Ausbau die Form der mathematischen Methode fordert. Ihre Anwendung ift geboten, sobald die klare und deutliche Erkenntniß ihr volles, uneingeschränktes Recht in Anspruch nimmt.

Die Geltung ber mathematischen Methode in der Lehre Spinozas. 337

## U. Die Anwendung ber Methode.

Das System wird daher mit Sähen beginnen müssen, welche bie übrigen begründen, selbst aber nicht durch andere Sähe begründet zu werden brauchen, sondern durch sich einleuchtend oder unmittelbar gewiß sind: dies sind die Grundsähe oder Axiome. Ohne solche Grunds sähe giebt es keinen Ansang der Erkenntniß, also keine Möglichkeit eines Systems. Die Grundsähe fordern, daß die Begriffe, welche sie voraussehen, genau und klar bestimmt sind; daher müssen den Grundsähen die Begriffsbestimmungen oder Definitionen vorhergehen. Die begründeten Sähe, welche aus früheren nothwendig solgen, sind die Lehr= sähe oder Propositionen, sie werden bewiesen durch die Sähe, welche vorhergehen: Definitionen, Axiome, frühere Lehrsähe. Der Beweis ist die Demonstration. Was aus einem Behrsah unmittelbar folgt, ist ein Folgesah oder Corollarium; was der Beweissführung zu näherer Erläuterung hinzugefügt wird, ist ein Scholion.

In dieser schweren Rüstung ber Definitionen, Axiome, Propositionen, Demonstrationen, Corollarien und Scholien schreitet die Philosophie Spinozas nicht eben leicht einher, und dieser ganze Apparat der geometrischen Darstellungsweise, den das System sich anlegt, ohne die finnliche Anschaulichkeit der Größenlehre zu haben, ist unter den formalen Schwierigkeiten, welche das Hauptwert Spinozas den gründlichen Lesern entgegenstellt, wohl die größte.<sup>1</sup> Ich will den meinigen einen deutlichen Einblick in diese Methode geben, indem ich zeige, wie sie aus der Aufgabe Spinozas hervorgeht und ihre ersten Sätze ordnet.

1. Die Definitionen.

Die Aufgabe, wie sie bereits sestlicht und aus den schon entwickelten Schriften Spinozas uns einleuchtet, verlangt die Einsicht in die ewige Ordnung und Einheit der Dinge: dies ist das Thema, welches Spinozas Leben und Denken ganz erfüllt. Begreifen heißt ableiten, folgern. Die ewige Ordnung der Dinge ist begriffen, wenn fie als eine ewige Folge, d. h. als nothwendige Folge eines ewigen Wessens erkannt ist: als eine nothwendige Folge aus dem Wessen.

Wollen wir uns diese Aufgabe deutlich machen, so ist die erste Frage: Was ist ewig? Die Antwort heiße: was aus der Natur Gottes

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Die Ethit enthält in ihren fünf Theilen 76 Definitionen, 16 Aziome, 259 Propositionen, 70 Corollarien, 129 Scholien; dazu kommen 7 Lemmata und 8 Postulate.

Fifder, Gefo. b. Philof. II. 4. Mufl. 9. M.

## 338 Die Geltung ber mathematischen Methode in der Lehre Spinozas.

(aus dem Begriff oder der Definition deffelben) nothwendig folgt. So ift die zweite Frage, welche der Auflösung der erften vorausgehen muß: "Bas ift nothwendig? Bas ift frei?" Dazu kommt als dritte Frage: "Bas ift Gott?" Denn um den Begriff der Ewigkeit als nothwendige Folge aus dem Wefen Gottes zu erklären, muß ich die Begriffe ber Nothwendigkeit (Freiheit) und Gottes erklärt haben. Auf die Frage: Was ift Gott? heiße die Antwort: "Er ist die Substanz, welche aus unendlichen Attributen besteht". Alfo ift die Auflöjung diefer Frage bebingt durch folgende Borfragen: "Bas ift Substanz? Bas ift Attribut? Was ift Modus?" Denn die Erklärung des Attributs fordert zugleich die des Modus. Die Substanz werde erklart durch basjenige, was burch fich ift und aus fich begriffen wird, oder, negativ ausgebrückt, durch dasjenige, was nicht durch anderes begriffen zu werben nöthig hat. Es müßte burch anderes begriffen werden, wenn es badurch begrenzt wäre. Ein Wesen, welches durch sich eriftirt, ift Ursache feiner selbst; ein Wesen, welches durch anderes begrenzt wird, ift endlich. Also fordert der Begriff der Substanz, daß zwei Beariffe zuvor erklärt find: "Bas ift Urfache feiner felbst (urfprünglich)? Bas ift endlich?"

Damit find die ersten acht Definitionen Spinozas dargethan. Nur so lange man ihre Entstehung nicht kennt, darf man sich über bie Bahl und Fassung berselben verwundern. Sie find in biefer Rudficht oft genug von einer gang äußerlichen, untundigen und felbst= gefälligen Rritit in Anspruch genommen worben, als ob fie ein will= fürliches Aggregat wären. Das find fie nicht, vielmehr bilden fie in ihrem Grunde eine Definition, nämlich die genaue Erklärung ber Aufgabe des ganzen Systems. Sier ift die übersichtliche Bergliederung diefer Aufgabe in ihre Elemente. Gefordert wird die Ertenntniß bes ewigen Zusammenhangs der Dinge. Ewig = nothwendige Folge aus bem Befen Gottes. Bas ift nothwendig und frei? Bas ift Gott? Gott = Substanz, die aus unendlichen Attributen besteht. Was ift Attribut und Modus? Was ift Substanz? Substanz = ursprüng= liches oder nicht endliches Befen. Bas ift Urfache feiner felbft? Bas ift endlich?

Hier ift die synthetische Ordnung dieser Definitionen, deren Reihe mit dem einfachsten Begriffe beginnen muß: 1. Ursache seiner selbst, 2. Begriff des endlichen Wesens, 3. Begriff der Substanz, 4. Begriff des Attributs, 5. Begriff des Modus, 6. Begriff Gottes, 7. Begriff Die Geltung ber mathematischen Methobe in der Lehre Spinozas. 339

ber Freiheit und Nothwendigkeit, 8. Begriff der Ewigkeit. Dies ift die Ordnung, in welcher Spinoza diese acht Definitionen der Grund= begriffe an die Spize seines Systems gestellt hat.

Hier sind die Erklärungen selbst, zusammengefaßt in ihre Haupt= punkte<sup>1</sup>:

- 1. Unter Ursache seiner selbst verstehe ich basjenige, beffen Wesen die Existenz in sich schließt, oder dasjenige, dessen Ratur nur als wirklich (existirend) begriffen.werden kann.
- 2. Endlich ift, was durch anderes feinesgleichen begrenzt wird.
- 3. Substanz ift, was burch fich ift und begriffen wird, also, um begriffen zu werden, nicht den Begriff eines andern Wefens bedarf.
- 4. Attribut ift, was der Verstand als Wesensbeschaffenheit der Substanz erkennt.
- 5. Modus ift, was in anderem ist und durch anderes begriffen wird (Affectionen der Substanz).
- 6. Gott ift das absolut unendliche Wesen, d. h. die Substanz, welche aus unendlich vielen Attributen besteht, deren jedes ewige und unendliche Wesenheit ausdrückt.
- 7. Frei ift, was kraft der bloßen Nothwendigkeit seiner Natur existirt und von sich allein zum Handeln bestimmt wird; noth= wendig dagegen oder vielmehr gezwungen ist, was von anderem bestimmt wird, so und nicht anders zu sein und zu wirken.
- 8. Ewig ift, was begriffen wird als nothwendige Folge aus der bloßen Definition des ewigen Wefens.

### 2. Die Agiome.

Die Definitionen haben bie Begriffe erklärt, welche zur Aufgabe Spinozas gehören und zu beren Verständniß nöthig find. Jetzt handelt es sich um die Lösung dieser Aufgabe, zunächst um die Bedingungen, unter denen die Lösung steht, oder welche die Einsicht in die Noth= wendigkeit und den Zusammenhang aller Dinge ermöglichen. Jede dieser Bedingungen ist in Ansehung des Systems ein Grundsatz; die genaue Ordnung dieser Grundsätze bildet daher das nächste Glied, welches unmittelbar auf die Definitionen folgt.

Wenn alles in seiner Nothwendigkeit erkannt werden soll, so ist die erste Bedingung, daß alles nothwendig ist, und die zweite, daß alles als nothwendig gedacht werden muß. Nun besteht die Noth=

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Eth. P. I. Def. I-VIII. (Op. II. pg. 35, 36.)

### 340 Die Geltung der mathematischen Methode in der Lehre Spinozas.

wendigkeit einer Sache in zwei Arten: fie hat ben Grund ihres Daseins entweder in sich ober in anderem, diese beiden Arten find einander contradictorisch entgegengeset und schließen daher den dritten Fall aus, alles ist mithin auf eine dieser beiden Arten nothwendig und muß auf eine dieser beiden Arten als nothwendig gedacht werden. Dies gilt nach dem Denkgesetz ber Identität und des ausgeschlossenen Dritten: beides gilt demnach als Grundsat. Daher das erste Aziom: "Alles, was ist, ist entweder in sich oder in anderem". Und das zweite: "Was durch anderes nicht begriffen werden kann, muß durch sich begriffen werden".

Nothwendig fein heißt aus einer Urfache folgen ober durch diefelbe bewirkt fein: die Nothwendigkeit besteht in dem Zusammenhang zwischen Ursache und Wirtung; ohne biesen Zusammenhang teine Noth= wendigkeit, ohne Einsicht in diesen Zusammenhang keine Einsicht in die Nothwendigkeit der Dinge, ohne Zusammenhang in den Dingen auch tein Busammenhang in den Begriffen ber Dinge. Rurz gesagt: bie Nothwendigkeit in den Dingen wie in den Begriffen, die Roth= wendigkeit im Sein wie im Denken besteht in der Caufalität. Das ift ber Inhalt ber brei folgenden Aziome. Das britte Aziom erklärt: "Wenn die bestimmte Ursache gegeben ift, fo ift die Wirkung nothwendig, und umgekehrt ift ohne gegebene bestimmte Urfache bie 2Birfung unmöglich". Das vierte: "Die Erkenntniß ber Wirkung hängt von ber Erkenntniß der Urfache ab und schließt dieselbe in fich". Das fünfte: "Dinge, welche nichts mit einander gemein haben, können auch nicht durch einander begriffen werden, ober ber Begriff des einen schließt den des andern nicht in sich".

Sein und Denken sind durchgängig beherrscht von den Formen der Nothwendigkeit: dies ist der Inhalt jener fünf Aziome. Also wird die Erkenntniß stattfinden, wenn es ein wahres Denken giebt oder wenn dasjenige Denken wahr ist, welches mit dem Sein übereinstimmt, und diese Uebereinstimmung sindet statt, sobald der Satz gilt: was nothwendig so und nicht anders gedacht wird, das muß auch nothwendig so und nicht anders sein. Was als existirend gedacht werden muß, das existirt nothwendig; was als nicht existirend gedacht werden kann, das existirt nicht nothwendig. Daher die beiden letzten Aziome. Das sechste: "Die wahre Idee muß mit ihrem Gegenstand (Ibeat) übereinstimmen". Und das siedente: "Was sich als nicht existirend benken läßt, dessen schue zweinstieften uch in sich."

Digitized by Google

## Die Geltung ber mathematischen Methode in ber Lehre Spinozas. 341

Die fieben Aziome erklären mithin die Nothwendigkeit im Sein, die Nothwendigkeit im Denken, die Wahrheit als Uebereinstimmung zwischen Denken und Sein, die Nothwendigkeit dieser Uebereinstimmung. Aurz gesagt: sie sichern die Erkenntniß (die Lösung der Aufgabe) in allen ihren Bedingungen.<sup>1</sup>

### 3. Die Propositionen und Demonstrationen.

Jetzt beginnt die Lösung der Ausgabe in der systematischen Ordnung der Lehrsätze. Ich will hier nur die Methode in diesem Gebiete anschaulich machen und nehme daher als Beispiel den Hauptsatz, in welchem der Schwerpunkt der Lehre Spinozas liegt: "Es giebt nur eine Substanz, und diese eine Substanz ist Gott, oder Gott ist die einzige Substanz". Es ist in der Reihe der Lehrsätze des ersten Buches der vierzehnte, welcher wörtlich so lautet: "Außer Gott kann keine Substanz weder sein noch begriffen werden".

Soll Gott die einzige Substanz sein, so dürfen weder außer ihm andere Substanzen sein noch darf er selbst in mehrere Substanzen zersallen; er würde in mehrere Substanzen zersallen können, wenn die absolut unendliche Substanz theilbar wäre; sie wäre theilbar, wenn aus einem ihrer Attribute die Theilbarkeit folgte. Dem Satz also, daß Gott die alleinige Substanz ist, müssen zwei andere un= mittelbar vorausgehen, die das Wessen Gottes gegen die Theilbarkeit sichern. Daher der zwölfte Lehrsatz: "Rein Attribut der Substanz tann wirklich gedacht werden, woraus solgen könnte, daß die Substanz theilbar sei". Und der breizehnte: "Die absolut unendliche Substanz ist untheilbar".<sup>2</sup>

Es bleibt ber Fall übrig, daß außer Gott noch andere Substanzen find oder möglich find. Gott begreift alle Attribute in sich. Gäbe es außer ihm noch andere Substanzen, so könnten diese nicht andere Attribute haben als Gott. Also würde es verschiedene Substanzen geben, welche gleiche Attribute haben; nun aber können Substanzen nur durch ihre Attribute unterschieden werden; Substanzen also, die sich durch ihre Attribute nicht unterschieden, sind als solche nicht verschieden: darum kann es keine von Gott verschiedene Substanz, also keine außer ihm geben. So lautet der Beweis, ben ich an dieser Stelle nur als Beispiel einer Demonstration anführe.

<sup>1</sup> Eth. I. Axiom. I-VII. - <sup>2</sup> Eth. I. Prop. XII. Dem. per prop. 8. 6. 5. 6. 2. def. 4. prop. 10. 7. Prop. XIII. Dem. per prop. 5. 11. 342 Die Geltung ber mathematischen Methobe in ber Lehre Spinozas.

Offenbar muß eine Reihe von Sätzen bewiesen sein, bamit ber eben gegebene Beweis gelte. Die nächste Borausschung ist, daß Gott nothwendig existirt. Dieser Beweis ist gesührt im elsten Satz, welcher erklärt: "Gott ober die Substanz, welche aus unendlich viel Attributen bestecht, beren jedes ewige und unendliche Wesenheit ausdrückt, cristirt nothwendig".<sup>1</sup> Aber warum drückt jedes seiner Attribute ewige und unendliche Wesenheit aus? Weil jedes stiribut einer Substanz durch sich begriffen werden muß. Dies beweist der zehnte Satz: "Jedes Attribut einer Substanz muß durch sich begriffen werden".<sup>3</sup>

Warum hat Gott unendlich viel Attribute? Weil er entweder nichts oder das vollkommenste Wesen, d. h. der Inbegriff aller Realiz täten ist. Jedes Attribut drückt Realität aus, also je mehr Realität, um so mehr Attribute: dies beweist der neunte Say.<sup>3</sup>

Warum muß jebes Attribut einer Substanz aus sich begriffen werden? Weil es die Wesenseigenthümlichkeit der Substanz ausmacht, die Substanz aber nothwendig unendlich ist, und ein unendliches Wesen nur aus sich begriffen werden kann. Warum ist die Substanz unendlich? Wäre sie endlich, so müßte sie burch ihresgleichen, also durch eine gleichartige Substanz begrenzt sein, so müßte es eine andere Substanz mit demselben Attribut geben, was unmöglich ist. Dies beweist der achte Satz: "Jede Substanz ist nothwendig unendlich".<sup>4</sup>

Gott exiftirt nothwendig, wenn die Substanz nothwendig existirt. Warum existirt die Substanz nothwendig? Weil die Existenz zu ihrem Wesen gehört, weil sie nicht Wirkung eines anderen Wesens sein kann, sondern nur Ursache ihrer selbst. Dies beweist der siebente Saz: "Jur Natur der Substanz gehört die Existenz".<sup>5</sup> Warum kann sie nicht kraft eines andern Wesens existiren? Weil eine Substanz nicht von einer andern hervorgebracht werden kann, denn dies würde einen Causalzusammenhang zwischen verschiedenen Substanzen voraussehen, was unmöglich ist. Den Beweis sücht der sechste saz: "Eine Substanz kann nicht von einer anderen hervorgebracht werden"."

Warum tönnen verschiedene Substanzen keinen Causalzusammen= hang haben? Sezen wir den Fall, daß die verschiedenen Substanzen

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Prop. XI. Dem. per ax. 7. prop. 7. — <sup>3</sup> Eth. I. Prop. X. Dem. per def, 4. 3. — <sup>3</sup> Prop. IX. Dem. pat. ex def. 4. — <sup>4</sup> Prop. VIII. Dem. per prop. 5, 7. def. 2. prop. 7. 5. — <sup>5</sup> Prop. VII. Dem. per prop. 6. coroll. def. 1. — <sup>6</sup> Prop. VI. Dem. p. prop. 5. 2. 3.

gleiche Attribute haben, so find sie nicht zu unterscheiden, es sind dann nicht verschiedene, sondern nur eine Substanz; also kann in diesem Fall nicht von einem Causalzusammenhang verschiedener Substanzen die Rede sein. Der fünste Satz beweist: "In der Natur der Dinge kann es nicht zwei oder mehrere Substanzen von demselben Wesen oder Attribut geben".<sup>1</sup> Aller Unterschied der Dinge besteht in der Verschiedenheit ihrer Attribute oder Modi: dies beweist der vierte Satz.<sup>2</sup>

Setzen wir, daß zwei Substanzen verschiedene Attribute haben, so find die Begriffe beider Substanzen, da jede nur aus sich erkannt wird, von einander vollkommen unabhängig, also ist zwischen beiden gar keine Gemeinschaft. Dinge aber, welche jede Gemeinschaft aus= schließen, haben keinen Causalnezus. Die Beweise führen der zweite und dritte Satz: "Zwei Substanzen, welche verschiedene Attribute haben, sind ohne jede Gemeinschaft". "Dinge, die nichts mit einander gemein haben, können nicht eines die Ursache des andern sein."<sup>3</sup>

So bliebe nur übrig die Verschiedenheit der Substanzen in Ansehung der Modi. Aber die Substanz ist ihrem Wesen nach unabhängig von den zufälligen und wandelbaren Beschäffenheiten: sie ist in sich, der Modus in anderem; sie kann daher nicht durch die Modi wahr= hast begriffen, also können auch Substanzen nicht durch Modi unter= schieden werden. Der erste Satz lehrt: "Die Substanz ist früher als ihre Affectionen".<sup>4</sup>

Hier haben wir aus dem vierzehnten Satz durch Analyse in genauer, rückschreitender Ordnung die dreizehn vorhergehenden entwickelt und dargestellt. Hieraus erhellt zugleich der genaue synthetische Fortschritt von dem ersten Satz: "Die Substanz ist früher als die Modi", bis zu dem vierzehnten Satz: "Gott ist die einzige Substanz". Die ersten sechs Sätze kommen zu dem Resultat, daß in der erkennbaren Natur nur eine Substanz ist. Bon dieser Substanz gilt nothwendig die Erststenz und die Unendlichkeit: dies beweisen der siebente und achte. Daß die Substanz, welche unendlich viel Attribute enthält, Gott ist und Gott die einzige Substanz, wird bewiesen durch die letzten sechs Sätze.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Prop. V. Dem. p. prop. 4. 1. def. 3. 6. prop. 4. -- <sup>2</sup> Prop. IV. Dem. p. ax. 1. def. 3. 5. ax. 4. -- <sup>3</sup> Prop. I. Dem. p. def. 3. Prop. III. Dem. p. ax. 5. 4. -- <sup>4</sup> Eth. I. Prop. I. Dem. p. def. 3. 5. BgI. Epist. IV.

344 Die Geltung ber mathematischen Methode in der Lehre Spinozas.

## 4. Corollarien und Scholien.

Der sechste Satz beweist, daß keine Substanz von einer andern Substanz hervorgebracht sein kann; baraus folgt unmittelbar, daß sie überhaupt keine Ursache außer sich haben kann, da diese Ursache nur eine Substanz sein könnte: dieser Folgesatz diene als Beispiel eines Corollariums.<sup>1</sup>

Der achte Satz beweift, daß die Substanz nothwendig unendlich ist; der Beweis wird geführt mit wiederholter Hinweisung auf den fünsten und siebenten Satz und die zweite Definition. Indeffen genügt der siebente Satz allein, um baraus den achten zu beweisen. Wenn die Substanz nothwendig eristirt, so kann sie nicht von anderem abhängig, also auch nicht burch anderes begrenzt sein, mithin ist sie nothwendig unendlich. Ja ber klare Vegriff der Substanz allein reicht hin, um ihre Unendlichkeit barzuthun, denn die Substanz, deutlich gedacht, ist Ursache ihrer selbst, also ein nothwendig eristirendes, baher ein nothwendig unendliches Wesen. Diese Vereinsachung des Beweises in doppelter Form giebt Spinoza in zwei besonderen Erläuterungen, welche ich als Beispiel der Scholien anführe.<sup>2</sup>

Ich will, indem ich hier die Methode Spinozas in ihrer Anwendung dargethan und zergliedert habe, zugleich die Art und Weise bezeichnen, wie die Ethik gelesen sein will. Nachdem man den synthe= tischen Gang der Darstellung bis auf einen gewissen hervortretenden Punkt genau und sicher versolgt hat, wird man gut thun, inne zu halten und den durchlaufenen Weg nach rückwärts (analytisch) eben so genau auszumessen, um sich beutlich zu machen, wie die früheren Sähe die wohlgeordneten Bedingungen waren, welche Schritt für Schritt zu dem gewonnenen Punkte hinführten. Dasür diene unsere obige Analyse des vierzehnten Sates als Beispiel. Und ich glaube, dieses Beispiel genügt, um auch die Schwierigkeiten kenntlich zu machen, welche der Ausbau des Systems in einer solchen architettonischen Gestaltung zu überwinden hatte.

# III. Die Geltung ber Methode. 1. Die Ordnung ber Dinge.

Bevor wir die Bahn der geometrischen Darstellungsweise ver= lassen und die Lehre unseres Philosophen in einer systematisch geord= neten Form entwickeln, ohne noch serner in den Apparat und die

<sup>1</sup> Eth. I. Prop. VI. Coroll. - <sup>1</sup> Prop. VIII. Schol. I. II.

## Die Geltung ber mathematischen Methode in der Lehre Spinozas. 345

Beitläufigkeiten ber mathematischen Methode einzugehen, wollen wir von dem Gesichtspunkte der letzteren einen Blick der Orientirung auf die gesammte Weltanschauung Spinozas und die Versaftung seines Shstems richten. Wir meinen nicht etwa, daß er dem vorausgesetzten Schema der mathematischen Methode erst sein System angepaßt habe, vielmehr nöthigte ihn die Natur seines Denkens und seiner ganzen Anschauungsweise, gerade diese Richtschnur zu ergreisen. Aber nachdem aus dem Grundgedanken seiner Lehre die mathematische Methode motivirt worden, so dürfen wir auch von ihr aus den Bau des Ganzen betrachten.

Wenn bas Weltall in der Form der mathematischen Methode begriffen werden soll, so wird die Bersaffung und Ordnung der Dinge mit derselben übereinstimmen und die Natur so handeln müssen, wie es der mathematischen Dentweise einleuchtet. Es geschieht dann nichts, das nicht mathematisch bewiesen werden kann. Was geschieht, ist nothwendig, wie die Sätze der Mathematik. Was in der Natur der Dinge nothwendig geschieht, muß in der Erkenntniß der Dinge als ein Satz bewiesen werden können, welcher nothwendig folgt. Was in dem System dieser nothwendigen Folgerungen keinen Platz findet, sinder auch keinen in der Ordnung der Dinge: das existirt nicht in der Weltanschauung Spinozas und kann in Wahrheit weder sein noch gedacht werden.

Der Mathematiker von Fach, der fich auf die reinen Größen in Raum und Beit, auf Figuren und Bahlen einschränkt, wird auch feine Methode und Biffenschaft in der Grenze biejes Gebietes halten; mas bieje Grenze überschreitet, wie 3. B. ber Geift, bas Selbftbewußtfein, die Freiheit, die fittliche Weltordnung u. f. f. wird er entweder als Objecte nehmen, welche ihn gleichgültig laffen, ober als Aufgaben anderer Biffenschaften anerkennen, bie nach einer andern Methode als ber fei= nigen verfahren. Dagegen für den Metaphpfiter, ber die mathematifche Methobe zu feiner Richtschnur nimmt und die gesammte Ordnung der Dinge in diefer Ordnung der Begriffe auffaßt, wird in Wahrheit nichts existiren bürfen, das nicht mathematisch beweisbar wäre. Daber tommen in bie Weltanschauung Spinozas jene Buge, welche bie Welt jo lange Zeit hindurch erschreckt und empört haben. Was nämlich folgt, wenn das oberfte und alleinige Gefetz ber Dinge mit ber mathe= matischen Nothwendigkeit genau übereinstimmt? Wenn die mathema= tifche Methode die alleinige Richtschnur der Erkenntniß bilden und

Digitized by Google

## 346 Die Geltung ber mathematischen Methode in ber Lehre Spinozas.

nicht bloß den Größen, sondern den Dingen selbst gleichkommen soll: wie muß dann die Natur der letzteren gedacht werden?

## 2. Die Nothwendigkeit und Ewigkeit ber Belt.

In der mathematischen Methode folgt jeder Satz aus früheren Säten, und dieje Rette von Folgerungen führt zurück auf unmittelbar gewiffe Sätze, auf Grundwahrheiten, von denen sie abhängt. Reder abhängige Erkenntnißsatz ist eine Folgerung. In der mathematischen Ordnung folgt alles. Jeder Sat ist nothwendig, weil er durch frühere begründet ift; zuletzt find alle in dem ersten Grundsatz enthalten, und es ift nichts geschehen, als daß wir die Folgerichtigkeit begriffen, durch fortschreitende Folgerungen die Reihe der Bahrheiten uns deutlich gemacht haben. Diese Folgerungen tragen jede den Charatter ftrenger und unwidersprechlicher Nothwendigkeit: keine kann anders fein, als fie ift. Diese Nothwendigkeit ift unabhängig von dem Verlaufe der Zeit, worin wir von einer Folgerung zur andern fortschreiten. Die Wahrheiten felbft, beren wir auf diefem Wege inne werden, find nicht geit= lich, fie entstehen und vergeben nicht: fie find; ihre Aufeinanderfolge hat keinen fucceffiven Charakter.

Daber ift bas nothwendige Folgen bier gleich dem ewigen Sein; jede mathematische Wahrheit ift ewig, ba ihre Geltung nicht an eine zeitliche Dauer gebunden ift. Wenn wir aus dem Wefen des Dreieds einen Satz nach dem andern ableiten, so wird man nicht meinen, baß biefe geometrischen Wahrheiten zeitlich einander folgen und in biefem Sinne die einen früher find als die andern; sie find alle zugleich in ber natur des Dreiects enthalten, fie find in diefer Raumgröße gegeben, und nur wir löfen das Syftem diefer emigen Wahrheiten in eine Reihe von Sähen auf, die wir in zeitlichem Fortschritt eine nach der andern einsehen. Die Folgerung ift zeitlich, aber bie Folge ift ewig. Wenn also bie Weltordnung fo begriffen fein will, wie das Syftem der mathematischen Wahrheiten, so muß die Ordnung ber Dinge gedacht werben als ein Syftem von Folgen: jedes Ding ift bie nothwendige Folge eines anderen, und diese Rette von Wirfungen geht zurück auf eine erste Ursache, bie nicht Wirkung einer anderen, fondern ein wahrhaft urfprüngliches Wefen ober Urfache ihrer felbft ift. Bie in bem Grundfatz das gesammte System ber Folgerungen, wie in dem Dreieck alle Wahrheiten deffelben enthalten find, so ift mit bem urfprünglichen Wefen ber Inbegriff aller Dinge gegeben, und

das Weltall folgt aus seinem Urgrunde, wie die Reihe der mathema= tischen Lehrsätze aus dem Axiom.

Das Weltall folgt, b. h. es ist nothwendig, wie eine mathe= matische Wahrheit; es folgt aus dem Urwesen, wie die mathematische Wahrheit aus dem Grundsatz: diese nothwendige Folge ist zugleich eine ewige. Die Welt entsteht nicht, sie ist, wie die mathematische Wahrheit nicht aus dem Grundsatz (mit der Zeit) entsteht, sondern ewig in ihm ist und besteht. Also muß das Weltall gedacht werden als eine nothwendige und ewige Ordnung der Dinge.

## 3. Die Unmöglichteit ber Freiheit und ber 3mede.

Was nach mathematischer Methode begriffen wird, ift eine nothwendige Folgerung aus gegebenen Sätzen; was in der Natur der Dinge geschieht, ist eine nothwendige Folge aus gegebenen Ursachen, welche selbst nothwendige Wirfungen sind. Mithin muß jene nothwendige und ewige Ordnung der Dinge als ein stetiger Causalnerus, als eine ununterbrochene Reihe von Ursache und Wirfung, von Grund und Folge gedacht werden. In diesem Zusammenhange der Dinge giebt es keine Krast, die im Stande wäre, ihn zu zerreißen, kein Vermögen, welches den Causalnerus brechen und aus sich allein, unabhängig von allen äußeren Determinationen, also unbedingt handeln könnte: es giebt in der Natur der Dinge keine Freiheit; die Kette, welche sie hält, ist eine wirkliche Rette. Durch gegebene Ursachen wird jedes Ding bestimmt, so und nicht anders zu sein, auf diese und keine andere Weise zu wirken.

Was in der Natur der Dinge geschieht, folgt aus einer gegebenen Urfache, von der es bewirkt wird, ohne bezweckt zu werden. Alles geschieht hier aus Gründen, nichts nach Zwecken; alles geschieht durch wirkende Ursachen, nichts nach Endursachen. Denn der Zweck, wie er auch gesaßt wird, fordert ein Vermögen der Selbstbestimmung, welches in dieser Ordnung der Dinge nicht stattfindet; der Zweckbegriff paßt nicht in die mathematische Denkweise. Es hat keinen Sinn, wenn man fragen wollte: "Wozu sind die Winkel eines Oreiecks zusammen gleich zwei rechten? Wozu sind die Radien eines Areises einander gleich? Wozu ist zweimal zwei gleich vier?" Man kann hier nur fragen, warum es sich so verhält? Die mathematischen Wahrheiten haben nur Gründe, aber keine Zwecke. Und wenn in der Natur der Dinge alles so nothwendig solgt, wie die Säte in der Mathematik,

#### 348 Die Geltung ber mathematischen Methode in der Lehre Spinozas.

bann giebt es überhaupt keine Zwecke, bann ist ber Zweck ein Unding in der Welt, ein Ungedanke in meinem Kopf, eine unklare und ver= worrene Vorstellung, nichts als eine wesenlose Imagination. Daher wird der Begriff der wirkenden Ursachen dem der Finalursachen ent= gegengescht und die Möglichkeit der Zwecke von Grund aus verworfen.

Es giebt keine Zwecke weber in den Dingen noch in den Hand= lungen, also giebt es auch weber erfüllte noch verschlte Zwecke. Die Dinge können darin nicht unterschieden sein, daß sie ihre Zwecke mehr ober weniger erreichen, daß sie besser schlechter sind. Wo wir, von der Borstellung der Zwecke erfüllt, meinen, daß in der Natur diesse völlig erreicht sind, da nennen wir die Dinge vollkommen, wohlgeordnet, gut, schön u. s. f. Und wenn wir zu sinden glauben, daß biese Zwecke nicht erreicht oder verschlt sind, da reden wir im entgegengesetten Sinne und nennen die Dinge unvollkommen, ver= worren, böse, häßlich u. s. f.<sup>1</sup>

Verfehlte Zwede sind kläglich oder lächerlich oder abscheulich, je nachdem man sie nimmt. In der Betrachlungsweise Spinozas giedt es nichts, das anders sein könnte oder sollte als es in Wahrheit ist, also nichts, worüber man im Ernste lachen, weinen oder sich empören könnte. Daher jenes mächtige Wort, das ihm viele nachgesprochen, aber keiner, wie er, ersüllt hat: "Man muß die Hanblungen der Menschen weder beklagen noch belachen noch verabscheuen, sondern begreisen".<sup>8</sup> Jedes Ding ist in seiner Weise vollkommen, denn es ist nothwendig; jede Handlung ist in ihrer Weise gut, denn sie kann nicht anders sein, als sie ist. Ist etwa in ber Mathematik ein Satz vollkommener als der andere? Ober könnte ein Satz selbst vollkommener sein, als er ist? Oder ist diese Wahrheit etwa bessen? Im buchstäblichen Geist seiner Methode sagt Spinoza selbst in der Einleitung zum dritten Buche der Ethik: "Ich werde die menschlichen Handlungen und Begierden ganz so betrachten, als ob es sich um Linien, Flächen oder Körper handelte".<sup>3</sup>

Gilt die mathematische Methode in ihrem firengen Verstande als die Richtschnur aller wahren Erkenntniß, so muß die Weltordnung so gedacht werden, daß sie mit dieser Methode übereinstimmt: darum muß das Weltall gedacht werden als ewig, also weder als Genefis noch als Schöpfung; darum muß die Ordnung der Dinge als stetiger

<sup>1</sup> Eth. I. App. Op. II. pg. 69, 73. — <sup>3</sup> Tract. polit. § IV. Op. II. pg. 304. — <sup>3</sup> Eth. III. Op. II. pg. 131.



Causalnezus gelten, der jede Freiheit und jede Zweckthätigkeit von fich ausschließt: daher jener aussprochene, der Lehre Spinozas eigen= thumliche Gegensatz gegen die Zweckbegriffe in jeder Gestalt.<sup>1</sup>

Bir erleuchten hier biesen Standpunkt aus bem Gesichtspunkt ber Methode: es ist die mathematische Betrachtungsweise im Gegensatz zur teleologischen Beurtheilung, es ift die echte Erkenntniß, welche bie Dinge ergründet und ableitet, gegenüber der eingebildeten und falichen Auffassung. welche fich mit den 3wedbegriffen genugthut, d. h. gegenüber der Unmiffen= beit, bie in einer solchen Vorstellung ihr bequemes Afpl findet. So ur= theilt Spinoza felbft in dem feine ganze Lehre erleuchtenden Anhange zum erften Buche ber Ethik. Nachdem er gezeigt hat, wie die Menschen zur Einbildung der 3wecke kommen, fährt er fo fort: "Seht boch nur, wohin fich bieje Borftellungsweife am Ende verftiegen hat! Unter fo vielen Bortheilen, welche bie Natur dem Menschen gewährt, fanden fich nothwendig auch viele Rachtheile, wie Stürme, Erdbeben, Rrankheiten u. f. f. Diefe sollten nun von dem Zorn der Götter herrühren, weil die Menschen die Götter beleidigt oder in ihrer Berehrung etwas versehen hätten; und obwohl die alltägliche Erfahrung fortwährend dawider zeugt und mit zahllosen Beispielen lehrt, baß die wohlthätigen und schablichen Naturerscheinungen auf gleiche Beise bie Frommen wie die Gottlosen ohne Unterschied treffen, so haben die Leute deshalb ihrem eingewurzelten Vorurtheile boch nicht abgesagt. Denn es fiel ihnen weit leichter, die Uebel ber Natur unter die anderen unbefannten Dinge zu rechnen, von benen man nicht weiß, was fie nuten, und fo ihren gegenwärtigen und angeborenen Buftand der Unmiffenheit fest= zuhalten, als jene ganze Fabrication ber Dinge über ben haufen zu werfen und auf eine neue Erklärungsmeife zu denken. Sie beruhigen fich mit der Gewißheit, daß die Rathschluffe der Götter die menschliche Faffungstraft weit übersteigen. Und bei biefer Dentweise wurde in ber That die Wahrheit dem menschlichen Geschlecht in alle Ewigkeit verborgen geblieben fein, wenn nicht bie Mathematik, welche fich nicht mit 3meden, fonbern lediglich mit ber natur und ben Gigenschaften ber Größen beschäftigt, den Menschen eine andere Richtschnur der Bahrheit gezeigt hatte, und es ließen fich außer ber Mathematit auch noch andere Urfachen, beren Erörterung bier zu weit führen murbe, bezeichnen, wodurch bie Menschen zum Bewußtfein über jene gewöhn=

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Bgl. oben Buch II. Cap. I. S. 88-90.

#### 350 Die Geltung ber mathematischen Methode in ber Lehre Spinozas.

lichen Vorurtheile gebracht und auf den richtigen Weg zur Erkenntniß ber Dinge gelenkt wurden." Die Erklärungsweise nach Zwecken muß sich zuletzt allemal auf den Willen Gottes berufen, der die Dinge jo gefügt habe, daß diese oder jene Begebenheit ftattfinde. Der letzte Grund jeder Begebenheit heißt: Gott hat sie gewollt. Dieser Wille aber ist den Menschen unerkennbar, und so bleibt der teleologischen Denkweise keine andere Zuflucht übrig, als das «asylum ignorantiae».<sup>1</sup>

Diese ganze Denkweise wollen wir hier nicht beurtheilt und geprüft, sondern bloß erklärt und sestgestellt haben. Wir verhalten uns zu der Lehre Spinozas genau so, wie dieser selbst zu den Dingen: non ridere, non lugere, neque detestari, sed intelligere!"

<sup>1</sup> Eth. P. I. Appendix. Op. II. pg. 70-73. Genau diefelbe hat Spinoja in feinen «Cogitata metaphysica» (Pars II. Cap. IX.) nicht bloß gehegt, sonbern gelehrt, weshalb man aus dieser Schrift unmöglich Spinozas Scholasticismus oder seinen Jusammenhang mit der Scholastis herleiten kann. (S. oben S. 307. Anmig. 3-5).

Die obige Stelle genügt, um die mir gemachten Einwürfe Trendelenburgs in feinen "Hiftorischen Beiträgen" (Bd. III. S. 372—374) als unbegründet nachzuweisen. Der Gegner vermißt ein Citat, worin Spinoza den Zweck darum verwirkt, weil er der mathematischen Denkweise widerftreite. In der obigen Stelle sagt Spinoza: die Menschen würden die Einbildung der Zwecke in der Erklärung der Dinge nie losgeworden sein, wenn nicht die Mathematik sie eines Befferen belehrt hätte; er betrachtet die letztere als die Quelle der wahren Aufklärung. Auch habe ich ausdrücklich erklärt, daß die geometrische Methode nicht das vorausgeseste Schema ist, dem Spinoza seine Weltanschauung anpaßt, sondern die Form. worin sie die ihr allein gemäße Darstellung findet und welche sie deshalb von sich aus fordert. Nicht weil jene Methode ben Gebrauch des Zweckbegriffs ausschließt, verwirst ihn Spinoza, sondern weil er den Zweckbegriff verwirft, braucht er die Form der geometrischen Darstellung. Man höre darüber das folgende Capitel.

Der Grund, warum Spinoza die Zwecke ausschließt, liegt nach Trendelenburg "nicht im Bogischen, sondern im Metaphysischen". Ich antworte: die Einheit des Bogischen (des Denkens) und des Metaphysischen (des Seins) gehört unter die Grundsätze Spinozas. Wenn weiter gesagt wird, daß die geometrische Methode die Zwecke nicht ausschließe, vielmehr in jeder ihrer Aufgaden selbst Zwecke sehe eine in jeder ihrer Constructionen Zwecke ausführe, so trifft dieser Einwand, wenn er trifft, nicht mich, sondern Spinoza und gehört nicht in die Darstellung, sondern in die Beurtheilung seiner Lehre. So lange ich die letztere darstelle, rede ich im Sinne Spinozas. Darum trifft mich auch der Einwand nicht, daß Leidnig anders gedacht habe. —

<sup>2</sup> Eine sehr verkehrte Anflicht von der Lehre und Methode Spinozas hat Bahle in einigen Auflätzen auszusprechen versucht, beren erster "Ueber die geometrische Methode des Spinoza" handelt (1888). Nach der Meinung des Verf. soll die Lehre Spinozas "Phänomenalismus und Positivismus" sein, weshalb dieselbe nichts

## 3weites Capitel.

#### Der Gottesbegriff in der Lehre Spinozas.

## I. Die göttliche Alleinheit.

## 1. Die Substantialität und Caufalität Gottes.

In der methodischen Versaffung unserer Lehre haben wir den Geist kennen gelernt, der alle ihre Begriffe ordnet und jeden Gedanken

anderes bezwecke als die in der Wirklichkeit gegebenen, gleich den geometrischen Berhältniffen evidenten Thatsacken in geordneter, vom Einsachen zum Zusammengesetten fortschreitender Reihe darzustellen. Nachdem der Verf. einige Geschichtsschreiber der Philosophie, wie Nigner, Tennemann, Reinhold und Ritter in aller Eile abgemacht hat, kommt er auf und gegen mich zu sprechen: "Um wie viel umsichtiger, geistreicher, üppiger möchte ich sagen, ist die Frage von Fischer behandelt, aber dennoch nicht aufgeklärt". "Diese Eigenthumlichkeiten des Spinozistlichen Systems, von welchen die mathematische Methode als geistesverwandt gefordert zu sein scheicht, find von Fischer feinslinnig geschlt und geschliebert". Unter diesen Eigenthumlichkeiten versteht der Verf. die alle Teleologie ausschliebende Denkart.

Trozdem soll ich das Motiv, warum, und die Art, wie Spinoza die mathematische Methode angewendet, verkannt haben. Er habe fie angewendet, nicht um zu begründen und zu beweisen, sondern um darzustellen; er habe sie gebraucht, ohne abzuleiten und zu folgern. Ich fage kurz, was der Gegner meint, um seine trübe Weitschweifigkeit nicht zu wiederholen. Nach zwölf unklaren Seiten sagt ber Berf.: "Klarer und ausstührlicher können wir sprechen, wenn wir auf den zweiten Punkt eingegangen sein werden, in welchem Fischer gesehlt hat". Eine recht trübe Ausssicht ins Trübe! Nachdem er noch zwölf Seiten in seiner unklaren und unbeholsenen Weise fortgerebet hat, gelangt er zu folgendem Schuß (S. 24): "So wünschen wir, daß man glaube, es sei nicht so wahrscheinlich, daß Spinoza sich der geometrischen Methode bediente" zum Beweisen und Ableiten, "sondern daß er dies Wethode ber Darstellung wählte, weil sie die naturgemäße war für ein nominalistiges Wissen, welches mit der Mathematist den Phänomenalismus und Positivismus gemein haben wollte".

Herr Wahle follte die deutsche Sprache erst einigermaßen richtig und beutlich schreiden lernen, bevor er sie zu philosophischen Auseinandersetzungen braucht. Man spricht im Deutschen nicht von "Achnlichteitspunkten der Philosophie zur Mathematik" (S. 8), auch nicht von Vergleichungspunkten der Mathematik zur Philosophie" (S. 12); man häuft nicht die Hulfszeitwörter ohne Grund die zum unerträglichen Schwulft und rebet von Achnlichteitspunkten, "welche zu schwach vertilgt, der dem Causalzusammenhang widerstreitet. Die Welt, in biefem Lichte betrachtet, ift kein Syftem von Zwecken, fondern ein ewiges Shftem von Folgen; die Dinge haben kein Ziel, das fie bewußt ober unbewußt erstreben, sondern nur Gründe, aus denen fie folgen: darum dürfen sie nicht nach 3wecken oder Idealen beurtheilt werden. Das Ideal gilt diefer Lehre als ein Idol, das nicht in der Natur der Dinge, sondern nur in der menschlichen Einbildung feinen Brund hat. Eine Philosophie, welche die Dinge auf Urbilder ober Endzwede bezieht und baraus erklärt, erscheint in den Augen Spinozas als das Gegentheil aller echten und wahren Erkenntniß: deshalb wendet er sich gleichgultig und fast verächtlich ab von der Philosophie bes Alterthums, welche in Plato und Aristoteles ihre größten Systeme auf den Zweckbegriff gegründet hatte. Die Aufgabe und die Methode ber Lösung ift gegeben: die Ordnung ber Dinge foll aus ihrer emigen Ursache begriffen, b. h. aus dem Wesen Gottes abgeleitet werden. Daher ift die erste Frage: was ift Gott oder wie muß das Wefen Gottes gebacht werben?

Der Begriff, von dem alles nothwendige Erkennen abhängt, ift ber Begriff der Ursache. Wenn die gesammte Ordnung der Dinge klar und deutlich erkannt werden soll, so mußsen wir sie aus einer ersten Ursache ableiten können; es muß daher eine solche erste Ursache geben, die von nichts anderem abhängt: ein Wesen, welches Ursache seiner felbst ist. Diesen Begriff stellt Spinoza an die Spize seiner Philosophie, dieser Begriff trägt das ganze System. "Unter Ursache seiner selbst verstehe ich daszenige, dessen wesen die Eristenz in sich schließt oder dessen nothwendig als eristirend gedacht werden muß." So lautet die Definition. Was aber in sich sich begriffen wird, nennt Spinoza in seiner britten Definition Substanz. Diesem Begriff entspricht kein anderes Wesen, als die «causa sui». Wir



find, um Spinoza bestimmt haben zu können" (S. 14), das Hauptwerk Spinozas heißt nicht «Ethices» (S. 23), sondern Ethica u. s. f., u. s. f.

Die beiden folgenden Auffähr des Herrn Wahle "Über das Berhältnih zwischen Substanz und Attributen in Spinozas Ethil" und "Die Glückfeligkeitslehre der «Ethil"» des Spinoza" leiden an denselben spracklichen und begrifflichen Berkehrtheiten und Mängeln.

Die philos.-hift. Claffe der Kaiserlichen Alademie der Wiffenschaften in Wien hat diese Aufsätze in ihre Sitzungsberichte aufgenommen, wo fie 1986. CXVI, CXVII, CXIX (1888 und 1889) zu lesen stehen.

werden darum den Satz aussprechen müffen: die Substanz ift Ursache ihrer selbst, sie existirt schlechthin nur durch sich und in keiner Weise durch ein anderes Wesen. Sie existirt nicht durch anderes, also ift sie auch nicht durch ein anderes Wesen bedingt oder von ihm abhängig; sie würde abhängig sein, wenn sie in irgend einer Weise beschränkt wäre, denn sobald mich ein anderes Wesen beschränkt, bin ich von demselben abhängig und existire nicht bloß kraft meiner selbst. Ist aber die Substanz in keiner Weise beschränkt, so ist soulkommen unbeschränkt oder unendlich: ens absolute infinitum. Durch diesen Begriff erklärt Spinoza den Begriff Gottes. "Unter Gott verstehe ich das vollkommen unenbliche Wesen oder die Substanz." Mit dieser Erklärung beginnt die sechste Definition. So folgt die wichtige und inhaltschwere Formel: Substanz = Gott (substantia sive Deus).

Gabe es viele Substanzen, so müßten fie in irgend einer Rückficht verschieden sein; bann würde jede sein, was die anderen nicht find, und nicht sein, was die anderen sind. Allso würde jeder Substanz, sofern sie von anderen verschieden ist, ein Nichtsein zukommen, ein Mangel oder eine Schranke, die ihre Unendlichkeit und bamit sie selchränkung stattsinden; die Substanzen, so würde in jeder eine Beschränkung stattsinden; die Substanzen, so würde in jeder eine Beschränkung stattsinden; die Substanz würde nicht wehr unendlich, nicht mehr sie selbst seine Schnazz den Satz ausspricht: "Außer Gott kann eine andere Substanz weder sein noch gedacht werden". Diesen Satz hatten wir bereits in der Ordnung der Lehrsätze (als den vierzehnten) entstehen sehen, indem wir die Reihensolge derselben Schritt für Schritt versolgten. Aus der Unbegrenztheit Gottes folgt unmittelbar seine Einzigkeit.<sup>1</sup>

"Alles, was ift, ift entweder in fich oder in anderem." So lautet das erste Aziom. Was in sich ift, heißt Substanz; was in anderem ist, heißt Modus. Daher ist alles entweder Substanz oder Modus. Nun giebt es außer Gott keine Substanz, außer der Sub= stanz keine Modi, außer Substanz und Modi nichts: es solgt dem= nach, daß außer Gott überhaupt nichts weder sein noch gedacht werden kann; daß mithin alles, was ist, in Gott ist.<sup>3</sup> Wenn aber alles in Gott ist, so muffen alle Dinge aus der Rothwendigkeit der gött=

28

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Epist. XLI. — <sup>1</sup> Eth. I. Prop. XV. Quidquid est, in Deo est, et nihil sine Deo esse neque concipi potest.

Fifder, Gefc, b. Bhilof. II. 4. Muft. 9. M.

lichen Natur folgen; fie folgen aus dem Wefen Gottes, also ift Gott die Ursache aller Dinge, fie folgen nur aus ihm, aus nichts weiter, also ift Gott diese Ursache bloß durch sich, er selbst hat keine Ur= sache, die ihm vorausginge: also ist er die absolut erste Ursache.<sup>1</sup>

2. Die immanente Caufalität Gottes.

Diefer Begriff muß durch Folgerungen näher beftimmt werden. Wenn ich etwas außer mir erzeuge, so bin ich davon die äußere Ursache. Was ich in mir selbst bewirke, davon bin ich die innere. Gott ist die Ursache aller Dinge, alle Dinge sind in ihm, also muß er gedacht werden als die innere Ursache aller Dinge, nicht als die äußere: omnium rerum causa immanens, non vero transiens. "Ueber Gott und die Natur", sagt Spinoza, "benke ich ganz anders als die Christen neueren Schlages. Denn ich halte Gott für die innere Ursache aller Dinge, nicht für die äußere.<sup>2</sup>

Sott ift die Ursache aller Dinge, keines existirt burch sich. Also muß von jedem der durch Gott bewirkten Dinge gesagt werden, daß sein Wesen die Existenz nicht in sich schließt; keines existirt nothwendig, es würde nothwendig existiren, wenn sein Wesen oder die Natur, vermöge deren es wirkt, ohne Gott sein und begriffen werden könnte. Aber wie kein Ding sein Dasein von sich hat, so ist auch keines seinem Wesen nach unabhängig; vielmehr ist es durchaus abhängig und bedingt durch Gott. Daher ist Gott die bewirkende Ursache nicht bloß des Daseins, sondern auch des Wesens aller Dinge.<sup>3</sup>

3. Die freie Caufalität Gottes : Freiheit und Nothwendigkeit.

Wenn nun\_alle Dinge nothwendig und allein aus der Wirksamkeit ber göttlichen Natur folgen, so muß gefragt werden, worin die Wirksamkeit Gottes und die Nothwendigkeit der Dinge näher besteht. Außer bem Wesen Gottes ist nichts, das nicht durch ihn bestimmt wäre, also nichts, das ihn selbst zu oder in seiner Wirksamkeit bestimmen könnte.



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Prop. XV. Cor. I—III. Op. II. pg. 51. — <sup>3</sup> Eth. I. Prop. XVIII. Causa transiens bedeutet nicht "vorübergehende Ursache", wie man es underftändlich und unverstanden überseht hat, sondern übergehende, d. h. von außen einwirtende, dußere Ursache im Gegensaht zur causa immanens, welche die innere oder inwohnende Ursache ist. Bgl. Ep. XXI. — <sup>3</sup> Bgl. S. 152 figd. Ueber die causa immanens diesen Grundbegriff der Lehre Spinozas vgl. Tract. brevis. S. oden Cap. VIII. S. 242—247. Cog. metaphysica. S. oden Cap. XI. S. 304. S. 309 Anmig. Eth. I. Prop. XXIV. XXV.

Wenn ich von einem anderen Wesen bestimmt werde, so und nicht anders zu handeln, so werde ich genöthigt und handle nicht aus meiner eigenen Natur, sondern unter dem Zwange einer fremden Ursache, sie seinen Natur, sondern unter dem Zwange einer fremden Ursache, sie seinen Natur, sondern unter dem Zwange einer fremden Ursache, sie seines und Nothwendigkeit: "Dasjenige Wessen darf frei genannt werden, welches nur durch die Nothwendigkeit seiner Natur existirt und von sich allein zum Handeln bestimmt wird. Nothwendig dagegen ober vielmehr gezwungen heißt dasjenige, welches von einem andern bestimmt wird, so und nicht anders zu sein und zu wirken."<sup>1</sup> Da es nun außer Gott keine Ursache giebt, welche auf ihn einwirken könnte, so leuchtet ein, daß aus der göttlichen Wirksamkeit jede Art der Nöthigung und bes Zwanges ausgeschlossen ist: er handelt bloß nach den Gesesen seiner Natur, durch nichts gezwungen, weder durch eine äußere noch auch durch eine innere Ursache. Er handelt also vollkommen frei und gilt bemnach als die freie Ursache aller Dinge.<sup>8</sup>

Faffen wir alle Beftimmungen zusammen, wie sie sich in genauer Absolge ergeben haben. Das Urwesen mußte als Ursache seiner selbst ober Substanz, diese als das vollkommen unendliche Wesen oder Gott gedacht werden; Gott ist die einzige Substanz und begreift als solche alles in sich, daher muß alles aus ihm folgen; er ist die Ursache aller Dinge, nicht bloß ihres Daseins, sondern auch ihres Wesens, und zwar deren einzige, erste, innere, freie Ursache. In der göttlichen Wirksamkeit oder Causalität besteht die Macht Gottes. Da es nun außer dem Wesen Gottes keine Ursache göttlicher Wirksamkeit giebt, so können wir seine Macht von seinem Wesen nicht unterscheiden, beide sind identisch: «Dei potentia est ipsa ipsius essentia».<sup>8</sup>

hier treffen wir eine Schwierigkeit in dem Begriffe Gottes, welche gründlich aufgelöft sein will, bevor wir weiter gehen. Es steht seft, daß alle Dinge aus der Nothwendigkeit der göttlichen Natur folgen, aus ihr allein: Gott ist daher die nothwendige Ursache aller Dinge. Er soll zugleich deren freie Ursache sein. Eine andere Definition aber ist die der Nothwendigkeit, eine andere die der Freiheit. So scheint der Begriff Gottes in eine Antinomie zu gerathen, da Entgegengesetzes von ihm behauptet wird. In Wahrheit ist der Widerstreit nur scheindar. Es giebt eine Nothwendigkeit, welche der Nöthigung ober dem Zwange gleichkommt: ich handle gezwungen und in diesem

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Eth. I. Defin. VII. — <sup>2</sup> Eth. I. Prop. XVII. Cor. I. II. — <sup>3</sup> Eth. I. Prop. XXXIV.

Sinne nothwendig, wenn ich von der Einwirkung einer mir fremden Ursache abhängig bin; wir wollen diese Nothwendigkeit die äußere oder bedingte nennen: dies ist der Begriff, welchen Spinoza dem der Freiheit entgegensetzt, die Nothwendigkeit als Nöthigung oder Zwang ist das äußerste Gegentheil der Freiheit und in diesem Sinn aus dem Wesen und der Wirksamkeit Gottes vollkommen ausgeschlossen. Bielmehr muß Gott, da außer seinem Wesen nichts ist, das ihn nöthigen könnte, durch das Gegentheil jener Nothwendigkeit erklärt werden: er ist vollkommen frei.

Es giebt (in der Einbildung der Menschen) eine Freiheit, welche der Willfür gleichkommt, die sogenannte Willensfreiheit, fraft beren man daffelbe eben fo gut thun als unterlaffen kann: eine folche Freiheit ift das äußerste Gegentheil jeder Art ber Nothwendigkeit. Bare bie göttliche Wirkfamkeit in diesem Sinne frei, fo mare nichts nothwendig, nichts erkennbar; wird aber die Nothwendigkeit fo gedacht, baß fie jeden 3wang ausschließt, und die Freiheit fo gedacht, daß fie jede Willfur ausschließt, so kommen beide Begriffe einander gleich. Diefe Gleichung von Freiheit und Nothwendigkeit folgt einleuchtend aus dem Begriff Gottes: er ift als Ursache feiner felbst zugleich bie Folge feiner felbft, er ift beides in Einem. 2Bas als Folge begriffen wird, ift nothwendig. Gott ift als Ursache seiner selbst frei, er ift als Folge feiner felbst nothwendig. Wir können beides nicht unterscheiden: daher find in ihm Freiheit und Nothwendigkeit vollkommen identisch, feine Freiheit ift feine Nothwendigkeit und umgekehrt. Denn Urfache feiner felbst fein heißt unbedingt nothwendig eriftiren, bieje Nothwendigkeit fcließt jede Urfache aus, die von bem Befen Gottes verfchieden mare, fie ift alfo teine außere Nothwendigteit, teine Röthigung, kein Zwang, sondern die nothwendige Folge aus dem Begriff ber Sache. Dieje Nothwendigkeit hat Spinoza ausbrudlich im Gegensat aur außeren Nothwendigkeit befinirt und mit bem Borte Emigkeit bezeichnet.

Die Nothwendigkeit als Zwang wird ber Freiheit, die nothwendige Folge als Ewigkeit dem Zwange ober der äußeren Nothwendigkeit entgegengeset. "Unter Ewigkeit verstehe ich die Existenz selbst, sofern sie als nothwendige Folge aus der bloßen Definition des ewigen Wesens begriffen wird.<sup>14</sup> In diesem Begriff sind Freiheit und

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Eth. I. Def. VIII.

Rothwendigkeit eines. Gott ift als Ursache seiner selbst «res libera», er ift als Folge seiner felbft (als nothmendiges Dafein) «res acterna». Freiheit und Nothwendigkeit find in der Birkfamkeit Gottes nicht unterschieden, ebensowenig wie Ursache und Folge in seinem Begriff unterschieden find: feine Freiheit ift bie ewige Macht, feine Nothwendigkeit das ewige Dasein. Er ift nicht in einer anderen Rücksicht frei, in einer anderen nothwendig, fondern genau in demselben Sinne beides: "Er ift ursprüngliche und barum freie Caufalität". Diefe Frei= beit ift tein Vermögen, welches bie Caufalität überschreiten und nach Buthunken fo ober anders handeln könnte: ein folches Vermögen, welches wir gewöhnlich mit dem Worte Freiheit bezeichnen und im Unterschiede bavon lieber Billensfreiheit ober Willfür nennen wollen, findet überhaupt keinen Blat in ber Lehre Spinozas; es ift barum tein Widerspruch, daß unfer Philosoph die Freiheit Gottes behauptet und boch bie Freiheit überhaupt leugnet, denn die Freiheit, welche er bejaht, ift eine ganz andere, als die, welche er verneint. Die Frei= beit Gottes ift freie Urfache, nicht freier Bille: fie ift causa libera, nicht libera voluntas, sie ist gleich der ursprünglichen oder ewigen Caufalität, und bieje ift gleich ber immanenten Nothwendigkeit ber Dinge.

Wir können Freiheit und Nothwendigkeit in den Begriff ber freien Nothwendigteit zufammenfaffen, burch welchen Spinoza gelegentlich in einem feiner Briefe felbft ben Begriff ber Freiheit erklart: "Du fiehft", schreibt er, "baß ich die Freiheit nicht in den freien Beschluß, sondern in die freie Nothwendigkeit sete. 1" Ein mathematisches Beispiel veranschauliche biese Identität der Freiheit und Nothwendigkeit. In dem Begriffe des Kreises liegt die Gleichheit aller feiner Radien, biefe geometrische Bahrheit folgt einfach aus der Definition des Rreises, aus diefer allein: fie ift darum eine ewige Nothwendigkeit; der Rreis offenbart darin nur die nothwendigen Eigenschaften feines Wefens, nichts anderes, er ift nicht außerlich gezwungen, diefe Eigenschaften zu haben, sondern er hat fie vermöge feiner natur, er murbe aufhören, Rreis zu fein, wenn er fie nicht hatte: in diefem Sinne darf man fagen, daß der Rreis die alleinige und barum freie Urfache ift, baß feine Rabien gleich find. Ift biefe Freiheit nun Billfur ober bie Möglichkeit auch anders zu handeln?

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ep. LXII. (Op. I. pg. 665). Ep. XXIII. (Anfang).

Rann ber Areis etwa auch bewirken, daß seine Radien nicht gleich sind? Eine offenbare Unmöglichkeit! Aus seinem Wesen allein folgen alle seine Eigenschaften: darin besteht seine Freiheit; aber sie müssen aus diesem Wesen solgen, sie bilden seinen Begriff, der Areis hört auf zu sein, was er ist, wenn sich eine dieser Eigenschaften ändert: darin besteht seine Nothwendigkeit. Also ist klar, daß beide dasselbe bebeuten.

So verhält es sich mit der ewigen Caufalität, d. h. mit dem unend= lichen Wefen, aus dem das unendliche Dafein folgt. Es giebt teine Macht, welche die ewige Causalität ober die göttliche Wirksamkeit nöthigen ober zwingen könnte; es giebt keine Macht, die fie aufheben ober das Mindefte daran ändern könnte: es giebt auf der einen Seite keinen Zwang, auf der andern keine Willkür. Alles, was ift, folgt allein aus der Macht Gottes, aber es muß aus ihr folgen, es kann weder nicht sein noch anders sein als es ift. "Gott allein eriftirt bloß traft ber Nothwendigteit feiner Natur und handelt bloß kraft diefer Nothwendigkeit. Darum ift er allein freie Urfache. "1 Seine Wirtungsweise ift eben so nothwendig als das mathematische Folgen. Spinoza felbft erleuchtet an bem Beispiele ber Mathematik das göttliche Birken: "Ich glaube, beutlich genug dargethan zu haben, daß aus dem unende lichen Befen Gottes alles nothwendig hervorgegangen sei ober ftets mit berfelben Nothwendigkeit folge, ganz eben fo wie aus bem Befen des Dreieds von Emigkeit zu Emigkeit folgt, daß feine drei Bintel gleich find zwei rechten".3

Digitized by Google

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Eth. I. Prop. XVII. Cor. II. - <sup>2</sup> Prop. XVII. Schol. Das göttliche Wirten will gleich bem mathematischen Folgen begriffen werben. "Gott handelt ober wirtt", bebeutet fo viel als , aus bem Wefen Gottes folgt". Aus bem Wefen Gottes folgt, was in ihm liegt: baher bebeutet biefes Folgen fo viel als ,in bem Befen Gottes ober in ber natur ber Dinge liegt". Deus agit = ex Dei natura seguitur = in Deo datur = in rerum natura datur. Diejes Folgen ift nicht als zeitlicher Act zu benten, fondern als ewiges Gein, wie bie mathematifchen Bahrheiten nicht zeitlich folgen, fondern ewig find. Das göttliche «agoro» ift feinem Begriff nach aleich «osso», bie gottliche Wirklamkeit ift bas ewige Gein ober bie ewige Rothwendigkeit. Auf biefen Punkt nuß nachbrudlich aufmertfam gemacht werben, benn er enthält bie Urfache vieler Migverftändniffe. Wenn man bas Folgen ber Welt aus bem Wefen Gottes als einen besonderen Act ober als zeitliche Folge auffaßt, fo liegt es nahe, die Lehre Spinozas als Emanationslehre zu deuten. Auch Paulus hat bieje falfche Vorftellung. Die Belt folgt aus Gott beißt bier nicht: fie emanirt, sondern fie ift. Spinoza berichtigt nicht umsonst in ber obigen Stelle ben Ausbrud «a summa Dei potentia sive infinita natura omnia necessario effluxisse» baburd, baß er hinzufligt, «vel semper eadem necessitate

II. Die Unpersönlichkeit Gottes.

1. Die Freiheit von jeber Bestimmung.

Aus dem Begriff des unendlichen Wefens folgt mit mathema= tischer Nothwendigkeit die unenbliche Existenz, wie aus dem Begriff bes Raums die unendliche Größe; wir würden den Raum verneinen, wenn wir fein Dasein auf eine bestimmte Figur einschränken und ihn nur in bestimmten Grenzen ober in gemiffen Figuren gelten laffen wollten. Offenbar hat man teinen Begriff von der Natur bes Raums, wenn man meint, eine Grenze festsehen zu können, innerhalb welcher ber Raum exiftirt, jenseits beren er aufhört zu sein. Den Raum in diefer Beise beterminiren heißt ihn verneinen. So ift jede Bestimmung bes unendlichen Befens eine Beschräntung deffelben und barum gleich einer Berneinung; jede Bestimmung ift begrenzender und barum negativer Art, fie unterscheibet ein Befen vom anderen und erklärt, bag biefes so bestimmte Wesen ein anderes nicht ift. Daher sagt Spinoza: "Jede Bestimmung ift eine Verneinung". "Die Bestimmung gehört zu einem Dinge nicht in Betreff feines Seins, fonbern ift im Begentheil beffen nichtfein." «Omnis determinatio est negatio. Determinatio ad rem juxta suum esse non pertinet, sed e contra est ejus non esse.»

Außer Gott ift nichts, wovon er zu unterscheiden wäre: das unendliche Wesen erlaubt daher keinerlei Determination. Jede Be= ftimmung ift Schranke. Ist nun mit dem unendlichen Wesen im Sinne Spinozas die Schranke unverträglich, so widerstreitet ihm auch die Bestimmung; ein vollkommen unendliches Wesen ist noth= wendig auch ein vollkommen unbestimmtes: ens absolute infinitum = ens absolute indeterminatum. "Wenn nämlich die Natur Gottes", schreibt Spinoza in einem seiner Briefe, "nicht in dieser oder jener Art des Seins besteht, sondern in einem Wesen, welches vollkommen unbestimmt ist, so fordert seine Natur auch sämmtliche Prädicate, welche das Sein (rd esse) vollkommen ausdrücken, weil sonst diese Natur be= schränkt und mangelhaft wäre."<sup>1</sup>

Aus diesem Begriff eines vollkommen unbestimmten Wesens folgt, daß von ihm keine der Bedingungen gelten darf, wodurch etwas sich soqui», er macht aus dem finnlichen Begriff «effluxisse» ben logischen «sequi» und aus dem Persectum das Präsens. Die Welt ist das ewige Präsens, die einzelnen Dinge sind die fortwährenden Präterita.

<sup>1</sup> Epist. XLI.

bestimmt, specificirt und von anderen unterscheidet. Ohne Bestimmung auch keine Selbstbestimmung, auch keine Selbstunterscheidung; ohne Selbstunterscheidung auch teine Selbsteigenthumlichkeit und überhaupt tein Selbst. Jedes eigenthumliche Selbst ift ein unterschiedenes Wefen. Unterschiedslos fein heißt felbftlos fein. 200 aber tein Selbft eriftirt, ba giebt es auch weder Selbstempfindung noch Selbstbewußtsein, benn beides find Selbstbatigungen, welche bie Möglichkeit eines Selbstes zu ihrer nothwendigen Boraussezung haben. In der Selbstempfinbung besteht die Individualität, im Selbstbewußtsein die Person= lichteit? Daher muß der Gott Spinozas, wenn er als ein volltom= men unendliches und unbestimmtes Wefen gefaßt ift, nothwendig auch als ein felbfilofes und barum unperfonliches Befen begriffen werben. Mit der Versönlichkeit find offenbar fammtliche Functionen aufgehoben, bie nur in einem persönlichen Wesen stattfinden können. Wenn es fein Selbstbewußtsein giebt, fo giebt es auch teine Bethätigung beffelben; bas Selbstbewußtsein bethätigt sich, indem es Begriffe bildet und nach Begriffen handelt: jenes thut der Berftand, diefes der Bille. Daber bie Erklärung Spinozas, daß zu dem Wefen Gottes weber Verftand noch Wille gehört.<sup>1</sup> Beide fordern als Bedingung ihrer Möglichkeit bas Selbstbewußtsein, bie Selbstbestimmung, die Bestimmung ober Determination, und eben diefe ift in dem Befen Gottes unmöglich, benn jebe Bestimmung ift cine Berneinung.

## 2. Wille und Verstand als Bestimmungen.

Daraus erhellt, daß zwischen der göttlichen Natur und der menschlichen keine Bergleichung noch Aehnlichkeit stattfindet; aber die Men= schen pflegen nach der Analogie ihrer Natur sich die göttliche vorzu= schen pflegen nach der Analogie ihrer Natur sich die göttliche vorzu= stellen, sie übertragen die Eigenschaften des determinirten und endlichen Wessens auf das unendliche, sie verneinen auf diese Art das letztere und machen sich jede wahre Vorstellung Gottes unmöglich. "Deshalb darf man, philosophisch genommen, nicht sagen", schreibt Spinoza in einem seiner Briese an Blyenbergh, "daß Gott von irgend wem irgend was begehre, daß ihm etwas widerwärtig oder angenehm sei; denn dies alles sind menschliche Eigenschaften, die in dem Wessen Gottes keine Stelle haben".<sup>2</sup>

Digitized by Google

Ì

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ad Dei naturam neque intellectus neque voluntas pertinet. Eth. I. Prop. XVII. Schol. — <sup>3</sup> Epist. XXXVI. (Op. I. pg. 582.) Ep. LX.

Wenn überhaupt von Verfland und Wille in Gott gerebet werden könnte, so müßte zwischen diesen göttlichen und den mensch= lichen Vermögen ein Wesensunterschied stattfinden, welcher jede Ver= gleichung ausschließt; sie würden miteinander nichts gemein haben als den Namen, in Wahrheit aber so verschieden sein, wie der Hunds= stern vom Hunde. Ober um mit Spinozas eigenen Worten zu reden: "Verstand und Wille, als Wesenseigenthümlichkeiten Gottes, müßten von unserem Verstande und Willen himmelweit verschieden sein und könnten mit ihnen nichts als den Namen gemein haben, sie verhalten sich wie der Hund als Sternbild und der Hund als bellendes Thier".<sup>1</sup>

Rach menschlicher Analogie können Berstand und Bille dem Befen Gottes in keinem Falle zukommen, aber auch nicht ohne diese Analogie: fie find überhaupt in Gott unmöglich. Selbst der unendliche Berftand und Wille gehören nicht in bas Wefen Gottes, sondern in bie Natur ber Dinge, welche Wirkungen Gottes find; benn ber Wille ift eine Function bes Berftandes, und ber Berftand, gleichviel ob endlich ober unendlich, ift ein Mobus bes Dentens; die Substanz aber ift früher als die Mobi und wird ihrem wahren Wefen nach ohne dieselben erkannt. Unterscheiden wir Gott als wirkende Natur (natura naturans) von dem Inbegriff feiner Birtungen als bewirkter Ratur (natura naturata), zwei Begriffe, bie wir erst in der Folge erklären werden, so gehören Berftand und Bille nicht zur natura naturans, sondern zur natura naturata." "Wille und Berftand", fagt Spinoza, "verhalten fich zu dem Befen Gottes, wie Ruhe und Bewegung, und alles Natürliche überhaupt, bas zum Dasein und Birten von Gott auf gemiffe Beife bestimmt werben muß."8

Sehört aber ber Wille in das Reich der beterminirten Dinge, fo leuchtet ein, daß er stets als bedingte, nie als unbedingte, stets als nothwendige, nie als freie Ursache handelt. Und da Gott in keiner Weise in das Reich der determinirten Dinge gehört, so leuchtet ein, daß Sott nicht als Wille handelt und nicht nach der eingebildeten Freiheit des Willens.<sup>4</sup> Mit dem Verstande sehlt das Vermögen Zwecke zu bilden, mit dem Willen das Vermögen, nach Zwecken zu handeln; baher muß jede Zweckthätigkeit, als welche Verstand und Willen voraus=

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Eth. I. Prop. XVII. Schol. (Op. II. pg. 53.) Ueber das ähnliche Bild im Tractatus brevis. Bgl. oben Cap. VII. — <sup>2</sup> Eth. I. Prop. XXXI. — <sup>3</sup> Prop. XXXII. Cor. II. — <sup>4</sup> Prop. XXXII. Cor. I.

jetzt, von dem unendlichen Wesen verneint und demnach erklärt werden: Gott handelt nicht nach Zwecken.

### 3. Gott ober Natur.

Die Freiheit Gottes erklärt sich, wie wir gezeigt haben, als freie Nothwendigkeit, b. i. als die Nothwendigkeit, vermöge beren alle Dinge allein aus dem Wefen Gottes folgen, Gott alfo die innere Urfache (nicht bloß des Dafeins, sondern auch des Befens) aller Dinge ausmacht. Daraus folgt, daß jedes Ding in feiner Wirkungsweise noth= wendig von Gott bestimmt ist, so und nicht anders zu sein und zu handeln; kein Ding kann sich aus eigenem Bermögen diese Bestimmt= beit geben, keines tann biese Bestimmtheit, mit ber sein ganzes Sein zusammenfällt, verändern, keines kann seine so bestimmte Natur auf= heben und fich in ein unbestimmtes Wefen verwandeln. Die beftimmten Dinge find endlich, jedes endliche Befen ift burch ein anderes begrenzt und beftimmt, jedes also die Wirtung einer äußeren Urfache, welche selbst wieder ein endliches, von außen bestimmtes Besen, also ebenfalls die Wirtung einer anderen außeren Urfache ift, welche auch von Bedingungen außer ihr abhängt.

So besteht der nothwendige und unabänderliche Zusammenhang der Dinge in dem endlofen Caufalnezus, welcher aus dem Befen Gottes (ber unendlichen Caufalität) nothwendig folgt: baber giebt es in der Natur der Dinge keinen Zufall. Wir geben diefe Folgerungen mit den Worten Spinozas: "Jedes Ding, welches bestimmt ift, etwas zu bewirken, ift noth= wendig von Gott fo bestimmt worden, und was von Gott nicht bestimmt ift, das tann sich felbft nicht zum Wirken bestimmen". "Rein Ding, bas von Gott bestimmt ift, etwas zu bewirken, tann fich felbst unbestimmt machen." "Jedes einzelne Wefen oder jedes begrenzte und in feinem Dafein bestimmte Ding tann zum Dasein und Birten nur von einer anderen Urfache beftimmt werden, welche ebenfalls begrenzt und in ihrem Dafein bestimmt ift, und dieje Urfache tann zu ihrem Dafein und Birten wiederum nur von einer anderen ebenfalls begrenzten und in ihrem Dasein und Wirken determinirten Ursache bestimmt werden, und so fort ins Unendliche." "In ber Natur der Dinge giebt es keinen Bufall, fondern alles ift fraft ber Nothwendigkeit ber göttlichen natur bestimmt, so zu sein und zu wirken." 1 Ift aber in ber natur ber Dinge nichts zufällig, fo find bie Dinge in ihrem Dasein wie in ihrer

<sup>1</sup> Eth. I. Prop. XXVI-XXIX.



Ordnung burchgängig nothwendig, und es muß erklärt werden, daß die Dinge auf keine andere Beise und in keiner anderen Ordnung von Gott hervorgebracht werden konnten, als sie hervorgebracht sind.<sup>1</sup>

Wenn an bieser Nothwendigkeit der Dinge das Mindeste geändert wird, wenn die Ordnung der Dinge in irgend einer Rücksicht wandelbar erscheint, so ist die Vollkommenheit Gottes aufgehoden. Denn sehen wir, was bereits bewiesen worden, daß aus der gegebenen Natur Gottes alles nothwendig folgt, so würde eine andere Ordnung der Dinge, als die vorhandene, nur aus einer anderen Natur Gottes hervorgehen können, als diejenige war, aus welcher die gegenwärtige Ordnung der Dinge gesolgt ist. Allso müßte das Wessen Gottes eben so gut diese als eine andere Natur annehmen können, d. h. es müßten in Gott verschiedene Naturen möglich sein. Da nun das Wessen Gottes bie Existenz in sich schließt, so müßten alle in Gott möglichen Naturen auch wirklich sein, es müßte bennach verschiedene göttliche Naturen, also mehr als einen Gott geben, was der Bollkommenheit Gottes widerstreitet.

Gegen diesen Beweis wird eingewendet: er gelte nur unter der Boraussezung, daß aus dem Wesen Gottes alle Dinge nothwendig folgen; diese nothwendige Folge aber gelte nur, so lange man aus dem Wesen Gottes die Willensfreiheit und Zweckthätigkeit ausschließe. Wenn Gott vermöge seiner Allmacht alles thun kann, was er will, und vermöge seiner Wilkfür das Eine eben so gut wollen kann als das Andere, so giebt es ihm gegenüber keine nothwendige Ordnung der Dinge; dann ist eben so gut eine andere Welt möglich als die gegebene, und diese selbst kann erst seilt möglich als die gegebene, und diese sollt vernichten; dann erst seilt währhaft vollkom= men, wenn er eine solche Allmacht mit einer solchen Willtür verbinde. Die absolute Nothwendigkeit der Dinge ist die Folge und der Beweis der Bollkommenheit Gottes: so sagt Spinoza. Bielmehr fordert die Bollkommenheit Gottes, daß ihm gegenüber die Dinge gar keine Noth= wendigkeit haben: so sagen die Gegner.

Spinoza widerlegt die Gegner, indem er auf ihre Dentweise eingeht; er zeigt ihnen, daß der Wille die Macht Gottes keineswegs von der nothwendigen Ordnung der Dinge entbinde, daß man der letzteren mit Hülfe des göttlichen Willens nicht beikommen, vielmehr A DATE OF A DESCRIPTION OF A DESCRIPTION

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Prop. XXXIII. Bgl. Cogitata metaph. S. oben Cap. XI. S. 801 flgb. - \* Eth. I. Prop. XXXIII. Demonstr.

burch bie Annahme, daß Gott nach Zweden handle, feine Freiheit vollkommen verneinen und ber Nothwendigkeit in ber gröbften Form unterwerfen würde. Die Dinge sollen von dem göttlichen Billen abhängig sein; Gott beschließe, und wie er beschloffen hat, soll es ge= ichehen. Bare biefer Beschluß erft mit und in der Beit ju Stande gekommen, fo wäre Gott unvollkommen, unbeständig und wandelbar, was auch bie Gegner verneinen. Alfo ift ber göttliche Beschluß ewig, in der Emigkeit aber giebt es keine Unterschiede der Reit: daber ift es unmöglich, daß der göttliche Beschluß jemals sich ändert ober jemals aufhört zu fein, dies murde feiner Emigteit miderstreiten: baber ift ber göttliche Beschluß unabänderlich. So unabänderlich ift, was vermöge biefes Beschluffes geschieht. Ein anderer Beschluß ift ein anderer Bille, also ein anderes Befen Gottes; ein Gott, ber eben fo gut bies als ienes beschließen, eben fo gut diefe als eine andere Ordnung ber Dinge wollen tann, ift ein Gott, welcher fein Befen verändert, d. i. ein Gott, ber nicht ift, was er ift. Also leuchtet ein: die durch Gott gewollte Ordnung ber Dinge ift ebenso nothwendig und unabanderlich als die durch ihn bewirkte; der Wille gehört nicht zum Wesen Gottes, aber wenn er bazu gehörte, fo tonnte biefer Bille an der Nothwendigkeit der Dinge nichts ändern.<sup>1</sup>

Wäre aber gar ber göttliche Wille in seinem Wirken durch einen Endzweck bestummt, wie die Idee des Guten, so würde damit eine von ihm verschiedene Ursache seines Handelns gesetzt, er wäre abhängig gemacht und jenem Endzweck unterworfen, wie die Götter der Alten dem Schicksal. Damit ist die Nothwendigkeit der Dinge nicht erklärt, aber die Freiheit Gottes vernichtet. "Ich gestehe", sagt Spinoza, "baß jene Ansicht, welche alles dem unbedingten Willen Gottes unterwirst und von seinem Gutdünken abhängen läßt, weniger von der Wahrheit adirrt, als die Meinung derer, welche behaupten, daß Gott alles unter der Idee des Guten (sub ratione boni) bewirke. Denn diese schängig ist, wonach sich Gottes anzunehmen, das von ihm selbst nicht abhängig ist, wonach sich Gott, wie nach einem Musserville, in seinem Wirken richtet, oder wohin er wie nach einem bestimmten Ziele strebt. Dies heißt fürwahr nichts anderes als Gott bem Schicksal unterwerfen: das Ungereinteste, was von Gott behauptet werden kann, der, wie



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Eth. I. Prop. XXXIII. Schol. II. Bgl. Cog. met. **5. oben Cap. XI. 5.** 301-306. **5.** 307 Anmig. 5 und 12.

wir gezeigt haben, sowohl von dem Wesen als auch von dem Dasein aller Dinge die erste, einzige und freie Ursache ist."

Wenn Gott nicht als Wille handelt, so ift auch bie Welt kein Bert bes göttlichen Willens, also kein Geschöpf. Wenn in dem Wesen Bottes teine Zwedthätigkeit ftattfindet, fo ift die Belt, wie tein Wert des göttlichen Willens, so auch tein Schauplatz göttlicher Zwecke und nicht nach einem Endzwed oder Mufterbilbe eingerichtet, welches Gott in seinem Handeln bestimmt, sondern sie ist die nothwendige und barum ewige Folge bes göttlichen Birtens. Darum muß bie Beltordnung lediglich als ber Caufalnerus ber Dinge und Bott muß als beffen erste, einzige, innere und freie Urfache begriffen werben. Da nun alle Dinge bloß nach dem Gesetze wirkender Ursachen ober. was baffelbe beißt, nach natürlicher Rothwendigkeit erfolgen, fo muß ihre gesammte Ordnung als Natur und Gott als beren innere Urfache gelten. 2Bas aus diefer Ursache folgt, ift Natur und nichts anderes. Die Ursache aber, aus welcher die Natur mit innerer Noth= wendigkeit folgt, tann felbst nichts anderes fein als die urfächliche ober die wirkende Natur, d. h. die Natur als unendliche Macht. Die Macht Gottes ift demnach gleich ber wirkenden Natur, und ba das Befen Gottes gleich ift feiner Macht?, fo folgt jene Gleichung zwischen Natur und Gott, die Spinoza in der Formel «Deus sive natura» ausîpricht.

Damit ift ber Gottesbegriff vollkommen naturalisirt, das Ziel ist erreicht, welches jene naturalistische Richtung anstrebte, die in Descartes hervortrat und der theologischen Richtung zuwiderlief, dann in den Occasionalisten und Malebranche scheinbar in dem augustini= schen Gottesbegriffe verschwand, in Wahrheit aber, so wenig sich auch jene Philosophen dieser Wahrheit bewußt waren, den augustinischen Gottesbegriff in die unbedingte Causalität auflöst, deren Wirkungen die Dinge sind, selbst machtlose Wesen, ohne Selbstunterscheidung von Gott, dem sie als Modi zufallen. Sind aber die Dinge, deren Inbegriff die Welt oder die Natur ausmacht, Modi Gottes, so kann Gott selbst nichts anderes sein als die Substanz oder das Urwesen der Dinge.

<sup>1</sup> Eth. I. Prop. XXXIII. Schol. II. (Enbe.) Gott handelt «sub ratione boni». Diefes sub ift bezeichnend, denn es enthält die Kritik Spinozas. Gott handelt unter der 3bee des Guten, als einer bestimmenden Macht, welche ihn nöthigt und sich unterwirft, also unter dem Zwange derselben. Die ganze bedeutsame Stelle erleuchtet den Gegensatz Spinozas gegen die teleologische Betrachtungsweise. — \* Eth. I. Prop. XXXIV.

Bergleichen wir biefes Ergebniß, das aus dem Begriffe Gottes gefolgt ift, mit bem, welches wir unter bem Gesichtspunkte ber mathematischen Methode vorausgenommen hatten, fo liegt die Ueberein= ftimmung beider am Tage. Die mathematische Methode tann den Busammenhang ber Dinge nur begreifen als eine Rette von Folgen, welche nicht willfürlich erzeugt, fondern durch bie Rothwendigkeit ber Sache gegeben ober in dem ursprünglichen Befen enthalten find, wie bas Syftem aller mathematischen Wahrheiten in bem Grundfat. Der Begriff Gottes hat sich erwiesen als die ursächliche Ratur, in welcher die nothwendige Ordnung der Dinge enthalten ift als ewige Folge: fo kommt, was die mathematische Methode verlangt, völlig mit dem überein, was aus dem Gottesbegriffe folgt. Wie der mathematische Grundsatz ber Grund ift, aus bem alle Lehrsätze folgen, und zwar beren innerer Grund, weil er fie alle in fich fcließt, fo ift Gott bie immanente Urfache aller Dinge. Bie aber jeber einzelne Lehrfat nicht unmittelbar aus dem Grundfate folgt, fonbern von anderen Lehr= faten abhängt, die ihn vermitteln, fo folgen die einzelnen Dinge nicht unmittelbar aus bem Befen Gottes, fondern jedes einzelne Ding folgt aus einem andern einzelnen Dinge und eriftirt nur in und burch ben Zusammenhang mit den übrigen Endlich wie in der mathematischen Methode nur das Shstem der Wahrheiten ewig ift, bagegen bie einzelnen Figuren, in benen fie erscheinen, als fluchtige Bilber vergehen, so ift auch in der Natur der Dinge nur der Bu= fammenhang ewig, bagegen bie einzelnen Erscheinungen find fclechthin wandelbar und vergänglich. Diese Uebereinstimmung ber mathematischen Methode mit der Birtfamkeit Gottes erklärt Spinoza felbft, wenn er fagt: "3ch glaube flar genug bargethan zu haben, baß aus ber absoluten Macht Gottes ober ber unendlichen Natur alles ftets mit eben derfelben Nothwendigkeit folge, wie aus der Ratur des Dreiecks von Emigkeit zu Emigkeit folgt, baß feine brei Binkel gleich find zwei rechten".

# III. Spinozas Gottesbegriff im Gegensatz zu ben Religionen.

## 1. Monotheismus und Polytheismus.

Die Lehre Spinozas begreift das Wesen Gottes so, daß jede beflimmte Vorstellung, jede Art ber Personification unmöglich gemacht wird. Dieser Gott ist kein Gegenstand unserer Anschauung ober Ein-

Digitized by Google

bildung. "Wenn bu mich fragst", schrieb Spinoza an den Bespenster= freund, "ob ich von Gott einen fo klaren Begriff als vom Dreieck habe, so antworte ich ja; wenn du mich aber fragst, ob ich von Gott ein eben so klares Bild habe als von einem Dreieck, so werde ich mit nein antworten. Denn wir können Gott nicht durch bie Gin= bildungstraft vorftellen, sondern nur erkennen." 1 Diefer Gott ift Alles in Allem. Außer ihm giebt es nichts, worauf er sich beziehen ober wozu er sich als zu einem Anderen verhalten könnte, er wäre sonst nicht bas vollkommen unendliche, sonbern ein besonderes und barum endliches Befen, wie erhaben und geiftig daffelbe sich die menschliche Phantasie auch immerhin einbilde. Damit fällt die Vorstellungsweise bes Monotheismus. Sier hat Gott zwar teine andern Götter neben fich, aber er hat die Welt neben ober unter sich: sie ift außer ihm, und in diefer feiner Jenseitigkeit ift er felbft ein abgesondertes Wefen, also nicht in Wahrheit unendlich. Der Monotheismus be= schrankt Gott und erscheint darum in Spinozas Lehre als deffen Ber= neinuna.

Ift aber Bott überhaupt kein besonderes Wesen, so barf man ihn nicht ben Bedingungen bes endlichen Daseins unterwerfen und in menschliche Attribute fleiden; so darf er in keiner Beise individualisirt und damit den Schranken der Endlichkeit preisgegeben werden. Darum ift der religiöfe Anthropomorphismus, weit entfernt eine Darstellung bes göttlichen Befens zu fein, vielmehr die Berneinung deffelben, und zwar eine weit rohere als der Monotheismus, denn er zersplittert die Einheit Gottes in eine Bielheit endlicher Individuen. Damit fallen bie Vorstellungen des Polytheismus als wefenlofe Idole, in benen fich ber unklare Berftand bas Göttliche einbilbet. Der Gott Spinozas ift weber ber Monos jenseits ber Belt, noch besteht er in Individuen, welche die Menschen nach ihrem Bilbe gemacht haben. Dem weltlofen Botte mangelt die Welt, darum ift er unvollkommen; die Götter in menschlichen Gestalten find geradezu endlich und mangelhaft. Das vollkommen unenbliche Wesen, wie es Spinoza begriffen hat, kann weber im Simmel für fich allein noch mit anderen Seinesgleichen auf bem Olymp ober im Pantheon wohnen. Dem Polytheismus wider= ftreitet bie Einheit, bem Monotheismus bie Unendlichkeit Gottes.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Epist. LX. S. oben Buch II. Cap. V. S. 162.

2. Chriftenthum und Jubenthum.

Wenn aber dieser Gott die Schranken der Individualität nicht buldet, welche ihm die Phantafie andichtet, so ift es schlechterdings unmöglich, daß er sich selbst in diese Schranken begiebt. Wenn es für Spinoza schon ein arger Widerspruch ist, in einer Vielheit von Individuen sich das unendliche Wessen vorzustellen, so ist ihm der ärgste, die Gottheit in eine einzige Individualität zu verschließen. Dieser Gott, der sich von der Welt nicht mit dem Monotheismus absondern und noch weniger mit dem Polytheismus in eine Vielheit begrenzter Naturformen bringen läßt, verträgt am wenigsten die Incarnation, welche das Christenthum sordert. "Gott wird Mensch", heißt in Spinozas Denkweise übersetzt: "Die Substanz wird Modus". Gott ist in diesem einzelnen Menschen wirklich erschienen, bedeutet im Sinne Spinozas: "Die Substanz ist dieser einzelne Modus geworden! Der unendliche Raum ist biese einzelne Dreieck!"

Man vergleiche bie Gottheit mit dem unendlichen Raum, so erscheint der Monotheismus dem Geifte unferes Philosophen, als ob er behaupte: der unendliche Raum fei außerhalb der Figuren; ber Polytheismus, als ob er meine: ber unendliche Raum bestehe in gemiffen Figuren; das Christenthum wie der Satz: der unendliche Raum sei diese einzelne Figur. Das christliche Dogma der Gottmensch= heit behandelt Spinoza auf gleichem Fuße mit der Quadratur des Rreises; es fei eben so unmöglich, daß Gott die Natur des Menschen, als daß ein Rreis die des Quadrats annehme. Reiner Religion fühlt er sich in der Sittenlehre verwandter als der christlichen, kein Doama widerstreitet ihm mehr als das der Menschwerdung Gottes, diefes Grundbogma ber chriftlichen Rirche. "Bu unferem Seelenheil", foreibt Spinoza, "ift es nicht burchaus nothwendig, Chriftus nach dem Fleische zu kennen; ganz anders aber verhält es sich mit jenem ewigen Sohne Gottes, d. h. mit Gottes ewiger Beisheit, welche fich in allen Dingen, am meiften im menschlichen Beifte, unter allen Menschen am meiften in Jefus Chriftus offenbart hat, denn ohne diese Beisheit, die allein lehrt, was wahr und falsch, aut und böse ist, kann niemand selig werben." "Bas aber bas tirchliche Dogma ber Gottmenschheit betrifft, fo erkläre ich ausdrücklich, daß ich diefe Lehre nicht verstehe; ja, auf= richtig gestanden, sie scheint mir ebenso ungereimt, als ob mir jemand fagte, der Areis habe die Natur des Quadrats angenommen."1

<sup>1</sup> Epist. XXI. Bgl. oben Buch II. Cap. V. S. 158.



Und wie sich der Gottesbegriff Spinozas in Ansehung des Dogmas von der Lehre des Christenthums am weitesten entfernt, so scheint er dem erhabenen Wefen der monotheistischen Vorstellungsweise am nächsten verwandt. Diese behauptet die Einheit und Unvergleichlichkeit Bottes, aber indem fie Gott von der Welt absondert, bildet fie den Dualismus zwischen Gott und Belt: bem Monismus entspricht, bem Dualismus widerspricht die Dentweise Spinozas. Diefer Zusammenhang Der Monotheismus war hervorgegangen aus ben ift bedeutsam. Naturreligionen des Morgenlandes, welche die Substanz ober das Wefen der Dinge als Naturmacht vergöttert hatten; in der jüdischen Religion hatte sich die Substanz geschieden von der Natur, sie hatte fich von den tosmischen Mächten gereinigt und ber Sinnenwelt entgegengesetzt als ein rein geistiges Befen. So war in bem jubischen Be= wußtsein aus ber Substanz eine Berson, aus den Naturmächten Jehova (Javeh) geworden, und der Monotheismus hatte die Kluft zwischen Gott und Welt aufgethan: die Einzigkeit Gottes bejaht, den Dualismus ober die Absonderung Gottes von der Welt verneint die Lehre Spinozas, fie verwandelt den Monos in das Pan und damit den Monotheismus in Bantheismus.

Indem Spinoza bas vollkommen unendliche Wefen bentt, muß er alles Sein barin begreifen und barf nichts bavon ausschließen oder abfondern, weil jenes Wefen fonft mangelhaft und unvollkommen würde. Sein Bott schließt die Welt nicht aus und fteht ihr nicht gegenüber als eine besondere Person; er tann nicht außerlich auf fie einwirken, denn er ift nicht beren äußere ober jenseitige, sondern innere Ursache. Diefer Gott tann aus ber Welt nichts für feine Zwecke auswählen, weil er überhaupt nicht wählt, sondern wirkt; ihm gegenüber giebt es tein auserwähltes Bolk, weil es überhaupt nichts ihm gegenüber giebt. Diefer Gott hat teine besonberen Intereffen und macht baber teine besonderen Verträge, er handelt nicht nach Affecten, welche kommen und gehen, sondern nach der ewigen Nothwendigkeit seiner Natur; es ift nicht der eifrige Gott, welcher bie Sünde ber Bäter heimsucht, da es in ihm keinen Eifer und in feinem Reiche keine Sunden giebt; er vergleicht bie Dinge nicht, er bewirkt fie nur: für ihn ift kein Ort und keine Gestalt, die ihn fassen tonnte, weber Stiftshutte noch Tempel. Sier erscheint die Rluft zwischen Spinoza und bem Glauben feines Boltes in ihrer größten Spannung. In feiner Lehre hat "ber ewige Sohn Bottes" einen Sinn, aber "das auserwählte Bolt" hat keinen.

Fifder, Befd. b. Philof. II. 4. Muft. 9. 2.

24

IV. Gesammtrefultat.

Bur deutlichen Uebersicht fasse ich die vorhergehenden Ausführungen in folgendes Schema:

Causa sui = substantia = ens absolute infinitum = Deus: Praeter Deum nulla substantia = Quidquid est in Deo est =

Deus omnium rerum (essentiae et existentiae) causa unica, prima, immanens, libera.

Deus = res libera = res aeterna = libera necessitas. Deus = ens absolute indeterminatum:

Deus = ens absolute indeterminatum:

Ad Dei naturam neque intellectus neque voluntas pertinet.

Substantia = Deus = Natura.

Drittes Capitel.

## Der Begriff des Attributs. Die zahllosen Attribute.

I. Die göttlichen Attribute.

1. Begründung und Problem.

Aus bem Wesen Gottes solgt bie nothwendige und durchgängig bestimmte Ordnung der Dinge, die in ihrer Beschaffenheit und Wirtungsart lediglich von der Natur Gottes abhängt, als der alleinigen inneren Ursache aller Dinge. Diese Ursache muß demnach so sein und gedacht werden, daß die gegebene Weltordnung aus ihr hervorgehen kann, was unmöglich wäre, wenn Gott nicht die dazu nöthigen Bebingungen in sich vereinigte. Aus dem absolut Bestimmungslosen solgt nicht das Bestimmte. Daher heißt die Frage: welches sind die Beschaffenheiten (Bestimmungen), die dem Wesen Gottes oder der Substanz nothwendig zukommen? Spinoza bezeichnet sie mit dem Worte Attribut: "Ich verstehe unter Attribut, was der Verstand als die Wesensbeschäffenheit der Substanz erkennt". Wörtlich: «Per attributum intelligo id, quod intellectus de substantia percipit, tanquam ejusdem essentiam constituens».<sup>1</sup>

Was versteht Spinoza unter Attribut? Dies ist die schwierige zu lösende Frage. Sie ist darum schwierig, weil sie mit dem bereits festgestellten Gottesbegriff in Widerstreit zu gerathen und benselben wieder=

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Eth. I. Def. 1V.

aufzuheben scheint. Jede Bestimmung ist eine Einschräntung, die einen Mangel an Realität ausbrückt und barum einer Berneinung aleich= Aus biefem Grunde mußte Gott als «ens absolute indefommt. terminatum» erflärt werden. Beschaffenheiten find Determinationen. Jest wird nach den Beschaffenheiten gesucht, welche das «ens absolute indeterminatum» haben soll. Unsere Frage nach den Attributen Gottes trägt die Vorfrage in sich: "hat er überhaupt welche?" Muß bieje Vorfrage verneint werden, fo erscheint die Nachfrage hinfällig. Doch ift ihre Nothwendigkeit schon ermiesen. Wir stehen baber vor einem Dilemma: wird das Wefen Gottes durch Attribute bestimmt, fo ift er kein «ens absolute indeterminatum»; ift er attributlos, fo folgt aus ihm keine bestimmte Ordnung ber Dinge. Ohne Attribute ift er naturlos, mit Attributen ift er nicht mehr das absolut voll= tommene Wesen. Bie auch unsere Antwort aussällt, so muß, wie es scheint, einer ber Sate verneint werden, welche wir in der Lehre von Bott bejaht und als nothwendig zusammengehörig ertannt haben: entweder kein «Deus = ens absolute indeterminatum» ober kein «Deus sive natura!»

#### 2. Die Attribute als bloße Erkenntnißformen.

Der nachste Versuch bie Schwierigkeit zu lösen besteht barin, baß man jene Vorfrage, ob in bem Besen Gottes bestimmte Attribute enthalten fein können, entschloffen verneint und ben Begriff des «ens absolute indeterminatum» mit aller Strenge festhält. Gott hat in Bahrheit keine Attribute, diese find nicht Realitäten in Gott, sondern Borftellungs= oder Auffaffungsweisen bes Verftandes, ber ohne Pradicate nicht zu urtheilen, ohne Eigenschaften Gott nicht zu ertennen vermag, baber genöthigt ift, ihn unter gewiffen Attributen zu benten. Паф biefer Anficht find die Attribute intellectuelle Ertenntnißformen, die auf Rechnung des unendlichen ober endlichen (menschlichen) Berftandes tommen und Gott nicht vorstellen, wie er an sich ift, benn an sich ift er attributlos, sondern wie er bem Berftande erscheint und erscheinen muß. Ohne Attribute gedacht, haben wir das Besen Gottes, unab= hängig von aller Erkenntniß; mit ober unter Attributen gebacht, haben wir Gott als Erkenntnißobject, nicht mehr bas Wefen Gottes, sondern bie Art feiner Erscheinung. Es ift Johann Eduard Erdmunn, ber nach dem Borgange Segels diefe fo begründete Unficht vertritt und in einer Reihe von Schriften bis auf die jüngste Zeit scharsfünnig mit allen

871

Digitized by Google

24\*

Gründen, welche dafür aufgebracht werden können, vertheibigt.<sup>1</sup> Bir haben die Aufgabe, diese Ansicht um der Bedeutung ihres Bertreters und ihrer Gründe willen genau zu präfen.

Bunachft ift es für Erdmanns ganze Auffaffung nicht gunftig, baß er zu ihrer Begründung sich genöthigt sieht, die in dem Syftem gegebene Orbnung ber Grundbegriffe zu ändern und bie Lehre vom Uttribut nach der Lehre vom Modus zu behandeln, während Spinoza selbft in seinen Definitionen erft ben Begriff der Substanz, dann den bes Attributs, bann ben bes Modus erklärt.\* Freilich ift dieje Aenderung, vom Gesichtspunkte Erdmanns aus betrachtet, ebenjo nothwendig, als fie uns in Rudficht auf Spinoza willfürlich erscheinen muß. Sind bie Attribute, wie Erdmann will, bloß in intelloctu, fo feten fie den Begriff bes Intellects voraus, ber nach Spinoza unter die Modi gehört, fie find bann bloß Modificationen, fie mußten es, wie Erdmann will, auch in der Lehre Spinozas sein, und der lettere hatte mit Unrecht in feinen Grundbegriffen bas Attribut vom Mobus unterschieden, mit boppeltem Unrecht demfelben in ber Reihe feiner Defini= tionen die logische Privrität zuerkannt. Schon diese Ordnung ber Begriffe zeigt, daß Spinoza unmöglich gemeint haben kann, der Begriff bes Attributs setze ben des Mobus voraus und könne ohne In= tellect, d. h. ohne Modus weder sein noch gedacht werden. Es ift ju fürchten, baß Erbmann in biefer feiner Erklärung ber fpinoziftischen Lehre vom Attribut mit der Lehre Spinozas felbst in einen Widerstreit von Grund aus geräth und nicht bloß mit dem Syfteme Spinozas, fondern auch mit feiner eigenen Erklärung. 3ch spreche jetzt von den Attributen überhaupt, noch nicht von ihrer Verschiedenheit, weder von ihrer zahllosen Fülle noch von der bestimmten Unterscheidung des Denkens und ber Ausbehnung.

Digitized by Google

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Joh. Eb. Erbmann: Versuch einer wissenschaftlichen Darstellung ber neuern Philosophie. Bb. I. Abth. 2. (1836.) S. 60 flgd.; Vermischte Aufsätze (1846): die Grundbegriffe des Spinozismus, S. 145—152; Grundriß der Sesch. der Philosophie. 2. Aust. (1878.) Bb. II. S. 57—62. Ich nenne diese Anstäck "formalistisch", weil sie Attribute für bloße Ertenntnißformen hält; Erdmann selbst wurde, weil die Attribute bloß die Erscheinungsart Gottes vorstellen, den Ausdruck "modalistisch" vorziehen, den ich aber gestissentich vermeide, um seine Anstäut nicht soon dem Scheine auszussehen, als ob sie ben spinozistischen Begriff des Attributs von dem des "Modus" nicht unterscheiden wolle. Grundriß. Bd. II. S. 61 flgd. (Anmertung). — <sup>2</sup> Eth. I. Def. III—V.

Seten wir Erbmanns Erklärung in ihre volle Rraft, so gelten bie Attribute als bloße Erkenntnißformen, an welche der Verstand in feiner Auffaffung Gottes gebunden ift, fie find nicht eigentlich Eigen= schaften Gottes, sondern bloß Bräbicate, welche der Berstand Gott zu= fcreiben muß: fie sind nothwendige Pradicate. Dann ift unmög= lich, daß der Berstand ohne dieje Erkenntnißformen, d. h. ohne dieje Prädicate und ohne alle Prädicate überhaupt Gott jemals vorzustellen vermag, es ift unmöglich, daß er den eigenschaftslosen Gott (Gottes Wesen, wie es an sich ist) erkennt, unmöglich, daß Gott als «ens absolute indeterminatum» jemals ein Erkenntnißobject ausmacht, wie es Spinoza lehrt und nach Erdmann dergestalt behauptet, daß diefer Begriff ben allein wahren Sinn feiner Gotteslehre ausmacht. Ift der attributloje Gott das allein wahre Object unferer Erkenntniß, fo können bie Attribute nicht nothwendige, also auch nicht bloße Er= tenntnißformen sein, und es darf in der Lehre Spinozas überhaupt von feinem «ens absolute indeterminatum» geredet werden, es fei benn, daß es für das unerkennbare Ding an sich gilt, womit der handgreifliche Widerspruch nicht gelöft, sondern nur verändert wäre. Es giebt in biefer Lebre kein unerkennbares Ding an fich. Gelten aber bie Attribute für nothwendige Erkenntnißformen und muß ber Berftand, wie Erdmann will, Gott in ober unter Attributen benten, fo muß auch Bott diefe Attribute haben und feine nothwendige Er= scheinungsart barf von feinem nothwendigen Wirken und Sein nicht getrennt werden.

Erbmann felbst wiederholt ausdrücklich den richtigen Sat, daß bei Spinoza "gedacht werden müffen" so viel bedeutet als "sein": cogitari — esse. Wenn daher nach Erdmann Spinoza lehrt, daß Gott dem Verstande nothwendig unter Attributen erscheint oder, was daffelbe heißt, daß er vom Verstande unter Attributen gedacht werden muß, so lehrt er auch nach Erdmann, daß Gott diese Attribute hat, und wenn er das Gegentheil lehren soll, so widerstreitet Erdmann seiner eigenen Erklärung, nach welcher die Attribute nothwendige Er= fenntnißformen sein mögen, aber eben deshalb nicht bloße Erkennt= nißformen sein können. Sind sie das Erste, so ist diese Realität ausgeschlossen, vielmehr bezaht; sind sie das Zweite, so ist diese Realität ausgeschlossen und verneint. Und in dieser zweiten Behauptung liegt der Punkt, worin Erdmann nicht bloß dem Systeme Spinozas, sondern seiner eigenen Erklärung widerstreitet und deren Richtschur verläßt. Wenn ber Verstand nothwendig Eigenschaften Gottes bejaht, so kann auch nach Erdmann das Wesen, welches mit dieser Erkenntniß übereinftimmt (das Ideat dieser Vorstellung) nicht absolut eigenschaftslos sein. Die Frage ist nur, welcher Art die Eigenschaften oder Attribute Gottes sind, die sich mit seiner absoluten Vollkommenheit, die keine Determination duldet, vertragen? Mit dieser Frage ist die eigentliche Schwierig= keit nicht überwunden, sondern erst erkannt.

## 8. Die Realität ber Attribute.

Es steht schon sest, daß alle die Stellen, worin Spinoza die Attribute auf den Verstand bezieht und Gott unter diesem oder jenem Attribut betrachtet werden läßt, die Realität der letzteren keineswegs ausschließen oder im mindesten zweiselhaft machen, daher auch den anderen Stellen nicht widerstreiten, worin die Realität der Attribute oder deren Unabhängigkeit von der Erkenntniß einsach und unumwunden erklärt wird. Reine Stelle der ersten Art darf im Sinne Spinozas als Zeugniß wider die Wirklichkeit der Attribute gelten, jede der zweiten gilt als Zeugniß bafür. Gören wir die Sätze des Philosophen.

Die Definition bes Attributs lautet : "Ich verstehe unter Attribut, was der Verftand von der Substanz erkennt, als deren Wefen ausmachend (quod intellectus de substantia percipit tanquam ejusdem essentiam constituens)". Hier ift eine grammatische Zweideutigkeit. Das Participium «constituens» kann männlicher ober sächlicher Art fein, es kann auf intellectus ober auf quod bezogen werden; im ersten Fall muffen wir überseten: "mas ber Berftand von ber Substanz ertennt, indem er gleichfam deren Wesen ausmacht ober feststellt"; im zweiten Fall: "was ber Verftand als Wefensbeschaffenheit ber Subftanz erkennt". Die Frage ift sogleich zu entscheiden. An einer anberen Stelle, die fich auf unfere Definition zurudbezieht, fagt Spinoza: "Bas auch nur, als bas Befen ber Substanz ausmachend, vom unendlichen Verstande begriffen werden tann, das gehört zu ber einen und einzigen Substanz (quidquid ab infinito intellectu percipi potest, tanguam substantiae essentiam constituens etc.).<sup>1</sup> Das frage liche Participium ift also sächlich zu nehmen und gehört zu quod; baher heißt die Definition: "Ich verstehe unter Attribut, was der Berftand als die Befensbeschaffenheit der Substanz ertennt".

Digitized by Google

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Eth. II. Prop. VII. Schol.

Die Definition Gottes lautet: "3ch verstehe unter Gott bas ab= folut unendliche Besen, d. h. die Substanz, die aus unendlich vielen Attributen besteht, beren jedes ewige und unenbliche Wesenheit aus= brudt". Dazu die nähere Erklärung: "Ich sage absolut, nicht bloß in feiner Art (in suo genere) unendlich, benn was nur in feiner Art unendlich ist, hat nicht unendlich viele Attribute; was aber volltommen unendlich ift, zu deffen Wefen gehört alles, mas Wefenheit ausdrückt und keinerlei Verneinung in sich schließt".<sup>1</sup> Der Bhilosoph lehrt demnach: 1. Gott ober die Substanz besteht aus Attributen. 2. jedes Attribut brudt ewige und unendliche Besenheit aus: 3. das Attribut unterscheidet fich barin von der Substanz, daß es nicht, wie diese, absolut, sondern nur in feiner Art unendlich ift. Besenheit bedeutet im Sinne Spinozas fo viel als Realität, dieje fo viel als Bolltommenheit, denn er lehrt ausbrücklich : "Je mehr Rea= lität ober Sein ein Ding hat, um so mehr Attribute müssen ihm zukommen". "Unter Realität und Vollkommenheit verstehe ich das= felbe."? Aus der Definition des Attributs folgt der Sat: "Jedes Attribut muß burch sich begriffen werden".3 Aus der Definition Bottes folgt, daß jedes Attribut das Wefen der göttlichen Substanz ausdrückt und darum ewig ift: "Gott ober alle Attribute Gottes find ewig"." Spinoza fagt: "Gott ober alle Attribute Gottes (Deus sive omnia Dei attributa), d. h. er sett Gott gleich dem Inbegriff aller feiner Attribute.

Diese Sätze widerlegen jeder die formalistische Auffassung. Diese lehrt: die Attribute find nicht in dem Wesen Gottes enthalten, son= dern werden von außen an dasselbe herangebracht. Spinoza lehrt: Gott besteht aus den Attributen, er ist gleich allen seinen Attri= buten. Dort heißt es: die Attribute solgen aus dem Verstande, einige derselben aus dem endlichen (menschlichen) Verstande und brücken das Wesen der menschlichen Natur aus, die weder ewig noch unendlich ist. Spinoza lehrt: jedes Attribut ist der Ausdruck ewiger und unendlicher Wessenheit, jedes ist in seiner Art unendlich und höchst vollkommen. Jusolge der formalistischen Auffassung sind die Attribute nicht Rea= litäten. Nach Spinoza sind die Attribute Realitäten: je mehr Rea=

. Digitized by Google

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Eth. I. Def. VI. Explic. Bgl. Ep. II. (Op. I. pg. 461): Deum definio esse ens, constants infinitis attributis, quorum unumquodque est infinitum sive summe perfectum in suo genere. — <sup>3</sup> Eth. I. Prop. IX. Eth. II. Def. VI. — <sup>3</sup> Eth. I. Prop. X. — <sup>4</sup> Eth. I. Prop. XIX. Dem.

lität einem Wesen zukommt, um so mehr Attribute. Dort wird erklärt: die Attribute müssen aus dem Verstande begriffen werden. Spinoza sagt: jedes Attribut muß durch sich begriffen werden. Nach der sormalistischen Ansicht sind die Attribute bloß «in intellectu». Nach Spinoza sind die Attribute «oxtra intellectum». Er sagt wörtlich: "Alles, was ist, ist entweder in sich oder in anderem, d. h. außerhalb des Verstandes giebt es nur Substanzen und deren Be= schaffenheiten (Affectionen). Es giebt daher außerhalb des Verstandes nichts, wodurch die Dinge von einander unterschieden werden können, als Substanzen oder, was daffelbe heißt, ihre Attribute und ihre Modi (Affectionen)."

Spinozas Definition Gottes genügt schon, um die reale Geltung ber Attribute in feiner Lehre außer Zweifel zu feten. "Ich verftebe unter Gott das absolut unendliche Befen, d. h. die Substanz, welche aus unendlich vielen Attributen befteht, beren jedes ewige und un= endliche Besenheit ausbrückt." Wäre das Attribut im Sinne unseres Philosophen nicht vollkommene Realität, sondern eine bloße Borftel= lungsart des Verstandes, fo könnte es unmöglich zur Definition Bottes gebraucht werden. Spinoza definirt das Attribut, um den Begriff Bottes befiniren zu können. Und wenn es heißt: "Bott wird durch ein Attribut begriffen", "er wird unter einem bestimmten Attribute gebacht", "er ift die Ursache der Modi eines Attributs, sofern er unter eben diefem Attribute betrachtet wird" \*, fo tann nur die Frage fein: ob die Erkenntniß Gottes durch die Attribute adäquat ift oder nicht? Ift sie adäquat, so hat Gott diese Attribute. Nun zeige man uns in ben Schriften Spinozas bie Stelle, nach welcher Gott, unter ben Attributen betrachtet, nicht abäquat erkannt wird!"3

<sup>1</sup> Eth. I. Prop. IV. Dem. Der letzte Satz ift an ben vorhergehenden angefnührt burch «ergo». Darum dürfte sich Erdmann, um die Attribute von ben Dingen extra intellectum auszuschließen, nicht auf diese Stelle, auch nicht auf ben ersten Satz allein berufen, benn er steht nicht allein, sondern hat den anderen zur unmittelbaren Folge. Die Mobi oder Affectionen seinen bie Attribute voraus und können ohne dieselben weder sein noch gedacht werden, baher ist auch in dem ersten Satz von den Attributen mit die Rede. Dasselbe gilt von den Aussführungen in Ep. IV. (Grundriß. Bd. II. S. 57. Anmitg.) — \* Eth. II. Prop. VI. — \* Es heißt Erdmanns Anstächt nicht bestreiten, sondern nur wiederholen und weniger beutlich vortragen, wenn man mit Arendelenburg (Hit. Beitr. III. S. 366-371) unter den Attributen verschiedene Ausdrucksoder Erklärungsweisen einer und derselben Sache versteht, wie etwa das Wessen

**~**.

# II. Die zahllosen Attribute Gottes. 1. Problem und Begründung.

Die Realität der Attribute ift festgestellt: sie find wirkliche im Befen Bottes enthaltene Eigenschaften, die unabhängig von der Er= tenntniß und außerhalb des Berftandes existiren. "Gott besteht aus unendlichen Attributen (infinitis attributis), beren jedes emige und unendliche Besenheit ausbruckt." Bas bedeuten jene infinita attributa, woraus die Substanz besteht? Jedes Attribut, weil es ewige und unendliche Wefenheit ausbruckt, ift feinem Wefen nach ewig und unendlich. Es hieße überfluffige Worte machen, wenn erklart wurde: Gott besteht aus unendlichen Attributen, beren jedes unendlich ift. Offenbar will Spinoza mit der erften Bezeichnung nicht gesagt haben, was er in der zweiten wiederholt. Diese bezieht fich auf die Qualität der Attribute (jedes ift "in feiner Art" unendlich), jene mithin auf bie Quantität. Jedes brückt ewige und unendliche Wesenheit aus: es giebt daher viele Uttribute in Gott. Die Zahl derjelben kann nicht begrenzt sein, fonft mare in biefer Rücksicht bas gottliche Wefen felbft begrenzt. Es ift "absolut unendlich". Daher ift auch die Zahl feiner Attribute unbegrenzt oder unendlich («infinita attributa» == unendlich viele). Die Erklärung heißt demnach: ich verstehe unter Gott das absolut unendliche Befen oder die Substanz, welche aus zahl= lofen Attributen besteht, deren jedes ewige und unendliche Wesenheit ausbrudt ober in feiner Art unendlich und höchft vollkommen ift. Wir haben in diefer Erklärung eine dreifache Unendlichkeit: die absolute Gottes, die numerische (quantitative) der Attribute und die spezifische (qualitative) jedes Attributs.

Was bebeuten bie zahllosen Attribute? Es giebt keine Stelle, worin Spinoza diese Bestimmung, die er als einen Lehrbegriff ein= führt und wiederholt braucht, wirklich erklärt. Tschirnhausen fragt in einem seiner Briese, wie man sich die zahllosen Attribute zu denken habe: ob wir mehr Attribute erkennen als Denken und Ausdehnung, ob die Geschöpfe, welche aus anderen Attributen bestehen, keinen Begriff

bes Rreises burch eine geometrische Construction und burch eine algebraische Gleichung richtig befinirt werden kann. Die Hinfälligkeit dieses Beispiels wird jedem einleuchten, der daffelbe mit den angestührten Sähen Spinozas vergleichen und die Probe machen will, ob es paßt. Mit vollem Necht erwiedert Erdmann, daß er keinen Unterschied zwischen diesen Behauptungen und jeinen eigenen zu, entbeden vermöge. (Grundr. Bd. II. 3. Aust. S. 61 flgb. Anmkg.)

der Ausdehnung haben, ob es so viele Welten gebe, als Attribute? Spinoza antwortet auf die erste Frage, daß der menschliche Geift teine anderen Attribute als bie bes Denkens und der Ausdehnung zu er= fennen vermöge, er antwortet auf bie zweite nicht und verweift bie dritte an ein Scholion der Ethik, worin es heißt: "Sofern die Dinge als Mobi bes Denkens betrachtet werben, muffen wir bie Ord= nung ber gesammten natur ober ben Caufalnerus burch bas Attribut bes Denkens erklären; und sofern sie als Modi ber Ausdehnung er= scheinen, muß auch bie gesammte Ordnung ber Dinge burch bas Attribut ber Ausdehnung erklärt werden. Ebenso benke ich, was bie anderen Attribute betrifft. Daher ift Gott, fofern er aus zahllofen Attributen besteht, in Wahrheit die Ursache der Dinge, wie sie in fich find (rerum, ut in se sunt). 3ch tann bie Sache für jest nicht deutlicher erklären." 1 Damit läßt er die Sache dunkel, und ich febe nicht, daß er fie an einer anderen Stelle deutlicher erklart hat. Er beantwortet bie Frage fo, daß wir vor eine zweite gestellt werden: was bedeuten "die Dinge, wie fie in sich find (res, ut in so sunt)"?

Wie Spinoza bazu kommt, zahllofe Attribute zu seken, läßt fich leicht erklären. Die Wefensfülle Gottes will unbegrenzt fein, wie Gott felbst; das schrankenlosc Wefen fordert zahllose Attribute, in der Betrachtung Gottes foll unfer Gesichtskreis nicht auf eine bestimmte Wirkungssphäre eingeschränkt, sondern ins Unendliche erweitert werden. Dies geschieht burch die zahllose Fulle der Attribute. Je mehr Realität ein Wesen hat, um so mehr Attribute: baber gehören zum Inbegriff aller Realitäten offenbar unendlich viele. Das Attribut brückt ewige und unendliche Wesenheit aus, jedes in feiner Art, diese Art ift beftimmt, es find daher auch andere möglich. Das Attribut schließt bie Determination nicht aus, während sie bem Befen Gottes wider-Bare Gott nur im Besitz einer bestimmten Babl von Attriftreitet. buten, fo ware ber Umfang feiner Macht beschrankt, er ware bann nicht die unendliche Macht, also nicht das unendliche Wefen. Da nun bie Attribute der Art nach bestimmt find, fo muffen fie der Babl nach unbestimmt ober unbegrenzt sein, wenn fie bas Befen Gottes wirklich ausfullen follen, wie es die Gleichung «Deus sive omnia Dei attributa» fordert. Es wird sich zeigen, daß Spinoza in ber Folge immer nur zwei Attribute hervorhebt, unter denen wir das

Digitized by Google

The

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ep. LXV-LXVI. (Jul. 1675.) Eth. II. Prop. II. Schol.

Wefen Gottes erkennen. Wider den Einwurf, daß er durch die Zahl und Art diefer Attribute das Wefen Gottes beschränkt und deffen Unendlichkeit verneint habe, schützt ihn von vornherein die Bestimmung der infinita attributa; er kann erwiedern, daß jene zwei bestimmten Attribute eben nur zwei aus der zahllosen Fülle der göttlichen Eigen= schaften find.

Wir haben erklärt, wie Spinoza zu dem Lehrbegriff oder ber nothwendigen Annahme der zahllosen Attribute geführt wird; damit ist noch nicht erklärt, was sie bedeuten. Jedes Attribut ist ewig, jedes in seiner Art unendlich und höchst vollkommen, jedes nur durch sich selbst erkennbar. Zahllose Attribute sind demnach zahllose ursprüng= liche, unendliche, ewige Wesenheiten. Es wird gefragt, was sie bebeuten? In dieser Frage liegt das Problem. Es wird uns durch die sormalistische Aufsassung nicht gelöst, nach welcher die Attribute bloß die Prädicate sind, welche der Verstand dem Wesen Gottes zuschreidt: der unendliche Verstand ertheilt ihm zahllose Prädicate, der endliche (menschliche) nur die beiden des Denkens und der Ausdehnung.<sup>1</sup> Erkannte oder adäquate Prädicate sind in der Lehre Spinozas die wirklichen Eigenschaften des erkannten Objects: daher wird durch jene Er= tlärung die Frage nicht gelöst, sondern auf denselben Punkt zurückgeführt.

### 2. Die Attribute als Substangen.

Bir befinden uns auf einer Stelle der Lehre Spinozas, wo unsere ganze bisherige Auffaffung Geschr läuft Schiffbruch zu leiden. Wir haben uns gegen jene Ansicht geschützt, nach welcher die Attribute für bloße Erkenntnißformen, für Prädicate des Berstandes erklärt und damit in Modi verwandelt werden, denn der Verstand, der unendliche wie der endliche, gilt in der Lehre Spinozas als Modus; es ist kein Grund mehr, das Attribut als einen besonderen Begriff vom Modus zu unterscheiden. Jetzt droht uns die entgegengesete Geschr von seiten einer Auffaffung, die zwar keineswegs die Realität der Attribute angreist, vielmehr bestätigt, aber keinen Grund findet, die Attribute von ber Substanz zu unterscheiden.

Spinoza erklärt: "Ich verstehe unter Substanz dasjenige, was in fich ist und durch sich begriffen wird"; er sagt vom Attribut: "Jedes

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Joh. Eb. Erdmann: Grundriß. Bd. II. (2. Aufl.) S. 60.

nuß burch sich begriffen werden". Jedes bruckt ewige und unendliche Wesenheit aus, gleich der Substanz. Wie unterscheidet sich noch das Attribut von der Substanz? Es ist, wie diese, unendlich; es ist, wie diese, ursprünglich und durch sich selbst einleuchtend.- Wenn es sich aber von der Substanz nicht unterscheidet, so sind verschiedene Attribute verschiedene Substanzen, zahllose Attribute zahllose Substanzen. Die Substanz ist untheilbar, sie ist das Grundwesen der Dinge; zahllose Substanzen sind demnach eine zahllose Bielheit untheilbarer Grundwesen. Worin unterscheiden sich diese Substanzen noch von den Atomen, von der Position einsacher Urwesen? Die zahllosen Attribute, richtig verstanden, sind zahllose Substanzen, sie ftreiten nicht mit dem Begriff der Substanz, im Gegentheil sie machen ihn aus, aber sie widerlegen und vernichten den Begriff der einen und einzigen Substanze.

Wenn Spinoza Gott als "bas unendliche Befen" erklärt und binzu= fügt: "bas ift die Substanz, welche aus zahllosen Attributen besteht", so ift ber wahre Sinn bieses Sates, daß Gott den Inbegriff zahllofer Subftanzen bilbet, welche die einfachen Elemente aller Dinge ausmachen. Diefer Gottesbegriff widerstreitet nicht dem Pantheismus, wohl aber bem Monismus, wofür man die Lehre Spinozas gewöhnlich hält. Die monistische Auffassung diefer Lehre ift ein Migverständniß von Grund aus, ein verhängnißvolles und folgenschweres, weil es bie Philosophie, welche fich unter ben Einfluß Spinozas gestellt, in die Irre geführt und auf jene Wildbahn geleitet, wo sich Schelling und Begel mit ihrem Gefolge befinden, beren grundfaliche Richtung gerbart erleuchtet hat. Um so wichtiger erscheint es, jenes Dligverständniß, das in der neueren Philosophie die Macht eines πρωτον φεδδος ausübt, gründlich zu beseitigen und an die Stelle der monistischen Auf= faffung ber Lehre Spinozas bie atomistische ober individualistische treten zu laffen, welche burch bie richtige Auslegung des Spftems das wahre Verständniß desselben eröffnet. Spinoza mar ein Pantheift, aber nicht als Monist, sondern als Individualist. Dies ift der Gefichtspunkt, unter welchem Rarl Thomas feine Anficht von der Lehre Spinozas in mehreren Schriften icharifinnig, aber erfolglos auszuführen versucht hat.1 Seine Tendenz ftorte ihm die unbefangene Burbigung ber Sache.



T

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> R. Thomas: Spinoza als Metaphyfiler (1840). Spinozas Individualismus und Bantheismus (1848).

In jener einzigen Stelle ber Ethit, worin Spinoza ben Begriff ber zahllofen Attribute erlautert haben wollte und auf welche er Tichirn= hausen hinwies, wurde gesagt: "Gott ift, sofern er aus zahllosen Attributen besteht, in Bahrheit die Urfache ber Dinge, wie fie in fich find, und ich kann für jett die Sache nicht beutlicher erklären". Diese Borte scheinen die individualistische Auffassung zu begünftigen. 2Bas in sich ift und durch sich begriffen wird, nennt Spinoza Substanz. Wenn es nach ihm Dinge giebt, welche in sich sind, barum auch ihre Urfache nicht außer fich haben tonnen und burch fich begriffen fein wollen, fo erscheinen diese Dinge als Urwefen ober Substangen. Und wenn Gott, sofern er aus zahllosen Attributen besteht, in Wahrheit bie Urfache biefer Dinge fein foll, fo tann er es nur fein, fofern er felbft in jenen Urwesen besteht ober beren Inbegriff ausmacht. Spinoza gab diefe Erläuterung nicht, sondern foloß fein Scholion mit ber Bemertung, daß er den Begriff ber zahllosen Attribute für jett nicht deutlicher darthun tonne.

Wir mußten finden, daß er damit die Sache dunkel gelaffen. Rach Thomas hat er fie gefliffentlich dunkel gelaffen und ben eigentlichen Rern feiner Lehre absichtlich verhullt. Er habe, um seine Lehre den Borurtheilen der Belt so viel als möglich anzupaffen, feinem Gottesbegriff ben Schein ber Einheit verliehen, ber von den herkömmlichen Vorstellungen weniger grell und fcbroff absteche als die collectivische Fassung, nach welcher Gott den Inbegriff zahl= lofer Substanzen bildet. In Wahrheit lehre Spinoza nicht eine Substang, sonbern viele; in Wahrheit lehre er das Gegentheil von bem, mas er zu lehren icheine. Um dem großen Publicum zu gefallen, habe er bie Einheit Gottes zum Aushängeschilde genommen; um den wahren Sinn feiner Lehre zu verhüllen, habe er bie mathematische Methode als Deckmantel gebraucht. Er gab absichtlich ein zweideutiges Suftem, beffen eroterische Seite ben Monismus zur Schau trug, während der esoterische Rern den Individualismus enthielt und tieferen Rennern, welche hinter den Vorhang zu bliden wußten, auch nicht ver= borgen bleiben konnte. Die eigentliche Lehre von den unerschaffenen einfachen Urwefen, ben Elementen ber Ausbehnung und des Dentens, war schon in dem Tractat über die Verbefferung des Verstandes aus= gesprochen und wurde bann in ber Ethit verftedt.1

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Thomas: Spinozas Individ. und Panth. S. 9—17.

Indessen ift die Anwendung der mathematischen Methode nicht nach dem Geschmack des großen haufens, noch bient fie unferem Philojophen dazu, feine Lehre zweideutig zu machen. Wenn er in diefer Form die cartesianischen Principien bargestellt hat, während er von ihrer Unhaltbarkeit überzeugt war, fo folgt baraus keineswegs, daß er die mathematische Demonstration für unsicher gehalten und als Trugmittel gebraucht hat. Dieser grundlose Einwand ift schon früher widerlegt worden. 1 Bas aber die "Substanzen" betrifft, fo muß nach der Richtichnur der mathematischen Methode offenbar die Möglichkeit berfelben fo lange gelten, bis bie Einheit und Einzigkeit ber Substanz bewiefen ift. Dies geschieht im 14. Lehrfatz bes erften Buchs ber Ethik. Benn daher in vorhergehenden Lehrfähen von "Substangen" geredet wird?, fo beweift die Reihenfolge ber Sate nicht für, fonbern gegen Thomas: es find bie Stationen, welche zu dem Sate führen, daß es nicht viele, sondern nur eine Substanz giebt. Und wenn in dem Beweise bes 15. Lehrfates noch einmal das Wort "Substanzen" wiederkehrt, wie Thomas nachdrücklich geltend macht, so zeigt eine einfache Prüfung der Stelle, daß fie feine Anficht nicht ftüht, fondern miderlegt. Der Beweis beginnt mit dem Sat: "Außer Gott tann keine Substanz fein ober gebacht werden". Aus ber Einheit Bottes folgt die Einheit der Substanz; teine Substanz außer Bott, teine Modi ohne Substang: baher ift alles in Gott, nichts außer ihm, benn "alles ift entweder in fich ober in anderem", wie der erste Grundsatz behauptet. Mit ausdrücklicher Beziehung auf biefen Grundfatz (ber die Bielheit der Substanzen noch nicht ausschließt) sagt Spinoza: "Run aber giebt es nichts außer Substanzen und Modi. Alfo tann ohne Gott nichts fein noch gebacht werden". 3

Die Einheit der Substanz steht fest, eben so die unendliche Vielheit der Attribute. Die Frage heißt: wie ist beides zu vereinigen? Wenn man mit Thomas antwortet: "Es giebt in der Lehre Spinozas nicht eine Substanz, sondern viele, die zahllosen Attribute sind zahllose Substanzen", so wird damit die Frage nicht gelöst, sondern verneint, und das Problem erhebt sich von neuem. Die Lehre Spinozas steht und fällt mit dem Begriff der einen Substanz, der keine Scheingeltung hat, sondern das ganze System trägt. Der Begriff der zahl-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> S. ob. Buch II. Cap. XI. S. 294 flyd. — <sup>2</sup> Eth. I. Prop. II., IV-VIII., Prop. X. — <sup>3</sup> Thomas: Spinozas Individ. und Panth. S. 20–22.

### Die gahllofen Attribute.

losen Attribute geht dem Satze von der Einheit der Substanz voraus. Es wird gezeigt, unter welchen Bedingungen allein Substanzen ver= schieden sein können; dann wird bewiesen, daß von diesen Bedingungen keine stattfindet; die Einheit der Substanz erhellt aus der Unmöglichkeit des Gegentheils, d. h. aus der Unmöglichkeit verschiedener Substanzen. Die Möglichkeit der letzteren wird eingeführt, um sie zu widerlegen und daraus den Satz, daß es nur eine Substanz giebt, zu begründen. Zahllose Attribute sind daher nicht zahllose Substanzen.

## 3. Die Attribute als Kräfte.

Jum Begriff ber Ursache gehört nothwendig der Begriff ber Birksamkeit und der Wirkung. Ist Gott die Ursache aller Dinge, so find diese die Wirkungen Gottes, so ist Gott nicht bloß ihre in= wohnende, sondern zugleich ihre wirksame und erzeugende Ursache. Wirksame Ursache ist Arast. Gott ist die alleinige Ursache, daher ist auch er allein die alle Erscheinungen hervordringende, in jeder auf be= stimmte Art thätige Arast; es giebt zahllose Erscheinungen, daher giebt es zahllose. Aräste, in denen die Wesenssfülle Gottes besteht: «Substantia constat infinitis attributis». Die Attribute Gottes sind sein Araste. Was könnten sie anders sein? Der Zusammenhang ist der einsachste: das Attribut verhält sich zu Gott oder der Substanz wie die Arast zur Ursache, wie die Urkrast zum Urwesen.

Darum will jedes Attribut durch fich begriffen werden, benn es ift Ur= traft; barum brudt jedes Attribut ewige und unendliche Wefenheit aus, benn es ift Ausbruck des göttlichen Wefens; aber weil jedes in zahllofer Fulle Erscheinungen bestimmter Art hervorbringt, fo ift es auch nur "in feiner Art (in suo genere) unendlich und höchft vollkommen". Die einzelnen Dinge sind vorübergebend und hinfällig: mas aber in ben Dingen wirkt und im Bechfel ber Erscheinungen fortwirkt, ift ewig und göttlichen Ursprungs. Diese in den Dingen wirksamen Rräfte find bie Dinge, nicht wie fie tommen und gehen, fondern "wie fie in fich find". Träger biefer Rräfte find nicht bie Dinge felbft, fondern Gott, denn er allein ift das fraftvolle Urwefen. Jest erleuchtet fich jener Satz ber Ethik, ber uns bie attributa infinita erklären follte und dunkel gelaffen hatte: "Gott, sofern er in zahllosen Attri= buten befteht, ift in Wahrheit die Ursache der Dinge, wie sie in fich find". Das heißt: Gott als Inbegriff ber Urkräfte ift die Ursache ber Dinge, fofern fie mirkfamer natur find.

Auf dem Standpunkte Platos erscheinen die Ideen oder Urbilder (Endzwede) der Dinge als das wahrhaft Wirkliche; hier entfaltet fich die eine 3bee, welche die hochfte und volltommenfte ift (bie bes Buten), in einer unendlichen Bielheit von 3been. Auf bem entgegengesetten Standpunkte Spinozas, der alle 3wede verneint, gilt die wirkende Urfache als das mahrhaft Seiende: hier enthält die eine Substanz eine unendliche Bielheit von Attributen. Bei Plato besteht bie 3dee des Guten, die das Wefen der Gottheit am vollkommensten ausbrudt, in einer Welt von Ideen; bei Spinoza besteht die Sub= ftanz, bie gleich Gott ift, in einer Welt von Kräften. Wie in ber Mathematik jene zahllosen ewigen Wahrheiten, welche in bem Besen bes Raumes enthalten find, mit dem Begriffe bes einen Raumes nicht streiten, ebensowenig streiten in der Lehre Spinozas die zahl= lofen Attribute mit bem Begriffe ber einen Substang, vielmehr erfüllen fie bieselbe mit dem unendlichen Reichthum der Rrafte, woraus bie zahllosen Dinge immer mit berfelben Nothwendigkeit von Ewigkeit zu Emigkeit folgen. Die Attribute seten die Substanz in Rraft, die fonft nur ein ftarres und unvermögendes Befen, eine unfruchtbare und leblose Einheit wäre, "bie Racht des Absoluten, in der alle Unterfciede ersterben".

Die Attribute in der Lehre Spinozas find demnach nicht Subftangen ober Atome, sondern Rräfte ober Potengen. nur burch bieje Auffaffung können wir dem Dilemma entgehen, welches von entgegengesetzten Seiten das Berständniß jener Lehre bedroht. Die Attribute find weber formalistisch (mobalistisch) noch atomistisch (individualistisch) zu er= flaren. In dem ersten Fall wird die Realität der Attribute, in dem andern bie Einheit der Substanz verneint, in beiden sehen wir uns vor die Alternative gestellt: entweder du bejahft bie eine Substanz und verneinft alle in ihr enthaltenen Attribute, ober bu bejahft bie Birtlichkeit der Attribute und verneinft die eine Substanz, um zahlloje gelten zu laffen. Der erfte Weg führt zur formalistischen, ber andere zur individualistischen Ansicht, auf beiden geht der charakteristische Begriff ber Attribute verloren. Entweder gelten fie für Erkenntniß: formen und verlieren ihre Realität, oder fie gelten für Realitäten und hören auf Attribute ju fein. Das Dilemma ift falfch. Beibe Anfichten widerstreiten dem Sinn und ben Worten Spinozas, beffen Lehre auf bem Sate ruht: die Substanz und ihre Attribute. Beide Begriffe hängen fo genau zusammen, wie die ber Ursache und ber Rraft.

Wir lehren nur, was Spinoza selbst gelehrt hat. Schon in dem furzen Tractat hat er ausdrücklich erklärt, daß Ausdehnung und Denken, wie bie Attribute überhaupt, wirtfame Bermögen ober Rrafte find: wir weisen hier auf jene Stelle zurud, bie wir ichon im Borblid auf die gegenwärtige Frage als so bemerkenswerth bezeichnet hatten.<sup>1</sup> Daß Spinoza diefe feine Lehre geändert und, wie Trendelenburg meint, in ber Ethik nicht mehr aufrecht gehalten, vielmehr bier unter den Attri= buten die verschiedenen Arten der Definition verstanden habe, ift eine unbegründete und in der Hauptsache ichon widerlegte Anficht." Es giebt teine Stelle, worin sich Spinoza in biesem Puntte berichtigt hat. Ueberall finden wir die Bestätigung der früheren Lehre. Er hatte fonft das Attribut des Denkens nicht, wie in der Ethik zu lesen steht, als «infinita cogitandi potentia» erklären können. Unfere Auffaffung des spinoziftischen Begriffs der Attribute ift in der Lehre des Philosophen so einfach begründet und so unzweideutig ausgesprochen, baß fie auch die Beiftimmung anderer gefunden, welche neuerbings bas Thema eingehend behandelt haben.<sup>3</sup>

Die Attribute find Grundkräfte. Aus ihrem Begriffe folgt, daß fie von einander unabhängig find und keines aus dem andern abgeleitet werden kann. Aus der göttlichen Alleinheit folgt der durchgängige und einheitliche Zusammenhang aller Dinge, worin es keine von einander unabhängige Welten geben kann. Eine solche Auschauung ift in der atomistischen, nicht aber in der monistischen Sehre Spinozas möglich. Darum müssen wir der Ausicht entgegentreten, nach welcher die zahllosen Attribute zahllose Welten sein sollen und der Pantheismus Spinozas für "Polykosmismus" erklärt wird. Auf Tschirnhausens Frage, ob es so viele Welten als Attribute gebe, ant= wortet Spinoza mit der Hinweisung auf jenes bekannte und viel= erwähnte Scholion<sup>4</sup>, worin der fragliche Punkt unerörtert bleibt. Wohl aber schreibt Spinoza ausdrücklich, daß der menschliche Geist nur zwei Attribute Gottes zu erkennen vermöge, und daß aus diesen beiden

 <sup>&</sup>lt;sup>1</sup> S. oben Buch II. Cap. VIII. S. 235. Tract. brev. II. cap. 19. —
<sup>2</sup> Trendelenburg: Hit. Beitr. 111. S. 865--870. Bgl. oben S. 375-876. —
<sup>3</sup> Ich nenne besonders Theodor Camerer: Die Lehre Spinozas (1877). S. 3-12. Der Verf. hat ein von mir gebrauchtes mathematisches Beispiel richtig angeführt, aber in einem Sinn auf die inf. attr. bezogen, welchen es nicht haben sollte, und ber es mißverständlich macht; ich lasse soher fallen. — <sup>4</sup> Eth. II. Prop. VII. Fischer, Seld. b. Philof. II. 4. Aufl. R. A.

Attributen kein anderes erschlossen ober begriffen werden könne.<sup>1</sup> Vor allen weiteren Fragen ist daher zu untersuchen: worin bestehen jene beiden Attribute und wie verhalten sie sich zu den zahllosen?

Wir haben in den letzteren die Kraftfülle Gottes erkannt und fassen unser Gesammtrefultat in die Formel Spinozas: «Deus sive omnia Dei attributa».<sup>2</sup>

### Viertes Capitel.

### Die Attribute des Denkens und der Ansdehnung. Die wirkende Natur.

### I. Die beiden erkennbaren Attribute.

Das Attribut soll burch sich begriffen werden, keines läßt sich aus einem andern herleiten, daher ist jedes von jedem unabhängig und völlig verschieden. Was uns durch sich selbst einleuchtet, erkennen wir nicht durch Mittelglieder, sondern in der Weise unmittelbarer Gewißheit. Unmittelbar gewiß ist uns zunächst, wie schon Descartes gezeigt hatte, nur unser eigenes Sein und Wesen; daher vermögen wir von den Attributen Gottes oder den Urkrästen nur diejenigen beutlich zu unterscheiden und zu erkennen, welche in uns selbst wirken. Nun existiren wir nicht bloß, sondern wissen, daß wir existiren; wir sind nicht bloß Körper, sondern haben zugleich die Vorstellung oder Idee unseres förperlichen Daseins. Eben darin besteht der menschliche Geist. "Was das wirkliche Sein des menschlichen Geistes ausmacht, ist nichts anderes als die Idee eines einzelnen in Wirklichkeit exisftirenden Wesens." "Gegenstand der Idee, die den menschlichen Geist

<sup>1</sup> Epist. LXVI. Op. I. pg. 674. — <sup>2</sup> Gegen biefe meine Erklärung ber Attribute fagt Erbmann (Grundriß. Bd. II. S. 61 Anmerk): "Trotz der glänzenden, in vielen Punkten bewundernswerthen Reproduction des fpinozistischen Systems burch Runo Fischer, kann ich mich mit dessen Behauptung, daß die Attribute Aräfte seien, nicht befreunden, weil wir in dem allerersten Punkte differiren, indem ich leugne, daß die spinozistische Substanz wirkende Ursache sei, worauf Fischer eigentlich seine ganze Darstellung gründet". Ich erlaube mir, bem verehrten Manne zu erwiedern, daß ich damit nur erkläre, was Spinoza selbst gelehrt hat nicht etwa in beiläufigen Neußerungen, auf welche Erdmann selbst hinweist (S. 50), sondern als einen wichtigen Satz schlems. Der Satz heißt: "Gott ist die bewirkende Ursache nicht bloß des Daseins, sondern bes Wesens der Dinge (Deus non tantum est causa efficiens rerum existentiae, sed etiam essentiae)." Eth. I. Prop. XXV. 28gl. LXVI.

**386** 



ausmacht, ift ber Körper ober ein gewiffer, in Wirklickkeit existirender Modus der Ausdehnung und nichts anderes".<sup>1</sup> Die in uns wirkfamen Aräfte find demnach die Vermögen Ideen und Körper zu bilden: jenes ist die Araft des Denkens, dieses die Araft der Ausdehnung. Unter den zahllosen Attributen find diese beiden die einzigen, die aus der Natur des menschlichen Geistes einleuchten und uns daher unmittel= bar gewiß sind: daher redet Spinoza im Weiteren auch nur von diesen beiden allein erkennbaren Attributen.

Denken und Ausdehnung find die uns einleuchtenden Attribute Gottes. Der zweite Theil der Ethik beginnt seine Lehrstäte mit dieser Feststellung: "Das Denken ist ein Attribut Gottes oder Gott ist ein denkendes Wesen". "Die Ausdehnung ist ein Attribut Gottes oder Gott ist ein ausgedehntes Wesen."<sup>s</sup> Als Attribute sind Denken und Ausdehnung von einander völlig verschiedene und unabhängige Grundkräfte, als Attribute Gottes sind beide in einem und demselben Wesen verschieden, in Rücksicht auf ihr gegenseitiges Verhältniß sind sie völlig verschieden, in Rücksich auf Gott sind sie völlig identisch: wie verhält es sich mit diesen Gegensatz und mit dieser Identisch:

Bir muffen hier noch einmal auf die formaliftische Unficht zuruct= tommen, welche in ber Lehre von den beiden beftimmten Attributen eine ihrer Stützen sucht. Sind nämlich diese beiden Attribute in Gott identisch, fo find fie in ihm nicht verschieden, also fallt ihr Unterschied bloß in den (menschlichen) Berftand, und ba ohne reale Berschiedenheit bie Attribute keine reale Geltung haben können, so fällt mit ihrem Unterschiede auch ihre Geltung überhaupt bloß in den menschlichen Berftand. Diefer ift es, der Gott die beiden Attribute zuschreibt und zwar kraft jeiner Natur, die ihn nöthigt, unter diesen beiden Formen bas Befen ber Dinge zu betrachten. Denten und Ausdehnung find gleichfam die verschiedenartig gefärbten Brillengläfer, burch welche unfer Berftand alle seine Objecte sehen muß: burch das Blaue erscheint alles blau, burch bas Gelbe gelb. Wird Gott unter dem Attribute des Denkens betrachtet, so erscheint er als denkendes Besen, wie unter dem ber Ausdehnung als ausgebehntes. Daffelbe gilt von den Dingen: unter dem Attribute des Denkens betrachtet, erscheinen fie uns als Geister (Seelen), unter bem der Ausdehnung als Körper. Nun ift biefe Betrachtungsweise keineswegs willfürlich, fondern in unferer Natur

<sup>1</sup> Eth. II. Prop. XI. XIII. - <sup>2</sup> Eth. II. Prop. I-II.

25\*

begründet; es hängt nicht von uns ab, ob wir durch jene Glafer sehen wollen ober nicht, ober ob wir lieber burch bas eine sehen als burch bas andere. Wir muffen durch beide feben: daher muß uns Gott zugleich als denkendes und ausgedehntes Wesen und alle Dinge muffen uns zugleich als Geifter und Rörper erscheinen. Bieben wir biefe unfere Betrachtungsmeife von ber Natur ber Dinge ab, feben mir bie lettere, bildlich zu reden, ohne Brille, so ift fie in Bahrheit keines von beiden. 3ch weife bier auf meine früheren Einwurfe zurud. Bir unterscheiden nach Spinozas Lehre Gott von feinen Attributen, also können wir von den letzteren abstrahiren, was wir nicht vermöchten, wenn unfer Berftand ganglich an dieselben gebunden und, bildlich gu reben, bie Brillenglafer feine Augen maren. Someit aber ber Berftand genöthigt ift, gerade bieje Attribute zu unterscheiden und alles unter benselben zu betrachten, find bie letzteren in feiner Natur begründet und, wie biefe, eine nothwendige Folge emig wirkender Rrafte, die an fich unterschieden sein muffen, weil sonft ihr Unterschied nicht aus einer ibrer Wirfungen einleuchten tonnte. Gine folche Wirfung ift bie menfcliche Natur und deren Verstand. 1

Spinoza hat in den Anfängen seiner Ethik ausdrücklich gelehrt, daß die verschiedenen Attribute keineswegs verschiedene Substanzen sind, wohl aber in einer und derselben Substanz reale Geltung haben; er hat damit die Möglichkeit einer atomistischen wie formalistischen Auffassung seiner Lehre von den Attributen ausgeschlossen. Der bewiesene Behrsch sagt: "Jedes Attribut einer und derselben Substanz muß durch sich begriffen werden". Das dazu gehörige Scholion giebt folgende Erklärung: "Hieraus erhellt, daß aus der Erkenntniß der realen Verschiedenheit zweier Attribute, deren jedes ohne Hülfe des anderen begriffen wird, wir keineswegs schließen dürfen, daß sie selbst zwei Werschung, noder zwei verschiedene Substanzen ausmachen, denn es gehört zur Natur der Substanz, daß jedes ihrer Attribute durch sich erkannt wird, weil alle ihre Attribute steht zugleich in ihr sind und keines von einem anderen erzeugt werben fann, sondern jedes die Realität oder das Wessen ver Substanz ausdrückt.<sup>3</sup>

Diese Stelle war es, die Simon de Bries, den uns bekannten Freund und Schüler Spinozas, bedenklich gemacht und zu der brieflichen Frage veranlaßt hatte, ob aus zwei verschiedenen Attributen



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> S. oben S, 371-374. - <sup>2</sup> Eth. I. Prop. X. Schol.

nicht auf zwei verschiedene Substanzen zu schließen sei? Aus der jüngst aufgefundenen Ergänzung des Briefes geht hervor, daß Bries nicht bloß für sich geschrieden, sondern im Namen des Spinozacollegiums in Amsterdam dem Philosophen Bedenken vorgetragen und um Aus= funst gebeten hatte.<sup>1</sup>

Auf die Antwort, welche Spinoza ertheilt, ift neuerdings und insbesondere mir und meiner Auffaffung der Attribute gegenüber ein sehr großes Gewicht gelegt worden. Hier soll mit klaren Worten gesagt sein, daß die Attribute nicht verschiedene Aräfte, sondern bloß verschiedene Definitionsarten eines und dessellen Wesens seien<sup>2</sup>, daß sie "nicht Wesensunterschiede in die Substanz bringen", sondern nur "Auffaffungsweisen des betrachtenden Verstandes angeben".<sup>3</sup>

Um Spinozas Antwort richtig zu verstehen, muß man sich wohl bie Frage vergegenwärtigen. Es wird keineswegs die Realität der Attribute bezweifelt, Spinoza hatte daher nicht nöthig diese in Schutz zu nehmen ober gegen irgend welche Bedenken zu sichern. Sondern ber Unterschied zwischen Substanz und Attribut ift es, was den Spinoza= freunden in Amfterbam und ihrem Sprecher Bries Ropfzerbrechen ge= macht hat. Wie kann eine Substanz mehrere Attribute haben? Sind nicht verschiedene Attribute verschiedene Substangen? In biefer Richtung liegt die Frage. In dieser Richtung geht die Antwort. Spinoza hatte seinen Schülern in Amfterdam deutlich zu machen, wie ein und baffelbe Wefen verschiedene Eigenschaften haben tonne. Diefe Schuler ftanden in den Anfängen der (erft in der Ausarbeitung begriffenen) Ethik. Der Meifter durfte ja nicht zu viel voraussjezen. Um fie den Unterschied zwischen Substanz und Attribut merten zu laffen, wies er fie an den Unterschied zwischen Subject und Prädicat und gab ihnen Beispiele, worin bieselbe Sache mit zwei verschiedenen Namen zu be= zeichnen war.

Hören wir jetzt, was Spinoza wörtlich erwiebert. "Unter Sub= ftanz verstehe ich, was in sich ist und burch sich begriffen wird, d. h. ein Wesen, deffen Begriff nicht ben eines anderen in sich schließt. Dasselen, detstehe ich unter Attribut, nur daß wir diese Bestimmung im Hinblict auf den Verstand, der eine gewisse Beschaffenheit solcher Art der Substanz zuschreibt, Attribut nennen (nisi quod attributum

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ep. XXVI. (24. Febr. 1663). Bgl. oben Buch II. Cap. IV. S. 133—137. — <sup>2</sup> Trendelenburg: Hift. Beitr. III. S. 368—370. — <sup>3</sup> Erdmann: Grundriß. (3. Aufl.) Bd. II. S. 58.

dicatur respectu intellectus, substantiae certam talem naturam tribuentis). Diese Definition, sage ich, erklärt beutlich genug, was ich unter Substanz und Attribut verstanden wiffen will. Doch bu willst, so wenig es nöthig wäre, ein Beispiel haben, wie eine und dieselbe Sache mit zwei Namen bezeichnet werden könne. Um nicht sparsam zu scheinen, will ich dir zwei geben. Unter Israel versteht man ben britten Patriarchen, ebenso unter Jacob, welcher Name ihm beigelegt wurde, weil er die Ferse des Bruders ergriffen hatte. Ein zweites Beispiel: unter "eben" ist zu verstehen, was alle Lichtstrahlen unverändert zurückwirst; ganz dasselbe versteht man unter "weiß", nur daß diese Bezeichnung rückstlich des Menschen gilt, der etwas Ebenes betrachtet u. s. w."

Ich tann auch jest in diefer Stelle teinerlei neue und erleuchtende Aufschluffe finden. Die Realität ber Attribute war nicht in Frage gestellt und wird von der Antwort nicht berührt. Gefragt war: wie tann eine Substanz mehrere Attribute haben? Spinoza antwortet, indem er feine Definition jener beiden Begriffe wiederholt, und halt biefe Erklärung für genügend; boch fügt er zum Ueberfluß etwas bin= zu, wonach der andere gar nicht gefragt hatte. "Du willst ein Beifpiel haben, wie eine Sache mit zwei Namen bezeichnet werben tonne. Sier haft bu zwei." Benn dieje Beispiele mehr bedeuten wollten, als wofür fie Spinoza ausdrücklich braucht, nämlich für die zweifache Bezeichnungsart einer und berselben Sache, fo wären fie elend. Daß ein 3willingsbruder bem andern auf ber Ferse gefolgt und barum Jacob genannt ift, diefer Vorgang ift boch kein Attribut, welches ewige und unendliche Wesenheit ausbrückt! Die beiden Attribute Denken und Ausdehnung verhalten fich zu der einen Substanz boch nicht, wie die beiden Namen Israel und Jacob zum dritten jüdischen Erzwater. Und wenn das Attribut nur die Beziehung der Sache zu unferer Auffaffung bezeichnen soll, so kann in dem zweiten Fall, welchen Spinoza anführt, nicht "eben", sondern nur "weiß" als Beispiel eines Attributs gelten." Es find nicht Beispiele für Attribute, die Spinoza giebt, sondern er fagt es felbft - nur Beispiele für die Möglichkeit, eine Mehrheit



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ep. XXVII. (Op. I. pg. 525—526.) — <sup>3</sup> Man bemerfe ben Parallelismus ber beiden Säge: «Idem per attributum intelligo, nisi quod attributum dicatur respectu intellectus substantiae certam talem naturam tribuentis». «Idem per album intelligo, nisi quod album dicatur respectu hominis planum intuentis etc.»

von Prädicaten oder Namen einem und demselben Subjecte beizulegen. Die eigentliche Frage, welche Bries gestellt hatte, ob aus verschiedenen Attributen nicht auf verschiedene Substanzen zu schließen sei, läßt er unerörtert, wie er später Tschirnhausens Frage, ob es so viele Welten als Attribute gebe, auch nicht beantwortet hat. Man wird deshalb dem 27. Brief trotz des Spinozacollegiums, an welches er gerichtet sein soll, keineswegs eine so entscheidende Bedeutung, wie Erdmann will, zuschreiben dürfen.

Auch die Definition des Attributs, welche Spinoza hier wiederholt und mit der Wendung «ni fallor» aus dem Kopfe citirt, bestätigt bie formalistische Ansicht so wenig, daß sie berselben vielmehr wider= ftreitet. Offenbar will der Philosoph seine Schuler auf die Bedeutung bes Bortes Attribut hinweisen, barum erklärt er es im Hinblid auf ben «intellectus tribuens». Die Bestimmung heißt Attribut, weil fie (vom Berftande) der Substanz tribuirt wird. Er nennt bieje Bestimmung nicht Prabicat, fondern Ratur (cortam talom naturam); ber Berftand macht aus ber Natur ber Substanz beren Pradicat, aber er macht nicht ihre Ratur. "Ich verftehe unter Sub= ftang", fagt Spinoza, "was in sich ift und burch fich begriffen wird; baffelbe verstehe ich unter Attribut, nur daß bieje Bestimmung im Sinblid auf den Verstand, der eine gemiffe Beschaffenheit solcher Urt ber Substanz beilegt, Attribut genannt wird." Offenbar ift bie Be= schaffenheit, welche Spinoza als «certam talem naturam» bezeichnet, von ber Art ber Substanz, b. h. fie ift eine folche, welche burch fich ift und burch fich begriffen wird, baber nicht burch ben Berftand ge= macht und aus demfelben abgeleitet sein tann. Wenn bas Attribut fein Bestehen bloß in und durch den Verstand hatte, so könnte es nicht burch fich fein und begriffen werden: es ware tein Attribut mehr. Aus dem «intellectus tribuens» folgt demnach kein Beweis für die formalistische Ansicht, aber aus dem, was der Berftand "tribuirt", nömlich «certam talem naturam», folgt der Beweis ihres Gegen= theils.

Als Attribute sind Denken und Ausdehnung ewige und unend= liche Bermögen ober Urkräfte, die von einander vollkommen unab= hängig sind und von sich aus nichts mit einander gemein haben: weder kann das Denken aus der Ausdehnung noch diese aus jenem begriffen werden; sie kreuzen sich nie und wirken nie auf einander ein. Was kraft des Denkens geschieht, ist nur denkender Ratur; was kraft der Ausbehnung stattfindet, nur ausgedehnter.<sup>1</sup> Jener Dualismus zwischen Denken und Ausdehnung, welchen Descartes erklärt hatte, gilt auch in der Lehre Spinozas. Während aber bei jenem Denken und Ausbehnung die Attribute entgegengesetter Substanzen ausmachen, find fie bei diesem die entgegengesetten Attribute derselben einen Substanz: daher ist bei Descartes die Ausdehnung kraftlos, denn sie ist das Attribut der dem Geiste entgegengesetten Substanz, dagegen bei Spinoza Urkrast, denn sie ist das Attribut Gottes. Hier sind die beiden Attribute in Rücksicht auf einander grundverschieden und ohne jede Gemeinschaft, aber in Rücksicht auf die Substanz ober Gott sind sie identisch.

Durch den Begriff dieser Identität unterscheidet sich Spinoza von Descartes und deffen Schule, die ben substantiellen Gegensatz zwischen Denken und Ausdehnung nicht zu überwinden vermochten: baber bie Unmöglichkeit, die Bereinigung von Seele und Rörper im Menschen, die Bereinigung der Ideen und Dinge in der Erkenntniß rational zu Spinoza begreift die Substanz als bie innere Urfache aller erflåren. Dinge, Denken und Ausdehnung als beren ewig zusammengehörige und zusammenwirkende Grundtrafte; fie find als Attribute in ihrer Wirkungsweise von einander völlig unabhängig, aber als Attribute berfelben einen Substanz wirken fie vereinigt: die Ausdehnung nie ohne das Denken, dieses nie ohne jene. Es giebt barum teine Aus= dehnung, die abgesondert von der denkenden Ratur eine Körperwelt für sich ausmacht, und es giebt ebenso wenig ein Denken, welches ab= gesondert von der materiellen Natur eine 3deenwelt ober ein Seelen= reich für sich bildet. 280 Ausdehnung ist, da ift auch Denken und umgekehrt; wo Seele ift, da ift auch Körper; wo Geist ift, da ist auch Materie. Die beiden Attribute fteben in keiner Art ber Gemein= schaft ober bes Wechselverkehrs, aber sie wirken in jeder Erscheinung zusammen, nicht burch Zusall, sondern nach ewiger und göttlicher Nothwendigkeit. Jedes Ding ift eine Wirfung zugleich bes Denkens und ber Ausdehnung, alfo zugleich bentendes und ausgebehntes Dafein, zugleich Idee (Seele) und Körper.

Aus dem Wesen der einen Substanz folgt die Ordnung der Dinge, welche nicht anders sein kann als sie ist; sie folgt zugleich aus der un= endlichen Macht des Denkens und aus der unendlichen Macht der

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Eth. II. Prop. V-VI. - ' S. oben Buch II. Cap. I. S. 87-90.

Ausdehnung. Daher wirken die beiden Attribute genau in derselben Ordnung: diese Ordnung ift der Causalnezus. Nach derselben Causalordnung ersolgen die Modificationen des Denkens, nach derselben die der Ausdehnung. Die Modi des Denkens find die Ideen, die der Ausdehnung die Körper (oder Dinge im engeren Sinn): daher ist die Ordnung und der Zusammenhang der Ideen vollkommen derselbe als die Ordnung und der Zusammenhang der Dinge (Körper).<sup>1</sup> Eben darin besteht die Identität von Denken und Ausdehnung. Und wie beide Attribute in dem Wessen Gottes vereinigt, d. h. ewig identisch find, so hat die benkende Natur nie ohne die ausgedehnte gewirkt, so find von Ewigkeit her die Körper gedacht und die Ideen verkörpert worden.

Gott mit seinen Attributen ist die Natur in ihren ewigen Ber= mögen: die wirkende Natur (natura naturans). "Unter der wir= fenden Natur", sagt Spinoza, "ist dasjenige zu verstehen, was in sich ist und durch sich begriffen wird oder solche Attribute der Substanz, welche ewige und unendliche Wesenheit ausdrücken, d. h. Gott, sofern er als freie Ursache betrachtet wird.<sup>2</sup>

# II. Die zahllosen und bie erkannten Attribute.

Die beiden Attribute bes Denkens und ber Ausdehnung find in bem Wesen Gottes vereinigt und wirken daher in jeder Erscheinung zusammen. Dasselbe muß auch von den zahllosen Attributen gelten: fie find ebenfalls in der einen Substanz vereinigt und müssen daher in allen Dingen, also auch im Menschen zusammenwirken. Wenn nun der Mensch die in ihm wirksamen Vermögen zu erkennen und zu unterscheiden vermag, so muß er alle Attribute klar und beutlich einsehen können, und es ist kein Grund, warum er in seiner Erkennt= niß auf jene beiden eingeschränkt sein soll. Besteht die Substanz in zahllosen Attributen, so sind auch alle erkennbar, und es läßt sich nicht rechtsertigen, warum uns nur zwei davon einleuchten. Wenn aber im Menschen keine anderen Vermögen als Denken und Ausbehnung wirksam sind, so können auch in der Substanz keine anderen Rräste vereinigt sein, so sind biese beiden Attribute die einzigen, und jene zahllosen, von benen geredet wird, müssen unter jenen beiden be-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ordo et connexio idearum idem est ac ordo et connexio rerum. Eth. II. Prop. VII. — <sup>2</sup> Eth. I. Prop. XXIX. Schol.

griffen oder in ihnen enthalten sein. Dann werden sie nicht mehr jedes aus sich begriffen, dann sind sie nicht mehr im Sinne Spinozas Attribute, deren Erklärung heißt: «per se concipi debent».

So ergiebt sich solgendes Dilemma: entweder begreist die Fülle der zahllosen Attribute Denken und Ausdehnung in sich und diese sind Attribute unter anderen, oder Denken und Ausdehnung begreisen unter und in sich die zahllosen Attribute; im ersten Fall darf die Unterscheidung der Attribute nicht bei zweien stehen bleiben, im andern Fall sind denken und Ausdehnung in Wahrheit die einzigen, im menschlichen Dasein wirksamen Attribute, also sind sie einzigen, im menschlichen gabe es mehr, so müßten alle in allen Dingen, also auch im Menschen zusammenwirken. Entweder also sind die Attribute der Substanz nicht zahllos, oder die zahllosen Bermögen derselben sind nicht Attribute. Welche Seite wir auch ergreisen, so gerathen wir mit den Sähen Spinozas in einen Widerstreit, welchen wir hier seftzustellen und zu erklären haben.

Spinoza läßt in der Substanz zahllose und für die menschliche Erkenntniß nur zwei Attribute gelten. Die Substanz begreift nach ihm in jedem Sinne mehr in fich als ber Menich: fie ift die ewige Ursache aller Dinge, ber Mensch ift ein Ding unter Dingen, eine vorübergebende, einzelne Birtung. Der Abstand zwischen beiden ift in biefer Betrachtungsweife fo groß, daß der Philosoph unmöglich in ber Schranke bes menschlichen Wefens alle bie Vermögen vereinigt benten tann, welche in ber ichrantenlofen Substanz wirten. 36m ift ber Mensch nicht mehr Substanz, wie in der Lehre Descartes', sondern Mobus; in diefem Mobus wirken zwei Bermögen, nicht mehr, benn aus Denken und Ausbehnung erklart sich bas ganze menschliche Da= fein. Daß nun in einem einzelnen enblichen Befen zwei Bermögen wirken, ift für Spinoza icon Grund genug, um zu erklären, bag es in bem unendlichen, allumfaffenden Befen nicht bloß zwei Bermögen giebt, sondern zahllose. Daß bie Substanz mehr ift als der Modus: bieje Grundanschauung ist im Geiste Spinozas weit mächtiger als jenes Identitätsprincip, nach welchem alle Attribute nothwendig zusammen= wirken und barum in jedem Dinge vorhanden fein muffen. Wenn Spinoza Denken und Ausdehnung, diefe beiden uns erkennbaren Attribute, für die alleinigen Attribute Gottes erklart hatte, so ware ihm ber Mensch eine beschränkte Substanz gewesen, und er hatte mit

seinen Begriffen entweder zu Descartes zurückgehen oder bis zu Leibniz fortschreiten müssen.

Aber mußte Spinoza nicht folgenden Schluß ziehen: wenn bie Substanz aus zahllosen Attributen besteht, von denen der menschliche Verstand nur zwei erkennt, so erkennt der menschliche Berstand die Substanz nicht ganz, so hat er keine adäquate Vorstellung derselben und erreicht keine wahre Erkenntniß der Dinge? Ju einem Ergebniß dieser Art hätte er freilich kommen müssen, wenn er in erster Instanz den menschlichen Verstand untersucht und von diesem Gesichtsvunkt aus die Erkennbarkeit der Dinge sekteent hätte. Dann aber wäre er ein kritischer Philosoph in der Weise Kants und nicht das vollkommenste Beispiel eines dogmatischen gewesen; dann würde er von dem Wesen des Menschen einen ganz anderen Begriff gehabt und noch mehr darin entbedt haben, als nur eine beschränkte Eubstanz, geschweige denn bloß einen Modus.

So erklärt fich jener Biderstreit zwischen den zahllosen und ben beiden bestimmten Attributen aus dem Berhältniß zwischen Substanz und Modus, aus dem Begriffe des Modus, unter welchem Spinoza die menschliche Natur zu benten genöthigt war. Sätte er biefen Wider= spruch nicht auf sich genommen und das Wefen des Menschen nicht als Modus gedacht, so wäre er nicht Spinoza gewesen, sondern entweder Descartes ober Leibnig ober Rant. Sätte er diefen Widerspruch ein= gesehen, so murbe er nicht unter feinem Banne gestanden haben. Es ift einer jener inneren und tiefliegenden Widersprüche, bie bas Suftem ver= möge feiner Grundanschauung in sich trug, und die dem Philosophen felbft eben barum verborgen blieben, weil fein Nachdenken ohne Reft in biefes Shftem aufging. Es war ein icharffinniger und unwiderleglicher Einwurf, welchen Tichirnhaufen bem Philosophen im 67. Briefe entgegen= hielt, daß, die Einheit der Welt gesetzt, zahllose Attribute in jedem einzelnen Dinge, also auch in ber menschlichen natur mirkfam fein müffen: "1. das Denken, 2. die Ausdehnung, 3. ein mir unbekanntes Attribut Bottes und fo fort ins Endlose, denn es giebt zahllose Attribute". Es steht nicht zu hoffen, daß, wie Tschirnhausen am Schluffe feines Briefes bemerkt, biefe 3meifel burch fortgesettes nach= benten au lösen find.1

3ch faffe bas Ergebniß in folgendes Schema:

<sup>1</sup> Ep. LXVII. (London 12. Aug. 1675). Op. I. pg. 675-676.

Die unenblichen und endlichen Mobi.

III. Gesammtresultat.

Substantia = Deus = natura = omnia Dei attributa:

Natura naturans

| Cogitatio:                    | Extensio:                   |
|-------------------------------|-----------------------------|
| Deus = res cogitans.          | Deus = res extensa.         |
| Cogitatio infinita — infinita | Extensio infinita = quanti- |
| cogitandi potentia.           | tas infinita.               |

Fünftes Capitel.

Die unendlichen und endlichen Modi. Die bewirkte Katur.

I. Der Begriff bes Mobus.

1. Das endliche Befen.

Der erste Grundbegriff ber Lehre Spinozas ist der Begriff der Substanz als des ursprünglichen und unendlichen Wesens, der zweite ist der des Attributs (der Wesensdeschaffenheit der Substanz) als des ursprünglichen und unendlichen Vermögens; beide zusammen find die Substanz mit ihren Attributen: das ist Gott in seiner Araftfälle oder die wirkende Natur. Zu jenen beiden Grundbegriffen kommt als der britte der des Modus. Der Begriff des Ursprünglichen fordert den des Abgeleiteten, der Begriff der Ursache den der Wirkung, der Begriff des Unendlichen den bes Endlichen.

Spinoza erklärt die causa sui als dasjenige, deffen Wefen das Dasein in sich schließt, oder das schlechthin nothwendig eristirt; er erklärt die Substanz als dasjenige, was in sich ist und durch sich begriffen wird: aus beiden Erklärungen solgt, daß die Begriffe des Urwesens und der Substanz völlig übereinstimmen. Die Substanz ist Ursache ihrer selbst, also ursprünglich, unbedingt, nicht durch anderes begrenzt, darum nothwendig unendlich. Dem Begriffe des Unendlichen steht der des Bedingten gegenüber. Was durch ein anderes Wesen seiner Art begrenzt werden kann, nennt Spinoza endlich; was in anderem ist und durch anderes begriffen wird, nennt er Modus: aus

beiden Erklärungen folgt, daß die Begriffe des endlichen Wesens und des Modus völlig übereinstimmen.<sup>1</sup>

Außer ber Substanz ift nichts, also können bie Mobi nur in ihr fein und gebacht werden. Nun ift die Substanz bas Befen, welches allem anderen zu Grunde liegt; daher muß alles, was nicht Substanz ift, deren Beschaffenheit fein. Dieje Beschaffenheiten find entweder unendlich ober endlich, entweder Attribute ober Mobi; jede endliche ift ein beftimmter ober begrenzter Ausbruck der unendlichen, bie Mobi find daher die besonderen, endlichen Formen der Attribute und können ohne bie letteren weber fein noch gebacht werden. So läßt fich keine Figur ohne ben Raum vorftellen, benn fie ift nur in ihm möglich; wohl aber ift ber Raum ohne bieje ober jene Gestalt bentbar, ja er muß ohne alle Configuration und Einschränkung gedacht werden, wenn sein wahres Befen, b. h. seine Unenblichkeit, einleuchten foll. Wie sich bie einzelnen Figuren zum Raum verhalten, so verhalten fich die Mobi zu der Substanz und beren Attributen: fie find Beschaffenheiten, welche der Sub= ftanz nicht nothwendig zukommen. In diefer Rückficht nennt fie Spinoza Modificationen oder Accidenzen.\* Betrachten wir die Substanz als bas Substrat oder den Träger biefer Beschaffenheiten, so verhalten fich die Modi zur Substanz, wie die Eigenschaften zum Dinge, wie die πάθη zur odoia. In diefer Rudfict nennt fie Spinoza die Affectionen ber Substanz. Bas bie Attribute auf emige und unendliche Art find, das find die Mobi nur auf eine gewiffe und eingeschränkte: daber beiken fie «certi et determinati». Jeder ift in feinem Dasein von außen bestimmt; er ift volltommen unfrei und fteht durchgängig unter dem Zwange einer äußeren Nothwendigkeit: baher ift er nicht «res libera», fondern «res necessaria vel potius coacta». Ein Befen aber, beffen Dasein von äußeren Bedingungen abhängt, eriftirt nur bedingungsweise, nicht unter allen, sonbern nur unter gemiffen, ge= gebenen Umftanden, welche möglicherweise nicht ftattfinden, daher tann ein folches Wefen auch als "nicht eriftirend" gebacht werden: es ift nicht fclechterbings nothwendig, sondern zufällig. Aus diefem Grunde bezeichnet Spinoza die Modi als «contingentes»; sie find durch= gängig verursacht und heißen barum «causati». 8

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Eth. I. Def. II. Def. V. - <sup>9</sup> Ep. IV. - <sup>9</sup> Eth. I. Ax. VII. Prop. XXV. Cor, Eth. II. Prop. XXXI. Coroll.

### Die unenblichen und endlichen Mobi.

#### 2. Unenbliche und endliche Mobi.

Aus bem klaren und beutlichen Begriffe des Endlichen ergiebt sich die gesammte Lehre vom Modus. Jedes endliche Wesen ist durch ein anderes seiner Art begrenzt, welches wiederum endlich und von außen begrenzt ist. Wo etwas Endliches ist, muß auch ein Anderes sein, wodurch es beterminirt wird: baher reicht der Jusammenhang der endlichen Wesen ins Endlose, und jedes einzelne endliche Ding ist nur in diesem Jusammenhange denkbar. Der endlose Jusammenhang alles Endlichen gehört zum Begriffe des Endlichen, also zum Begriffe des Modus. Dieser letztere schließt demnach zwei Bedeutungen in sich: er ist 1. als der Zusammenhang alles Endlichen, 2. als das endliche Einzelwesen zu denken. Das einzelne Ding ist von außen begrenzt und bedingt, es existirt nur innerhalb seiner Grenze und nur unter äußeren Bedingungen, daher ist sendlichen dagegen ist endlich, nicht mehr von außen begrenzt und bedingt, daher unendlich und zusällig; der Zusammenhang alles Endlichen dagegen ist endlos, nicht mehr von außen begrenzt und bedingt, daher unendlich und nothwendig.

Wir muffen bemnach zwei Arten ber Mobi unterscheiden: un= endliche und endliche, nothwendige und zufällige. Spinoza felbft trifft diese burch seine Definition des endlichen Wesens und des Modus geforderte Unterscheidung und lehrt in einigen Sätzen feiner Ethil bas Dasein unendlicher und nothwendiger Modificationen. 1 Auf ben ersten Blick könnte es befremdlich und widersprechend scheinen, daß der Modus, bessen Begriff dem der Substanz und des Attributs entgegengeset wird, auch wieder diefelben Bestimmungen, als biefe, haben foll. Bie tann basselbe Befen, das in anderem ift und burch anderes begriffen wird, zugleich für nothwendig und unendlich erklart werden? Dieje Frage ift icon ben Schülern Spinozas aufgefallen und als ein fraglicher Bunkt ber Lehre erschienen. Indeffen verschwindet jede Schwierig= feit, sobalb man sich ben Begriff des endlichen Befens (Mobus) voll= ftändig klar macht. Es leuchtet ein, daß ber Zufammenhang alles Endlichen unter jenen Begriff fällt, daß Spinoza diefen Zusammenhang als Modus benten und biefen Mobus von den endlichen Einzelbingen wohl unterscheiden mußte. In der That ift unter den nothwendigen und unendlichen Modificationen nichts anderes zu verftehen, als ber endloje Zusammenhang alles Endlichen, b. h. ber Inbegriff aller Modi.

Die Attribute ber Substanz ober die ewigen Bermögen der wirkenden Natur find Denken und Ausdehnung. Die Modi des

<sup>1</sup> Eth. I. Prop. XXI-XXIII. Dem. Prop. XXVIII. Schol. Eth. I. App.

Denkens find die Ideen, die der Ausdehnung find die Körper, die ber Substanz überhaupt die einzelnen Dinge (res particulares). Der Inbegriff aller Ideen ist der absolut unendliche Verstand, der Inbegriff oder Busammenhang alles körperlichen Daseins ist Bewegung und Ruhe, der Inbegriff aller einzelnen Dinge überhaupt ist das Weltganze, welches im Wechsel der einzelnen Erscheinungen stets dasselbe bleibt. Sind nun die einzelnen Ideen Modi des Denkens, so ist auch der Inbegriff aller einzelnen Ideen ober der unendliche Verstand ein Modus des Denkens. Dasselbe gilt von der Bewegung und Ruhe der Körperwelt in Ansehung der Ausdehnung und von dem Weltganzen in Ansehung der Substanz überhaupt. Die Ideenwelt, die Körperwelt, das Weltganze sind Modi, weil die Ideen, die Körper, die Dinge Modi sind, aber sie sind modi, weil die Ideen, die Körper, die Dinge

Gäbe es keine Jbeenwelt, so wäre das Denken eine Araft ohne Aeußerung, d. h. keine Araft, kein Attribut der Substanz; die Substanz wäre dann Ursache ohne Araft, d. h. keine Ursache, also nicht mehr Substanz. Dasselbe gilt von der Körperwelt (Bewegung und Ruhe) in Rücksicht der Ausdehnung, von dem Weltganzen in Rücksicht der Substanz überhaupt. Gäbe es diese Modi nicht, so wäre damit auch der Begriff der Substanz außer Araft gesetz; darum sind diese Modi nothwendig und unendlich und müssen es sein. Spinoza, von Ischirnhausen brieslich gefragt, was unter den nothwendigen und unendlichen Modificationen zu verstehen sei, antwortet: "Die Beispiele ber ersten Art, welche du verlangst, sind im Denken der absolut unendliche Berstand, in der Ausdehnung dagegen Bewegung und Ruhe; das Beispiel zweiter Art ist die Form des gesammten Weltalls, welche in dem unendlichen Wechsel der Dinge stets dieselbe bleibt".<sup>1</sup>

Hieraus erklären sich die Sätze der Ethik, welche die unendlichen Modificationen betreffen. Was aus dem Wessen der Substanz (Gottes) als ewige Folge begriffen wird, existirt nothwendig und ist unendlich. Das Wesen der Substanz besteht in den Attributen. Was also aus der Natur eines Attributs nothwendig folgt, existirt nothwendig und ist unendlich. Aus der Natur jedes Attributs folgt der Indegriff

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Denique exempla, quae petis, primi generis sunt in cogitatione intellectus absolute infinitus, in extensione autem motus et quies; secundi autem facies totius Universi, quae, quamvis infinitis modis variet, manet tamen semper eadem. Ep. LXVI. (Op. I. pg. 674-675.) Uteber bas legte Beispiel bgl. Eth. II. Lemma VII. Schol.

aller feiner Modi: baher find alle Modi in diefem Sinne nothwendig und unendlich. Und ebenso ist alles, was aus dem Zusammenhange aller Modi als ewige Folge begriffen wird, nothwendig und unendlich. Mithin ist jedes unendliche und nothwendige Dasein (aber auch nur dieses) eine unmittelbare Folge entweder aus der Natur eines Attributs ober aus dem Inbegriff aller seiner Modi.

Aus demfelben Grunde ift das endliche Dafein nie eine unmittelbare Folge des unendlichen; das einzelne Ding ift nie die unmittelbare Wirfung ber Substanz ober eines Attributs ober des unendlichen Modus, fondern es ift bie Wirtung eines anderen einzelnen Dinges, welches feine Urfache eben= falls in einem andern einzelnen Dinge hat. Daher die folgenden Säte der Ethik : "Was aus der absoluten Natur eines göttlichen Attributs folgt, mußte von jeher als unendliches Dasein eriftiren oder ift fraft jenes Attributs ewig und unendlich." "Was aus der nothwendigen und unendlichen Modification eines göttlichen Attributs folgt, muß ebenfalls nothwendig und als unendliches Dafein eriftiren." "Jeder Mobus, ber nothwendig und unendlich existirt, ift eine nothwendige Folge entweder aus der absoluten Natur eines göttlichen Attributs oder aus deffen nothwendiger und unendlicher Modification."1 "Bas endlich ift und ein bestimmtes Dasein hat, kann nicht aus der absoluten Natur eines göttlichen Attributs hervorgegangen sein, benn was aus der absoluten Natur eines göttlichen Attributs folgt, ift unendlich und ewig. Eŝ muß also aus Gott ober einem seiner Attribute, sofern dasselbe in irgend einer Beise modificirt ift, gefolgt fein. Denn nichts eziftirt außer die Substanz und ihre Modi, und die letteren find nichts anderes als Affectionen der Attribute Gottes.

Nun aber kann bas endliche Dafein nicht aus Gott ober einem seiner Attribute, sofern basselbe in ewiger und unendlicher Weise modificirt ist, gesolgt sein. Allso muß das endliche Da= sein von Gott oder einem seiner Attribute bewirkt oder zu seiner Existenz und Thätigkeit bestimmt sein, sofern dieses Attribut sich in einem Modus ausdrückt, der endlich ist oder ein bestimmtes Dasein hat. Und dieser Modus mußte wieder von einer anderen endlichen und bestimmten Ursache beterminirt werden, und diese Ursache wieder von einer andern und so fort in's Endlose." "Da einiges aus Gott unmittelbar hervorgehen muß, nämlich alles, was aus seiner

<sup>1</sup> Eth. I. Prop. XXI-XXIII.

absoluten Natur nothwendig folgt, und diese ersten Mittelglieder ohne Gott weder sein noch gedacht werden können: so folgt erstens, daß Gott die absolut nächste Ursache aller Dinge ist, welche unmittelbar nicht etwa ihrer Gattung nach, wie man zu sagen pflegt, von ihm hervorgebracht werden. Denn die Wirkungen Gottes können ohne ihre Ursache weder sein noch begriffen werden. Zweitens solgt, daß Gott nicht eigentlich die entsernte Ursache der einzelnen Dinge genannt werden darf, es sei denn, daß man die letzteren als vermittelte Wirkungen von den unmittelbaren unterscheidet. Denn unter entsernter Ursache verstehen wir eine solche, die mit der Wirkung in keiner Weise zusammenhängt; nun aber ist alles, was ist, in Gott und hängt dergestalt von Gott ab, daß es ohne ihn weder sein noch begriffen werden kann."

II. Substanz und Mobi.

1. Gott als wirkende Natur.

3ch habe diese wichtige Stelle wörtlich gegeben, damit ber Sinn Spinozas ja nicht, wie häufig geschieht, mißverftanden werde. Gott ift nicht die entfernte Ursache der einzelnen Dinge. Daraus folgt teineswegs, daß nach Spinoza Gott überhaupt nicht die Ursache ber einzelnen Dinge ift, daß diefe nicht Wirtungen Gottes, fondern bloß Begenstände der menschlichen Imagination find. Warum ift nach Spinoza Gott diese entfernte Ursache nicht? Weil er nach ihm die wirkende Ursache der einzelnen Dinge ift, weil nach ihm die entfernte Ursache so gut ift als keine. Denn fie ift eine folche, welche in gar keinem Zusammenhange mit der Wirkung steht, eine folche, welche bie Dinge vielleicht veranlaßt, aber nicht in Wahrheit bewirkt. Wenn daher Spinoza verneint, daß Gott die entfernte Urfache der einzelnen Dinge ift, so thut er es, weil er den Zusammenhang zwischen Gott und den einzelnen Dingen bejaht, weil nach ihm bie einzelnen Dinge ohne Gott weder fein noch begriffen werben können, weil nach ihm Bott deren wirkende Urfache ift. Er ift biefe wirkende Urfache nicht unmittelbar, sondern mittelbar: aus dem Wefen Gottes folgen unmittelbar die Attribute, aus den Attributen folgen unmittelbar die unendlichen Modificationen, aus diesen folgen mittelbar die einzelnen Dinge, denn jedes einzelne Ding hat zu seiner nächsten Ursache ein anderes einzelnes Ding. Schon in seinem furzen Tractat hatte Spinoza

26

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Eth. I. Prop. XXVIII. Dem. Schol. Fifder, Geich. b. Bhilof. II. 4. Auff. N. A.

erklärt, Gott sei die nächste Ursache der unendlichen und ewigen Dinge, er sei gewissermaßen die Letzte aller besonderen. 1

Die einzelnen Dinge sind Birtungen Bottes: biefer Satz fteht feft, und jede Berneinung deffelben fteht im Biderfpruch mit der Lebre und den Worten Spinozas. Wie hatte er barüber auch anders benten tonnen? Wie hatte er so nachdrücklich in einem seiner wichtigsten Sätze behaupten können, daß Gott die inwohnende Ursache aller Dinge fei, wenn boch die einzelnen Dinge die Wirtungen Gottes nicht fein sollen? Sie find die mittelbaren Wirkungen Gottes. Diefe Lehre ist gegen mancherlei Mißverständnisse zu schützen. Die einzelnen Dinge gehen aus dem Wesen Gottes nicht unmittelbar, sondern durch eine Reihe von Mittelursachen (per causas intermedias) hervor. Also müffen wir zwischen Gott und ben einzelnen Dingen eine Reibe wirkender Ursachen vorstellen. Da nun Gott das vollkommenste Besen, bie einzelnen endlichen Dinge bagegen bie unvollkommensten find, so liegt es nahe, bieje Reihe ber Mittelursachen zugleich als eine Rang= ordnung zu benten, welche von bem Bolltommenen zu bem Unvolltom= menen herabsteigt und in jedem ihrer Glieder um fo unvolltommener wird, je weiter fie fich von Gott entfernt.

Unter diesem Gesichtspunkte erscheinen die Wirkungen Gottes als Emanationen, und man hat in der Lehre Spinozas das Bervorgehen der Welt aus bem Wesen Gottes nach Art ber Emanation auffassen wollen, wo= bei dann die Denkweise Spinozas mit der kabbalistischen verglichen wurde, welche letztere er felbst gelegentlich für Unfinn erklärt hat. Nun findet fich im Anhange zum erften Buch der Ethik eine Stelle, welche schein= bar jener emanatistischen Auffassung das Wort redet. Spinoza erllärt fich hier gegen bie teleologische Betrachtungsweise, nach welcher Bott bie Natur um des Menschen willen gemacht habe, und diefer als das vorzüglichste Geschöpf gelten foll; damider beruft sich der Philojoph auf die eben angeführten Sate und fagt wörtlich: "Jene Birtung ift die vollkommenste, die unmittelbar aus Gott hervorgeht, und je mehr Mittelursachen nöthig find, um etwas hervorzubringen, defto unvollkommener ift die Wirkung". \* Bas aber der teleologischen Borftellungsart entgegengeset wird, ist nicht die emanatistische, sondern die mathematische Denkweise. Wir wissen bereits, was Folgen im mathematischen Sinne bedeutet, und daß Spinoza das Folgen, ger-

<sup>1</sup> Tract. brev. I. Cap. 3. S. oben Buch II. Cap. VIII. S. 221 flgb. - <sup>2</sup> Eth. I. Append. (Op. II. pg. 72),

vorgehen, Bewirken u. f. w. in keinem andern Sinne versteht. Seine Lehre ift so wenig ein Emanationsspftem, als die Geometrie. Die Eigenschaften und Berhältnisse, welche aus dem Wesen einer Figur folgen, find nicht deren Emanationen. Was aus dem Wesen Gottes unmit= telbar folgt, ist nothwendig und ewig, wie Gott selbst, und in diesem Folgen oder bei dieser Art des Gervorgehens leidet die Volltommen= heit Gottes keinen Abbruch.

So folgen aus Gott unmittelbar seine Attribute, so folgen aus den Attributen unmittelbar die unendlichen Modificationen: Gott ift gleich dem Inbegriff aller seiner Attribute, das Attribut ift gleich dem Inbegriff aller feiner Modificationen. Dieje Gleich= ungen wären unmöglich. wenn die Folgen als Emanationen. Stufenreihe abnehmender Bollkommenheit be= b. h. als eine ariffen sein wollten. Wenn nun Spinoza dennoch bie unmittelbaren Birfungen Gottes als die vollfommenen, die mittelbaren als die un= vollkommenen bezeichnet, um fo unvollkommener, je vermittelter fie find, so hat er dabei keinen andern Unterschied im Auge als ben bes Unendlichen und Endlichen, des Indeterminirten und Determinirten. Die vollkommenfte Wirkung ift das unendliche Dasein der Attribute und Modi, die unvollkommenste ift das Dasein der einzelnen Dinge. Aber bas Endliche ift tein Ausfluß bes Unendlichen, benn bie unenb= lichen Modificationen find ja nichts anderes als der Inbegriff und Busammenhang aller einzelnen Dinge.

### 2. Der Inbegriff ber Mobi als bewirkte Natur.

Sott ist die innere Ursache aller Dinge. Als diese Ursache ist er die wirkende Natur (natura naturans), d. i. Gott in seinen Attributen. Ist Gott die innere Ursache aller Dinge, so sind alle Dinge Wirkungen Gottes und bilden als solche das Reich der bewirkten Natur (natura naturata). "Unter der bewirkten Natur", sagt Spinoza, "verstehe ich Alles, was aus der Nothwendigkeit der göttlichen Natur oder eines ihrer Attribute folgt, das heißt alle Modi der Attribute Gottes, sofern sie als Dinge betrachtet werden, die ohne Gott weder sein noch gedacht werden können."<sup>1</sup> Unter der bewirkten Natur begreisen wir alle Modi, die unendlichen und endlichen, oder mit anderen Worten: wir begreisen darunter alle Wirkungen Gottes, die unmittelbaren und vermittelten. Die wirkende Natur ist der Indegriff der Attri-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Eth. I. Prop. XXIX. Schol.

bute, die bewirkte Natur ift der Inbegriff der Modi: jene ift Gott als unendliche Macht, diese ift Gott als das unendliche Reich seiner Wirkungen.

Mit biefer Auffaffung finde ich Erdmann in einem Biberftreit, welcher in feinen früheren Schriften ftarker als in der jüngften hervortritt, aber auch hier noch einen gemiffen Stütpunkt findet. Die Frage betrifft Spinozas Begriff von der «natura naturata». Es handelt fich um die Realität der Modi, wie es sich vorher um die der Attri= bute gehandelt hatte. Ift nach Spinoza unter «natura naturata» ber Inbegriff aller Dinge zu verstehen, sofern fie Mobi, b. h. 28irfungen ber Attribute (Glieder des Caufalnerus) find. oder fofern fie nicht Modi find, sondern unferer Einbildung als felbständige Einzelwefen erscheinen? Wenn man, bemerkt Erbmann in feinem jungften Werke, mit Spinozas kurzem Tractat zwischen «natura naturata generalis» und «natura naturata particularis» unterscheidet, jo gilt jene in der ersten, diese in der zweiten Bedeutung der eben gestellten Frage. Bir tonnen bie Sache unerörtert laffen, ba bie angeführte Unterscheidung fich in ber Ethik nicht mehr findet und bier bie «natura naturata» in keinem andern Sinn genommen wird als ber furze Tractat die «natura naturata generalis» genommen hatte. Sie bebeutet den Inbegriff aller göttlichen Modi.1

Nun hatte Erbmann in einer früheren, sehr lehrreichen Schrift zwar diese Bedeutung auch nicht in Abrede gestellt, aber die natura naturata selbst in dieser Bedeutung für einen Gegenstand bloß unserer Eindilbung erklärt, also ihre reale Geltung in Spinozas Lehre und damit auch die der Modi bestritten. Seine Erklärung lautet: "Gott oder die Natur kann in einer doppelten Beise betrachtet werben. Erstlich, was sehr schwer ist, mit der Bernunst, da ist sie natura naturans, zweitens mit der Imagination, was viel leichter ist und was wir meistens thun, da ist sie natura naturata, d. h. ber Complez der göttlichen Modi, wie sie als Dinge betrachtet werden. Sie verhalten sich nicht, wie man aus der Activ= und Passivorm dieser nicht von Spinoza erfundenen Ausbrücke vermuthen könnte, wie Ursache und Wirkung, sondern wie richtige und abstracte Aufsassung zu einander".<sup>2</sup>



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Erdmann: Grundriß (2. Aufl.) Bb. II. S. 56-57. — <sup>2</sup> Erdmann: Bermischte Auff. (die Grundbegriffe bes Spinozismus). S. 134.

Dies ift die Frage, mit welcher wir zu thun haben. Erbmanns Auffaffungen find uns burch bie Art ihrer Begründung und bas Gewicht ihres Bertreters viel zu bedeutend, um fie nicht eingehend zu würdigen; wir bürfen unsere Ansicht nicht für begründet erachten, bevor wir eine solche Gegenanficht zu widerlegen gesucht. Wie nach der letzteren die Attribute nicht in das Wejen Gottes, sondern bloß in ben menschlichen Berftand fallen und beffen Erkenntnißformen aus= machen, so sollen die Modi ober die einzelnen Dinge nicht in das Befen Gottes, sondern bloß in die menschliche Einbildung und deren Borftellungsart fallen. Es giebt in uns eine doppelte Betrachtung ber Dinge: burch ben Berftand und bie Einbilbung, jene ift intellec= tuell, bieje sinnlich. Auf dem Standpunkte bes Berftandes erscheint uns Gott in feiner Einheit, auf dem der Imagination erscheint uns bie Belt in ihrer Mannichfaltigkeit: bort die Einerleiheit der Sub= ftanz, hier das bunte Allerlei der Dinge. Die Belt als Object unferer Bernunftbetrachtung ift die «natura naturans», die Welt als Object unserer Imagination ist die «natura naturata». Die Betrachtungs= weise ber Vernunft ift bie mahre, die der Imagination die faliche; jene vereinigt, diese isolirt die Dinge.

Daher verhalten sich nach Erbmann die beiden Naturen, die wirkende und die bewirkte, nicht wie Ursache und Wirkung, sondern wie Intellect und Imagination oder wie die wahre und falsche (abstracte) Auffassung der Dinge. Oder die Welt mit einer Areissläche verglichen, so erscheint dem Verstande die Areissläche ungetheilt, dagegen der Imagination als getheilt in unendlich viele Segmente, welche ebenso, wie die ungetheilte Areissläche, unter den verschiedenen Attributen verschieden erscheinen, durch das blaue Brillenglas blau, durch das gelbe gelb geschen werden. Die beiden Naturen verhalten sich, wie der Name ankündigt, wie Spinoza erklärt und der Sinn seines ganzen Systems fordert, als Wirkendes und Bewirktes, als Ursache und Wirkung, sie bilden die Seiten eines Begriffs, nämlich der unendlichen, göttlichen Causalität. Die Causalität ist entweder nichts, oder sie für der Zusammenhang von Ursache und Wirkung.

Ift es möglich, daß in der Erkenntniß diefes Zusammenhangs der Verstand die Ursache wahrnimmt und die Imagination die Wirkung? Ist es möglich, daß in der Erkenntniß der Causalität die eine Hälste derselben dem Verstande und die andere der Einbildung zusällt? Entsteht auf einem andern Standpunkte der Betrachtung ber Begriff ber Ursache, auf einem andern ber ber Birfung? Erdmann selbst hat für seine Ansicht von den Attributen den Satz wiederholt angeführt, daß außerhalb des Berstandes in Birklichkeit nichts existirt als Substanz und Modi; er hätte daraus nicht folgern sollen, daß die Attribute bloß in den Berstand fallen, denn da die Substanz in den Attributen besteht, so müssen mit der Substanz auch die Attribute in Wirklichkeit existiren. Dazu kommt, daß es Spinoza ausdrücklich sagt, selbst an den angeführten Stellen. "Es giebt außerhalb des Berstandes nichts als Substanzen oder, was dasfelbe heißt, deren Attribute und Modi." "Richts existirt in Wirklichkeit als Substanz und Modi, und die letztern sind nichts anderes als Affectionen der Attribute, welche Erdmann in Abrede stellte; nach seiner eigenen Erklärung folgt aus den angeführten Sägen die Reali= tät der Modi.

Wo aber bleibt diese von ihm selbst bejahte Realität, wenn bie Mobi ober bie einzelnen Dinge feiner Meinung nach bloß in unfere Imagination fallen? Die Modi find "Mobi der Attribute Gottes", fie gehören also zweifellos zu den Attributen. Wenn nun die Attribute (nach Erbmanns Erklärung) bloß in den Berftand fallen, wie können bie Mobi, welche ja ben Attributen angehören, einem anderen Vermögen als bem Berftande, nämlich ber Imagination zufallen? Um die Sache in dem bezeichneten Bilde auszudrücken : wir sehen die blaue oder gelbe Areisfläche in viele Segmente getheilt, wir sehen ein blaues Segment, das Segment fieht nur die Imigination; daß es blau ift, fieht nur ber Verftand. Wie ift es möglich, eine aus Verftand und Einbildung fo gemischte Betrachtungsweise gelten zu laffen? Nun erklärt zwar Erdmann, daß die Modi nicht als solche in die Imagination fallen, sondern nur sofern fie als Einzeldinge betrachtet, d. h. isolirt und verselbständigt werden. Dies ift richtig. Aber jo betrachtet, find die Mobi nicht mehr Mobi und ihr Inbegriff nicht mehr «natura naturata». Und eben hier liegt der Jrrthum. Was von der «natura naturata» gilt, gilt von den Modis, deren Inbegriff fie ift; was dagegen von den Einzeldingen gilt, die ohne Zusammenhang betrachtet werden, gilt nicht von der «natura naturata». Ohne Zusammenhang betrachtet, erscheinen bie einzelnen Dinge als felbständige Befen, welche

<sup>1</sup> Eth. I. Prop. IV. Dem. Prop. XXVIII. Demonstr.



nichts mit einander gemein haben: biese Anschauungsweise ist allerdings inadäquat und imaginär. In ihrem Zusammenhange betrachtet, erscheinen die einzelnen Dinge als Glieder eines endlosen Causalnezus, als Wirkungen, deren letzte Ursache Gott ist, d. h. als Modi der Attribute Gottes, als Dinge, deren Inbegriff das Reich der bewirkten Natur, die natura naturata ausmacht. Erdmann aber sagt: "Auf dem Standpunkte der Imagination, welche die Modi als einzelne Dinge betrachtet, entsteht die Anschauung der natura naturata" und berust sich auf Spinozas Erklärung: "Unter der bewirkten Natur verstehe ich alle Modi der Attribute Gottes, sofern sie betrachtet werden als Dinge".

Aber bies fagt Spinoza nicht, vielmehr lautet feine Erklärung: "Unter der bewirkten Natur verftehe ich alle Mobi der Attribute Gottes, sofern sie betrachtet werden als Dinge, welche in Gott find und ohne Gott weder fein noch begriffen werden können".<sup>1</sup> Nach Erdmann besteht die natura naturata in ben Modis, sofern fie als Dinge ohne allen Zusammenhang genommen werben, d. h. (spinoziftisch zu reden) fofern fie nicht Mobi find. Rach Spinoza besteht die natura naturata in den Modis, sofern fie als bie Dinge in ihrem ewigen Zusammenhange genommen werden, als Dinge, welche in Gott find und ohne Gott weder sein noch begriffen werden können, b. h. als Wirkungen Gottes. Erbmann fagt: In der natura naturata werden die Modi betrachtet als Dinge; dies thut die Imagination. Spinoza sagt: In der natura naturata werden die Dinge betrachtet als Mobi, d. h. als Wirkungen, deren letzte Urfache Gott ift, und biefe Betrachtungsweise gilt ihm als die mabre Erfenntniß.

# III. Das Berhältniß zwischen Gott und Welt.

1. Problem und Löfung.

Berftehen wir unter ber wirkenden Natur Gott als unendliche Macht (bie Macht ober das Wesen Gottes), bagegen unter ber be=

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Berjuch einer wiffenschaftlichen Darstellung ber Gesch. ber neuern Philos. Bb. I. Abth. II. G. 66. Bgl. Berm. Aufs. G. 134. — Per naturam naturatam intelligo id omne, quod ex necessitate Dei naturae sive uniuscujusque Dei attributorum sequitur, hoc est, omnes Dei attributorum modos, quatenus considerantur ut res, quae in Deo sunt et quae sine Deo nec esse nec concipi possunt. Eth. I. Prop. XXIX. Schol.

wirkten Natur den Inbegriff aller Dinge ober was man gewöhnlich mit bem Worte Welt bezeichnet, fo ift das Berhältniß zwischen beiden Naturen gleich dem Berhältniß zwischen Gott und Welt. Gott und Welt verhalten fich bann in der Lehre Spinozas, wie die «natura naturans» zur «natura naturata». Und da Gott unendlicher, Die Dinge aber endlicher Natur find, fo läßt fich auch fagen, daß hier das Verhältniß des Unendlichen und Endlichen in Frage komme. Damit erhebt sich in Betreff der Lehre Spinozas ein vielverhandeltes Problem, beffen Löfung in ber verschiedenften Beife versucht worben ift und als ein Probirftein für das richtige Berftandniß des Philo= fophen gelten barf. Freilich ift icon bie Frage nicht richtig gestellt, wenn man die bewirkte natur gleichfest ber Belt im Unterschiede von Bott und die Belt gleichseht dem Endlichen im Unterschiede vom Un= endlichen. Dann werden Gott und Belt, Unendliches und Endliches als Seiten eines Berhältniffes betrachtet, bie eine relative Selbft= ftändigkeit gegen einander haben. Es ift kein Bunder, wenn bei einer folchen schiefen Stellung ber Frage auch die Antwort schief ausfällt. Giebt es zwischen Gott und Belt in der Lehre Spinozas überhaupt keine Relation, so barf auch nicht nach der Art ihrer Relation ge= fragt werben.

Um also bas Problem richtig zu fassen und im Sinne Spinozas zu löfen, vergegenwärtigen wir uns ben Gehalt der beiden Raturen. Unter ber wirkenden Natur begreifen wir alle Attribute Bottes, unter der bewirkten alle Modi biefer Attribute. Da nun die Attribute Bottes in beiden Naturen enthalten find, fo leuchtet ein, daß fich bie natura naturans zur natura naturata (Gott zur Welt) genau so verhält, wie die Attribute ju ihren Modificationen. Man barf beshalb eigentlich nicht fagen, daß bier ein Verhältniß zwischen Gott und Welt ftattfinde, denn was hier Welt genannt wird, die «natura naturata», ift das göttliche Wesen selbst in seinen Wirkungen. Ebensowenig darf man von einem Berhältniß bes Unenblichen zum Endlichen reden, denn die Modificationen find als die unmittelbaren Folgen der Attribute (als ber Busammenhang aller einzelnen Modi) felbft unendlich und ewig; bie Attribute aber verhalten fich zu ben unendlichen Modificationen (bem Inbegriff aller endlichen Dinge), wie der Grund zu feiner nothwendigen und ewigen Folge. Wir wiffen, was im Sinne Spinozas ewige Folge bedeutet: was ewig folgt, das ift ewig, wie die Wahr= heiten in der Mathematik.

# 2. Die falichen Auffaffungen.

Jebe andere Vorstellung versehlt den Sinn unserer Lehre. Zwei einander entgegengesetzte Auffassungen find grundsalsch: man verneint zwischen den beiden Naturen (Gott und Welt) entweder jede Art der Verbindung oder jede Art des Unterschiedes; im ersten Fall gilt der Dualismus zwischen Gott und Welt, im zweiten beren unmittelbare Einheit. Es giebt noch einen dritten Standpunkt, der jene beiden Extreme vermeiden möchte, aber nicht weniger schlgreist, indem er von Gott zur Welt eine Art Uebergang sucht, um zu erklären, wie im Geiste Spinozas die Entstehung der Welt zu denken sei. Untersuchen wir in der Kurze diese drei Irrwege, auf denen das Verständniß unseres Philosophen verloren geht.

Erscheint die Welt als durch einen besonderen Act aus dem Wesen Sottes hervorgegangen, so muß dieser Act eine Folge entweder des göttlichen Willens oder des göttlichen Wesens sein: im ersten Fall ist die Entstehung der Welt eine freie That des Willens, im zweiten ein nothwendiges Product des Wessens oder der Macht Gottes. Als Werk des göttlichen Willens ist die Entstehung der Welt Schöpfung, als Product des göttlichen Wesens naturgemäße Genesis. Das göttliche Besen geht in die Welt über, indem seine Vollkommenheit in diesem Fortgange entweder abnimmt oder zunimmt: im ersten Fall ist die nothwendige Entstehung (Genesis) der Welt Emanation, im zweiten Entwicklung (Evolution).

Dies find die drei Formen, worin die Entstehung der Welt aus Gott durch einen besonderen Act seines Willens oder Wesens erklärt wird: sie erscheint entweder als Schödpfung oder als Emanation oder als Entwicklung. Als Schödpfung kann sie in Spinozas Lehre nicht gedacht werden, denn es giebt in Gott weder Verstand noch Wille. Als Emanation ebensowenig, wie wir schon früher gezeigt haben. Was hier aus dem Wesen Gottes solgt, emanirt nicht, sondern ist: die Denkweise Spinozas ist nicht gedacht werden, denn Gott kann nicht vollkommener werden, als er ist. Mithin giebt es von Gott zur Welt keinen Uebergang. Es bleidt also, um das Verhältniß beider aus einanderzusetzen, nur der Gegensat oder die unmittelbare Einheit übrig: der Unterschied ohne Einheit oder die Einheit ohne Unterschied.

Die Substanz ober Gott ist nach Spinoza das absolut unendliche und bestimmungslose Wesen: es darf daher in Gott keine Bestimmungen, keine Attribute, keine Modi ber Attribute geben; alles Bestimmte und Endliche muß von ihm unterschieden und als etwas betrachtet werden, bas in Wahrheit dem Wesen Gottes nicht zukommt. Die Welt als ber Inbegriff der Dinge steht in durchgängigem Gegensatze zum Wesen Gottes: sie ist das, was Gott nicht ist. Nun fordert die Lehre Spinozas, daß alles aus Gott begriffen wird. Was daher aus dem Wesen Gottes nicht begriffen werden kann, gilt folgerichtigerweise als unbegreislich. Unter diesem Geschätspunkte wird erklärt, daß im Spinozismus die Existenz der Welt oder das Dasein der Dinge etwas Unbegreisliches sei.

Sott ift nach ber Lehre Spinozas Alles in Allem. Außer ihm ift nichts. Kann also die Welt aus dem Wesen Gottes nicht begriffen werden, muß fie als etwas außer Gott angesehen werden, so muß man im Geist dieser Lehre folgerichtig erklären, daß die Welt nicht in Wahrheit existirt, daß sie nicht bloß unbegreislich, sondern voll= kommen "nichtig und ohne alle Realität ist. In Wahrheit giebt es im Systeme Spinozas nur Gott und keine Welt. Die Bejahung ber Gottheit fordert hier die Verneinung der Welt: dem Pantheismus entspricht der "Akomismus", mit welchem Worte Hegel Spinozas Weltanschauung bezeichnet hat.

Es bleibt noch ein Mittelweg übrig, um diese beiden Extreme zu vermeiden und das Dasein der Dinge in unserer Lehre weder für vollkommen unbegreislich noch für vollkommen nichtig zu erklären. Allerdings könne die Welt aus dem Wesen Gottes nicht abgeleitet werden, aber deshalb sei sie der Schrechungs unerklärlich und dürfe es nicht sein, da es in der Lehre Spinozas nichts Unbegreisliches gebe; allerdings können hier die Dinge keine wahrhafte Wirklichkeit haben, aber deshalb sein sie Dinge keine wahrhafte Wirklichkeit haben, aber deshalb sein senschlichen Geistes: sie erklären sich nicht aus bare Vorstellungen des menschlichen Geistes: sie erklären sich nicht aus dem Wesen Gottes, sondern aus der menschlichen Betrachtungsweise, unabhängig von welcher sie keine Realität haben. Die Attribute seinen nicht in Gott, sondern in unserem Verstande, die Modi und beren Inbegriff (natura naturata) nicht in Gott, sondern in unserer Einsbildung.

Es find alfo brei Arten, wie die Welt von Gott getrennt und dem Wesen desselben entgegengesetzt wird: in diesem Gegensatze gilt fie entweder für unbegreislich oder für nichtig oder für ein Object bloß der menschlichen Vorstellung. Wir haben die letzte Ansicht in den

vorhergehenden Capiteln bereits ausführlich erörtert und unsere Ein= würfe dargelegt. Die natura naturata soll aus der menschlichen Jmagination erklärt werden. Woher kommt die menschliche Jmagi= nation? Sie ist eine Vorstellungsweise des menschlichen Geistes. Und der menschliche Geist? Dieser ist ein bestimmter Modus des Denkens, selbst angehörig der natura naturata. So wird die letztere aus etwas abgeleitet, das selbst aus ihr hervorgeht. "Außer unserem Verstande", sagt Spinoza, "existirt nichts als Substanz oder, was dasselbe heißt, beren Attribute und Modi." Also existiren unabhängig von unserer Vorstellung alle Modi der Attribute Gottes, d. h. die natura naturata als ewige Folge der natura naturans.

Wird die Welt für unbegreiflich erklärt, so ift zwischen Gott und Welt eine Kluft, welche den Zusammenhang der Erkenntniß und damit die Möglichkeit der Philosophie aushebt, also der Lehre Spinozas auf das Aeußerste widerstreitet. Wird die Welt für nichtig erklärt, so kann sie nicht mehr als eine nothwendige Folge Gottes gelten und überhaupt nichts aus dem Wesen Gottes solgen; dann ist Gott wirkungs= los, also machtlos, der Begriff der göttlichen Causalität wird null und nichtig und mit ihm die ganze Lehre Spinozas. "Die Macht Gottes", sauch sein Wesen verneint. So sehr widerstreitet dem Spinozismus diejenige Auffassung, welche ihn für "Atosmismus" erklärt hat! Es giebt zwischen Gott und Welt keinen Uebergang und keinerlei Gegensa.

Es bleibt der letzte Ausweg zu versuchen: die Geltung der unmittelbaren Einheit beider. Die Substanz besteht in den Attributen, beren jedes unendliche und ewige Wessenheit ausdrückt, die Attribute bestehen in dem Inbegriff aller Modi. Werden die Modi der Attribute mit der Substanz unmittelbar identificirt, so giebt es für diese Auffassungsweise zwei verschiedene Formen: entweder die Attribute die Modi theilen sich in das Wessen der Substanz. Jedes Attribut brückt unenbliche Wessenheit aus, jedes ist demnach selbst Substanz, es giebt nicht bloß eine Substanz, sondern zahllose: diese Aufssweise ist atomistisch oder individualistisch. Jeder Modus ist ein endliches, bestimmtes Ding. Theilen sich die Modi in das Wessen der Substanz, so gilt diese als das Ganze und die einzelnen Dinge als bessen Theile, so ist jedes Ding ein Theil Gottes, also das Wessen Gottes theilbar und getheilt, daher im Grunde materiell und stossflich: dann ist Gott ober die Substanz der Weltstoff, bessen Theile die einzelnen Dinge bilden: dies ift die Vorstellungsweise, welche Pierre Bayle dem Spinozismus zuschrieb, um ihn auf wohlfeile Art lächerlich zu machen. Beide Auffaffungen sind unmöglich. Die atomistische scheitert an dem Begriff der einen und einzigen Substanz, mit welcher die gesammte Lehre Spinozas steht und fällt; die materialistische scheitert an dem Begriff der Substanz, wie an dem des Modus. Die Substanz ist untheilbar: wie kann das Untheilbare getheilt sein? Die Modi sind nicht beständig: wie kann die Substanz aus ihnen bestehen?

Wie man also das Berhältniß zwischen Gott und Welt auch zu faffen fucht, durch Uebergang oder Gegensatz oder unmittelbare Einheit; in jeder Form versehlt man ben Sinn Spinozas und geräth in eine ihm widerftreitende Dentweise. Identificirt man die Attribute mit der Substana. fo verneint man den Spinozismus und nähert sich den Atomisten oder Leibnigen; identificirt man die Modi mit der Substang, so verneint man biefes Syftem völlig und geräth in einen ihm fremden Materia= Setzt man die Attribute der Substanz entgegen und macht lismus. fie zu Formen des menschlichen Verstandes, so verläßt man den Dogma= tismus Spinozas und nähert fich einer Art von fritischem 3bealismus, ber nach der Gegend Rants zu liegt; setzt man die Modi der Substanz entgegen und macht sie zu bloßen Objecten unferer Einbildung, so verläßt man den Realismus Spinozas und geräth in die Nähe des Berkelep'ichen 3bealismus. Nebe biefer Auffaffungen ift in bem Ber= ftandniß der Lehre unferes Philosophen ein Fehlgriff.

Gott verhält sich zur Welt, wie die wirkende Natur zur bewirkten. Es giebt nur eine Art, dieses Verhältniß im Geiste Spinozas richtig zu fassen: die wirkende Natur ist die ewige Ursache, die bewirkte ist die ewige Folge. Die Einheit dieser Ursache und dieser Wirkung ist die Einheit von Gott und Welt, der Unterschied zwischen beiden ist der Unterschied zwischen Gott und Welt: es giebt in der Lehre Spinozas keine andere Einheit und keinen anderen Unterschied beider.

8. Die doppelte Natur (natura duplex). Bacon und Spinoza.

Obwohl bie «natura naturata» nach der Lehre Spinozas keineswegs als eine Emanation aus der «natura naturans» zu faffen ift, so stammt doch die Ausdrucksweise und Bezeichnung der beiden Naturen offenbar aus der Emanationslehre und ist neuplatonisch-aristotelischen, näher aberroistischen und scholastischen Ursprungs. Der Entwicklungsgang diess Begriffs und seiner Bezeichnung läßt sich verfolgen von

Proklus' oroczeiwoic deologica deologica) zu Erigena's divisio naturae (natura creans creata), von des Averroes Commentar zu Aristoteles' de coelo (I, 1) und seiner «destructio destructionum» gegen Algazel, durch seine lateinischen Uebersetzer zu den christlichen Scholastistern des XIII. und XIV. Jahrhunderts, wo er in der theologischen Summe des Thomas (I. 2, Quaest. 85, art. 6), in dem Com= mentar des Bonaventura zu den Sentenzen des Lombarden (III. Dist. 8. dub. 2), bei Occam und Meister Etart nachzuweisen und nachgewiesen ist. Unter der «natura duplex vel dupliciter dicta» wird die thätige und leidende (natura agens und patiens), die schaffende und geschaffene Natur (natura naturans und naturata) verstanden.<sup>1</sup>

Auf dem Wege der Scholastik ist, wie es scheint, diese Bezeichnung zu Spinoza gekommen und unter allen von ihm gebrauchten Ausdrucksweisen, welche auf die Scholastik zurückzubeziehen sind, bei weitem der bedeutsamste und intereffanteste. Darum hätte eine Untersuchung, welche "Spinoza und die Scholastik" zu ihrem Thema gemacht hat, gerade diesen Weg und seine Spuren nicht im Dunkel lassen, sondern so genau wie möglich beleuchten und erörtern sollen.

Indeffen war in der neueren Philosophie der erste Philosoph, welcher den fraglichen Ausdruck eingeführt und gebraucht hat, nicht Spinoza, sondern Bacon in seinem «Novum Organon». Der Weg der wahren Induction führt nach Bacon von den Thatsachen zu den Ursachen; er nennt die Ursachen oder die wesentlichen Bedingungen, aus welchen die Erscheinung hervorgeht, «natura naturans», ihr entspricht die dadurch erzeugte Thatsache oder Erscheinung als natura naturata; er nennt die natura naturans auch «fons emanationis». In diesem Ausdruck ist die Geschichte des Ausdrucks gleichsam in nuce enthalten. Nur daß Bacon den Ausdruck nicht im Sinne der Emanation, sondern lediglich in dem der physischen oder mechanischen Causalität braucht und verstanden wissen will.<sup>2</sup>

Daffelbe thut Spinoza, nur daß er die naturgemäße oder physische Causalität mit der göttlichen identificirt. Und nun sehe ich nicht ein, <sup>1</sup> Bgl. Joh. Ed. Erdmann: Grundriß der Gesch. d. Phil. 2. Aufl. (1878) 5. 56; H. Sieded: Ueber die Entstehung der Termini «natura naturans» und

«natura naturata». Archiv für Gesch, d. Philos. III. (1890). S. 370—378; J. Freudenthal: Spinoza und die Scholastik. S. 104; R. Eucken: Geschichte ber philosophischen Terminologie. S. 172 u. a. — <sup>2</sup> Nor. Org. II. 1. Vergl. mein Werk über Bacon (2. Aust.). Buch II. Cap. III. S. 178 flgd.

## 414 Die unendlichen und endlichen Modi. Die bewirkte Ratur.

warum Spinoza seine «natura naturans» und «natura naturata» auf so weiten und dunklen Wegen, die dis auf Proklus, Erigena, Aberroes, dis auf Thomas, Bonaventura und Occam zurüchsühren, irgendwo gesunden und nicht vielmehr auf kürzestem, directestem, völlig erleuchtetem Wege von Bacon entlehnt haben soll, zwischen dessen «Novum Organon» und der Ethik nur die kurze Strecke eines halben Jahrhunderts liegt. Und zwischen dem "Neuen Organon" und dem "Aurzen Tractat", in welchem Spinoza jene Ausdrucksweise schon gebraucht hat, liegen weniger als vier Jahrzehnte! Nun wissen wir aus urtundlichen Zeugnissen, daß Spinoza die Schriften Bacons kannte, daß Oldenburg von ihm über die Mängel und Irrthümer sowohl der Baconischen als auch der cartesianischen Bhilosophie belehrt zu sein wünschte.

Auf biefe hellen und sicheren Gründe gestützt, bin ich der Meinung, daß Spinoza die Bezeichnung der «natura naturans» und «natura naturata», diesen merk= und fragewürdigsten seiner Termini aus Bacon, als seiner nächsten und unmittelbarsten Quelle geschöpft hat. Ja, was den Gebrauch dieser Termini in einem die Emanationslehre aus= schließenden Sinne betrifft, der nichts anderes bedeuten und besagen will als die causale Wirksamteit der Natur, so war Bacon nicht bloß die nächste und unmittelbarste, sondern auch die alleinige Quelle.

Deshalb bin ich verwundert, daß in den oben genannten Schriften, welche sich mit der Frage nach dem Ursprunge dieser spinozistischen Termini beschäftigt haben, der Name Bacon nicht vorkommt.

| Cogitatio                     | Extensio            |
|-------------------------------|---------------------|
| Natura natur                  | ans                 |
| Natura naturata = omnes De    | i attributorum modi |
| Necessarii et infin           | iti modi            |
| Intellectus absolute          | Motus et qui        |
| infinitus.<br>Facies totius U |                     |
| racies touris Of              | liversi.            |
| Res particula                 | ares                |
|                               | Corpora (res        |

## Sechstes Capitel.

### Die Ordnung der Dinge. Geifter und Rörper.

# I. Die Ordnung der Dinge. 1. Der Caufalnezus.

Die endlichen Mobi, b. h. die einzelnen endlichen Dinge, folgen mittelbar aus ben nothwendigen und unendlichen Modificationen, welche selbst unmittelbar aus den Attributen Bottes hervorgehen. Diefer Satz fteht fest; alle Bestimmungen, welche die Natur der endlichen Dinge naher betreffen, muffen aus bemfelben abgeleitet werden. Nun waren die nothwendigen und unendlichen Modificationen ber Zusammen= hang aller Dinge ober beren endlofer Caufalnezus. Jedes einzelne Ding ift ein Glied in der Rette der Dinge; keines folgt unmittelbar aus der ganzen Rette, vielmehr ift jedes diefer Glieder zunächft von anderen Dingen, welche ebenfalls Glieder ber Rette find, bedingt und abhängig. Rein endliches Ding ift burch fich, jedes ift in feinem Dafein und Wirken von außen bedingt, burchgängig determinirt, die Birtung äußerer Ursachen, und ba diese selbst endlicher Natur, selbst Birtungen anderer, äußerer Ursachen find, so herrscht in dem Reiche ber Dinge, b. h. innerhalb ber natura naturata, bie endliche Caufalität, bie fecundare oder, was baffelbe beißt, die Birkfamkeit der Mittel= urfachen.

Wir müffen baher in Ansehung ber Dinge die unendliche Causalität von der endlichen wohl unterscheiden. In der unendlichen wirkt eine erste Ursache, die von nichts Anderem abhängt (causa prima), ein wahrhaft ursprüngliches Wesen, das durch sich ist und durch sich begriffen wird (causa sui); in der endlichen dagegen wirken Ur= sachen, welche selbst Wirkungen anderer Ursachen sind, also abgeleitete, endliche Wesen, die durch anderes sind und begriffen werden. Die unendliche Causalität wirkt unmittelbar, die endliche wirkt nur durch Mittelursachen (causas socundae); jene ist unbedingt, diese bedingt. Daraus solgt der Gesichtspunkt für die Erklärung der Dinge. Positiv ausgedrückt: in der Rette der Dinge ist jedes Ding Wirkung einer äußeren Ursache. Regativ ausgedrückt: in der Rette der Dinge giebt es keine erste ober letzte Ursache, kein ursprüngliches Wesen, keine pri= märe, sondern nur secundäre Ursachen, nicht causae primae, sondern nur causae secundae.

Die endliche Causalität ist das Gesetz und die Ordnung der Dinge. Wenn nun jedes einzelne Ding die Wirkung einer äußeren Ursache ist, so ist sein von Bedingungen abhängig, welche nicht in ihm selbst liegen. Man kann deshalb von keinem einzelnen Dinge sagen, daß sein Wesen die Existenz in sich schließe. Bielmehr gilt das Gegentheil: es kann gedacht werden als nicht existirend, es existirt nicht nothwendig, nicht unbedingt. In dieser Rücksicht gilt von jedem einzelnen Dinge, daß sein Dasein zufällig ist; es ist in seinem Da= sein und Wirken durchgängig von außen beterminirt, daher handelt es weder indeterminirt, noch aus eigenen inneren Beweggründen; es handelt nicht indeterminirt, also unfrei; nicht aus eigenen inneren Beweggründen, also nicht nach Zwecken.

Dies gilt von allen einzelnen Dingen, alfo auch vom Menschen; auch biefer ift ein einzelnes Ding, ein Glied der Rette, die das Gesetz der Caufali= tat zusammenhält. Daher ift die menschliche Freiheit eine bloße Einbildung, welche nur so lange besteht, als man die Ursachen nicht einfieht, aus benen man handelt; sie ist eine Täuschung, durch die Unwissenheit verur= sacht. Ein Mensch, welcher sich einbildet frei zu fein, ift in den Augen Spinozas wie ein Stein, der geworfen wird und in der Bewegung bes Burfs fich einbildet ju fliegen. Bie der geworfene Stein in ber Bewegung fortftrebt, bie er von außen empfangen hat, so befindet fich der menschliche Wille in einem bestimmten Streben oder Berlangen, beffen Urfache nicht er felbst, sondern die Dinge sind, welche außerlich auf ihn einwirken. "Dies ift jene menschliche Freiheit, mit der die Leute großthun, und welche lediglich darin besteht, daß die Menschen wohl ihre Begierden tennen, die Ursachen aber, von denen fie bestimmt werben, nicht kennen." 1 Die wirkende Caufalität felbst kann nur auf eine Art gebacht werben. Die Wirkung erfolgt, wenn die Bedingungen gegeben find, welche zu ihrem Dasein gehören. So verschieden auch bie Wirkungsart ber Ursachen ober bie Natur ber wirkenden Kräfte ift, das Gesetz, nach dem sie wirken, ist in allen Fällen dasselbe. Wie also auch die Dinge beschaffen sein mögen, es giebt in ihnen nur einen Busammenhang und eine Ordnung: die der wirkenden Cau=

<sup>1</sup> Epist. LXII. 29gl. Eth. III. Prop. II. Schol.



jalität. Daher jagt Spinoza: «ordo totius naturae sive causarum connexio».<sup>1</sup>

## 2. Geifter und Rörper.

Nun find die Dinge insgesammt Modi der einen Substanz und können nichts anderes sein, sie drücken alle dasselbe eine Wesen aus «certo ac determinato modo». Die Substanz aber wirkt in verschiedenen Attributen, sie wirkt kraft des unendlichen Denkens und kraft der unendlichen Ausdehnung. Mithin sind alle Dinge Modi sowohl des Denkens als auch der Ausdehnung: als Modi der Ausdehnung find sie ausgedehnte Naturen oder Körper; als Modi des Denkens find sie denkende Naturen oder Seelen (Geister). Nach Descartes war der Geist oder die Seele eine Substanz, ihr Attribut war das Denken, deffen Modi die Iveen. Nach Spinoza ist das Denkens (eine einzelne denkende Natur): daher nennt er die Geister als Modi des Denkens auch Ideen und versteht unter den Ideen, weil sie Modi des Denkens sind, deen und versteht unter den Ideen, weil sie Modi des Denkens sind, auch Geister.

Jebes Ding ift zugleich Seele (Geift, Ibee) und Körper. Ausbrücklich erklärt Spinoza im Hinblick auf den Menschen, daß auch die übrigen Individuen sämmtlich beseelt find, wenn auch in verschiedenen Graden.<sup>2</sup> Alle Dinge sind beseelt, alle Seelen verkörpert. Es giebt keine Seelen ohne Körper, keine Körper ohne Seelen. Der Inbegriff aller Dinge, sofern sie Modi des Denkens sind, bildet die Geisterwelt (Ideenwelt); der Inbegriff aller Dinge, sofern sie Modi der Ausdehnung sind, bildet die Körperwelt. Die Ursache der Geisterwelt ist das Attribut des Denkens und ihre Ordnung der Causalnegus der Ideen; die Ursache der Körperwelt ist das Attribut der Ausdehnung und ihre Ordnung der Causalnegus der Körper. Wie verhalten sich die Geister zu den Körpern, da doch beide offenbar dieselben Dinge und diesemelt ausmachen?

Geister und Körper sind Wirfungen verschiedener Attribute, jedes ist in seiner Art ursprünglich und unendlich, darum kann keines aus dem andern hergeleitet, keines durch ein anderes erklärt werden, keines unter der Mitwirkung eines andern handeln. Was aus dem Denken folgt, folgt nur aus diesem Attribut, aus keinem anderen. Inner= halb des Denkens darf nichts durch die Ausdehnung, innerhalb der

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Eth. II. Prop. VII. Schol. — <sup>9</sup> Eth. II. Prop. XIII. Schol. Fischer, Geich. b. Bhilos. II. 4. Auff. R. M.

Ausdehnung nichts durch das Denken erklärt werden. Beide Attribute wirken vollkommen unabhängig von einander, es giebt zwischen beiden keine Art der Causalität oder der gegenseitigen Einwirkung: daher wird in der Geisterwelt alles bloß durch das Denken, in der Körperwelt alles nur durch die Ausdehnung erklärt.

Rein einzelner Mobus folgt unmittelbar aus dem Attribut, bessen Modus er ift, sondern allemal aus Modificationen dieses Attributs: Ideen können nur aus Ideen, Körper nur aus Körpern erklärt werden. Es ift eben so unmöglich und widerfinnig, bie benkende Ratur aus ber körperlichen zu erklären, als diese aus jener; in der 3beenwelt gilt feine andere Erklärungsweise als die idealistische, in ber Körperwelt keine andere als die materialistische. Die Idcen folgen allein aus bem mobificirten Denken, also im letten Grunde aus Gott, sofern er ein bentendes Befen ift; baffelbe gilt von den Körpern in Ansehung ber modificirten Ausdehnung. Spinoza nennt das wirkliche, in der bestimmten Form eines Attributs ausgeprägte Dasein «esse formale». Diefes förmliche Dasein kommt daher sowohl den 3deen als auch den Körpern zu, nicht bloß den letteren, wie man bisweilen gemeint hat, sonft hätte Spinoza nicht sagen können: «Esse formale idearum». Er unterscheidet davon das gedachte oder vorgestellte Dasein, d. h. das Object ber Vorstellung als «esse objectivum». Er nennt das Dina. welches durch die Idee vorgestellt oder ausgebrückt wird, Ideat.

Diese Bezeichnungen habe ich in der Kürze erklärt, damit folgende Sätze richtig verstanden werden. "Das wirkliche Sein der Ideen hat Gott zu seiner Ursache, sofern er bloß als denkendes Wesen genommen, nicht aber, sofern er durch ein anderes Attribut erklärt wird. Das heißt: die Ideen sowohl der Attribute Gottes als auch der einzelnen Dinge haben zu ihrer wirkenden Ursache nicht die Ideate oder die vorgestellten Dinge, sondern Gott selbst, sofern er ein benkendes Wesen ist." "Die Modi jedes Attributs haben Gott zu ihrer Ursache, sofern er bloß unter jenem Attribute, bessen Modi sie sind aber unter irgend einem anderen betrachtet wird."<sup>1</sup> "Das wirkliche Sein einer Idee kann nur durch einen anderen Modus des Denkens als seine nächste Ursache und dieser wieder durch einen anderen erklärt werden und so fort ins Endlose: so daß wir die Ordnung der gesammten Natur oder den Causalnerus, sofern die Dinge als Modi des Denkens be-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Eth. II. Prop. V-VI.

trachtet werben, lediglich burch das Attribut des Denkens, und sofern fie als Modi der Ausdehnung erscheinen, lediglich durch das Attribut der Ausdehnung erklären müssen. Dasselbe gilt von den übrigen Attributen."

Indeffen find Denken und Ausbehnung, obwohl fie ganz unabhängig von einander wirken, doch von Ewigkeit her identisch, denn fie find Attribute einer und derselben Substanz. Also gehören auch ihre Modi zu einer und derselben Substanz, und so verschieden sie in Ansehung der Attribute sind, der Substanz oder dem Wessen nach sind sie identisch. Das modificirte Denken besteht in den Geistern (Seelen, Ideen), die modificirte Ausdehnung in den Körpern. Geister und Körper sind daher nicht verschiedene Dinge, sondern verschiedene Formen eines und bessen Dinges. Dasselben als Geist eristirt, eben dassehnung als Körper. Was im Denken vorgestellt wird, das wird in der Ausdehnung verkörpert; und es wird im Denken nichts anderes vorgestellt, als was in der Ausdehnung förperlich eristirt.

Diefelben Dinge sind zugleich Geister und Körper, dieselbe Welt zugleich Geister= (Ibeen=) und Körperwelt. Nun ist die Ordnung der Dinge schlechterdings nothwendig und kann nicht anders sein als sie ist. Mithin ist dieselbe Ordnung und derselbe Zusammenhang in den Ibeen als in den Körpern. Jede Idee ist die Folge einer andern, welche wiederum die Folge einer anderen Idee ist, jeder Körper ist die Folge eines anderen, welcher wiederum die Folge eines anderen Körpers ist. Nun kann jede Wirkung nur aus der Ursache erkannt werden, die sie bewirkt hat. Also müssen die Ideen genau nach derselben Methode erkannt werden als die Körper, und umgekehrt. Daher der Satz: "Die Ordnung und Verknüpfung der Ideen ist dieselbe als die Ordnung und Verknüpfung der Körper".<sup>2</sup>

Das Wesen der Substanz besteht in der Causalität, die Ordnung der Dinge im Causalnerus. Dieser Causalnerus ist in den Ideen derselbe als in den Körpern. So existirt z B. der Areis im Denken als Idee, in der Ausdehnung als Figur. Diese Idee und diese Figur sind ihrer Entstehung nach verschieden, ihrem Inhalte nach identisch. Die Idee des Areises ist ein Modus des Denkens, die Figur ein

<sup>1</sup> Eth. II. Prop. VII. Schol. — <sup>2</sup> Eth. II. Prop. VII. Dem.

27\*

Modus der Ausdehnung; jene gehört in den Zusammenhang ber Ideen und kann nur aus ihm erklärt werben, diefe gehört in den Zusammenhang ber Körper und läßt fich nur aus biefem begreifen. Nimmermehr tann aus der räumlichen Gestalt bie 3bee berfelben ober aus der 3dee die räumliche Gestalt erzeugt werden. Dennoch bruden bieje Idee und bieje Figur eine und biejelbe Sache aus, nämlich bie Natur des Rreises, und es ift in der Idee dieser geometrischen Größe genau dieselbe Realität enthalten als in ihrer Figur. Bas von allen Dingen gilt, eben baffelbe gilt auch vom Menschen. Der menschliche Beift und der menschliche Körper drücken ein und daffelbe natürliche Ding aus und verhalten fich zu einander, wie der gedachte Rreis zum ausgebehnten. Bare ber menschliche Körper eine Rugel, so wäre ber menschliche Geift bie 3dee diefer Rugel. Der menschliche Geift ift bie Ibee bes menschlichen Rörbers, biefer ift ein Glieb der Rörberwelt und tann nur aus ber Ordnung oder dem Caufalnerus derfelben beariffen werden. Daher muß man bie Einrichtung der förperlichen Natur tennen, um ju miffen, was ber menschliche Rörper ift; und das Berftändniß bes menschlichen Körpers ift nöthig, um zu wiffen, was der menschliche Geift ift. In diefer Absicht entwirft Spinoza die Brundzüge der Rörperlehre, welche er in feiner Ethik gefliffentlich nicht weiter ausbehnt, als die Idee der menschlichen Natur fordert.<sup>1</sup>

II. Die Körperwelt.

1. Der Caufalnezus ber Rörper.

Nach Descartes find die Modi des Denkens Ideen, die der Ausdehnung Bewegungen: darin stimmt Spinoza mit seinem Borgänger überein; aber nach ihm sind auch die Geister nur Modi des Denkens und die Körper nur Modi der Ausdehnung, daher identissicirt Spinoza Geister und Ideen, Körper und Bewegungen. Alle Körper sind Mo= disticationen der Ausdehnung, alle Modi der Ausdehnung sind Be= wegungen; die Bewegungen unterscheiden sich nach dem Grade ihrer Geschwindigkeit, sie sind langsamer oder schneller, und die langsame

<sup>1</sup> Eth. II. Prop. XIII. Schol. Die Körperlehre wird baher auch nicht in einer spftematischen Folge von Lehrsätzen, sondern in vier Aziomata, acht Lemmata und sechs Postulaten behandelt. Die Lemmata (Lehnsätze) enthalten die allgemeine Körperlehre, die Postulate deren Anwendung auf den menschlichen Körper. Op. II. pg. 90--94. Bgl. Aurzer Tractat. Theil II (vom Menschen). S. oben Buch II. Cap. VIII. S. 226 flgd.

Bewegung geht am Ende in den Zuftand der Ruhe über. Daher die beiden Axiome, womit Spinoza seinen Abriß der Körperlehre beginnt: "Alle Rörper sind entweder in Bewegung oder in Ruhe". "Jeder Körper bewegt sich bald langsamer, bald schneller."<sup>1</sup> Hieraus erhellt, worin die Körper sich unterscheiden und übereinstimmen. Sie unter= scheiden sich nicht der Substanz nach, denn sie sind nicht Substanzen; sie unterscheiden sich auch nicht dem Attribute nach, denn sie find alle Modisicationen dessellen Attributs, sie unterscheiden sich nur als Modi der Ausdehnung, d. h. in Ansehung der Bewegung und Ruhe, der mehr oder weniger geschwinden Bewegung. Sie stimmen darin über= ein, daß sie Modi dessellen Attributs sind, daß sie sich schneller und langsamer bewegen, daß sie aus der Bewegung in die Ruhe, aus bieser in jene übergehen können.

Run ift die Ordnung der Körper deren Causalnerus. An biesem Busammenhange ift jedes Glied Birtung einer außeren Ur= fache. Also ift bie Bewegung ober Ruhe jedes Körpers bewirkt von außen, jeder Körper wird zur Bewegung oder Rube von einem andern bestimmt, der zu seiner Bewegung oder Rube eben= falls von einem andern bestimmt ift, und so fort ins Endlose. Aus biesem Caufalnerus muffen alle Erscheinungen in ber Rörberwelt erflärt werden, d. h. fie entftehen fämmtlich nach dem Gefet der mecha= nischen Caufalität. Daher die brei ersten Lehnfähe: "Die Rörper unterscheiden fich in Anfehung ber Bewegung und Rube, ber Geschwin= bigkeit und Langfamkeit, nicht aber in Ansehung ber Substang". "Alle Körper flimmen in einigen Punkten überein" (nämlich darin, daß fie alle ausgedehnt find und bewegt ober ruhend, schneller ober langsamer bewegt fein können). "Der bewegte ober ruhende Rörper mußte gur Bewegung ober Rube von einem andern Rörver bestimmt werben, welcher ebenfalls zur Bewegung ober Rube von einem andern bestimmt worden ift, und diefer wieder von einem andern, und fo fort ins Endlose." ? Jede Bewegung ift also bie Wirkung einer äußeren Urfache. Dieje Urfache ift der bewegende Rörper. Die Arten, wie ein Rörper von einem andern bewegt wird, folgen aus ber Natur sowohl des bewegenden als auch bes bewegten Rörpers, fei es nun, daß mehrere verschiedene Rörper einen und denselben bewegen ober ein und berjelbe mehrere.8

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Eth. II. Av. I-II. - <sup>2</sup> Eth. II. Lemma I-III. - <sup>3</sup> Lemma III. Ax. I.

### 2. Einfache und zusammengesette Rörper.

Die Körper find entweder bewegt ober nicht bewegt, fie bewegen fich entweder schneller oder langsamer, d. h. die Größe ihrer Ge= schwindigkeit hat verschiedene Grade. Diese Unterschiede find die ein= fachften. Darum find bie Rörper, welche nur folche Unterfchiede zeigen, die einfachsten (corpora simplicissima). Aus biefen find alle anderen zusammengesett. Je zusammengesetter ein Rörper ift, um fo mehr bewegende Körper ober Kräfte find in ihm vereinigt, um fo größer ift seine Machtvollkommenheit, um so größer also auch feine Wirkungs= fahigkeit sowohl im activen als auch im paffiven Sinn, b. h. um jo größer ift sowohl feine Fahigkeit zu wirken als auch feine Empfänglichkeit für die Einwirfungen anderer Rörper. Je mächtiger aber ein Besen ift, um fo vollkommener ift es. Daher gilt der Satz: bag die Rörper, je zusammengesetter, um fo vollkommener find. Die einfachsten Körber find bie unvolltommenften, weil fie am wenigsten vermögen. Der volltommenste Rörper ift bas Universum, ba es alle Rörper in fic begreift. So bildet die Rörperwelt ein Stufenreich zunehmender Boll= tommenheit oder fortschreitender Busammensehung, die von der Ber= bindung der einfachsten Körper beginnt, diese Berbindungen oder Körper zweiten Ranges (corpora secundi generis) zu einer höheren Berbin= bung vereinigt (corpora tertii generis) und fo immer umfaffendere und vollkommenere Bilbungen hervorbringt.1

Eine solche Zusammensezung, beren (einfache oder zusammengesezte) Theile ein Ganzes oder eine wirkliche Gemeinschaft bilden, nennt Spinoza ein Individuum; je umfaffender und complicirter eine solche Gemeinschaft ist, um so vollkommener ist das Individuum. Zwei Bedingungen sind dazu ersorderlich, daß Körper eine Gemeinschaft oder ein Individuum ausmachen: die verschiedenen Körper müffen einen aggregativen Zusammenhang eingehen, und ihre verschiedenen Bewegungen müffen sich zu einer gemeinschaftlichen Bewegung verbinden. Jedes Individuum ist ein bestimmtes Körperaggregat und ein kücksicht sowohl ihrer Lage als auch ihrer Bewegungen sich wechsel= seitig bestimmen. Diese wechselseitige Causalität der Körper giebt der Zusammensezung [ben Charakter eines Ganzen und die Form der Individualität. "Wenn einige Körper von gleicher oder verschiedener

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Eth. II. Lemm. III. Ax. II.

Größe bergestalt zusammengehalten werden, daß sie sich wechselseitig berühren, oder wenn sie sich mit gleichen oder verschiedenen Graden der Geschwindigkeit so bewegen, daß sie auf eine bestimmte Weise ihre Bewegungen einander mittheilen, so sagen wir, daß diese Körper in wechselseitiger Verbindung stehen und alle zusammen einen Körper oder ein Individuum ausmachen, welches sich durch diese Vereinigung der Körper von anderen unterscheidet."<sup>1</sup>

Der aggregative Zusammenhang der Körper ober die Anlagerung der Theile eines Individuums hat zwei verschiedene Formen: entweder hängen diefe Theile dergestalt an einander, daß sie nicht ohne Wider= stand getrennt werden können, oder die Theile find gegen einander vollkommen beweglich und in ihrer Lage verschiebbar: im ersten Fall find die Körper fest, im zweiten fluffig. Die gegenseitige Lage ber Rörper ift bestimmt durch bie Oberflächen, welche fich berühren; diefe Oberflächen find größer ober kleiner, es find daher die beiden Falle möglich, daß die Theile eines Individuums entweder mit ihren gro= ßeren ober mit ihren kleineren Oberflächen sich gegenseitig berühren, b. h. die Körper hängen mehr ober weniger an einander. 3m erften Fall halten fie ftarter zusammen, und es ift eine größere Rraft nöthig, um fie zu trennen; im zweiten Fall ift der Busammenhalt der Theile weniger ftart, und es ift alfo leichter, ihre gegenseitige Lage und ba= mit bie Form des Individuums zu verändern. Sind die Theile mit großen Oberflächen an einander gelagert, so nennt man den Körper hart, im andern Falle weich.<sup>2</sup>

Das Individuum besteht demnach in einer bestimmten Berbindung von Körpern. So lange diese Berbindung dauert, bleibt die Natur und Form des Individuums dieselbe. Innerhalb dieser Berbindung find eine Menge Beränderungen möglich, welche die Berbindung selcht nicht aufheben, also auch die Natur und Form des Individuums nicht verändern. Nun besteht jene Berbindung in einem bestimmten Quantum von Körpern, die sich ihre Bewegungen gegenseitig mittheilen. So lange das Quantum der Theile und deren Bewegungsverhältniß sich gleich bleibt, beharrt die Natur und Form des Individuums. Also bleibt Natur und Form des Individuums unverändert: 1. wenn ge= wisse Theile ausscheiden und eben so viele derselben Art an die Stelle treten; 2. wenn die Theile größer oder kleiner werden, ohne ihre

<sup>1</sup> Eth. II. Lemm. III. Ax. II. Defin. - <sup>2</sup> Eth. II. Lemm. III. Ax. III.

#### Die Ordnung ber Dinge.

Summe und ihr Bewegungsverhältniß zu ändern; 3. wenn einige Theile die Richtung ihrer Bewegung ändern, aber alle Theile ihr <del>Be-</del> wegungsverhältniß behalten; 4. wenn das Individuum sich bewegt oder ruht, die Richtung seiner Bewegung sei welche sie wolle, aber das Bewegungsverhältniß aller Theile dasselbe bleibt.<sup>1</sup>

#### 3. Der menfoliche Rörper.

Der menschliche Körper ift außerorbentlich complicirt. Er ift zusammengesetzt aus verschiedenen Individuen, deren jedes fehr zu= sammengesetzt ift. Die Bestandtheile des menschlichen Körpers haben alle Formen der Cohafion, die einen find hart, andere weich, andere flüffig. Der menschliche Rörper besteht in fortwährendem Stoffwechsel, indem er Theile ausscheidet, welche er durch Aufnahme anderer Rörper wieder erset, und sich so beständig gleichsam wiedererzeugt. Re zusammengesetter ein Rörper ift, um fo volltommener, b. h. um fo mächtiger ift er und um fo empfänglicher. So tann der menschliche Körper auf mannichfaltige Beise von anderen Körpern afficirt werden und felbst wieder andere Rörper auf mannichfaltige Beije bewegen.\* Es liegt bemnach in der Natur des menschlichen Rörpers, daß er bei bem Reichthum feiner Complexion fehr vieler und mannichfacher Ber= änderungen fähig ift. Diese Beränderungen nennt Spinoza Affectionen bes Körpers. Wenn biefe Affectionen auch bas Vermögen und bie Machtvollkommenheit des Rörpers verändern, so werden sie die Rraft beffelben entweder befördern oder hemmen, entweder vermehren oder vermindern. Jebe Vermehrung steigert die Realität der körperlichen Natur und macht ihren Zustand vollkommener, jede Verminderung bewirkt das Gegentheil.

Nun find Seele und Körper ein und baffelbe Wesen. Es ift baher unmöglich, daß die Macht des Körpers vermehrt oder vermin= bert wird, ohne daß auch die Seele an dieser Veränderung theil= nimmt. Bliebe sie bei den Affectionen des Körpers völlig unberührt, so wären Seele und Körper nicht mehr ein Wesen, so wäre die menschliche Natur ein anderes Ding unter dem Attribute des Denkens, ein anderes unter dem der Ausdehnung; denn die Realität oder Macht des Körpers würde verändert, während die der Seele nicht verändert wird.

<sup>1</sup> Eth. II. Lemm. IV-VII. -- <sup>2</sup> Postulata I-VI.



Der menschliche Geist ift die Ibee des menschlichen Körpers. Aus diesem Begriff folgt die gesammte Geisteslehre Spinozas. Was den Affectionen des Körpers von seiten des Geistes entspricht, sind die Ibeen dieser Affectionen: nämlich die Veränderungen, welche die denkende Natur afficiren und deren Macht entweder vermehren oder vermindern. Diese Ideen der körperlichen Affectionen sind die Ge= müthsbewegungen. Da nun Seele und Körper zusammen das Wesen der menschlichen Natur ausmachen, so wird in den Affectionen des Körpers und den ihnen entsprechenden Gemüthsbewegungen das Vermögen der menschlichen Natur selbst auf positive oder negative Weise ergriffen. Eine solche Machtäußerung der menschlichen Natur nennt Spinoza Affect.

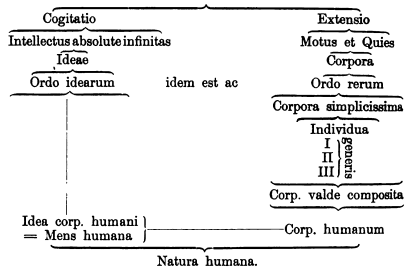
Sind wir die alleinige Ursache diefer Beränderungen, so ist unser Affect activ; sind wir diese alleinige Ursache nicht, so ver= halten wir uns im Affect leidend, und der letztere ist passiv. Diesen passiven Affect nennt Spinoza Passiven oder Leidenschaft. "Unter Affect verstehe ich die Affectionen des Körpers, durch welche das Ber= mögen (die Wirkungsschigkeit) des Körpers entweder vermehrt oder vermindert, entweder besördert oder gehemmt wird, und zugleich die Iseen dieser Affectionen. Wenn wir nun von irgend einer dieser Affectionen die adäquate Ursache sein können, so begreise ich den Affect als Thätigkeit, im andern Fall als Leiden." Aus der Natur des menschlichen Körpers folgen nothwendig die Iseen dieser Affectionen, d. h. die Gemüthsbewegungen: aus dem Wesen ber menschlichen Natur folgen daher nothwendig die Affecte.<sup>1</sup>

Da nun die menschliche Natur ein Glied in der Rette der Dinge ift, also von anderen Dingen determinirt werden muß, so folgt, daß die menschliche Natur nothwendig leidet, und ihre Affecte daher auch Paffionen oder Leidenschaften sein müssen. Und zwar folgen diese zunächst aus der menschlichen Natur. Worin bestehen die menschlichen Leidenschaften und wie folgen sie aus dem Wesen des Menschen?

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Per affectum intelligo corporis affectiones, quibus ipsius corporis agendi potentia augetur vel minuitur, juvatur vel coërcetur et simul harum affectionum ideas. Si itaque alicujus harum affectionum adaequata possimus esse causa, tum per affectum actionem intelligo, alias passionem. Eth. Pars III. Def. III.

# IV. Gesammtresultat.

Deus sive natura



Siebentes Capitel.

Die menschlichen Leidenschaften. Thätige und leidende Affecte.

I. Stellung ber Aufgabe.

Die Lehre von den menschlichen Leidenschaften ist das Meisterftück Spinozas. Er hatte sich klar gemacht, daß die vorurtheilsfreie und richtige Erkenntniß der menschlichen Natur allein im Stande sei, eine Sittenlehre zu begründen, daß man die menschliche Natur falsch beurtheilen müsse, so lange man ihre Leidenschaften nicht verstehe, und daß der Mangel dieser Einsicht die Untauglichkeit der discherigen Ethik verschulde. Geredet über die Affecte habe man viel, aber aus ihrem Ursprunge erklärt, in ihrer Natur und Gewalt richtig gewürdigt habe sie niemand. Auch Descartes in seinem Werke über "die Leiden= schaften der Seele", so schaftinnig dasselbe sei, habe den richtigen Ge= schäften der Seele", so schaftinnig dasselbe sei, habe den richtigen Ge= sichtspunkt verschlt, weil er mit der falschen Größe der menschlichen Freiheit gerechnet. Gewöhnlich pflege man über die Leidenschaften

nur zu moralifiren und fie als Gebrechen zu behandeln, wobei man nicht genug einschärfen könne, wie kläglich oder lächerlich, wie verächt= lich oder abscheulich fie seien. Man glaube, eine gute Moral zu geben, wenn man die menschlichen Begierden tüchtig durchhechle und schlecht mache, aber diese find für solche Vorhaltungen taub, und die Moral bleibt fruchtlos, so lange sie predigt, noch dazu tauben Ohren. Bill die Sittenlehre zeigen, wie man die Leidenschaften beherrscht, so prüse sie vor allem deren Natur und Stärke, denn es ist nicht möglich, einen Gegner zu besiegen, dessen Kräfte man verkennt und unterschätzt.

Hören wir Spinoza selbst, wie er seine Lehre von den Affecten (ben britten Theil der Ethif) einführt. "Die meiften, welche über bie Leidenschaften und die Lebensordnung ber Menschen geschrieben, scheinen mir nicht von natürlichen, den allgemeinen Gesehen unterworfenen Er= scheinungen, sondern von außernatürlichen Dingen zu reden. Ja es scheint, daß sie den Menschen in der Natur wie ein Reich im Reiche betrachten. Denn fie glauben, daß der Mensch die Ordnung der natur mehr ftore als befolge, daß er in Rudficht auf feine Sandlungen eine vollftandige Machtvollkommenheit befige und fclechterdings nur burch fich selbft bestimmt werbe. Die Ursache der menschlichen Ohnmacht und Unbeftändigkeit wird nicht ben Gefeten ber allgemeinen, fondern ich weiß nicht welchen Fehlern der menschlichen Natur zugeschrieben, bie man eben deshalb beklagt, verlacht, geringschätzt ober, was ge= meiniglich geschieht, für nichtswürdig hält, und wer die Unkraft des menschlichen Geiftes mit etwas berebten und spipen Worten burchzuhecheln versteht, gilt für einen göttlichen Mann. Doch hat es auch nicht an ausgezeichneten Männern gesehlt (beren Arbeit und Anstrengung uns ju großem und offenem Danke verpflichtet), welche über bie richtige Lebensart viele treffliche Berte verfaßt und bem Menschen= geschlecht fehr kluge Rathschläge ertheilt haben, aber die Natur und Macht ber Affecte und mas zu ihrer Beherrichung ber Geift dagegen vermag, das hat, fo viel ich weiß, niemand bestimmt. Ich weiß wohl, daß der hochberühmte Descartes trotz seiner Ansicht von der praktischen Machtvollkommenheit bes Geistes boch bie menschlichen Leidenschaften aus ihren ersten Urfachen zu erklären und zugleich zu zeigen gesucht hat, wie fie ber Beift vollständig beherrschen könne, aber bargethan, wie ich meine und an seinem Orte beweisen werde, hat er nichts als ben Scharffinn feines großen Genies. Um wieder auf jene Moral=

prediger zurudzukommen, welche bie menschlichen Gemuthebewegungen und Sandlungen lieber verabicheuen ober belachen als begreifen wollen. fo wird es biefen Leuten gemiß feltjam erscheinen, daß ich menschliche Fehler und Thorheiten in geometrischer Beise behandeln und Erschei= nungen, welche fie als vernunftwidrig, eitel, ungereimt und abscheulich verschreien, methobisch begründen will. Indeffen fo ift nun einmal bie Art meiner Betrachtung. Es giebt in der Natur nichts, das einem Fehler derselben zugeschrieben werden könnte, fie ift ftets und überall fich felbft gleich; ebenso verhalt es fich mit ihrer Macht und Wirtfam= keit: die Gesetze und Regeln der Natur, nach denen alles geschieht und fich verändert, find überall und ftets dieselben; jo muffen auch die Dinge, wie sie immer beschaffen sein mögen, nach derselben Methode, nämlich nach ber alleinigen Richtschnur ber Naturgesete, erklärt werden. So folgen die Affecte des Saffes, Jornes, Neides u. f. w. aus derfelben Naturnothwendigkeit und Rraft als andere einzelne Dinge, fie haben gemiffe Urlachen, durch welche fie begriffen werden, und gemiffe Eigenschaften, welche unferer Ertenntniß eben fo wurdig find, als bie Eigenschaften anderer Objecte, beren Betrachtung uns bloß ergött. Wie ich in ben vorhergehenden Büchern bas Wesen Gottes und des Geiftes untersucht habe, so werde ich nach berselben Methode die Natur und Gemalt der Affecte, wie die Macht des Geiftes über diefelben barthun; ich werbe bie menschlichen handlungen und Begierden ganz fo betrachten, als ob es fich um Linien, Flächen und Rörper handelte."

Achnlich erklärt sich ber Philosoph in der Einleitung seines politischen Tractats. "Um die Gegenstände der Politik mit derselben Geistessreiheit als die der Mathematik zu untersuchen, habe ich mich ernstlich bemüht, die menschlichen Handlungen nicht zu belachen noch zu beklagen noch zu verabscheuen, sondern zu erkennen. So habe ich die Leidenschaften, wie Biebe, Haß, Jorn, Neid, Ehrgeiz, Mitleid und alle die übrigen Ge= müthsbewegungen nicht als Fehler, sondern als Eigenschaften der menschlichen Natur angeschen, welche zur letzteren gehören wie zur Natur der Lust Hie, Kälte, Sturm, Donner und andere Erscheinungen der Art, welche zwar unbequem, doch nothwendig sind und gewisse Ursachen haben, wodurch wir ihr Wessen zu erkennen suchen, und die wahre Betrachtung dieser Objecte gewährt dem Geist dieselbe Freude als die Erkenntniß der angenehmsten Dinge."<sup>1</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Eth, III. (Op. II. pg. 131). Tract. pol. Introd. § IV. (Op. II. pg. 304-305).

Wir wiffen, wie weit Descartes in feinem Werk über die Leiden= schaften unferem Philosophen den Weg geebnet hatte und wie abhängig ber lettere in feiner ersten Bearbeitung bieses Themas von feinem Vorgänger war, obgleich er schon bamals die cartefianische Freiheits= lehre verneinte.<sup>1</sup> Man erkennt auch in der Ethik noch die Spuren jener gehaltvollen Vorarbeit, aber die methodische Begründung ber Affecte ift so selbständig und so eigenthümlich, daß hier der Philosoph völlig in feinem eigenen Elemente erscheint. Um ein einleuchtendes Beispiel zu haben, wie wenig bei Spinoza die geometrische Form der Darftellung nur ein äußeres, jedem Stoffe gefügiges Schema ift, viel= mehr ben Inhalt felbst ergreift und eigenartig umgestaltet, vergleiche man feine Lehre von den Affecten im furgen Tractat und im dritten Theile der Ethik. Aus der Natur ber Dinge, insbesondere aus der bes Menschen wird ber Grund ber Leidenschaften ober das einfache Element derselben abgeleitet, dann werden sie in ihren Grundformen unterschieden, dann so specificirt, daß jede Art als eine nothwendige Folge erscheint: daraus ergiebt fich eine Classification der Affecte, und nachdem diese gesammte Aufgabe in 59 Lehrsätzen gelöft ift, wird bie Summe der ganzen Untersuchung in 48 Definitionen zusammengefaßt.

II. Der Grund ber Leidenschaften.

1. Das naturgemäße Streben.

Wäre ber menschliche Geist ein Wesen für sich, abgesondert und unabhängig von den anderen Dingen, so wären die Leidenschaften zu= fällige Störungen, aber nicht nothwendige Folgen. Nun aber ist ber menschliche Geist, wie bereits seststeht, in keiner Weise unabhängig, er ist nicht Substanz, sondern Modus, ein Glied der Causalkette, ein Theil der Natur, den Einwirkungen anderer Dinge ausgesetzt und unterworfen, also nothwendig leidend. Die Leidenschaften sind daher seine nothwendigen Folgen. Weil der Geist ein endliches besteinmtes Wesen ist, darum ist er auch bestimmbar; sein Wesen in sich "Wir sehen ist, darum ist en Zwang oder das Leiden in sich. "Wir sehen", sagt Spinoza, "daß die Leidenschaften deshalb zum Geiste ge= hören, weil dieser die Verneinung in sich schließt oder als ein Theil der Natur erscheint, welcher für sich allein ohne die anderen Dinge nicht tlar und beutlich begriffen werden kann; aus demselben Grunde ließe

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Rurzer Tractat. Theil II. Cap. 5—14. Bgl. oben Buch II. Cap. VIII. S. 228—231.

fich zeigen, daß die Leidenschaften überhaupt zur Natur der einzelnen Wesen, wie zu der des Geistes gehören und gar nicht anders aufgesaßt werden können. Doch habe ich hier nur die Ubsicht, von dem mensch= lichen Geiste allein zu handeln."

Alle einzelnen Dinge find leidender Natur, weil fie von äußeren Einwirkungen abhängig find; fie find verganglich, weil fie leidend find. Bie ihre Entstehung durch äußere Urfachen bedingt ift, ebenfo ihre Vernichtung. Jedes Ding tann nur burch eine außere Urfache Benn aber zwei Dinge fich fo zu einander verhalten, zerstört werden. baß eines die Ursache der Vernichtung des anderen ift, fo erscheinen beide einander entgegengesett.<sup>2</sup> Ein folcher Gegensatz ift in ber Natur ber Dinge nothwendig. Gabe es nicht entgegengesetzte Raturen, fo gabe es keine Ursache ber Bernichtung, fo könnte kein einzelnes Ding vergehen: bann wären bie Mobi unvergänglich, was unmöglich ift. Da jedes Ding nur von außen zerftört werden tann, fo ift tlar, daß feines durch sein eigenes Bermögen zerftört wird, vielmehr, ba es der zerstörenden Ursache entgegengesett ift, mit aller Kraft firebt, in seinem Dafein zu beharren. Rein Ding ift sich felbst entgegengesett, teines zerstört fich felbst; jedes, so viel an ihm ift, bejaht sein Dasein und ftrebt es zu erhalten. Die Erhaltung ift das Gegentheil der Zerftörung. Ift nun jedes Ding ber Urfache feiner Berftörung mit feinem gangen Vermögen entgegengesetzt, so ift sein ganzes Vermögen das Streben nach Selbsterhaltung. Das Vermögen eines Dinges ift fein Wefen; also besteht das Befen jedes Dinges in dem Streben nach Selbster= haltung. Daher die Säte: "Ein jedes Ding, fo viel an ihm ift, ftrebt in feinem Sein zu beharren". "Diefes Streben nach Selbsterhaltung ift eines mit bem wirklichen Befen des Dinges felbft."3 Diejes Streben nach Selbsterhaltung geht nicht auf eine bestimmte Beit, fein Ding ftrebt, sein Dasein nur für eine gemiffe Dauer zu erhalten, benn bie lettere fclieft Anfang und Ende bes Bestehens, alfo auch bie Bernichtung in sich. Da nun kein Ding sich felbst vernichtet, so kann sein Streben nach Selbsterhaltung auch nicht eine bestimmte Dauer in sich schließen; es schließt baber eine unbeftimmte in sich.4

480



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Eth. III. Prop. III. Schol. — <sup>3</sup> Eth. III. Prop. IV-V. — <sup>9</sup> Unaquaeque res, quantum in se est, in suo Esse perseverare conatur. Conatus, quo unaquaeque res in suo Esse preseverare conatur, nihil est praeter ipsius rei actualis essentiam. Eth. III. Prop. VI-VII. — <sup>4</sup> Eth. III. Prop. VIII.

#### 2. Der menfolice Bille.

Bas von allen Dingen gilt, gilt auch von der menschlichen Natur. 3hr Vermögen oder Wesen besteht nur in dem Streben nach Selbsterhaltung sowohl ihres geiftigen als auch ihres körperlichen Daseins. Dieses Streben nennt Spinoza «appetitus». Was die menschliche Natur erftrebt, deffen ift fich der menschliche Geist bewußt: biefes be= wußte Streben nennt Spinoza "Bille ober Begierde (voluntas, cupiditas)". Was wir wollen ober begehren, ift bemnach nichts an= beres als bie Erhaltung und Realität unseres Daseins. Bas bieses Streben befördert, nennen wir gut, das Gegentheil boje; also find unfere Vorstellungen des Guten und Bösen bedingt burch unfere Be= gierde, nicht umgekehrt: wir begehren bie Dinge nicht, weil fie gut find, sondern wir nennen fie gut, weil wir fie begehren. "Begierde ift bewußtes Streben. Daraus erhellt, daß wir nichts juchen, wollen, erftreben ober münschen, weil wir es für gut halten, sondern im Gegen= theil, daß wir es deshalb für gut halten, weil wir es suchen, wollen, erftreben, munichen". 1 Der habsuchtige halt einen haufen Gelb für bas Befte, ber Ehrgeizige ben Ruhm, ber Neibische frembes Unglud.\* Da bie Macht eines Dinges gleich seinem Wesen ift, so ist das Wesen der menschlichen Natur gleich ihrem Streben und das Wefen des menschlichen Beiftes gleich feinem bewußten Streben, b. b. bem Willen zur Selbsterhaltung. Und ba bie Leidenschaften als nothwendige Folgen ber menschlichen natur zu begreifen find, fo muffen fie aus bem Billen zur Selbsterhaltung abgeleitet werden.

#### 3. Die Grundformen ber Leidenschaft.

Nun find die Affecte die Ideen der körperlichen Affectionen, diese aber verhalten sich zu dem Vermögen des Körpers entweder vermehrend oder vermindernd, entweder fördernd oder hemmend. Daher werden auch die Leidenschaften das Vermögen der menschlichen Natur entweder vermehren oder vermindern, entweder fördern oder hemmen. Jede Vermehrung ist ein Uebergang zu größerer Vollkommenheit, jede Ver= minderung ein Uebergang zu geringerer. Je vollkommener aber unser Dasein ist, desto mehr wird das Streben oder die Begierbe der Selbst= erhaltung bejaht und erweitert; je größer dagegen die Verminderung

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Eth. III. Prop. IX. Dem. Schol. — Appetitus, qui proinde nihil aliud est, quam ipsa hominis essentia. Cupiditas est appetitus cum ejusdem conscientia. — <sup>3</sup> Eth. III. Prop. XXXIX. Schol.

unseres Daseins ist, um so mehr wird die Begierde der Selbsterhaltung verneint und eingeschränkt. So wird die Begierde des menschlichen Geistes entweder befriedigt oder gehemmt. Das Bewußtsein befriedigter Begierde ist Freude oder Luft, das Bewußtsein der gehemmten ist Traurigkeit oder Schmerz. "Unter Freude", sagt Spinoza, "verstehe ich die Leidenschaft, durch welche der Geist zu größerer Bollkommenheit übergeht, unter Traurigkeit dagegen die Leidenschaft, durch welche er zu geringerer Bollkommenheit übergeht".<sup>1</sup> Begierde, Freude und Trauer sind demnach die Grundformen, woraus sämmtliche Leidenschaften hervorgehen: diese sind die Bariationen, jene das Thema. Sie sind nothwendige Folgen der begehrenden Menschenatur, welche die Freude eben so nothwendig erstrebt als den Zustand der Trauer flieht.<sup>2</sup>

III. Die Arten ber Leidenschaften.

1. Liebe und Sag (Nebenformen). Soffnung und Furcht.

Es liegt in der Natur des menschlichen Geistes, daß er die freu= digen Affecte zu erhalten und die traurigen loszuwerden sucht. Nun find die Affectionen Wirkungen gewisser Ursachen. Was uns Freude verursacht, beglückt uns und steigert unser Dasein, wir müssen es daher nothwendig bejahen und zu erhalten suchen: so verlangt es der Bille zur Selbsterhaltung. Was uns dagegen Schmerz verursacht, vermindert unser Dasein und ist bemselben entgegengesest, daher müssen wir ihm widerstreben und es zu verneinen und fortzuschaften sucher. Aus dem Willen zur Selbsterhaltung folgt, daß wir die Ursache unserer freudigen Affecte lieben und die der traurigen haffen. Die Liebe ist demnach nichts anderes als Freude, verbunden mit der Vorstellung ihrer äußeren Ursache, der Haß nichts anderes als Traurigkeit, ver= bunden mit der Borstellung ihrer äußeren Ursache.<sup>3</sup>

Was wir Freudiges ober Schmerzliches erleben, steht im Zusammen= hange mit anderen Dingen, welche nicht die wirklichen Ursachen unserer freudigen ober traurigen Affecte, sondern nur zusällig mit denselben verbunden sind. Unwillfürlich aber verbreitet sich unsere freudig oder

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Eth. III. Prop. XI. Schol. Per laetitiam — intelligam passionem, qua mens ad majorem perfectionem transit. Per tristitiam autem passionem, qua ipsa ad minorem transit perfectionem. — <sup>2</sup> Affectuum Definit. I—III. — <sup>3</sup> Eth. III. Prop. XII. XIII. Schol. Amor nihil aliud est, quam laetitia, concomitante idea causae externae; Odium nibil aliud, quam tristitia, concomitante idea causae externae. Bgl. Aff. Def. VI—VII.

schmerzlich gestimmte Vorstellungsweise auch über diese zufälligen Umftande, womit die Objecte, welche uns begluden ober traurig machen, verknüpft find. So werden eine Menge Dinge, die teineswegs Urfachen unferer Affecte find, unwillfürlich Gegenstände einer freudig ober traurig aeftimmten Betrachtung. Nun lieben wir die Objecte der freudigen Borftellung und haffen bie der traurigen; daher tommt es, was wir fo oft erfahren, daß wir unwillfürlich Liebe ober Widermillen gegen Dinge empfinden, welche unfere guten ober schlimmen Erlebniffe nur zufällig begleitet haben. Wir möchten mit der Urfache unferes Glucks und unferer Freude auch bie Umftande berfelben erhalten, wir begebren beren Dafein und vermiffen fie fehnfüchtig, wenn fie fehlen. Bir wollen die Urfache unferer Freude erhalten, benn fie ift bie Urfache unferer eigenen größeren Bolltommenheit ; barum ftellen wir gern vor. was wir lieben, erquiden uns an feiner Gegenwart, leben in feiner Erinnerung. Das geliebte Wefen sei ein Freund, zufällig begegnet uns ein anderer, der dem Freunde auffallend ähnlich fieht, unwillfürlich verbinden wir seine Vorstellung mit der des Freundes, der andere wird ein Mitobject unferer freudigen Betrachtung und baburch auch ein Mitobject unferer Liebe. So entsteht, was Spinoza Sym= pathie und Antipathie nennt: zufällige Liebe und zufälliger Saß.

Gewiffe Dinge werden Objecte unferer Sympathie und Antipathie und gelten uns die einen für gut, die anderen für schlimm. Wir hoffen ohne irgend einen Grund, daß uns jene Gutes bringen, und fürchten eben so grundlos das Gegentheil von den anderen. So entsteht aus Sympathie und Antipathie der Glaube an aute und üble Vorzeichen. Sier zeigt fich ber natürliche Urfprung bes Aberglaubens. Diefer meint, gemiffe Dinge seien um ihrer Beschaffenheit willen Unheil ver= fündend und barum zu fürchten. In Wahrheit verhalt fich die Sache umgekehrt: weil wir bie wirkliche Urfache unferes Unglucks haffen, barum faffen wir einen Widerwillen auch gegen die Umftände biefer Ursache: gleichgültige Dinge werden Objecte unserer Antipathie, wir felbft werden abergläubig, und bie Dinge als Objecte des Aberglaubens ericheinen uns als bedeutungsvolle Vorzeichen. Sehr gut fagt Spinoza: "Jedes Ding tann zufälligermeife (per accidens) Urjache ber Hoffnung oder Furcht fein".1

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Eth. III. Prop. XV. Schol. Prop. XVI. Prop. L. - Aff. Def. VIII-IX. Ueber die Schnsucht: Prop. XXXVI. Cor. Schol. «haec tristitia, quatenus absentiam ejus, quod amamus, respicit, desiderium vocatur. Aff. Def. XXXII. 28

fijder Gefd. b. Philof. II. 4. Mufl. 9. M.

Wenn die Ursache unserer Freude ober Trauer, also bas Object unserer Liebe ober unseres haffes, nicht als gegenwärtig, sondern als fünftig vorgeftellt wird, so werden auch die Affecte ber Freude und Trauriakeit als bevorftebend empfunden. Diese Gemüthsbewegung ift bie Erwartung. Freudiges erwarten heißt hoffen, Trauriges erwarten heißt fürchten. Erfüllt fich bas Gehoffte, fo verwandelt fich bie Hoffnung in Zuversicht; ift bas Gefürchtete eingetroffen, fo wird aus ber Furcht Verzweiflung. Buversicht (securitas) ift die Hoffnung, welche nichts mehr zu fürchten hat, Berzweiflung die Furcht, welche nichts mehr zu hoffen hat. So lange wir hoffen und fürchten, ift der Ausgang ber Sache noch ungewiß: daher hat jede Hoffnung zu fürchten und jede Furcht zu hoffen. Hoffnung und Furcht find beshalb ichmankende und unbeständige Affecte: jene ift schwankende Freude (inconstans laetitia), diese schwankende Traurigkeit (inconstans tristitia). Wenn aber ber erwartete Ausgang, welchen wir gefürchtet ober gehofft haben, nicht eintrifft, vielmehr ein unerwarteter in bem einen Falle die Furcht, in dem andern die Hoffnung zu Schanden macht, so entstehen Affecte eigenthümlicher Art: dort werden wir plöglich von dem Drucke der Furcht erlöft, wir athmen wieder auf und werden fröhlich, diefen Affect nennt Spinoza «gaudium»; hier wird plöglich unfere hoffnung niedergeschlagen, unfer Bewußtfein, welches in der hoffnung gelebt hatte, wird verwundet, oft auf bie ichmerglichste Beise, biefen Affect ber ploglich fehlgeschlagenen, bitter getäuschten Hoffnung nennt Spinoza «conscientiae morsus»; er war offenbar um ben Ausbruck verlegen und wollte bie Art und Beise bezeichnen, wie wir biejen Affect empfinden: wie einen Biß ins Innere. Er hatte vielleicht gut gethan, den Affect anders zu bezeichnen, um den Leuten die Thorheit zu sparen, seinen Ausbruck mit "Gemiffensbiß" zu übersehen. Gedankenlojer kann man nicht übersetzen. Unter Gemiffensbiß verftehen wir nichts anderes als bie Empfindung einer peinlichen Reue, beren Object bie eigene Sanb= lung und deren Folgen find. Unter «conscientiae morsus» verfteht hier Spinoza die Trauer über eine vernichtete hoffnung, z. B. die Empfindung, mit welcher ber Landmann auf ben Sagelichlag hinblidt, ber seine Saat zerftort hat. Die hatte er sonft befiniren tonnen: "ich verstehe unter conscientiae morsus die Traurigkeit, begleitet von der Borftellung einer vergangenen Sache, welche wider alles Erwarten ansgefallen ift?" Bie hatte er fonft biefen Affect ber Freude (gaudium) entgegensetzen können, ba boch den Gewissensbiffen die Zufriedenheit

.

mit sich gegenübersteht, welche niemand «gaudium» nennt? Der Begriff ber Gewiffensbiffe schließt ben eines unerwarteten Ausgangs nicht nothwendig in sich, er fordert aber nothwendig ben des selbstverschuldeten Ausgangs, und von der Selbstverschuldung ist in diesem Falle nirgends die Rede.<sup>1</sup>

2. Arten und Folgen ber Liebe und bes Saffes.

Wir begehren unsere Selbsterhaltung, wir empfinden freudig, was unser Dasein vermehrt und steigert; wir lieben, was uns diese Freude verursacht. Also müssen wir nothwendig bejahen, was den Gegenstand unserer Liebe erhält, und verneinen, was ihn zerstört; wir müssen in dieser Rücksicht alles Erhaltende freudig und alles Zerstörende traurig empfinden. Je mehr die Ursache unserer Freude, b. h. der Gegenstand unserer Liebe, in seinem Dasein gesteigert wird und an Bollsommenheit zunimmt, desto vollsommener und freudiger fühlen wir das eigene Dasein. Nun wird der Uebergang zu größerer Bollsommenheit als Freude empfunden. Je freudiger also der Gegen= stand unserer Liebe bewegt wird, um so freudiger sind wir selbst bewegt. Sein Glück ist das unsrige. Wir fühlen in dem, was wir lieben, unser eigenes Dasein erhalten und vermehrt.

Nun ift die Urfache unferer Freude nothwendig Gegenstand unferer Liebe. Ift alfo bie Freude bes Geliebten unfere eigene Freude, welche um fo größer ift, je gludlicher fich der Geliebte fühlt, fo folgt, daß die Ur= fache biefes Gludes ein Gegenftand unferer Liebe fein muß. Bir werden daher lieben, was den Geliebten erfreut, und haffen, was ihn betrübt. Da nun die Ursache seiner Freude nothwendig auch Gegenstand seiner Liebe ift, so werben wir lieben, was er liebt, und haffen, was er Dieje Gemuthsbewegungen folgen eben so nothwendig aus der bakt. Natur der Liebe, als diefe aus der Freude und diefe aus der Be= gierde, das eigene Dasein zu erhalten und zu vermehren, hervorgeht. Mit derfelben Nothwendigkeit folgen die entgegengesetten Gemuths= bewegungen aus ber Natur des Saffes. Bas ben Gegenftand unferes Saffes zerftört, ift uns erfreulich, bagegen peinlich alles, was ihn er= hält. Bas ihn druckt, fteigert unfer Selbstgefühl und erregt unfere Freude; was ihn fteigert und freudig erregt, empfinden wir drückend

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Eth. III. Prop. XVIII. Schol. I—II. Ap. Def. XII—XVII. Anders und im gewöhnlichen Sinn hatte Spinoza consc. morsus im furzen Tractat gefaßt, wo das Wort fo viel als Scrupel und Neue bebeutet (Tract. brev. II. Cap. X.).

und schmerzlich. Die Ursache seiner Freude ist zugleich Ursache unserer Trauer, die Ursache seiner Trauer ist zugleich Ursache unserer Freude: daher müssen wir hassen, was er liebt, und lieben, was er haßt.

Nun lieben wir unter ben Wefen unferesgleichen insbesondere biejenigen, mit welchen wir verbunden find und in deren Gemeinschaft wir unser Dasein erhalten und gestärkt fühlen. Daher liebt jeder bie Glieder seiner Familie, die Genoffen seines Standes, seines Volks, seiner Religion. Wir müffen aber haffen, was den Gegenstand unserer Liebe haßt oder was er haßt: daraus erklärt sich der gemeinschaft= liche Haßt oder was er haßt: daraus erklärt sich der gemeinschaft= liche Haßt, an welchem wir als Glied dieser Familie, dieses Standes, dieses Volks, dieser Kirche theilnehmen. Hier ist der Grund, aus dem so gewaltige und in der menschlichen Gesellschaft solgenreiche Leiden= schaften, wie die Feindschaft der Stände, der Glaubens= und National= haß u. s. w. hervorgehen.

Je größer unsere Liebe ift, um so mehr find wir bestrebt, auch ihren Gegenstand zu vergrößern; dieser wächst mit unserer Liebe und sie mit ihm. Je mächtiger und werthvoller uns das Object unserer Liebe erscheint, um so mächtiger und stärker ist diese selchkt. Nun erscheint ein Object um so werthvoller, je höher es geschätzt, je mehr es geliebt wird. Wenn daher der Gegenstand unserer Liebe zugleich von anderen geliebt wird, so wird der Werth dessellen vergrößert und eben dadurch unsere Liebe verstärkt. Wir lieben jetzt den Gegenstand doppelt: einmal als Ursache unserer Freude, dann als Object fremder Begierde; das erste Motiv ist die eigene freudige Empfindung, das zweite der Wetteiser (aemulatio).<sup>3</sup>

Wir wollen unser Dasein vermehren, unsere Freude steigern, unsere Liebe verstärken; sie wird verstärkt, wenn andere dasselbe Object lieben: daher wollen wir, daß der Gegenstand unserer Liebe auch anderen gesalle, auch von anderen geliebt werde, wo möglich von aller Welt. Unsere Liebe wird in demselben Grade vermehrt, als wir ihren Gegenstand von anderen geliebt sehen, und sie wird in demselben Grade vermindert, als andere den Gegenstand unserer Liebe gering= schätzen. Diese geräth dann in eine Art Widerstreit mit sich selbst, sie fängt an zu zweiseln und zu schwanken, und wir erleiden jene Gemüthsbewegung, die Spinoza sehr gut als «fluctuatio animi» be=

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Eth. III. Prop. XIX-XXVI. - <sup>3</sup> Eth. III. Prop. XLV. Dem. Prop. XLVI. - <sup>3</sup> Eth. III. Prop. XXXI.

zeichnet. Es gehört eine große Feftigkeit und eine Gerrschaft über bie natürlichen Gemüthsbewegungen dazu, um zu lieben, was anderen werthlos erscheint. Will man dem anderen seine Liebe verleiden, so ist das gewöhnliche Mittel, daß man den Gegenstand derselben herab= setzt; will man seine Liebe anseuern, so braucht man den Gegenstand derselben nur zu erheben. Wenn aber alle dasselbe lieben und begehren, so entsteht daraus nothwendig ein Wettstreit der Begierden, welcher die Menschen entzweit. Weil alle dasselbe lieben, so müssen sich gegenseitig hassen. Und so kommt hier zum Vorschein, daß die Burzel der begehrenden Liebe nichts anderes ist, als die Selbstliebe.<sup>1</sup>

Das Object unferer Liebe fei ein Wefen unferesaleichen. 28as wir lieben, wollen wir erhalten und münschen daher, daß es fo voll= tommen als möglich sei. Wir werben alles thun, um ben Geliebten au erfreuen; wir möchten die Urfache feiner Freude, alfo ber Begen= fland seiner Liebe sein, d. h. wir wollen wiedergeliebt werden. Ang ber Liebe folgt nothwendig das Streben nach Gegenliebe. Je größer biefe Gegenliebe ift, um fo werthvoller erscheinen wir bem Geliebten, um fo werthvoller und vollkommener erscheinen wir uns felbft, um fo höher steigt unfer Selbstgefühl. Nichts hebt unfer Selbstgefühl fo mächtig als das Bewußtsein geliebt und wiedergeliebt zu werden: nichts ift für unfer Selbstgefühl niederschlagender als Liebe ohne Begenliebe, b. i. ungludliche Liebe. Darum ftrebt bie Liebe nach Gegen= liebe und zwar nach der vollkommensten. Jeder Abbruch und jeder Berluft, den wir in diesem Punkte erleiden, wird als Selbstverluft empfunden, b. h. auf die fcmerglichfte Beife.

Die vollkommenste Gegenliebe ist bie ausschließende; wir wollen sie ganz besitzen, sie ist unser größtes Glück, das wir mit keinem theilen wollen und keinem anderen gönnen. Wird nun von dem Geliebten ein anderer mehr geliebt als wir, so fühlen wir uns grenzenlos unglücklich. Die Ursache unseres Unglücks ist ein Gegenstand unseres Hasses; also werden wir den Geliebten hassen, weil er uns seine Gegenliebe entzieht, und ben anderen beneiden, weil er diese Gegenliebe besitzt. So entsteht eine Liebe, welche zugleich haßt und beneidet: diese voller Hass und Neid ist die Eifersucht.<sup>2</sup> Man erkennt sogleich, welche Bedingungen diese Leidenschaft auf das Höchste stehen. Es sei jemand, den wir

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Eth. III. Prop. XXXI. Cor. Schol. – <sup>3</sup> Eth. III. Prop. XXXIII bis XXXV. Schol. Zelotypia = odium erga rem amatam invidiae junctum.

haffen, weil er uns irgend ein Uebel zugefügt hat, gleichviel welches; jest kommt der Gehaßte in den Besitz eines Glücks, welches wir begehren: wir werden ihn also beneiden. Neid ist auch Haß. Also wird sich der frühere Haß verstärken. Je mehr wir den anderen gehaßt haben, um so mehr werden wir ihn beneiden, und je mehr wir ihn beneiden, um so heftiger werden wir ihn fortan haffen. Dieser Reid aber ist um so größer, je beneidenswürdiger, je begehrenswerther jein Glück erscheint. Nun sei dieses Glück das größte, das wir begehren: die Liebe des Geliebten; und zwar haben wir dieses Glück nicht bloß erstrecht, sondern es ist uns zu Theil geworden, wir haben es beseften und jetzt an einen anderen verloren, den wir schon vorher haßten. Unter diesen Bedingungen wird der Haß, mit ihm der Neid, mit diesem die Eisersucht ins Unermeßliche steigen und, wenn keine Gegenmacht sie zu Boden schlägt, unsere ganze Seele verdunkeln.

Nichts ift für bie Eifersucht qualender als die Vorstellung, daß der Geliebte mit dem Gehaßten in Liebe vereinigt ist, daß der Gehaßte auf dem Gipfel des Glücks und daß der, welchen wir lieben, die Ursache bieses Glücks ist. Je inniger diese Vereinigung ist, um so peinlicher ist uns ihre Vorstellung, um so qualvoller die Eisersucht. Wenn das geliebte Wesen sich dem andern, den wir haffen, völlig hingiebt, so ist die Vereinigung die innigste. Eine solche völlige Hingebung ist nur möglich in der Geschlechtsliebe. Daher ist diese besondere Nahrung der Eisersucht. Und am surchtbarsten wird die letztere empfunden, wenn ein Mann die Frau, welche er mit der größten Leidenschaft liebt, sich einem andern hingeben sieht, den er auf das Aeußerste haßt.<sup>1</sup>

Wenn wir ein Wesen, das wir lieben, zu hassen genöthigt werben, so wird dieser Haß doppelt schwer empfunden. Einmal lastet auf uns das Gesühl der verminderten oder vernichteten Liebe, und dieses Gefühl, nicht mehr lieben zu können, was wir bisher geliebt haben, ist schon sür sich ein großes Unglück, ein tief eindringender Schwerz. Dazu kommt das Uebel selbst, welches wir ersahren haben, und das unmittelbar den haß verursachte. So ist der Haß, den uns ein geliebtes Wesen erregt, allemal doppelt verursacht, während die Liebe einsach begründet war. Wenn daher der Haß an die Stelle der Liebe tritt, so ist er nothwendig größer, als vorher die Liebe war, d. h. wir haffen den

<sup>1</sup> Eth. III. Prop. XXXV. Schol.



Gegenstand mehr, als wir ihn je geliebt haben, und je größer die Liebe war, um so stärker ist der vergrößerte Haß.<sup>1</sup>

Die Liebe wird durch die Gegenliebe gesteigert, eben fo ber Saß burch den Gegenhaß. Der haß nährt den haß. Benn ich ein Befen haffe, welches mir Uebles zugefügt hat, fo lebe ich ichon unter dem Druck einer traurigen Empfindung, denn es ift peinlich zu haffen. Nun ftrebt ber haß feinen Gegenstand zu beschädigen und zu vernichten; ich werbe also ben Gehaßten zu verleten suchen, baburch werbe ich bie Urfache feines Leidens, alfo ein Gegenftand feines haffes, b. h. ich werbe wiedergehaßt. Bie bie Borftellung geliebt zu werden wohl= thut, so thut es weh gehaßt zu werden. Bu bem peinlichen Gefühl des haffes kommt das peinliche gehaßt zu werden. Der Andere hat mir ein Uebel zugefügt, deshalb muß ich ihn haffen; jest haßt er mich wieder und fügt mir baburch ein neues Uebel zu, er wird von Reuem Urfache meiner Furcht und meines Leibens, alfo von Neuem Gegenstand meines Haffes; ich werde ihn also nothwendig noch mehr als vorher haffen, und fo steigert fich der haß, indem er vom haffe genährt wird, ins Unermeßliche. \* Da nun die Menschen bei der Selbstfucht und bem Betteifer ihrer Begierden von Natur weit mehr zum haffe als zur Liebe geneigt find und der einmal begonnene haß unaufhörlich wächft, so muß man fragen, warum sich bie Menschen gegenseitig nicht fortwährend die größten Uebel zufügen? Die Ursache, welche es verhindert, ift flar und folgt aus berselben Quelle. Jedes zu= gefügte Uebel vermehrt den Haß und erzeugt die Vergeltung. Wir werben biefelben Uebel, bie wir bem Undern zufügen, zu fürchten und zu erleiden haben; und da die Furcht auch ein Uebel ift, fo find die Uebel, welche aus dem Gegenhaß folgen, allemal größer als das Uebel, welches ber haß zufügt. Nun liegt es in der menschlichen Natur, die ihre Selbsterhaltung begehrt, daß fie lieber ein kleineres Uebel nicht zufügt, als felbst ein größeres fürchtet und leidet. Diese natürliche Scheu (timor) dämmt den gegenseitigen haß und macht ihn weniger verderblich.<sup>3</sup>

Liebe und Haß verhalten sich als entgegengesette Größen. Wie die Liebe durch den Haß, wenn sich beide in der Richtung auf dasselbe Object begegnen, vermindert und aufgehoben wird, wie Liebe durch Gegenliebe, Haß durch Gegenhaß sich steigert und mehrt, so wird der

<sup>1</sup> Eth. III. Prop. XXXVIII. — <sup>2</sup> Eth. III. Prop. XLIII. — <sup>3</sup> Eth. III. Prop. XXXIX.

haß durch die Liebe aufgehoben und vertilgt, wenn beide in berfelben Richtung zusammentreffen. Ein Befen, welches wir haffen, erweift uns Butes, es wird Ursache unserer Freude, also Gegenstand unserer Liebe: baburch werden wir um eine traurige Empfindung ärmer und um eine gludliche reicher; wir werben von dem peinlichen Drude des Saffes befreit und zugleich burch die wohlthuende Empfindung ber Liebe er= So wird bas gehaßte Befen, von dem wir Gutes erfahren, auiðt. bie Urfache sowohl unferer Befreiung vom haffe als auch unferer positiven Freude; es wird die Ursache eines doppelten Wohlgefühls, also noth= wendig auch Gegenstand unferer doppelten Liebe. 2Bir werden baber biefes Object jest ftarker lieben, als wir es vorher gehaßt haben, d. h. wir werden es mehr lieben, als wenn wir es niemals gehaßt hatten.1 ("Jest mehr mein Freund, als bu je Feind gewesen", laßt Shatefpeare ben Aufibius zu Coriolan, feinem Tobfeinde, fagen, als diefer bem Feldherrn ber Bolsker feine Freundschaft anträgt.)

Wenn aber die Liebe, welche aus dem Haffe entsteht, den Haß übertrifft, so könnte es scheinen, als ob der größte Haß der beste Weg zur Liebe wäre; es könnte scheinen, daß die Liebe nothwendig am größten sei, wenn sie aus dem größten Haß hervorgeht. Man müßte also folgerichtigerweise den Haß begehren um der Liebe willen, aber man müßte auch ebenso folgerichtig den Haß fortwährend steigern, um die Liebe zu vergrößern; dann aber würde man vor Haß nicht zur Liebe kommen, daher wird niemand den Weg zur Liebe burch den Haß nehmen wollen, ebensowenig als man die Arankheit um der Gesundheit willen oder ben Schaden um der Entschädigung willen wünscht.<sup>3</sup>

. 8. Siebe und haß unter ber Borftellung ber Freiheit.

In allen Fällen lieben wir, was uns erfreut, und haffen, was uns Berderben bringt. Je mehr nun ein Object Urfache unferer Freude oder Trauer ift, um so mehr müffen wir es lieben oder haffen. Ein Welches die alleinige Ursache seiner Wirtungen ift oder uns als solche gilt, nennen wir frei. Darum werden wir am meisten diejenigen Wesen lieben oder haffen, welche wir als freie Ursachen der guten oder schlimmen Wirtungen ansehen, die wir von ihnen ersahren. Run halten wir die Naturerscheinungen für nothwendig, die Menschen dagegen für frei. Diese Vorstellung, so unbegründet sie ist, macht,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Eth. III. Prop. XLIII-XLIV. - <sup>2</sup> Eth. III. Prop. XLIV. Schol.

baß wir von ben menschlichen Handlungen ganz anders afficirt werden als von den Wirkungen der Natur. Was uns durch jene Gutes oder Schlimmes geschieht, empfinden wir mit dem Bewußtsein, daß es be= absichtigt war und unterlassen werden konnte; daher erregt ein Mensch, welcher uns ein kleines Uebel zusügt, unsern Haß, während die zerstörende Naturgewalt eine Empfindung ähnlicher Art nicht hervorrust. Hier trägt die Schuld der Zusammenhang der Dinge. "Daher muß Liebe und Haß gegen ein vermeintlich freies Wessen größer sein als gegen ein nothwendiges."<sup>1</sup>

#### 4. Selbftzufriedenheit und Reue.

Auch uns felbst halten wir für frei, auch unsere eigenen Handlungen find nach den Ersolgen, welche sie haben, Objecte unserer freudigen oder schmerzlichen Empfindungen: diese Freude ist Selbstzufrieden= heit, diese Trauer Reue. Aus der Vorstellung unserer Freiheit entsteht in uns die Ueberzeugung: "dies hast du selbst gethan, du allein!" Eben dieses Bewußtsein macht die Selbstzufriedenheit so stolz und die Reue so nagend. Daraus erklärt sich die Natur beider Gemüthsbe= wegungen. "Reue ist Trauer, verbunden mit der Vorstellung unserer selbst als ihrer Ursache." "Selbstzufriedenheit ist Freude, verbunden mit derselben Idee." Diese Affecte sind aus keinem anderen Grunde so heftig, als weil die Menschen sich einbilden frei zu sein.<sup>2</sup>

5. Jorn und Rache. Reid und Schabenfreude. Mitleid und Wohlwollen.

Der haß begehrt die Bernichtung seines Gegenstandes, er will ihm schaden und erzeugt darum nothwendig die Begierde, dem Ge= haßten so viel Uebles zuzusügen, als er nur immer vermag: diese Begierde nennt Spinoza Jorn. Wir hassen den Anderen, weil er uns beschädigt hat; wir wollen ihn wieder beschädigen, er soll durch uns empfinden, was wir durch ihn empfunden haben; er soll nicht bloß leiden, sondern eben so sehr als wir: daher wollen wir dem Anderen genau dasselbe Uebel anthun, als er uns angethan hat. Der haß fordert Auge um Auge, Jahn um Jahn; er will das Uebel nicht bloß erwiedern, sondern vergelten: diese Begierde ist Rachsucht.<sup>3</sup>

<sup>1</sup> Eth. III. Prop. XLIX. Schol. — <sup>2</sup> Eth. III. Prop. Ll. Schol. — Poenitentia est tristitia, concomitante idea sui, et Acquiescentia in se ipso est laetitia, concomitante idea sui. BergI. Prop. LV. Schol. — BergI. Aff. Def. XXV. XXVII. Das Gegentheil ber Selbstgufriedenheit ift bas Gefühl ber eigenen Ohnmacht (humilitas). Aff. Def. XXVI. — <sup>3</sup> Eth. III. Prop. XL. Corol. II. Schol. Nun find die Menschen von Natur einander feindlich gefinnt, jeder fühlt durch das Dasein des Anderen sein eigenes gemindert und bedroht, daher sind die Menschen von Natur geneigt, sich gegen= seitig zu hassen, jedes fremde Glück schmerzlich, jedes fremde Unglück freudig zu empfinden. Jene Gemüthsbewegung ist der Neid, diese die Schabenfreude.<sup>1</sup>

Um meisten beneiden wir, was wir felbft am schmerzlichften ent= behren. Nichts erfüllt uns mit größerer Freude als bas Bewußtsein unferer Kraft und Leiftung. In diefer Vorstellung verweilen wir gern, jeder betrachtet fich am liebsten in feiner Tüchtigkeit, fo wünscht er sich am liebsten von anderen betrachtet. Daher kommt es, daß die Leute so gern von ihren Thaten erzählen und das Gefühl ihrer überlegenen Stärke im Contraft gegen bie Schwächen anberer am behaglichsten genießen. Daher ift nichts brückender als das Bewußtsein ber eigenen Schwäche und Untüchtigkeit, nichts niederschlagender als die Empfindung dieses Mangels, nichts beneidenswerther als das Gegentheil dieses Mangels bei anderen. Deshalb beneiden wir folche Naturen am meisten, mit benen wir an Kraft und Fahigkeit wett= eifern. Die Menschen beneiden sich gegenseitig, und mas jeder dem anderen am wenigsten gönnt, find die Geistesträfte und Talente, welche ihm fehlen. Solche Wesen dagegen, mit denen wir nach der Beschaffen= heit unserer Natur nicht wetteifern, also uns auch nicht vergleichen tonnen, beneiden wir nie. Rein Mensch beneidet die Baume um ihre Söhe und die Löwen um ihre Starke.<sup>2</sup>

Nehmen wir aber Wessen unseresgleichen, welche wir weber haffen noch lieben, also andere Menschen, benen gegenüber wir in voller Ge= müthsruhe sind, so werden wir ihre Gemüthsbewegungen vorstellen, wie sie sind; diese unsere Vorstellungen nüssen uns afficiren, wir werden also von diesen Vorstellungen ergriffen werden und eben da= burch ähnliche Affectionen haben. So werden wir die Leiden und Begehrungen anderer Menschen unwillfürlich mitempfinden: die Mit= empfindung fremden Leidens ist das Mitleid und die fremden Be= gehrens eine Art Mitbegehren oder Mitstreben, welches Spinoza «aemulatio» nennt. Wir empfinden das Unglück des Geliebten als

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Aff. Def. XXXVI—XXXVII. Eth. III. Prop. XXIV. Schol. Aff. Def. XXIII. — <sup>3</sup> Eth. III. Prop. LV. Coroll. Schol. Haec tristitia, concomitante idea nostrae imbecillitatis, humilitas appellatur. **Bgl. ebendaj. baš folgende** Coroll. und Echolion.

unfer eigenes, das des Gehaßten freudig, das anderer, welche wir weber haffen noch lieben, mitleidig. Mitleid und Haß können sich daher in Rücksicht auf daffelbe Object nicht zusammen vertragen: was wir haffen, können wir nicht bemitleiden; was wir bemitleiden, können wir nicht haffen. Die Ursache fremder Leiden ist die Ursache unseres Mitleids; nun gehört dieses zu den traurigen Affecten, welche wir loszuwerden oder deren Ursachen wir zu entsernen bestrebt sind: daher werden wir den Anderen von der Ursache seidens zu befreien suchen. So entsteht aus dem Mitleid der Tried zu helfen, d. h. Wohl= wollen (benevolentia).<sup>1</sup>

Das Wohlwollen verhält fich zur Schabenfreude ähnlich, wie das Mitleid zum Neide. Bir beneiden bas Glud bes Gehaften und freuen uns über fein Unglud; wir bemitleiden das Unglud derer, welche wir nicht haffen. Sobald daher in Rudficht auf baffelbe Object bem Mitleide ber haß begegnet, löscht er es aus und verwandelt das Mitleid in Schadenfreude. Diefer Haß aber liegt der menschlichen Natur fehr nahe und in der Richtung ihrer Begierbe, denn wir find geneigt zu begehren, was wir andere unferesaleichen begehren feben. Wenn nun der Andere erreicht, wonach wir ftreben, und was wir jest nicht mehr erreichen können, fo fuhlen wir unfere Begierde gebemmt, unser Dasein gemindert und gerathen daher nothwendig in eine traurige und gedrückte Stimmung. 28as ift die Ursache diefes traurigen Affects? Daß der Andere besitzt, was wir begehren und nicht haben, daß er glücklicher ift als wir. So wird er der Gegenstand unferes Saffes und Reides. Bir beneiden biefen aludlicheren Dann, nicht weil wir ihn haffen; sondern wir haffen und beneiden ihn, weil er gludlicher ift als wir. Sein Glud ift bie Ursache unferes haffes, aus dem nothwendig ber Neid folgt. Bare er ungludlicher als wir, fo würden wir benfelben Mann bemitleiden. Mfo Reid und Mitleib, fo entgegengesett sie einander scheinen, vertragen sich in der mensch= lichen Natur volltommen zusammen, auch in Rudficht auf baffelbe Object, ja fie bedingen fich gegenseitig. Man bemitleidet die Unglück= lichen und beneidet die Glücklichen. Genauer gefagt: man bemitleidet bie, welchen es schlechter als uns geht, und man beneibet bie Anderen, welche beffer als wir baran find. Beide Empfindungen haben dieselbe Quelle,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Eth. III. Prop. XXVII. Schol. Coroll. II. III. Schol. Aff. Def. XVIII. commiseratio) XXXIII. (aemulatio) XXXV. (benevolentia).

nämlich den Wetteifer der menschlichen Begierden, welcher nothwendig baraus folgt, daß jeder sein Dasein so viel als möglich zu erhalten und zu steigern sucht. Die tägliche Ersahrung lehrt, daß es sich mit dem Neide und Mitleide der Menschen in der That so und nicht anders verhält.<sup>1</sup>

# 6. Die Selbftfcatung. Chrgeiz und hochmuth.

Aus unferer Liebe folgt das natürliche Streben, den Gegenstand berfelben fo vollkommen wie möglich vorzuftellen, denn diefe Borftellung erquickt uns, sie hebt unser Selbstgefühl und liegt in der Richtung unferer elementaren Begierbe. Daher wird die Liebe ihr Object eben fo leicht überschätzen, als der haß aus dem entgegengesetten Grunde bas feinige unterschätzen wird: jene übertreibt ben Berth ihres Gegen= ftandes, diefer ben Unwerth des feinigen; bie erste tann von ihrem Object nicht hoch genug, ber andere nicht gering genug benten. So erzeugt bie Liebe bie übermäßige Schätzung (existimatio), ber haß bie Geringschätzung (despectus). Aber Liebe und haß find indirecte Selbstliebe. Denn wir lieben, was uns erfreut, und haffen, was unfer Dasein vermindert. Indem wir das Object unserer Liebe vergrößern, erhöhen wir unfer freudiges Selbstgefuhl und fteigern unfer Dasein. Wenn aus der Liebe die Ueberschätzung folgt, so wird aus der Selbstliebe folgen, daß wir den eigenen Werth zu hoch anschlagen und am ersten uns felbft überschäten: bieje Selbstüberschätzung ift ber Sochmuth (superbia).\*

Je größer unsere Liebe ift, um so mehr werden wir bestrebt fein, beren Gegenstand aus allen Kräften zu erhalten und zu erfreuen. Nun aber wollen wir vor allem unser eigenes Dasein erhalten und vermehrt sehen, wir wollen daher so viel Freude wie möglich erleben, also von den andern so viel als möglich erfreut werden. Diese werden uns erfreuen, wenn sie uns lieben; sie werden umsomehr bestrebt sein, uns Freude zu machen, je größer ihre Liebe zu uns ist: barum wollen wir so viel als möglich von allen geliebt werden. Sie werden uns lieben, wenn wir die Ursache ihrer Freude sind, b. h. wenn wir ihnen

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Eth. III. Prop. XXXII. Schol. Videmus deinde, ex eadem naturae humanae proprietate, ex qua sequitur, homines esse misericordes, sequi etiam, eosdem esse invidos et ambitiosos. — <sup>2</sup> Eth. III. Prop. XXVI. Schol. **3g1**. Aff. Def. XXI—XXII. Existimatio est de aliquo prae amore plus justo sentire. Despectus est de aliquo prae odio minus justo sentire. Superbia est de se prae amore sui plus justo sentire. (Aff. Def. XXVIII.)

gefallen; baber bas Streben, ben Menfchen zu gefallen und ihnen nach Bunsch zu leben: diefes leutselige Streben nennt Svinoza humanität. Je mehr wir den Leuten gefallen, um fo mehr werden fie uns lieben, um fo mehr werden fie uns loben, um fo höher werden fie uns schatzen und überschatzen. Wir wollen so hoch als möglich aeschätt werben, diefe Schätzung der anderen ift unfere Ehre; wir fühlen unfer Dasein in demselben Grade erhöht, als wir geehrt werden: fo folgt aus der Selbstliebe die Ehrliebe oder die Sucht nach Ehre (ambitio). 1 Die allgemeine Hochachtung wird als Ruhm, die all= gemeine Geringschätzung als Schmach empfunden. Wer fich geehrt fieht, erlebt Freude an sich, er ist mit sich zufrieden und ruht in einem gesicherten und gehobenen Selbstgefühl, welches Spinoza als «acquiescontia in so ipso» bezeichnet. Das Gegentheil ift die Reue, das ge= brudte Selbftgefühl als Folge verschuldeter allgemeiner Geringschätung. Der Ruhm steigert das Selbstgefühl und erhöht die Selbstliebe, die ben Hochmuth erzeugt, welcher nothwendig mißfällt. Daher kommt es, baß berühmte Leute fo leicht hochmüthig werden und sich einbilden, aller Belt zu gefallen, mahrend fie allen laftig find." Man könnte im Geifte Spinozas noch eine andere Folgerung hinzufügen: wenn die Sucht zu gefallen größer als ber Stolz ift, so werden berühmte Leute bescheiden fein ober thun, um nicht zu mißfallen. Es giebt auch ba= von Beispiele.

### 7. Bewunderung und Verachtung.

Bir verknüpfen in unserer Einbildung nothwendig die ähnlichen Vorstellungen. Je ähnlicher nun ein Object anderen uns schon be= kannten ist, oder je mehr Eigenschaften es mit diesen gemein hat, um so mehr fällt es in den uns geläusigen Ideenkreis und mischt sich dergestalt in die Masse schon gewohnter Vorstellungen, daß es unsere Ausmerksamkeit nicht gewinnt. Dagegen wird ein Object, welches den herkömmlichen Text unserer Vorstellungen unterbricht und neuer, un= gemeiner, außerordentlicher Art ist, unsere Betrachtung an sich reißen

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Eth. III. Prop. XXIX. Schol. — Humanitas seu modestia est cupiditas ea faciendi, quae hominibus placent, et omittendi, quae displicent (Aff. Def. XLIII.). Ambitio est immodica gloriae cupiditas (Aff. Def. XLIV.). — <sup>3</sup> Eth. III. Prop. XXX. Schol. — Gloria est laetitia, concomitante idea alicujus nostrae actionis, quam alios laudare imaginamur. Pudor est tristitia, conc. idea alicujus nostrae actionis, quam alios vituperare imaginamur (Aff. Def. XXX—XXXI.).

und feffeln. Den Affect, ben ein solcher Eindruck hervorruft, nennt Spinoza Bewunderung. Ist der erstaunliche Gegenstand eine surchtbare Erscheinung, so mischt sich die Bewunderung mit der Furcht, und es entsteht die Bestürzung (consternatio); sind es Borzüge menschlicher Intelligenz und Thatkraft, die unsere Bewunderung erregen, so wird die letztere zur Berehrung (voneratio), und wenn wir den Gegenstand dieser Berehrung zugleich lieben, so entsteht die bewundernde Liebe, ein Gesühl wohlthuender Unterwersung (devotio).

Sind es dagegen die verberblichen und gehäffigen Leidenschaften ber Menschen, wie Jorn, Neid u. f. w., die sich in ungewohnter Größe vor uns erheben, fo werden wir von einem ftaunenden Abscheu (horror) ergriffen und aleichsam festgehalten. Das Gegentheil ber Bewunderung ift bie Ber= actuna, beren Object burch feinen Unwerth und feine Richtigkeit auf= fällt. Wenn wir zugleich haffen, was wir zu verachten genöthigt find, fo entsteht die höhnische Geringschätzung (irrisio), welche ihr Object rud= fictslos verspottet und das Gegentheil der bewundernden Liebe ausmacht. Wie sich die Berhöhnung zur Devotion, so verhält sich die Begwerfung (dedignatio) zur Berehrung: biefe entspringt aus ber Bewunderung der Beisheit, jene aus der Berachtung der Dummheit. Damit ift bas Geschlecht berartiger Leidenschaften noch teineswegs er= schöpft. Bewunderung und Verachtung können mit verschiedenen Affecten Berbindungen eingehen und fich bemgemäß modificiren. In Rudficht auf baffelbe Object tann bie Bewunderung mit haß, die Berachtung mit Liebe zusammentreffen, beide mit Furcht und hoffnung u. f. f.; ja wir können in der Borftellung beffelben Gegenftandes zugleich Be= wunderung und Verachtung empfinden. So unendlich nüanciren fich unsere Leidenschaften, daß wir nicht im Stande find, alle Affecte, welche wir erleben, in unserem Bewußtsein zu erleuchten, genau zu unter= scheiden und durch Worte au bezeichnen. Der Reichthum ihrer Mobi= ficationen reicht weiter als bie deutliche Erfenntniß und der spraceliche Ausbrud.1

IV. Die Claffification ber Leidenschaften.

1. Objective und subjective Verschiedenheit.

Alle bisher betrachteten Leidenschaften lassen sich, wenn wir dieselben in ihre Elemente auflösen, zurückführen auf Liebe und Haß,



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Eth. III. Prop. LII. Schol. **23gI. Aff. Def. IV-V. admiratio, contemptus).** X-XI. (devotio, irrisio).

wie diefe auf Freude und Trauer, die aus dem Willen zur Selbsterhaltung nothwendig folgen. So verschieden der letztere sein kann, so verschieden sind die Leidenschaften. Der Wille zur Selbsterhaltung ist das Thema aller Begierden, welche so mannichfaltig sind als die begehrenden Naturen und die begehrten Dinge: diese machen die Ber= schiedenheit im objectiven, jene im subjectiven Sinn. Es kommt darauf an, in welche Art der Objecte der Schwerpunkt unserer Begierde fällt: ob Sinnesgenuß oder Besitz oder Ehre die Dinge sind, welche erstrebt werden. Schwelgerei, Böllerei, Wolluft, Reichthum, persönliche Auszeichnung sind die Ziele, welchen die meisten Menschen nachjagen, und die Spinoza schon in der Schrift über die Verbessferung des Verstandes als die Guter bezeichnet hatte, welche die gewissesten scheinen und die ungewissesten sind.<sup>1</sup>

Wir begehren die Dinge nach dem Maße unferer Empfänglichkeit für ihre Eindrücke. Diese Empfänglichkeit ift nicht bei allen Menschen dieselbe, nicht einmal jederzeit bei demselben Individuum. Wass den einen reizt oder erschreckt, läßt den andern kalt und gleichgültig; bei der gleichen Gesahr zeigt sich dieses Individuum surchtsam, jenes kühn; von demselben Object sühlen wir uns jetzt hingerissen, jetzt abgestoßen, in einem dritten Moment gar nicht afficirt. Daher sagt Spinoza: "Berschiedene Menschen können von einem und demselben Gegenstande und berselbe Mensch zu verschiedenen Zeiten von demselben Gegenstande verschiedenartig erregt werden". Die Art und Stärke der Leidenschaften richtet sich nach der Natur der Dinge und dem Maß ihrer Kräfte. Die Thiere haben andere Begierden als die Menschen, die Insecten andere als die Fische und Bögel.<sup>2</sup>

2. Aeußere und innere Ursachen ber Affecte.

Die Grundformen aller Leidenschaften waren Begierde, Freude und Trauer. Demgemäß unterscheidet Spinoza zwei Classen der Affecte: Arten der Begierde und Arten der Freude und Trauer. Die letzteren können auf doppelte Weise verursacht werden: entweder durch ein Ding außer uns oder durch unser eigenes Wesen; im ersten Fall sind sie mit der Borstellung der äußeren Ursache, im anderen mit der ber

<sup>1</sup> Eth. III. Prop. LVI. Schol. Bergl. Aff. Def. XLV—XLVIII.: Luxuria est immoderata convivandi cupiditas vel etiam amor. Ebrietas est immoderata potandi cupiditas et amor. Avaritia est immoderata divitiarum cupiditas et amor. Libido est cupiditas et amor in commiscendis corporibus. S. oben Buch II. Cap. X. S. 278 figb. - <sup>3</sup> Eth. III. Prop. Ll. Schol. Prop. LVII. Schol. inneren verbunden. Es giebt daher drei Claffen von Leidenschaften: 1. Arten der Begierde, 2. Arten der Freude und Trauer, verbunden mit der Idee einer äußeren Ursache, 3. Arten der Freude und Trauer, verbunden mit der Idee der inneren Ursache.

Die Arten der Begierde find: Sehnsucht, Wetteiser, Dankbarkeit, Wohlwollen, Zorn, Rachsucht, Grausamkeit, Scheu, Kühnheit, Zaghaftigkeit (pusillanimitas), Beftürzung, Leutseligkeit (Bescheidenheit), Ehrgeiz, Schwelgerei. Geiz, Wollust.<sup>1</sup>

Die Arten ber von außen verursachten Freude find: Liebe, Sympathie, Hingebung, Gunst, Ueberschätzung, Hoffnung, Zuversicht, Freude über einen unerwartet guten Ausgang, Mitgefühl mit fremdem Glück. Die Arten der von außen verursachten Trauer find: Haß, Antipathie, Hohn, heftiger Unwille, Geringschätzung, Neid, Furcht, Berzweiflung, Schmerz über eine fehlgeschlagene Hoffnung, Mitleid.<sup>3</sup>

Die Arten selbstverursachter Freude und Trauer sind: Selbst= zufriedenheit und Niedergeschlagenheit oder Reue, Hochmuth und **Alein=** muth (übermäßiger Mangel an Selbstvertrauen), Ruhm und Scham= gefühl.<sup>3</sup>

8. Beidende und thätige Affecte.

Das Wesen jedes Dinges ist seine Araft, Thätigkeit ist beren Ausdruck: daher strebt jede Natur, soviel sie vermag, thätig zu sein. Die Begierde ist der thätige Affect oder die Action, die Arast= außerung steigert das Selbstgeschlund ist allemal der Uebergang zu größerer Bollkommenheit, d. h. Freude. Daher sind alle thätigen Affecte freudiger Art, kein trauriger Affect ist thätig. Die thätigen Affecte sind nur Arten der Begierde und Freude, niemals der Trauer. "Unsere Begierde und Freude", sagt Spinoza, "kann leidender und thätiger Natur sein, aber unsere thätigen Affecte gehören lediglich zur Natur der Freude oder der Begierde."<sup>4</sup>

Unsere Thätigkeit ift unsere Tüchtigkeit und Tugend; die Begierde darnach ift der tapfere Affect (fortitudo). Unsere Geistesthätigkeit besteht im Denken, in der Ausbildung der Bernunft und des vernunftgemäßen Sebens in uns selbst und in andern. In den Sinnesgenüffen sind wir abhängig und leidend, in allen Empfindungen trauriger Art gedrückt und niedergeschlagen. Die Begierde thätig zu sein, unsere Kraft auszuüben und

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Eth. III. Aff. Def. XXXII—XLVIII. — <sup>2</sup> Def. I—XXIV. — <sup>9</sup> Ibid. Def. XXV—XXVI. — <sup>4</sup> Eth. III. Prop. LVIII—LIX.

ju fteigern erhebt uns über die leidenden Juftände finnlicher Genüsse und gehässiger Affecte, sie erzeugt in unserem Leben das mäßige, nüchterne, besonnene Verhalten, in unserer Gesinnung gegen andere die bescheidene, milde, wohlwollende Denkungsart, sie macht uns stark gegen uns selbst, uneigennützig und hülfreich gegen andere. Daher sind Seelenstärke (animositas) und Großmuth (generositas) die beiden Arten des thätigen Affects, dessen Grundform die Tapferkeit ist. Mäßigung und Nüchternheit sind Beispiele der Seelenstärke, Bescheiden= heit und Milde Beispiele der Großmuth. So folgt aus den thätigen Affecten nothwendig das sittliche Leben. Läßt sich beweisen, daß jene Affecte die mächtigkten sind und darum herrschen müssen, so ist die Sittenlehre auf geometrische Art begründet. Ob die activen Leidenschaften gewaltiger sind als die passiver: dies ist die Frage, von welcher die Ethik Spinozas abhängt.

| V. G | eja | mmt | refu | Itat. |
|------|-----|-----|------|-------|
|------|-----|-----|------|-------|

Natura humana Corpus humanum Idea corporis humani (Mens humana) Affectiones corp. hum. Ideae affectionum corp. hum. Affectus Passiones Actiones Appetitus Lactitia Fortitudo Tristitia Amor. Spes Odium. Metus Animositas. Generositas etc.

Fifcher, Gefch. b. Bhilof. II. 4. Mufl. R. M.

29

449

# Achtes Capitel.

# Die menschliche Gesellschaft und der Staat.

#### I. Sitten= und Staatslehre.

Alles menschliche Handeln ist bedingt burch die Affecte. Unter ben Objecten und Ursachen der letzteren sind auch Wesen unserer Art, andere Menschen. Die Begierden und Leidenschaften sind die Factoren, welche die Menschen verbinden und trennen: daher müssen alle Ber= hältnisse, welche die letzteren eingehen, als nothwendige Folgen der Uffecte begriffen werden, wie diese als nothwendige Folgen der Natur. Die gesetsmäßige Vereinigung der Menschen im Großen nennen wir Gemeinwesen oder Staat. Es giebt keine andere geschliche Ordnung als den Causalnerus. In der Erkenntniß der wirkenden Ursachen, woraus das Staatsleben folgt und wodurch die öffentliche Gemeinschaft der Menschen erzeugt und zusammengehalten wird, besteht die Staats= lehre oder Politik.

Damit ift ber Gesichtspunkt festgestellt, unter welchem Spinoza die wissenschaftliche Aufgabe der Politik begreift; es ist ber= felbe, unter dem vorher die Aufgabe der Sittenlehre erklärt wurde: nämlich die volle Einsicht in die menschliche Natur, insbesondere in ihre Begierden und Leidenschaften, bieje find ihre Macht und barum ihr Wesen. Ohne Renntniß des wirklichen Menschen ift eine wahre Politik eben fo unmöglich wie eine wahre Sittenlehre. Dieje will bie richtige Lebensversaffung, jene bie richtige Staatsverfaffung barthun. Wenn man nicht weiß, unter welchen Bedingungen bie menschliche Natur lebt und handelt, fo tann man die Formen des Menschenlebens nicht erkennen. Die Ethik kommt bei solcher Unkenntniß in die Gefahr fatprisch, und die Politik in die utopistisch zu werden: beide zeigen sich bann gleich unfruchtbar und untauglich. Dies ift der Bor= wurf, welchen Spinoza der bisherigen Sittenlehre entgegenhält, und den von jeher die Staatsmänner den Philosophen, welche Politiker sein wollten, aemacht haben: baß ihre Entwürfe unpraktisch und auf die wirklichen, in ber Menschenwelt gegebenen Verhältniffe nicht anwendbar feien, daß fie bie Menschen regieren wollen, ohne fie zu tennen.

Da nun Sitten= und Staatslehre dieselbe Grundlage und den= felben Ausgangspunkt haben, nämlich bie Einsicht in die menschliche Natur und beren Affecte, so erhellt hieraus der Zusammenhang beider. Es ift daher falich zu meinen, daß ber politische Tractat mit ber Ethik teinen Busammenhang und in bem ganzen Syftem nur bie Bebeutung eines Nebenwerkes habe. Sowohl in dem theologisch-politischen Tractat als auch in der Ethit ift die Staatslehre vorbereitet, namentlich mit der letteren fteht fie in der genaueften und unmittelbarften Berbindung, fie ift nicht bloß auf die Ethik gefolgt, sondern aus ihr hervorgegangen und insbesondere durch deren zweiten und britten Theil bedingt: die Lehre vom menschlichen Geift und von ben Affecten. Der Zusammen= hang ift hier in der Sache fo flar, daß er unvertennbar einleuchtet: außerdem hat der Philosoph denselben so nachdrudlich an mehreren Stellen hervorgehoben, daß, wer ihn verkennt ober in Abrede stellt. nicht bloß die Behre Spinozas nicht genug verstanden, sondern auch beffen Schriften nicht genug gelesen zu haben scheint. Denn die Ethik und der politische Tractat flützen sich gegenseitig und weisen unmittel= bar auf einander bin.

In der Schlußabhandlung des zweiten Theiles der Ethik wird ausdrücklich gesagt, daß die hier entwickelte Lehre von der Natur des menschlichen Geistes dem socialen Menschenleben und der Politik förderlich sei, denn sie zeige, wie die Menschen sich gesellig zu einander verhalten und wie sie regiert werden müssen. Und die Einleitung zum dritten Theil der Ethik, welcher die Affecte behandelt, stimmt mit der Einleitung des politischen Tractats darin völlig überein, daß beide ganz in derselben Weise die Nothwendigkeit und den Werth der Leidenschaften hervorheben. Dort heißt es: ohne diese Einslicht ist feine Sittenlehre möglich; hier: ohne diese Einsicht ist feine Staatslehre mög= lich. Der politische Tractat stückt sich und die Lehre von den Affecten und beruft sich in dieser Rücksicht ausbrücklich auf die Ethik, welche er voraussetzt.<sup>1</sup>

Spinoza felbst sagt in der Einleitung jenes Werks: "Ohne Bweifel haben die Staatsmänner weit treffender die Gegenstände der Politik behandelt, als die Philosophen, denn sie hatten die Er= fahrung zum Lehrer und lehrten darum nichts den Bedingungen des

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Eth. II. Prop. XLIX. Schol. Eth. III. Praef. = Tract. polit. Introd. Cap. I. § 1-V. Bgl. oben Buch II. Cap. VII. S. 197.

menschlichen Lebens Fremdes". "Als ich mich nun selbst der Politik zuwendete, hatte ich nicht die Absicht, neue oder auffallende Dinge zu lehren, sondern ich wollte sicher und zweisellos darthun, was mit dem wirklichen Leben völlig übereinstimmt."<sup>1</sup> So würde Spinoza nicht reden, wenn er die Politik nur als Nebensache betrachtet hätte: er würde nicht sagen, daß seine Aufgabe sei, dieselbe sicher und methodisch (certa et indubitata ratione) zu behandeln.

Indeffen sehen wir auch, wie fich in Rudficht auf bie Leidenschaften bas politische und fittliche Leben von einander unterscheiden. In der menschlichen Gesellschaft find die selbstflüchtigen Affecte nicht überwunden, sondern nur gezähmt und niedergehalten; hier find die Leidenschaften gleichsam im Kafig. Ihr gewaltsamer Ausbruch wird burch Gesetze gehindert, beren Strafen ju fürchten find; bie Maffe ichredt, wenn fie nicht zittert; sie ift furchtbar, wenn sie nicht felbst sich fürchtet. Die Furcht ift auch eine Leidenschaft, und wo eine Leidenschaft ift, find alle. Das politische Leben der Menschen hat daher zu feinem Stoff dieselben Begierden und Leidenschaften, die wir kennen gelernt haben; es liegt ben Affecten weit näher, als das fittliche Leben, ja es fällt feinem ganzen Umfange nach in bas Gebiet, in welchem bie Leidenschaften herrichen, während das fittliche Leben gerade darin besteht, daß in ihm die Leiden= schaften beherricht werden. Um fo viel näher liegt der Affectenlehre bie Politik als die Ethik. Dies ift der Grund, warum wir an diefer Stelle die Staatslehre Spinozas behandeln; wir müffen in dem metho= bischen Bange ber Folgerungen von der Affectenlehre durch bie Politik jur Sittenlehre fortichreiten.

Die nothwendigen Formen der menschlichen Gesellschaft und der Staatsordnung sollen aus den Bedingungen des wirklichen Lebens abgeleitet werden. Diese Aufgabe bestimmt den politischen Standpunkt Spinozas: er begreift die Wirklichkeit als Natur und diese als mechanische Causalität. Seine Staatsbegriffe sind daher rein weltlich, rein natür= lich, rein mechanisch. Der weltliche Staatsbegriff widerspricht den scholastischen Vorstellungen des Mittelalters, der naturalistische ben Staatstheorien unserer Zeit, der mechanische dem politischen Geiste des Alterthums.

Sobald die Philosophie den Staat nur aus weltlichen Bedingungen ableitet, begründet sie die reine Politik, welche allen theo-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Tract. pol. Cap. I. § IV.

### Die menschliche Gesellschaft und ber Staat.

logischen Charakter ausschließt und sich mit der Physik unter denselben rationalen Gesichtspunkt begiebt. Wie diese nur mit materiellen Factoren und Kräften rechnet, so braucht die Politik nur menschliche Factoren und Kräfte; beide berusen sich nicht mehr auf die Autorität und Statuten einer göttlichen Offenbarung. Damit entscheidet sich der Gegensatz gegen die scholastischen Staatsbegriffe des Mittelalters; die scholastische Politik ist kirchlich, die reine Politik ist weltlich, und in diesem weiten Begriff verträgt sie sich sowohl mit dem Alterthum als auch mit unserer Zeit.

Nun find jene weltlichen Bedingungen, aus denen der Staat hergeleitet wird, näher bestimmt, rein natürlich; die physikalischen Begriffe werden maßgebend für die politischen, die Naturgesetze erklären bie Grundgesethe ber Staatsordnung, und bie reine Politik wird in ihrer Fortbildung zu einer Naturlehre des Staats. In diefem Charakter liegt der Unterschied von den heutigen Staatsbegriffen, die fich auf Freiheitsgesetze, nicht bloß auf Naturgesetze gründen, mahrend bie naturalistische Politik mit der Vorstellungsweise des Alterthums barin übereinkommt, daß beide das politische Leben als eine Fortsehung ber Naturordnung betrachten. Doch unterscheidet sich in den Natur= begriffen felbft die neuere Bhilosophie von der alten; fie setzt die Natur gleich ber wirkenden Causalität und bie Orbnung ber Dinge gleich bem mechanischen Zusammenhang von Ursache und Wirkung. Da nun die gesellschaftliche Orbnung ber Menschenwelt aus ber natürlichen Ordnung ber Dinge allein richtig begriffen werben kann, so gilt der Staat als eine Ordnung, welche aus bem Caufalnerus der menschlichen Leiden= schaften nothwendig folgt, als eine Macht, welche nach den Gesetzen äußerer Nothwendiakeit entsteht und erhalten wird: die Volitik wird zur Mechanik bes Staats.

So erhebt die neuere Philosophie vermöge ihrer dogmatischnaturalistischen Richtung dem kirchlichen Staat gegenüber den weltlichen (politischen), sie begründet die politische Staatsgewalt nicht durch moralische, sondern durch natürliche Gesethe, sie begreift diesen politischen Naturstaat nicht als Organismus, sondern als Mechanismus und bestimmt demgemäß seine Versassung; sie unterscheidet sich darin von den herrschenden Staatsbegriffen der übrigen Zeitalter: der antike Staatsbegriff ist organisch, der scholassung, ber moderne sittlich.

Der Begründer der reinen Politik, welcher den Staat als weltliche Macht auffaßt, aus den Bedingungen des wirklichen Lebens begreift und aus rein menschlichen Intereffen und Factoren berechnet, ift Machiavelli, ber größte Gegner aller scholastischen und patriarchalischen Staatsbegriffe, zugleich ein politischer Denker und Künstler, deffen erfahrener und tieser Berstand aus den geschichtlich gegebenen Verhältnissen beffer, als aus den Grundssähen der Metaphysik, die politischen Rothwendigkeiten, den Charakter, die Bildung und Aufgabe weltlicher Herrschaft zu begreisen wußte. Der Begründer der naturalistischen Politik, welcher den weltlichen Staat aus Naturgesegen ableitet und den machiavellistischen Gedanken der entschlichen Fürstengewalt gleichsam physikalisch beweist, ist Hobbes, ber entschiedenste Gegner aller theologischen und moralischen Staats= begriffe, welche er dem rein monarchischen unterordnet. Endlich die mechanische Staatslehre, die nothwendig aus der naturalistisch geschieren Grundlage der Politik hervorgeht, findet ihren Typus in Spinoza.

Machiavelli erklärt den Staat aus der Geschächte, Hobbes und Spinoza begründen ihn aus der Natur, aber mit dem bemerkenswerthen Unterschiede, daß jener nicht verwochte, den wirklich geschmäßigen Staat aus der Natur abzuleiten, denn das Staatsgesch fällt ihm mit der Willkür des Fürsten zusammen, während Spinoza gerade darauf bedacht ift, dem politischen Menscheneben die gleichsörmige und ausnahmslose Geschmäßigkeit der Natur einzuprägen. Jener sucht für den Staat den natürlichen Grund, dieser zugleich die natürliche Versaffung, welche die Willkür ausschließt. Machiavelli verhält sich zum Staat als Politiker, Hobbes als Naturalift, Spinoza als Mechaniker.<sup>1</sup>

Wir finden keinen Ausdruck, um treffender den Geist zu bezeichnen, in welchem Spinoza das menschliche Staatsleben betrachtet, und der deutlich genug aus dem Bruchstück seines politischen Tractats hervorleuchtet. Der Staat erscheint ihm als das geordnete Zusammenleben der Menschen; die Staatsformen gelten ihm daher als die Regeln, welche den socialen Berkehr im Gleichgewicht halten, und die vor allem darauf berechnet sein müssen, jebe Ausnahme oder unregelmäßige Bewegung zu verhüten,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ueber Machiavelli vgl. dies Werk. Bd. I. Einl. Cap. V. S. 81—85. Ueber Hobbes: mein Werk über Fr. Bacon und feine Nachfolger (2. Aufl. 1875), Buch III. Cap. II. S. 525—533. Spinoza kannte feine beiden Borgänger, er hatte Machiavellis Discorfi und beffen Principe gelesen und citirt diese Schriften in feinem politischen Tractat. Hobbes' Leviathan war lateinisch 1670 in Amsterdam erschienen. Daß Sp. mit diesem Werke bekannt war, sehen wir aus dem 50. Br., worin er die Differenz zwischen Hobbes' Levier und ber seinigen kurz und treffend bezeichnet.

# Die menschliche Gesellschaft und ber Staat.

----

bie jenes Gleichgewicht ftören könnte. Er möchte ben Staat wie eine Maschine verfassen, welche ben Gang der menschlichen Dinge in regel= mäßiger Bewegung hält und keinem Theile erlaubt, gegen den Mechanismus des Ganzen zu handeln. Je richtiger die Theile in einander greisen und je sicherer ihre Bewegung von Statten geht, um so besser ist die Maschine, um so vollkommener die Staatsform. Darum ist die spinozistische Staatskunst sorgsältig und dis ins Einzelne bemüht, die gesellschaftlichen Einrichtungen so zu treffen, daß sich das Staatsgebäude mit mechanischer Sicherheit aufrechthält und durch äußere und unsehlbare Mittel gegen die möglichen Geschren geschützt wird.

Diese Staatsformen gleichen Festungsplänen und ihre Einrichtungen find Fortificationen, welche gegen seindliche Störungen mit aller möglichen Umsicht ausgedacht sind. Denn die einzige Gesahr, welche der spinozi= stische Staat fürchtet, ist der gewaltsame Angriff; die einzige Sicher= heit, welche er sucht, ist darum der gewaltsame Schuz. Plato dachte im Geiste seiner Naturanschauung den Staat als einen vollendeten Or= ganismus, in welchem die Zwecke des menschlichen Lebens auf eine normale und unschlbare Weise verwirklicht werden. Spinoza denkt im Geiste seines Naturbegriffs den Staat als einen vollendeten Mechanismus, in welchem die Aräste des menschlichen Lebens friedlich verbunden werden und eine gesicherte Coexistenz führen. Beide sind bemüht, das Staats= gebäude vollkommen im Sinne der Natur zu entwersen, deren Ordnung sie in entgegensetzen Richtungen aufsassen. Nach Plato ist der Staat die Darstellung der Gerechtigkeit, der idealen, über die Begierden erhabenen Menschennatur; nach Spinoza find Natur und Begierbe identisch.

Als die einzigen Bedingungen, woraus das politische Leben abgeleitet werden soll, betrachtet Spinoza die wirklichen Menschen, deren wahres Wesen nicht durch einen utopistischen Begriff der Moral oder durch ein Dogma der Religion, sondern lediglich durch die Erkenntniß der Natur ausgemacht werden kann.<sup>1</sup> Da nun alle Gesellschaftsverhältnisse in Rechten bestehen, welche das Zusammenleben der Individuen reguliren, so muß die Natur als die Quelle angesehen werden, woraus der wahre Rechtsbegriff fließt. Das durch die Naturgesetze begründete Recht ist das Naturrecht im Unterschiede von jenen äußerlich autorisirten Rechten, welche der geschichtliche Gang der Dinge zusällig ge= bildet oder moralische und religiöse Gesetzbücher nach Gutdünken vorgeschrieben haben.

<sup>1</sup> Tract. polit. Cap. I. § I-II.

#### Die menschliche Gesellschaft und ber Staat.

II. Natur= und Staatsrecht.

1. Das Naturrecht.

Was ift Naturrecht? Offenbar das Recht, welches die Natur hat und traft ihrer Gesetze ben Dingen ertheilt, denn jedes Recht ift eine Die Naturgesetze bestehen in ber Causalität, gesetzmäßige Bestimmung. vermöge deren Gott oder die Ratur die einzige freie Ursache aller Dinge und jedes einzelne Ding eine Birtung gemiffer Urfachen, eine Ursache gemiffer Wirtungen bilbet. Mithin ift fraft ihrer Gesethe bie Natur bie absolute Macht, bas in allen Dingen wirkende Bermögen, und jedes einzelne Ding eine relative ober beschränkte Macht, b. b. ein Maß bestimmter Rräfte. Aber die Gesetze der Natur find nicht will= fürliche Berordnungen, sondern nothwendige und ewige Gefete, die aus dem Wefen Gottes felbft folgen. Darum ift alles, was durch diese Gesetze geschieht, eine unabänderliche, richtige und rechtmäßige Bestim= mung. Denn was niemals ungültig gemacht werden tann, muß offen= bar als ein emiges Recht angesehen werden. Jene Macht mithin, die der Natur felbft und allen ihren Erscheinungen nach göttlichen Besethen zu= kommt, ift kein Lehen, sondern Eigenthum, ein nothwendiges, gegen jeden willfürlichen Eingriff gesichertes Bermögen, also Machtvolltommen= heit, beren Begriff unmittelbar die Geltung der Rechtstraft einschließt.1

In ber Natur giebt es fein anderes Gefet als bas nothwendige Birken, kein anderes Recht als das wirkende Vermögen. Darum ist die Macht der Dinge der einzig mögliche Inhalt des Naturrechts; Naturmacht ift Recht, und Recht ift Naturmacht: diese beiden Begriffe find einander vollkommen gleich. Denn Recht ift unter allen Umftänden bas Ber= mögen, irgend etwas zu thun, also immer eine Macht; ohne diefe wäre bas Recht eine nichtige Bestimmung, ein Name ohne gültigen Inhalt. Aber eine bloß geliehene Macht ift zufällig, fie ift von außen gegeben und verlierbar, sie ift von fremden und wandelbaren Bedingungen ab= hängig: darum ift fie immer ein problematisches, nie ein vollkommenes Recht. Das wirkliche Recht besteht mithin in einer Macht, welche nicht geliehen, sondern mit dem Wesen selbst als eine nothwendige Folge verknüpft oder in deffen eigenthumlicher Natur gegründet ift. Nur die Naturmacht ift Machtvollkommenheit. Das machtlose Recht ift nichtig, bas Recht einer geliehenen Macht ift problematisch, bas Recht allein ber Naturmacht ift wirklich. Um Spinozas Rechtsbegriff zu wider=

<sup>1</sup> Tract. pol. Cap. I. § II-III.

legen, müßte man baher zeigen, daß es ein Recht ohne Macht und eine Macht ohne Natur giebt. Denn er bestimmt den Rechtsbegriff zunächst durch die vollkommene oder göttliche Macht und diese durch die natürliche. "Unter dem Rechte der Natur verstehe ich die Naturgesehe selbst oder die Regeln, nach denen alles geschieht, d. i. die eigene Macht der Natur; darum erstreckt sich in der ganzen Natur und folglich in jedem einzelnen Individuum das natürliche Recht so weit als die Macht. Was mithin jeder einzelne Mensch kraft seiner Naturgese vollbringt, das thut er mit absolutem Naturrecht, und sein Recht auf die Natur wiegt nach dem Maße seiner Macht."<sup>1</sup>

Recht und Naturmacht find identisch. Jedes Ding schließt ein bestimmtes Vermögen in sich und beschreibt nach dem Maße seiner Rrafte eine beftimmte Sphäre von Wirkungen. Beil ein folches Bermögen in jedem Dinge eriftirt, darum ift in der Natur nirgends ein vollkommenes Unvermögen oder eine abjolute Ohnmacht. Meil alle Birkungen eines Dinges in feinem Besen ober in feiner Macht begründet find, woraus sie mit Nothwendigkeit folgen, darum giebt es in der Natur keinen Mißbrauch der Kräfte. Endlich, weil in jedem Dinge die Naturmacht beschränkt ift, darum sind auch seine Wirkungen nach Beschaffenheit und Größe beschränkt, und tein Befen tann leiften, was seine Kräfte überfteigt. Da nun das Recht in der Natur gleich= fommt ber Macht ber Dinge, fo ift bas Unrecht gleich ber Ohnmacht ober dem Unvermögen; es giebt baher im Sinne ber Natur weder einen rechtslofen noch einen rechtswidrigen Buftand, fondern nur Rechts= fcranken, welche mit ben Naturschranken ber Dinge zusammenfallen. Jebe bestimmte Rraft schließt andere Kräfte, jedes bestimmte Recht andere Rechte aus.

Unrecht im Sinne der Natur bedeutet daher die Abwesenheit ober den Mangel bestimmter Rechte, weil Recht im Sinne der Natur nur die Gegenwart oder Existenz bestimmter Rechte bezeichnet. Jemand hat Unrecht, das heißt: er entbehrt gewisse Rechte, weil er gewisse Aräfte entbehrt, ohne welche jene Rechte nicht ausgeübt werden können. Man darf von dem schwachen Geiste keine Weischeit und von dem kranken Körper keine Gesundheit verlangen. Ist darum die Thor= heit ein Unrecht? Eben so wenig und eben so sehr als die Arankheit. In beiden Fällen ist es der Mangel an Arast, also die Schranke des

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Tract. pol. Cap. II. § IV.

Befens ober bie naturbeschaffenheit felbft, welche dem Einen bas Recht auf bie Geiftesstärke, bem Anbern auf bas förperliche Bohlfein ver-Benn bie Geiftesftarte Naturbestimmungen find, fo ift bie bietet. Dummheit von Natur ebenso berechtigt als die Weisheit, und bei allem sonftigen Unterschiede, welcher zwischen bem begabten und bem beschränkten Berstande existirt: ihre naturrechtliche Stellung ift insofern diefelbe, als es bem Ginen eben fo erlaubt fein muß feine Fabigteiten au offenbaren, als dem Andern seine Mängel. Aber wird nicht da= burch von seiten des Rechtes selbst ber menschlichen Schlechtigkeit ein maßlofer Spielraum eröffnet? 3m Gegentheil, ba alle Schlechtigkeit von Ratur beschränkt und mangelhaft ift, so muß sie fich von felbft mit einem bürftigen Gebiete begnügen, und fogar ihre Anmagungen find elend. Das Recht, welches fie hat und ausübt, ift das eines Mangels, welchen man gewähren laffen muß, weil die Erbitterung bagegen werthlos und ohnmächtig wäre. Die Mängel gewinnen babei nichts, wenn fie Rechte beißen, benn ihre Geltung und ihr öffentliches Ansehen bleibt basselbe, als ob sie wie Unrechte behandelt würden. Ober vermehrt es etwa den Werth eines aufgeblasenen Thoren, wenn wir bie Dummheit für feine Eigenschaft halten ?1

Es giebt mithin im reinen Naturstande tein wirkliches Unrecht, weil kein Bermögen bafür eriftirt ober weil es hier keine Gesete giebt, die verletzt werden können. Denn Unrecht laßt fich überhaupt nur an Gesetzen verüben, aber in ber Natur geschieht alles gesetzmäßig, und die Naturgesetze handeln immer richtig. Darum ift auch im menschlichen Naturstande alles recht, mas die Gesete ber menschlichen Natur verlangen und die Kräfte derselben vollbringen. Ihre Gesetze verlangen bie Serrschaft der Affecte; ihre Kräfte außern fich in der Bewalt, womit die Gemüthsbewegungen mirten, und bie Affecte felbft bilden in ihrer Mannichfaltigkeit die Bariation eines einzigen Themas: nämlich der menschlichen Selbstliebe, welche bejaht, was ihre Realität mehrt, und verneint, mas fie vermindert. Alle Leidenschaften find felbstfüchtige Gewalten, jeder Mensch ift ein geborener Egoift. Die Moraliften nennen ihn darum böje oder fündhaft, aber fie können bie Sache nicht ändern, fo fehr fie diefelbe auch beklagen, und bas Naturgesetz nicht umftoßen, so sehr fie baffelbe auch tadeln. Wenn man bie Leidenschaften ohne Leidenschaft betrachtet, fo muß man ge=

<sup>1</sup> Tract. polit. Cap. II. § XVIII. Bgl. Epist. XXV. Epist. XXXVI.

ftehen, daß sie natürliche Aleußerungen sind, welche nothwendig erfolgen und eben so wenig als andere Naturerscheinungen durch Worte ein= geschüchtert ober vertrieben werben.

Das Naturrecht des Menschen besteht in den Affecten und gilt, fo weit fich die Herrschaft derselben erstreckt. Die Grenze der Macht ift auch die Grenze bes Rechts; alles, was ein Individuum mit feinen natürlichen Rraften ausführen tann, liegt innerhalb seiner Rechts= Da nun jeder zufolge feiner Natur felbstifuchtig handelt, fo iphāre. wird er seine Dlacht und sein Recht so viel als möglich zu erweitern und barum das Bermögen der Anderen einzuschränken suchen. Aebe. felbftsüchtige Sandlung ift eine feindliche, fie bejaht nur den eigenen und verneint allen fremden Vortheil. Daraus folgt, daß die Menschen von Natur einander feindlich find und mithin der ursprüngliche Rechtszuftand im Rampfe aller mit allen besteht, denn nach dem Natur= recht ift jeder sich felbft der Nächste, und die Fremden gelten als Das Recht der Feinde ift der gegenseitige Rampf, worin Feinde. jeder Einzelne feine Kraft, fo weit es geht, gegen bie Anderen braucht und burch beren Bernichtung ben Spielraum und bas Machtgebiet des eigenen Daseins erweitert. Deshalb ift der natürliche Rechts= zuftand der Menschen nicht ber Friede, sondern der Rrieg, nicht bas goldene Zeitalter ber Poeten, sondern bie ungebändigte Selbstsucht ber rohen Natur, ein wildes Chaos ringender Kräfte, wo statt der Bernunft bie Begierben berrichen.

Aber diefer Zuftand des reinen Naturrechts kann sich unmöglich halten, denn es liegt in dem Kampse aller mit allen ein Widerspruch, welcher im Sinne des Naturrechts selbst nicht ertragen werden kann, und der es überhaupt unmöglich macht, daß in der Wirklichkeit jemals ein solcher vollkommener Kriegszustand des menschlichen Lebens stattfindet. Denn das Naturrecht will die Selbsterhaltung der Individuen, der Ramps hingegen ist deren gegenseitige Vernichtung: dort sucht jeder Einzelne sein Dasein zu sichern und zu genießen, hier dagegen wird er bedroht und gesährdet. Un die Stelle der Sicherheit tritt die Furcht, an die des Genuffes die Gefahr, und wenn der Zustand des Rechts für jeden Einzelnen die größtmögliche Macht verlangt, so erzeugt im Gegentheil der Zustand des Rampses die größtmögliche Ohnmacht. Denn was tann ohumächtiger sein, als ein fortwährend bedrohtes und von Furcht bewegtes Dasein? Der Ramps ist mithin die Berneinung des Naturrechts; barum verlangt dieses nothwendig dessen So lange die Menschen einander bekämpsen, find alle Rechte unsicher. Birkliche Geltung gewinnen sie erst in dem sichern Leben, und dieses ist nur möglich in der friedlichen Verbindung. Unsicher war das menschliche Leben, so lange es im gewaltsamen Kampse begriffen war, wo sich die Arast jedes Einzelnen mit ausschließender Selbstssucht geltend machte und das Naturrecht dem Faustrechte gleichkam. Sicher dagegen wird das menschliche Leben, wenn sich die selbstssucht auch das gemeinsamer Recht bilden. Nur das gemeinsamer Macht und gemeinsamer Recht ist wirklich. Darum kann ein wirkliches Naturrecht nicht in dem isolirten oder vereinzelten Individuum, sondern allein in der Gesellschaft stattsinden, und diese muß daher als der einzig mög= liche und gültige Rechtszustand betrachtet werben.

# 2. Das Staatsrecht.

Was ist die Gesellschaft? Eine Menge von Individuen, die sich nicht mehr bekämpfen, sondern vertragen, also eine gemeinsame Macht bilden, welche über den Einzelnen steht und darum das Recht hat, sie zu beherrschen. Die Gesellschaft ist demnach die naturrechtliche Verbindung der Menschen oder die Herrschaft einer Menge. Dadurch wird die Herrschaft des Individuums gebrochen und der Macht desselleben die serschaft des Individuums gebrochen und der Macht desselleben die feste Schranke gesetzt; der Streit der menschlichen Naturkräfte ist geschlichtet und der Grund zu einer dürgerlichen Lebensordnung gelegt.

Unter der Herrschaft einer Menge (imperium multitudinis) verftehen wir den Staat überhaupt oder die Macht eines allgemeinen und gesegmäßigen Willens über den einzelnen, also ein Verhältniß, welches in jedem Staatsleben die erste Bedingung ausmacht und ohne welches der Staat in keiner Form existiren kann. Es soll daher mit dieser Erklärung jest keine bestimmte Staatsform hervorgehoben, sondern das bürgerliche Leben überhaupt von dem natürlichen unter= schieden werden. Das natürliche Leben ist die Herrschaft der Be= gierden, also die ungezähmte Macht des Individuums; das bürgerliche Leben ist die Herrschaft der Bielen, also die Unterordnung der Einzelnen.

Was nun den Uebergang von jenem Zustande in diesen, die Berwandlung des status naturalis in den status civilis, des Natur= rechts in Staatsrecht betrifft, so liegt hier für die Naturalisten der Politik ein bedenklicher Punkt, dessen Schwierigkeit Spinoza erkannt und zu lösen gesucht hat. Denn Naturrecht und Staatsrecht müssen

fich gegenseitig ausschließen, ba jenes in der herrschaft, dieses in der Unterordnung der Einzelnen besteht. Wie laffen fich diese entgegen= gesetzten Buftanbe verknüpfen? Wenn man mit bem Staatsrechte Ernft macht, so ist zu fürchten, daß man das Naturrecht aufgiebt, und umgekehrt, daß man den Staat, wenn man ihn ernftlich auf die Naturrechte der Individuen gründen will, in das Naturleben felbst zurudführt. Die naturalistische Politik zeigt in hervorragenden Bei= spielen diefe beiden Extreme: das erfte in Hobbes, der das Naturrecht burch das Staatsrecht vernichtet, das andere in J. J. Rouffeau, der das Staatsrecht in die Naturrechte auflöst: fie versehlt in beiden den Uebergang vom status naturalis in den status civilis, weil fie in Sobbes den Naturzustand vollkommen vernichtet und in Rouffeau gar Spinozas Staatsbegriff bildet ben Uebergang von nicht verläßt. hobbes zu Rouffeau. Es ift unmöglich, die Naturgesete umzustoßen, barum ift es unmöglich, die Naturrechte zu vernichten. Dies war bie auffallende Ungereimtheit in der Politik von Hobbes, welche sich auf die Naturgesetze beruft und bennoch die Naturrechte der Individuen inner= halb ber Staatssphäre vollkommen verneint oder wenigstens burch einen willfürlichen Bertrag aufhebt. Ein folcher Bertrag ift nach den voraus= gesetten Grundbegriffen eine unmögliche Sandlung. Spinoza benkt in biefem Bunkte folgerichtiger, als fein Vorgänger. Es fteht ihm feft, daß die Naturrechte ebenso wie die Naturgesetze ewige Gültigkeit haben, daß man fie daher nicht durch irgend eine Uebereinkunft nichtig machen könne; der Staat gilt ihm nicht als das aufgehobene, fondern als bas verwirklichte Naturrecht ober als die nothwendige Folge und Form des naturrechtlichen Lebens. Nicht die rechtliche, sondern nur bie gefährliche Seite des Naturzuftandes soll im Staate aufgehoben, nicht bas Recht, nur der Rampf der Individuen foll hier beseitigt werden: barum ift ber einzige Unterschied zwischen bem naturrechtlichen und ftaatsrechtlichen Leben die Sicherheit des Daseins. "Was die Politik betrifft", erwiedert Spinoza auf eine an ihn gerichtete Frage, "fo befteht ber Unterschied zwischen mir und Hobbes darin, daß ich das Naturrecht stets unverletzt erhalte und das Recht der Obrigkeiten gegen bie Unterthanen genau nach dem Maße ihrer Macht abwäge".1 Das ruhige und gesicherte Leben ift bei Spinoza ber höchste 3med,

Das ruhige und gesicherte Leben ist bei Spinoza der höchte Zweck, welchen die Gesellschaft erstrebt, ober, um uns in diesem Falle genauer

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Discrimen inter me et Hobbesium in hoc consistit, quod ego jus naturale semper sartum tectum conservo. Ep. L. (Op. I. pg. 635).

als ber Philosoph selbst auszubrücken, das Streben nach Sicherheit ift ber alleinige Grund, aus welchem die Gesellschaft folgt. Dieses Streben ist eine naturgeschliche Nothwendigkeit. Wenn in der Natur alles nach Selbsterhaltung strebt, so wird auch von den Naturrechten dasselbe gelten müssen. Nun ist der gesicherte Rechtszustand nur in der Ge= sellschaft oder im Staate möglich, darum ist dieser eine nothwendige Folge der Naturgesche, benn er bildet das wirkliche Dassein der Naturrechte, welche unsicher und mehr eingebildet als wirklich sind, so lange sie im atomistischen Naturzustande von der Macht des Einzelnen abhängen. Daher kommt es, daß in der spinozistischen Politik der Staat sich weniger auf die willkürlichen Verträge, als auf die nothwendigen und naturgemäßen Verbindungen der Menschen gründet und nicht in dem übertragenen, sondern in dem natürlichen Rechte der Gesellschaft bestehet.<sup>1</sup>

Daraus folgt von selbft, daß es diesem so begründeten und berechtigten Staate nicht möglich ift, aus ben Menschen andere Besen zu machen, als sie von Natur find; er gestaltet ben wechselseitigen Verkehr der Individuen nur nach der Richtschnur außerer Legalität und bringt diefelben in tein moralisches oder gemuthliches Berhältniß: fie bleiben eben fo felbstifuctig und im Grunde feindselig gegen einander gesinnt, wie im Naturzustande, sie begeben sich nur des gegenseitigen Rampfes, weil fie die Furcht und Gefahr los fein wollen; fie ver= binden fich in dem felbftfuchtigen Intereffe ber Sicherheit mit einander und handeln im Uebrigen nach ihren Affecten in dem gebundenen Rechtszuftande des Staates eben so wie in dem ungebundenen der Natur. Spinoza felbst giebt ausbrudlich diefe wichtige und folgerichtige Erklärung: "Das Naturrecht ber Einzelnen, wenn man bie Sache richtig erwägt, wird im Staate nicht aufgehoben. Der Mensch handelt fowohl im natürlichen als auch im bürgerlichen Leben nach ben Gefeten feiner Natur und sorgt für das eigene Wohl; er wird, behaupte ich. in beiden Buftanden von Hoffnung und Furcht geleitet, das Eine zu thun und das Andere ju laffen; ber hauptfächliche Unterschied zwischen Natur und Staat besteht nur darin, daß im Staate alle dasselbe fürchten und darum die gemeinfame Sicherheit zum Object ihres Strebens und jur Regel ihres Berhaltens machen." 2

462

l



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Imperii jus nihil est praeter ipsum naturae jus. Tract. pol. Cap. III. § II. Cap. V. § I-II. — <sup>2</sup> Cap. III. § III.

Aus dem Begriff des Staates als der naturrechtlich verfaßten Gesellschaft ergeben sich seine Grenzen, Functionen und Formen. Da derselbe das menschliche Naturrecht zu verwirklichen hat, so darf er die Naturrechte der Einzelnen nicht außheben, sondern nur so weit beschränken, als es die Sicherheit aller und seine eigene Existenz ver= langt. Das Naturrecht des Staates ist seine Selbsterhaltung, die darin besteht, daß die Gesetze herrschen und die Individuen gehorchen. Dem Staatsgesch gegenüber werden die Einzelnen Unterthanen, und da sie alle denselben Gesetzen gehorchen müssen, so kommen sie in den Bustand gesetzmäßiger Gleichheit und werden Bürger. Das Recht der Gesetze ist, ihre Geltung unbedingt aufrecht zu erhalten und im Nothfall den Gehorsam der Bürger zu erzwingen; daher sie nur solchen Gehorsam fordern dürfen, der sich erzwingen läßt.

Wenn es im Menschen ein Bermögen giebt, welches teinem außeren 3mange unterliegt, jo endet hier die Wirkfamkeit der Gesetze, und das Staats= recht findet an biefer Stelle feine Brenze. Nun können niemals Befinnungen, fondern nur handlungen erzwungen werben, nur folche, welche in bie außere Rechtsordnung fallen. Mithin erstredt fich bie Rechtstraft ber Staatsgesete nur auf das Gebiet der außeren handlungen, und die ganze Sphare ber menschlichen Gesinnung ift nach ihrer natürlichen Beschaffenheit frei von jedem Zwange und barum nach ihrem rechtlichen Charakter unabhängig von jedem Staatsgesete. Die menschliche Ge= finnung außert fich in Urtheilen und Gefühlen, in Biffenschaft und Glaube, in Philosophie und Religion, in Lehre und Cultus. Diese Neußerungen bes menschlichen Geiftes fallen nicht in bie Sphare ber legalen Sandlungen und gehören barum nicht in bas Rechtsgebiet bes Staates; fie tonnen nicht befohlen werben, weil fie nicht erzwungen werben können. Wenn es bie Staatsgewalt versuchte, so würde fie ben freien Gebrauch ber menschlichen Kräfte aufheben, das Raturrecht vernichten und eben baburch ihren eigenen Bestand am meisten ge= Bielmehr muffen bie Theorien bem Staate gleichgültig fein, fāhrden. weil fie niemals seine Sicherheit bedrohen, außer wenn man fie unterbrudt, und vor allem muß bie Religion in dem menschlichen Gemuthe ihr freies und ficheres Stillleben führen dürfen: fie foll weder bienen noch herrichen, weder als Cultus mit den öffentlichen handlungen noch als Glaube mit den Staatsgeseten vermischt werden. Denn die Religion ift das Verhältniß der Menschen zu Gott, und der Staat ist das Berhältniß der Menschen unter einander. Bas ware auch die Er=

kenntniß und Liebe Gottes, wenn fie einen Theil bilden müßte in dem Mechanismus einer äußerlichen Rechtsanstalt? 1

Das sociale Leben ober der Rechtsverkehr der Individuen ift voll= tommen unabhängig von miffenschaftlichen und religiösen Meinungen; ebenso ift Biffenschaft und Religion und damit bas gesammte Geiftes= und Gemüthsleben der Menschen unabhängig von der naturrechtlichen Verfassung ber Gesellschaft. Der spinozistische Staat ist kein platonischer, ber durch Philosophen regiert wird, kein kirchlich=scholastischer, ber auf religiösen Grundlagen beruht und von Prieftern abhängt, auch tein bespotischer, wie Sobbes' "Leviathan", der die Individuen verschlingt, die Gefinnungen der Menschen beherrscht, seine Gewalt auf die Geister erftreckt und bie Religion unter die politischen Maßregeln rechnet; er bildet keine Erziehungsanstalt weder für die Weisheit noch für den Blauben, sondern eine reine Rechtsordnung, welche das äußere Leben fichert und die Gemalt hat, jeder Berletzung der Gesetze zu begegnen. Aufgerichtet gegen die natürliche Unficherheit und Roth des mensch= lichen Lebens, beschränkt sich dieser Staat darauf, das rechtskräftige Mittel der Nothwehr zu fein, wodurch das friedliche Zusammenleben ber Menschen erzwungen und bie Auflösung ber bürgerlichen Gefell= schaft in den gesetzlofen Naturzustand verhindert wird.

Das Staatsrecht ift gemeinsames Naturrecht, darum erscheint es in der Form des Gesetes, welches Gehorsam fordert, mahrend das atomistische Naturrecht bie Begierbe des Ginzelnen war, welche ausschließend ihre felbstfüchtige Befriedigung suchte. Die Begierden find von Natur gleichberechtigt, bas größere Recht muß durch die größere Macht errungen werben, beren allein gültiger Beweis ber glücklich bestandene Kampf ist. Dagegen ift das Gesetz von vornherein mächtiger als das Individuum, welches ihm widerftrebt, denn es ift ein gemeinfamer Wille und eine öffentliche Gewalt: daher kein fragliches, sondern ein entschiedenes Recht, und jebe widergesetliche Sandlung ein entschiedenes Unrecht. Unrecht ift demnach ein bürgerlicher Begriff, ber erft in Folge ber Gesellichaft entsteht, die dem Individuum als herrschende Macht gegenübertritt, während im reinen Naturzustande eigentlich nicht von Unrecht geredet werden tann, weil es hier kein endgültiges ober ausgemachtes Recht giebt. Erst im Staat wird das Recht, indem es als Gesetz gilt, eine wirkliche unwiderstehliche Macht. Bas mit diefem

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Tract. polit. Cap. III. § VIII-X. Cap. VI. § L. Cap. VII. § XXVI.

Recht übereinstimmt, ist im Sinne des Staates gerecht, und was ihm zuwiderläuft, ungerecht. Jede Handlung, welche die Gerechtigkeit befördert, ist ein Berdienst; jede, die sie verletzt, ein Berbrechen. Hieraus erklärt sich die wahre Bedeutung dieser geläufigen Worte: sie bezeichnen weder natürliche noch sittliche Borstellungen, sondern conventionelle Werthe, sie solgen nicht aus dem Wesen des Menschen, sondern aus einer äußeren im Interesse gemeinsamer Sicherheit gemachten Uebereinkunst. "Gerecht und ungerecht, Verbrechen und Verdienst sind nicht zum Wesen des Geistes gehörige, sondern durch äußere Satzung ent= ftandene Begriffe (notiones extrinsecae)."<sup>1</sup>

Im Naturzustande handelt jedes Individuum aus eigener Macht= vollkommenheit und zu feinem Beften, wie es basselbe eben versteht und zu erreichen im Stande ift; im bürgerlichen Zustande handelt bie Gesellschaft im Namen und Intereffe aller. Dort nennt der Einzelne feinen Bortheil aut und seinen Schaben böse, hier entscheidet ber Staat. was allen förderlich oder schädlich ift: er muß Gesetze geben und bie gegebenen außlegen. Borber burfte ber Einzelne fraft feines Ratur= rechts jede Berletung abwehren und rächen, jetzt gilt jeder Angriff auf feine Sicherheit als eine Gesetzesverletzung, welche der Staat zu erkennen und zu vergelten hat: er muß richten und ftrafen. Die Gefete wollen nicht bloß eingeführt, sondern auch ausgeführt und das gesammte öffentliche Leben nach ihrer Richtschnur geordnet werden: daher muß ber Staat den Gesehen gemäß regieren. Das Staatsrecht fordert die Gründung einer gesetzgebenden, richtenden und regierenden Gewalt, die in jedem bürgerlichen Gemeinwefen vorhanden fein muß, aber auf ver= sschiedene Art constituirt sein tann: darnach unterscheiden sich bie Staatsformen ober Berfaffungen.

Der Naturzuftand besteht im Widerstreit, ber Staat in der Vereinigung aller, daher wollen auch die Staatsgewalten im gemeinsamen Interesse und zur Aufrechthaltung der gemeinsamen Macht und Ordnung vereinigt sein; sie dürfen nicht so getrennt werden, daß der Machtfülle des Staats Eintrag geschieht, und nicht bergestalt in einem einzelnen Individuum zusammengesaßt werden, daß der gemeinsame Rechtszustand leidet. Die Selbsterhaltung des Staats erlaubt weder die Bereinzelung noch die Theilung seiner Gewalten: jene führt zur despotischen Monarchie, welche Spinoza verwirft, diese zur repräsentativen,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Eth. IV. Prop. XXXVII. Schol. II. Fifdjer, Gefc. b. Philoj. II. 4. Aufl. R. A.

bie er nicht kennt: die Theorie der ersten sah er in Hobbes vor sich, bie ber zweiten, welche Lode begründen follte, hat er nicht erlebt. Rach Sobbes ift die absolute Staatsgewalt unbeschränkt, nach Spinoza ift fie innerhalb ihrer nothwendigen Grenzen absolut. Die richtige Staats= verfaffung, wie fie der lettere vorstellt, foll bie Gewalten concentriren, ohne die Rechte zu beeinträchtigen, fie foll der Staatsmacht den Charakter der Einheit geben und erhalten, ohne den der gemeinfamen Serrichaft zu vernichten. Denn Hobbes' Leviathan ift tein Staat, fondern ein Individuum, beffen Naturrechte allein gelten auf Roften aller anderen; eine folche Verfassung, wenn man das Wort bier brauchen barf, ift keine naturrechtliche Gesellschaft, kein status civilis, fondern bleibt eigentlich status naturalis und tann nur als der Sieg bes Stärksten im Kriege aller mit allen angesehen werben. Aber ber Staat foll biesem Ariege gründlich und für immer ein Ende machen, feine Lebensordnung ift der gesicherte Rechtszustand, feine Unterthanen find nicht Sklaven, sondern Bürger, seine Serrscher nicht Tyrannen, fondern Obriakeiten.1

Daher läßt Spinoza nur diejenigen Staatsformen als rechtmäßig gelten, in welchen die bochste Gewalt fich auf den gemeinfamen Billen gründet und als Organ, nicht als herr ber Gesellschaft handelt. Der Träger dieser Staatsgewalt kann einer, einige, alle sein: im ersten Fall ift die Staatsform monarchisch, im zweiten aristokratisch, im britten demokratisch. In der Monarchie herrscht der Fürst mit feinen Ministern, in der Aristofratie bie Patricier und deren Senat, in der Demokratie das versammelte Bolk. Unter allen brei Regierungs= formen tann ein geordnetes Staatsleben stattfinden, aber sie haben nicht denselben Grad der Festigkeit. In der Demokratie ift der Staat bem Bechsel der Personen und den Störungen der Parteien ausgesett, in der Monarchie brohen ihm die Gelüfte bespotischer Billfur; bort ift die öffentliche Gewalt zu vielköpfig, um den Charakter der Einheit zu erhalten, hier zu vereinzelt, um ben der Gemeinsamkeit zu mahren. In der Aristokratie ift die Ausübung der Staatsgewalt bei einer ge= wählten Rörperschaft (Senat), beren verhältnißmäßig große Zahl den Befahren ber Oligarchie vorbeugen und beren gesetzliches Berhalten burch ein Syndikat überwacht werden foll. In der Demokratie ift bie Ausübung ber Staatsgewalt beim Volk, bei allen burch ihre Geburt berechtigten Bürgern, baber tann bieselbe nicht burch Babl bebingt.

<sup>1</sup> Tract. pol. Cap. V. § VI.



fondern nur durch Gesetze eingeschränkt werden, wie es z. B. eine Frage gesetzlicher Bestimmungen ist, wie alt jemand sein muß, um sein Bürger= recht zu bethätigen, ob Frauen Staatsämter verwalten dürfen oder nicht u. s. Wit der Verneinung der letzteren Frage bricht der politische Eractat ab, ohne die demokratische Staatsform ausgesührt zu haben.<sup>1</sup>

Spinoza unterscheidet zwei Arten ber Aristokratie, welche innerhalb biefer Verfaffung aleichsam bie Einherrschaft und Bielberrschaft bar= ftellen. Entweder herrscht über das gesammte Staatsgebiet das Patriciat einer Stadt oder mehrerer: in dem ersten Fall ift der Staat centrali= firt, im zweiten foberirt; Beispiele jener Urt find im Mterthum Rom, in ber neueren Zeit Benedig und Genua, bas nachste Beispiel diefer find bie vereinigten Niederlande. Bei den Gefahren und Unficherbeiten, die dem Gemeinwesen aus der Natur der monarchischen und bemokratischen Versaffung erwachsen — bort broht ber Despotismus, bier die Anarchie ---, giebt Spinoza der aristofratischen Staatsform ben Borzug, er hält von ihren beiden Arten bie zweite für die beffere, weil fie durch ihre förderative Einrichtung mehr als die erste gegen die Besahren ber Oligarchie geschützt ift; bieje Form ber ariftofratischen Föderativpolitik nach Art ber Generalstaaten erscheint ihm fo fest und beständig, daß ein solcher Staat unmöglich sich selbst zerftören und nicht aus inneren Urfachen, sondern nur durch äußere Schicksale zu Grunde gehen könne. Freilich haben bie Niederlande felbft durch bie Biedereinführung eines Oberhauptes ben Charakter ihrer Berfaffung nicht aufrecht erhalten, aber nicht die Staatsform sei daran Schuld gewesen, sondern die mangelhafte, dem aristokratischen Gemeinwesen widerftreitende Einrichtung des regierenden Senats, nämlich bie ju geringe Anzahl feiner Mitglieder.\* Das befte Mittel, die Bürger in ber Erfüllung ihrer Bflichten zu erhalten, ift nicht die Furcht vor dem Gesetz und ber Strafe, sondern das Intereffe ihrer Sicherheit und Freiheit, wie die Aussicht auf die Erwerbung politischer Aemter und Ehren. 3m Uebrigen ift ber politische Ehrgeis verwerflich, benn bie Sucht nach öffentlichen Belohnungen verräth mehr den Sinn des Sklaven als ben bes freien Mannes. Unter biefen «praemia virtutis», bie er verwirft, nennt Spinoza auch die Bilbfäulen!3

**30** •

ŧ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Tract. pol. Cap. XI. § I—IV. — <sup>2</sup> Tract. pol. Cap. VIII—X. — <sup>3</sup> Tract. pol. Cap. X. § VII. Caeterum imagines, triumphi et alia virtutis incitamenta magis servitutis quam libertatis sunt signa. Bgl. oben Buch II. Cap. V. 5. 187 figb.

Im Gegensatz zu Hobbes foll nach ber Lehre unferes Philosophen im monarchischen Staat bas Gesetz nicht vom Willen bes Fürften abhängen, sondern vielmehr das umgekehrte Berhältniß ftattfinden. Das Gesetz bindet die fürstliche Willfur. Die königliche Macht foll burch bie bes Bolkes zugleich beschränkt und geschützt werden; fie wird ge= fcutt burch das Bolfsheer und beschränkt burch den Bolfsrath, der zwar vom Könige felbst gewählt, aber im Uebrigen so verfaßt ift, daß bie Bahl und die Beschaffenheit feiner Mitglieder eine genügende Burg= schaft gegen die Gefahren der Oligarchie und bes Despotismus bietet. Spinoza benkt sich eine Art bemokratischer Monarchie, welche weniger burch geschriebene Gesete, als burch bie Natur ber Berhältniffe felbft jedes andere Intereffe als bas Gemeinwohl ausschließt, er läßt bie geschichtlich gegebenen Verhältniffe außer Acht, und fein Entwurf tann nicht als ein ernftlicher, politischer Plan, sondern nur als ein Bersuch angesehen werden, die Staatsmaschine in monarchischer Form auszu= Wie fehr er auf die Abwehr des Despotismus bedacht war, führen. zeigt das Bild des freiwillig gebundenen Ulpffes, welches er dem Fürften feines Staates vorhält. "Die Grundlagen der fürstlichen Macht muffen für emige Anordnungen gehalten werden, fo bag bie Minifter bem Könige vollkommen gehorchen, wenn sie solchen Befehlen, welche mit ben Grundlagen der Staatsmacht ftreiten, die Ausführung verjagen. Dies läßt fich an dem Beispiele des Ulysses anschaulich machen. Seine Befährten befolgten seinen Befehl, als fie ihn, wie er an den Maft= baum bes Schiffes gefeffelt und vom Gefange der Sirenen bethört war, nicht losbinden wollten, obwohl er es unter vielen Drohungen ver= langte; und es erschien als ein Beweis seiner Alugheit, daß er später felbst den Gefährten dankte, weil fie feinem ersten, verständigen Befehle gehorcht hatten. Denn die Könige find nicht Götter, fondern Menfchen, welche oft vom Sirenengefange bethört werden. 2Benn alles von dem unbeftändigen Billen eines einzelnen Individuums abhinge, bann gabe es überhaupt keine feste Ordnung."1

Man kann die Frage aufwersen, welche jener drei Staatsformen nach Spinozas Ansicht überhaupt die beste sei, ohne Rücksicht auf die gewöhnlichen Mängel menschlicher Zustände und Charaktere. Der Philosoph hat diesen Punkt öfter in seinen politischen Schriften be= rührt und, wenn nicht in ausführlicher, doch in bestimmter Weise



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Tract. pol. Cap. VII. § I.

entschieden. Der naturgemäße Staat ist der beste. Da nun Naturrecht und Macht identisch sind, so ist der beste Staat der mächtigste, und da die Macht um so größer ist, je mehr Kräfte sie in sich ver= einigt, so ist der mächtigste Staat der einmüthigste. Einmüthig aber sind die Menschen nur in der Vernunst, darum ist berjenige Staat der beste, welcher von dem vernünstigen und einmüthigen Geiste aller ge= lenkt wird.<sup>1</sup>

Dies ift nur möglich, wenn die Regierung von einem freien Bolke eingerichtet und durch friedliche Uebereinstimmung erhalten wird, während die kriegerisch errungene Herrschaft eine machiavellistische Politik bedarf, um sich zu behaupten.<sup>8</sup> Darum ist die beste Staatsform die demokratische, welche den naturrechtlichen Zustand der Menschen sichert und die politische Aufgabe vollkommen löst, inbem sie das natürliche Leben in das dürgerliche verwandelt und die Gleichung zwischen dem status naturalis und dem status civilis wirklich zu Stande bringt. Spinozas Staatslehre such das naturrechtliche Gleichgewicht der Menschen ober die Uebereinstimmung der natürlichen Freiheit und bürgerlichen Gleichheit. Da nun im reinen Naturzustand die Gleichheit fortwährend bedroht und in dem monarchischen und aristokratischen Richtung nach die Staatsidee unseres Phi= losophen mit der Demokratie einverstanden.

Daher ift auch seine erste politische Schrift, ber theologisch-politische Tractat, in diesem Sinne versaßt; hier gilt die demokratische Staatssorm als der vollkommene, der natürlichen Freiheit der Menschen adäquate Rechtszustand. Eine Demokratie, deren Princip die Geltung des natürlichen Individuums ist, stellt sich allen antiken und scholastischen schatssideen schroff gegenüber, und wenn wir früher Spinoza in der Mitte zwischen Hobbes und Rouffeau fanden, so scheint in ihm selbst dieser Uebergang in entgegengesetter Richtung stattgesunden zu haben, denn er nimmt in dem theologisch=politischen Tractat die Ideen Rouffeaus voraus, wäh= rend er in seiner Staatslehre bis zu einem gewissen Punkt, den wir bezeichnet haben, sich Gobbes annähert, wohl unter dessen litterarischer Einwirkung. Dort gilt ihm die Freiheit des Individuums, hier die Sicherheit der Gesellschaft für die Hauptsache im Staate.

<sup>1</sup> Tract. pol. Cap. III. § VII. - \* Ibid. Cap. V. § VI.

Nachdem er in jener ersten Schrift die Principien der Staatsordnung und die Begriffe des Natur= und Staatsrechts auseinandergesett hat, giebt er folgende abschließende Erklärung : "hiermit glaube ich bie Grundlagen ber bemokratischen Regierungsform deutlich genug dargethan zu haben. Und ich wollte besonders über biefe Berfaffung reden, weil fie meiner Anficht nach ber Natur am angemeffensten ift und die Freiheit am nächsten erreicht, welche bie Natur jedem Individuum ertheilt hat. Denn hier überträgt niemand fein Naturrecht auf ein anderes Indi= viduum, so daß er selbst jeden ferneren Antheil an den öffentlichen Berathungen verliert, sonbern er überträgt es auf die Majorität der ganzen Gesellschaft, von der er selbst einen Theil ausmacht. Und bei biefer Berfaffung bleiben alle, wie früher im natur= zuftande, gleich. 3ch habe deshalb gefliffentlich bieje Staatsform allein behandeln wollen, weil fie für meine Absicht in biefem 2Bert bie wichtigste ift, denn ich hatte ja vor, über den Werth ber Freiheit im Staate zu reden." 1

Die spätere Staatslehre, ba fie vor allem auf die Sicherheit des Lebens Bedacht nahm, mußte sich mehr der aristofratischen und monarchischen Staatsform zuneigen. Auch konnte Spinoza nach den Erfahrungen, welche er gemacht hatte, und bei feiner Renntniß der menschlichen Natur ichwerlich für eine Maffenherrschaft gestimmt fein. Doch foll man zum Zeugniß feiner aristokratischen Dentweise nicht immer einen Ausspruch anführen, welchen Spinoza teines= wegs in diefer Absicht gethan hat: "Das Bolk schredt, wenn es nicht zittert; es ift zu fürchten, wenn es sich nicht selbst fürchtet". Das Wort ift bem politischen Tractate entnommen, aber es findet fich hier in einem Zusammenhange, welcher nicht erlaubt, im Sinne Spinozas baraus ein ariftofratisches Stichwort zu machen. Nicht er fagt biefes Wort, sondern er läßt es diejenigen brauchen, welche Feinde der öffentlichen Freiheit sind und nicht wollen, daß man ber monarchischen Gewalt einen Damm fete. Er parodirt die Leute, welche mit bem «terret vulgus, nisi paveat» auf die bürgerliche Freiheit herabjehen. Das Wort ift richtig, entgegnet Spinoza, aber es gilt für alle. Nach= bem er die fürstliche gerrschaft im Staate eingeschränkt hat, damit fie nicht in Despotismus ausarte, wendet er fich gegen die Absolutiften, welche nach Hobbes' Borbild die königliche Macht von jeder Beschränkung

<sup>1</sup> Tract. theol. pol. Cap. XVI. (Op. I. pg. 367).

freisprechen, weil fie bieselbe für unsehlbar halten. "Unsere hier bargestellten Ansichten werden alle belachen, welche die Fehler der menschlichen Natur nur dem Bolke zuschreiben und meinen, daß die Masse sich nicht bezähmen könne und schrecklich sei, wenn sie nicht zittre, daß sie entweder sclavisch diene oder übermüthig herriche und weder Wahrheit noch Urtheil kenne. Aber die Natur ist eine und allen gemeinsam. Sie sind alle übermüthig, wenn sie herrschen und schrecklich, wenn sie nicht zittern; überall wird die Wahrheit gewaltthätig behandelt aus feindlicher und sclavischer Gesinnung, besonders da, wo einer oder einige herrschen, welche nicht das Rechte und Wahre, sondern nur die Größe ihrer irdischen Macht im Auge haben."<sup>1</sup>

#### 3. Der Staat und bas Individuum.

Bergleichen wir den spinozistischen Staat mit der Natur des Menschen, so bleibt unter allen Verjaffungsformen seine Bedeutung für den Einzelnen diefelbe, gleichviel ob feine Regierung aus vielen ober wenigen besteht, ob feine Gesethe mehr bie Freiheit ober mehr bie Sicherheit bes Daseins bezwecken. Unter allen Umständen schließt diefer Staat nur das geordnete Zusammenleben der Menschen in fich, und fein Begriff ift barum vollkommen erschöpft burch ben der Ge= fellschaft. Bie fich bas Individuum von ber Gesellschaft unterscheidet, ebenso unterscheidet es sich vom Staat. Nun leuchtet ohne weiteres ein, wie das gesellschaftliche und menschliche Leben nicht eine und biejelbe Sphare beschreiben, sondern jenes vielmehr einen Theil des letteren bildet. Es giebt vieles, das ich nur mit Hulfe der Gesell= fcaft erreichen tann, die Befriedigung meiner äußeren Bedürfniffe, bie Sicherheit meines äußeren Daseins: in diefer Rudficht gehört mein Leben ganz in die Sphäre des Staates, und ich befinde mich unter bem Zwange seiner Gesetze: es giebt anderes, bas ich entweder gar nicht vermag ober aus mir felbft vollbringen muß, wobei ich weber unterflützt noch ersetzt werden tann burch ein anderes Individuum, fondern schlechthin auf die felbsteigene Rraft allein angemiefen bin: in diefer Rucficht beschreibt mein Leben seine eigenthumliche Sphare, welche fich ihrer Natur nach von ber gesellschaftlichen ausschließt. Ge= fellschaft und Individuum bilden gleichsam zwei Spharen, die wohl einen Theil, aber nicht bas Centrum gemein haben, und der Mensch als solcher geht nicht ohne Reft auf in das öffentliche und gemein=

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Tract. polit. Cap. VII. § XXVII.

fame Staatsleben. Der Mensch lebt nicht immer und nicht mit allen seinen Interessen in der Gesellschaft: darum muß ihm die Philosophie in die Einsamkeit folgen, um jene Vermögen der Menschennatur kennen zu lernen, deren Geltung von keinem Rechtsgeses abhängt und durch keine Rechtsschranken gehemmt wird.

Der Staat ober die Gesellschaft folgt aus dem Naturrecht, welches die Selbsterhaltung und Sicherheit des Lebens fordert. Darum gilt das natürliche Indivibuum als ber Grund des Staates und diefer muß betrachtet werden als bessen Folge. Die politischen Principien find nach den Begriffen Spinozas nicht Grundfate, fondern Folge= fate; ber Staat ift kein ursprüngliches, sondern ein abgeleitetes Wefen, kein Attribut, fondern ein Product der Menschennatur. 2Benn es erlaubt wäre, nach Zweckbegriffen zu urtheilen, so würden wir sagen, ber Staat ift für das menschliche Leben nicht 3wed, sondern Mittel. Bei den Alten galt der Satz: das Ganze ift vor ben Theilen, ber Staat ift früher als die Einzelnen und verhält sich zu diesen, wie der Organismus zu seinen Gliedern; bagegen bei Spinoza und überhaupt in der naturalistischen Politik der Neueren gilt der ents gegengefette Grundfatz: die Theile find früher als das Ganze, darum hat der Staat keinen unbedingten und endgültigen, sondern nur einen relativen und eingeschränkten Werth, ber von dem Intereffe der Gefellschaft abhängt; er ift eine nügliche und rein praktische Einrich= tung, welche bem Gemeinwohle bient, eine gemeinschaftliche Lebensver= ficherung, welche von den menschlichen Vermögen nicht mehr fordert und braucht, als zur Erhaltung des Ganzen nothwendig ift. Alle Rräfte baher, die zum unmittelbaren Nuten ber Gesellschaft nichts beitragen, müffen fich aus bem Staatsgebiete zurückziehen; ber Staat gewährt dem Individuum seine intimen Gemuthsbewegungen und erlaubt biefen ihre friedliche Aeußerung, weil er überhaupt alle natürlichen Rechte sichert, aber er felbst kann nichts bavon brauchen, weil er fie nicht in feiner mechanischen Rechtsorbnung verwerthen tann. Darum überläßt er die Befriedigungen des Geiftes dem Privatbelieben ber Einzelnen. Religion, Runst, Philosophie haben in diefem Staat das Privatrecht ber Eriftenz, fie genießen den Schutz ber Befete, aber fie bilden barin keine activen und gultigen Rrafte. Unter welche Rechts= formel ließe sich auch bas persönliche Gemuthsleben bringen, und wozu nützten in der Rechtsmaschine der Gesellschaft die Poeten ober die Denker?

Im Geifte Spinozas gilt ber Staat als Product der Individuen. bieses Product besteht in dem mechanisch verfaßten Gemeinwesen. Dar= aus folgt, daß auf der einen Seite der Staat dem Individuum untergeordnet, auf der anderen das Individuum vom Staate abge= fondert wird. Wenn nämlich der Staat ein menschliches Product ift, fo muß fich das Individuum als deffen Urheber und lette Rechts= quelle ansehen: damit verliert derfelbe feine unbestrittene Autorität, jene Meisterschaft, bie er im Alterthum über bie Einzelnen ausüben konnte: er ift eine gemachte Rechtsanstalt, entstanden aus Noth und berechnet auf das Bedürfniß. Das Individuum hängt mit biefem Staat durch kein gemüthliches Band, weber burch Pietät noch Patriotismus, sondern nur durch Intereffe zusammen, es tennt den natür= lichen Uriprung beffelben und weiß baber, baß er teine lette ver= pflichtende Nothwendigkeit bat, daß die gemachte Rechtsanstalt im Nothfall auch anders gemacht werden tann. 3m Sintergrunde ber Staatsrechte stehen fortwährend bie Menschenrechte als beren brobende Auffeher, und jo mechanisch beseftigt dieses Staatsgebäude in feiner Berfaffung erscheint, so revolutionar ift es in seinem Princip. Das Individuum in dem Bewußtsein feiner Autorschaft fühlt fich dem Staate gegenüber als beffen überlegene und gleichsam eminente Ursache und erblidt in ben Gesetzen beffelben bewegliche Rechtsbestimmungen, aber teine sittlichen Normen. In diefem Staatsleben giebt es teine Religion, welche den Einzelnen mit dem Staate verbindet als mit feiner Substanz, nicht mehr jenes Gefühl unbedingter und nothwendiger Abhängigkeit von den öffentlichen Gesetzen, wie es das Alterthum ge= habt und felbft in feinem fühnften Denker behauptet hat. Denn auch bas Todesurtheil, welches ihn als einen Feind des Staates verdammte, tonnte den Sofrates in jener eingeborenen, religiöfen Ehrfurcht vor bem Willen des Staates nicht wankend machen: er verweigerte bem Freunde bie Mucht, weil ihn die Gesethe Athens verurtheilt hätten, und fo lange er benken könne, sei er biesen Geseten unterthan gewesen, ja fcon vor feiner Geburt habe er in feinen Eltern gleichsam präezistirt als ein Bürger Athens.

Dieses religiöse Verhältniß ber Unterordnung und ber gemuthlichen Theilnahme, worin das Individuum dem Staate verbunden ift, wird von dem politischen Verstande der neuern Philosophie vollkommen aufgelöst; der Staat wird in seine natürlichen Elemente zersetzt und das Staatsgebäude daraus zusammengefügt wie eine Maschine. Dem gemachten Staate gegenüber wird das Individuum souverän, dem mechanischen Staate gegenüber wird es gleichgültig. Un die Stelle der unbedingten Uchängigkeit tritt das den Staat überragende Selbstgesühl, an die Stelle der patriotischen Theilnahme die politische In= differenz. Diese beiden Züge solgen aus demselben politischen Bewußtsein und bilden die natürliche Gesinnung, womit hier der Einzelne den Staat anssieht. Wenn dieser nichts weiter ist, als nur das geordnete Zusammenleben der Menschen, so müßte das Individuum in der That nicht mehr sein, als "ein gesellschaftliches Thier", wenn es sich voll= kommen in diesem Staate bestriedigen sollte. Das gesammte innere Menschenleben schaate bestriedigen son dem äußern Staatsleben aus und beschriebt in dem einsamen Individuum seine eigenthümliche und unabhängige Sphäre.

Je geiftesmächtiger baher ein Individuum ift, um so mehr begehrt es das intime Gemüthsleben, die Befriedigung und den Genuß seiner natürlichen Geisteskräfte, um so gleichgültiger verhält es sich darum zu der mechanischen Rechtsordnung des Staates. Religion, Aunst, Philosophie führen in diesem Staate ein einsames und vornehmes Stillleben, welches nach seiner Anlage gleichgültig ge= ftimmt ift gegen die öffentlichen Berhältnisse, auf welche es nicht ein= wirken, von denen es nur selbst nicht beschränkt sein will. In dieser gleichsam freiwilligen Berbannung von dem praktischen Treiben der ideenlosen Gesellschaft wird die menschliche Geistesbildung rein theoretisch.

Sie waren rein theoretische Charaktere, die großen Künstler und Philosophen dieses Zeitalters; die weltbürgerliche Humanität ent= werthete ihnen das staatsdürgerliche Recht, welches sie nahmen als einen Nothbehelf zur Sicherheit des äußeren Lebens und zur Ruhe des Geistes. Sie haben alle gedacht, was Goethe den Dichter sagen läßt, welchen er dem Staatsmanne gegenübergestellt hat: "Frei will ich sein im Denken und im Dichten, im Handeln schränkt genug die Welt mich ein!" Sie haben alle gedacht, was Spinoza in seinem politischen Tractate ausspricht: "Die Sicherheit ist die Lugend des Staates, aber die Geistesfreiheit ist eine Privattugend".<sup>1</sup>

Doch wie ist unter den Bedingungen der menschlichen Natur gemäß der Lehre Spinozas überhaupt eine Geistesfreiheit möglich? Diese Frage enthält den Kern der Ethik. Sie zerfällt in die beiden Fragen: Was ist der Geist? Was ist die Freiheit?

<sup>1</sup> Tract. pol. Cap. I. § VII.

# Neuntes Capitel.

# Die Lehre vom menschlichen Geift.

# I. Die Aufgabe ber Geifteslehre.

Wir haben die Staatslehre unmittelbar aus der Affectenlehre und diese aus der Körperlehre abgeleitet. Wäre der menschliche Körper kein Glied oder Theil der Körperwelt, so würde er nicht von anderen Körpern in so mannichsaltiger Weise afficirt werden, er würde dann keine Affectionen, der menschliche Geist keine Idee der letzteren, die menschliche Ratur weder Affecte noch Leidenschaften haben.

Unter ber Berrschaft der Leidenschaften find wir vollkommen un= frei. Wenn es überhaupt eine Freiheit giebt, so kann dieselbe nur in einer Macht bestehen, welche die Gewalt der Leidenschaften auf= hebt, und diese Macht kann nur bei den thatigen Affecten sein. Mir leiden, wenn mir von außen, b. h. von anderen Dingen, erregt werden, biese find die äußeren Ursachen von dem, was in uns geschieht; sie find nicht die alleinige Urfache unferes Leidens, denn unfere eigene empfängliche Natur ift auch babei im Spiel. Wir leiden mithin, wenn wir von dem, was geschieht, die alleinige Urfache nicht find; alles Leiden ift ein Vorgang, welcher aus unserer eigenen Ratur nicht allein, sondern nur zum Theil erklärt werden tann: eine folche Ur= fache aber, aus welcher eine bestimmte Birtung nicht volltommen, sondern nur zum Theil begriffen werden kann, nennt Spinoza inabäquat. Wir leiden alfo, wenn wir von dem, was in ober außer uns ge= schieht, bie inadäquate Ursache find. Die Erklärung ift so genau, baß sie sich umtehren läßt. Wenn wir von dem, was in oder außer uns geschieht, die inabäguate Ursache find, so verhalten wir uns leidend. Bir leiden, so lange wir nicht allein wirken; wir find thatig, wenn wir von dem, was in oder außer uns geschieht, bie alleinige oder abäquate Urfache finb.1

Wir find die inadäquate Ursache aller unserer Leidenschaften, denn in unsern Leidenschaften wirken immer andere Dinge mit. Daher

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Eth. III. Def. I. IJ.

ift die Frage: ob es eine menschliche Thätigkeit giebt, welche das Leiden ausschließt, eine solche, die aus unserer Natur vollständig begriffen werden kann, oder deren adäquate Ursache wir selbst sind? Der menschliche Körper hört nicht auf, von anderen Körpern afficirt zu werden und darum zu leiden; in unserer körperlichen Natur kann daher jene Thätigkeit, welche die Leidenschaften beherrscht, nicht statt= finden, sie wird nur in unserer benkenden Natur gesucht werden dürfen; sie kann, wenn sie überhaupt möglich ist, nur aus dem Geist hervorgehen.

Die Wirkungen bes Geistes find die Ideen. Giebt es folche Ideen, bie bloß aus dem Geift folgen oder deren alleinige (abäquate) Ursache unfere bentenbe Natur ift, so ift gefunden, was wir suchen. So lange wir von Leidenschaften befangen und von Begierden nach außeren Dingen erfullt find, ftellen wir diefe Dinge nicht vor, wie fie find, fonbern wie wir fie begehren: unfere Borftellungen find nicht flar, fondern unklar. Die klaren 3been, welche bie Dinge vorstellen, wie fie sind, nennt Spinoza adäguat, die unklaren inadäguat. Nun find die unklaren 3deen durch unfere Begierden bedingt, diefe letzteren find nicht bloß durch uns (die begehrende Natur), fondern auch durch bie Dinge außer uns (die begehrten Objecte) verursacht. 2Bir find baber nur zum Theil die Urfache unferer Begierden nach den außeren Dingen, nur zum Theil die Urfache unferer unklaren 3deen, d. b. ber menschliche Geift leidet, sofern er unklar denkt oder inadäquate Borstellungen hat. Die Ideen, welche bloß aus der Natur des Geistes folgen, fönnen nicht unklar und inadäquat, sondern nur klar und adäquat fein. Wenn es eine Thatigkeit giebt, welche alles Leiden ausschließt, so tann biefelbe nur traft bes Beiftes ftattfinden, diefe geiftige Thatigteit tann nur im klaren Denken, in den abäquaten 3been, in der mahren Erkenntniß der Dinge bestehen. Diese Erkenntniß allein ift Richtleiden, volle Thatigkeit, Macht über die Leidenschaften ober Freiheit. Mit biefer Freiheit fällt die Sittlichkeit zusammen. Bir sehen zwei Fragen vor uns, welche die letten und höchften Probleme der Lehre Spinozas in fich faffen: Wie folgt aus dem menschlichen Geifte bie Erkenntniß? Wie folgt aus der Erkenntniß die Freiheit? Wir haben jett bie erfte der beiden Fragen zu lofen. Um zu begreifen, wie aus ber Natur bes Geiftes bie Erfenntniß hervorgebracht mird, muffen wir wiffen, worin bie Natur des Geiftes besteht.

II. Der Geift als Idee des Körpers.

1. Die 3bee eines wirklichen Dinges.

Alle Dinge find Modi ber göttlichen Attribute, Birkungen ber göttlichen Bermögen, fie find als Modi ber Ausbehnung Körper, als Mobi des Denkens Geister (Ideen). Jedes einzelne Ding ift baber zugleich Geift und Rörper, beide find in jedem Dinge ein und das= felbe Befen, welches ber Geift in ber form ber Idee und ber Rörper in der Form der Ausdehnung und Bewegung darftellt. Daraus er= tennen wir, worin bas Befen bes Geistes besteht. Denn unter bem Befen eines Dinges verstehen wir biejenigen Bedingungen, burch welche bas Ding eriftirt, ohne welche es nicht eriftiren tann. 1 Rehmen wir nun ein wirkliches Ding als Mobus des Denkens, d. h. als Idee, so haben wir Geift: also besteht das Wesen des Geiftes darin, baß er bie 3bee eines wirklichen Dinges ausmacht. Denn zu den nothwendigen Bedingungen des Geiftes gehört: 1. daß er ein wirkliches Befen ift, 2. daß er biefes wirkliche Befen in ber form bes Dentens, b. h. als Ibee, ausbrudt. "Unter Ibee", fagt Spinoza, "verstehe ich ben Begriff bes Geiftes, welchen der Geift bildet, weil er ein bentendes Befen ift." 2 Dieje 3bee ober biejer Begriff ift also eine bentende Thatigkeit, ein Product des Geiftes, eine Birtung, welche bloß aus ber denkenden Natur folgt und deshalb weder als etwas erklärt werden barf, das wir von außen empfangen, wie bie Bahrnehmung ober die finnliche Vorstellung, noch als etwas, bas ohne körperliche Bewegung nicht zu Stande kommt, wie die Bilder der Dinge und die Worte, mit denen wir häufig bie Ideen verwechseln. Darum unterscheidet Spinoza die 3dee als «conceptus mentis» von der «perceptio» und ben «imagines rerum».8

,

Der menschliche Geist ist die Idee eines einzelnen, wirklichen Dinges, oder wie bei Spinoza diese erste und allgemeinste Erklärung lautet: "Was das wirkliche Wesen des menschlichen Geistes ausmacht, ist nichts anderes als die Idee eines einzelnen, in Wirklichkeit exi= ftirenden Dinges".<sup>4</sup> Er ist ein einzelnes Wesen, also ein endlicher, bestimmter Modus des Denkens. Da nun der Inbegriff aller Modi des Denkens oder aller Ideen der absolut unendliche Verstand ist, so leuchtet ein, daß der menschliche Geist einen Theil des unendlichen

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Eth. II. Def. II. — <sup>9</sup> Ib. Def. III. – <sup>9</sup> Eth. IL Def. III. Explic. Prop. XLIX. Schol. — <sup>4</sup> Ib. Prop. XI.

Verftandes ausmacht.<sup>1</sup> Dieser ift die unendliche und nothwendige Modification des Denkens, jener eine endliche und zufällige. Der un= endliche Verftand begreift den Zusammenhang aller Ideen in sich, und da die Ordnung und Verknüpfung der Ideen gleich ist der Ordnung und Verknüpfung der Dinge, so begreift der unendliche Verstand alle Dinge in ihrem wahren Zusammenhange, d. h. er ist deren vollständige Erkenntniß. Nun ist der menschliche Geist ein Theil des unendlichen Verknung in Theil der vollständigen Erkenntniß der Dinge, er ist daher vermöge seiner Natur eine unvollständige oder inadäquate Erkenntniß der Dinge. Wie ist es möglich, daß aus der Natur des menschlichen Geistes die adäquate Erkenntniß folgt, ohne welche die Macht über die Leidenschaften nicht möglich ist? In dieser Frage liegt die Schwierigkeit.

2. Die 3bee bes menfolichen Rörpers. 3beencompleg.

Ift ber Geift bie 3bee eines einzelnen wirklichen Dinges, fo ift bieses das Object jener Idee. Object und Idee sind verschieden. Jedes einzelne wirkliche Ding ift Geift (Idee) und Körper. 2Bas in ber Natur beffelben von der Idee verschieden (nicht Beift) ift, ift bloß Rörper: baher ift der Körper das nächste Object des Geiftes, denn außer dem Geift ift in dem Dinge selbst nichts als ber Körper. Das Object des menschlichen Geiftes ift bemnach der menschliche Rörper, ober ber menschliche Geift ift bie Ibee bes menschlichen Rorpers. In ber Ibee bes Objects wird vorgestellt ober gedacht, was in dem Objecte ftattfindet. Spinoza lehrt: "Was in dem Object der 3dee, welche den menschlichen Geift ausmacht, geschieht, wird von dem menschlichen Beifte vorgestellt ober bavon muß es in dem letzteren eine 3dee geben. 28enn nun das Object der 3bee, welche den menschlichen Beift ausmacht, ber Rörper ift, so wird in diesem nichts geschehen können, was von jenem nicht vorgestellt wird." "Das Object der Idee, welche den menschlichen Geift ausmacht, ift ber Körper ober ein bestimmter, in Bahrheit eriftirender Mobus der Ausbehnung und nichts Anderes."\*

Je complicirter daher der Körper ist, um so complicirter ist ber Geist, welcher die Idee des Körpers bildet; je empfänglicher der Körper für eine Menge äußerer Einwirtungen ist, um so fähiger ist der Geist zu einer Menge von Vorstellungen. Der menschliche Körper ist aus



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ib. Prop. XI. Coroll. Hinc sequitur, mentem humanam partem esse infiniti intellectus Dei. — <sup>2</sup> Eth. II. Prop. XII. XIII.

sehr vielen Körpern zusammengesett: baher besteht die Idee dieses Körpers aus sehr vielen Ideen. "Die Idee, welche das wirkliche Wesen des menschlichen Geistes ausmacht, ist nicht einsach, sondern aus sehr vielen zusammengesett."<sup>1</sup> Wie folgt aus diesem Ideencompler die adäquate Erkenntniß der Dinge?

8. Die 3been äußerer Rörper. 3beenassociation und Gebächtniß.

Der menschliche Körper wird von anderen Körpern außer ihm in mannichsaltiger Weise afficirt. Jede dieser Affectionen ist eine Wirtung sowohl des menschlichen Körpers, welcher solche Eindrücke empfangen, als auch des äußeren Körpers, der solche Eindrücke hervorbringen kann. In der Wirtung erscheint die Natur der Ursache, daher ist in jeder Affection des menschlichen Körpers die Natur sowohl des menschlichen als auch des äußeren Körpers ausgedrück. Da nun der menschliche Geist vorstellt, was im menschlichen Körper geschieht, so muß er dessen Aförpers mitausgedrückt ist, so folgt, daß der menschliche Geist vorstell äußeren Körpers bildet, d. h. daß er auch andere Körper als nur den menschlichen vorstellt.<sup>2</sup>

Er ift die Idee eines wirklichen Dinges, er ift die Idee des menschlichen Körpers als eines wirklich existirenden Wesens; nun erscheint in dem letzteren, sosern er von außen afficirt wird, auch die Natur eines äußeren Körpers: also muß der menschliche Geist auch den äußeren Körper als ein wirkliches Ding, d. h. (nicht bloß als vergangen oder zuklunftig, sondern) als gegenwärtig vorstellen. Der menschliche Geist bildet daher nothwendig die Idee anderer, äußerer Körper als vorhandener Dinge. Die Vorstellung eines äußeren, dem Geiste gegenwärtigen Körpers dauert so lange als die Affection, deren außere Ursache jener Körper ist, und diese Affection dauert, die eine Affection erleidet, so ist es möglich, daß der menschliche Geist dieselbe Affection erleidet, so ist gegenwärtig vorstellt, ohne daß sie vorhanden oder gegenwärtig ist.<sup>4</sup>

Nun kann ber menschliche Körper vermöge seiner Beschaffenheit von mehreren äußeren Körpern zugleich afficirt werben, also wird auch der menschliche Geist mehrere Ideen zugleich haben, welche ihm die Existenz einer Menge anderer äußerer Körper vergegenwärtigen. Wie

<sup>1</sup> Ibid. Prop. XIV. XV. - <sup>2</sup> Ibid. Prop. XVI. - <sup>3</sup> Eth. II. Prop. XVII. - <sup>4</sup> Ibid. Coroll. beren Wirkungen oder Affectionen in dem menschlichen Rörper zu= sammentroffen, so werden auch die Ideen biefer Affectionen in bem menschlichen Geifte zusammentreffen und eine Art Berbindung (Affociation) eingehen. Wenn fich das Object einer biefer 3been dem Geiste wiedervergegenwärtigt, so werben auch die anderen mithervorgerufen. ober ber Geist wird fich ber letteren erinnern: aus feiner Ratur folgt bas Gebächtniß. So verschiedenartig bie menschlichen Naturen find, fo verschiedenartig find ihre Affectionen, fo verschieden baber auch bie Ideencomplexe, in deren Wiederholung das Gedächtniß besteht. Die Spuren eines Pferdes werden in dem Soldaten die 3deen des Reiters, Rrieges u. f. w. hervorrufen, in dem Landmann dagegen die Vorftellungen bes Pfluges, Aders u. f. w. Der Zusammenhang unferer Affectionen ift zufällig, ber Bufammenhang ber Dinge nothwendig, er tann nicht anders fein als er ift; zufällig ift bie Bertnupfung ber 3been im Gebachniß, nothwendig bagegen bie Verknüpfung ber 3been in der Ertenntniß: bas Gedächtniß ift daher weit entfernt, Erkenntniß zu fein.1

III. Der Geift als die 3dee des Geiftes (idea mentis).

1. Der menfoliche Geift als bie 3bee feines Rörpers.

Der menschliche Geist bildet bemnach die Ibee des menschlichen Rörpers und anderer Körper außer ihm; nun find diese letzteren alle andern Körper außer dem unstrigen, wir stellen daher äußere Körper vor, indem wir sie von dem unstrigen unterscheiden. Aus den Ideen der Affectionen solgt demnach, daß der menschliche Geist einen Körper als den seinigen vorstellt, daß er die Idee seist einen Körpers oder das Bewußtsein hat, mit einem von allen anderen unterschiedenen Körper vereinigt zu sein.<sup>8</sup> Wenn aber der menschliche Geist einen Körper als den seinigen vorstellt, song er auch eine Idee von sich haben und vermöge einer resleziven Vorstellung sich selbst erkennen. Denn die Ideen der körpers als auch anderer außer ihm. Sobald der menschliche Geist diese Ideen wahrnimmt, erkennt er sein eigenes Dasein. Daher der Sat: "Der menschliche Geist erkennt sich selbst nur, sofern er die Ideen der Affectionen des Körpers wahrnimmt".<sup>8</sup> Der menschliche Geist ist

480



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ibid. Prop. XVIII. Schol. Memoria est nihil aliud, quam quaedam concatenatio idearum, naturam rerum, quae extra corpus humanum sunt, involventium, quae in mente fit secundum ordinem et concatenationem affectionum corporis humani. — <sup>2</sup> Eth. II. Prop. XIX. — <sup>3</sup> Ibid. Prop. XXIII.

bie 3dee bes menschlichen Körpers. Aus ber Natur bes menschlichen Rörpers folgen bie Affectionen, aus der Natur des menschlichen Geiftes folgen bie Ibeen biefer Affectionen, aus diefen Ideen folgt, daß ber menschliche Geift bie Borftellung außerer, b. h. anderer Rörber außer bem feinigen, alfo auch die Borftellung feines Rörpers und darum bie Borftellung feiner felbft hat.

# 2. Das Broblem ber idea mentis.

Sier berühren wir in der Geisteslehre Spinozas einen Bunkt, welchen man häufig als einen ber schwierigsten und dunkelften bezeichnet. Der Beift foll nicht bloß die 3bee des Körpers, fondern zugleich die feiner felbft fein. Er ift zugleich idea corporis und idea mentis. Da nun mens = idea corporis ift, fo ift idea mentis = idea ideae cor-Beil ber Geift idea corporis ift, barum foll er auch idea poris. montis (idea ideae corporis) fein. Als Ibee feiner felbft (Ibee ber Idee) ift der menschliche Geift felbstbewußt, als felbstbewußtes Wefen ift er von allen Dingen und Vorstellungen unterschieden. Das Selbst= bewußtsein gilt als ber Ausbruck eines selbständigen, von allen Objecten und Bestimmungen unterschiedenen, also allgemeinen und unbestimmten Befens.

Rein Modus ift selbständig, allgemein, indeterminirt; der menschliche Geift ift Mobus: wie also tann ber menschliche Geift felbit= bewußt ober 3dee feiner felbft fein? Wie tann er, beffen bentende Natur burchgängig determinirt ist, Selbstbewußtsein haben, welches erst burch Abstraction von allen Mobificationen bes Denkens, burch Selbft= unterscheidung von allen bestimmten Ideen entsteht? So lange der menschliche Geift als Modus gilt, widerstreitet ihm das Selbstbewußt= fein, und bie idea mentis erscheint als eine unmögliche Bestimmung, welche fich in die Lehre Spinozas nur burch einen fahrlaffigen Ausbrud ein= geschlichen haben tann. So suchte namentlich Erdmann in einer früheren Schrift den fraglichen Punkt zu erklären. Er hat dabei auf die Be= jahung des Selbstbewußtfeins aus fogenanntem praktischem Bedürfniß ein geringeres Gewicht gelegt als auf bie 3weibeutigkeit bes Terminus «esse formale», ein Ausbrud, welcher von allem förperlichen Dafein und genau genommen, nur von diefem gelte, aber burch eine Ungenauigkeit, Spinozas auch von den Ideen gebraucht werde. Was in der Ausbehnung als Rörper eriftirt, das eriftirt im Denken als 3dee: es giebt barum nothwendig Ibeen aller Körper; nun ift bas körperliche Dasein

Fifder, Gefd. b. Bhilof. II. 4. Mufl, 9. M.

gleich dem formalen, es giebt darum Ideen alles formalen Seins. Da nun die Ideen selbst auch disweilen als formales Sein (esse formale) gelten, so redet Spinoza auch von Ideen der Ideen, und eine ungenaue Bezeichnung habe auf diese Weise die salsche und unmögliche verschuldet. Esse formale heißt nicht bloß körperlich sein, sondern sörmlich sein, d. h. in einer bestimmten Form des Daseins existiren, was so viel ist als bewirkt (gesormt) sein. Die bestimmten Wirkungen sind die Modi des Denkens und der Ausdehnung, d. h. Ideen und Körper, und so konnte Spinoza recht wohl sagen: «esse formale idearum». Die Ideen, welche sörmlich existiren, sind die Modi des göttlichen Denkens, die benkenden Naturen oder Geister. Die idea mentis ist baher kein sauch hat Spinoza diese Bezeichnung nicht etwa beiläusig oder gelegentlich gebraucht, sondern den Begriff der idea mentis in einer Reihe von Behrsähen entwickt.<sup>1</sup>

# 3. Die Erflärung ber idea mentis.

Die idea mentis folgt nothwendig aus dem Begriff des mensch= lichen Geistes, sofern derselbe 1. einen Modus des göttlichen Denkens, 2. die Idee eines einzelnen, in Wirklichkeit existirenden Dinges, 3. die Idee des menschlichen Körpers ausmacht.

Das göttliche Denken begreift ben Zusammenhang aller Ideen in sich; die Ordnung der Ideen ist gleich der Ordnung der Dinge. Was die Dinge in Wahrheit sind, ist in dem Zusammenhang aller Ideen vollständig begriffen: daher bildet das göttliche Denken die vollständige Erkenntniß aller Dinge, die adäquate Idee jedes Dinges, also auch die des menschlichen Geistes, d. h. idea mentis. Nun ist eine bestimmte Idee in Gott oder in dem göttlichen Denken nur, sofern dasselbe modificiert ist, denn die bestimmte Idee folgt nicht un= mittelbar aus dem Wesen Gottes, sondern aus einer anderen Idee, welche wieder aus einer andern folgt, und so fort ins Endlose. Also giebt es in Gott eine idea mentis, sofern das göttliche Denken eine bestimmte Idee, d. h. die Idee eines bestimmten Dinges ausmacht. Aber die Idee eines bestimmten Dinges ist, was wir Geist nennen. Es giebt demnach in Gott eine Idee bes menschlichen Geistes, sofern Gott das Wesen des menschlichen Geistes ausmacht. Also muß es

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> J. C. Erbmann: Verm. Auff. (1846) S. 180 flgd. In feinem jüngften Werte billigt Erdmann unfere nachfolgende Erklärung. Grundriß (2. Aufl.) Bb. 11. S. 66.

im menschlichen Geift eine idea mentis, b. h. eine Idee seiner selbst geben: dies folgt aus der Natur des menschlichen Geistes als eines Modus des göttlichen Denkens.

Der menschliche Geist ist die Ibee eines wirklichen Dinges, jedes einzelne wirkliche Ding ist sowohl Körper als auch Geist: also ist die Ibee bieses Dinges nothwendig die Ibee sowohl des Körpers als auch des Geistes, also nicht bloß idea corporis, sondern auch idea mentis; mithin ist der menschliche Geist zugleich idea mentis oder Ibee seiner selbst: dies folgt aus der Natur des menschlichen Geistes als einer idea rei. Man wende nicht ein, daß Spinoza die Worte res und corpus gleichbedeutend brauche. Gier wenigstens ist es offendar nicht der Fall, sonst würde er nicht in erster Linie erklären, der Geist seit idea rei, und in zweiter, er sei idea corporis; hier hält er beide Begriffe wohl auseinander. Das Ding ist Ibee und Körper: die Ibee des Körpers.

Der menschliche Geift ift bie 3bee des menschlichen Rörbers. Aber biefe Idee folgt nicht aus dem Körper, fondern bloß aus der Natur bes Geiftes. Der Körper ift das Object biefer 3dee, nicht beren Ur= fache: biefe lettere ift bloß ber Geift, fofern er ein bentenbes Befen ift. Die idea corporis ift demnach ein Product (nicht bes Rörpers, fondern) bloß bes Geiftes, fie geht von ihm aus, fie wird von ihm erzeugt, fie ift fein Bert, alfo idea mentis. Benn Spinoza ausbrudlich hervorheben wollte, daß die Idee des Körpers nicht durch ben Rörper, sondern durch den Geift bewirkt ift: was konnte er anders thun, als die idea corporis zugleich als idea mentis erklaren? In ber «idea corporis» ift der Körper objectiver Genitiv, bagegen in ber «idea mentis» ber Geift fubjectiver. 2Bas traft bes Dentens erzeugt wird, ift gedacht; was gedacht wird, ift objectiv. Die Bro= bucte bes Denkens find zugleich seine Objecte, darum ift bie idea corporis als ein Product des Geiftes zugleich deffen Object. Daber ift ber menschliche Geift eine Idee, beren Object bie idea corporis ift, b. h. er ift idea ideae corporis, also idea mentis ober bie 3bee feiner felbft: dies folgt aus der Natur des menschlichen Geiftes als ber idea corporis. In ber Idee bes Körpers ift ber Rörper nur objectiver Genitiv; in der Idee bes Beiftes ift der Geift sowohl fub= jectiver als auch objectiver. So folgt bie idea meutis aus ber natur bes menschlichen Geiftes, fofern berfelbe modus cogitandi, idea rei. idea corporis ift.

Der Rörper ift bas Object ber 3bee, welche bas Wefen bes Geiftes ausmacht; die 3dee des Körpers ift zugleich Product und Object des Beistes. In der idea corporis ist der Körper das Object des Geistes, in ber idea mentis ift ber Geift sein eigenes Object: also ift die Ibee des Beiftes mit dem Geifte ebenfo vereinigt, als der Geift felbft mit bem Körper. Beil ber Geift die Ibee des Rörpers ift, barum ift er auch bie 3bee ber Affectionen des Körpers. Weil ber Geift die Idee des Körpers (nicht bloß ift, sondern) begreift, darum begreift er auch die Ideen der Affectionen des Körpers. Ift die Idee des Rörpers sein Object, so sind auch die Ideen der körperlichen Affectionen seine Objecte. Beil ihm bie Ideen dieser Affectionen objectiv find, barum ift ihm auch der Unterschied feines Rörpers von anderen äußeren Körpern objectiv, darum begreift er einen Körper als den feinigen, alfo zugleich fich felbft. Jest werden uns bie Sate ein= leuchten, worin Spinoza die Lehre der idea mentis entwidelt. "Es giebt auch in Bott eine 3bee ober Erkenntniß bes menschlichen Geiftes. bie in Gott auf bieselbe Beise erfolgt und zu Gott auf bieselbe Beife gehört, als die 3dee oder Erkenntniß des menschlichen Körpers." "Diefe 3bee bes Geiftes ift mit dem Geifte ebenso vereinigt, als der Beift felbft mit bem Rorper." "Der menschliche Geift ertennt nicht blog bie Affectionen des Körpers, fondern auch die 3deen diefer Affectionen." "Der Beift ertennt fich felbft nur, fofern er bie 3been der Affectionen des Körpers erkennt." 1

#### 4. Die Bedeutung ber idea mentis.

Diese Sätze, die mit mathematischer Genauigkeit zusammenhängen und fortschreiten, erheben die idea mentis zu einem bewiesenen, nothwendigen, unentbehrlichen Begriff der Lehre Spinozas. Das System fordert diesen Begriff und würde in einem seiner wesentlichsten Punkte bunkel und leicht mißverständlich sein, wenn nicht die Lehre der idea mentis ausdrücklich darin enthalten wäre. Die ganze Weltanschauung Spinozas gründet sich auf den Unterschied und die Einheit der Attribute; die Identität soll nicht auf Kosten des Unterschiedes, dieser nicht auf Kosten der Identität geltend gemacht werden. Nun verhalten sich Geist und Körper im Menschen, wie Denken und Ausdehnung in Gott. Es ist darum von der größten Wichtigkeit, daß Geist und Körper richtig vereinigt und richtig unterschieden werden. Der Geist ist die

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Eth. II. Prop. XX-XXIII.

Jbee des Körpers. Wäre er nur die Idee des Körpers, so könnte man versucht sein zu meinen, daß sich der Geist zum Körper verhalte, wie das Nachbild zum Vorbilde, wie der Eindruck zum Dinge, das ihn hervorbringt. Es könnte scheinen, daß in der Idee des Körpers der Geist das empfängliche und bestimmbare Wesen, dagegen der Körper bas bestimmende und formgebende sei; daß jener den leidenden, dieser vachtet, der Geist einer leeren Fläche gleiche, welche ihre Vorstellungen von außen empfängt. Dann wäre der menschliche Geist bei Spinoza, was er bei Locke ist: eine tabula rasa, die von den Eindrucken des Körpers beschrieben wird; dann wäre zuletzt ber Körper die Ursache bes Geistes, die Ausdehnung die Ursache des Denkens, die mechanisch bewegte Materie die Ursache aller Dinge; ber Begriff des Geistes würde sensulissisch, der Begriff der Dinge materialistisch aussallen.

Dann erscheint die Lehre vom menschlichen Geiste, als ob sie nicht in ber Ethik Spinozas, sondern in Lockes Bersuch über den menschlichen Berstand ausgemacht worden. Giebt man in der menschlichen Natur dem Körper das Uebergewicht, so muß man daffelbe in der Natur der Dinge allen Körpern, also der Materie überhaupt einräumen, und wenn diese einmal die überwiegende Macht hat, so ist es nur folgerichtig, daß man ihr zuletzt alle Macht einräumt und mit dem reinen Materialismus im système de la nature endet. Dann aber ist das Berhältniß zwischen Geist und Körper, zwischen Denken und Ausdehnung in einer Weise gefaßt, welche den Grundbegriffen Spinozas völlig widerstreitet.

Die Jbee ift im Sinne Spinozas ein Product nicht ber ausgebehnten, sondern allein der benkenden Natur; fie ist eine bestimmte Thätigkeit des Denkens. Ausdrücklich und zu verschiedenen malen erflärt Spinoza, daß man die Idee nicht mit der sinnlichen Vorstellung oder dem Bilde, das man von außen empfange, verwechseln dürse: sie sein Begriff, welchen der Geist bilde, weil er ein denkendes Wesen ausmache. Dieser Definition wird die ausdrückliche Erläuterung hinzugefügt: "Ich sage lieber Begriff als Wahrnehmung, weil dieses Wort den Schein haben könnte, als ob sich der Geist leidend zu dem Object verhalte. Dagegen bedeutet das Wort Begriff eine Handlung des Geistes."<sup>1</sup> Und an einer anderen Stelle giedt Spinoza

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Eth. II. Def. III. Per ideam intelligo mentis conceptum, quem mens format, propterea quod res est cogitans. Expl. At conceptus actionem mentis exprimere videtur.

eine Erklärung, die jenem Mißverständniß geradezu begegnen will, welches die Idee für eine Wirkung des Körpers ansieht. "Jeder, der eine wahre Idee hat, weiß auch, daß die wahre Idee die höchste Ge= wißheit in sich schließt; denn eine wahre Idee haben heißt nichts anderes als die Sache vollkommen oder auf das Beste erkennen, und ein Zweisel daran ist nur möglich, wenn man die Idee für etwas Stummes hält, gleich dem Bild auf einer Tasel, und nicht für einen Modus des Denkens, nämlich für das Erkennen selbst."<sup>1</sup> Die Idee bes Körpers ist so viel als die Erkenntniß des Körpers (idea sivo cognitio corporis).

Die Ibee des Körpers wäre, was sie in keinem Falle sein soll, eine blinde Vorstellung: «quid mutum, instar picturae in tabula», wenn sie nicht ein Erzeugniß des Denkens, eine Thätigkeit des Geistes, eine gedachte oder bewußte Vorstellung, d. h. wenn sie nicht dem Geist objectiv wäre. Der Geist hat nicht bloß die Ibee des Körpers, son= dern er hat sie erzeugt, er ist ihre Ursache, ihre alleinige Ursache. Wie konnte Spinoza diesen richtigen und entscheidenden Punkt kürzer und bündiger ausdrücken, als indem er sagte, daß die idea corporis zugleich idea mentis sei? Der Geist ist nicht bloß die Ibee des Körpers, sondern er weiß diese Ibee als sein Object; sie ist nicht eine blinde (stumme), sondern eine bewußte Vorsellung. Wie konnte dies treffender ausgebrückt werden, als indem gesagt wurde, daß der Geist als idea corporis zugleich idea ideae corporis sei?

Bei Spinoza ift der Geift nicht, wie bei Descartes, Substanz, fondern nur Modus; er ift deshalb kein Modus des Körpers, was er bei Locke zu werden beginnt, fondern ein Modus bloß des Denkens. Spinozas Geistesbegriff hält die Mitte zwischen Descartes und Locke. Weil er der cartesianische nicht mehr ist, so ist er darum nicht schon der lockesche. Wer die idea corporis sensualistisch nehmen wollte, dem ist die amentis entgegenzuhalten.

Die idea corporis darf nicht so gefaßt werden, daß dadurch die Natur des Geistes als eines Modus des Denkens aufgehoben wird: diefer Auffaffung wird vorgebeugt durch die idea mentis. Aber die

Ł

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ibid. Prop. XLIII. Schol. Nam nemo, qui veram habet ideam, ignorat veram ideam summam certitudinem involvere; veram namque habere ideam nihil aliud significat, quam perfecte sive optime rem cognoscere; nec sane aliquis de hac re dubitare potest, nisi putet, ideam quid mutum, instar picturare in tabula, et non modum cogitandi esse, nempe ipsum intelligere.

idea mentis barf andererseits auch nicht so gesaßt werden, daß badurch bie Natur des Geistes als eines Mobus aufgehoben wird. Dies wäre der Fall, wenn in der idea mentis der Geist seiner als eines selbst= ständigen, unabhängigen, allgemeinen, unbestimmten Wesens bewußt sein sollte; dann wäre die idea mentis der Ausdruck des reinen Selbst= bewußtseins, das Ich als Substanz, und in dieser Form würde sie freilich der Natur eines Modus, also dem Geistesbegriffe Spinozas auf bas Aeußerste widerstreiten.

Benn der spinoziftische Geistesbegriff der lodesche nicht ift, fo ift er barum nicht schon ber fichtesche. Um Spinoza richtig zu verstehen, burfen wir feine Geifteslehre weber nach der materia= liftischen noch nach ber idealistischen Seite hin übertreiben. Die idea corporis ift feine blinde Borftellung wie die «pictura in tabula», fondern eine bewußte: diefe bewußte Borftellung ift teine unbestimmte und leere, wie das reine ober abftracte Selbstbewußtfein, sondern eine burchgängig bestimmte. Ein reines ober leeres Selbstbewußtsein, ein folches, das sich von allen feinen Borftellungen unterscheidet und nichts übrig läßt als ein völlig unbestimmtes und abftractes Befen, wäre für Spinoza in der Natur des Geiftes dieselbe Ungereimtheit, als ein leerer Raum in der Natur der Rörper. Bie der Geift nicht ohne den Rörper und biefer beftimmte Beift nicht ohne diefen bestimmten Rörper fein tann, so ift auch die Idee des Geiftes nicht ohne die Idee des Rörpers, dieses bestimmten Rörpers und die badurch bestimmten Ideen. Nict umsonst erklärt Spinoza: "Der Geist erkennt fich felbft nur, sofern er bie 3been der Affectionen des Rörpers erkennt". Ein Selbstbewußt= fein ohne bestimmte Vorstellungen wäre im Sinne unferes Philo= sophen ein Modus ohne Modification, ein Ding ohne Dasein, eine reine Chimäre.

Jest leuchtet ein, wie auf dem Standpunkte Spinozas das Wesen bes menschlichen Geistes begriffen werden muß und was nothwendig daraus folgt. Der Geist ist als Idee eines einzelnen wirklichen Dinges, als Idee des Körpers, als Idee seiner selbst eine durchgängig bestimmte und bewußte Vorstellung; er ist als solche weder tabula rasa im Sinne Bockes noch reines oder abstractes Selbstbewußtsein im Sinne Fichtes; die Vorstellung ohne bestimmten Inhalt wäre leer, die Vorstellung ohne Bewußtsein wäre blind. Der menschliche Geist ist keines von beiden, denn er ist zugleich bestimmt und bewußt. Er ist bestimmt, das heißt: was er vorstellt, sind wirkliche Dinge. Er ist bewußt, das heißt: dies Vorstellungen find feine Objecte. Die Vorstellungen wirklicher Dinge find unsere Objecte, das heißt: wir erkennen die Dinge.

Alfo bildet der Geift vermöge feiner Natur die Erkenntniß beftimmter Dinge, oder feine naturgemäße Handlungsweise ist das wirkliche Erkennen. Wie aus dem Wesen des menschlichen Körpers nothwendig bestimmte Bewegungen folgen, so folgt aus dem Wesen des menschlichen Geistes nothwendig ein bestimmtes Erkennen. Da er von Natur die bewußte Vorstellung eines wirklichen Dinges ausmacht, so ist der menschliche Geist vermöge seiner Natur ein erkennendes Wesen. Welche Erkenntniß folgt aus dem Wesen des menschlichen Geistes? Ist unter den Erkenntnissen, welche der menschliche Geist bewirkt, auch die adäquate?

# Zehntes Capitel.

# Die Lehre von der menschlichen Erkenntniß.

I. Die inabäquate Erkenntniß.

1. Die Objecte ber inabäquaten Erkenntniß.

Der menschliche Geift ist die Idee eines einzelnen wirklichen Dinges, er ist als solche die Idee sowohl seines Körpers als auch seiner selbst. Die Erkenntniß ist adaquat, wenn sie das Ding vollständig begreift, so wie es im Zusammenhange aller Dinge, nicht bloß in dieser oder jener Beziehung erscheint. Die vollständige Erkenntniß eines Dinges oder bessehung erscheint. Die vollständige Erkenntniß eines Dinges oder besschein abäquate Idee muß in einem Verstande sein, welcher ben Zusammen= hang der Dinge vollkommen begreift oder die Ordnung aller Ideen bildet: dies thut der absolut unendliche Verstand, jener unendliche und nothwendige Modus des Denkens, zu dem sich der menschliche Geist als endlicher oder einzelner Modus wie der Theil zum Ganzen verhält. Ist nun die adäquate Erkenntniß der Dinge eine nothwendige Folge des unendlichen Verstandes, so kann die Erkenntniß, welche aus dem beschränkten Vermögen des menschlichen Geistes hervorgeht, zunächst die adäquate nicht sein.

Das erste Object unseres Geistes ist ber menschliche Körper, dieser ist zusammengesetzt aus Theilen, welche selbst wieder sehr zusammen= gesetzt sind und vermöge ihrer Bewegungen eine solche Wechselwirtung eingehen, daß sie ein Ganzes ober ein Individuum ausmachen. Aber bie Bestandtheile des menschlichen Körpers existiren auch außerhalb des= selben, sie find aus anderen Körpern entstanden und können auf andere Rörper einwirken und deren Einwirkungen empsangen. Ihre Zusammen= gehörigkeit im menschlichen Körper brückt daher keineswegs alle ihre Bermögen oder ihr vollständiges Wesen aus. Die Idee des mensch= lichen Körpers enthält also nicht die vollständigen oder adäquaten Ideen der Theile des menschlichen Körpers; aus der Natur des menschlichen Geistes folgt daher keineswegs eine adäquate Erkenntniß derjenigen Körper, aus welchen der menschliche besteht.<sup>1</sup>

Der menschliche Rörper wird von einem andern Rörper außer ihm afficirt. Dieje Affection ift eine Birtung bes äußeren Rörpers und barum ein Ausbruck seiner Natur, aber die lettere äußert sich bier nur in Beziehung auf den menschlichen Rörper, also wird in der Affection bes menschlichen Rörpers teineswegs bas vollftanbige Befen bes außeren Rörpers ausgebrückt. Er ist auch nicht bie alleinige Ursache jener Affection, bie ohne bie empfängliche Ratur des menschlichen Rörpers nicht stattfinden könnte: also ift der äußere Körper die inadäquate Urfache ber Affection bes unfrigen. Diefe Affection ift eine Birtung, welche aus ber Natur des außern Körpers nicht vollständig begriffen werden fann, also eine Birtung, aus welcher eben jo wenig die Natur des äußeren Rörpers vollständig einleuchtet: daher enthält die 3dee der Affection des menschlichen Rörpers teine abäquate Erkenntniß bes äußeren Rörpers. Nun erkennt ber menschliche Geift das Dafein ber außeren Körper nur, indem er die Affectionen des seinigen wahrnimmt: also folgt aus dem menschlichen Geiste teine adaquate Erkenntniß der äußeren Rörper.2

Eben so wenig ist der menschliche Körper die adäquate Ursache seiner von außen empfangenen Affectionen. Diese sind Wirkungen, woraus die Natur des menschlichen Körpers keineswegs vollständig erkannt wird; also enthalten die Ideen dieser Affectionen keine adäquate Erkenntniß des menschlichen Körpers. Da nun der menschliche Geist die Existenz seines Körpers nur erkennt, sofern er dessen Affectionen wahrnimmt, so folgt aus der Natur des menschlichen Geistes keine adäquate Erkenntniß des menschlichen Körpers.<sup>3</sup>

Die Affectionen des menschlichen Körpers find Birkungen sowohl bes menschlichen als auch bes äußeren Körpers. Benn die Ursache nicht

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Eth. II. Prop. XXIV. — <sup>2</sup> Eth. II. Prop. XXV. XXVI. Coroll. — <sup>3</sup> Ibid. Prop. XXVII.

vollftändig erkannt wird, so kann auch die Wirkung nicht vollkommen einleuchten. Nun hat der menschliche Geist weder die adäquate Idee des menschlichen noch die des äußeren Körpers, also können auch die Ideen der Affectionen des menschlichen Körpers nicht adäquat sein. Die Ideen dieser Affectionen (unsere sinnlichen Wahrnehmungen) sind daher nicht klar und deutlich, sondern verworren. Aus dem mensch= lichen Geiste folgt daher keine adäquate Erkenntniß der Affectionen des menschlichen Körpers.<sup>1</sup>

Nun erkennt ber menschliche Geift fich felbft nur, fofern er bie Affectionen feines Rörpers mit Bewußtfein vorftellt, b. b. fofern ihm die Ideen diefer Affectionen objectiv find. Aus einer untlaren Erkenntniß folgt nie eine klare. Alfo enthält das Bewußtfein (die Idee ber Idee) ber förperlichen Affection feine flare Erkenntniß bes Geiftes, ober aus der Ratur des menschlichen Geiftes folgt teine abäquate Erkenntniß seiner felbst. \* "Daraus folgt, daß ber menich= liche Geift, fo lange er die Dinge nach der Richtschnur ber finnlichen Eindrücke wahrnimmt, weder von sich selbft noch von seinem Körper noch von ben außeren Rörpern eine abaquate, fondern nur eine ver= worrene und verstümmelte Erkenntniß hat. Denn der Geift erkennt fich felbst nur, indem er die Ideen der körperlichen Affectionen vor= ftellt: er ertennt feinen Rörper nur, indem er deffen Affectionen por= ftellt; er ertennt nur burch bieje Borftellungen bie außeren Rörper: also hat er vermöge biefer Borftellungen weder von fich felbft noch von seinem Körper noch von ben äußeren Rörpern eine abäquate Erkenntniß, sondern nur eine verstümmelte und verworrene (cognitio mutilata et confusa)."8

Jedes Ding firebt sich felbst zu erhalten und widerstrebt seiner Bernichtung: daher folgt aus der Natur der Dinge nicht das Ende ihres Daseins und nicht die Dauer ihrer Existenz.<sup>4</sup> Bielmehr ist die letztere von äußeren Bedingungen abhängig, welche nur aus dem Zusammen= hang aller Dinge vollständig begriffen werden können. Da nun der



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ibid. Prop. XXVIII. — <sup>2</sup> Eth. II. Prop. XXIX. — <sup>8</sup> Ibid. Prop. XXIX. Coroll. Schol.: "Jch behaupte ausdrücklich, daß der Geist von sich selbst, von seinem Körper, von den äußeren Körpern keine adäquate, sondern nur eine verworrene Erkenntniß hat, so lange er nach dem gemeinen Laufe der Natur die Dinge wahrnimmt, d. h. so lange er von außen, wie ihm eden der Jusal die Dinge in den Weg führt, bestimmt wird, dieses oder jenes zu betrachten." — \* Buch III. Cap. VII. S. 431 flgd.

menschliche Geist eine solche vollständige Erkenntniß nicht hat, so können wir von der Dauer unseres Körpers und aller einzelnen Dinge außer uns keine adäquate Erkenntniß haben, sondern nur eine inadäquate.<sup>1</sup> Demnach ift die Erkenntniß, welche aus der Natur des menschlichen Geistes solgt, inadäquat in Ansehung der Theile des menschlichen Körpers, der äußeren Körper, des menschlichen Körpers, der Affectionen des menschlichen Körpers, des menschlichen Geistes, der Dauer des menschlichen Körpers, der Dauer aller einzelnen Dinge außer uns. Wenn aber ber menschliche Geist weder die äußeren Körper noch den eigenen noch sich selbst, also weder Geister noch Körper adäquat erkennt, so ist nicht abzusehen, wie noch kraft desselben eine adäquate Erkenntniß der Tinge soll stattfinden können.

#### 2. Der Jrrthum.

Alle adāguate Ertenntniß ift wahr, alle inadāguate falsch. Der Say läßt sich umkehren: alle falsche Erkenntniß ist inadäquat. Sier= aus erhellt, worin der Irrthum besteht. Irrthum ift überhaupt nur im Denken möglich; etwas Positives tann er nicht fein, sonst wäre er ein wirklicher ober positiver Mobus bes Denkens. Da nun alle wirklichen ober positiven Mobi bes Denkens (Ibeen) in Gott find, fo müßte ber Irrthum, wenn er positiv mare, in Gott fein; ba aber alle Ideen in Gott wahr find, fo tann der Irrthum nicht in Gott, also auch nicht positiv fein. 280 aber gar tein Ertennen stattfindet, ba ift ber Irrthum ebenfalls unmöglich, benn ein Anderes ift gar nicht wiffen, ein Anderes irren. Der Jrrthum ift weder positiv noch ift er die absolute Abwesenheit des Wiffens: er tann also nur in einem fehlerhaften Wiffen, in einer mangelhaften Erkenntniß, nicht «in absoluta ignorantia», sondern «in privatione cognitionis» bestehen. 3rr= thum ist ber Mangel wahrer oder abäquater Erkenntniß: alle inad= äquate Erkenntniß ift bemnach Irrthum (falsitas).\*

### 3. Freiheit, Gattungen, 3wede als inabäquate 3been.

Jebe unvollständige Erkenntniß ist inadäquat. Wenn wir eine Sache nicht vollständig erkennen, so ist in der Natur derselben etwas enthalten, das wir nicht erkennen. Sind wir uns dieser unserer Nichterkenntniß oder dieses Mangels unserer Erkenntniß bewußt, so werden wir nicht irren; sind wir uns dagegen dieses Mangels nicht

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Eth. II. Prop. XXX. XXXI. - <sup>2</sup> Eth. II. Prop. XXXII-XXXV.

bewußt, so halten wir unsere inadäquate Erkenntniß für vollständig und wahr: eben darin besteht der Jrrthum. Wir verneinen oder nehmen als nicht vorhanden, was wir nicht erkennen; wir glauben, daß in der Natur der Dinge sehlt, was in unserer Erkenntniß der= selben sehlt. So sind 3. B. die Menschen wohl ihrer Handlungen sich bewußt, aber nicht der bestimmten Ursachen dieser Handlungen sich meinen nun, daß die letzteren überhaupt keine Ursachen haben, daher halten sie ihre Handlungen für indeterminirt und sich selbst für frei. So entsteht die Eindlungen für indeterminirt und sich selbst sür frei. So entsteht die Eindlungen anschlichen Freiheit in Folge inadäquater Erkenntniß. Wir bemerken, daß dieses Beispiel des Irrthums das erste ist, welches Spinoza ansührt.<sup>1</sup>

Die unvollständige Erkenntniß begreift die Natur eines Dinges nur zum Theil; fie ift um fo unvollständiger, je geringer ber Theil ift, den sie begreift; fie ift um fo inadäquater, je unvollständiger fie ift: barum find alle Theilbegriffe unvollständige, inabäquate, verwor= rene 3deen. Nun find die sogenannten abstracten oder allgemeinen Begriffe sämmtlich Theilbegriffe. 3c kleiner der Theil ift, den fie vorstellen (je größer ihr Umfang und geringer ihr Inhalt), um fo abftracter und allgemeiner find biefe Borftellungen, um fo inabäquater, unvollftändiger, verworrener. Dahin gehören vor allem die abftrac= teften Begriffe, jene obersten Allgemeinheiten, welche Spinoza "trans= scenbentale Termini" nennt, wie Sein, Ding, Etwas u. s. f. j.; dann alle Gattungsbegriffe, die sogenannten «notiones universales», wie Mensch, Pferd, Hund u. f. f. Diese Gattungsbegriffe entstehen, in= bem fich bie Unterschiede ber Einzelvorftellungen in unserem Bewußt= fein verdunkeln. Deutlich vorstellen heißt genau unterscheiden, undeut= lich vorftellen ift das Gegentheil. Je mehr fich unfere Borftellungen verallgemeinern, um fo weniger wird barin unterfchieden, um fo un= beutlicher und verworrener werden die Einzelvorstellungen, d. h. bie Ideen ber wirklichen Dinge. Darum find bie allgemeinften Ideen allemal auch die undeutlichften und bunkelften. Sobald der mensch= liche Geift eine bestimmte Menge von Borftellungen nicht mehr genau unterscheiden tann, fängt er an fie zu verallgemeinern und baburch zu verdunkeln. Jeder behält von den verschiedenen Dingen, welche er vor= ftellt, gerade biejenigen Mertmale, welche feine Aufmertfamteit besonders erregt und beschäftigt haben. So verschieden daher die Intereffen

<sup>1</sup> Eth. II. Prop. XXXV. Schol. - Eth. III. Prop. II. Schol. - Eth. IV. Praef.

find, womit die Dinge betrachtet werden, so verschieden fallen die Gat= tungsbegriffe aus; es ist demnach kein Wunder, daß man von jeher über die Gattungen der Dinge so viele und so unfruchtbare Streitfragen geführt hat.<sup>1</sup>

Was aus inadäguaten Ideen folgt, ift nothwendig auch inadäguat. benn die verworrenen Ideen find eben fo nothwendig verkettet als die flaren." Daher ift alles falfc und verworren, mas aus Gattungs= begriffen folgt ober auf ihnen beruht. So gründet fich die Borftel= lung ber menschlichen Freiheit auf die 3dee eines absoluten Billens, traft beffen wir eben fo gut diefes als jenes wollen können: auf ein allgemeines Vermögen zu wollen, welches nichts Anderes ift als ber abftracte Beariff der einzelnen bestimmten Billensacte. Der wirkliche Bille bes Menschen ift feine Begierbe, und bie Begierbe ift in jebem Fall biefes einzelne, wirkliche, burch bestimmte Ursachen erzeugte Ber= langen. Abftrahiren wir von den einzelnen, beftimmten Willensacten, fo bleibt nichts übrig als der allgemeine, unbestimmte, leere Wille: ber Bille ohne Determination und Ursache, d. h. der indeterminirte ober freie. Der wirkliche Wille ift burchgangig bestimmt, der unbeftimmte baher unwirklich, nicht in unserer Natur, nur in unserer Ein= bildung vorhanden: ein bloßes «ens imaginationis». Der freie Wille ift ber allgemeine, ber Wille als Battungsbegriff, welcher fich zu den einzelnen wirklichen Billensacten eben fo verhält, wie bie Gattung Stein zu ben bestimmten Steinen ober bie Gattung Mensch zu ben bestimmten Individuen. "Es giebt im Geifte tein abfolutes Vermögen zu erkennen, begehren, lieben u. f. f. Diefe und abnliche Bermögen find deshalb entweder vollkommen aus der Luft gegriffen (prorsus fictitiae) ober metaphysische Dinge, Allgemeinbegriffe, welche wir aus ben Einzelvorftellungen bilden. Berftand und Bille als abftracte Bermögen verhalten fich zu den beftimmten 3been ober Willensacten ganz eben so, wie der Stein als Gattungsbegriff (lapideitas) zu ben einzelnen Steinen ober ber Mensch als Gattungsbeariff zu Beter und Baul." 8

Was von den Gattungsbegriffen gilt, muß auch von den Gattungsidealen oder Typen gelten, die sich zu den wirklichen Dingen wie die Urbilder zu den Abbildern verhalten sollen. Giebt es in der

<sup>1</sup> Eth. II. Prop. XL. Schol. I. — <sup>2</sup> Ibid. Prop. XXXVI. — <sup>8</sup> Eth. II. Prop. XLVIII. Schol. Bgl. Ep. II. Ep. XXIX. Ueber die menschliche Freiheit: Eth. I. App. Eth. III. Prop. II. Schol. Eth. IV. Praef. Natur ber Dinge keine Gattungen, so giebt es hier auch keine Bat= tungstypen: die Prädicate, welche wir ben Dingen beilegen, indem wir biefelben mit jenen Typen vergleichen, find nicht Eigenschaften der Dinge, fondern nur unfere Borftellungsweisen und Fictionen. Mit biefen Gattungen verglichen, die wir als Norm und Richtschnur der Dinge betrachten, erscheinen die letteren entweder als vollkommen ober unvollkommen, icon ober häßlich, gut ober ichlecht, geordnet ober verworren, je nachdem fie jenen Typen in unferer Einbildungstraft mehr ober weniger entsprechen. Wir bichten auf bieje Beije ben Dingen Bermögen an, welche sie nicht haben, und Naturen, die sie nicht find. Wenn ein Ding ift, was es (unferer Meinung nach) fein foll, fo heißt es vollkommen, wohlgeordnet, gut, schön, vortrefflich; im anderen Fall geben wir ihm die entgegengesetten Prabicate. Alle diese Bestim= nungen betreffen die Zweckmäßigkeit ober Zweckwidrigkeit der Dinge und gehören zur teleologischen Vorstellungsart. Mit den Gattungs= begriffen fallen daher auch die Zweckbegriffe unter die inadäquaten 3deen.1 Darum muffen unter bem Gesichtspuntte unferes Philosophen alle Syfteme, welche auf 3wedbegriffe gegründet find, als falich und werthlos erscheinen: bie classificen bes Alterthums, wie bie icholaftischen bes Mittelalters. "Ich gebe nicht viel", fagt Spinoza in einem feiner Briefe, "auf die Autorität der Plato, Aristoteles und Sokrates". Unmittelbar barauf nennt er bie fubstantiellen Formen der Scholaftiter eine Narrheit unter taufend anderen.\* Die Serrschaft der Zweckbegriffe gilt ihm als die herrschaft der inadäquaten und verworrenen Ideen; daher finden wir gerade in diesem Punkte Spinoza im ausgesprochensten Begenfate zur früheren Philosophie und die folgende, welche Beibniz begründet, im ausgesprochensten Gegensate zu ihm.<sup>8</sup>

# 4. Die Imagination und beren Gegentheil.

Wir haben früher aus dem Gesichtspunkte der mathematischen Methode gezeigt, welche Begriffe die Lehre Spinozas nothwendig ver= neinen und was sie in der Natur der Dinge für unmöglich erklären muß: die Freiheit und Zweckmäßigkeit des Wirkens. Wie aber können wir vorstellen, was in Wahrheit nicht ist? Der Irrthum ist auch eine Thatsache, welche erklärt sein will, und deren Entstehung uns jest ein= leuchtet. Aus der Natur des menschlichen Geistes solgen die inadäguaten,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Eth. I. Append. Eth. IV. Praef. — <sup>2</sup> Epist. LX. (Op. I. pg. 660). — <sup>3</sup> Bgl. oben Buch II. Cap. I. S. 90-92.

unvollständigen, verstümmelten, unklaren Ideen, zu denen die Univerfalien oder Gattungsbegriffe gehören; unter diese fällt die Idee der Freiheit und der Zwecke.

Das Gegentheil der wahren Erkenntniß ift die falsche. Nach biesem einfachen Princip haben wir früher bie Grundzüge ber falfchen Erkenntniß bestimmt, gleichjam bie Metaphysik des menschlichen 3rrthums, benn die Bahrheit erhellt fich und ihr Gegentheil. Jest haben wir die falsche Erkenntniß in ihren Ursachen kennen gelernt, nicht bloß ben Jrrthum, sondern den Grundirrthum, und können von bier die wahre Erkenntniß als das Gegentheil der falichen erleuchten. Wie Rant feine Antinomien indirecte Beweise feiner Lehre von Raum und Zeit genannt hat, so darf man Spinozas Erklärung unserer inabägugten Erkenntniß als den indirecten Beweis feines Syftems und feiner Methode Das contradictorische Gegentheil der falichen Erkenntniß ift anseben. bie wahre, vorausgesetzt, daß es überhaupt eine wirkliche Erkenntniß Mit biefer Annahme fteht und fällt die Lehre Spinozas. aiebt. Brundfaliche Borftellungen find bie Idee ber Freiheit und ber 3mede. Das contradictorische Gegentheil der Freiheit ift die ausnahmslose Geltung der Caufalität, denn die Begriffe der Freiheit und Caufalität verhalten fich, wie die beiden contradictorischen Säte: 1. es giebt indeterminirte Handlungen, 2. es giebt keine indeterminirten Sandlungen, sondern alles, was geschieht, ift durchgängig verursacht. Das contradictorische Gegentheil der Zwecke oder der Endursachen (causae finales) ift bie wirkende Caufalität (causae efficientes). Die ausnahmslofe Geltung der letzteren behauptet die Lehre Spinozas: in bem Begriff ber wirkenden Urfache liegt ber Schwerpunkt bes gangen Syftems.

Alle Erkenntniß burch Gattungsbegriffe ift unvollständig und inadäquat, unsicher und vag (experientis vaga); die Zeichen der Gattungsbegriffe sind Worte: alle Erkenntniß burch bloße Worte ist barum inadäquat, unvollständig und unsicher. Diese Erkenntniß= oder Betrachtungsweise folgt aus der Natur des menschlichen Geistes in erster Einie: Spinoza nennt sie daher die erste Form oder Art der Erkenntniß (cognitio primi generis). Die Dinge sind nicht so, wie wir sie auf diesem Standpunkte unserer Betrachtung vorstellen; darum ist diesen, nicht Wahrheit, sondern bloß Meinung oder Einbildung (opinio vel imaginatio). Was wir vorstellen, sind nicht wirkliche Dinge, sondern Geschöpfe unserer Einbildung (entia imaginationis); die Imagination ist daher die einzige Ursache aller falschen Erkenntniß.<sup>1</sup>

### II. Die abäquate Erkenntniß.

1. Die Möglichkeit abäquater 3been.

Die adäquate Erkenntniß ift vollständig, die menschliche bagegen unvollständig; ber unendliche Berstand erkennt das Ganze, denn er begreift alle Ideen in sich, der menschliche Geist erkennt die Dinge nur zum Theil, denn er ist selbst nur ein Theil des unendlichen Berstandes. Raun eine solche beschränkte und partielle Erkenntniß adäquat sein? Dies ist die Frage, von deren Bejahung die Möglichkeit einer wahren Erkenntniß durch den menschlichen Geist abhängt. Wenn es etwas giebt, worin alle Dinge übereinstimmen, so muß diese ihre gemeinsame Aatur nothwendig in jedem einzelnen Dinge, das Ganze in jedem Theile gegenwärtig und der Erkenntniß des letzteren einleuchtend sein. Die Idee des Theils ist in diesem Fall zugleich die Idee des Ganzen, also ein vollständiger und adäquater Begriff.

# 2. Die Gemeinschaftsbegriffe.

Ein solcher Begriff ist kein Gattungsbegriff. Die Universalien find Theilvorstellungen, die abstracten und eben darum mangelhaften Begriffe der einzelnen Dinge; diese find zufällig, während der Inbegriff oder die Natur aller Dinge nothwendig ist. Die unvollständigen Begriffe der Einzeldinge waren die Gattungsbegriffe (notiones universales), keiner dieser Begriffe ist adäquat, keiner drückt die Natur aller Dinge aus; dagegen sind die Begriffe, welche das gemeinsame Wesen aller Dinge vorstellen, «notiones communes». Wie die Universalbegriffe inadäquat sind, so sind die notiones communes adäquat: jene drücken die Gattungen der einzelnen Dinge aus, diese dagegen die Gemeinschaft aller. In Wahrheit giebt es keine Gattungen, wohl aber besteht alle Wirklichkeit in der Ordnung und Gemeinschaft der Dinge.

Wenn der menschliche Geist notiones communes bildet, so hat derselbe abäquate Ideen und dadurch die Fähigkeit einer adäquaten Erkenntniß. Wenn in der Natur der einzelnen Dinge, in der Natur des Körpers etwas ist, worin alle Dinge, alle Körper übereinstimmen, so muß es im menschlichen Geiste notiones communes geben. In Wahrheit

496



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Eth. II. Prop. XL. Schol. II. Prop. XLI. Epist. XV.

ftimmen alle Geifter in der Natur des Denkens, alle Körper in der Natur der Ausdehnung (Bewegung und Ruhe), alle Dinge darin überein, daß fie Modi derselben Attribute und derselben Substanz find. Daher müffen unter den Begriffen, die aus der Natur des menschlichen Geiftes folgen, auch solche sein, welche die gemeinsame Natur der Körper, Geifter und aller Dinge überhaupt vorstellen: es muß notiones communes geben, also adäquate Ideen und adäquate Erkenntniß.

Der menschliche Geift ift bie 3bee feines Rörpers, er muß barum nothwendig vorstellen, was fein Körper mit allen übrigen Körpern gemein hat: diese Vorstellung ift eine notio communis, eine abäquate 3bee. Je mehr baber ber menschliche Rörper mit ben anderen Rörpern gemein hat, um fo mehr abäquate Ideen hat der menschliche Beift. Go erklären fich bie Sate Spinozas: "Bas allen Dingen gemeinschaftlich zukommt und auf gleiche Beife sowohl im Theil als im Banzen ift, bas macht nicht bas Wesen eines einzelnen Dinges aus." "Bas allen Dingen gemeinschaftlich zukommt und auf gleiche Weise jowohl im Theil als auch im Ganzen ift, bas tann nur abaquat beariffen werben. Daraus folgt, daß es gemiffe, allen Menschen gemeinsame Ideen ober Begriffe giebt. Denn alle Rörper ftimmen in Einigem überein, und das, worin sie übereinstimmen, muß von allen adäquat ober flar und beutlich begriffen werben." "Bas bem menschlichen Körper und gemiffen außeren Rörpern, von denen er afficirt zu werden pflegt, gemeinschaftlich und eigenthümlich zukommt und auf gleiche Beise fowohl in jedem ihrer Theile als auch im Ganzen ift: bavon wird es auch im Geift eine abäquate Ibee geben. Daraus folgt, daß ber Geift um fo fähiger ift, vieles abäquat aufzufaffen, je mehr fein Körper mit anderen Rörpern gemein hat."1

### 3. Die Ibeen ber Attribute und bie Ibee Gottes.

Der menschliche Geist ist die Idee des menschlichen Körpers, dieser ist ein ausgedehntes Ding und kann ohne Ausdehnung nicht gedacht werden: daher schließt die Idee des menschlichen Körpers die der Aus= dehnung in sich. Die Ausdehnung ist das Wesen aller Körper, daher ist die Idee der Ausdehnung eine notio communis und darum noth= wendig adäquat.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Eth. II. Prop. XXXVIII. Cor. — Prop. XXXIX. Cor. Fifder, Gefc. b. Bhilol. II. 4. Aufl. N. M.

Der menschliche Geist ist die Ibee der Ibee des Körpers. Nun ist die Ibee ein Modus des Denkens, eine denkende Natur: also schließt die Ibee der Idee nothwendig die Idee des Denkens in sich. Das Denken ist das Wesen aller Geister, solglich ist die Ibee des Denkens eine notio communis und darum nothwendig adäquat. Denken und Ausdehnung sind göttliche Attribute, mithin hat der menschliche Geist die adäquate Idee der Attribute Gottes. Iedes Attribut drückt ewige und unendliche Wesenheit aus: also schließt die Idee des Attributs die Idee der unendlichen und ewigen Wesenheit Gottes in sich.

Der menschliche Geift ift bie 3bee eines einzelnen wirklichen Dinges, biefe 3bee begreift mithin sowohl bas Befen als auch die Existenz eines einzelnen Dinges in sich; nun ift Gott bie erste, einzige, innere, freie Urfache fowohl bes Befens als auch ber Exiftenz aller Dinge; tein einzelnes Ding tann baber ohne Gott sein ober gedacht werden: also schließt bie Ibee eines einzelnen wirklichen Dinges nothwendig die Ibee Gottes in sich, baber ift im menschlichen Geiste nothwendig bie 3bee Gottes. Bott aber als bas absolut unendliche, eine, untheilbare Wefen wird entweder abäquat begriffen oder gar nicht; die 3dee Gottes ift daber nothwendig abäquat: also hat ber menschliche Geist bie abäquate Erkenntniß der ewigen und unendlichen Besenheit Gottes. "Jebe 3bee eines jeden Körpers ober eines jeden einzelnen, wirklichen Dinges ichließt nothwendig die ewige und unendliche Besenheit Gottes in fich." "Die Erkenntniß ber ewigen und unendlichen Besenheit Gottes, bie eine jede Idee in sich schließt, ist abäquat und vollkommen." "Der menschliche Beift hat bie abäquate Erkenntniß ber ewigen und unendlichen Befen= heit Gottes." Bas aus einer abäquaten Erkenntniß folgt, ift noth= wendig abäquat. Alfo find alle Ideen, welche aus ber Idee Gottes folgen. nothwendig adäquat; nun ift jede adäquate und vollkommene 3dee wahr: folglich find alle Erkenntniffe wahr, bie aus dem Begriffe Gottes mit Nothwendigkeit folgen, oder wie Spinoza fagt: "Alle Ideen find wahr, sofern sie auf Gott bezogen werden".1

III. Die Stufen der menschlichen Erkenntniß.

1. Einbildung, Vernunft, Intuition.

Wir haben früher gesehen, wie die inadäquaten Ideen und damit der Jrrthum ober die falsche Erkenntniß aus dem menschlichen Geiste

<sup>1</sup> Eth. II. Prop. XLV---XLVII. Prop. XL. Prop. XXXIV. XXXII.

#### Die Lehre von ber menschlichen Erkenntniß.

hervorgehen: die Universalbegriffe, der Freiheitsbegriff, die Zwedbegriffe. Die wahre Erkenntniß ist das contradictorische Gegentheil der falschen, daher 1. die Verneinung der Freiheit oder die Bejahung der burchgängigen Causalität, 2. die Verneinung der Zwedbegriffe oder Zwedursachen, also die Bejahung der wirkenden Causalität nach der Richtschnur der mathematischen Methode. Das System der wirkenden Ursachen fällt mit dem System Spinozas zusammen, der das Wessen Gottes als die erste, einzige, innere, freie Ursache aller Dinge und die Ordnung der Dinge als eine nothwendige und ewige Folge aus der Natur Gottes begreift. Diese Einsicht allein ist wahre Erkenntniß.

Den Inbegriff der inabäguaten Ibeen nennt Spinoza Meinung oder Einbildung, den der abäquaten Bernunft (ratio); alle Schluß= folgerungen der Imagination wurzeln in unklaren und inabäquaten Ideen, alle Schlußfolgerungen ber Vernunft in klaren und abäquaten: was aus jenen folgt, ift nothwendig falsch; was aus biesen folgt, nothwendig mahr. Nun find die Brincipien aller wahren Erkenntniß die Idee Gottes und seiner Attribute; Gott ift Ursache seiner selbst, jedes feiner Attribute brudt unendliche und ewige Wefenheit aus: barum tann bas Befen Gottes und feiner Attribute nur aus fich felbft begriffen, nicht aber aus anderen Begriffen abgeleitet werden. Die Idee Gottes und bie Ideen feiner Attribute, diefe hochsten aller notiones communes, find daher nicht abgeleitete, fondern ursprüng= liche Begriffe; fie erhellen nicht erft burch Schlußfolgerungen, sondern find durch fich felbft gewiß und einleuchtend. Es giebt teinen höhern Brad der Gewißheit. Diese höchfte, Klarfte, durch keine Schlußfolge= rungen bedingte Erkenntniß nennt Spinoza intuitives Wiffen (sciontia intuitiva). Er unterscheidet daher brei Grade ober Arten der Erkennt= niß: die inadäguate und abäguate, innerhalb der letteren die rationale und intuitive; die Erkenntniß der ersten Art ift das imaginäre, die ber zweiten bas rationale, bie ber britten bas intuitive Biffen. Auf der erften und untersten Stufe steht die Imagination mit ihren inabäquaten 3been, auf der zweiten die Vernunft mit den abäquaten, auf der britten die intuitive Erkenntniß mit der 3dee Gottes und der göttlichen Attribute, aus benen alles Andere folgt. Den Inbegriff biefer Folgerungen haben wir kennen gelernt: barin besteht bas System Spinozas. 1

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Eth. II. Prop. XL. Schol. II.

Aller Jrrthum folgt aus der Imagination, alle Wahrheit aus ber Vernunst und Intuition. So lange wir irren, find wir im Irrthum besangen und wissen nicht, daß wir irren, denn diese Einsicht ist schon Wahrheit; daher kann nicht die Imagination, sondern nur die Bernunst und die intuitive Erkenntniß das Wahre vom Falschen unterscheiden. "Die Erkenntniß der ersten Art", sagt Spinoza, "ist die einzige Ursache des Irrthums, dagegen ist die der zweiten und britten nothwendig wahr." "Die Erkenntniß ber zweiten und britten Art, nicht aber die der ersten lehrt uns das Wahre vom Falschen unterscheiden."<sup>1</sup>

#### 2. Die wahre Erkenntniß.

Wir erkennen den Irrthum erst durch die Bahrheit. Darum find wir uns im Irrthum nicht beffelben bewußt, wohl aber find wir, fobald mir die Wahrheit erkennen, auch ihrer gewiß. Wenn bie Bahrheit den Frrthum erleuchtet, fo erleuchtet fie zugleich fich felbft; wenn sie den Irrthum als solchen erkennen läßt, offenbart sie zugleich fein Gegentheil. Jede wahre Erkenntniß jolgt aus wahrer Erkenntniß, und bie Bahrheit, aus welcher alle anderen folgen, ift jene urfprüngliche Idee (Gottes und seiner Attribute), die durch sich selbst flar, ein= leuchtend, gewiß ist. Diese 3bee trägt bas Kriterium ber Wahrbeit unmittelbar in fich. "Wer-eine wahre Idee hat, weiß zugleich, daß er fie hat, und tann an der Wahrheit der Sache nicht zweifeln." "Jeber, ber eine wahre Idee hat, weiß, daß sie die höchste Gewißbeit in fich schließt; denn eine wahre Idee haben, heißt nichts anderes als eine Sache vollkommen ober auf bas Befte ertennen; und an biefer Sache tann man nur zweifeln, wenn man bie 3dee für etwas Stummes hält, wie ein Bild auf einer Tafel, und nicht für einen Mobus bes Denkens, nämlich für bas Erkennen felbft. Wer tann wiffen, frage ich, baß er eine Sache erkennt, wenn er nicht vorher bie Sache wirklich erkennt? Das heißt: wer tann wiffen, daß er einer Sache gewiß ift, wenn er nicht vorher eben diefer Sache wirklich gewiß ift? Und was tann es Klareres und Gemifferes geben, welches die Richtschnur ber Wahrheit sein könnte, als die wahre 3dee? Fürwahr, wie das Licht fich selbst und die Finsterniß offenbar macht, fo ift die Bahrheit das Rennzeichen ihrer felbft und bes Irrthums." \*

l

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Eth. II. Prop. XLI. XLII. — <sup>2</sup> Ibid. Prop. XLIII. Schol. Lux se ipsam et tenebras manifestat. Bgl. oben **5**, 486. Bgl. Buch II. Cap. V. **5**, 166.

Die abäquate oder vernünftige Erkenntniß betrachtet die Dinge, wie sie in Wahrheit find. In Wahrheit aber sind sie nicht vereinzelt und zufällig, sondern in einem ewigen und nothwendigen Zusammenhange begriffen. Die abäquaten Iveen drücken die Natur aller, nicht die einzelner Dinge aus; diese entstehen und vergehen, sie haben ihre zeitliche Dauer, die von äußeren und zusälligen Bedingungen abhängt. Werden die Dinge in ihrem nothwendigen Zusammenhange betrachtet, so werden sie nicht als zeitliche Erscheinungen in ihrer zusälligen Dauer, sondern als ewige Folgen begriffen. Darum sagt Spinoza: "Es liegt in der Natur der Bernunst, die Dinge nicht als zusällig, sondern als nothwendig zu betrachten". "Es liegt in der Natur der Bernunst, bie Dinge gleichsam unter der Form der Ewigkeit auszusafisen."

# 3. Die theoretische natur bes menschlichen Geiftes.

Aus ber Natur bes menschlichen Geistes folgt bemnach sowohl die falsche als auch die wahre Erkenntniß der Dinge. Wir haben diese Folge Schritt für Schritt in geometrischer Ordnung entwickelt und können jetzt das Ergebniß zusammensaffen und unmittelbar aus dem Begriff oder der Definition des menschlichen Geistes ableiten. Diese Definition heißt: der menschliche Geist ist die Idee oder der Verstand eines einzelnen wirklichen Dinges; nun besteht das wirkliche Wesen eines Dinges darin, daß es ein Glied im Causalnerus der Dinge ausmacht; also wird der menschliche Geist diesen Euchalmerus ber Dinge ausmacht; gonst wäre er nicht der Verstand, welcher die Natur eines wirklichen Dinges einstieht, d. h. er wäre nicht, was er seiner Definition nach ist. Der Begriff der Causalität sagt: jedes Ding muß seine bestimmte Ursache haben, oder, negativ ausgebrückt, aus nichts wird nichts, ein Sat, welchen Spinoza gelegentlich selbst als Beispiel einer ewigen Wahrheit anführt.<sup>2</sup>

Was aber ift ber Causalnezus ber Dinge, worin es keine letzte Ursache giebt, anders als die Natur selbst, betrachtet als ewige Wirkung (natura naturata)? Der Begriff ber ewigen Wirkung fordert noth= wendig den ewiger und unendlicher Kräfte. So folgt aus dem mensch= lichen Geiste, da er der Verstand eines wirklichen Dinges ist, der Begriff der Attribute. Nun ist der menschliche Geist die Idee sowohl des Körpers als auch seiner selbst: also muß der menschliche Verstand sich selbst als benkendes Wesen oder Geist von seinem Körper unterscheiden,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Eth. II. Prop. XLIV. Cor. II. - <sup>2</sup> Epist. XXVIII.

also auch ben Causalnerus der Ibeen von dem Causalnerus der Körper. Nun ift das ewige Vermögen, aus welchem die Ibeen solgen, das Denken, und das, woraus die Körper solgen, die Ausdehnung: also unterscheidet ber menschliche Verstand klar und beutlich die beiden Attribute des Denkens und der Ausdehnung. In beiden begreift er die Natur als wirkendes Vermögen (natura naturans). Aber ewige Kräfte können nur als Attribute eines ewigen und unendlichen Wesens begriffen werden, das als solches nur eines sein kann und zugleich die Ursache segriff der Substanz oder Gottes. Diese höchste Erkentniß ist keine gesolgerte. Weder die Substanz noch die Attribute können abgeleitet werden, da vielmehr alles aus ihnen abzuleiten ist: die Attribute find die ursprünglichen Kräfte, die Substanz ist das ursprüngliche Wesen; barum ist diese höchste Erkenntniß jelbst ursprünglich und beshalb intuitiv.

Der menschliche Geist ist vermöge seiner Natur ein erkennendes oder theoretisches Wesen. Die menschliche Weltbetrachtung beginnt mit der sinnlich beschränkten und darum unklaren Vorstellung der Dinge, sie endet mit der intellectuellen Anschauung des göttlichen Wesens. Der unklare Verstand ist die Imagination, der klare ist der Intellect, welcher sich in der intuitiven Erkenntniß vollendet; das Object der Imagination sind die einzelnen Dinge in ihrer zusfälligen Erscheinung, das Object des Intellects ist der Zusammenhang oder die Gemeinschaft der Dinge, das der Intuition ist Gott. Wenn wir auf den ersten Blick und mit einem male die gesammte Weltordnung zu erkennen vermöchten, so würden wir die Dinge nicht vereinzelt und abgerissen betrachten, sondern dem unenblichen Verstande gleich sein, dem das Universum einleuchtet.

Wenn wir sogleich den Sinn und Inhalt eines Buches ersaßten, so brauchten wir es nicht mühsam Satz für Satz zu lesen; wenn wir auf der Stelle lesen könnten, brauchten wir nicht erst zu buchstadiren. Aber es geht dem Geist mit der Welt, wie dem Kind mit dem Buche: erst muß es Worte buchstadiren und lesen, dann lernt es den Sinn der Sätze verstehen, zuletzt den des ganzen Buchs. Die Welt ist das Buch, welches der menschliche Geist liest: die einzelnen Dinge find gleich den Buchstaden, ihr Zusammenhang gleich den Sätzen, Gott gleich dem Sinn des ganzen Buches. Die Imagination buchstadirt, der Intellect liest, die intuitive Einsicht begreist wie in einer unmittelbaren Anschauung das Ganze.

In der verworrenen Gemüthsverfaffung beziehen wir alles auf uns: daher erscheinen uns die Dinge ohne Gesetz und Zusammen= hang; in dem Zustande klarer Erkenntniß beziehen wir alles auf Gott: darum erscheinen wir uns selbst als vergängliche Wesen in dem Zu= sammenhange des Ganzen. "Im Grenzenlosen sich zu finden", sagt Goethe im Einklange mit Spinoza, "wird gern der Einzelne ver= schwinden, da löst sich aller Ueberdruß; statt heißem Wünschen, wildem Wollen, statt läst'gem Fordern, strengem Sollen sich aufzugeben ist Genuß."

Hier gewinnen wir bie Aussicht auf die Sittenlehre. Sittliche Bollkommenheit ift nur möglich, wenn wir unsere Begierden und Leidenschaften beherrschen können; fie können nur beherrscht werden burch eine Macht, welche größer ist als sie. Diese größere Macht ist bei den thätigen Affecten. Unsere einzige wahrhafte Thätigkeit ist das klare Denken, die abäquate Erkenntniß der Dinge. Jetzt wissen wir, daß der menschliche Geist einer solchen Einsicht sähig ist. Wenn diese Erkenntniß zugleich Affect und zwar der mächtigkte aller Affecte ist, so müssen und diese Willensacte sind, so ist die nächte Frage, die uns den Weg zur Sittenlehre bahnt: was ist der menschliche Wille und wie verhält er sich zur Erkenntniß?

| IV. Gefammtrefultat.                                                                              |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------|
| Mens humana                                                                                       |
| =                                                                                                 |
| Idea rei singularis — idea corporis humani —<br>Idea mentis<br>(Idea ideae corporis)              |
| Cognitio                                                                                          |
| Cognitio I gen. = imaginatio: notiones universales<br>Cognitio II gen. = ratio: notiones communes |

Cognitio III gen. = scientia intuitiva = cognitio aeternae et infinitae essentiae Dei.

# Elftes Capitel.

# Die Lehre vom menschlichen Willen.

# I. Verftand und Bille.

1. Die faliche Willensfreiheit.

Wir kommen zu der letzten Aufgabe Spinozas, der Ableitung des fittlichen Lebens aus der Natur des menschlichen Geistes. Das fittliche Leben besteht in der Freiheit von den Leidenschaften, in einer Thätigkeit ohne Leiden, in dem Willen, der nichts Anderes begehrt als diefe Thätigkeit und Freiheit. Nun ift der freie Bille in der Lehre Spinozas mit dem stärkften Nachbruck verneint worden. Soll jett etwa umgestoßen werben, was als unumstöklich bereits ailt? 3ft bie Aufgabe nicht sogar im Widerspruch mit sich selbst? Die mensch= liche Freiheit foll dargethan werden als eine nothwendige Folge. 28as nothwendig folgt, erscheint als das Gegentheil der Freiheit. In dem Sinne, worin Spinoza die Willensfreiheit verneint hat, bleibt fie verneint. Wenn sie bennoch bejaht wird, so kann bies nur in einer Richtung geschehen, welche mit bem Sinn und ber Methode bes ganzen Systems völlig übereinftimmt: sie ift verneint als Willfür und kann nur im Einklange mit ber Ordnung ber Dinge als eine nothwendige Machtäußerung der menschlichen Natur bejaht werden.

Man hat für die Freiheit des menschlichen Willens verschiedene Beweise vorgebracht und für deren Geltung die Erfahrung in Anspruch genommen. Aber Erfahrungsgründe rechtfertigen nie, was Vernunst= gründe verwersen; auch läßt sich im Einzelnen zeigen, daß diese Er= fahrungsbeweise falsch sind: die einen berusen sich auf die Abhungigkeit der körperlichen Bewegungen von unserem Willen, die anderen auf die Unabhängigkeit des Willens von der Einsicht.

Die körperlichen Bewegungen sind nicht von unserem Willen abhängig, ebensowenig als der Körper abhängig ist vom Geist. Diese beftimmten Bewegungen, so meint man, erfolgen, sobald wir sie wollen, aber dieselben Bewegungen erfolgen auch ohne allen Willen, ohne alles Bewußtsein; dieselben Bewegungen, die für bewußte Willensacte gelten sollen, macht eine Maschine, ein Automat, ein Nachtwandler, welcher nicht weiß, was er thut. Man sagt: der Körper wird vom Geiste beherrscht und leidet unter den Mängeln des letzteren; aber das Gegentheil ist ebenso richtig: der Geist wird vom Körper beherrscht, das Denken erlahmt unter körperlichen Affectionen, es wird im Schlafe bewußtlos gemacht u. s. f. Eine Behauptung ist so richtig wie die andere, d. h. beide find falsch.<sup>1</sup>

2. Der Wille als Bejahung und Verneinung.

Der Wille ift unabhängig von der Erkenntniß: auf diesem Satz beruhte Descartes' Theorie von der menschlichen Willensfreiheit und vom Jrrthum. Während die menschliche Erkenntniß beschränkt ist, soll der Wille das einzige wahrhaft unendliche Vermögen des menschlichen Geistes sein, die freie unbeschränkte Kraft zu bejahen und zu verneinen. Er reicht weiter als die Einsicht, daher kann er auch das Nichterkannte sowohl bejahen als verneinen und weder bejahen noch verneinen: im ersten Fall erzeugt, im zweiten vermeidet er den Irrthum. Wäre der Wille von den Vorstellungen abhängig, so würde er durch dieselben beterminirt und könnte durch verschiedene Vorstellungen gleich stark determinirt werden, also in einen Justand der Indisserenz gerathen, wo alles Wollen und Handeln nothwendig aufhört, wie Buridans Ejel zwischen Heu und Gras verhungert.

Diefe ganze Theorie verwirft Spinoza. Der Bille reiche nicht weiter als ber Berftand; auch bie Ertenntniß fei einer gemiffen Unendlichteit fabig, fie könne nach einander, b. b. im Laufe der Zeit unendlich viele Borftellungen haben, und eine andere Unendlichkeit könne auch der Wille nicht in An= fpruch nehmen. Bo bie Erkenntniß aufhöre, fei auch der Bille zu Ende. Wenn wir nichts vorstellen, können wir auch nichts wollen. Ift bie Erkenntniß leer, fo ift es ber Bille nicht weniger. Aber wir können ber undeutlichen und dunkeln Erkenntniß gegenüber unfer Urtheil zurudhalten; wir halten es zurud, wenn wir uns bewußt find, bag wir bie Sache nicht beutlich erkennen: biefes Bewußtfein ift auch eine Erkenntniß. Und fo ift der Wille, welcher das Urtheil zurüchält, mit ber Erkenntniß einverstanden und durch biefelbe bestimmt. Rame ber Mensch in den Buftand von Buridans Efel, fo würde er ohne Zweifel verhungern; aber, fest Spinoza hinzu, indem er jenes Beispiel nach ber uns ichon bekannten Art verspottet: ich kann nicht wiffen, was bem Menschen begegnen würde, wenn er ein Efel mare.3

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Eth. III. Prop. II. Schol. — <sup>2</sup> Eth. II. Prop. XLIX. Schol. **Bgl.** Cog. met. P. II. Cap. XII. (Op. I. pg. 136). **Buch** II. Cap. XI. S. 299 flgb., S. 310 Anmig.

Der Wille ift das Vermögen zu bejahen und zu verneinen: in diesem Punkt stimmt Spinoza mit Descartes überein. Nun ist die wahre Idee unmittelbar die Bejahung ihrer selbst und die Verneinung ihres Gegentheils, sie erleuchtet zugleich sich und den Irrthum. Die Einstächt, daß im Oreieck die Summe der Winkelt zwei rechten gleichkommt, ist zugleich die Bejahung dieser Wahrheit; es ist unmöglich, daß wir diese Einstächt haben und verneinen, oder daß wir sie haben und unser Urtheil zurückhalten: die Wahrheit einsehen und bejahen ist ein und dasselbe. Jede Ibee ist eine Handlung des Geistes, ein bestimmter Dentact, der als solcher die Bejahung und Verneinung in sich schließt. Nun ist ber Wille nichts anderes als das Vermögen zu bejahen und zu verneinen; daher schließt der Erkenntnißact den Willensact in sich; unser Wille ist genau so, wie unsere Erkenntniß: er ist gleich dem Verstande.

Hier folgen die Sätze, worin Spinoza den Begriff des Willens erklärt: "Es giebt im Geiste keinen absoluten oder freien Willen, sondern der Geist wird, dieses oder jenes zu wollen, von einer Ursache bestimmt, welche ebenfalls von einer anderen bestimmt ist, die wieder von einer anderen abhängt und so fort ins Endlose." "Es giebt im Geiste keinen Willensact oder keine andere Bejahung und Verneinung, als welche die Idee, sofern sie Idee ist, in sich schließt." "Wille und Verstand sind ein und dasselbe. Wille und Verstand sind nichts als die einzelnen Willensacte und Ideen. Nun ist der einzelne Willensact und die Idee ein und dasselbe, also sind auch Wille und Verstand ein und basselbe, also sind auch Wille und Verstand ein und basselbe, also sind auch Wille und Verstand ein und basselbe, also sind

#### 8. Der beterminirte Bille.

Es giebt keinen allgemeinen Willen, wie überhaupt keine Gattungs= begriffe. Der allgemeine Wille verhält sich zu ben einzelnen Willens= acten, wie die Menschheit zu Peter und Paul, d. h. wie eine ver= worrene, durch unsere Imagination gemachte Vorstellung zur Natur ber Dinge. Der wirkliche Wille ist dieses bestimmte, einzelne Verlangen, welches allemal durch eine bestimmte Ursache genau beterminirt ist; unsere Unkenntniß ber letzteren macht, daß wir unseren Willen für

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Eth. II. Prop. XLVIII. Schol. Prop. XLIX. Coroll.: Voluntas et intellectus unum et idem sunt. — Demonstr.: Voluntas et intellectus nihil praeter ipsas singulares volitiones et ideas sunt. At singularis volitio et idea unum et idem sunt, ergo voluntas et intellectus unum et idem sunt.

indeterminirt und unser Berlangen für frei halten. "So wähnt das Rind, aus freien Stücken die Milch zu begehren, der zornige Anabe die Rache, der furchtsame die Flucht; der Trunkene meint, mit voller Freiheit Reden zu führen, welche er im nüchternen Zustande lieber zurückgehalten hätte; auch Fieberkranke, Schwätzer und Anaben sprechen, wie sie glauben, freiwillig, während sie boch den Drang sich auszulaffen nicht beherrschen können, und so lehrt die Ersahrung wie die Bernunstt, daß sich die Menschen nur deshalb für frei halten, weil sie wohl ihre Handlungen kennen, die Ursachen aber, wodurch sie bestimmt werden, nicht kennen. \*1

# II. Der Wille zur klaren Erkenntniß. 1. Der Wille als Begierbe.

Der menschliche Wille ift unfrei. Bie tann burch ben unfreien Billen die Freiheit von den Leidenschaften erzeugt ober die Gerrschaft über dieselben bewirkt werden? Dies ift die Frage, von welcher die Ethik Aus dem menschlichen Geiste folgt die inabäquate und abhānat. abäquate Erkenntniß der Dinge, wie in dem vorigen Abschnitt gezeigt worden. Nun ift ber Wille genau fo, wie bie Erkenntniß: es giebt daher einen Willen, der von der inabäquaten Erkenntniß abhänat. einen verworrenen, unklaren, an die Smagination gebundenen Willen: eben so giebt es einen klaren und beutlichen, welcher vom Intellect beherrscht wird. Aus der menschlichen natur folgen bie Affecte, die thätigen und leidenden; dieje Affecte find unfere Begierben. Es tann aus bem menschlichen Geifte nichts folgen, was diefer Bahrheit widerspricht, also nichts, was bie Macht ber Affecte aufhebt. Alle unsere Sand= lungen find Folgen unferer Begierden. Wenn also die klare Erkenntniß aus dem menschlichen Geifte nothwendig hervorgeben foll, fo muß fie begehrt werden; wenn fie mächtiger sein foll, als alle Leidenschaften, fo muffen die ftarkften Affecte nothwendig eine Richtung nehmen, die in der klaren Erkenntniß ihr naturgemäßes Biel findet. Welches find bie ftärkften Affecte?

### 2. Die Begierbe als Tugenb.

Die Grundform aller Begierden ift das Streben nach Selbst= erhaltung: der Wille, unsere Macht zu erhalten und zu vermöhren. Je mehr wir vermögen, um so mächtiger, kraftvoller, tüchtiger ist unser

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Eth. III. Prop. II. Schol.

Wesen, um so tüchtiger wir selbst: diese Tüchtigkeit ist unsere Tugend. Es giebt im Sinne Spinozas keine andere Tugend, als Tüchtigkeit ober Macht. Ihr Gegentheil ist nicht das Laster, sondern die Ohnmacht, wozu freilich die Laster gehören, denn sie sind Zustände der größten Ohnmacht. Ist aber die Tugend die größte Macht, so ist sie nothwendig Gegenstand der stärksten Begierde, denn es giebt nichts, das begehrenswerther wäre als sie. Selbstvernichtung oder Selbstmord ist keine Folge der Tugend, sondern der Ohnmacht. "Die Begierde", sagt Spinoza, "ist das Wesen des Menschen selbst, nämlich das Streben, kraft dessen Nacht in seinem Sein beharren will." "Da die Vernunst nichts Naturwidriges fordert, so fordert sie nothwendig, daß jeder sich selbst liebt, seinen wahren Nutzen sucht, alles, was ihn vollkommener macht, begehrt und überhaupt, so viel er kann, sein Dasein zu erhalten strebt. Dies ist eben so gewiß als der Satz: "das Ganze ist größer als einer seiner Theile".

Darum ift auch bie Tugend nichts anderes als ben Gesetzen feiner Natur gemäß handeln, und niemand wolle die Selbsterhaltung in anderem Wege fuchen. "hieraus folgt erstens, daß bie Grund= lage aller Tugend das Streben nach Selbsterhaltung ift und alle Blüdseligkeit in der Macht deffelben besteht. Zweitens, daß die Tugend um ihrer felbft willen zu begehren ift und nichts edler, nutlicher, wünschenswerther fein tann. Drittens folgt, daß alle Selbftmörder geistesohnmächtig find und von äußeren, ihrer Natur widerstreitenden Urfachen völlig befiegt werden". - "Je mehr ein jeber feinen Rugen ju fuchen, d. h. fein Dasein zu erhalten bas Streben und bie Macht hat, um fo größer ift feine Tugend, wogegen jeber in eben dem Maße ohnmächtig ift, als er feinen Nugen, b. h. feine Selbsterhaltung außer Acht läßt." — "Die Tugend ift eben die menschliche Macht, welche ledig= lich burch bas Befen des Menschen erklart wirb, das beißt fie besteht lediglich in bem Streben bes Menschen nach Selbsterhaltung". "Diejes Streben ift bie erfte und einzige Grundlage ber Tugend." 1

Was wir thun, geschieht, um unsere Macht zu erhalten und zu vermehren: diese Macht ist unsere Tugend, diese Tugend unser Zweck, dieser Zweck unser Streben. Daher sagt Spinoza: "Unter bem Zwecke, weshalb wir etwas thun, verstehe ich das Streben". "Unter Tugend und Macht verstehe ich dasselte: die Tugend des Menschen ist sein

<sup>1</sup> Eth IV. Prop. XVIII. Schol. Prop. XX. Dem. Prop. XXII. Coroll.

Wesen oder seine Natur, sofern sie die Macht hat, gewisse Dinge zu vollbringen, welche bloß durch die Gesetze ber menschlichen Natur begriffen werden können."<sup>1</sup> Wenn nun die Tugend die größte Macht ist und sich beweisen läßt, daß in der klaren Erkenntniß die größte Tugend des menschlichen Geistes besteht, so ist die Ethik in ihrer Grundlage besestigt. Die Affecte sind die nothwendigen Machtäußerungen der menschlichen Natur; der Begriff der Tugend bildet das Kriterium, um den Werth der Affecte zu unterscheiden; sie unterscheiden sich in tüchtige und untüchtige: die tüchtigen Affecte sördern unsere Macht, die un= tüchtigen hemmen sie; jene sind ein Ausbruck der Macht, diese Ohnmacht. Was unsere Macht sördert, ist nücklich und gut; was sie hemmt, ist schlich und schlicht.

3. Die Tugend als bas vernunftgemäße Leben.

Nun leuchtet ein, daß unserer Macht bient, was unserer Natur gemäß ist, und daß jene hemmt, was dieser widerstreitet. Was unsere Macht weber mehrt noch mindert, ist mit unserer Natur weber in Nebereinstimmung noch in Widerstreit, das steht mit unserem Wesen in gar keiner Gemeinschaft und ist uns völlig fremd. Das Natur= gemäße ist gut, das Naturwidrige ist schlecht.<sup>2</sup>

Eintracht ift Macht. Wir find mächtig, wenn wir mit ben anderen Menschen und mit uns selbst übereinstimmen, ohnmächtig dagegen, wenn wir mit den Anderen und uns selbst in Widerstreit sind. Wir sind im Zustande der Einhelligkeit mit anderen und mit uns selbst jedenfalls mächtiger, als in dem des Zwiespalts. Die Leidenschaften entzweien, sie bringen uns in Widerstreit mit anderen Menschen und uns selbst, sie machen uns seind= selig nach außen und schwankend nach innen. Einig sind die Menschen nur in der Vernunst: sie können nicht einiger sein, als wenn sie vernunst= gemäß leben; sie können nicht mächtiger sein, als wenn sie vollkommen übereinstimmen: diese vollkommene Uebereinstimmung ist nur in dem vernunstgemäßen Leben möglich. Unsere Vernunst ist unsere größte Macht, sie ist darum nothwendig auch unser höchstes Gut, sie ist unter allen Gütern das einzige, welches alle gleichmäßig erfreut, welches keiner dem Andern beneidet, vielmehr jeder dem Andern wünscht und um so mehr wünscht, je mehr er selbst von diesem Gute bestigt.<sup>9</sup>

 <sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Eth. IV. Defin. VII. Per finem, cujus causa aliquid facimus, appetitum intelligo. Def. VIII: Per virtutem et potentiam idem intelligo, hoc est: virtus

 – est ipsa hominis essentia seu natura. – <sup>2</sup> Ibid. Prop. XXIX–XXXI. –

<sup>8</sup> Ibid. Prop. XXXII–XXXIV. Prop. XXXV–XXXVII.

Darum ift alles gut und nützlich, was das vernunftgemäße Leben befördert, alles dagegen schlecht und schädlich, was ihm zuwiderläuft. Jeder nützt sich selbst am meisten, wenn er seiner Vernunft gemäß lebt; die Menschen nützen sich gegenseitig am meisten, wenn sie ihre Eintracht besördern, und sie besördern dieselbe am besten, wenn seder Einzelne nur nach seiner Vernunst handelt. "Kein einzelnes Wessen in der Welt ist dem Menschen so nützlich als der Mensch, welcher nach der Richtschur seinen Vernunst lebt (ex ductu rationis)." "Die Menschen sind sich gegenseitig am nützlichslich, wenn jeder such Ruten such sich gegenseitig am nützlichslich, wenn jeder sienen eigenen Ruten such sich gegenseitig am nützlichslich, wenn jeder seinen eigenen

Wir leben vernunftgemäß, wenn unfer Streben bloß durch unfere Vernunft, burch unfere benkende Natur bedinat ift. Vermöge unferer denkenden Natur erstreben ober begehren wir nichts anderes als bie flare und deutliche Erkenntniß der Dinge, d. h. die Erkenntniß Gottes und was daraus folgt. Gott ertennen heißt vernunftgemäß leben. Diese Erkenntnik ift darum das höchste Gut, bieses Streben die höchste Machtentfaltung der menfchlichen Ratur ober unfere vollkommene Tugend. Darum ift alles aut und nützlich, was der Erkenntniß bient und sie befördert, bagegen ichlecht und ichablich alles, was fie hindert. So erklären fich bie Sabe Spinozas: "Araft ber Bernunft fuchen wir nur das Erkennen, und der Geift, wenn er vernünftig benkt, halt nur bas für nütlich, was bie Erkenntniß beförbert." "Wir wiffen daber ficher, was gut ober schlecht ift. Gut ift alles, was ber Erkenntniß bient, schlecht bagegen alles, was sie hindert." "Das höchfte Gut des Beiftes ift die Erkenntniß Bottes, und bie hochfte Tugend bes Beiftes ift Gott erkennen." 2

Die Lugend wird um ihrer selbst willen begehrt, sie ist der Ausdruck unseres eigenen Wesens, welches sich nur dann in seiner wirk= lichen Machtvollkommenheit offenbart, wenn es lediglich aus sich han= delt, aus keinem anderen Grunde und zu keinem anderen Zwecke. Handeln wir um eines anderen Wesens willen, so ist ein Object außer uns die Mitursache unserer Thätigkeit, wir sind nicht deren alleinige ober adäquate, sondern inadäquate Ursache und handeln nach unklaren

<sup>1</sup> Eth. IV. Prop. XXXV. Coroll. I. II. — <sup>3</sup> Ibid. Prop. XXVI. Quidquid ex ratione conamur nihil aliud est, quam intelligere. Prop. XXVII: Nihil certo scimus bonum — nisi id bonum est, quod ad intelligendum revera conducit. Prop. XXVIII: Summum mentis bonum est Dei cognitio et summa mentis virtus Deum cognoscere.



Ibeen. Dagegen wirken wir aus unserer eigensten Macht, wenn wir nach klarer und deutlicher Erkenntniß handeln oder vernunftgemäß leben. Das vernunftgemäße Leben ist gleich der klaren Erkenntniß, diese ist die einzige Thätigkeit, deren alleinige Ursache wir selbst sind, unsere einzige wahre Thätigkeit, unsere höchste Macht, unsere wirkliche Tugend.

Daber bie Sate Spinozas: "Wenn ber Mensch burch inab= äguate Ideen zu einer Handlung bestimmt wird, so kann man nicht fagen, daß er tugendhaft handelt; er handelt tugendhaft nur, sofern er burch seine Einsicht zum Sandeln bestimmt wird". "Tugendhaft handeln im genauen Sinne bes Worts heißt nichts anderes als nach ber Richtschnur der Vernunft handeln, leben, fein Dasein erhalten, welche Ausbrücke alle brei baffelbe bedeuten, benn wir suchen von Grund aus nur den eigenen Nuten." "Niemand ftrebt um eines anderen Befens willen das eigene Sein ju erhalten." 1 Um feine Macht fo viel als möglich zu fteigern und zu vermehren, muß man vor allem fie und bas eigene Dasein erhalten: baber ift die Begierde der Selbsterhaltung das Element und die erste Bedingung aller Tu= "Niemand kann glücklich fein, gut handeln und leben wollen, aend. wenn er nicht zugleich fein, handeln und leben, bas heißt in Wirtlichkeit eriftiren will." "Das Streben ber Selbsterhaltung ift barum bie Boraussezung aller Tugend." \*

III. Der Werth ber Affecte.

1. Die Affecte als Motive.

Es giebt also ein Kriterium, um das Gute und Schlechte zu unterscheiden. Gut ift, was unsere Lugend, Macht oder Erkenntniß befördert; das Gegentheil ist schlecht. Es giebt demnach eine Erkenntniß des wahrhaft Rützlichen und Schäblichen oder, was dassellelbe heißt, des Guten und Bösen. Wir handeln tugendhaft und sittlich, wenn wir durch diese Erkenntniß allein in unseren Handlungen bestimmt werden. Aber wir werden in unseren Handlungen nur bestimmt durch Begierden und Affecte. Die wahre Erkenntniß des Guten und Bösen kann nur dann Motiv unseres Handelns sein, wenn sie Affect ist; nur

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Eth. IV. Prop. XXIII—XXIV. Ex virtute absolute agere nihil aliud in nobis est, quam ex ductu rationis agere, vivere, suum Esse conservare. — Prop. XXV: Nemo suum Esse alterius rei causa conservare conatur. — <sup>2</sup> Ibid. Prop. XXI. XXII.

als solcher bestimmt sie unser Handeln. Wenn wir bloß aus dieser Erkenntniß handeln, so bestimmt uns kein anderer Trieb, so sind alle anderen Affecte und Begierden zurückgebrängt und niedergehalten. Affecte können aber nur durch Affecte bestiegt werden: darum muß die wahre Erkenntniß des Guten und Bösen nothwendig Affect sein, um Motiv sein zu können.<sup>1</sup>

nun können Affecte nur burch ftarkere Affecte besiegt werden, benn jedes einzelne Wesen in ber Natur ber Dinge läßt fich nur burch eine außere Urfache zerftören, welche mächtiger ift als feine eigene Rraft. Jedes einzelne Ding ift vergänglich, also zerftörbar. Darum gilt ber Grundfat: "Es giebt in der Natur ber Dinge tein einzelnes Besen, beffen Macht nicht burch bie eines anderen übertroffen wurde. Welches Einzelwesen es immer sei, in jedem Falle giebt es ein an= beres, welches machtiger und barum fähig ift, es zu vernichten." 2 "So tann auch jeber Affect nur burch ben entgegengesetten, welcher ftarter ift, gebändigt und unterbrudt werben." 3 Die Erkenntniß bes Guten und Bösen wird demnach unser Sandeln dann bestimmen, wenn sie Affect und unter allen menschlichen Affecten ber ftartfte ift. Unfere Begierben find vergänglicher Natur, sie werden durch andere Begierben vernichtet. welche machtiger find als fie; es muß folche machtige Begierden geben und eine, welche mächtiger ift als alle. Wenn bie wahre Ertenntniß bes Buten und Böjen bieje machtigfte Begierde ift, fo ift bas tugenbhafte und sittliche Sandeln (das vernunftgemäße Leben) nothwendig. Bir ftehen vor der Grundfrage der Ethik.

2. Die Erkenntniß als Affect. Freiheit und Rnechtschaft.

Die wahre Erkenntniß des Guten und Bösen kann unmöglich affectlos sein, denn das Gute im allein wahren Sinn des Worts ift unserem Wesen nicht fremd, sondern vollkommen gemäß, es steigert und vermehrt unsere Macht, erhebt unser Selbstgefühl, reizt darum nothwendig unsere Begierde und kann deshalb nur freudig empfunden werden, wie sein Gegentheil nur traurig. "Die Erkenntniß des Guten und Bösen ist nichts anderes als der Affect der Freude und Trauer, sofern wir uns desselben bewußt sind."<sup>4</sup>

Der bewußte Affect ift Wille ober Begierbe. Wir begehren, was uns er= freut; die Freude erweitert unser Dafein, vermehrt und verdoppelt gleich=



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ibid. Prop. XIV. — <sup>2</sup> Ibid. Axiom. I. — <sup>3</sup> Ibid. Prop. VII. — <sup>4</sup> Ibid. Prop. VIII.

sam unsere Macht, benn wir fühlen unsere Kraft mit der eines andern uns hülfreichen Wesens vereinigt, welches mit unserer Natur übereinstimmt. Da= gegen in der Trauer fühlen wir uns isolirt, einsam, ohnmächtig. "Die Begierde, die aus der Freude entsteht, ist bei gleichen Verhältnissen stärker als die Begierde, welche aus der Trauer entsteht."<sup>1</sup> Darum wird die wahre Erkenntniß des Guten nothwendig ein stärkerer Affect und deshalb ein mächtigeres Motiv unseres Handelns sein als die Erkenntniß des Schlechten. Ober anders außgedrückt: unter der klaren Erkenntniß bes Guten und Bösen werden wir nothwendig gut handeln und nicht schlecht; wir werden alles thun, was unsere Erkenntniß, unsere Macht, unsere Tugend förbert, und alles meiden, was fie hemmt.

Die Freude, mit welcher uns die wahre Erkenntniß des Guten erfüllt, ift der Affect, um deffen Sieg es sich handelt. Er siegt, wenn er der mächtigste ist. Wenn dieser Affect siegt, so werden die Leidenschaften überwunden und wir werden frei; wenn aber die entgegengesetten Affecte stärker sind als er, so sind wir den Leidenschaften versallen und vollkommen unfrei: hier ist die Grenzscheide zwischen Freiheit und Anechtischaft, zwischen dem Zustande, worin wir die Leidenschaften be= herrschen, und dem, worin wir von ihnen beherrscht werden. Nicht die Macht der Leidenschaften ist unsere Anechtschaft, sondern daß diese Macht in uns größer ist als die Macht der Erkenntniß: darin besteht, was Spinoza als servitus humana bezeichnet.<sup>8</sup>

Bergleichen wir die Affecte mit einander, so find sie in Rücksicht ihrer Stärke und ihres Werthes verschieden. Sie sind um so stärker, je lebhaster sie sind, um so lebhaster, je mächtiger und wirksamer das Object ist, welches sie verursacht. Das gegenwärtige Object ist eindringlicher und ergreisender, als das abwessende; die nächste Bufunst und die nächste Vergangenheit rührt uns mehr, als die weit entsernte. Der Eindruck einer nothwendigen Sache ist gewaltiger, als wenn wir etwas nur als möglich ober zuställig betrachten; das Bufällige kann eben so gut sein als nicht sein; weder ist nothwendig, daß es existirt, noch, daß es nicht existirt. Dagegen erscheint eine Sache möglich, wenn ihre Ursachen vorhanden sind und uns einleuchten, nur daß wir nicht wissen, ob biese Ursachen gerade zu bieser Wirtung beterminirt werben. Das Mögliche hat bemnach mehr Causalität, also mehr Macht als das Zuställige. Darum wird unter

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ibid. Prop. XVIII. --- <sup>2</sup> Ibid. Prop. IX----XIII.

gleichen Berhältniffen eine Sache, die wir als möglich betrachten, uns lebhafter afficiren als eine andere. welche uns bloß als zufällig erscheint; und etwas Zufälliges, das in der Gegenwart nicht eriftirt, macht uns nothwendig weniger Eindruck, als dasselbe zufällige Ding, das in der Bergangenheit eriftirt hat.<sup>1</sup>

Wenden wir bieje Sate auf jenen Affect an, von dem unfere Freiheit abhängt, nämlich bie Begierde, welche aus der Erkenntniß des Guten und Böfen entsteht, fo leuchtet ein, wie für unfere Empfindungszuftände andere Affecte leicht gemichtiger und ftarter fein tonnen. 2Bir ertennen bas Gute wie bas Uebel, aber beibe liegen in der Zufunft, fie be= rühren uns daher weniger als die Dinge, welche uns in der Begenwart ergöhen. Der Genuß des Augenblicks ift mächtiger als die Erkenntniß bes Rünftigen, und obwohl wir ben richtigen Weg feben, laffen wir uns von ber reizvollen Gegenwart feffeln und ergreifen bie Rnechtschaft ftatt der Freiheit. Das Wirkliche ift mächtiger als das Zufällige: jenes existirt; ob dieses geschehen wird ober nicht, ift ungemiß. Segen wir nun, daß das Bute und Schlechte, welches wir richtig erkennen, von ungemiffen Bedingungen abhängt und deshalb als zufällig erscheint, so werben uns die gegenwärtigen Dinge leicht von ber wahren Erkenntniß abführen, und bie lebendigen Reize, fo verberblich fie find, werden uns mach= tiger anziehen als der Weg nach dem richtigen, aber fernen und un= gemiffen Biele. In biefen Gaten ber Ethit ertennen mir bie Grundzüge bes Tractats über die Verbefferung des Verstandes. 2 "Siermit glaube ich bie Urfache dargethan zu haben, warum die Menschen mehr burch die Einbildung als durch die Vernunft bewegt werden, und warum die wahre Erkenntniß bes Guten und Bösen Gemuthsunruhe erregt und oft jeder Art ber Sinnesluft nachgiebt. Daher das Wort des Dichters: "Ich febe bas Beffere und billige es, aber folge dem Schlechteren". Eben daffelbe scheint auch der Prediger im Sinne gehabt zu haben, wenn er fagt: "Wer die Erkenntniß vermehrt, vermehrt den Schmerz". Dies sage ich nicht, um etwa daraus zu schließen : nichtwiffen sei beffer als wiffen, und in der Mäßigung der Affecte fei kein Unterschied zwischen Beisen und Unmeisen; fondern wir muffen sowohl bie Macht als auch bie Ohnmacht unferer natur einsehen, um bestimmen zu können, was in der Mäßigung der Affecte die Vernunft vermag und nicht vermag. Jest handle ich bloß von der menschlichen Ohnmacht." 3

<sup>1</sup> Eth. IV. Prop. IX—XIII. — <sup>9</sup> Prop. XV—XVII. Bgl. oben Buch II. Cap. X. S. 277—278. — <sup>9</sup> Eth. IV. Prop. XVII. Schol.

#### Die Behre vom menfolichen Billen.

#### 3. Die guten und folechten Affecte.

Alle Affecte, die unsere Macht, Tugend und Erkenntniß befördern, find gut, weil sie tüchtig und nühlich sind; alle Affecte, welche die entgegengesehte Wirkung haben, sind schlecht, weil sie untüchtig und schällich find. Die einen dienen der Freiheit, die anderen der Anechtschaft. Ohne den Körper kein Geist, keine Erkenntniß des Körpers; je empfäng= licher der Körper für die Eindrücke anderer Körper ist, um so reicher und gehaltvoller ist die Erkenntniß; je ungehinderter die Wechselwirkung ober das richtige Bewegungsverhältniß seiner Theile, um so tüchtiger und gesünder die Beschaffenheit des Körpers; daher ist alles nühlich, was die Empfänglichkeit des Körpers vermehrt und die Ordnung seiner Theile in der richtigen Wechselwirkung erhält.<sup>1</sup>

Je einträchtiger und friedfertiger die Menschen leben, um so größer ist ihre Macht: daher ist alles gut und nützlich, was die Ordnung des Staates und den Frieden der Gesellschaft erhält, dagegen schädlich alles, was den Samen der Zwietracht ausstreut.<sup>2</sup>

Jebes Uebermaß ist schlecht, benn es ist nur möglich auf Kosten ber Besonnenheit und klaren Erkenntniß; alle Affecte find bes Ueber= maßes fähig, nur nicht die Begierde nach Erkenntniß, benn die Erkenntniß ist die einzige Macht, welche kein Uebermaß hat, vielmehr jedem das größere Gegengewicht bietet. Und da die wahre Erkenntniß alles als nothwendig begreist und unter der Form der Ewigkeit auffaßt, so haben die Beitunterschiede der Bergangenheit, Gegenwart und Zukunst ihr gegenüber keine Macht, welche einen Affect 'auf Kosten des andern erheben könnte.<sup>3</sup>

Alle Affecte, welche die menschliche Macht erweitern, find gut, die entgegengesetzen schlecht. Gut sind die positiven, schlecht dagegen die negativen Affecte: jene sind die freudigen, diese die traurigen. In= deffen gilt diese Erklärung nicht unbedingt. Es giebt Fälle, in denen die Freude vom Uebel ist: wenn wir uns an solchen Dingen erfreuen, die nur der Imagination werthvoll erscheinen; an den vergänglichen Scheingütern des Lebens, die uns von der Richtung nach dem wahren Gute ablenken und irreführen. "Die Freude ist nicht unmittelbar (direct) schlecht, wie die Trauer." Wohl aber können Freude und Trauer indirect, d. h. durch ihre Objecte, die eine schlecht und die andere

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ib. Prop. XXXVIII. XXXIX. — <sup>3</sup> Ib. Prop. XL. — <sup>8</sup> Ib. Prop. LXI. LXII.

gut fein. Der Schmerz tann nutlich und gedeihlich in berfelben Rud= ficht sein, in welcher die Freude Schaden und Verderben bringt. Die Bemuthsheiterkeit ift eine fähige Stimmung und barum ftets gut, wogegen bie gebrudte und schwermuthige Stimmung unfähig macht und barum immer vom Uebel ift. Das finnliche Wohlgefühl, der Rigel ber Luft ift in feinem Uebermaß schlecht. Liebe und Begierbe, obwohl fie positiver Natur find, können maßlos und deshalb schablich Dagegen tann bie Selbstzufriedenheit aus der Vernunft hervor= fein. geben, und fie fteht fest, wenn fie fich auf bie Bernunfterkenntniß gründet. Die günftige Gefinnung, womit wir folche betrachten, die andern wohlthun, ift im Einklange mit ber Bernunft : ebenso ber Ruhm, jenes wohlthuende Bewußtfein, in der Belt anertannt und geschätt zu werden. Dieje Empfindungen ftarten unfere Uebereinstimmung mit ben Menschen und find darum nütliche und fruchtbare Affecte.1

Alle Affecte bagegen, welche bie Zwietracht nähren, vermindern unfere Macht und find darum schlecht. Deshalb ist der Haß nie gut und alle Affecte schlecht, welche der Haß erzeugt, wie Neid, Hohn, Verachtung, 30rn, Rache. Alle gehässigen Leidenschaften find im Wider= ftreit mit der gesellschaftlichen Vereinigung der Menschen, fie unter= wühlen die Eintracht, welche den Zweck der staatlichen Ordnung aus= macht; sie sind nicht bloß schlecht, sondern auch ungerecht.<sup>2</sup> Daher wird die Freiheit von den Leidenschaften auch die Gerechtigkeit und das politische Gemeinwohl befördern. Mit der Vernunst können sich die vom Haß erfüllten Affecte unter keiner Bedingung vertragen; wer daher vernunstgemäß lebt, wird den Haß, den Jorn, die Verachtung jeiner Feinde nicht mit Haß, Jorn und Verachtung, sondern mit Liebe und Großmuth vergelten.<sup>3</sup>

Alle traurigen Affecte find negativer Art, fie vermindern unsere Macht, drücken unser Selbstgefühl und find darum als solche nie gut. Die Furcht ist eine deprimirende, traurige Empfindung, die Hoffnung ist nie ohne alle Furcht, denn sie ist immer ungewiß, ob ihre Er= wartung sich erfüllen wird: darum sind die Affecte der Furcht und Hoffnung an sich nicht gut und können es nur beziehungsweise sein, soffern sie das verderbliche Uebermaß der Freude und Lust einschränken.<sup>4</sup>

Das Mitleid ift eine schmerzliche Empfindung, es gehört zu dem Geschlecht der traurigen und ohnmächtigen Affecte und ift darum

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Eth. IV. Prop. XLII—XLIV. LI. LII. LVIII. — <sup>2</sup> Ibid. Prop. XLV. Coroll. I—II. — <sup>2</sup> Ibid. Prop. XLVI. — <sup>4</sup> Eth. IV. Prop. XLVII.

schlecht; es ist gut, sofern es hülfreich und wohlthätig ist; aber dem Leidenden zu helfen und wohlzuthun, ist eine vernunftgemäße Handlung und braucht darum keine mitleidige zu sein: deshalb ist zum Wohlthun das Mitleid nicht nöthig. Alls trauriger Affect ist es schlecht, als unnöthiger ist es unnüh: es ist demnach an sich schlecht und unnüh. Wer im Einklange mit der Vernunft lebt und handelt, bedarf des Mitleides nicht, denn er handelt aus Grundsah wohlthätig und kann deshalb vom Mitleid nur gedrückt werden; darum wird er sich vor Rührungen dieser Art nach Aräften in Acht nehmen.<sup>1</sup> Hier schopenhauer im Widerstreit mit beiden.

Tugend ift Macht. Alle Affecte, welche das Machtgefühl einschränken ober aufheben, können unmöglich Tugenden sein; und ba bie Vernunst= erkenntniß bas höchste Machtgefühl giebt, fo können die ohnmächtigen Affecte nie aus berfelben hervorgehen. Darum find Selbsterniedrigung und Reue keine Tugenden. (Bei Geulinx war bie «humilitas» die höchste Tugend, bei Spinoza gilt fie als gar keine.) Die Reue aber ift doppelt ohnmächtig, weil sie zu der schlechten Handlung, welche schon als folche hemmender Art ift, noch die Berknirschung hinzufügt. 2Ber Reue empfindet, ift darum zweisach elend. Freilich werden die meisten Menschen nicht durch die Vernunft, sondern durch ihre felbftsüchtigen Begierben getrieben, und ihre Sandlungen find barum schlecht. Baren bieje Leute ebenso hochmüthig, als sie geistesschmach sind, so gabe es nichts, was fie fürchteten, und ihre Schlechtigkeit ware zügellos. Darum find für bie Leute, welche in der Bermorrenheit der schlechten Affecte leben, jene niederschlagenden Empfindungen der Furcht, Reue, Demuth u. f. f. ein wohlthätiges Gegengift, das der gemeinen Menschennatur mehr nützt als schadet. Daher haben auch die Propheten, weil sie das Ge= meinwohl im Auge hatten, Demuth, Reue, Chrfurcht den Menschen als Tugenden gepredigt. Denn «terret vulgus, nisi metuat!» Un diefer Stelle hat diefer Satz teine politische, sondern eine rein ethische Be= deutung, und in dem politischen Tractat haben wir gesehen, wie Spinoza die Machthaber der Welt keineswegs von jenem «vulgus» ausnehmen will, bem Reue, Demuth u. f. f. beffer und nutlicher find, als bie entgegengesetten Affecte.\*

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ibid. Prop. L. Coroll. — <sup>2</sup> Eth. IV. Prop. LIV. Schol. **S. oben** Buch III. Cap. VIII. S. 470 figb.

Unfere Macht ift die Erkenntniß. Die Affecte, welche die Er= fenntniß verfälschen, sind daher unter allen die schlimmften. Wenn wir aus Liebe ober Saf einen Anderen überschätten ober unterschätten, fo ift unfere Einsicht in beiden Fällen von der richtigen Schätzung gleich weit entfernt. Darum find Ueberschätzung und Unterschätzung unter allen Umftänden schlecht. Ebenso schlimm find ihre Folgen. Wenn man von anderen überschätzt wird, so kommt es leicht, daß man fich felbst überschätzt und das eigene Selbstgefühl zu boch spannt. 1 So erzeugt die Ueberschätzung ben Uebermuth, wie die Unterschätzung ben Kleinmuth. Der Hochmuth gründet sich auf Selbstüberschätzung, also auf eine faliche Selbsterkenntnik. Wenn ich von mir ju groß oder zu gering denke, fo bin ich in beiden Fällen gleich weit von ber richtigen Selbsterkenntnift entfernt; beibe Affecte find verblendet, beide find Selbsttäuschungen. Hochmuth und Kleinmuth find daher Selbst= unkenntniß; der größte Sochmuth ober Rleinmuth ift die größte Selbftunkenntniß. Nun besteht unfere Macht in der Klaren Erkenntniß.

Also ift der Mangel unferer Erkenntniß zugleich ein Mangel unferer Selbsttäuschung ist Ohnmacht, die größte Selbsttäuschung ift Mact. die größte Ohnmacht: baber ift der größte Hochmuth ober Rleinmuth ein Beichen der größten Geistesohnmacht. Unsere Macht ift die Serr= schaft über die Leidenschaften, unsere Ohnmacht die Herrschaft der Leiden= schaften über uns. Wer fich im Zuftande ber größten Ohnmacht befindet tann den Leidenschaften am wenigsten widerstehen. Daher find bie Uebermüthigen und die Aleinmüthigen am meisten den Leiden= schaften unterworfen. Der Kleinmuth ift eine gedrückte und traurige, der Hochmuth eine gesteigerte und freudige Empfindung. Da nun bie Freude ftarker ift als die Trauer, fo ift auch der hochmuth ftarker, hartnäckiger und darum unverbefferlicher als der Kleinmuth. Der hochmuthige will auf bie Anderen herabsehen: barin besteht fein Selbst= · gefühl; er liebt daber bie Untermürfigen, welche zu ihm mit allen Reichen ber Ehrerbietung emporschauen und nichts anderes find ober fein wollen als bie gefälligen Spiegel feiner Bortrefflichkeit. Richts ift ihm wider= wärtiger als eine Gesinnung, welche bie Menschen richtig und barum gleichmäßig würdigt, keinen haßt, aber auch keinen überschätzt, also bem Hochmuth nichts zu Gefallen thut und nichts zu verzehren giebt.

<sup>1</sup> Ibid. Prop. XLVIII. XLIV.

Daber liebt ber hochmüthige die Gegenwart ber Barasiten und Schmeich= ler, bagegen haßt er bie Großmüthigen, welche fich nie überschäten, aber auch nie unterwerfen. Andere geringzuschäten, ift bem Hochmuthigen bie größte Erquidung. Bas biefer Geringschätzung widerftrebt, empfindet er als eine Laft, die ihn drückt; nichts ift ihm darum widerwärtiger, als die Berdienste und Tugenden anderer; er wird ihre Tugenden haffen und, ba fie ihm zugleich als ein Raub an der eigenen Vor= trefflichkeit erscheinen, nothwendig beneiden. Die Sochmuthigen find immer neibisch; bie Kleinmuthigen find es auch, bieje erscheinen sich felbft ohnmächtiger und erbärmlicher, als andere; nichts thut ihnen baher wohler, als wenn sie sehen, daß andere ebenso ohnmächtig und erbärmlich find, als sie selbft. Diese Art Leidensgenoffenschaft ift ihr Troft. Bas ihnen imponirt, vermehrt das Gefühl ihrer eigenen Ohn= macht, verstärkt den Druck des Rleinmuths und erzeugt darum noth= wendig den Neid. So ift das niedrige Selbstgefühl ebenso neidisch als bas hochmuthige. So niebrig find bie Uebermuthigen und fo übermüthig die Kleinen!1

Der Wille ist ber bewußte Affect ober die Begierbe, es giebt mächtige und ohnmächtige, gute und schlechte Affecte: der Sieg der ersten ist die Freiheit, der Sieg der anderen die Anechtschaft. Es giebt demnach einen mächtigen und ohnmächtigen, einen guten und schlechten Willen: jener führt durch die Wahrheit zur Freiheit, dieser ist gesangen in Irrthum und Anechtschaft. Nachdem wir begriffen haben, was der menschliche Wille ist und worin seine Anechtschaft besteht, bleibt als das letzte Problem, mit dessen Bösung sich die Sittenlehre vollendet, noch die Frage übrig: was ist die menschliche Freiheit?<sup>2</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Eth. IV. Prop. LV-LVI. Coroll. Schol. Prop. LVII. Schol. — <sup>2</sup> Das vierte Buch der Ethik handelt von der menschlichen Anechtlichaft und hat seinen Hauptinhalt in der Schre von den guten und schlichen Affecten. Die geometrische Ordnung der Sätze ist in diesem Buche am meisten durchbrochen und darum schwierig zu übersehen. Spinoza hat diesen Mangel gefühlt und in einem Anhange demselben abzuhlelfen gesucht durch eine übersichtliche Zusammensaffung des in den Schrstätzen zerstreut (disperse) entwickelten Inhalts. Ich verweise auf diese Uebersicht zur Vergleichung mit der von mir gegebenen Darstellung. Eth. IV. Append. Cap. I-XXXII.

# 3wölftes Capitel.

# Die Lehre von der menschlichen Freiheit.

I. Der Biberftreit in ber menschlichen natur.

1. Beiben und Erfennen. Unflare und flare 3been.

Durch die Erkenntniß zur Freiheit, durch den Affect und die Begierde zur Erkenntniß: diesen Zusammenhang deutlich und klar be= greifen, heißt im Sinne Spinozas die Aufgabe der Ethik lösen. Die Begierde ist unser Wesen, wir können nichts Anderes begehren als die Erhaltung unseres Daseins, die Vermehrung unserer Macht; diese Macht ist unsere Thätigkeit, unsere Tugend; unsere vollkommene Thätigkeit und darum unsere höchste Tugend und Macht ist das Erkennen; je mächtiger die klaren Iveen, um so ohnmächtiger die unklaren: diese Ohnmacht der unklaren Iveen oder, was dasselbe heißt, die Macht der Erkenntniß über die Leidenschaften ist unsere Freiheit.

Freiheit und Rnechtschaft find einander entgegengeset, fie ver= halten sich wie Erkenntniß und Leidenschaft, adäquate und inadäquate Thatigkeit, thatige und leidende Affecte. Wir haben das Vermögen zu beiden. Wenn aber in demfelben Wefen entgegengesetste Thatigkeiten ftattfinden, so geschieht nothwendig, was die Vereinigung entgegen= gesetzter Größen fordert: fie können nicht unverändert neben einander bestehen, sondern vernichten sich gegenseitig, wenn sie gleich mächtig find, und wenn fie es nicht find, fiegt nothwendig bie ftartfte. Sind unfere Leidenschaften mächtiger als unfere Erkenntniß, jo ift bie nothwendige Folge die menschliche Anechtschaft; ift unsere Erkenntniß mächtiger als unsere Leidenschaften, so ift die nothwendige Folge die menschliche Freiheit: dies ist der Standpunkt, unter welchem Spinoza die Freiheit begreift. Er gründet fie auf die Natur entgegengesetter Größen und beginnt darum den letten Theil feiner Ethit mit diefen beiden Grundfäten: "Wenn in bemselben Subject zwei entgegengesette Thätigkeiten wirksam sind, so wird nothwendig entweder in beiden ober in einer allein eine Beränderung ftattfinden muffen, bis fie auf= hören, entgegengesetzt zu sein." "Die Macht der Wirkung erklärt sich

aus der Macht ihrer Urfache, da ihr Wefen durch das ihrer Urfache begriffen und erklärt wird." <sup>1</sup>

Wir find beschränkter Natur, die Kraft unserer Selbsterhaltung wird von der Macht der Dinge außer uns unendlich übertroffen; die Dinge insgesammt sind nothwendig mächtiger als das Einzelwesen für sich, daher sind wir nicht bloß leidend, sondern vergänglich. Weil wir Theile der Natur, Dinge unter Dingen, Glieder im Zusammen= hange des Ganzen sind, deshalb sind wir nothwendig leidend und, soweit wir nicht lediglich aus uns selbst handeln, nur leidend.<sup>2</sup> Wäre der Mensch nicht ein Glied in der Kette der Dinge, verslochten in deren Causalnerus, unterworsen den äußeren Determinationen, so würde er nicht leiden; wäre er das Ganze, das einzig existirende Wesen, so würde er nur handeln und wäre reine Thätigkeit, wie der Gott des Aristoteles und des Spinoza.

3ch leide, so lange ich den Dingen unterworfen bin; ich handle, indem ich mich von denfelben befreie. Leiden heißt der Macht ber Natur unterworfen fein; handeln heißt frei werden von biefer Macht. So lange mir die Dinge im Bege ftehen, bin ich leidend, denn ich bin eingeschränkt und werde in jedem Augenblicke fühlbar an diese Schranke erinnert. 3ch werde frei, wenn ich mir bie Dinge aus bem Wege räume und bie Macht, welche mich erdrückt, auf= hebe. Aber wie ift das möglich? Bernichten können wir die Dinge ebensowenig, als bas eigene Dasein zum Universum erweitern. 3ch muß dulden, daß fie eriftiren und mich umgeben, aber ich tann diefer Existenz die unmittelbare Macht nehmen, die sie auf mich ausübt. Ich hebe bie Macht der Dinge auf, wenn ich fie in mein Object verwandle, und ich verwandle sie in mein Object, indem ich sie be= trachte und erkenne. Nicht die Eriftenz, wohl aber die Betrachtung ber Dinge folgt aus der Natur bes Menschen, benn der Mensch ift eine bentenbe Natur ober Geift. Uber der menschliche Geift unter= liegt als Einzelwefen ebenfalls ber Schranke und bamit dem Leiden.

Er ift zunächst die Borstellung seines Körpers und ber körperlichen Affectionen, er stellt vor oder benkt, was er empfindet; da nun die Empfindung nicht die Dinge, sondern nur deren Eindrücke sind, so find auch die Ideen derselben nicht der Ausdruck der Dinge, sondern bloß unserer Empfindungen der Dinge, daher sind diese Ideen in An=

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Eth. V. Axiom. I. II. - <sup>2</sup> Eth. IV. Prop. II-IV.

sehung ber Dinge nicht abäquat, sondern inadäquat und unklar. Die unklaren Iveen sind die Vorstellungen der einzelnen Affectionen. Die Ursache der Iveen ist der Geist, die Ursache der Affectionen ist der Rörper; also ist der Geist von den unklaren Iveen nicht die alleinige und abäquate, sondern die partielle und inadäquate Ursache, d. h. der Geist leidet, sofern er unklare Iveen hat. Die volle Thätigkeit des Geistes besteht in den Iveen, welche nur aus ihm selbst solgen, deren alleinige Ursache nur er selbst ist: in den Iveen, die nichts anderes find als Modi des Denkens, d. h. Begriffe der wirklichen Dinge, klare und adäquate Iveen. In den unklaren Begriffen besteht das Leiden, in den klaren die Thätigkeit des Geistes.

Die menschliche Thätigkeit ist allein die Betrachtung der Dinge ober das Denken. Das leidende, verworrene, inadäquate Denken besteht in den unklaren Ideen, das wahrhaft thätige in den klaren. Meine Macht besteht nur in meiner Thätigkeit; im Leiden besteht meine Ohn= macht: also bin ich ohnmächtig in den leidenden Affecten, mächtig nur in meinem Denken; in den Leidenschen wird auf mich gewirkt, dagegen wirke ich einzig und allein selbst, indem ich benke.

# 2. Die Tugenb bes Ertennens.

Nun find Macht und Tugend identisch, denn die Tugend besteht in der Tüchtigkeit oder in dem Bermögen, etwas zu thun, das lediglich aus den Gesetzen der eigenen Natur folgt.<sup>1</sup> Meine Tüchtig= keit zeigt sich in dem, was ich mit eigener Kraft allein vollbringe, meine Schwäche in dem, was andere mit oder in mir verursachen. Darum besteht in der Erkenntniß die menschliche Tugend. Erkenntniß ist Tugend, Tugend ist Macht, Macht ist Natur, die aus eigener Krast handelt und niemand gehorcht als ihren eigenen Gesetzen. So folgt die Erkenntniß aus der menschlichen Natur, die ihr Gesetz erfüllt. Der Mensch, indem er klar und beutlich benkt, handelt nach dem Vermögen seiner Natur eben so tugendhaft, wie die Sonne, in= dem sie Leuchtet.

Wenn die Sonne nicht leuchtet, so wird sie verdunkelt; sie ist die adäquate Ursache des Lichts und die inadäquate des Schattens, denn der Schatten entsteht nur, indem ein anderer Körper dem Lichte begegnet. Ebenso wird die menschliche Natur ver=



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Eth. IV. Def. VIII. Prop. XVIII. Schol.

bunkelt, wenn sie unklar benkt; sie ist die adäquate Ursache ber klaren Begriffe und die inadäquate der dunkeln, denn diese sind die Bor= stellungen der körperlichen Affectionen, welche selbst aus der Einwirkung äußerer Körper entspringen. Diese Tugend entsagt nicht, wie die moralische, sondern begehrt; sie kämpst nicht gegen, sondern für die Natur; sie ist nicht die Vernichtung, sondern die Befriedigung des mächtigsten Triebes. Es giebt für Spinoza keine leidende Tugend, denn die Tugend ist Krast und das Leiden Schwäche; das vollendete Leiden ist Selbstvernichtung, das vollendete Handeln höchste Selbstvergahung.

# 3. Die Ausschließung ber Bahlfreiheit.

3wischen diefen beiden entgegengesetten Buftanden des mensch= lichen Daseins giebt es teine Bahl. Rann ich ben einen etwa lieber wollen, als ben andern? Ift es möglich, bag bie menschliche natur zwischen Leiden und Handeln, Ohnmacht und Macht, Selbstvernichtung und Selbstbejahung, untlaren und flaren Begriffen in bem Aequilibrium ber Willfur fowebt und, wie ber herfules bes Sophiften, gleichsam am Scheidewege fteht und zögert, welchen ber beiden Wege fie ergreifen foll? Es giebt keine Bahl, wo die Naturnothwendigkeit entscheidet, bie Selbstbejahung ift naturnothwendig, denn jedes Ding sucht von Natur seine Realität zu erhalten und zu mehren. Diese Begierde ber Selbsterhaltung ift der Urmille alles natürlichen Dafeins. Darum tann aus der Natur eines Dinges niemals die Selbstvernichtung folgen ober bas Streben, im Zuftande des Leidens zu beharren. Der menschliche Wille ift bie Begierbe naturgemäßer Selbsterhaltung ober das Streben, felbst zu handeln und von dem, mas in uns geschieht, die alleinige Ursache zu fein: bies kann er nur fein, wenn er bas Leiden in Thätig= teit, die Ohnmacht in Macht, den paffiven Zustand der Leidenschaften in den activen bes Denkens verwandelt. In diesem Streben besteht unfer Bille.

Leiden und Handeln, Unfreiheit und Freiheit, Passionen und Actionen, unklare und klare Ideen sind die beiden erschöpfenden Factoren des menschlichen Lebens. Wo der eine nicht ist, da ist noth= wendig der andere. Es giebt zwischen diesen beiden naturnothwendigen Bestimmungen im menschlichen Dasein nichts Drittes, keinen Indifferenzpunkt, der gleichgültig in der Mitte schwebt und sich weder dem einen noch dem andern zuneigt; nur in dieser Mitte könnte die Will= für stattfinden; es giebt baher in der menschlichen Natur keinen Play für die Willkür: entweder Leiden oder Handeln, entweder Selbstver= nichtung oder Selbstbejahung, entweder Sein oder Nichtsein!

Zwischen diesen Segensätzen liegt nichts in der Mitte und ift daher keine Wahlentscheidenung möglich. Die Dinge find, fie müffen ihr Sein bejahen, sie denken nicht erst darüber nach, ob sie sein oder nicht sein sollten. Und genau genommen bilden Handeln und Beiden nicht einmal einen wirklichen Gegensätz. Nur coordinirte Naturen können einander ent= gegengesetzt sein. Das Leiden müßte im Stande sein das Handeln aufzuheben, wenn es die Gegenmacht dessellten sein soll; dann wäre es nicht ohnmächtig, sondern mächtig, nicht passie, sondeln sicht verschrift. Seiden, sondern Handeln. Beiden und Handeln sind ver Art, sondern nur dem Grade nach unterschieden. Jedes Ding handelt, in= dem es naturgemäß wirkt; es leidet, indem es in seinem Handeln be= schränkt wird: Leiden ist beschränktes Handeln, wie die Imagi= nation beschränktes Denken und die Ruhe gehemmte Bewegung ist.

Giebt es aber keine Wahl zwischen Handeln und Leiden, so giebt es auch keine moralische Freiheit und keine moralischen Zwecke, welche die Willfür macht und die Eindilbung mit unseren Handlungen vergleicht, welche, je nachdem sie jenen Zwecken gemäß oder nicht gemäß sind, gut oder böse genannt werden. Gut oder schlecht in realer Bedeutung sind die Affecte, welche die menschliche Macht entweder be= sördern oder hemmen; gut und böse im Sinn der gewöhnlichen Moral sind Fictionen. Daher sind die Urtheile bieser Moral, worin immer nur von guten und bösen hier Prädicate aus der Imagination und legen den Erscheinungen bei, was dem Wesen berselben nicht zukommt. Was kümmern sich die Dinge und Handlungen um leere Ideen?

Dieses Ding ist schlecht, biese Handlung ist böse, das heißt: biese Erscheinung ist nicht das, was sie ihrer Natur nach nicht sein tann, die Eichel ist kein Kürbiß! Die Imagination findet es entweder gut oder schlecht, daß die Eichel kein Kürbiß ist, denn sie denkt ohne Busammenhang, bezieht die Dinge nur auf sich und beurtheilt sie darum nach leeren Fictionen; es würde ihrem Auge wohlgesallen, wenn die Eiche Kürbisse trüge, schade, daß die Eichel kein Kürbiß ist! Darum ist die Eichel schlecht. Jest sällt sie herunter und würde den Tadler übel zurichten, wenn sie ein Kürbiß wäre. Gott sei Dank,

baß fie keiner ift! Darum ift die Eichel gut. Auf diefem Standpunkte ber Imagination befinden sich die gewöhnlichen Moralisten; sie urtheilen über die menschlichen Handlungen, wie in der Fabel der Bauer über die Eichel; sie forschen nicht nach dem naturgesetlichen Zusammenhange der Dinge, sondern entwersen sich mit leichter Mühe ein Utopien, worin alles möglich ist, und bilden dem Menschen ein, daß er in diesem Utopien alles vermöge. So entsernen sie ihn aus der wirklichen Welt, entsremden ihn seiner wahren Natur und machen ihn zum Mittelpunkt eines imaginären Reiches.

Diefer verkehrte Idealismus gründet fich auf imaginäre Begriffe von menschlicher Freiheit und idealen 3weden. Die Imagination ift der ver= einzelte, in ben Schranken ber finnlichen Individualität befangene Menschen= geift, bas beschränkte, verworrene, felbftfuctige Sch, beffen Sittenlehre nothwendig sophistisch ausfällt. So beurtheilt Spinoza bie Moralisten und unter= scheidet barin feine Ethit von ber Moral, daß fich jene auf ben Standpuntt der klaren Erkenntniß erhebt, während biese in der unklaren Einbildung befangen bleibt. Die Moral ift utopistisch, die Ethik naturgemäß: barum ift jene sophistisch, diese bagegen philosophisch. Wenn wir im Beifte Spinozas bie Moral mit bem Bauer unter ber Ciche verglichen : haben, so werden wir bie Ethit mit dem Botaniter vergleichen, ber bie bestimmte Frucht als ein nothwendiges Product diefer bestimmten Pflanze betrachtet. Jedes Ding ift in Wahrheit, was es sein kann; jede handlung leiftet, was fie unter ben Bedingungen, die fie erzeugen, leiften muß: barum find beibe in ihrer Beise mangellos. Mangel= haft ober schlecht erscheinen sie uns, wenn wir sie nicht nach ihrer, fondern nach unferer Weise beurtheilen und mit wesenlojen Ibealen vergleichen, die nichts mit den Dingen gemein haben und nirgends wo anders find als in unferer Einbildung.1

Das Wort böse oder schlecht bedeutet allemal einen Mangel; es erklärt, daß einem Dinge oder einer Handlung etwas schlt, was ihr nach unseren Wünschen nicht schlen sollte, es ist etwas in Wirtlichkeit nicht da, von dem wir gern sähen, daß es vorhanden wäre: diese Abwesenheit oder Privation nennen wir böse oder schlecht. Das Böse ist nie positiv. Da nun das Object der klaren Erkenntniß alle= mal positiv ist, so ist das Böse oder Schlechte nicht Object einer klaren Erkenntniß, und in diesem Sinne sagt Spinoza: "Die Er= tenntniß des Schlechten ist eine inadäguate Erkenntniß".

<sup>1</sup> Eth. IV. XXXII. XXXIV.

In diesem Sahe scheint er sich selbst zu widersprechen, da er so oft von ber wahren Erkenntniß des Guten und Schlechten redet. Die wahre Erkenntniß ist stets adäquat. Wie kann er nun sagen, daß die Er= kenntniß des Schlechten stets inadäquat ist? Das Uebel ist allemal Ursache einer traurigen Empfindung, diese ist stebergang von größerer Vollkommenheit zu geringerer, also ein Zustand des Leidens. Wir sind aber die inadäquate Ursache unseres Leidens, also auch die inadäquate Ursache der Erkenntniß des Schlechten, daher ist diese Er= kenntniß selbst inadäquat.<sup>1</sup>

Spinoza beweist seinen Satz baburch, daß wir nicht die aba= quate Ursache ber Trauer sind ober baß diese aus der mensch= lichen Natur allein nicht begriffen werden kann. Aber das die Freude stärker als die Trauer sei, hat Spinoza in einem früheren Sate gerade baburch bewiesen, daß die Trauer aus dem menschlichen Bermögen allein begriffen wird, mahrend bie Freude in bem Gefühl besteht, daß sich unfere Kraft mit der Kraft eines anderen Wejens vereinigt, das mit unferer Natur übereinstimmt und beren Macht fteigert. So fallen wir aus einem Biberspruch in den anderen. Der Philosoph redet so oft von einer «vera cognitio mali», bagegen wird in dem angeführten Sate erklärt: «cognitio mali cognitio est inadaequata». Dies ift ber erfte Diberspruch. In bem Bemeife biefes Sates heißt es von dem Affecte der Trauer: «per ipsam hominis essentiam intelligi nequit», wogegen in dem Beweise eines früheren Sates von demfelben Affecte gefagt wird: «sola humana potentia definiri debet». Dies ift ber zweite Biberspruch.

Gewiß hätte sich Spinoza sorgsältiger ausdrücken sollen, und ich bemerke überhaupt, daß der vierte Theil seiner Ethik den anderen in mehr als einer Rücksicht nachsteht. Ein Widerspruch aber ist beide mal nur in den Worten, nicht in der Sache vorhanden. Ich erkenne deutlich und klar, daß diese Leidenschaft ober die Begierde nach diesen Dingen mein Vermögen schwächt, meine Anechtschaft besörbert, daher vom Uebel ist: insofern giebt es eine wahre Erkenntniß des Schlechten. Aber nichts ist an sich schlecht. Nicht die Dinge als solche, sondern die begehrten Dinge find dann schlecht, wenn meine Macht unter diesen Begierden leidet; also ist die wahre Erkenntniß des Uebels nie die Erkenntniß eines wirklichen Dinges, sondern nur die Erkenntniß meiner Ohnmacht, und



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Eth. IV. Prop. LXIV. Demonstr.

biese ift allemal ber inabäquate Ausbruck meines Wesens: insofern ist bie wahre Erkenntniß des Uebels zugleich (ihrem Object nach) inadäquat.

In ber Freude fühle ich mich verdoppelt, denn ich fühle die Uebereinstimmung meines Wesens mit einer andern; in der entgegengesetten Empfindung der Trauer fühle ich mich vereinsamt und auf mich selcht beschränkt: darum ist die Trauer der Ausdruck meines isolirten, in fich zurückgedrängten, einem andern entgegengesetten Wesens. In dieser Rücksicht gilt das Wort: «tristitia sola humana potentia definiri debet».<sup>1</sup> Aber die Trauer ist zugleich der Ausdruck meiner Schwäche, nicht meiner Krast; und da die Ohnmacht stets der inadäquate Ausbruck meines Wesens ist, so gilt das Wort: «tristitia per ipsam hominis essentiam intelligi nequit». Ich gebe diese Erklärung, damit diese wenig bemerkten und doch wichtigen Stellen nicht dunkel und ungereimt erscheinen. Es ist leicht, aus den Worten eines Philosophen Widersprücke nachzuweisen, wenn man den Zusammenhang außer Acht läßt. Die angesührten Säte verhalten sich, wie Thesis und Anti= thesis, und find doch keine Antinomie.

## II. Die Befreiung von den Leidenschaften. 1. Die Macht der Affecte.

In ber menschlichen Natur verhalten sich Erkennen und Leiden als entgegengesetzte Größen und verschiedene Stufen. Je klarer die Erkenntniß der Dinge wird, um so ohnmächtiger werden die Leidenschaften; je mächtiger die Begierde nach klarer Erkenntniß, um so ohnmächtiger die Begierden nach den Scheingütern der Welt. Diesen Gesichtspunkt versolgt unsere Sittenlehre: die Gegensätze heben sich auf, die klarste Erkenntniß vernichtet die Macht der Leidenschaften, sie ist die Ausseung unserer Anechtschaft, also der Zustand der menschlichen Freiheit.

Es ift gesagt worden, daß der menschliche Geist das Ver= mögen einer adäquaten Erkenntniß besitzt. Diese besteht in der richtigen Ordnung und Verkettung der Ideen. Da nun Geist und Körper ein und dasselbe Wesen ausmachen, so werden die körperlichen Affectionen oder finnlichen Vorstellungen (imagines rerum) mit der wahren Ordnung der Ideen ebenso übereinstimmen und dieser Richt= schnur gemäß sich ebenso verknüpfen müssen, als in der menschlichen

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Eth. IV. Prop. XVIII. Demonstr.

Imagination und Erinnerung die Ideen nach der Richtschnur der Affectionen verkettet wurden. Wenn aber die Affection des Körpers in der wahren Ordnung der Ideen begriffen wird, so wird sie klar und deutlich begriffen. Es giebt daher von jeder körperlichen Affection einen klaren und deutlichen Begriff; und da der Affect nichts anderes ist als die Idee der körperlichen Affection (Begierde), so leuchtet ein, daß es von jedem Affect einen klaren und beutlichen Begriff giebt.<sup>1</sup>

Wir begreifen ben Affect ober die Gemuthsbewegung flar und beutlich, wenn wir fie als ein Glied in der wahren Ordnung der Dinge, b. h. als eine Folge im Caufalnerus der Welt betrachten. Dann ift es nicht mehr die einzelne außere Ursache, die unseren Affect erzeugt, sondern ein Zusammenhang von Ursachen, nicht mehr bie Caufalität bes einzelnen, sondern bie aller Dinge. Die Macht ber einzelnen Urfache wird uns in bemfelben Maße geringer erscheinen, als wir ihre Wirfung noch auf andere Urfachen, b. h. auf ben Caufal= nerus ber Dinge, beziehen. Je machtiger uns bie einzelne außere Ur= sache unserer Freude ober Trauer erscheint, um so mächtiger werden wir gegen dieselbe von Liebe ober Sag bewegt ober zwischen beiden Empfindungen schwanken. Je ohnmächtiger dagegen uns jene einzelne Ursache erscheint, um fo ohnmächtiger werden die Leidenschaften, die fie erzeugt. Die Leidenschaft hört auf, wenn wir fie klar und beutlich erkennen. Je bekannter der Affect wird, um so mehr kommt er in unsere Macht, um so weniger leidet von ihm der menschliche Geist. 2 Je beutlicher wir bie Dinge begreifen, um fo mehr kommen bie Affecte, welche fie erregen, in unfere Gewalt; um fo machtlofer werden unfere Leidenschaften, um fo freier wir felbft. Bir begreifen die Dinge voll= tommen flar, wenn wir ihre Nothwendigkeit einsehen. Darum ift die Erkenntniß ber Nothwendigkeit die Macht, an welcher die Leidenschaften iceitern. 3

Je mächtiger bie Ursache, um so mächtiger bie Wirkung; sie ist um so größer, je mehr Ursachen sich zu derselben vereinigen. Je zahl= reicher die Ursachen sind, durch deren Zusammenwirken ein Affect erzeugt wird, um so gewaltiger und umfassender ist dieser Affect; um so weniger werden wir durch ihn auf die Vorstellung einzelner Ursachen eingeschränkt. Da es nun allemal die einzelnen Ursachen sind, welche uns



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Eth. V. Prop. I. Dem. Prop. IV. Dem. Coroll. — <sup>2</sup> Ibid. Prop. II. III. Coroll. — <sup>3</sup> Ibid. Prop. VI. Dem.

in Leidenschaft setzen, so wird der Affect, je mehr Ursachen er hat, um so weniger leidenschaftlich und darum um so weniger schädlich sein. Wenn unsere Natur nicht leidet, so ist sie thätig und verhält sich erkennend. So lange wir daher von den Leidenschaften frei oder von traurigen Affecten nicht beengt sind: so lange haben wir die Macht, unsere Vorstellungen und körperlichen Affectionen nach der Richtschur des flaren Verstandes zu ordnen und zu verknüpfen. Je mächtiger daher der Affect kraft der Größe seiner Ursachen, um so ohnmächtiger ist unsere Leidenschaft, um so freier die Macht unserer klaren Erkenntnis. Der mächtigste Affect geht mit der klarkten Erkenntnis zusammen.<sup>1</sup>

#### 2. Die Macht der Borftellungen.

Was von den Affecten gilt, eben basselbe gilt auch von den Bildern ber Dinge ober ben finnlichen Borftellungen, bie mit ben Affecten nothwendig verbunden find. Ein folches Bild ift um fo machtiger, je größer bie Bahl ber Bilber ift, mit benen es zusammenhängt, und bieje Bahl ift um fo größer, je mehr Urfachen das Bild erzeugt haben, ober je größer ber Compler ber Dinge ift, auf die fich das Bild bezieht. Je klarer und beutlicher wir die Dinge erkennen, um fo ein= leuchtender ift ihr Zusammenhang, um fo leichter vertnupfen sich mit einander auch die auf diefe Dinge bezüglichen Bilber. Ober mit anderen Worten: je mehr Bilber mit einander verbunden find, um fo lebhafter und ftarker ift jedes einzelne bem Geifte gegenwärtig, es ift burch diesen Zusammenhang beseftigt. Aber die Rette der Bilder ift um fo fester, je mehr bie Bilder ber Dinge in derfelben Ordnung vertnupft find als die Dinge selbst, d. h. je mehr unsere Einbildungstraft in ber Berknüpfung ihrer Objecte sich nach ber flaren Erkenntniß richtet. Nichts stärkt und belebt Gedächtniß und Einbildungstraft mehr als bie flare Einficht in den Zusammenhang ber Dinge.\*

#### 3. Der mächtigfte Affect.

Das gegenwärtige Object ist allemal mächtiger als bas abwesenbe. Die Nothwendigkeit der Dinge ist immer gegenwärtig, denn sie ist ewig; die einzelnen Dinge sind vergänglich und können darum als vergangen oder nicht gegenwärtig betrachtet werden. Die Nothwendig= keit der Dinge ist Object der klaren oder vernunstgemäßen Erkenntniß; daher sind die Affecte oder Begierden, welche aus der Vernunst ent=

34

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Eth. V. Prop. VIII-X. - <sup>2</sup> Ibid. Prop. XIII. XI. XII

Fifcher, Gefch b. Philof. II. 4. Aufl. R. M.

fpringen, nothwendig mäcktiger als die Begierden nach den einzelnen Dingen, die wir als vergänglich und nicht vorhanden betrachten.<sup>1</sup> Die größte Caufalität ist die größte Macht, und der Affect, welcher sich auf die mächtigste Ursache bezieht, ist darum unter allen Affecten nothwendig der mächtigste. Nun ist offenbar die Ursache, welche alles bewirkt, selcht aber durch nichts bewirkt ist, unter allen Ursachen die mächtigste und höchste. Eine solche unbedingte Ursache nennen wir frei. Darum muß uns am mächtigsten die Vorstellung eines Wesens ergreisen, das wir für frei halten, das wir nicht ableiten, sondern einsach betrachten, das uns nicht als eine Wirkung erscheint, weder als eine nothwendige noch als eine mögliche noch als eine zufällige.<sup>2</sup> In Wahrheit giebt es nur ein freies Wesen: die erste, einzige, innere, freie Ursache aller Dinge oder Gott.

## III. Der Zustand der Freiheit.

1. Die Liebe Gottes.

Die klare Erkenntniß begreift die Dinge in ihrem wahren Zufammenhange, in ihrer nothwendigen Ordnung, d. h. als Wirkungen, beren letzte Ursache Gott ift. Wie die falsche Erkenntniß darin besteht, alles auf das eigene Ich zu beziehen, so besteht die wahre darin, alles auf die Idee Gottes zu beziehen. Nun vermögen wir, unsere körperlichen Affectionen und Vorstellungen als nothwendige Folgen im Causalnerus ber Natur, als Glieber in der wahren Ordnung der Dinge zu erkennen. "Der menschliche Geist kann daher bewirken, daß alle Affectionen bes Körpers oder die Bilder der Dinge auf die Idee Gottes bezogen werden."<sup>3</sup>

Je beutlicher wir die Dinge begreifen, um so einleuchtender wird ihr Jusammenhang, um so mehr erscheinen sie als Wirkungen, beren letzte Ursache Gott ist, um so beutlicher wird die Erkenntniß Gottes selbst. Gott kann nur erkannt werden als die wirkende Ursache aller Dinge, als Ursache seiner selbst; darum ist die Erkenntniß Gottes nicht abgeleitet, sondern ursprünglich, durch sich selbst einleuchtend, intuitiv. Diese intuitive Erkenntniß ist die höchste und klarste aller menschlichen Einsichten, denn alle anderen sind ihre Folgen. Spinoza nennt die intuitive Erkenntniß die der britten Stufe oder Gattung (cognitio tertii generis).

<sup>1</sup> Eth. V. Prop. VII. - <sup>2</sup> Ibid. Prop. V. Demonstr. - <sup>3</sup> Ibid. Prop. XIV.

Aus ber ersten ober untersten Art ber menschlichen Erkenntniß, welche die Imagination mit ihren inadäquaten Ideen bildet, kann die intuitive Erkenntniß nie hervorgehen, wohl aber aus ber Bernunft, welche den wahren Busammenhang, den Causalnerus ober die wirkliche Gemeinschaft der Dinge begreift. Die ewige Ursache erhellt, wenn wir die Dinge in ihrem ewigen Zusammenhange betrachten (sub specie aeternitatis). Darum vermag der menschliche Geift nur dann Gott zu erkennen, wenn er seinen Körper und sich jelbst im Lichte der Ewigkeit auffaßt. In diesem Lichte erkennt er nothwendig das Wesen Gottes und weiß, daß er in Gott ist und durch Gott begriffen wird. Und der Geist ist weiges Wesen ausmacht.<sup>1</sup>

Die Erkenntniß Gottes ist die höchste, klarste, mächtigste aller Erkennt= nisse. Nun besteht in dem klaren Erkennen die alleinige wahre Thätig= keit des menschlichen Geistes, in dieser Thätigkeit unsere Tugend, in dieser Tugend unsere Macht, und in der Macht das Object unserer Begierde. Darum ist das höchste Streben und die höchste Tugend des Geistes die Erkenntniß Gottes oder die intuitive Einsicht als die höchste Stufe des Erkennens. Darum wird der menschliche Geist, je fähiger er ist, diese Erkenntniß zu erreichen, um so mehr dieselbe begehren.<sup>2</sup>

Erkenntnik ift Macht, das Gefühl unserer Macht ift Freude, die Ursache der Freude ift Gegenstand ber Liebe. Wir ertennen bie Dinge flar, wenn wir fie auf die 3dee Gottes beziehen; alfo ift die Freude, welche aus der klaren Erkenntniß entspringt, nothwendig von der 3dee Bottes als ihrer Urfache begleitet; Freude aber, begleitet von der 3bee ihrer äußeren Ursache, ift Liebe. Darum ift bie flare Erkenntniß nothwendig mit der Liebe zu Gott verbunden. Die Klarfte Erkenntniß ift die intuitive, deren unmittelbares Object Gott ist; die Freude, welche nothwendig aus diefer Erkenntniß hervorgeht, ift barum begleitet von der 3bee Gottes als ihrer Ursache. "Wer daher sich und feine Affecte flar und deutlich erkennt, liebt Gott und liebt ihn um fo mehr, je mehr er fich und feine Affecte ertennt." Diefe Liebe ift mit jeder klaren Erkenntniß verbunden; es giebt keinen Affect, der nicht flar begriffen werden könnte, also keinen, mit dem nicht die Liebe zu Bott fich nothwendig verbindet. Darum ift biefe Liebe unter allen Affecten ber machtigfte.8

<sup>1</sup> Ibid. Prop. XXIV. XXVIII-XXXI. — <sup>2</sup> Ibid. Prop. XXV. XXVI. — <sup>2</sup> Eth. V. Prop. XXXII. XV. XVI. Demonstr. Die klare Erkenntniß ist Håtigkeit ohne alles Leiden; fie erzeugt daher Freude ohne Trauer, Liebe ohne Haß. In der Liebe zu Gott ist die Möglichkeit jeder Art des Haffes ausgeschlossen, man kann Gott nicht lieben, indem man haßt; es ist unmöglich, daß Gott gehaßt wird, unmöglich, daß sich die Liebe zu Gott jemals in Haß verkehrt.<sup>1</sup> In Gott ist weder Verstand noch Wille, also keine Affecte, keine Leidenschaften, weder Freude noch Trauer. Darum kann auch in Gott keine Liebe zu einzelnen Dingen stattsinden. Wer Gottes Wesen beutlich erkennt, der weiß auch, daß diess Wesen die Affecte von sich ausschließt; wer Gott liebt, kann daher nicht verlangen, daß Gott ihn wiederliebt.

Das Streben nach Gegenliebe macht uns unglücklich, wenn wir nicht wiedergeliebt werden, eiferfüchtig gegen den Geliebten, wenn dieser einen Anderen mehr liebt als uns, neidisch gegen diesen Anderen, der glücklicher ift als wir. Die Liebe zu Gott schließt das Streben nach Gegenliebe aus: also kann diese Liebe weder von der Eifer= sucht noch vom Neide besleckt werden, sie kann daher die Menschen nicht entzweien; im Gegentheil, je klarer die Erkenntniß, um so mächtiger ist die Vernunft und durch diese die Uebereinstimmung der Menschen, um so starker ihre Gemeinschaft, um so lebendiger die Liebe zu Gott.<sup>3</sup>

Diefe Liebe entipringt aus der klarsten und vollkommensten Einsicht; fie ift daher intellectuell, wie bie Erkenntniß, und ewig, wie die Wahrheit. "Die intellectuelle Liebe zu Gott, die aus der britten Urt der Erkenntniß entspringt, ift emig." Mile anderen Affecte sind, wie die Dinge, die sie begehren, vergänglich; diefer eine Affect allein ift ewig. "Außer der intellectuellen Liebe giebt es teine andere, bie ewig ift." Sie folgt aus dem Bejen bes menfclichen Beistes als eine ewige Bahrheit. Bas der intellectuellen Liebe wider= foricht, ift barum nothwendig unwahr und falsch. Wenn diese Liebe aufgehoben und vernichtet werden könnte, fo wäre ihre Bernichtung nur burch ihr Gegentheil möglich, dann murbe die Bahrheit burch den Irrthum aufgehoben, sie würde aufhören mahr ju fein. Aus bem Begentheil der intellectuellen Liebe folgt eine offenbare Unmöglichkeit: barin liegt der indirecte Beweis ihrer Nothwendigkeit. "Es giebt nichts in ber Natur ber Dinge, das diefer intellectuellen Liebe entgegengeset ober im Stande ware, fie zu vernichten.3

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ibid. Prop. XVIII. Coroll. — <sup>2</sup> Ibid. Prop. XVII. XIX. XX. Schol. — <sup>3</sup> Ibid. Prop. XXXIII. Dem. Prop. XXXIV. Coroll. Prop. XXXVIII. Dem.

Aus dem Besen des menschlichen Geiftes folgt die Liebe zu Gott, fie folgt nicht aus unserer Imagination, sondern aus unserer intuitiven Erkenntniß, d. h. aus unserem Geiste, sofern berselbe das Wesen der Dinge flar und beutlich begreift. Dieje flare und beutliche Erkenntniß folgt aus ber natur bes menschlichen Geiftes, benn er ift die 3bee eines wirklichen Dinges. Alle Dinge find Mobi bes göttlichen Befens, alle Ibeen Mobi des göttlichen Denkens, die Idee eines wirklichen Dinges ift in Gott, und das Wefen Gottes ift in diefer Idee auf eine bestimmte Beise ausgedruckt: so ift der menschliche Geist, sofern er klar und deutlich denkt oder die Idee eines wirklichen Dinges bildet, ein Ausbruck bes göttlichen Wefens und, fofern er von der Liebe zu Bott erfüllt ift, ein Ausdruck Gottes. Das Object unfer intellectuellen Liebe ift Gott, das Subject dieser Liebe ift der menschliche Geift als Mobus Gottes, b. h. ber menschliche Geift, sofern er in Gott ift, ober Bott felbst, sofern er biesen Modus bildet: so ift Gott sowohl das Object als Subject ber intellectuellen Liebe.

In diefem Sinne muß gesagt werden, daß in unserer Liebe zu Gott Bott fich felbst liebt. Es giebt baber eine Liebe Gottes zu fich felbst. Der Inbegriff aller Ideen ift ber unendliche Verstand als ein nothwendiger und ewiger Modus Gottes; in ihm find alle Dinge als ewige Wirfungen Gottes begriffen. Da nun Gott es ift, der den unendlichen Berftand bildet, biejen nothwendigen und emigen Modus des Denkens, so erkennt Gott feine eigene Bollkommenheit und sich selbst als deren Ursache. €r= kenntniß der eigenen Vollkommenheit ist Freude; diese Freude, begleitet von der Idee ihrer Ursache, ift Liebe. Also entspricht dem unendlichen Berftande die unendliche intellectuelle Liebe, womit Gott fich felbst liebt. Der menschliche Geift war ein Theil bes unendlichen Verstandes. SD ift auch unsere intellectuelle Liebe zu Gott ein Theil der unendlichen intellectuellen Liebe Gottes zu fich felbft. Denn unfere Liebe zu Gott ift unmittelbar Gottes Liebe zu sich selbft.

Die Liebe zu Gott vereinigt die Menschen und bringt sie in die innerste Uebereinstimmung, wie ihre selbstsfüchtigen Leidenschaften die äußerste Zwietracht zur Folge haben. Darum ist unsere Liebe zu Gott unmittelbar auch die Liebe der Menschen zu einander. Gottes= liebe ist zugleich Menschenliebe, beide steigen und fallen mit einander. Ist nun unsere Liebe zu Gott gleich der Liebe Gottes zu sich selbst, so ist auch unsere Liebe zu ben Menschen gleich ber Liebe Gottes zu ben Menschen. Gottes Liebe zu sich selbst ist seine Menschenliebe, und die göttliche Menschenliebe ist vollkommen eins mit der mensch= lichen Gottesliebe. So erklären sich die Sätze Spinozas: "Gott liebt sich selbst mit unendlicher intellectueller Liebe." "Des Geistes in= tellectuelle Liebe zu Gott ist die Liebe, womit Gott sich selbst liebt, nicht sofern er unendlich ist, sondern sofern er durch das ewige Wesen des menschlichen Geistes erklärt werden kann, das heißt: des Geistes intellectuelle Liebe zu Gott ist ein Theil der unendlichen Liebe, wo= mit Gott sich selbst liebt." "Gieraus solgt, daß Gott, sofern er sich selbst liebt, auch die Menschen liebt, und daß demnach die Liebe Gottes zu den Menschen und die intellectuelle Liebe des Geistes zu Gott eines und dassjelbe ist." 1

## 2. Die Freiheit bes menschlichen Geiftes.

Wir haben gefehen, daß der menschliche Beift einzelne Dinge als gegenwärtig vorstellt, daß sich diese Vorstellungen jo, wie sie uns eben afficiren, in unferem Geiste verketten, daß die eine die andere wieder hervorruft, und auf biefe Beife fich Gedächtniß und Erinnerung bilden. Erinnerung und Gedächtniß beruhen deshalb auf der Ein= bildung. Der menschliche Geift würde sich vergangener Dinge nicht erinnern, wenn er nicht gegenwärtige imaginirte. Run besteht bie Imagination in ben Ideen ber förperlichen Affectionen, und bieje find nur möglich in bem wirklich eriftirenden Körper, ber Körper aber ift ein vergängliches Ding von bestimmter zeitlicher Dauer. Nur fo lange der Körper bauert, find daher im menschlichen Geift Einbildung und Erinnerung möglich. Und wie bas förperliche Dasein vergänglich ift, fo find auch bie Bermögen der Imagination und Erinnerung im menschlichen Geifte vergänglich. Nur bie 3been find vergänglich, bie fich auf bas wirkliche Dasein bes Rörpers beziehen. Bare ber mensch= liche Geift nichts als der Inbegriff dieser Ideen oder hatte derselbe nur unklare Borftellungen, fo mare er vollkommen vergänglich.

Aber er ift einer klaren Erkenntniß fähig, er bildet die flare Idee bes Körpers, welche nicht bloß das wirkliche Dasein, sondern das Wesen bes Körpers ausdrückt oder dasselte «sub specie aeternitatis» begreift. Die Idee jedes Wesens ist ausgedrückt im göttlichen Denken, und was im göttlichen Denken existirt, ist ewig, wie dieses selbst. Wenn also der menschliche Geist das Wesen des Körpers begreift, so ist die Idee, die er bildet, oder welche er selbst ist, gleich der Idee im göttlichen Denken:



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Eth. V. Prop. XXXV, XXXVI. Coroll.

in dieser Rücksicht ist ber menschliche Geist ewig. Die Existenz bes menschlichen Körpers folgt nicht aus bem Wesen bes menschlichen Körpers, sondern aus dem Dasein anderer Körper; darum ist das Wesen des menschlichen Körpers nicht an dessen Existenz, also auch die Idee dieses Wesens nicht an die Dauer des körperlichen Daseins ge= bunden, und da der menschliche Geist in dieser Idee besteht, so ist er nicht in demselben Sinne vergänglich als der Körper. "Es giebt in Gott nothwendig eine Idee, welche das Wesen dieses oder jenes mensch= lichen Körpers unter der Form der Ewigkeit ausbrückt." "Der mensch= liche Geist kann daher nicht vollkommen mit dem Körper zerstört werden, sondern es bleibt von ihm etwas übrig, das ewig ist."<sup>1</sup>

Die Leidenschaften find verbunden mit körperlichen Affectionen und, wie diese, nur möglich unter der Bedingung des wirklichen körperlichen Daseins. Darum ist der menschliche Geist nur, so lange der Körper dauert, den Affecten unterworsen, die zu den Leidenschaften gehören. Es ist vom Geiste nichts ewig als die klare Erkenntniß. Nennen wir diese mit Spinoza einen Theil des Geistes, so ist nur dieser Theil ewig. Wenn die klare Erkenntniß die größte Macht hat, so nimmt sie den größten Theil des Geistes ein, so ist ber größte Theil des Geistes ewig. Nun ist der Geist um so erkenntnißschiger, je größer das Wirkungsvermögen des Körpers ist. Daher steht mit der Bollkommenheit des Körpers die Ewigkeit des Geistes in einem directen Verhältniß. "Wer einen Körper hat, der zu sehr vielen Wirkungen geschickt ist, der hat einen Geist, bessen Theil ewig ist."

Die Ewigkeit bes Geistes schließt bemnach die Einbildung, das Gedächtniß, die Erinnerung, die Leidenschaften, also die Individualität des menschlichen Daseins, vollkommen aus und darf daher nicht für gleichbedeutend genommen werden mit der individuellen oder person= lichen Unsterblichkeit. Sie schließt alle Zeitunterschiede aus und darf daher nicht durch Unterschiede oder Grenzen der Zeit bestimmt werden: darum darf man die Ewigkeit des Geistes nicht mit der zeitlichen Dauer des Körpers vergleichen und etwa so erklären, daß der Geist vor dem Körper ezistirt habe und nach ihm ezistiren werde, benn dies hieße die Ewigkeit durch Bergangenheit und Zukunst bestimmen. Es fann von keiner Präezistenz des Geistes, also auch nicht von einer

<sup>1</sup> Eth. V. Prop. XXI-XXIII. - <sup>2</sup> Ibid. Prop. XXXIV-XXXIX.

Wiebererinnerung geredet werden. Die Ewigkeit des menschlichen Geistes besteht in der klaren Erkenntniß, und diese vollendet sich in der intel= lectuellen Liebe zu Gott. Nun ist unsere Liebe zu Gott ein Theil der unendlichen Liebe Gottes zu sich selbst. An dieser Liebe theilnehmen heißt wahrhaft in Gott sein oder ewig sein. "Jede andere Liebe, als die intellectuelle, ist vergänglich."

Unsere Bollkommenheit ist unsere Thätigkeit, unsere Tugend, unsere Freiheit vom Justande des Leidens. Je vollkommener ein Wesen ist, um so thätiger ist es, um so vollkommener, um so weniger leidend. Unsere vollkommene Thätigkeit ist das Erkennen, unsere vollkommenste Erkenntniß jene intuitive Einsicht, deren unmittelbares Object Gott ist. In dieser Erkenntniß sind wir frei von den Leidenschaften. Die Leidenschaften sind Gemüthsbewegungen, die uns stürmisch erregen und unseren Geist schwankend und unruhig machen. Die Freiheit von den Leidenschaften ist daher die Ruhe des Geistes. "Aus der höchsten Stufe (der dritten Art) der Erkenntniß entspringt die höchste Ruhe des Geistes (mentis acquiescentia), die es geben kann."<sup>2</sup>

In diefer Ruhe find wir ficher vor allen Affecten, die uns berab= bruden und ohnmächtig machen, vor allen Leidenschaften, welche das Gemuth beunruhigen und verwirren. Es giebt keine Leidenschaft, die uns ohnmächtiger, unruhiger, unfähiger macht als die Furcht; es giebt nichts, das wir mehr fürchten als den Tod. Die Todesfurcht ift der größte Feind der Freiheit; frei fein von Lodesfurcht der größte Sieg ber Erkenntniß, das vollkommenste Bewußtsein unserer Macht, der echte Ausbrud unferer Freiheit. Je flarer unfere Ertenntniß, um fo geringer unfere Lobesfurcht. "Je mehr Dinge der Geist klar und deutlich (nach der zweiten und dritten Art der Erkenntniß) einsieht, besto weniger leibet er von den ichlechten Affecten und um fo weniger fürchtet er den Lob." 3 Der Gedanke des Lodes wirft keinen Schatten in den frei gewordenen Geist; dieser bejaht feine flare Erkenntniß, er ift in berfelben feiner Emigfeit gemiß, und in biefer Gemißheit macht ihm ber Lob weber Gebanken noch Sorgen. "Der freie Mensch", fagt Spinoza, "denkt an nichts weniger als an den Lob, seine Beisheit besteht in der Betrachtung nicht des Todes, sondern des Lebens."

Wären wir von Natur frei, alfo im Zustande der Freiheit geboren, so hätten wir nicht nöthig uns zu befreien und brauchten nach der

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> lbid. Prop. XXIII. Schol. Prop. XXXIV. Coroll. — \* Ibid. Prop. XL. XXVII. — \* Eth. V. Prop. XXXVIII.

Freiheit nicht erst zu streben, bann gabe es nichts, bas sie fördern ober hemmen könnte: weder positive noch negative Bedingungen, weder Gutes noch Schlechtes. Denn nicht der Besitz der Freiheit, sondern bas Streben nach ihr entscheidet ben Werth des Guten und Schlechten. "Wenn die Menschen frei geboren würden, so könnten sie sich keinen Begriff vom Guten und Bösen machen, so könnten sie sich keinen istande der Freiheit wären." Die Freiheit ist die Frucht der Erkennt= niß, sie kennt keine Furcht, darum auch nichts Furchtbares, allo auch nicht die Affecte, welche die Gesahren erregen, weder die Tollkühnheit, welche die Gesahr um der Gesahren erregen, weder die Freiheit, die sie aus demselben Grunde vermeidet. Der freie Mensch handelt nur nach seiner Einsicht, und die einsichtsvolle Tugend wird sich eben so sehren. Die Erkenntniß fordert ein vernunstgemäßes Leben, also bie Gemeinschaft und llebereinstimmung der Menschen.

Darum wird der freie Mensch, so viel an ihm ist, keinen verletzen und fich keinem verhaßt machen. Der Undank macht verhaßt. Man erscheint undankbar, wenn man die Wohlthat nicht so hoch anschlägt als der, welcher sie erweist. Nun ist es die Sache thörichter Menschen, ihre Wohl= thaten zu überschätzen und eine Dankbarkeit zu verlangen, welche sich mit der Einsicht und Freiheit des Empfangenden nicht verträgt; darum wird der freie Mensch, der unter Thoren lebt, soviel an ihm ist, ihren Bohlthaten aus dem Wegge gehen. Die größte Wohlthat ist der größte Nutzen, welchen der Mensch dem Menschen erweisen kann: das ist die Hülfe, die er in der Ausbildung seiner Vernunst ihm leistet: diese Wohlthat ist es, welche freie Menschen am dankbarsten empfangen und den Anderen nach ihren Aräften erweisen. Daher sind allein freie Menschen gegen einander wahrhaft dankbar.<sup>1</sup>

Was der freie Mensch thut, muß mit der Vernunst überein= ftimmen. Die Vernunst fordert die wahre Uebereinstimmung der Menschen, nicht bloß den außeren Schein dersellben, am wenigsten den falschen. Nichts widerspricht der Vernunst mehr als das betrügerische Handeln, die böse Absicht unter dem Scheine der guten. Die Frei= heit fordert das äußerste Gegentheil dieser Art böser Falschheit, d. h. die volltommenste Redlichkeit. "Der freie Mensch handelt nie tückisch, sondern stets aufrichtig." Wir leben am freiesten, wenn wir am ver=

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Eth. IV. Prop. LXVII-LXXI.

nünftigsten leben; bie Vernunst fordert nicht bloß das gemeinschaft= liche, sondern das gemeinnützige Leben: diess ist nur möglich in der Gesellschaft und im Staate: daher wird ein vernunstgemäßes Leben sich im Staate freier entwickeln als in der Einsamkeit. Gier ist der Punkt, wo die sittliche Freiheit die bürgerliche in sich aufnimmt und in die politische Gemeinschaft der Menschen eingeht, um die Bildung der Vernunst zu besördern. Dieser Satz widerspricht nicht jenem an= beren, mit dem wir das geschliche Leben von dem sittlichen unterschieden haben: "die Sicherheit ist die Tugend des Staats, aber die Geistes= freiheit ist eine Privattugend." Um die Vernunst auch in anderen zu sördern, findet diese Privattugend einen günstigeren Schauplatz im Staat, als in der Oebe.<sup>1</sup>

Die klare Erkenntniß ist ewig, benn sie ist gleich bem göttlichen Denken; ihre Ibeen sind gleich ben Ibeen, wie sie im unendlichen Verstande enthalten sind. Ist aber die klare Erkenntniß ewig, so ist es auch die Freude, welche nothwendig aus ihr solgt. Die ewige Freude ist die beharrliche, welche alle Trauer und überhaupt alle traurigen Affecte von sich ausschließt; sie ist unter allen Freuden die einzige, welche ewig ist, wie der amor Dei intellectualis die einzige ewige Biebe war. Darum ist diese Freude unter allen die höchste: sie ist unsere "Seligkeit (beatitudo)". Die Seligkeit oder die Freude ohne Trauer fällt zusammen mit der klaren Erkenntnich als unserer höchsten Rhätigkeit, als unserer Macht und Tugend: darum ist die Seligkeit nicht der Lohn der Tugend, sondern dies felbst.

Weil wir die Seligkeit des Erkennens genießen, darum begehren wir keine anderen Freuden mehr, darum erfreuen uns nicht mehr die Dinge, womit die menschlichen Leidenschaften zu thun haben; diese liegen jest in unserer Gewalt und gleichsam zu Füßen der Erkenntniß. Nicht weil wir die Leidenschaften beherrschen, genießen wir, wie zum Lohne, die Freude der klaren Erkenntniß, sondern weil es die Erkenntniß ist, welche uns erfreut, darum begehren wir keine anderen Genüffe und beherrschen die Leidenschaften. "Die Seligkeit ist nicht der Lohn der Tugend, sondern diese selben, sondern im Gegentheil, weil wir jene Seligkeit genießen, können wir die Begierden bändigen." "Damit habe ich", so schließt Spinoza seine Sittenlehre, "alles ausgeführt,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ibid. Prop. LXXII. LXXIII.

e

was ich von der Macht des Geistes gegen die Affecte und ber Frei= heit beffelben barthun wollte. Hieraus erhellt, wie ftart ber Weise ift und mächtiger als ber erkenntnißlose, nur burch die Begierbe ge= triebene Mensch: benn die Menschen ohne Erkenntniß laffen fich von äußeren Urfachen auf vielerlei Art hin= und berbewegen und tommen nie zu wahrer Seelenruhe; im Uebrigen leben sie, ihrer selbst, Gottes und der Welt gleichfam unbewußt, in den Tag hinein, und ber lette Augenblick ihres Leidens ift auch der letzte ihres Dafeins; wogegen ber Weise als folcher von keiner Leidenschaft bewegt wird, sondern in ber Erkenntniß seiner selbst, Gottes und ber Welt gleichsam eine ewige Nothwendigkeit erjullt und barum felbft ewig ift, im Genuß bestänbiger Seelenruhe. Wenn ichon ber Weg, ber, wie ich gezeigt habe, zu diesem Riele führt, sehr hoch emporfteigt, lakt er fich boch entbeden. Bas fo felten gefunden wirb, muß feinen Ort fürwahr auf steiler Sohe haben. Lage bas Seil auf flacher Sand und ließe fich ohne viel Mube ergreifen: wie ware es bann möglich, baß faft alle baffelbe außer Ucht laffen? Uber alles herrliche ift ebenjo ichmer als felten." 1

### 3. Die Nothwendigkeit ber Freiheit.

Wir haben die sittliche Vollendung als den höchsten Affect und diesen als eine nothwendige Folge der klaren Erkenntniß beariffen. Aber die klare Erkenntniß ift eben so fehr eine nothwendige Folge bes Affects, und es ift zum Verständniß Spinozas fehr wichtig, diefen oft bervorgehobenen Bunkt auf das Deutlichste zu erkennen und von ihm aus den Zusammenhang der Ethik zu überschauen. In ihrem Riel ift biefe Sittenlehre mit den Forderungen der erhabensten und tiefften Moral einverstanden, während fie in ihrer Anlage aller Moral widerftreitet. Sie macht im Einklange mit ber menschlichen natur ben Affect zum Sebel der Sittlichkeit, mahrend die Moral im Gegensate zur menschlichen natur und ihren Affecten ben Bruch mit ben natur= trieben fordert. Beil bie menschlichen Sandlungen aus bem Willen entspringen und diefer immer gleich ber Erkenntniß ift, darum gebietet uns die Sittenlehre Spinozas: Erhebe bich von ber Täuschung, welche bich gefangen hält, zur Bahrheit, welche bich frei macht! Berwandle beine unklaren Begriffe in klare, fo wirft du bie Ordnung der Dinge erkennen und unmittelbar in Einheit mit dem Beltgesetz handeln!

<sup>1</sup> Eth. V. Prop. XLII. Schol.

.

Allein nur der Sinn, nicht die Form dieses Gebots stimmt überein mit bem Beifte unferer Ethit. Denn fie barf bas menschliche San= beln nicht in ein Gebot und die menschliche Erkenntnig nicht in eine Pflicht verwandeln: fie ift nicht imperativisch, sondern mathematisch. fie giebt bem menschlichen Leben teine Borschriften, sondern begreift beffen Besete; darum darf fie die Erkenntniß und das höchfte But nicht als ben moralischen 3med betrachten, für welchen fie bie Willens= fraft aufruft, sondern als die nothwendige Folge aus dem Befen der menschlichen Natur. Der Mensch soll sich zur Erkenntniß nicht etwa entschließen, fondern muß biefelbe als ben bochften Affect, als bie abfolute Befriedigung begehren; dann erft ift bie Sittenlehre, mas fie in dem Shfteme Spinozas sein muß: die nothwendige Folge der Dann vollendet fich in geometrischer Ordnung das Lebr= Seelenlehre. aebäude Spinozas mit ber höchsten Stufe der Erkenntniß, gleichsam ber Sternwarte bes Intellects, die ben benkenden Menschengeift trägt. bas Fernrohr ber Philosophie auf das Gestirn ber einen Substanz aerichtet.

Wir bürfen diesen erhabenen Ort nicht mit einem fuhnen Sprunge betreten, sonbern muffen allmählich aus bem engen 28ohn= hause bes Menschen emporfteigen; wir dürfen bas Rind ber Natur nicht mit einem moralischen Befehl aus der Kinderftube vertreiben. fondern müffen ihm zeigen, daß fein ganzes Streben von felbft nach jenem Ziele trachtet, daß es fortwährend die Sternwarte sucht und mitten in dem Labyrinth feiner Begierden ichon auf dem Wege babin fich befindet. Unfer ganzes Befen begehrt bas Licht, und wenn wir ben Irrlichtern ber Imagination nachgehen, so regt sich in biefer Tau= schung schon die Wahrheit, denn selbst als Irrende suchen wir das Was der Jrrthum Positives enthält, nämlich das Streben nach Lict. Erkenntniß, wird burch bie Gegenwart der Bahrheit nicht aufgehoben. fondern erhellt.1 Die menschliche Natur besteht in den Affecten; die ohnmächtigen ober leidenden Affecte find unklare Erkenntniß, die klare Erkenntnik ift barum nichts als ber mächtigste ober höchte Affect.

Die menschlichen Affecte find entweder freudig ober traurig, wenn fie nicht haltungslos zwischen beiden schwanken; die freudigen sind allemal der Ausdruck des gesteigerten Selbstgefühls, der vermehrten Macht, dagegen die traurigen allemal der Ausdruck des entgegen=

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Eth. IV. Prop. I.

#### Die Lehre von ber menschlichen Freiheit.

geststen Juftandes. Nun ift das Grundstreben der menschlichen Natur die Begierde, ihre Realität zu erhalten und zu vermehren: darum muß fie die freudigen Affecte eben so nothwendig bejahen als die traurigen verneinen. Nur wenn man den Willen von der Natur unterscheidet und sich ein Vermögen der Freiheit außer der wirklichen Natur einbildet, so kann man meinen, es gebe eine Lage, worin die traurigen Affecte den freudigen vorgezogen werden oder unter den traurigen der eine für bessen vorgezogen werden oder unter den traurigen der eine für bessen sich als der andere. Die menschliche Natur entscheidet und urtheilt anders als der Moralist, der vielleicht die Furcht mehr empsiehlt als die Hoffnung, die Verzweislung unter Umständen angemessen hält als die Juversicht, und die Reue lieber sieht als den Ruhm und das siegereiche Selbstgefühl.

Der Natur ift allemal bas Gefühl des gesteigerten Daseins lieber und darum beffer als das Gefühl des gedrückten; ihr ift unter allen Umfländen die Freude lieber als der Schmerz, und fie achtet das Mitleid nicht höher als den Reid, weil beide Affecte fie auf gleiche Weise qualen und peinigen, denn bie Natur will in ihrem Sein beharren, fie will nicht leiden, sondern handeln. So lange nun der Mensch unter dem Zwange der Dinge lebt, die auf ihn einwirken, ift sein Dasein von dem Widerstreit freudiger und trauriger Empfindungen bewegt, so lange lebt er im ftürmischen Wechsel ber Leidenschaften, welche ihn machtlos wie einen Spielball treiben. Diefe Leidenschaften, die unter der außeren Gin= wirkung ber Dinge nothwendig in uns entstehen, find Begierden nach Objecten, welche uns anziehen oder abstoßen, je nachdem sie uns freudig ober schmerzlich erregen; sie find auf Dinge gerichtet, die ich haben ober nicht haben, besiten ober loswerden will. Diese Dinge find einzelne und zufällige Erscheinungen. Beil fie einzelne find, ichließen fie einander aus; weil fie zufällige find, muffen fie vergehen. Mas wir haben wollen, gilt uns als ein Gut; was wir los fein wollen, als ein Uebel.

Lauter beschränkte und vergängliche Güter bilden den In= halt unserer freudigen Affecte. Müffen darum diese Affecte nicht eben so beschränkt und vergänglich sein? Die beschränkte Freude hört auf, wo ihr Gegenstand aufhört; und dieser Gegenstand, weil er ein einzelnes, ausschließendes, anderen entgegengesetes Ding ist, kann an= gegriffen und zerstört werden. Jede beschränkte Freude hat ihre Ge= sahren und Feinde. Werden. Jede beschränkte Freude hat ihre Ge= fahren und Feinde. Werde ich diese Gesahren nicht fürchten, diese Feinde nicht haffen, vor dem Untergange, der meiner Freude broht,

.

nicht zittern? Und find Furcht, haß, Angst nicht traurige Empfin= bungen? Sind diese traurigen Affecte nicht eben so nothwendig als bie freudigen? Sind fie nicht beren unvermeidliche Mitgift? Benn ich die Armuth bemitleide, so fühle ich das Ungluck des dürftigen Lebens, das jo vieles entbehrt, deffen Befit ich für ein Gut halte: ich wäre ungludlich, wenn ich arm wäre. heißt das nicht mit anderen Worten: ich ware glucklich, wenn ich reich ware; ich möchte es fein, ba ich es nicht bin; ich halte ben für gludlicher, ber es ift; ich be= neide den Reichen? So trägt das Mitleid mit der Armuth auf feiner Rehrseite den Neid gegen den Reichthum. Und so hat in der leiden= schaftlich bewegten Menschennachr jebe Freude ihren Schmerz, jede Neigung ihre Abneigung, jede Liebe ihren haß, jeder positive Affect feinen negativen Gegenvol. Daher muß ber Wille, weil er nichts Anderes ift als die Bejahung der Natur, das Streben nach Selbsterhaltung, die Begierde nach Macht, den freudigen Affecten zuftimmen und sie zu erhalten ftreben: er muß in der Freude beharren und den Schmerz für immer los sein, er muß jene verewigen, biesen vernichten wollen. Die Freude ohne Schmerz ift die reine Freude, der positive Affect ohne ben negativen, der gegensatlofe und darum höchste Affect. Und wie aus der Freude, wenn die Borftellung ihrer Urfache barin gegenwärtig ift, nothwendig die Liebe folgt, fo muß aus der ewigen Freude, welche von der Idee ihrer Ursache erleuchtet wird, die emige Liebe hervorgehen.

### 4. Die ewige Freude als die Erkenntniß ber Dinge.

Borin besteht die beharrliche Freude oder wie kann der freudige Affect verewigt werden? Diese Frage enthält den Kern der ganzen Sittenlehre Spinozas, den Kern seines ganzen Systems. Es kommt darauf an, den Uebergang von der vergänglichen zur ewigen Freude zu sinden, den Justand beharrlich zu machen, in welchem die Freude jede Gemeinschaft mit den traurigen Affecten aufgiebt. So lange ich die Freude aus dem Besitz einzelner Dinge schöpfe, muß sie, wie dieser, beschränkt und vergänglich und barum nothwendig mit der Trauer ver= bunden sein. Diese Erscheinung, die mich glücklich machte, vergeht und mit ihr meine Freude; dieser Mensch, den ich liebte, stirbt; dieses Gut, auf dessen Besitz ich stolz war, entschwindet, und an die Stelle ber Freude tritt die Trauer.

Mithin ift bie Freude unvollkommen und unstet, so lange ihr Gegenstand die einzelnen Dinge, und ihr Subject das einzelne finnliche Individuum ist, welches die Dinge auf sich bezieht und sie begehrt nach eingebildeten Werthen. Dagegen wird die mensch= liche Freude vollkommen und ewig sein, wenn sie nicht mehr mit den Dingen wechselt, sondern in deren wandellosem Zusammenhange ruht; wenn sie nicht mehr mit hastiger Hand diese einzelne Gut ergreist, sondern das ewige Wesen selbst erstredt; wenn der Mensch nicht mehr mit ängstlicher Habiger dieses oder jenes an sich reißt, sondern das Göttliche selbst mit freudiger Hingebung in sein Gemuth aufnimmt. Bergänglich ist meine Freude, wenn ich Einiges mein nenne; sie ist ewig, wenn ich das All in mein Eigenthum, omnia in mea verwandle und von diesem «omnia mea» in jedem Augenblick sagen

Freude überhaupt ift die empfundene Uebereinstimmung meines Wefens mit einem anderen. Momentan und vorübergehend ift biefe Freude, wenn ich mit einem einzelnen, verganglichen Dinge übereinstimme; fie ift ewig, wenn ich mich im Einklang fühle mit bem emigen Wesen jelbst, welches ftets in berfelben Klarheit meinem Geiste einleuchtet. Die vergängliche Freude ist ein glucklicher Augenblick, den ich auf der Scholle erlebe; die ewige Freude ift bie zeitlofe Gegenwart ber flaren Erkenntniß: biefen Zuftand nennt Spinoza Seligkeit, denn in ihr ift die Freude verewigt. Diefes Ziel war bie Aufgabe, welche Spinoza ichon in feinen erften Schriften als bie einzige erkannt hatte, die das menschliche Leben wahrhaft erfüllen und befriedigen könne. Er hat in feiner Ethik gelöft, was er sich in dem Tractat über die Verbefferung des Verstandes zum Ziele gesett. "Ich muß forschen", sagte er bort, "ob es ein wahrhaftes und erreichbares But giebt, von dem das Gemuth ganz mit Ausschließung alles Anderen ergriffen werben tann, ob fich etwas finden laßt, beffen Besitz mir ben Genuß einer dauernden und höchsten Freude auf emig gewährt". "Die Liebe zu einem ewigen und endlichen Wefen erfullt das Gemuth mit reiner Freude, welche jede Art der Trauer von sich ausschließt." "Das höchfte Gut ift die Erkenntniß der Einheit unseres Geistes mit dem Universum." 1

Die ewige Freude ift nur möglich im Besitze des Ganzen, das stets sich selbst gleich bleibt; dieser Besitz ist nur möglich durch die

<sup>1</sup> Bgl. oben Buch II. Cap. X. 6. 283-284.

tlare und beutliche Erkenntniß: barum kann diese allein den Affect ber Freude verewigen. In dem Zustand dieser Erkenntniß bewegt mich nicht mehr das einzelne Ding, welches zusällig mein Dasein afficirt, sondern der Zusammenhang aller Dinge, die Weltordnung selbst ergreift mich als die ewige Nothwendigkeit, welche ich nur einzusehen brauche, um damit übereinzustimmen. Jene unklaren Ideen, welche die Dinge um mich her vereinzeln und mein Leben der Zerstreuung und dem Kampfe seldstsüchtiger Begierden unterwerfen, verwandeln sich in die klaren Ideen, welche die Dinge in 'ihrer ewigen Einheit begreisen, das Gemüth sammeln und erhellen, die Widersprüche der Affecte auflösen in den großen und dauernden Einklang meines Geistes mit dem Weltall.

Wenn sich das Labyrinth meiner Begriffe auftlärt, so klärt sich auch das Labyrinth meiner Leidenschaften auf, denn die Affecte, welche den Schwerpunkt des menschlichen Ledens in die einzelnen Güter legen, waren nichts als unklare Gedanken. Das klare Denken enthüllt mir die ewige Ordnung der Dinge, und in diesem Anblick verschwindet das einzelne Ich mit seinen wandelbaren Affecten und seinen eingebildeten Gütern wie ein Wölkchen am Saume des fernen Horizontes, wie ein verworrener Traum vor dem erwachenden Auge. Das menschliche Gemüth unter der Einwirkung der Dinge, in welchem Wechsel der Leidenschaften, in dem Glauben an die Scheingüter der Welt, lebt "in der Angst des Irdischen". Die Erkenntniß ist die Be= freiung von dieser Angst.

Wenn aber in der Erkenntniß die ewige Freude besteht, so ist darin zugleich die Idee ihrer Ursache gegenwärtig. Denn ich erkenne die Dinge klar, wenn meine Ideen wirkliche Modi des göttlichen Denkens sind, wenn meine Erkenntniß wirklich einen Theil des un= endlichen Verstandes ausmacht, dessen unmittelbare Ursache das göttliche Denken ist, wenn ich also Gott als die Ursache meiner Erkenntniß begreise. Nun ist Freude, verbunden mit der Idee ihrer Ursache, nothwendig Liebe. Darum ist die klare Erkenntniß nothwendig die Liebe zu Gott, der amor Dei intellectualis: unter allen Freuden die einzig ewige, unter allen Affecten der mächtigste und höchste.<sup>1</sup>

In dem amor Dei intellectualis vollendet und befreit sich die Menschennatur, weil sie wissend und wollend einstimmt in den Gang

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Tract. brev. II. cap. XXII. Bgl. oben Buch II. Cap. VIII. S. 231.

ber Dinge und nicht mehr selbstsfüchtig in die Ordnung ber Natur eingreift, indem sie die Dinge begierig sesthält und das eigene Dasein daran sessen. Die Liebe Sottes ist die reine, von jeder Selbstslucht freie Hingebung, also keine imaginäre Leidenschaft, die ihr Object sesthalten und an sich reißen möchte; sie weiß, daß ihr Gegenstand kein einzelnes Wesen ist, das nach Menschenart den Affect mit dem Affecte erwiedert; sie fordert daher keine Gegenliebe, denn sie weiß, daß der Gott, welchen sie liebt, nicht wiederlieben kann; sie bildet sich nicht ein, ihren Gegenstand zu bereichern und zu erfreuen, indem sie ihn liebt; sie will ihn bloß bejahen und verzichtet darauf, im gewöhnlichen Sinne des Worts wiedergeliebt oder begünstigt zu werben.

Die gewöhnliche Liebe zu Gott ift, wie die gewöhnliche Liebe zu ben Menschen, nichts als eine eigennützige Gunstbewerbung, ein Wechseltausch der Affecte und Neigungen, der zwischen schwankenden Gemüthern stattfindet und von Furcht und Hoffnung bewegt wird. Darum ist die wahre Liebe zu Gott nur möglich durch die wahre Erkenntniß. "Diejenigen find tugend= haft", schreidt Spinoza in einem seiner Briefe, "welche eine klare Idee Gottes haben; dagegen gottlos die, welche keine Idee von Gott, son= bern nur die Ideen irdischer Dinge haben, wodurch ihr Handeln und Denken bestimmt wird."<sup>1</sup>

Die Liebe, welche gleich ift der Erkenntniß, ift die ungetrübte und barum uneigennützige Stimmung bes bentenden Geiftes, welcher, in die Betrachtung des Ewigen vertieft, sein zeitliches Dasein vergißt und feiner eigenen Emigkeit gemiß wird. Das Berg wird ruhig nach bem Sturm ber Leidenschaften, ber Bille frei von allen verwirrenden Begierden, und bas Gemuth findet fich in bem Buftande einer voll= tommen reinen, betrachtenden Singebung. Diefe Liebe ift bie Sonn= tagsstille des Beistes. Sier weht "bie Friedensluft" des Spinozismus, in welcher fich unfere besten Geifter erquidt haben, wo Goethe ausruhte von den Stürmen des Lebens und die Rraft jener Entfagung ge= wann, die seine Lebensweisheit wurde, einer Entsagung im Ganzen und ein für allemal, um alle partiellen Refignationen los zu werden; wo Schleiermacher, als die Vorstellungen ber kindlichen Zeit dem zweifelnden Auge verschwanden, das Befen ber Religion und Fröm= migkeit wieder entdedte. 3ch wüßte bieje vollkommen reine und con= templative Gemüthsstimmung, welche Spinoza die Liebe Gottes genannt

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Epist. XXXVI.

Fifder, Gefd. b. Philof. II. 4. Muft. 9. W.

hat, nicht beffer auszubrücken, als mit den Worten des Goetheschen Fauft, der aus dem Getümmel der Welt heimgekehrt ist in die be= schauliche Ruhe seines Studizzimmers: "Entschlafen sind nun wilde Triebe mit ihrem ungestümen Thun, es reget sich die Menschenliebe, die Liebe Gottes regt sich nun!"

Ich bin einverstanden mit der Weltordnung, indem ich sie er= tenne, so muß ich auch damit einverstanden sein, daß ihre Nothwen= digkeit unwandelbar sestifteht, daß in mir selbst alles vergänglich ist, was zur Natur des einzelnen Dinges gehört, und nichts ewig als die Erkenntniß der Dinge. "Ich erkenne", sagt Spinoza, "daß alles durch die Macht Gottes nach einer unveränderlichen Nothwendigkeit geschieht, und diese Einsicht gewährt mir die größte Befriedigung und die größte Gemüthsruhe." Ewig ist nur das Ganze, ewig ist im Ganzen die Ordnung der Dinge, welche begriffen ist in der Ordnung der Ibeen: diese Erkenntniß ist ewig, sown sie ist eine nothwendige Folge Gottes. Darum ist mein Geist ewig, soweit er dieser Erkenntniß gleichsommt, dagegen in allem Anderen vergänglich. Meine klaren Ibeen sind Modi des göttlichen Denkens, meine klare Erkenntniß ist das göttliche Denken in mir. Darum durste Spinoza sagen: meine Liebe zu Gott ist die Liebe Gottes au sich selbst.

Die Begierbe unserer Selbsterhaltung ist der erste Affect und ber Grund aller anderen. Daraus folgt nothwendig die Begierde, uns zu verewigen. Ewig sind wir nur in der Erkenntniß, in der Liebe zu Gott, welche ein Theil ist der unendlichen Liebe Gottes zu sich selbst: ein Accord in der Harmonie des Ganzen. So ist der höchste Affect eine nothwendige Folge der Begierde, die das Wesen unserer Natur ausmacht. Gott als die ewige und innere Ursache aller Dinge bildet den Inhalt der Lehre Spinozas. Das Schstem vollendet sich in der Erkenntniß, womit wir Gott lieben, in der Liebe, womit wir Gott erkennen. «Substantia sive Deus sive natura»: so lautet der erste Gedanke Spinozas. «Amor Dei intellectualis sive cognitio aeternae essentiae»: so lautet der letzte.

546

## Dreizehntes Capitel.

## Charakteristik und Kritik der Lehre Spinozas.

# I. Die Grundzüge des Syftems.

1. Rationalismus und Pantheismus.

Seitdem Jacobi gesagt hat, man müsse bie Ethik so erklären, baß keine Zeile darin dunkel bleibe, ift das Ziel bestimmt, welches die Erforschung und Darstellung der Lehre unseres Philosophen zu er= ftreben hat. Nachdem wir das System in dem Zusammenhange und ber Alarheit, womit es im Geiste Spinozas gegenwärtig war, wieder= zugeben gesucht haben, entsteht die Ausgabe, dasselbe zu prüfen. Diese Prüsung hat zwei Bedingungen zu erfüllen; sie muß die Wesens= eigenthümlichkeit des Systems bestimmen und dann seine Folgerichtig= keit untersuchen: das Erste geschieht durch die Charakteristik, das Zweite durch die Kritik. Unter der Wesenseigenthümlichkeit verstehen wir die specifische Art, wodurch sich eine Erscheinung von allen übrigen unter= scheidet. Versuchen wir demgemäß die Grundzüge der Lehre Spinozas darzuthun und den Begriff derselben nach Gattung und specifischer Differenz so zu befiniren, daß ihre Wesenseigenthümlichkeit vollkommen einleuchtet.

Die Aufgabe ber klaren und beutlichen Erkenntniß ber Dinge theilt Spinoza mit Descartes und ber Grundrichtung aller rationalen Philosophie. Das klare Denken kann nicht bei einzelnen Dingen stehen bleiben, benn diese erklären sich nur aus ihrem Zusammenhange mit allen übrigen. Werden aber die Erscheinungen einmal verknüpft, so giebt es keine Grenze, wo man haltmachen, kein Object, mit dem man den Gang der Forschung abbrechen und dersselben eine willkürliche Schranke sehen könnte: so lange sich noch jenseits der Grenze etwas sindet, dessen von man anerkennen muß, ist auch das natürliche Problem der Erkenntniß nicht gelöst, so lange dauert das Streben der Philosophie. Wollte man hier zu denken aufhören, so würde jenes Etwas auf die bisherige Erkenntniß einen Schatten werfen und beren Klarheit trüben; unsere Erkenntniß gliche dann einer Summe, unter deren Gliedern sich eine undekannte Größe befindet. Wer kennt den Werth dieser Summe?

Jenes anerkannte und unbegriffene Etwas macht die Erkennt= niß überhaupt unklar und verdunkelt die Philosophie nicht bloß an einem Buntt ihrer Oberfläche, sondern im Grunde ihres Ber= mögens, benn es giebt keine Erkenntniß, wenn etwas in ber That Unbegreifliches ober Irrationales exiftirt. "Das Licht erleuchtet zualeich fich und die Finfterniß", fagt Spinoza. Aber wenn bie Finfterniß finster bleibt, so verbunkelt fie bas Licht. Das flare Denken will ben Zusammenhang ber Dinge begreifen. Dieser Zusammenhang ift ent= weder vollständig und einmuthig, ober es giebt in Wahrheit gar keinen Busammenhang; biefe einmüthige Ordnung wird entweder vollftändig erkannt, ober es giebt in Wahrheit gar keine Erkenntniß; denn eine unvollständige Erkenntniß, bie nicht vervollständigt werden kann, ift fo aut als feine. Bleibt etwas Unerfanntes und Unerfennbares gurud, fo verbürgt nichts bie Gültigkeit der erreichten Erkenntnik; find wir aber unferer Erkenntniß und ihrer Geltung nicht gewiß, fo wird fie rettungslos eine Beute bes Zweifels.

Die Philosophie sorbert baher die Einsicht in den Zusammenhang aller Dinge. Diese Einsicht ist nur möglich durch das klare Denken, burch den reinen Verstand: darum ist sie rational; sie darf weder von außen beschränkt noch durch unklare Vorstellungen und bloße Ein= bildungen von innen getrückt werden: darum ist sie vollständig. Nur in einem vollständigen System des reinen Verstandes, nur als ab= soluter Nationalismus kann die Philosophie die Aufgabe lösen, die sie als solche sich sehren Susses ist vollkommener Rationalismus und will es seine: dies ist ihr Grundzug und all= gemeiner Charakter. Dieser Grundzug war in ihm so ausgeprägt und besestigt, daß er in der Vorrede zu seiner Darstellung der Principien= lehre Descartes' ausdrücklich erklären ließ: er sein mit jenem großen Denker in der Lehre von der Unerkennbarkeit gewisser Dinge keines= wegs einverstanden. Biel Unerkanntes, nichts Unerkennbares!<sup>1</sup>

Philosophie und Rationalismus im Sinne einer durchgängigen Bernunfterkenntniß bedeuten daffelbe. Die rationale Erkenntniß fordert die Erkennbarkeit aller Dinge, den vollständigen und einmützigen Ju= sammenhang alles Erkennbaren, die Alarheit und Deutlichkeit aller wahren Erkenntniß. Sie dulbet nichts Unerkennbares in der Ratur der Dinge, nichts Unklares in den Begriffen der Dinge, keine Lücke in dem

<sup>1</sup> Bgl. Buch II. Cap. XI. S. 292, 305, 307 Anmertg. 1, 4.



#### · Charakteristit und Aritit ber Lehre Spinozas.

Jusammenhang dieser Begriffe. Wenn sie diese ihre Aufgabe wirklich löst, so hat sie den einen Zusammenhang erkannt, welcher alles in sich saßt, das Eine, worin alles begriffen ist: das All=Einc, außer welchem nichts ist, das daher gleichgesetzt werden muß dem vollkommenen oder göttlichen Wesen. In dieser Erkenntniß wird die ewige Ordnung aller Dinge in ihrem letzten Grunde als Gott und Gott in seiner voll= kommenen Machtentfaltung als ewige Ordnung begriffen: diese Gleichung ist es, die man mit dem Wort "Pantheismus" bezeichnet.

Sobald man zwischen Gott und Welt keine unübersteigliche Aluft ein= räumt, sondern einen Busammenhang und zwar einen erfennbaren fordert, ift die vantheiftische Vorstellungsweise die nothwendige Folge, und je beutlicher jener Zusammenhang erkannt wird, um fo ausbruckvoller wird der pantheistische Charatter diefer Erkenntniß. Um daher diefe Begriffe richtig zu würdigen und nicht, wie es gewöhnlich geschieht, in bie größte Berwirrung zu bringen, fo beachte man wohl, daß der Pantheismus seiner Grundrichtung nach nichts Anderes ift, als das Begentheil des Dualismus. Je weniger dualiftisch die philosophischen Syfteme find, um fo pantheistischer muffen fie fein. 200 aber der Dualismus beginnt, da ist die rationale Erkenntniß zu Ende. Ne rationaler daher die philosophischen Systeme sind, um so weniger sind sie Der Pantheismus fällt mit dem Rationalismus der Auf= dualistisch. gabe nach zusammen, und wenn Spinoza die Aufgabe der rationalen Erkenntniß in feiner Beife vollkommen gelöft hat, fo liegt barin ber Grund, warum sein System nothwendig pantheistischer Natur ift.

Er ift ein vollkommener Pantheift, weil er die Vernunfterkenntniß bis zu Ende geführt und nirgends einen Schatten darin geduldet hat. Gier berichtigen wir einen in der Charakteristik der Lehre Spinozas ge= läufigen Irrthum. Der Pantheismus gilt gewöhnlich für die besondere Eigenthümlichkeit dieses Systems; dadurch wird die Sache nach zwei Seiten verwirrt: man giebt von dem Spinozismus eine zu weite und von dem Pantheismus eine zu enge Erklärung; man identificirt den Pantheismus mit der Lehre Spinozas und überträgt unter bieser schiefen Boraussezung, welche Gattung und spezifische Beschaffen= heit verwechselt, alle Eigenthümlichkeiten des Spinozismus auf den Pantheismus. Im Geheimen hat man sich den zweiten nach dem Bor= bilde des ersten zurecht gemacht; dann wird öffentlich der Pantheismus, mit diesen Merkmalen versehen, als Modell hingestellt und die Lehre Spinozas als dessen ٤

ber Pantheismus sein, welcher die Freiheit, den Unterschied des Guten und Bösen, das Selbstbewußtsein, die moralischen Zwecke, die Zwecke über= haupt verneint und diesen seinen reinen und solgerichtigen Ausdruck in der Lehre Spinozas findet.

Aber ber Pantheismus sagt nur, daß Gott gleich sei einer ewigen Ordnung. Worin diese ewige Ordnung besteht, ist zunächst eine offene Frage: diese Ordnung kann als natürliche oder moralische als mechanische oder zweckmäßige, als materielle oder geistige, als Natur oder Schöpfung begriffen werden. Der Pantheismus reicht nicht weiter als jene erste Gleichung, und man sieht leicht, daß es von den näheren Bestimmungen, wie die ewige Ordnung begriffen wird, erst abhängt, ob die Freiheit, die Zwecke u. s. s. verneint werden oder nicht. Wenn wir wissen, daß Spinoza die Substanz als das eine und einzige Wesch begriffen hat, außer welchem nichts ist, so genügt der erste Sat seiner Lehre: «Substantia sive Deus», um dieselbe als Pan= theismus zu bestimmen.

## 2. Naturalismus.

Nun begreift Spinoza jene ewige Ordnung oder den Zusammenhang der Dinge als eine nothwendige Folge aus dem Wesen Gottes, als ein Product, welches der Wille weder erzeugen noch verändern tann, als eine Welt, deren erzeugender Grund Verstand und Willen, also die geistigen Vermögen, vollkommen von sich ausschließt; das heißt, er begreist jene ewige Ordnung der Dinge nicht als Schöpfung, sondern lediglich als Natur: dies ist die zweite nähere Bestimmung. Der erste Satz seines Systems lautet: «Substantia sive Deus», der zweite: «Deus sive natura». «Substantia sive Deus» erklärt Spinoza als Pantheist: «Deus sive natura» erklärt er als Naturalist.

Naturalismus nämlich ift jede Philosophie, welche die Natur nicht aus dem Geiste, sondern den Geist aus der Natur erklärt und ableitet: jede, deren Princip nicht der Grund der Erkenntniß, sondern der Grund der Dinge ist, nicht die Vernunst, sondern die Substanz, von der alles Andere abhängt. Diese Substanz, vermöge deren alle Dinge find, ist Macht. Was kann die erkennbare Macht anders sein als Natur? Nehme man das Wesen der Dinge als vollkommen unabhängig von unserer Erkenntniß und zugleich als vollkommen erkennbar, so leuchtet ein, daß diese Wesen nur durch den Begriff der Natur erklärt werden kann. Es ist vollkommen unabhängig von uns, wir sind vollkommen abhängig von ihm: b. h. es ift unsere Macht. Es ift uns zugleich voll= kommen erkennbar: b. h. es ift unser Object. Dieses Wesen, das zu= gleich unsere Macht und unser Object bildet, ist allein die Natur. Die Natur war der verborgene Sinn des cartesianischen Gottes, sie ist der offen erklärte des spinozistischen.<sup>1</sup>

Die Lehre Spinozas ift das Syftem ber reinen Ratur. In biefer Lehre ift alles Natur: Gott ift die unendliche, wirkende Natur, die Welt als ewige Folge Gottes ift die bewirkte Natur; bie Attribute find bie ewigen und unendlichen Naturkräfte, die einzelnen Dinge find vergängliche Naturerscheinungen, die Geifter find benkende Naturen, die Körper ausgedehnte. Bas ift in biefem Syftem, das nicht Natur wäre? Die vernünftige Ordnung ift bie naturnothwendige. Bas mit ber Nothwendigfeit und Macht ber Natur fireitet, das streitet mit der Bernunft. 2Bas in dem natur= gesetzlichen Zusammenhang der Dinge unmöglich ift, das ift überhaupt unmöglich, bas eriftirt nicht in Wahrheit, sondern nur eingebildeter Weise, bas ift nicht in der Natur der Dinge, sondern in den ver= worrenen Ideen unferer Imagination. Daher verneint Spinoza das (allgemeine und unbeftimmte) Selbstbewußtsein, die Berfönlichkeit, die Freiheit. Er verneint fie nicht als Pantheist, sondern als Naturalist.

#### 3. Dogmatismus.

Aber ber Naturalismus erschöpft noch nicht die Eigenthümlichkeit ber Lehre Spinozas. Gott gilt als ewige Ordnung, diese als Natur und die letztere als unabhängig von den Bedingungen der menschlichen Erkenntniß, welche selbst erst aus der Natur der Dinge hervorgeht. Aber die klare Erkenntniß kann nur aus der klaren Erkenntniß folgen. Wären die Dinge nicht von Ewigkeit her klar und deutlich begriffen, wäre die Ordnung der Ideen nicht eben so nothwendig und ewig als die Ordnung der Dinge, so wäre in dem menschlichen Geist eine Erkenntniß der Dinge nicht möglich. Die vollständige und wahre Er= kenntniß der Dinge ist die Ordnung und der Zusammenhang der Ideen; diese Ordnung ist eine nothwendige und ewige Folge des gött= lichen Denkens, also Naturordnung. Spinoza begreift die Erkenntniß der Dinge (als nothwendige und ewige Folge ihres Wesens) in sich begreist. Mit anderen Worten: er sett die Erkenntniß voraus, als in

<sup>1</sup> Bgl. Bb. I. Buch II. Cap. XII. S. 427-430.

ber Natur der Dinge begründet und vollendet. Diese Boraussetzung macht den dogmatischen Charakter seiner Lehre.

Die Erkenntniß ber Dinge ist bemnach keine Aufgabe, welche die Natur erst zu lösen, kein Ziel, das sie zu erreichen hätte; die Natur braucht sie nicht zu bezwecken, weil sie diesellbe von Ewigkeit her bewirkt. Wäre die Erkenntniß der Dinge eine zu lösenbe Aufgabe, so könnte diese Aufgabe innerhalb der Natur bloß durch den menschlichen Geist gelöst werden, so müßte die Natur, indem sie die Erkenntniß bezweckt, auch den menschlichen Geist, also überhaupt das menschliche Dasein bezwecken, so müßten mit dem menschlichen Dasein auch die übrigen Dinge von der Natur bezweckt werden: so müßte Gott oder bie Natur nach Zwecken handeln.

Nun ift die Natur die vollkommene, unwandelbare, von Ewigkeit her begriffene Ordnung der Dinge. Sie kann nicht vollkommener sein als sie ist; sie kann daher auch nicht vollkommener werden: es giebt demnach nichts, das sie bezwecken oder das durch sie bezweckt werden könnte. Außer ihr find keine Zwecke möglich, denn außer ihr ist nichts; in ihr sind keine Zwecke möglich, denn sie braucht nichts zu werden oder zu erstreben, was sie nicht schon in vollkommener Weise ist: sie ist von Ewigkeit her alles in allem. Jeder erst zu erreichende Zweck wäre ein Zeugniß wider die Bollkommenheit Gottes, und jeder Zweck ist ein erst zu erreichendes Biel, eine erst zu lösende Aufgabe. Darum sind in der Ordnung der Natur, wie sie Spinoza begreist, die Zwecke in jedem Sinne unmög= lich, sowohl die äußeren als inneren, sowohl die bewußtlosen als die bewußten. Die Natur handelt daher nicht nach Zwecken, sondern bloß nach Gründen oder wirkenden Ursachen.

Aristoteles wie Spinoza begreifen die Ordnung der Dinge als Natur; für beide find die Dinge nothwendige und naturgemäße Bildungen, aber das wirkende Princip ist bei Aristoteles der Zweck, bei Spinoza dagegen die bloße Caujalität. Dort ist die Energie der Natur die typische Kraft, welche das Formlose gestaltet, das Todte belebt, das Lebendige beseelt, den menschlichen Körper begeistet und sich auf diese Weise fortentwickelt bis zum klaren Denken, die zur wirklichen Erkenntniß; hier ist die Energie der Natur die wirkende Kraft, welche nie zum Denken und Erkennen kommen würde, wenn sie nicht von Ewigkeit her alle Dinge, die sie nothwendig erzeugt, zugleich gedacht und erkannt hätte. Nach Aristoteles sind alle Dinge natürliche Entelechien, nach Spinoza dagegen natürliche Effecte.

Spinozas Lehre ift das Syftem der reinen Caufalität. In diefer Lehre ift alles Natur, und die Natur ift hier in allen ihren Bestimmungen durchgängig caufal im Sinn der wirkenden Urfache: Bott ift wirkende Ursache. die Attribute find die wirkenden Urkräfte. bie Dinge find Wirkungen, ihre Gesammtheit ift eine nothwendige und emige Birtung, ihre einzelnen Erscheinungen find zufällige und vergängliche Wirfungen; ber Inbegriff aller Vermögen ift bie wirfende Natur, die Natur als Ursache; der Inbegriff aller Dinge ist die be= wirkte Natur, die Natur als Wirkung. Der Grund, warum Spinoza bie Freiheit verneinte, lag nicht darin, daß er Gott gleichsette ber ewigen Beltorbnung, fondern barin, daß er bie Beltordnung gleich= feste der Natur. Auch Fichte hat Gott als Weltordnung begriffen und die Freiheit nicht ausgeschloffen. Der Grund, warum Spinoza bie 3wede verneint, liegt nicht barin, baß er Gott gleichsett ber Welt= ordnung, auch nicht barin, daß er die Weltordnung gleichsett ber Natur, sondern barin, daß er die Natur gleichsekt der wirkenden Cau= falität. Auch Aristoteles hat die Ordnung der Dinge als Ratur be= griffen und bie 3mede nicht ausgeschloffen. 3m Gegentheil.

Erst hier entscheidet und vollendet sich der Charakter des Spinozismus, erft in dem Begriffe der reinen Causalität wird Spinoza er felbft, erft in diesem Begriffe bildet sich jenes ftarre System, welches einzig in feiner Art unter ben übrigen bafteht in feiner vollen und ausschließenden Eigenthumlichkeit. Nur einmal in ber Welt ift bas Syftem der reinen Caufalität mit folcher Alarheit gefaßt, mit folcher geometrischen Festigkeit ausgeführt worden. Denn die classifice Philo= fophie bes Alterthums und die chriftliche Theologie bes Mittelalters hatten in ihren Syftemen den Menschen vor Augen; jene dachte den Menschen als 3med der Natur, diese dachte bie Erlösung des Menschen als Zweck der göttlichen Vorsehung. Bacon und Descartes, bie Begründer der neueren Philosophie, haben die Causalität gefordert, ohne bie Geltung ber 3mede vollkommen und in jedem Sinne ju verneinen. Leibnig, ber auf Spinoza folgt, führt ben 3medbegriff gur Erklärung der Dinge von neuem in die Bhilosophie ein und berechtigt ihn neben ber Caufalität nicht nur in gleicher, fondern in höherer Bedeutung. Rant erhebt den Zwedbegriff durch den Primat der prattischen Vernunft zur höchsten Geltung. Go ift unter allen Philosophen Spinoza der einzige, welcher ben 3medbegriff volltommen verwirft, ohne beshalb bie Ursprünglichkeit bes Denkens und ber Erkenntniß zu ver= neinen: er ift der einzige Philosoph und vielleicht der einzige Mensch gewesen, der das Gegentheil dieses Begriffs, die bloße Causalität, zur alleinigen Richtschnur seiner Erkenntniß, seiner Welt= und Lebensan= schauung genommen und sektgehalten hat.

# II. Die Einmürfe miber bas Syftem.

## 1. Wiber Spinozas Ertenntnißfystem.

Die Lehre Spinozas ist das durchgängig rationale System der Natur, sofern bieselbe nur als mirkenbe Caufalität begriffen wird: biefer Satz enthält die Summe der Charakteristik, die eigentliche De= finition des Spinozismus. Von hier aus laffen fich leicht die Gin= würfe und Wiberreben erkennen, welche bas Spftem erfährt und um jo ftarker hervorruft, als es in feiner eigenen Verfaffung imposant und mächtig erscheint. Es will die Aufgabe der rationalen Erkenntniß ber Dinge ohne Reft gelöft haben und ift fich biefer Leiftung bewußt. Wer bie Möglichkeit ober Bollständigkeit einer folchen wahren Er= fenntniß bestreitet, ist barum nothwendig ein Gegner Spinozas. Die Möglichkeit der wahren Erkenntniß überhaupt bestreiten die Skeptiker, bie Möglichkeit einer absoluten, nicht bloß die Erscheinungen, sondern auch das Befen ber Dinge burchdringenden Erkenntniß bestreitet Rant. Pierre Bayle war aus steptischen, Rant aus kritischen Gründen ein Begner Spinozas; beide waren teine gründlichen Renner feiner Lehre; am fremdeften verhielt sich Rant.

Nun ift bei Spinoza bie vollständige Erkenntniß der Dinge ihrer Art nach durchgängig rational, fie ift nur möglich durch das klare und deut= liche Denken. Jeder, der die wirkliche Erkenntniß der Wahrheit behauptet, aber deren Möglichkeit durch den Verschand bestreitet, ist ein Gegner Spi= nozas. Dieser Gegner sind viele und verschiedene: die Sensualisten, die Gesühlsphilosophen, die Mystiker. Ich nenne als mystischen Gegner Georg Hamann, der sich zu Spinoza vollkommen antipathisch verhält und nach dem eigenen charakteristischen Ausbruck "vor dem Knochengerippe des geometrischen Sittenlehrers" mit instinctivem Widerwillen zurücktritt.<sup>1</sup>

Als Lypus der Gefühlsphilosophie in ihrem ausgemachten Gegen= satz zum Spinozismus darf Friedrich Heinrich Jacobi, als Lypus des Sensualismus, welcher sich dem in Spinoza verkörperten

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> J. G. Hamanns Briefwechfel mit Jacobi (Jacobis Gef. Werke. Bb. IV Abth. 111. S. 48).

Rationalismus widersetzt, Ludwig Feuerbach gelten, der letztere in seinen späteren Schriften, worin er als Zufunstsphilosoph auftritt. Beide, Jacobi und Feuerbach, kennen das System. Jacobi namentlich hat das große Berdienst, durch seine Briese über die Lehre Spinozas das besser Berständniß derselben geweckt zu haben; auch Feuerbach hat durch seine Darstellung des Spinozismus gezeigt, daß er in diesem Systeme gelebt hat. Beide verhalten sich zu ber Lehre Spinozas als Gegner, beide bekämpsen in ihr den Charakter des reinen Rationalismus, sie bekämpsen ihn aus gleichen Gründen in entgegengesetzten Richtungen: aus religiösem Interesse der eine, aus sensuchstischem der andere. Es ist lehrreich und interessant, diesen Gegensatz beider in Rückficht sowohl auf Spinoza als auf sie selbst etwas näher zu beleuchten.

Beil bas Syftem Spinozas durchgängig rational und bemon= ftrativ ift, weil es fich zu allem nur begreifend verhält, barum ift es nothwendig atheistisch und fatalistisch: so urtheilte damals Jacobi. Weil das Syftem Spinozas durchgängig rational ift und sich zu , allem nur begreifend verhält, darum ift es nothwendig theologisch: fo urtheilte neuerdings Feuerbach. Alle menschliche Speculation ift atheistisch, fagt ber Eine; alle menschliche Speculation ift theologisch, fagt ber Andere: jenem gilt das menschliche Denken als ein geborner Atheift, diesem als ein geborner Theologe. Nach Jacobi ift alles Denken und Begreifen ein fortwährendes Ableiten und Bedingen, alles Gedachte und Begriffene daber ein Bedingtes und Abgeleitetes; das Denken kann vermöge feiner Ratur bas Unbedingte und Ursprüngliche nie faffen, fondern folgerichtigerweise nur verneinen: die rationale Er= fenntniß des Unbedingten und Ursprünglichen ist baar unmöglich. Gott ift unbedingt, die Freiheit ift ursprünglich: es giebt keine rationale Erkenntniß Gottes und der Freiheit, daher tann die rationale Er= tenntniß, wenn sie folgerichtig fein will, Gott und bie Freiheit nur verneinen.

Die Verneinung Gottes als unbedingter Persönlichkeit ist athe= iftisch, die der Freiheit ist fatalistisch: darum muß die rationale Er= kenntniß, wenn sie folgerichtig versährt, nothwendig atheistisch und fatalistisch ausfallen. Alle Philosophie, sofern sie rational ist, kann keine andere Richtung nehmen; Spinoza war ein vollkommen ratio= naler und folgerichtiger Denker; deshalb mußte seine Lehre sein, wie sie ist: atheistisch und fatalistisch. Wer diese Consequenzen nicht will, der muß die Lehre Spinozas und mit ihr alle rationale und bemon= ftrative Philosophie verwerfen, benn diese hat im Spinozismus das Höchste geleistet, deffen sie fähig ist. So verbindet sich hier mit der größten Anerkennung Spinozas zugleich die gänzliche Berwerfung seines Systems, nicht etwa in einer seiner Folgerungen, sondern ganz und von Grund aus.

Alles Denken und Begreifen ift nach Feuerbach ein fortwäh= rendes Berallgemeinern und barum ein Berneinen des Individuellen, Sinnlichen, Natürlichen. Bott denken und begreifen heißt ihn ver= neinen, erklärt Jacobi. Die Natur benten ober begreifen beißt fie in ein allgemeines, unfinnliches, überfinnliches Wefen verwandeln und bamit verneinen, erklärt Feuerbach. Das Brincip bes Spinozismus ist ber Begriff Gottes, ber Begriff ift bie Berneinung Gottes, barum ist dieses System durchweg atheistisch: so schließt Jacobi. Das Princip bes Spinozismus ift der Begriff der Natur, das ift die Natur als allgemeines, gebachtes, überfinnliches Wefen, bie Verneinung ber Natur; barum ift biefes Syftem burchmeg theologisch: jo faließt Feuerbach. Beil Spinoza Gott nur benkt, barum muß er bas Besen Gottes burch bie Natur erklären; das beißt Gott verneinen. So Jacobi. Beil Spinoza die Natur nur benkt, darum muß er das Besen der Natur durch Gott erklären: das heißt die Natur verneinen. So Feuerbach.

Für Jacobi liegt ber Schwerpunkt ber Lehre Spinozas in ber Formel «Deus sive natura»: das ift die begriffene, naturalisirte, verneinte Gottheit oder Atheismus. Für Feuerbach liegt ber Schwerpunkt ber Lehre Spinozas in der Formel «Natura sive Deus»: das ist die begriffene, verallgemeinerte, in ein übersinnliches Wesen verwandelte, verneinte Natur oder Theologie. Gier sehen wir deutlich, wie in beiden dieselbe Ansicht von der Philosophie Spinozas dieselbe Anerkennung und dieselbe Verwerfung in entgegengeseten Urtheilen begründet. Denn genau in derselben Rücksicht erklärt der Eine dieses System für Atheismus, der andere für Theologie.<sup>1</sup>

Was Feuerbach der Lehre Spinozas und aller "abstracten Philosophie" überhaupt entgegensett, ist die sinnliche Empfindung: diese soll die Richtschnur aller Erkenntniß, die Philosophie der Zukunst sein,



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Fr. H. Jacobi: Ueber die Lehre des Spinoza in Briefen an M. Mendelsfohn (1785). S. 170—172. Ludw. Feuerbach: Grundfäße d. Philof. d. Jutunft (1843). Gef. W. Bd. II. S. 285—287. Bd. IV. S. 380—392. Ueber Jacobi vgl. Bd. VI diefes Werkes (2. Aufl.) Buch I. Cap. X. S. 218—220.

wie ber Rationalismus die der Bergangenheit war. Nichts ift natürlicher als der Trieb nach finnlicher Anschauung; dazu bedarf es keiner besonderen Philosophie. Die Befriedigung deffelben wird durch den Rationalismus nicht gehindert und durch den Sensualismus nicht ge= währt. Niemand fordert, daß um des Durstes willen die Poesse nur Trinklieder dichten solle. Wenn die Seele nach den Eindrücken der Welt dürstet, so such ein der finnlichen Anschauung ihre vollste und einzige Befriedigung. Aber es wäre thöricht und zweckwidrig, deshalb von der Philosophie zu verlangen, daß sie nichts anderes zu thum habe als diesem Durste zu schmeicheln und in Zufunst als purer Sensualismus die Livrée der Sinne zu tragen. So wenig die Trintlieder unseren Durst stütlen, so wenig befriedigt die Philosophie, und wenn sie noch so fensualisfiech ist, unser Anschauungsbedürfniß.

## 2. Wider Spinozas Weltipftem.

Dem Systeme unseres Philosophen, monistisch, naturalistisch, mechanistisch, wie es verfaßt ift, widerftreitet die pantheiftische 2Bell= anfict, welche ben Naturalismus verneint, bie beistische Weltansicht, welche den Naturalismus bejaht, aber die Ungültigkeit der 3wecke ver= neint, die teleologische Weltanficht, die im Brincip der Dinge die zweckthatige Rraft wirkfam fein laßt und auf bieje Erkenntniß bie Lehre von Gott und ber Natur ber Dinge gründen möchte. Jene erste Antithese, die aus der kritischen Philosophie hervorgeht und die wir an ihrem Ort ausführlich darftellen werden, erscheint in J. G. Fichte: Gott gilt als die ewige Ordnung der Dinge, diese aber nicht als Natur, sondern als Freiheit, sie besteht im Willen und seinem End= zweck. Alles hangt davon ab, ob die persönliche Freiheit (das 3ch) verneint ober bejaht wird; der pantheistische Naturalismus verneint von Grund aus, mas der vantheistische Moralismus von Grund aus be= jaht. Daher konnte Fichte fagen : "Es giebt nur zwei völlig confequente Spfteme: das fritische und bas spinozistische".1

Die beiftisch gefinnte Aufklärung bes vorigen Jahrhunderts wollte keine andere Offenbarung Gottes zulassen als die natürliche Ordnung ber Dinge, in dieser aber auch den vollen Ausdruck göttlicher Weis= heit und Güte anerkannt wissen. Daher stand ihr nichts höher als die Betrachtung der natürlichen Zweckmäßigkeit der Dinge, der

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Bgl. Bb. VI. diefes Werts, Buch III. Cap. III. S. 429-430.

absichtsvollen Bilbungen ber Natur und ihrer Nühlichkeit für ben Menschen. Rein Wunder, daß dieser Aufklärung Spinoza nicht ein= leuchten wollte, daß fie erschrak, als Jacobi die Lehre deffelben in ihrem wahren Licht darstellte; daß namentlich Mosses Mendelssohn in der Behauptung, Spinoza habe die Zwecke verneint, lieber eine Berlästerung des Philosophen sehen, als diesem eine solche "Narrheit" zutrauen mochte. Er hätte sich nie in einen öffentlichen Streit über Leissus und Spinozas Lehre einlassen sollten, da ihm die letztere so fremd und unbekannt war, daß er die Ethik kaum ge= sehen, viel weniger je gelesen haben konnte. Stellte er doch die verwunderliche Frage: welche Schriften Jacobi für die Urfunden der Lehre Spinozas ansehe, ob die von L. Meher herausgegebenen ober andere?

Spinoza verneint die Zwecke überhaupt, die natürlichen ebensowohl als bie moralischen, und läßt in der gesammten Weltordnung kein anderes Vermögen und keinen anderen Zusammenhang gelten als bie bloße Causalität. Sier erhebt sich gegen feine Lehre bie auf ben 3wedbegriff oder die Teleologie gegründete Weltanficht. 3m Intereffe biefer Weltansicht hat neuerdings Trendelenburg ju zeigen versucht, daß die eigenthümliche und bedeutsame Stellung, welche unter den philosophischen Spftemen die Lehre Spinozas der Teleologie gegenüber einnimmt, unhaltbar fei. Man darf die Bejahung ober Berneinung ber Zwedbegriffe gemiffermaßen zur Grundfrage der Philosophie. zur Richtschnur unserer Beurtheilung ihrer Syfteme machen und von hier aus die Standpunkte bestimmen, welche in den Systemen der Bhilo= sophie herrschen und geherrscht haben. Es giebt Systeme, die alles burch 3mede erklären : es giebt andere, jenen entgegengesekte, welche die 3wecke verneinen und alles bloß burch wirkende Urfachen ober mechanische Causalität erklären wollen: Trendelenburg nennt die Systeme ber ersten Art teleologisch, die der zweiten mechanisch oder materialistisch; Beispiele ber teleologischen Weltanficht feien bas plato= nische, aristotelische, ftoische System; ein Beispiel ber entgegengesetten mechanischen ober materialiftischen Weltansicht die atomistische Philo= sophie Demokrits.

Nicht alle Systeme fallen unter biesen Gegensatz. Es giebt solche, die beides zugleich, und solche, die keines von beiden sind. Nehmen wir Systeme der ersten Art, so können dieselben entweder beide Principien trennen und in dieser Trennung bejahen, indem

#### Charakteristit und Rritit ber Lehre Spinozas.

fie jedes ein besonderes, ihm eigenthümliches Gebiet beherrschen lassen, oder sie vereinigen beide, indem sie die wirkenden Ursachen als dienendes Princip den Zweckursachen unterordnen. Wenn sie beide Begriffe getrennt gelten lassen, so werden die Systeme dualistisch aussallen und in dem einen ihrer Theile teleologisch, in dem anderen mechanistisch versahren: das Beispiel eines solchen dualistischen Systems ist die cartesianische Philosophie. Die Lehre Spinozas ist ein System der zweiten Art, sie ist weder teleologisch noch mechanisch (materialistisch): eben darin besteht nach Trendelenburg der eigenthümliche Charakter dieses Systems.

Wenn ber Gebanke ben Grund bestimmt und erleuchtet, aus welchem bie Dinge hervorgehen, fo ift die Erklärungsart der letteren teleo= logisch, bas Denken ift wirkfam in allen Dingen, also auch in ber Bildung ber Körper. Wenn aber das Princip, woraus die Dinge hervorgehen, dem Gebanken völlig fremd ift, fo muffen die Dinge aus einem blinden Grunde und burch eine blinde Nothwendiakeit, d. h. materialistisch und mechanisch erklärt werden; bann ift die Materie und ihre Kraft in allen Dingen wirkfam, also auch in ber Bilbung bes Bedankens, in ber Erzeugung bes Geistes. Wenn aber bas Denken in ber Bildung ber Körper und die Materie oder Ausdehnung in ber Bildung bes Gedankens gar nichts vermag, so ift die teleologische Erklärungsmeise eben so unmöglich wie bie materialistische (mechanische). Dies ift der Fall, wenn Denken und Ausbehnung vollkommen getrennt find und jedes von dem anderen vollkommen unabhängig. nun be= greift Spinoza Denken und Ausdehnung als die beiden in der Sub= ftang vereinigten, aber in ihrer Wirksamkeit von einander völlig ge= trennten und unabhängigen Attribute, beren jedes ursprünglicher Natur ift: daher ift sein System weber teleologisch noch materialistisch.

In diess Verhältniß der beiden Attribute setzt darum Trendelenburg den "Grundgedanken Spinozas" und sucht nachzuweisen, wie der Philo= soph in der Entwicklung seiner Lehre diesem Grundgedanken untreu wird. Denn er kann die inadäquate Idee aus dem bloßen, von der Materie unabhängigen Denken ebensowenig erklären, wie aus der völlig gedankenlosen Materie, also läßt er sie unerklärt; und wenn er die abäquaten Ideen als den "bessern Theil des Geistes" bezeichnet, so fällt er unwillkürlich in die teleologische Vorstellungsweise, welche er im Principe verneint. Daher besteht "der Erfolg" diess ganzen Systems zulest darin, daß sein Grundgedanke scheitert.

Laffen wir den Erfolg und halten wir uns an den "Grund= gebanken" Spinozas, welchen Trendelenburg nicht richtig bestimmt hat. Das Berhältniß der Attribute hat nicht biefe fundamentale Bedeutung und kommt auch erft im zweiten Buche der Ethik zur ausbrudlichen Entscheidung. Das Verhältniß ber Attribute ist ichon deshalb nicht ber Grundgedanke Spinozas, weil das Attribut nicht der Grundbegriff ift. Der Grundbegriff ift Gott ober bie Substanz. Auch ber Gegensatz von Teleologie und Materialismus (Mechanismus), worauf Trendelen= burgs Untersuchung fußt, ift teineswegs zutreffend. Teleologie und Materialismus find so wenig entgegengesetst, als Materialismus und Mechanismus ibentisch sind. Man kann die Materie als alleinigen Grund ber Dinge bejahen, ohne die 3wede zu verneinen; man tann ihr typische ober zweäthätige Kräfte inwohnen und also bie Materie felbft zweckthätig mirken laffen. Es giebt, um ben kantijchen Ausbruck zu brauchen, einen Standpunkt des Sylozoismus, der beides zugleich ift : materialistisch und teleologisch. Ebensowenig ift Materialismus und Mechanismus identisch. Warum foll nur die Materie es allein fein, welche mechanisch wirkt? Sie tann zwedthätig wirken und bas Denken auch mechanisch. Wenn Trendelenburg bie bloße Causalität (im Gegensatz zur zweäthätigen) ber mechanischen gleichsett, wogegen wir nichts einwenden, fo muß in ber Lehre Spinozas bas Denten als ein Bermögen erscheinen, welches nur mechanisch wirkt, nur die Rraft einer causa efficiens hat und ausmacht. Daher läßt sich nicht fagen, daß Spinozas Lehre weder teleologisch noch mechanisch sei, ba dieses System nur die mirkenden Urfachen kennt und keine andere Birkfamkeit bejaht, als die mechanische.

Sehen wir zu, wie Trendelenburg dazu kam, die wirkende oder mechanische Causalität der materiellen oder gedankenlosen gleichzusetzen. Er betrachtet als den höchsten aller Gegensätze die blinde Araft und den bewußten Gedanken: diesen Gegensätz zu begreisen und richtig zu versöhnen, sei das Grundproblem aller Philosophie. Eingeführt wird der Gegensatz in der Fassung: "blinde Araft und bewußter Gedanke", dann gilt ohne die nähere Bestimmung dasselbe Verhältniß zwischen "Araft und Gedanke" schlechthin. Blinde Araft und bewußter Gez danke sind einander allerdings entgegengesetzt, nicht weil die eine Seite Araft und die andere Gedanke, sondern weil jene blind und diese bewußt ist. Araft und Gedanke schlechthin bilden keinen Gegensatz. Ift das Denken nicht auch Araft? Ift es namentlich bei Spinoza

## Charakteristit und Rritit ber Lehre Spinozas.

etwas anderes als Araft, als unendliche, wirksame, nach dem Gesetz der bloßen Causalität wirksame Arast? Nennt Spinoza das Denken nicht selbst «infinita cogitandi potentia»? Ist nicht der Begriff des Attributs bei Spinoza vollkommen gleichbedeutend mit dem Begriffe der Arast?

Wenn man Kraft und Gebanke als Gegenfätze behandelt, so macht man bie ftille Voraussezung, daß die Rraft identisch fei mit ber blinden, gebankenlofen Kraft, mit dem Gegentheile bes Denkens, mit ber Materie ober Ausdehnung, daß es nur materielle Kräfte gebe, und das Syftem der wirkenden Ursachen vollkommen eines fei mit dem Materialismus. Auf biefer Annahme beruht Trendelenburgs Grund= anschauung des Spinozismus; fie hängt von der Voraussekung ab. daß Rraft, blinde Kraft und Materie ober Ausdehnung einen und benselben Begriff bilden. Nicht fo verhält fich bie Sache in der Lehre Spinozas. Sier find Denken und Ausbehnung identisch im Begriffe bes Attributs oder ber Rraft; jenes ift die denkende, diefe die materielle (blinde) Rraft; bie Rraft bes Denkens erzeugt bie Erkenntniß, bie ber Materie erzeugt die Bewegung, aber keine von beiden handelt nach Ameden, fondern jebe nach bemfelben Gefetz und berfelben Ordnung wirkender Caufalität. Denken und Ausbehnung find bei Spinoza voll= tommen eines in ber Ausschließung ber 3mede, in ber Erfüllung ber Caufalität : barum erzeugen beibe unabhängig von einander biefelbe Ordnung ber Dinge: daber jene Identität des «ordo idearum» und «ordo rerum».

Etwas ganz Anderes also ist Trendelenburgs Grundanschauung von der Lehre Spinozas, etwas ganz Anderes diese Lehre selbst. Teleologie und Materialismus find nicht entgegengeset; Materialis= mus und Mechanismus sind nicht identisch, so wenig als blinde Arast und Arast überhaupt. Teleologie und wirkende Causalität sind Gegensäze. Wenn man aus dem Gesichtspunkte dieses Gegensazes den Spinozismus betrachtet, so darf man in keinem Falle sagen: er sei weder das eine noch das andere, weder teleologisch noch mechanisch im Sinne der wirkenden Ursachen; sondern er ist die vollkommene Bejahung der mechanischen Causalität und die vollkommene Vernein= ung der Teleologie; er steht in diesem Widerstreit durchaus auf der einen Seite und durchaus gegen die andere. Es giebt überhaupt kein System, das ein solches Weder — Noch, wie nach Trendelenburg der Fischer, Gesch. d. Philos. 11. 4. Aust. N. N. Spinozismus sein soll, sein könnte: ein Ding, welches weder Fisch noch Fleisch ift.<sup>1</sup>

III. Die inneren Biberspruche bes Syftems.

1. Gott und die Liebe Gottes.

Wie verhält es sich nun mit dem wirklichen Grundgedanken und bessen folgerichtiger Entwicklung in der Lehre Spinozas? Bergleichen wir zur einfachen Auflösung dieser Frage den Grundbegriff des Systems mit dem letzten Gedanken, in welchem die Rette der Folgerungen schließt und das System sich vollendet.

Das Princip bes ganzen Systems ist die Substanz oder Gott als die erste, einzige, innere, freie Ursache aller Dinge. Der höchste Folgebegriff, in welchem das Ganze sich abschließt, ist die unendliche, in= tellectuelle Liebe Gottes zu sich selbst. Dieser Begriff erschien bei der

1 A. Trendelenburg: Ueber Spinozas Grundgebanten und beffen Erfolg. (Atad. ber Wiffenfo, 1849.). Siftorifche Beiträge zur Philosophie. 28d. II. (1855).

In ben Sift, Beitr, 29b. III. (1867) S. 362-376 hat Tr. feine Anficht von ber Lehre Spindas wiederholt, aber ich kann nicht finden, daß er durch neue Gründe meine obige ihm widerftreitende Auffaffung entfraftet habe. Den Ginwürfen, welche an ber bezeichneten Stelle gegen mich gerichtet find, habe ich im Intereffe ber wiffenschaftlichen, zur Beurtheilung Spinozas lehrreichen und wichtigen Frage bie nachfolgenben Bemerkungen entgegenzuseben: 1. Der Dualismus zwischen Denten und Ausdehnung ift nicht ber Grundgebante Spinozas, sonbern ber Descartes'. 2. Denten und Ausdehnung find bei Spinoza nicht die einzigen Attribute, sondern unter zahllosen die beiden erkennbaren. Schon deshalb kann ihr Berhältniß nicht bas Fundament des gesammten Systems sein. 3. Aus dem Gegenfate zwischen Denten und Ausbehnung folgt bie Verneinung ber 3wede nicht überhaupt, sondern nur rücksichtlich der Materie; die Teleologie wird in Folge jenes Gegensates nur von der Körperlehre, nicht von der Geisteslehre ausgeschloffen. Go verhielt fich bie Sache bei Descartes. Auch in Spinozas furgem Tractat gilt, wie Tr. felbft bemerkt, ber Dualismus der Attribute ohne die Berneinung der Zwede. 4. Tr. Abhandlung "über Spinozas Grundgedanken und beffen Erfolg" gründet fich darauf, daß nach der Lehre Spinozas das Denken nichts in der Ausdehnung, diese nichts im Denken bewirken tonne. Also muffen auch ihm Denten und Ausbehnung in ber Behre Spinozas für wirkfame Rrafte gelten, und wenn bie bift. Beitr. bieje meine Unficht bestreiten, tommen fie mit Tr. früherer Abhandlung felbst in Conflict. Die neue Erklärung, nach welcher bie Attribute nicht Kräfte, sondern Definitionen Gottes sein sollen, habe ich in bem betr. Abicinitt biejes Beris beurtheilt (G. 376 und 385). 5. 3ch wiederhole: Teleologie und Materialismus find nicht als solche entgegengeset; dies beweift der Hylozoismus. Materialismus und Mechanismus ober bas Syftem ber wirkenden Ursachen find nicht als folche identisch: dies deweift der Spinozismus.

ersten, in die Darstellung des Systems versentten Betrachtung als ber Ausbruck einer in fich vollendeten harmonie, gleichsam als ber Schluß= accord ber gangen Lehre. Wenn wir bie Sache aber genauer ermägen, fo find bie beiden Begriffe teineswegs in einem folchen volltommenen Einklange. Das Wefen Gottes mußte fo begriffen werden, daß zur Natur beffelben weber Verftand noch Bille gehören konnten. Benn aber Gott ben Intellect von fich ausschließt, so kann er auch kein intellectuelles Verhältniß ju fich felbft einnehmen. In Gott giebt es keine Affecte, also auch keine Freude. Wie kann Spinoza fagen, baß fich Bott feiner eigenen Bolltommenheit erfreue?1 Liebe ift eine Urt der Freude. Wenn Gott fich nicht freuen tann, fo tann er auch nicht lieben, und es barf nicht von einer Liebe Gottes geredet werden. Gott ift das vollkommen unendliche, unbeschränkte, also unversönliche und felbftlofe Befen. Wenn Gott tein Selbft ift, jo giebt es in ihm auch teine Beziehung zu fich felbft, fo tann er auch nicht eine Liebe au fich felbft haben. Daber widerspricht die unendliche, intellectuelle Liebe Gottes ju fich felbst bem Befen Gottes, weil fie 1. intellectuell, 2. Liebe, 3. reflexiv (Beziehung auf das eigene Selbft) ift. Der lette Folgebegriff ber Lehre Spinozas widerstreitet burchgängig bem ersten Grundbegriff berfelben.

## 2. Gott und Menfc.

Die Liebe Gottes zu sich selbst ist in Wahrheit nichts Anderes als unsere Liebe zu Gott, als jener amor Dei intelloctualis, dem die Erkenntniß beiwohnt, daß Gott nicht wiederlieben kann. Diese unsere Liebe zu Gott ist der affectvolle Ausdruck unserer klaren Er= kenntniß Gottes, und diese Erkenntniß ist der Grund unserer Frei= heit. Das System beginnt mit der göttlichen Causalität und endet mit der menschlichen Freiheit. Gott ist die einzige oder alleinige Ursache aller Dinge. Wenn ich von dem, was in oder außer mir geschieht, die alleinige Ursache bin, so bin ich thätig und frei; in jedem andern Falle bin ich leidend und unstrei. Es giebt keine andere Freiheit als die unbedingte Causalität; es giebt keine andere unbebingte Causalität als die göttliche. Gott ist demnach das einzige freie Wesen. Dem widerspricht die Behauptung der menschlichen Freiheit. Die göttliche Causalität und die menschlichen Frei-

<sup>1</sup> Eth. V. Prop. XXXV. Dem. Dei natura gaudet infinita perfectione.

86\*

fich, wie eine Bejahung und beren contradictorische Verneinung. So widerstreitet in dem Systeme Spinozas dem Grundsatz der höchste und letzte der Folgesätze.

Der Grund unserer Freiheit ist unsere Erkenntniß Gottes, in welcher sich die klare Erkenntniß der Dinge vollendet. Zuerst ist Gott das wirkende Wesen der Dinge, zuletzt ist er das erkannte Wesen der Dinge. Als das wirkende Wesen ist er die Ursache aller Dinge; als das erkannte ist er ein Gegenstand des menschlichen Geistes, also das Object eines einzelnen Dinges. Offenbar ist eine auffallende Differenz zwischen dem Dasein der wirkenden und dem Dasein der erkannten Substanz: jene existirt im unendlichen Universum oder in der Ordnung aller Wesen, diese existirt im menschlichen Geiste oder in dem Verstande eines einzelnen Wesens. Als Object des menschlichen Geistes ist die Substanz gegenwärtig in einer endlichen Er= scheinung, eingesast in die Vorstellung eines beterminirten Wesens, also ist sie nicht mehr, was sie im Ansange war: ens absolute indeterminatum.

Aus bem Wefen Gottes tann die Erkenntniß Gottes nicht folgen, benn die Erkenntniß ift nur möglich burch ben Intellect, und ber Intellect ift in dem Besen Gottes nicht möglich. Daber ift die Bebingung, aus welcher allein die Erkenntniß folgt, von der Natur Bottes ausgeschloffen. Die Erkenntniß Gottes folgt aus dem menfch= lichen Geifte, aber ber menschliche Geift ift ein Modus Gottes, ein endlicher, zufälliger Mobus, er ift ein Ding unter Dingen, eine Bir= fung unter Wirkungen, ein Glied im Caufalnezus ber Natur. Bie ift es möglich, daß ein solches Glied sich von der Rette, in welche es verflochten ift, unterscheidet? In dem Augenblick, wo es fich bavon loslöft, ift es nicht mehr ein Glied ber Causalfette. Wenn es fich aber vermöge feiner Natur nicht bavon unterscheiden tann, so tann es fich den Causalzusammenhang auch nicht objectiv machen und weder ibn felbit noch beffen ewige Urfache ertennen. Der menschliche Geift, ber als einzelnes Wesen in bas Gebiet ber mittelbaren Wirtungen ge= hört, ift nicht im Stande, Gott zu erkennen: ihn, der die erfte Ursache aller Dinge ausmacht. 3ch hebe bie Macht ber Dinge auf, wenn ich fie in mein Object verwandle. Gine Macht, bie mich volltommen bedingt, von der ich ganz und gar abhänge, von der ich nie unabhängig fein kann: eine solche Macht kann auch nie mein Object werden, mein erkennbares Object. Alfo ift es unmöglich, bag ber menschliche Geift

jemals Gott erkennt. Diese Erkenntniß widerspricht sowohl der Natur Gottes als auch der Natur des menschlichen Geistes.

Bas aber ber menschliche Geift nicht vermag, bas vermag eben= fowenig ober noch weniger ein anderer endlicher Modus. Jedes ein= zelne Ding gehört in die Rette der mittelbaren Wirkungen, deren letzte Ursache Gott ift. Reine diefer mittelbaren Wirkungen tann fich von der Rette, in welche fie eingeschloffen ift, losreißen; teine tann sich bie absolute Ursache, von der sie abhängt, objectiv machen: in keinem einzelnen Dinge ift baber bie Ibee Gottes möglich. 28as aber über= haupt kein Modus vermag, das kann auch nicht durch den Inbegriff aller Mobi zu Stande kommen, das ift auch in dem unendlichen Berftande als dem Inbegriff aller Ideen nicht möglich. Nach Spinoza verhält fich der unendliche Berftand zum endlichen, wie bas Ganze zum Theil, die Erkenntniß des unendlichen Berftandes zur menschlichen, wie bie Bedingung zum Bedingten. Da bie Bedingung ift, fo ift auch das Bedingte (bie Erkenntniß im menschlichen Geist): so schließt Spinoza. Da bas Bedingte nicht ift, so ift auch die Bedingung nicht (die Erfenntniß im unendlichen Verstande): so lautet der contradictorische Gegenschluß. Also kann die Erkenntniß Gottes weder burch Gott noch burch ben unendlichen Berftand noch burch ben endlichen (menschlichen Beift) ftattfinden: fie ift demnach in der Ordnung der Dinge, wie sie Spinoza begreift, überhaupt unmöglich. Da nun eine wahre Er= kenntniß der Dinge bloß durch die Erkenntniß Gottes möglich ift, so müffen wir mit biefer auch jene verneinen und erklären, daß alle abäquate Erkenntniß unmöglich erscheint, fo lange bie Bebingungen gelten, welche bie Lehre Spinozas feststellt. 1

<sup>1</sup> Aus völligem Mißverftande hat Ed. Loewenthahl diefe meine fritische Nachweisung, daß aus den Principien und der Lehre Spinogas die Unerkennbarkeit der Dinge durch den menschlichen Geist folgt, als mein persönliches Bekenntniß bes Stepticismus genommen und zu widerlegen gesucht. Aus völligem Mißverstande hat ebenderselbe die Unfähigkeit des Menschen Gliedes, wie Spinoga ihn anfieht) zur Weltbetrachtung und Welterkenntniß für persönliche Unfähigkeit, für Mangel an Begabung gehalten, von welchen Mängeln er sich selbst ganz frei fühle. Bgl. System und Seschichte bes Naturalismus oder die Wahrheit über die Entstehung der Weltkörper und ihrer Lebewesen. Bon Eduard Loewenthal, Dr. phil. Sechste vollständig umgeard. Auss. Auss. Calvary. (E. 75 figd.) Das Schriftigen dietet auf 112 Seiten sowohl das System als auch die Geschichte des Naturalismus und die endgültige Auflösung der Welträchsele, 'benn die Geschichte aus and die endgültige Auflösung der Welträchsele, 'benn die Geschichte aus Auturalismus und die endgültige Auflösung der Welträchsele, 'benn die Geschichte aus Auturalismus und die endgültige Auflösung der Welträchsele, 'benn die Mitschang «als Ding! an sich wir ber absolut freie Stoff = Aether = Geist."

#### 3. Geift und Rörper.

Der menschliche Geift ift nach Spinoza bie 3dee bes Körpers, er ift die Ibee ober ber Berftand eines einzelnen wirklichen Dinges. Dasselbe gilt von jedem andern Modus. Warum ift nicht jedes andere einzelne Ding auch die Erkenntniß feines Rörpers und feiner felbft in bemselben Maße als ber menschliche Geift? Beil biefer feinem Ber= mögen nach um so viel vollkommener ift, als die andern Geister ober bie Ideen ber andern Dinge. Er ift die Idee des menschlichen Rörpers, welcher um so viel vollkommener ift als die andern Körper. Der menschliche Geift unterscheidet den Körper, beffen 3dee er ift, von allen andern; er erkennt diesen Körper als den seinigen und dadurch zugleich sich selbst. Er stellt diesen Körper als den seinigen vor, in= dem er ihn empfindet; aber der Geift ist seiner Natur nach bloß denkend, das Denken ift seiner Natur nach vollkommen unabhängig von der Ausdehnung, der Geift also unabhängig vom Körper und von sich aus mit dem letzteren in keiner unmittelbaren Gemeinschaft. Ulfo tann es auch ber Geift nicht fein, welcher ben Körper empfindet; wenn baher Empfindungen flattfinden, fo können fie nur im Rörper fein, und nur bie 3deen berselben find im Beift. Die Affectionen bes menschlichen Körpers find Empfindungen: eben barin unterscheidet fich der menschliche Körper von den andern, eben dieser Unterschied er= flart bie größere Bollkommenheit bes menschlichen Körpers und bamit zugleich die bes menschlichen Beiftes.

Aber hier gerathen wir mit Spinoza in unauflösliche Schwierig= keiten. Die Körper sind nur ausgedehnt und darum nur bewegt; ber menschliche Körper unterscheidet sich durch den Reichthum seiner Zu= sammensetzung, durch den Complex seiner Bewegungen von andern Körpern, durch nichts weiter. Wenn also der menschliche Körper Empfindungen hat, so können diese nur Bewegungen sein: es müssen daher Bewegungen sein, die sich hier in Empfindungen verwandeln. Aber wie kann Bewegung jemals Empfindung werden? Dies hat Spinoza so wenig erklärt als ein Anderer, so wenig als es sich über= haupt erklären läßt. Wenn aber die Bewegungen als solche niemals Empfindungen werden können, wenn aus dem bloßen Mechanismus der Zusammensezung und Bewegung die Empfindung nie resultirt, so kann sie auch nicht im Körper zu Stande kommen, und da der Geist unter dem Gesichtspunkte Spinozas nur Ideen, aber nicht Em=

pfindungen haben kann, so sind die Empfindungen, da sie weder aus dem Körper noch aus dem Geiste hervorgehen können, überhaupt un= möglich.

Ift aber ber menschliche Körper vermöge feiner Bewegungen empfindungsfähig, fo muffen es bie anderen Rörper auch fein. Barum find fie es nicht? Die thierischen Rörper haben Empfindungen so gut wie ber menschliche. Barum find bie thierischen Seelen nicht in bemfelben Maße erkenntnißfähig als die menschlichen? Bei Spinoza find Empfindungen und finnliche Borftellungen förperliche Borgange, fie find Affectionen des menschlichen Rörpers. Das maren auch bie 3been biefer Affectionen, von benen Spinoza fo viel rebet, wenn fie nicht Ideen ber Empfindungen waren? Benn biefe Ideen felbft bie Em= pfindungen waren, jo könnten bie Affectionen nur Bewegungen fein; bann müßten bie Ibeen biefer Affectionen Ibeen gewiffer Bewegungen fein, was fie offenbar nicht find: ber menschliche Geift, indem er em= pfindet, mußte bann gemiffe Bewegungen vorstellen, mas offenbar ber Fall nicht ift. Also find die Ideen der körperlichen Affectionen nicht felbft Empfindungen, und die Empfindungen fallen bei Spinoza (nicht mit ben Ideen, sondern) mit ben förperlichen Affectionen zusammen.

Sier haben wir bas Dilemma beutlich vor uns, in welches fich bie Lehre unferes Philosophen verstridt : unfere Empfindungen find entweder bie 3been unferer körperlichen Affectionen ober fie find bieje Affectionen felbft, b. h. Bewegungen. 3been ber Affectionen tonnen fie nicht fein, benn bie Empfindungen wären bann 3been gemiffer Bewegungen (vorgestellte Bewegungen): dies streitet mit der Lehre Spinozas, mit der Erfahrung, mit ber Natur der Empfindung. Bewegungen können die Em= pfindungen nicht sein: dies ftreitet mit der Natur ber Empfindung, welche sich aus der bloken Bewegung nicht erklärt. Die Lehre Spinozas kann demnach bie Thatsache ber Empfindungen nicht erklären. Die Ideen der Empfindungen find aber die inadäquaten Ideen, überhaupt bie Quelle aller inabäquaten Erkenntniß, die Elemente der menschlichen Imagination. Ift bie Empfindung unerklärlich, fo gilt dasselbe auch von ben Ideen ber Empfindungen, so ift auch die inadäquate Er= tenntniß unerklärlich.

Unter bem Gesichtspunkt Spinozas ist baher weber die adäquate noch die inadäquate Erkenntniß, also die Erkenntniß in keinerlei Art zu begreisen; vielmehr muß sie in jeder unmöglich erscheinen. Diese Ordnung der Dinge widerstreitet dieser Erkenntniß der Dinge.

#### 4. Weltinftem und Ertenntnißinftem.

Die Möglichkeit ber klaren Erkenntniß widerstreitet dem Wefen Gottes eben fo fehr wie bem bes menschlichen Geiftes. Gott als die fchrankenloje Substanz ohne Verstand und Willen tann weder felbft erkennen noch von einem andern Besen erkannt werben: er kann nicht Erkenntnißobject sein. Der menschliche Geift als Modus ober als Blied im Causalnerus ber Dinge, als eine unter den abhängigen, mittelbaren, zufälligen Wirfungen, tann fich bas Wefen Gottes und ber Dinge nicht objectiv machen: er tann nicht Erkenntnißsubject fein. Aljo ftreitet die Möglichkeit der klaren Erkenntniß mit der natur fowohl der Substanz als auch des Modus. Spinoza begreift Gott als die eine und einzige Substanz und bie Dinge als beren Mobi. Dies heißt: er begreift die Weltordnung als Natur, beren alleiniges Ge= fet bie bloße Caufalität ift. In einer folchen Ordnung ber Dinge ift eine rationale Erkenntniß berselben nicht moalich.

Hier ift in der Lehre Spinozas der Widerstreit zwischen Rationalismus und Naturalismus, zwischen ihrem Erkenntnißschstem und ihrem Weltspstem. Die Grundzüge dieser Lehre erheben sich gegen einander. Wenn die Welt in der That so wäre, wie Spinoza sie erkannt haben will, so wäre vollkommen unbegreislich, wie in einer solchen Ordnung der Dinge eine solke Erkenntniß zu Stande kommt. Wenn der Spinozismus als Weltordnung möglich ist, so ist er als Philosophie oder als Erkenntniß dieser Weltordnung unmöglich. Ist der menschliche Geist in Wastreit bloß ein endlicher und zusätliger Modus, so kann er nie ein welterkennendes Wesen, nie ein Spinoza werden, so wenig als das Dreieck ein Mathematiker! In der Ordnung der Dinge, wie sie Spinoza als die wahrhaft wirkliche begreist, ist alles möglich, nur er selbst nicht, nur kein Wesen, dem diese Ordnung einleuchtet.

Die unklare Erkenntniß beruht auf ben unklaren ober inabä= quaten Ibeen, welche vorstellen, was wir empfinden. Es giebt keine unklare Erkenntniß, wenn es nicht Ibeen ber Empfindungen giebt; ber Geist kann nur dann Empfundenes vorstellen, wenn der Körper Em= pfindungen hat, d. h. wenn die Empfindungen gleich sind den körperlichen Affectionen oder gewissen Bewegungen des Körpers. Nun aber lassen als bloßen Bewegungen niemals die Empfindungen er= klären. So lange die Körper bloß bewegungsschig sind, find sie nicht empfindungsschig. Die Bewegung erzeugt den Eindruck; die Empfinbung ist die Perception des Eindrucks. Die Körper aber sind nur

## Charatteriftit und Rritit ber Lehre Spinozas.

bewegungsfähig, fo lange fie nichts anderes find, als Modi ber Ausbehnung, fo lange die Ausbehnung nichts anderes ift als das Gegen= theil des Denkens. Sind Denken und Ausdehnung entgegengesete Attribute, fo find die Körper bloß bewegungssähig und bewegt, fo ift kein Körper empfindungssähig, er mag noch so zusammengeset und in seinen Bewegungen noch so complicirt sein; dann sind die Affectionen des menschlichen Körpers keine Empfindungen, also die Ideen dieser Affectionen keine unklaren Ideen: dann ist die unklare Erkenntniß und mit ihr der Compley der inadäquaten Ideen unmöglich.

Die Möglichkeit der klaren Erkenntniß streitet mit der Natur ber Substanz und der Modi, mit der Natur Gottes und des mensch= lichen Geistes, wie fie Spinoza begreist; die Möglichkeit der unklaren Erkenntniß streitet mit dem Verhältniß der beiden Attribute, wie Spinoza dasselbe seststeut. Also streitet die Erkenntniß durchgängig mit den Principien des Systems: nämlich mit den Begriffen der Sub= stanz, des Modus und der Attribute.

## 5. Substanz und Modus.

Aber auch diese Grundbegriffe felbst find in Widerstreit mit einander. Gott foll die innere Urfache aller Dinge, omnium rerum causa immanens sein. Ift Gott in der That diese Ursache? Er ift Substanz, die Dinge find Modi. Die Substanz ift ihrem Besen nach unendlich, schrankenlos, unbedingt, nothwendig; die Modi find ihrem Wefen nach endlich, beschränkt, bedingt, zufällig: jene ift vollkommen indeterminirt, diese find vollkommen determinirt; die Substanz ift ursprünglich und frei, die Modi find abgeleitet und unfrei; jene ift ewige Urfache, bieje find vergängliche Birtungen. 2Bas tonnen bie Dinge noch mit bem Wefen Gottes gemein haben, wenn fie bemfelben in allen ihren Bestimmungen so ungleich und so entgegengeset find? Wo bleibt bie Immanenz des göttlichen Befens? Bare Gott als bie Substanz, als die ursprüngliche Macht und wirkende Natur, welche er ift, den Dingen wirklich immanent, so müßten diese selbft Substanzen, felbft ursprüngliche Befen, felbft wirkende Naturen fein. Aber fie find bas Gegentheil von alle bem, was fie fein müßten, wenn Gott in Wahrheit ihre innere Ursache ware. Zwischen Substanz und Modus ift eine Rluft, eine Ungleichheit, welche einen neuen Dualismus begründet, ber mit bem Brincip ber wirklichen Immanenz ftreitet. Die Substanz foll den Dingen immanent sein; in Wahrheit ift sie ihnen so wenig immanent, als der Ohnmacht die Macht.

## IV. Das neue Problem.

Die Widersprüche liegen am Tage, sie folgen sämmtlich aus der Natur und bem Charakter bes Syftems: aus diefer Bereinigung bes Rationalismus, ber alles Irrationale ausschließt, und bes Naturalismus, ber alles verneint, was dem Begriff der bloßen Caufalität widerftreitet. Mit bem Befen Gottes ftreitet die Liebe Gottes zu fich felbft, mit ber göttlichen Causalität ftreitet die menschliche Freiheit. Mit dem Begriff ber Substanz ftreitet beren Ertennbarteit burch ben menschlichen Beift; bie Erkenntniß ber Substang burch den menschlichen Beift widerftreitet ber Ratur bes letzteren, bem Begriffe bes Mobus. Mit bem Begriffe des Körpers ftreitet die Möglichkeit ber Empfindung, fie widerstreitet ebenso fehr bem Begriffe bes Geiftes: fie tann weber im Beift, als bem Begentheile bes Körpers, noch im Rörper, als bem Gegentheile des Geistes, stattfinden. Die Möglichkeit der Empfindung und damit auch die der inadäguaten Ideen ift unvereinbar mit dem Berhältniß zwischen Geift und Körper, wie baffelbe aus bem Berhältniß zwischen Denken und Ausbehnung nothwendig folgt: die inad= āquate Erkenntniß ift unmöglich, jo lange die Attribute einander ent= gegengeset find. Das Verhältniß zwischen Substanz und Mobus ftreitet mit der Immanenz der Substanz, die den regulativen Grundbegriff des ganzen Systems ausmacht. Dieses System der Erkenntniß ift mit biefem Syftem ber naturordnung nicht zu vereinigen: biefer Rationalismus nicht mit diesem Naturalismus.

### 1. Die Substantialität ber Dinge.

Die Möglichkeit ber Erkenntniß gilt, benn ihre Berneinung wäre bie Berneinung der Philosophie. Wenn ber menschliche Geift im Stande ist, die Dinge zu erkennen, so ist er kein bloßer Modus, so gilt dasselbe auch vom menschlichen Körper, also von ber gesammten menschlichen Natur. Wenn aber der Mensch aufhört Modus zu sein, so gilt dasselbe von allen Dingen überhaupt, benn sie sind von bem Menschen nur dem Grade, aber nicht dem Wessen nach verschieden. Damit löst sich der Zusammenhang auf, der die Dinge im natürlichen Causalnerus verknüpste; diese festgeschmiedete Kette springt entzwei, indem sich ein Glieb bavon absondert: die Glieder sämmtlich lösen sich

**570** 

## Charafteriftit und Rritit ber Lehre Spinozas.

los und bilden jedes ein besonderes Wesen für sich, nicht eine Kette einzelner Modi, sondern eine Fülle einzelner Substanzen, die nicht ein einziges Wesen ausmachen, sondern nur dessellen Wesens sind: eine Fülle gleichartiger, nur dem Grade nach verschiedener Substanzen.

#### 2. Die Einheit ber Rraft.

Die menschliche Erkenntniß schließt bie Möglichkeit bes Irrthums in sich; der Irrthum besteht in den inabäquaten oder unklaren Ideen, welche ohne Empfindung nicht möglich find. Die Möglichkeit der Empfindung gilt und muß mit der menschlichen Natur in Einklang gesetzt werden. So lange Körper und Geift, Ausdehnung und Denken einander ausschließen, ift bie Empfindung unmöglich; bas Berhältniß ber Attribute hort barum auf in feiner bisherigen Form zu gelten. Bei Descartes waren Denken und Ausdehnung bie Wefensbeschaffen= heiten entgegengesetzter Substanzen, bei Spinoza sind fie die entgegen= gesetten Rrafte berjelben einen Substanz, bei beiden find fie einander entgegengesetzt. Diefer Gegensatz verliert jett feine Geltung. Denten und Ausdehnung find eine und biefelbe Rraft in verschiedenen Stufen; Borftellung und Bewegung find verschiedene Erscheinungs= formen derfelben formgebenden, zwedthatigen ober vorftellenden Rraft, die das Attribut jedes Dinges, das Wesen jeder Substanz aus= Die Dinge muffen als Substanzen und diefe als eine zahl= maðt: lofe Fulle vorstellender Rrafte begriffen werden, welche ftufenmäßig fort= fcreiten von ber niedrigften bis zur höchften.

#### 3. Die Dtonabe.

Wir find genöthigt, die Substantialität der Dinge zu bejahen, sobald mit dem Princip der göttlichen Immanenz Ernst gemacht wird. Die Substanz eristirt nur dann wahrhaft in jedem Dinge, wenn jedes Ding Substanz ist. Aber die Dinge find beschränkt. Die Substanz hört also auf, schrankenlos zu sein, denn als solche ist sie Substanz nicht wirklich immanent. Aber von außen darf die Substanz nicht beschränkt oder bestimmt werden, denn sonst wäre sie Substanz nicht beschränkt ober bestimmt werden, denn sonst wäre sie nicht Substanz, sondern Modus. Also muß jeht die Substanz gedacht werden als durch sich selbst beschränkt, als ein selbstbeschränktes, selbsteigenthümliches Wesen, b. h. als Individualität. In dem Begriff der Individualität gleicht sich der Gegensah aus zwischen der Substanz und ber Natur des einzelnen Dinges: das Individuum ist Einzelsubstanz.

571

Jetzt erscheint das Wefen der Dinge als eine zahllose Fülle individueller Substangen, deren jede eine vorstellende Rraft ausmacht. Vermöge biefer Kraft bilbet jedes Individuum eine untheilbare Ein= beit. eine wirkliche Monas. In dem Begriff ber Monade liegt baber die nachste Löfung ber Probleme, welche aus ber Lehre Spinozas hervorgehen. Diefer felbst hat in dem höchsten Begriffe feines Systems bie Gleichung zwischen Substanz und Modus gefordert: er bat den Modus innerhalb seiner Schranke zur Unendlichkeit der Substanz er= weitert und in die Unendlichkeit der Substanz die Selbstbeschränfung aufgenommen. "Unsere Liebe zu Gott ift die Liebe Gottes zu sich Indem wir Gott lieben, liebt Gott fich felbft. Diefer Ausfelbft." fpruch erklärt die Einheit des göttlichen und menschlichen Wesens. Der freie, in die Betrachtung Gottes versentte Menschengeist ift gleich ber Substanz; das göttliche Wefen, welches fich felbst liebt, indem es von uns erkannt und geliebt wird, ift gleich dem Menschen. So hat Spinoza felbst Substanz und Mobus (Gott und Mensch) einander gleich gemacht und wider seinen eigenen Ausspruch wirklich den Kreis in ein Quabrat verwandelt. Die Substanz ist ein Selbst geworben, und der menschliche Geift ift in der Erkenntnig und Liebe Gottes ein wirklicher Ausdruck des göttlichen Wefens. Was aber von einem einzelnen Wesen gilt, das gilt von allen, wenn auch in verschiedenen Graden. Alle Dinge find jest burchbrungen von ber Substanz, und ber Gedanke ber adttlichen Immanens ift erfüllt.

Das Princip der Individualität verneint die Einzigkeit der Subftanz und bejaht die Bielheit der Substanzen: darin besteht der Gegenfatz zu Spinoza. Das Princip der Individualität erklärt: diese zahllosen Substanzen sind einander nicht entgegengesetzt und dualistisch geschieden in Geister und Körper, sondern gleichartige Wesen, vor= stellende Araste, jede in ihrer Weise, welche dasselbe Universum ausdrücken und eine einmüthige Weltordnung bilden: hier ist der Gegensatz Descartes. Dieses Princip eröffnet uns die Aussicht in eine neue Philosophie, welche G. W. Leibniz begründet: durch die Einheit von Denken und Ausdehnung wird der Begriff der Entwicklung gesorbert, durch den Gegensatz beider wird er unmöglich gemacht.

Die bualistische Unterscheidung zwischen Denken und Ausdehnung war der charakteristische Grundbegriff der cartesianischen Lehre. So weit dieser Dualismus trägt, so weit reicht die Schule Descartes'. Spinoza verneint den Gegensatz der Substanzen, aber er bejaht den

Gegensatz der Attribute in der einen Substanz; er bejaht und erhält ben eigentlichen Kern jener dualistischen Unterscheidung: darum rechnen wir ihn noch zur Schule Descartes', das Wort nicht im engen Sinn der Nachahmung, sondern im weiten der Geistesrichtung genommen.

Leibniz bejaht die Substanz als Grundbegriff der Philosophie: barum gehört er noch zu der dogmatischen und naturalistischen Richtung der neuen Philosophie, aber er verneint gegen Descartes den Dualismus der Substanzen, gegen Spinoza die Einheit der Substanz, gegen beide den Dualismus der Attribute, den Gegensatz zwischen Denken und Ausdehnung: darum unterscheiden wir ihn von der Schule Descartes' und werden in seiner Lehre den Uebergang von der dogmatischen zur fritischen Philosophie erkennen, wie wir in der Lehre Spinozas den vollkommensten und reinsten Ausdruck der dogmatischen erkannt haben.

# Druchfehlerverzeichniß.

Seite 20. Zeile 4 von oben ftatt "Corboemy" lies "Corbemoy". Seite 195. Zeile 17 von oben flatt «varissimi» lies «rarissimi».

> 13 Ø

6. f. Binter'foe Buchbruderei.





•

•

•

·

.

**I** 

.

.

.

This book should be returned to the Library on or before the last date stamped below. A fine of five cents a day is incurred by retaining it beyond the specified time. Please return promptly. ]. 46 DUE DEC 2048 DUE 40 -9 45



t

