

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

#### Usage guidelines

Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

We also ask that you:

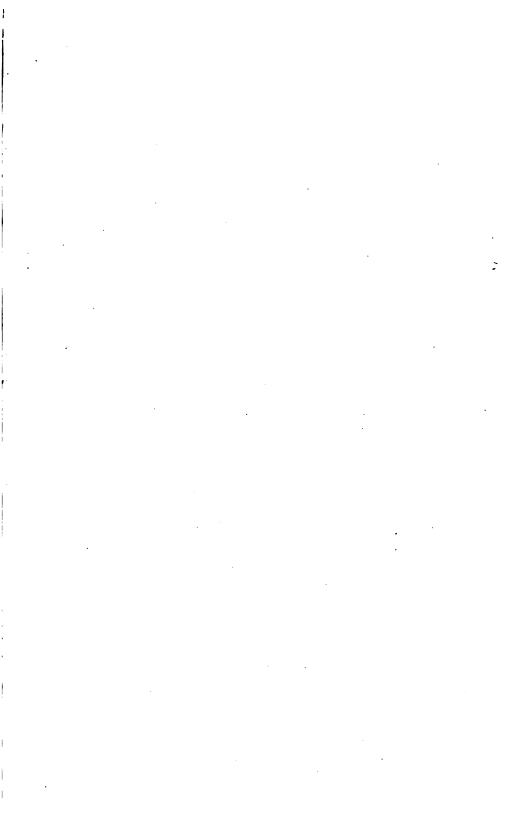
- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + *Refrain from automated querying* Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + Keep it legal Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

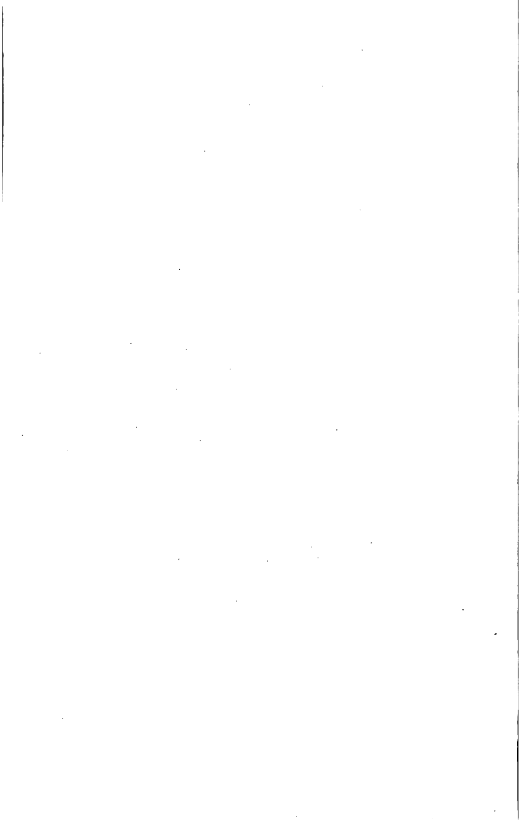
#### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/









# Spinoza und Schleiermacher

### Die kritische Lösung des von Spinoza hinterlassenen Problems

Uon

### Dr. Cheodor Camerer

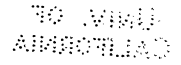
Dekan a. D.



Stuttgart und Berlin 1903 J. 6. Cotta'sche Buchhandlung Nachfolger 6. m. b. 5.

12:17x 035

#### Ulle Rechte vorbehalten



. . .

Lrud ber Union Deutsche Berlagsgesellichaft in Stuttgart

### Vorwort

Meiner im Jahre 1877 erschienenen Schrift "Die Lehre Spinozas" laffe ich in der vorliegenden Abhandlung die spezielle Untersuchung einiger Fragen folgen, welche, wie mir scheint, ihre erschöpfende Beantwortung noch nicht gefunden haben, während es doch einer solchen für die richtige Auf= fassung des Spinozischen Systems unzweiselhaft bedarf.

Möge diese neue Schrift bei den Sachkundigen dieselbe freundliche Aufnahme finden, welche der früheren zu teil ge= worden ift.

Stuttgart, im April 1903

Der Verfaffer

273734

1 . 1

•

## Inhaltsverzeichnis

| Een<br>Erfler Teil. Das von Spinoza hinterlassene Problem             | e |
|-----------------------------------------------------------------------|---|
| Erstes Rapitel. Die Bedeutung ber Lücken in der Lehre                 |   |
| · · · ·                                                               | 8 |
| 1. Die Unentbehrlichkeit ber Lücken in der Lehre Spinozas             |   |
| für die Aufrechterhaltung des eigentümlichen Charakters               |   |
|                                                                       | 8 |
| 2. Die Unmöglichkeit, die Lücken in der Lehre Spinozas in             | , |
|                                                                       | 4 |
| 3. Die Löfung der hieraus refultierenden Aufgabe durch die            | E |
|                                                                       | 6 |
| a) Der schlechthin transzendentale Charakter diefer Gegen-            | 5 |
|                                                                       | 6 |
|                                                                       | 7 |
| 3weites Rapitel. Der Gottesbegriff Spinojas 1                         | - |
| I. Die fubstanziellen Attribute oder die infinita in suis generibus 1 | - |
| 1. Das Attribut als Substanz                                          |   |
| 2. Das Attribut als immanente Urfache                                 |   |
| 3. Das Attribut als infinite perfectum in suo genere 3                |   |
| a) Der Begriff biefer Unendlichkeit                                   | - |
| b) Das Berhältnis der Substanzen des furzen Traktats                  |   |
| ju den Substanzen des Descartes                                       | R |
| 4. Das Attribut als Eigenschaft Gottes                                | - |
| a) Der Begriff dieser Eigenschaft.                                    | - |
| b) Der Träger der Attribute                                           |   |
| II. Die Ginheit der Attribute                                         |   |
| 1. Die Einheit als Substanz                                           | - |
| a) Die Aufftellungen des ersten Dialogs 6                             | - |
| b) Das Verhältnis dieser Aufstellungen zu dem übrigen                 |   |
| Text des furzen Trattats                                              | 9 |
| 2. Die Einheit als Identität                                          |   |
| a) Die Identität nach den Aufstellungen Spinozas 8                    | - |
| b) Die Joentität als schlechthin transzendental 8                     |   |
| Drittes Rapitel. Die Lehre Spinozas über den intel-                   |   |
| lectus Dei infinitus                                                  | 9 |
| a) Die qualitative Unendlichkeit des intellectus Dei in-              |   |
| finitus                                                               | 9 |
| b) Die quantitative Unendlichkeit desselben 118                       |   |

#### Bweiter Teil. Schleiermachers Konftruktion der absoluten Einheit

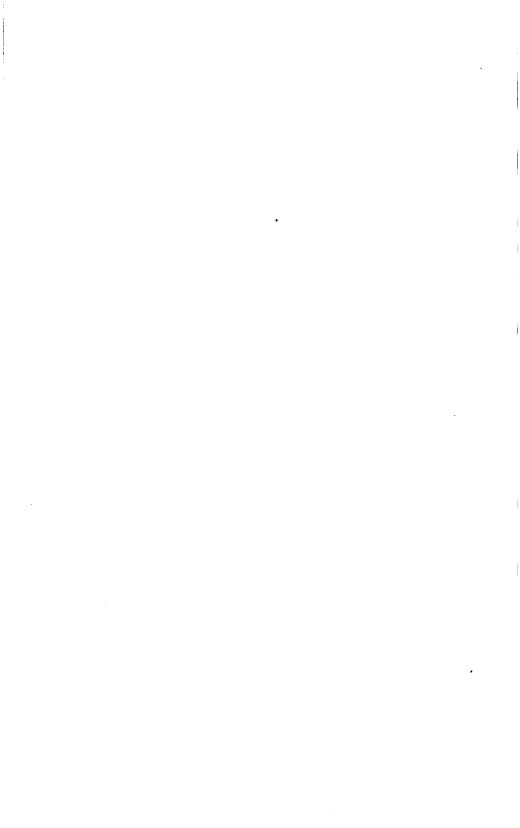
| A) Ginleitung                                                    | 129 |
|------------------------------------------------------------------|-----|
| B) Abhandlung                                                    | 181 |
| I. Der Gegenfatz ber intellektuellen und ber organischen Funk-   |     |
| tion in dem einzelnen miffenden Subjett                          | 181 |
| 1. Das Vorhandensein diefer beiden Funktionen in dem             |     |
| Biffen des Einzelnen                                             | 131 |
| 2. Die unterscheidende Eigentümlichkeit jeder der beiden         |     |
| Funktionen                                                       | 134 |
| 3. Die gegenfeitige Stellung der beiden Funktionen beim          |     |
| Biffen                                                           | 141 |
| s) Das beständige Zusammenwirken derselben                       | 141 |
| b) Das Übergewicht der einen Funktion über die andere            |     |
| bei den verschiedenen Arten des Denkens, die hieraus             |     |
| fich ergebenden Gebiete des Denkens und das gegen-               |     |
| feitige Verhältnis diefer Gebiete zum Biffen                     | 143 |
| 4. Das aus der Stellung ber Dentgebiete zum Biffen reful-        |     |
| tierende Verhältnis des dentenden Subjetts zum Sein              | 146 |
| a) Die Identität des Seins im Wahrnehmen und im                  |     |
| Denten                                                           | 146 |
| b) Die Identität des im Denken gegebenen Seins mit               |     |
| bem Sein außerhalb des Subjekts                                  | 148 |
| 5. Die Bestätigung ber auf der Seite bes Biffens gefundenen      |     |
| Identität des im Denken vorhandenen Seins mit dem                |     |
| Sein außer dem Subjekt von der Seite des Wollens her             | 151 |
| II. Der Gegensatz bes Dentens und Seins als der höchste, all-    |     |
| umfassende Gegensatz des idealen und realen                      | 152 |
| 1. Die Allgemeinheit bes Gegensatzes von Denten und Sein         | 152 |
| 2. Der Gegensatz des idealen und des realen                      | 156 |
| III. Die aus dem Gegenfatz des idealen und realen sich ergebende |     |
| absolute Einheit                                                 | 159 |
| 1. Die Notwendigkeit, vom Gegensatz des idealen und realen       |     |
| zur absoluten Einheit aufzusteigen                               | 159 |
| a) Der Gegensatz des idealen und realen als die Grenze           |     |
| des transzendentalen und immanenten                              | 159 |
| b) Der Gegensatz des idealen und realen als Mysterium            | 161 |
| 2. Das Refultat des Aufsteigens vom Gegensatz des idealen        |     |
| und realen zum tranfzendentalen                                  | 162 |
| a) Das gefundene transzendentale                                 | 162 |
| b) Die Form, unter welcher das tranfzendentale gefunden          |     |
| murde                                                            | 174 |
| С) Сфий                                                          | 178 |
| •                                                                |     |

Geite

Erster Ceil

## Das von Spinoza hinterlassene Problem

Camerer, Spinoza und Schleiermacher



#### Erstes Kapitel

ime of California

#### Die Bedeutung der Lücken in der Lehre Spinozas und ihre Ausfüllung

#### 1. Die Unentbehrlichkeit der Lücken in der Lehre Spinozas für die Aufrechterhaltung des eigentümlichen Charakters seines Systems

Die Bhilosophie Spinozas schließt Gegensätze in sich, welche in der Gestalt, in der er feine Lehre hinterlassen hat, nicht zu einer wirklichen Einheit gebracht find. Es find darin Prinzipien nebeneinander gestellt, deren jedes einzelne dem Syftem wesentlich und in demselben für fich folgerichtig durch= geführt ift, die sich aber ihrem Begriff nach gegenseitig ausschließen, ohne daß gezeigt wird, wie diese Brinzipien und die aus ihnen gezogenen Konsequenzen miteinander eine einheit= liche Beltanschauung bilden können, mährend andererseits leicht zu sehen ist, daß der eigentümliche Charakter des Systems eben darauf beruht, daß diese Elemente in demselben bei= fammen sind, und daß es sofort vollständig geändert und feiner Eigentümlichkeit entkleidet würde, wenn eines derselben aus ihm gestrichen oder in ihm zwar belassen, aber nach feiner eigentlichen Bedeutung und feinem innerften Befen abgeschwächt ober umgebildet werden wollte. So kommt es, daß auch die Lücken, die in der Lehre Spinozas sich finden, für diese durch= aus charakteristisch und in derselben unentbehrlich find. Soll diese Lehre bleiben, was sie ist, soll sie in ihrem eigentlichen Befen erhalten werden, fo müffen auch die Lücken konferviert

werden, die in ihr vorhanden sind. Denn diese Lücken beruhen darauf, daß die Gegensätze innerhalb des Systems in ihrer Besonderheit belassen werden, und jeder Versuch, die Lücken zu entfernen, müßte zugleich entweder das eine oder das andere der sich entgegenstehenden Elemente sei es weg= nehmen, sei es alterieren, er müßte entweder was auf der einen oder was auf der anderen Seite der Lücke steht, streichen oder so umbilden, daß es ein ganz anderes würde; damit wäre das System aufgehoben. Ohne diese Lücken ist kein Spinozismus denkbar.

4

## 2. Die Unmöglichkeit, die Lücken in der Lehre Spinozas in ihrer ursprünglichen Gestalt zu belassen

Gleichwohl fordert der Spinozismus selbst gerade in diesem Bunkt eine Korrektur derjenigen Form, die ihm sein Urheber gegeben hat, und vom Gelingen diefer Korrektur hängt es ab, ob er fortan als ein harmonisches, in sich geschloffenes und mit sich selbst im Einklang stehendes System gelten und feine Stelle unter den für die Lösung des philosophischen Problems typischen Formen behaupten kann, oder ob er als ein Versuch gelten muß, deffen Unhaltbarkeit sich schon darin offenbart, daß er nicht einmal den Anforderungen, die er selbst an sich stellt, gerecht wird. Denn so wie die Lücken bei Spinoza selbst stehen, sind sie ein irrationales Element; sie bestehen gerade darin, daß der Beweis fehlt, wie die mancherlei heterogenen Bestandteile des Systems zu einem Ganzen sich zusammengliedern, darin, daß zwischen den einzelnen Beftand= teilen der Lehre ein denkbarer Zusammenhang nicht durchaus hergestellt ift und somit die logische Verbindung derselben untereinander fehlt, und zwar nicht eben in nebenfächlichen, fondern gerade in den wichtigsten Bunkten, fo daß die ein= zelnen Elemente der Lehre, statt sich überall gegenseitig zu ftützen und zu ergänzen, vielmehr nicht selten einander gegen= feitig ausschließen und so, wie sie liegen, eines das andere neben sich unmöglich macht. Gerade das, wodurch eine Welt= anschauung zu einer instematischen, gerade bas, wodurch eine Lehre zu einer methodisch geordneten wird, gerade eines der erften und unentbehrlichsten Merkmale einer miffenschaftlichen Darftellung, ben Nachweis des Ginklangs und ber Zusammen= gehörigkeit aller einzelnen Bestandteile seiner Lehre ift Spinoza auf den entscheidendsten Bunkten schuldig geblieben, und fo forgfältig er darauf bedacht ift, stets durch die Hinweisung auf frühere Sätze die nachfolgenden zu ftuten, feine Aufstellungen als die aus den Prämissen mit Notwendigkeit folgenden Konsequenzen zu begründen und nichts zuzulassen, das nicht aus den Prinzipien in legitimer Beweisführung mit mathematischer Evidenz hervorgehe, nichts aufzunehmen, das nicht als das logische Ergebnis einer genauen Demonstration aus jenen Prinzipien folge, fo find eben die Prinzipien selbst nicht miteinander in Einklang gesett, und wenn gleich die Lehre Spinozas insofern den Charakter eines ftreng demonftrierten und konsequent durchgeführten Lehrgebäudes an sich trägt, als die einzelnen Folgesätze immer auf einzelnen feiner Brinzipien beruhen und jedes diefer Brinzipien in feine Ronsequenzen hinein auf den verschiedenen Gebieten verfolgt ist, fo find boch in den Grundlagen diefer Lehre felbit Gegenfäte, deren Vereinbarkeit miteinander nicht nachgewiesen ist, und der instematische Charakter der Gesamtlehre besteht daher zu einem guten Teil eben barin, daß derselbe Hiatus, der zwischen den Prinzipien vorhanden ift, fich durch alle Teile der Lehre hindurchzieht, und daß die verschiedenen Reihen der aus jenen abgeleiteten Folgefätte unter fich in derselben Beife differieren wie die Prinzipien felbft. Daber kommt es, daß die Lehre auf der einen Seite einen so ftreng logischen Charakter an fich trägt und auf der anderen Seite doch immer wieder der Zusammenhang der Teile als ein unerwiesener und un= begriffener sich herausstellt. Und doch ist Spinozas erste Forderung, daß nichts als Wahrheit zugelaffen werde, das nicht ftreng bewiesen ift, nichts, das nicht flar und deutlich begriffen ift.

.

.

## 3. Die Lösung der hieraus resultierenden Aufgabe durch die schlechthin transzendentale Jdentität der Gegensätze

#### a) Der schlechthin transzendentale Charakter diefer Gegensätze

Wenn sich demnach die Sache so verhält, daß sich mit ber formalen Wahrheit des Systems jene Lücken nicht ver= tragen, während sie zur Aufrechterhaltung feines materialen Bestandes nicht entbehrt werden können, so bleibt auf eine rationelle Gestaltung des Systems nur dann eine Aussicht, wenn es eine Möglichkeit gibt, die Lücken jo zu fassen, daß fie zwar bleiben, aber den Zusammenhang des Systems nicht mehr ftören, fondern felbit zur Brücke werden, welche die Berbindung zwischen den sich widersprechenden Elementen besfelben herstellt. Es kann dies nur durch den Nachweis geschehen, daß die Lücken felbst von den Prinzipien des Systems aus und schon in diesen gerechtfertigt und notwendig sind, und daß es gleichwohl kein Widerspruch ift, sie bestehen zu lassen und daneben doch auch bie Einheit des Syftems und feiner Brinzipien zu behaupten, indem gezeigt wird, daß in der Tat ber innere Zusammenhang zwischen den sich entgegenstehenden Elementen des Systems nicht auf logische Beise demonstriert werden kann und daß es bennoch ein aus den empirisch ge= gebenen Tatsachen mit Notwendigkeit resultierendes Vernunft= postulat ist, daß er existiere, daß demnach hier ein transzen= bentales Gebiet vorliegt, so daß die Einheit der Gegensätze zwar nicht in der empirischen Wirklichkeit offen zu Tage tritt, sondern für das wirkliche begriffliche Denken ftets hinter bem Vorhang bleibt, aber boch gerade für die Vernunft und nach bem Vernunftgesets nachgewiesen werden tann, wenn auch nicht in dem Wie, so doch in dem Daß ihres Vorhandenseins. Es handelt sich somit darum, das Nichtwissen, das in den Lücken der Lehre Spinozas als ein nichtgewußtes vorliegt, und eben als dieses nichtgewußte jenen Lücken den Charakter gibt, den fie bei Spinoza haben, in ein gewußtes Nichtwiffen zu erheben. Spinoza stellt die Gegensätze nebeneinander, ohne sich

•

des Widerspruchs bewußt zu sein, in den er sich dadurch ver= wickelt; er ift von der Wahrheit seiner Lehre so vollständig und so unmittelbar überzeugt, daß er es als selbstverftändlich ansieht, daß alles, mas er in dieselbe aufgenommen hat, auch zusammengehöre und zusammenpasse, ohne sich darüber Rechenschaft zu geben, daß es bei ihm an einer genügenden Ber= mittlung zwischen ben beterogenen Elementen feiner Lehre fehlt. Wenn dagegen unter bewußter Anerkennung bes Gegen= fates diefer Elemente nachgewiefen wird, wie bennoch die Einheit derfelben von der Vernunft notwendigerweise behauptet werden muß, aber ein nichtmiffen ber Urt, wie fie troty ihrem Gegenfatz auch wieder eins find, unvermeidlich ift, weil ihre Einheit jenseits der Grenzen liegen muß, bis zu benen das logische Denken vorzudringen vermag, jenseits bes Gebietes, auf dem diefes sich bewegen kann, so ift der miffen= schaftliche Charakter des Suftems samt der Gigentumlichkeit des letzteren gewahrt, die Lücken sind geblieben, aber sie sind ihres den Zusammenhang des Systems störenden Charakters entkleidet, ja sie sind als ein unentbehrliches Element erwiefen, das erft den wahren Zusammenhang des Syftems erblicken läßt und diejenige Einheit, welche gerade dieses System erfordert, zur Erkenntnis bringt.

#### b) Das Absolute als die Identität der Gegenfäße

Unter dem eben genannten Gesichtspunkt erscheinen die Lücken in der Lehre Spinozas auch wieder als ein nicht= gewußtes Wissen, als ein unwillfürlich kritisches Element. Aberall da hat Spinoza eine Lücke gelassen, wo die kritische Philosophie anerkennen muß, daß die Einheit und der Zu= sammenhang auf einem transzendentalen Gediete liegt, und es gehört mit zu der Konsequenz, mit der Spinoza die Reinheit seines Standpunktes wahrte, daß er die Gegensätze als das, was sie sind, beließ, und nur einsach ihre Bereinbarkeit voraussetzte, ohne den Versuch zu machen, sie auf positive Weise ineinander überzusüchren und zu verwischen. So hat er, statt die Fundamente seiner Lehre zu verwirren, einer späteren Entwickelung die Möglichkeit offen gelassen, das Problem feiner Bhilosophie fo, wie deren Grundlagen es er= forderten, auf kritische Beise zu lösen. Auf diese Lösung weift auch der Grund hin, der Spinoza verhinderte, einen weiteren Nachweis des Einklangs der verschiedenen Glemente feiner Lehre für nötig zu halten oder nach einem Weg sich um= zusehen, dieselben in eine engere Harmonie miteinander zu feten, als wir in seinen Ausführungen feben. Diefer Grund liegt in der Stellung, welche die Idee Gottes in der Lehre Spinozas einnimmt. Die Gottesidee ist durchaus das Prinzip ber Lehre Spinozas, auf sie rekurriert er für alle feine Aufstellungen, von Gott leitet er alles ab, in Gott ift ihm alles begründet, in der Einheit der Substanz schaut er auch die Einheit von allem übrigen, die Einheit der Substanz felbst aber ift ihm ein fo unerschütterliches Axiom, daß ein Zweifel an derfelben für ihn unmöglich ist. Bermöge feiner Gottesidee ift daher feine Lehre für feine subjektive überzeugung ein vollkommen klares und richtiges Spitem: das Bewußtfein, daß er alles aus der Notwendigkeit der göttlichen Natur ableite und so darstelle, wie es aus dieser Notwendigkeit folge, beruhigt ihn so vollständig über die unbedingte Richtigkeit feiner Lehre, daß er sich darüber keine Skrupel macht, daß etwas in derselben nicht genügend bewiesen sein möchte oder Elemente sich darin finden könnten, die nicht miteinander harmonieren würden. Seine Sorge ist, alles als in Gott begründet und aus der Natur Gottes folgend darzustellen; des= halb sieht er die Lücken gar nicht, die er zwischen den hetero= genen Glementen feiner Lehre gelaffen hat, er ift fich deffen nicht bewußt, daß er etwas nicht Begriffenes stehen ließ; daher ber Mangel eines Bedürfniffes für fein subjektives Bewußt= fein, die für die kritische Beobachtung deutlich hervortretenden Widersprüche seiner Lehre auszugleichen, daher die zuversicht= liche Sprache, mit welcher er Einwände gegen die lettere abweift. In feinem Geifte find Bidersprüche feiner Lehre des= halb nicht vorhanden, weil diefe alles Seiende von Gott herleitet, als der Quelle aller Einheit. So ift die Gottesidee der positive Hintergrund, auf dem die Lücken der Lehre Spinozas ruhen, fie ift es auch, die durch alle diese Lücken hindurchleuchtet, sie ist es, welche für ihn den Zusammenhang aller Teile seiner Lehre herstellt. Es liegt somit für Spinoza in der Tat die Einheit seines Systems auf dem transzenden= talen Gebiet. Aber eine kritisch begründete Einsicht hievon Ift ja doch in seiner Gottesidee selbst ein batte er nicht. unausgeglichener Gegensatz, ein ungelöfter Biderspruch von fich gegenseitig ausschließenden Beftimmungen, und behauptet er boch trothem, daß Gott auf adäquate Beise erkannt, daß er flar und deutlich begriffen werden könne, was nicht nur wegen jenes Widerspruchs in dem göttlichen Befen unmöglich ist, sondern auch mit dem transzendentalen Charakter streitet. den Spinoza selbst doch auch wieder unwillfürlich Gott beilegt, wenn er den Begriff der Unendlichkeit Gottes fo faßt, daß Gott unendlich viele Attribute habe, von denen wir je= boch nur zwei sollen zu erkennen vermögen. Nur wenn der tranfzendentale Charakter, den das Absolute bei Spinoza tat= fächlich und nach der ganzen Anlage des Systems hat, klar erkannt und richtig bestimmt, und die transzendentale Einheit ber Gegenfätze in dem Absoluten nachgewiesen ift, ift bas System Spinozas fritisch vollendet.

Es gibt in der Geschichte der Philosophie ein System, welches die Gegensätze, die bei Spinoza sich sinden, ebensalls in sich aufgenommen hat, und deren transzendentale Einheit im absoluten nachweist. Es ist dies die Iventitätsphilosophie, und so können wir sagen: Die Iventitätsphilosophie ist die kritische Bollendung des Spinozismus, die Iventitätsphilosophie nämlich, sofern sie kritisch geblieben ist und nicht das Gebiet, das sie für schlechthin transzendental erklärt hatte, wieder mit ben Gebilden der eigenen Phantasie bevölkerte, und sofern sie religiös geblieben ist und badurch gewahrt hat, was den eigentlichen Kern der Philosophie Spinozas bildete, das ethische Verhältnis des Menschen zu Gott.

#### Zweites Kapitel

#### Der Gottesbegriff Spinozas

# I. Die substanziellen Attribute oder die infinita in suis generibus

#### 1. Das Attribut als Substanz

In dem kurzen Traktat, in dem ersten Teil, Rapitel 2, § 1, wird Gott in folgender Weise definiert: "Nachdem wir nun oben bewiesen haben, daß Gott ist, wird es jett Zeit sein, zu zeigen, was er ist. Nämlich er ist, sagen wir, ein Wesen, von welchem alles, oder unendliche Eigenschaften ausgesagt werden, von welchen Eigenschaften jede in ihrer Gattung unendlich vollkommen ist."

Diese Definition ftimmt zunächst überein mit den Erklärungen, welche Spinoza auch sonst über das Wesen Gottes gibt<sup>1</sup>). Denn wenn der kurze Traktat an dieser Stelle Gott bezeichnet als ein Wesen, von welchem unendliche Eigenschaften ausgesagt werden, während schon in Epistel 2 und dann auch in der Ethik die objektive Realität der Attribute schon im Ausdruck mehr präzisiert erscheint durch die Sätze, daß Gott ein Wesen seit aus unendlichen Attributen bestehe, daß die göttliche Natur absolut unendliche Attribute habe, daß die Attribute das Wesen Gottes konstituieren<sup>2</sup>), so ist

<sup>3</sup>) Epist. 2: Deum definio esse ens constans infinitis attributis. Eth. 1, Defin. 6: Per Deum intelligo ens absolute infinitum, hoc est substantiam constantem infinitis attributis. Eth. 1, Prop. 16, Dem.: Cum natura divina infinita absolute attributa habeat (per Defin. 6). Eth. 1, Defin. 4: Per attributum intelligo id, quod intellectus de substantia percipit, tanquam ejusdem essentiam constituens, was noch unzweibeutiger Eth. 2. Prop. 7, Schol. außgebrückt ift: Quicquit ab

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Bergl. meine Lehre Spinoza3 S. 6. — Unter den Eigenschaften find hier durchaus die Attribute verstanden, im Unterschied von den propria, worüber unten weiter die Rede sein wird.

gleichwohl auch die Meinung des furzen Traktats die, daß die Eigenschaften, welche von Gott ausgesagt werden, demfelben real zukommen. Auch der kurze Traktat sagt, und zwar nicht erft im Anhang I, wo es im Coroll. heißt, "bie Natur besteht aus unendlichen Gigenschaften, mas genau übereinkommt mit dem Wefen des allein herrlichen und hochgelobten Gottes", sondern schon im Kontert, daß Gott ein Besen sei, das aus unendlichen Eigenschaften bestehe. Es heißt hier 1, 2, § 12: "Aus allem diefem folgt sodann, daß von der Natur alles in allem gesagt wird und daß also die Natur aus unendlichen Gigenschaften besteht, deren jede in ihrer Gattung vollfommen ist: was vollkommen mit der Definition übereinkommt, die man von Gott gibt." Auch der Zusat 1 zu Rapitel 7, § 4 des ersten Teils fagt : "Die Gigenschaften, aus welchen Gott besteht", und Busatz 1 zu 1, 2: "Gott, der das vollkommenste, das unendliche oder alles Etwas ist, muß auch unendliche, vollkommene und alle Eigenschaften haben", und in 1, 2, § 11 erklärt der Rontext: "Daß keine Gigenschaften in dem unendlichen Berstande Gottes sind, als die formaliter in der Natur sind", womit doch klar gesagt ift, daß keine göttliche Eigenschaft ge= dacht werden kann, die nicht wirklich eriftiert. Die objektive Realität der Attribute, oder nach Spinozas in Rücksicht auf das Wort objektiv, mit dem er immer das Vorhandensein als Idee bezeichnet, dem unserigen entgegengesetten Sprachgebrauch, das esse formale derfelben ergibt fich sodann auch aus dem allgemeinen Grundfatz über das Verhältnis des Denkens zum Sein, welchen der furze Traktat seinem Beweis über das Da= fein Gottes zu Grund legt. Er beweift die Exiftenz Gottes zuerst a priori mittels des Sates (1, 1, § 1): "Alles, wovon wir flar und deutlich erkennen, daß es zur Natur einer Sache gehöre, das können wir auch mit Wahrheit von der Sache behaupten. Daß nun aber die Eriftenz zur Natur Gottes gehört, können wir klar und deutlich erkennen. Also -- " Daß aber auch die unendlichen Attribute zur Natur Gottes ge=

infinito intellectu percipi potest tanquam substantiae essentiam constituens.

hören und klar und deutlich als die notwendigen Bestandteile derselben erkannt werden, das behauptet ichon der furze Traktat mittels derselben Argumentation, welche auch sonft 1) bei Spi= noza öfters wiederkehrt, wenn er erklärt 1, 2, § 17, 1: "Es muß ein unendliches und vollkommenes Wefen fein, unter welchem nichts anderes verstanden werden tann, als ein folches Befen, von welchem alles in allem ausgesagt werden muß. Denn einem Besen, welches einige Besenheit hat, müffen Eigenschaften beigelegt werden, und so viel mehr Besenheit man ihm zuschreibt, so viel mehr Eigenschaften muß man ihm auch zuschreiben; und folglich, wenn fein Wefen unendlich ift, müffen auch feine Eigenschaften unendlich fein; und eben dies ift es, was wir ein unendliches Wefen nennen." Sehr beftimmt zieht benn auch 2, 19, § 14 die Konsequenz, daß die reale Eristenz eines Attributs fich daraus ergebe, daß es zum Befen Gottes "Wir haben Gott definiert, daß er ein Besen sei aehöre. von unendlichen Eigenschaften, deren jede unendlich und voll= kommen ist; und in Anbetracht, daß die Ausdehnung eine Eigenschaft ist, von der wir gezeigt haben, daß sie in ihrer Battung unendlich ift, so muß sie notwendig auch eine Eigen= schaft des unendlichen Wesens sein; und weil wir desglei= chen schon bewiesen haben, daß dieses unendliche Wesen wirklich ist, so folgt zumal, daß diese Eigen= schaft auch wirklich ift." Also auch im kurzen Traktat steht und fällt die Eriftenz Gottes mit seinen Attributen, auch hier hängt die Realität Gottes an der Realität und zahllosen Fülle

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Epist. 27: Nihil nobis evidentius, quam quod unumquodque ens sub aliquo attributo a nobis concipiatur et quo plus realitatis aut esse aliquod ens habet, eo plura attributa ei sunt tribuenda. Eth. 1, Prop. 9: Quo plus realitatis aut esse unaquaeque res habet, eo plura attributa ipsi competunt. Prop. 10, Schol.: Nihil in natura clarius, quam quod unumquodque ens sub aliquo attributo debeat concipi et, quo plus realitatis aut esse habeat, eo plura attributa, quae et necessitatem sive aeternitatem et infinitatem exprimunt, h a b e a t; et consequenter nihil etiam clarius, quam quod ens absolute infinitum necessario sit definiendum ens, quod constat infinitis attributís, quorum unumquodque aeternam et infinitam certam essentiam exprimit.

feiner unendlichen Attribute, und wenn in Eth. 1, Prop. 11 burch den Satz: "Gott ober die Substanz, welche aus unendlichen Attributen besteht, deren jedes ewige und unendliche Wesenheit ausdrückt, existiert notwendig" mit der Notwen= digkeit der Eristenz Gottes auch zugleich die Eristenz seiner unendlichen Attribute ausgesprochen wird, fo ift der Gedanke, dem hiemit Ausdruck gegeben wird, auch schon der des kurzen Traktats, wie ja auch der Beweis für die Notwendiakeit der Eristenz Gottes in der genannten Proposition derselbe ist wie der apriorische des kurzen Traktats, wenn sie jene Notwendigkeit darauf gründet, daß es unmöglich sei, Gott als nicht= eristierend zu begreifen, weil dann das Wesen Gottes die Eristenz nicht in sich schlöffe, was absurd wäre. Noch in einer anderen Wendung benützt der furze Traktat den Grundsatz von ber übereinstimmung zwischen Denken und Sein zum Nachweis der Existenz Gottes in seinem aposteriorischen Gottesbeweis (1, 1, § 3-10). Er führt hier aus: Wenn eine Idee von Gott vorhanden ift, fo muß die Urfache derfelben, alfo Gott felbst, formaliter, d. h. in realer Wirklichkeit eriftieren und alles das in sich befassen, mas die Idee objective, d. h. in Gedankenform, hat, weil überhaupt ein endlicher Verstand durch sich felbst, es fei denn, daß er von etwas von außen determiniert wird, nichts erkennen kann, und somit auch das die 3dee von Gott Determinierende, oder Gott felbst, außerhalb dieser 3dee in for= maler Wirklichkeit vorhanden fein muß; nun hat der Mensch bie 3dee Gottes, weil er feine Eigenschaften erkennt, welche Eigenschaften von ihm nicht hervorgebracht werden können, weil er unvollkommen ift; also muß Gott formaliter exiftieren. Unter ben Eigenschaften find an dieser Stelle (1, 1, § 9) nicht die Attribute verstanden, sondern sogenannte propria, wie die Aufzählung diefer "Eigenschaften" im Kontext klar zeigt und daher der Zusatz 4 mit Recht hervorhebt; allein der ganz all= gemein aufgestellte Grundsak, daß die Ursache einer Idee formaliter eriftieren und alles das in realer Wirklichkeit in sich befassen müsse, was die 3dee in Gedankenform hat, ergibt von selbst auch die formale Realität der Attribute, wenn ein= mal feststeht, daß die 3dee derfelben zur 3dee Gottes gehört,

und es hat der Bujat 3 zu diefem Rapitel ficherlich ben Sinn auch des fortlaufenden Textes genau ausgesprochen, wenn er aus dem Grundsatz, daß jede 3dee durch ihr Objekt hervorgebracht sei, auch die Realität der Attribute folgert, indem er erklärt, daß die in uns außer ben 3deen der beiden uns aus ber Natur bekannten Eigenschaften noch weiter vorhandene Abee von unendlich vielen vollkommenen Eigenschaften des allervolltommensten Wefens nirgends andersherkommen könne, "als von den unendlichen Eigenschaften felbst, die uns fagen, daß fie da find, ohne uns ebenso auch zu sagen, was sie find; benn von zweien nur miffen mir, mas fie find" 1). Dem Grund= gedanken diefer Ausführung begegnen wir gerade in Beziehung auf die Attribute auch in der Ethik, wenn diefe P. I. Brop. 30 den Satz, daß der Verstand die Attribute Gottes und bessen Affektionen begreifen muffe, und nichts anderes, mittels der Ausführung begründet, daß eine wahre Idee mit ihrem Gegenstand übereinstimmen, und somit das, was im Verstand als Gegenstand eines Gedankens enthalten ist, notwendig in ber Natur vorhanden sein müsse, in dieser aber nichts vor= handen sei, als die eine Substanz und die Affektionen Gottes. Denn wenn ausbrücklich gesagt ist, daß der Verstand nur die Attribute Gottes und bie Affektionen Gottes begreifen könne, biese aber begreifen müffe, weil eine mahre 3dee - und der Verstand hat ja nach Spinoza bloß wahre 3deen - mit ihrem Gegenstand übereinstimmen müsse und somit auch das, was im Verstand als Gegenstand eines Gedankens vorhanden sei, notwendig in der Natur vorhanden fein müsse, so ist damit doch ebenso klar, als es im kurzen Traktat ausdrücklich ausgesprochen wird, gesagt, daß die Attribute in der Natur vorhanden fein

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Daß hier in Zusath 3 unter "Eigenschaften" die Attribute gemeint sind, erhellt daraus, daß die unendlichen Eigenschaften in Parallele gesetzt sind mit den beiden uns aus der Natur bekannten, in dieser vorhandenen Eigenschaften, und daß die neben diesen vorausgesetzten uns zwar sagen sollen, daß sie sind, aber nicht, was sie sind. Der fortlaufende Text hat von den Attributen ohne Zweisel deshalb nicht gesprochen, weil er von ihnen erst im zweiten Rapitel handelt.

müffen, weil fie ja im Berftand als Gegenstände feines Denkens fich finden, und daß fie in den Verstand nur deshalb gekommen. feien, weil sie in der Natur sind. Es ist also in dieser Propo= fition allerdings mit flaren Worten der Satz aufgestellt, daß die Attribute die notwendigen Erkenntnisformen feien, unter denen der Verstand den Inhalt der einen Substanz begreifen müsse; aber es ist auch hinzugefügt, daß die Attribute diese Erkenntnisformen seien nur deshalb, weil die Attribute wirklich die real vorhandenen, außer dem Verstand formal eriftie= renden Bestandteile der Substanz feien. Daß dies der Sinn der Prop. 30, P. I der Ethik ist, wird zudem über allen Zweifel erhoben dadurch, daß die Dem. zu Brop. 4, P. I schon vorher gesagt hatte: Es gibt außerhalb des Berftandes nichts, wodurch mehrere Dinge voneinander verschieden fein fönnen, als Substanzen, oder, mas dasselbe ift, deren Attribute, und die Affektionen der Substanzen1). Auch die besondere Wendung, welche der furze Traktat in seinem apo= fteriorischen Gottesbeweis dem Gedanken der übereinstimmung zwischen Denken und Sein gibt, indem er die Erkenntnisse zu stande kommen läßt durch Determination von seiten ihrer Gegenftände, findet fich in eigentümlicher Modifikation in der Ethik wieder — obgleich diese gerade in Beziehung auf die Frage von der Entstehung der Ideen mit der Erkenntnistheorie des furzen Traktats sich keineswegs deckt — wenn auch die Ethik zur Grundlage der Genesis der Vernunfterkenntnis die Affektion des menschlichen Rörpers durch das allen Rörpern Gemein= fame macht 2) und die 3deen von Gott und von den Attributen 3) eingeschloffen fein läßt in den Ideen von den Einzeldingen,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Nihil extra intellectum datur, per quod plures res distingui inter se possunt, praeter substantias, sive, quod idem est, earum attributa, earumque affectiones.

<sup>2)</sup> Vergl. meine Lehre Spinozas S. 94 f. und S. 100 f.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Zunächst natürlich von dem Attribut der Ausdehnung und vermöge der idea ideae dem des Denkens; allein es heißt: unaquaeque cujuscunque corporis, vel rei singularis actu existentis idea Dei aeternam et infinitam essentiam necessario involvit, womit auch die unendliche Menge der Attribute geseht ift.

welche nur unter Voraussetzung der Affektion des menschlichen Rörpers durch jene Einzeldinge zu ftande kommen 1). Darüber alfo, daß den Attributen vollftändige Realität zukomme, herricht zwischen dem kurzen Traktat und den übrigen Schriften Spi= nozas vollständige übereinstimmung, und daß es in der Defi= nition von Gott, welche der furze Traktat gibt, heißt, Gott fei ein Wefen, von welchem unendliche Gigenschaften ausgesagt werden, ändert hieran ebensomenig etwas, als ber Umstand, daß die Ethik das Attribut definiert als das, was der Verstand von der Substanz wahrnimmt, als deren Besen Auch im kurzen Traktat ist also die erste Beausmachend. ftimmung über die Attribute, die Basis aller anderen Aussagen über dieselben die, daß sie Realitäten seien, und dies bestätigt fich vollkommen durch alles andere, was der furze Traktat über sie aussagt?).

Als eine Eigentümlichkeit des kurzen Traktats tritt uns nämlich sofort entgegen, daß er das, was er in der Definition des Gottesbegriffs "Eigenschaften" nennt, unmittelbar nachher, wo er zeigen will, was diese Eigenschaften sind, als "Substanzen" bezeichnet, um bald darauf zu erklären, daß diese Substanzen auch wieder keine Substanzen seien.

Darüber, daß dies der Sachverhalt im kurzen Traktat ist, kann kein Zweifel bestehen. In § 2 des zweiten Kapitels des ersten Teils, wo das Wesen der Substanzen erörtert ist, lautet gleich der erste Sat: "Daß es keine begrenzte Substanz gibt, sondern daß jede Substanz in ihrer Gattung unendlich vollkommen sein muß." Es ist ganz deutlich, daß das, was in seiner Gattung unendlich vollkommen ist, in § 1 dieses Kapitels "Eigenschaft" und in § 2 "Substanz" heißt. Der Grundbegriff ist hier der der infinita oder infinite perfecta in suis generibus, des in seiner Gattung Unendlichen oder unendlich Bollkommenen, und daß diese zunächst als

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Eth. 2, Prop. 45 mit ber Dem. Bergl. besonders: debent necessario rerum singularium ideae ipsarum attributi conceptum involvere.

<sup>2)</sup> Vergl. auch in Betreff der Ethik meine Lehre Spinozas.

Substanzen gedacht find, geht daraus hervor, daß die Sähe, welche die Natur dieser infinita in suis generibus erläutern, von Substanzen sprechen, daß insbesondere der Beweis, daß sie jedes in seiner Gattung unendlich seien, für die Substanzen geführt ist. Es ist rein unmöglich, unter dem in seiner Gattung Bollkommenen etwas anderes als die Attribute zu verstehen, auch wenn dieses in seiner Gattung Bollkommene als Substanz bezeichnet ist; denn die einzige Substanz, von welcher außer den in ihren Gattungen unendlichen Substanzen im kurzen Traktat noch die Rede ist, nämlich Gott, ist ja kein in seiner Gattung Unendliches; es wird ausdrücklich gesagt, daß ihm alle je in ihrer Gattung unendlichen Eigenschaften zuzuschreiben seien.

Ganz unbefangen heißt es sobann in Rapitel 2, § 11: "Daß keine Substanzen oder Eigenschaften in dem unendlichen Berstand Gottes sind, als die formaliter in der Natur sind, fönnen wir beweisen" u. f. w., während in § 2, Nr. 4 der Satz, für den in § 11 der Beweis geliefert werden foll, lautet : "Daß im unendlichen Verstande Gottes feine Substanz ift, die nicht formaliter in der Natur ift." § 4 der Vorrede zum zweiten Teil sagt: "Die Eigenschaften, die nach unserem eigenen Zugeständnis Substanzen find", und meint unter diesen, im Gegensatz gegen die Bezeichnung der einzelnen Menschen als Substanzen, die unendlichen Attribute des Denkens und der Ausdehnung; auch gehört hieher der Ausdruck Teil 1, Rapitel 7, § 10: "Die Eigenschaften oder, wie andere sie nennen, Substanzen." Daß die Eigenschaften des § 1, Rapitel 2, p. 1 mit den Substanzen des § 2 desselben Rapitels identisch find, und daß der ursprüngliche Begriff der "Eigenschaft", d. h. des Attributs, der der Substanz ift, wie letzteren § 2 definiert, geht ferner daraus hervor, daß die Ausdehnung 1, 2, § 18 eine Eigenschaft Gottes und § 19 eine Substanz genannt ift, ja daß der Say, die Ausdehnung sei eine Eigenschaft Gottes, als möglich gerade badurch erwiesen wird, daß dieselbe eine Substanz fei; benn der Ginmand, die Teilbarkeit der Ausdeh= nung mache es unmöglich, sie Gott, dem vollkommenen Besen zuzuschreiben, wird damit widerlegt (§ 19 bis § 22), daß ge= Camerer, Spinoza und Schleiermacher 2

fagt wird, die Ausdehnung fei, weil fie eine Substanz fei und als folche ihrer natur nach unendlich fein muffe, was in § 2, Nr. 1 und § 3 gerade von der Substanz be= wiesen ist, unteilbar, die Teilung geschehe nur an den Modis, eine Argumentation, die felbst in der Ethik wiederkehrt, welche im Schol. zu Prop. 15, p. 1 die Behauptung, daß die ausgedehnte Substanz eines von ben unendlichen Attri= buten Gottes fei1), durch den Sak verteidigt, daß die förperliche Substanz, fofern fie Substanz ift, nicht geteilt werben tonne 2), was seinerseits wieder darauf gestützt wird, daß auch bie förperliche Substanz eine unendliche und deshalb unteilbar feis). Es ift daher offenbar, daß der Zusatz 2 zum zweiten Rapitel des ersten Teils vollkommen mit dem Text desselben übereinstimmt, wenn er sagt: "Rönnen wir nun beweisen, daß es keine bearenzte Substanz geben kann, fo muß bann jede Substanz unbegrenzt zum Befen Gottes gehören." "Mit biefem Sat," fagt auch Sigwart 4), "foll offenbar basfelbe gefagt fein, wie mit dem Sate (12) des Tertes, daß die Natur aus unend= lichen Eigenschaften besteht, deren jede in ihrer Gattung voll= Auch das ift jedenfalls ganz bem Text des fommen ist." zweiten Rapitels gemäß, wenn Zusatz 1 zu Rapitel 7 sagt: "Bas die Eigenschaften betrifft, so find diese nichts als unendliche Substanzen, deren jede felbst unendlich vollkommen fein muß", und auch der Lehrfat 3 des ersten Teils des An= hangs zum kurzen Traktat stimmt vollständig ein in die Charakterisierung ber göttlichen Eigenschaften als Substanzen, wenn er fagt: "Jebe Eigenschaft ober Substanz ist durch ihre Natur unendlich und höchft vollkommen in ihrer Gattung." Auch die Zusätze 5 und 6 zu dem zweiten Rapitel des ersten Teils, und Nr. 2 und 3' bes Zusates zu ber Borrede bes zweiten Teils

4) Benedikt de Spinozas kurzer Traktat, Grläuterungen S. 167.

 <sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Substantiam extensam unum ex infinitis Dei attributis esse.
 <sup>2</sup>) Substantiam corpoream, quatenus substantia est, non posse dividi.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) cf. Eth. 1, Prop. 13, Coroll.: Ex his sequitur, nullam substantiam, et consequenter nullam substantiam corpoream, quatenus substantia est, esse divisibilem. VergI. auch das Schol. zu Prop. 13.

geben dem Gedanken, daß die Attribute Substanzen seien, tref= fenden Ausdruck, indem sie das Attribut des Denkens und der Ausdehnung das substantielle Denken und die substantielle Aus= dehnung nennen. Es ist also zweisellos, daß im kurzen Traktat die unendlichen, d. h. unendlich vielen, je in ihrer Gattung un= endlich vollkommenen Eigenschaften, welche nach Kapitel 2, § 1 von Gott ausgesagt werden und aus denen nach § 12 die Natur besteht, identisch sind mit den Substanzen der §§ 2—10; 17, 3; 19. 12 bessselben Kapitels<sup>1</sup>).

Aber nicht minder zweifellos ist, daß Spinoza im kurzen Traktat mit aller Entschiedenheit erklärt: jene Eigenschaften sind keine Substanzen. "Daß du, o Begierde, also sagit, daß verschiedene Substanzen seien, das, sag ich dir, ist falsch; denn klar sehe ich, daß es nur eine einzige gibt, die durch sich selbst besteht und aller anderen Eigenschaften Träger ist", so ruft im ersten Dialog in § 9 die Vernunst mit Emphase der Begierde zu, in offenbarem Gegensatz gegen den von der Begierde in § 4-7 des Dialogs aufgestellten Begriff einer denkenden und ausgedehnten Substanz. Diese Differenz in den Sätzen Spinozas aus einer etwa dem Text des Traktats gegenüber früheren Absassieit des ersten Dialogs oder aus einer von der Anschauung des zweiten Kapitels des Textes abwei=

Bir werden bald ausführlicher die durchgängige Abereinstimmung diefer beiden Bestandteile des Traktats nachweisen; fie liegt auch in dem Punkt, um den es sich hier handelt, offen zu Tage. Als Grund, warum die Eigenschaften nicht Substanzen seien, gibt der erste Dialog § 9 an: "Daß sie als durch sich selbst bestehend nicht begriffen werden"; genau ebenso sagt § 17, 3 des zweiten Kapitels in Betreff der Substanzen, welche dieses Kapitel mit den Eigenschaften identifiziert: "Daß in keiner Substanz (von der wir nichtsdestoweniger wissen, daß sie in der Natur ist), solange wir sie als eine be-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Auch Sigwart fagt (Spinozas neuentbeckter Traktat S. 36), daß im kurzen Traktat der Begriff des Attributs als höchsten Gattungs= begriffs gleichbedeutend sei mit dem Begriff der in ihrer Gattung unendlichen Substanz.

fondere begreifen, irgend eine Notwendigkeit liegt, daß sie eriftiere, indem zu ihrer besonderen Gffenz teine Griftenz ge= hört." Es ift flar, daß auch die Substanzen, von denen die Begierde in § 4-7 des ersten Dialogs redet und denen § 9 desselben das Durchsichselbstbestehen abspricht, solche find, welche jede als besondere zu begreifen und als solche auch gemeint find, denn es ift dort von der denkenden und von der ausgedehnten Substanz die Rede, welche in § 9 Eigenschaften heißen, und somit ist zwischen dem ersten Dialog und dem Text des zweiten Rapitels in dieser Hinsicht vollständiger Gin= flang vorhanden; auch in § 17, 3 des letteren ift von den Gigen= schaften sive Substanzen das negiert, mas ihnen § 9 des erften Dialogs bestreitet, nämlich das in so esse; auch im zweiten Rapitel ist bereits ausdrücklich mit aller Entschiedenheit erklärt, daß ihnen mit dem Namen Substanzen in keiner Beise ein Durchsichselbstbestehen zugesprochen werden wolle, ja es ift schon gleich bei ben ersten Sätzen des zweiten Rapitels über bie Substanzen sive Gigenschaften zum voraus wenigstens fattisch die Meinung abgeschnitten, als handle es sich hier um Substanzen, zu deren Begriff das Durchsichselbstbestehen ge= höre, indem in § 4 und 5 dieses Rapitels von Substanzen die Rede ist, welche Gott zur Ursache haben.

Das Auffallende ift also nur, daß, während in der Sache felbst zwischen dem zweiten Kapitel des Traktats und dem ersten Dialog keine Differenz ist, im zweiten Kapitel die Attribute Substanzen heißen, trotzdem daß ihnen das in se esse abge= sprochen ist, während ihnen im ersten Dialog der Name und Begriff von Substanzen energisch bestritten wird, weil ihnen das in se esse fehlt.

Allein der Widerspruch in dem Gebrauch des Wortes Substanz löst sich und das Auffallende der Sache erklärt sich leicht, wenn wir bedenken, daß auch der Begriff Substanz zwei Momente in sich schloß, deren eines Spinoza dem, was er sonst Eigenschaft oder Attribut nennt, dem in suo genere infinite perfectum zuschreibt, während er das andere ihm ab= spricht; dieses letztere ist das in se esse. Er konnte aber unter der Kautele, daß letzteres nicht darunter gemeint sei, zur Bezeichnung jener infinita sich des Ausdrucks Substanzen wohl bedienen, ohne in eine Zweideutigkeit zu verfallen, und er hatte ein wohlbegründetes Intereffe, jene Bezeichnung für fie zu mählen, weil er badurch eine Seite ihres Wefens firierte, welche für feine Lehre von der größten Bichtigkeit ift, und die er gleich prägnant und präzis durch kein anderes Wort aus= drücken konnte, so daß ihnen in dieser Beziehung selbst der § 9 des ersten Dialogs den Namen Substanzen zugesteht. Es war in dem methodischen Gang des Traktats begründet, daß er die Attribute zunächst nach dieser positiven Seite hin mittels des Wortes Substanzen charakterifierte, um dann später ihnen diejenige Stellung anzuweisen, welche für sie der Umstand mit sich brachte, daß sie als nicht durch sich selbst bestehend aufgesaßt waren, und bie ausführliche Anwendung diefer letzteren Beftimmung mit allen ihren Ronsequenzen für fie zu machen und nach allen Seiten hin flar zu stellen.

Fragen wir nun, inwiefern Spinoza jene infinita Substanzen nennt, so kann er ihnen damit nur dasjenige Moment im Begriff der Substanz beilegen wollen, welches das Berhältnis der letzteren zu ihren Modis oder Afzidenzien be= zeichnet: diefes ift es neben dem in se esse, mas den Begriff der Substanz konstituiert. So definiert die zu Spinozas Zeit übliche Philosophie den Begriff der Substanz. Heereboord (Professor der Bhilosophie in Leyden, gestorben 1659, Car= tesianer), von dem Spinoza in den Cogitata metaphysica eine Außerung — polemisch — zitiert, dem er auch, nach Trendelenburgs Entdeckung 1), ohne Zweifel die im dritten Rapitel des ersten Teils des kurzen Traktats aufgeführte, damals ge= wöhnliche Einteilung ber wirkenden Urfache in acht Teile ent= nommen hat und in deffen Schriften fich auch sonft inter= effante Parallelen zu Stellen des furzen Traktats finden, fagt in einer Abhandlung über die Substanz: "Die üblichste Gin= teilung des Seienden ist die in Substanz und Altzidens. Substanz wird gewöhnlich befiniert als etwas, das durch sich felbst besteht und Afzidenzien ihren Bestand gibt. Den Namen

1) Historische Beiträge zur Philosophie, III. Bb., S. 317.

Substanz 1) leiten die einen ab von dem Wort subsistere, bestehen, weil sie nicht, wie ein Afzidens, durch fremde, sondern durch ihre eigene Rraft bestehe, die anderen von dem Wort substare, Bestand geben, zur Unterlage eines anderen Seins Das Durchsichselbstbestehen wird teils im weiteren dienen. Sinn genommen und bedeutet dann, in keiner Beise in einem anderen sein, sondern anderes in sich haben und diesem als Substrat dienen, teils im engeren Sinn, und bedeutet dann bloß, nicht in einem anderen als seinem Subjekt sein, ohne daß dabei ausgeschlossen ist, in einem anderen als Teil desfelben oder sonft irgendwie zu fein. Eine Substanz kann auf doppelte Beije betrachtet werden, im absoluten Sinn, sofern fie ein durch fich felbst Bestehendes ift, und im relativen Sinn, in Hinsicht auf ihre Afzidenzien, sofern sie für diese als ihr Subjekt die Unterlage bildet 2)." Bollte Spinoza die Attribute als die Träger von Afzidenzien oder Modi bezeichnen, so stand ihm hiefür kein geeigneterer Ausdruck zu Gebot als der, fie Substanzen zu nennen, und daß er in der Tat im kurzen Traktat jeder Substanz als solcher ausnahmslos die Eigentümlichkeit zuschreibt, das Subjekt von Akzidenzien oder Modi

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Deutsch wohl am besten durch "Selbständigkeit" zu geben, nach dem Vorbild des holländischen Textes des kurzen Traktats, der "Zelfstandigheit" übersett.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Adriani Heereboord Disputationum ex philosophia selectarum Praeliminaris I. De substantia (Ausgabe der Meletemata 1665, Amstelod). Thes. II. Receptissima est divisio entis in substantiam et accidens. Thes. V. Substantia vulgo definiri solet ens per se subsistens et substans accidentibus: substantiae nomen derivant nonnulli a subsistendo, quod non aliena, ut accidens, sed sua propria vi subsistat; alii a substando. Thes. VI. Tò per se subsistere vel sumitur late, vel stricte: late significat modum existendi, quo ens aliquod ita existit, ut nullo modo alteri insit, sed aliis rebus sibi inexistentibus substernatur; stricte, quo ens aliquod ita existit, ut alteri non insit tanquam subjecto, licet inesse possit alteri per modum partis aut alio modo. Thes. IX. Substantia potest dupliciter spectari, vel absolute, ut est ens per se subsistens, quod jam exposuimus, vel comparate, respectu accidentium, ut iis substat tanquam subjectum. cf. hierzu Spinoza, Eth. 1, Axiom. I. Def. III, V und Epist. 41: "Deus ens, quod propria vi existit, sua sufficientia subsistit.

zu fein, und in diefer Beziehung den Namen Substanzen auch für die Attribute gelten läßt, obgleich sie andererseits diesen Namen deshalb nicht verdienen, weil sie nicht durch sich felbst bestehen, das fagt am klarsten § 9 des ersten Dialogs. Die Bernunft fagt bort zu der Begierde: "Wofern du dann das Körperliche und das Denkende Substanzen nennen willst mit Rücksicht auf die Modi, die davon abhängen: wohlan, jo mußt bu sie auch Modi nennen mit Rücksicht auf die Substanz, von Hier ist deutlich ausgesprochen, daß die der sie abhängen." Substanz als solche Modi hat und daß letteres zu ihrem Besen gehört, und dies ist offenbar als etwas Selbstverständ= liches vorausgesett auch in Rapitel 2, p. 1 des Traktats, wenn es hier § 21 heißt: "Daß die Teilung nie an der Subftanz, fondern immer und allein an den Modis der Substanz geschieht", und wenn in diesem § 21 der Mensch ein beftimmter Modus der Substanz heißt. Ausdrücklich wird denn auch von den Gigenschaften gesagt, daß es zu ihrem Wesen ge= höre, Modi zu haben; es heißt § 10 des siebten Kapitels, p. 1: "Bon den anderen Dingen (nämlich denjenigen, die nicht Eigenschaften oder Substanzen find) sehen wir, daß sie nur Beisen der Eigenschaften find, ohne welche sie auch nicht bestehen noch begriffen werden können. Deshalb müssen die Definitionen von zwei Gattungen oder Arten sein, nämlich 1. (die Definitionen) der Eigenschaften, 2. der anderen Dinge, welche nicht durch sich felbst bestehen, sondern allein durch die Eigenschaften, deren Beisen sie sind und durch welche, als ihre Gattungsbegriffe, sie begriffen werden müssen." Ganz im Einklang damit fagt der Zusatz 1 zur Vorrede des zweiten Teils des kurzen Traktats: "Unsere Seele ist entweder eine Substanz, oder ein Modus. — Wenn die Seele ein Modus ift, so muß sie ein Modus sein entweder der substantiellen Ausdehnung oder des substantiellen Denkens."

Der Grundsatz der Ethik, daß die Dinge die Modi der Attribute seien, ist somit schon im kurzen Traktat enthalten und in diesem besonders dadurch ausgesprochen, daß die Attribute Substanzen genannt werden. Diese Ausdrucksweise klingt auch noch in der Ethik nach, wenn diese in der Definit. V p. 1 erklärt: Per modum intelligo substantiae affectiones, sive id, quod in alio est, per quod etiam concipitur. Wenn nachher die Attribute als das erklärt werden, welchem die Modi zugehören, so haben sie letzteren gegen= über die Stellung der Substanz, sie sind die Träger der Modi,

wie sie es auch im furzen Traktat sind. Das erste also, wodurch im kurzen Traktat die Attribute ihrem inneren Wesen nach näher charakterisiert werden, ift das, daß fie Substanzen feien, welchen übrigens das Moment des Durchsichselbstbestehens nicht zukomme, sondern nur das, daß sie die Subjekte seien, innerhalb deren die Dinge als Modi eriftieren. Durch die letztere Bestimmung ist ihnen jedoch die Ursprünglichkeit des Seins, welche ihnen im ab= foluten Sinn, d. h. für ihr eigenes Sein, abgesprochen wird, im relativen Sinn, ihren Modis gegenüber, wieder zu= geteilt, für ihre Modi find fie die Grundlage des Griftierens, die Modi haben das Sein von ihnen, und zugleich gewinnen badurch die Attribute auch infofern eine Selbständigkeit, als fie famt ihren Modis ein bestimmtes Sein ausmachen und als dieses, jedes für sich in besonderer Realität, eristieren. Me Substanzen im Sinn des substare, innerhalb deren alle übrigen Dinge als Modi eriftieren und durch welche diese ihr Wesen haben, find sie die Träger des übrigen Daseins, und dieses teilt sich nach der Zahl und Beschaffenheit der Substanzen in bestimmte Gebiete, wobei es von diesem Begriff der Substanz aus noch unbestimmt bleibt, wie weit jedes diefer Gebiete Jede Substanz bildet mit ihren Modis insofern eine reiche. in sich abgegrenzte Sphäre des Daseins, als die Modi jeder Substanz von diefer und nicht von einer anderen dependieren; nach unten hin, ihren Modis gegenüber, stehen die Substanzen. an der Spipe des Seienden.

#### 2. Das Attribut als immanente Ursache

Damit, daß die Attribute als Substanzen bezeichnet werden in der Absicht, sie als Subjekte zu definieren, von denen die übrigen Dinge als ihre Modi oder Afzidenzien ab= hängen, werden sie auch als die immanent wirkenden Ursachen der Dinge charakterisiert. Denn der Begriff des Modus ist der, daß er in der Substanz als in seinem Subjekt ift und durch fie begriffen wird, daß er nur innerhalb der Substanz und durch sie eristiert und sofern er auch durch sie hervors gebracht ist, nur durch die Substanz als eine inbleibende oder immanente Ursache entstanden fein kann, d. h. durch die Substanz als eine Ursache, welche ihre Wirfung innerhalb ihrer felbst hervorbringt, welche mit ihren Effekten innerhalb ihrer felbst bleibt und nicht nach außen sich richtet, nicht auf ein außerhalb ihrer selbst liegendes Gebiet hin einwirkt. Die≠ jenige Art des Wirkens, wobei die Wirkung auf etwas geht, das außerhalb der Ursache liegt oder ein Effekt außerhalb ber letteren hervorgerufen wird, bildet den Begriff der "übergehenden Ursache", der causa transiens 1). Demnach ist die Substanz, sofern sie Mobi produziert, eine immanente Ursache. wie umgekehrt die immanente Ursache, indem sie innerhalb ihrer selbst wirkt und Effekte hervorbringt, die innerhalb ihrer Ursache selbst bleiben, notwendig als Substanz mit ihren Modis sich darstellt; denn ihre Effekte haben ja die Eigen= tümlichkeit des Modus, daß er feiner Substanz inhäriert 2), ihrerseits gegenüber ihrer Ursache. Dies spricht nun auch Spinoza ausdrücklich als feine Meinung aus. 3m kurzen Traktat heißt es 1, 3 § 2: "Gott ist eine inbleibende und keine übergehende Ursache, sofern er alles in sich selbst und nichts außer sich wirkt, da ja nichts außer ihm ift"; statt des letteren könnte es ebensogut heißen: "Da er ja die Substanz ift, welcher alle Dinge als ihre Modi inhärieren", und in der Tat lautet der Satz fo in der Ethik. Diefe sagt in Prop. 18, p. 1: "Gott ift von allen Dingen die inbleibende Ursache,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) So fagt auch Geereboord, Disputat. ex philos. selectarum Vol. secundi decima tertia de causa Immanente et Transeunte, Thes. I: Immanens causa est, quae producit effectum in se ipsa. Transiens, quae producit effectum extra se.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Cf. Secreboord, Disp. ex philos. select. Praeliminaris II. De accidente: Solet definiri accidens, ens substantiae inhaerens: inhaerere substantiae nihil est aliud, quam esse in substantia ut in subjecto.

nicht aber eine übergehende. Denn alles, was ift, ift in Gott und burch Gott zu begreifen, weil Gott die einzige Substanz ist, und somit ist er, da er die bewirkende Urfache von allem ist, die Ursache der Dinge, die in ihm felbst find; dies ift das erste. Sodann aber kann es außer Gott feine Substanz, d. h. kein Ding, das außerhalb Gottes durch fich felbst märe, geben; dies war das zweite 1). Folglich ift Gott die inbleibende, nicht aber die übergehende Ursache aller Dinge." Daß Gott die inbleibende, nicht aber die über= gehende Urfache aller Dinge fei, wird hier damit bewiefen, daß er als die einzige Substanz alle Dinge als seine Modi in sich habe und sie also bloß innerhalb seiner selbst bewirkt haben könne; damit ist deutlich gesagt, daß die Modi, die in einer Substanz seien, durch diese bewirkt fein können nur fo. daß die Substanz als indleidende Ursache sie hervorbrachte. Ausführlich und gefliffentlich ift sodann im ersten Dialog des furzen Traktats auseinander gesetzt, daß der Begriff der Sub= stanz, welche Modi hervorbringt, zusammenfällt mit dem der In § 9 des ersten Dialogs sagt die immanenten Ursache. Bernunft: "Auf diefelbe Beife, wie wollen, fühlen, verstehen, lieben u. f. w. verschiedene Modi sind von demjenigen, mas du eine denkende Substanz nennst, welche du alle zur Einheit

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Deus est omnium rerum causa immanens, non vero transiens. Demonstr.: Omnia, quae sunt, in Deo sunt et per Deum concipi debent (per Prop. 15); adeoque (per coroll. 1 prop. 16, p. 1) Deus rerum, quae in ipso sunt, est causa; quod est primum. Deinde extra Deum nulla potest dari substantia, hoc est res, quae extra Deum in se sit; quod erat secundum. Deus ergo est omnium rerum causa immanens, non vero transiens. Die Prop. 15, p. 1 lautet: Quidquid est, in Deo est et nihil sine Deo esse neque concipi potest. Demonstr. Praeter Deum nulla datur neque concipi potest substantia, hoc est res, quae in se est et per se concipitur. Das Coroll. 1 ber Prop. 16 p. 1 aber lautet: Deum omnium rerum, quae sub intellectum infinitum cadere possunt, esse causam efficientem. Der zweite Satz ber Bro= position, daß Gott keine übergehende Urfache fei, wird damit be= wiefen, daß es außer Gott teine Substanz gebe, auf die er einwirten oder die er als etwas außerhalb feiner Vorhandenes gesetzt haben fönnte.

bringft und aus ihnen allen eines machft 1): so schließe ich auch, durch deine eigenen Beweise, daß sowohl die unendliche Ausdehnung als (das unendliche) Denken mitsamt anderen unendlichen Eigenschaften (Attributen) oder nach deiner Rede= weise Substanzen, nichts anderes find als Modi des einen ewigen unendlichen und durch fich felbft bestehenden Besens, und aus allen diefen feten wir, wie gesagt, Ein Eines oder eine Einheit, außer welcher man sich nichts vorstellen kann." Hiegegen erhebt die Begierde in §§ 10 und 11 zwei Einwände, einmal den: "Du scheinst zu wollen, daß das Ganze etwas außerhalb seiner Teile und getrennt von ihnen sei, mas in ber Tat ungereimt ift; benn alle Bhilosophen fagen einstimmig, daß das Ganze ein zweiter Begriff (secunda notio), und daß es in der Natur, außerhalb des menschlichen Denkens, nichts Reales ift", und sodann den weiteren: "Überdem, wie ich aus deinem Beispiel abnehme, vermengst du das Ganze mit der Urfache; denn wie ich fage, das Ganze besteht allein aus feinen Teilen oder durch feine Teile; nun ift es fo, daß du die denkende Rraft vorstellft als ein Ding, von welchem Berftand, Liebe u. f. w. abhängen; und bu fannst biese kein (Sanzes nennen, sondern eine Ursache der Wirfungen, die du eben genannt haft." Die Vernunft nun widerspricht dem keinesweas, daß sie die absolute Substanz mit ihren Modis in das Verhältnis des Ganzen zu feinen Teilen und in das der Ursache zu ihren Wirkungen fete, aber fie entkräftet den Einwand, daß sie damit etwas logisch Unmögliches, etwas philosophisch Unerlaubtes tue, dadurch, daß sie erklärt, die Urfache, welche sie im Sinn habe, sei die immanente Ursache, deren Begriff es mit sich bringe, daß sie die Einheit ihrer Wirkungen fei. Sie fagt § 12: "Du behauptest, daß die Urfache, sofern fie Hervorbringerin ihrer Wirkungen ift, darum außerhalb derfelben fein muß: und das fagft du darum, weil du nur allein von der übergehenden und nicht von der in= bleibenden Ursache weißt, welche keineswegs etwas außer ihr

<sup>1)</sup> Handschrift B: "eine denkende Substanz, auf welche du sie alle beziehst und zu Ginem machst."

hervorbringt, wie 3. B. der Verstand, der Ursache seiner Ge= banken ift; weshalb er auch von mir, sofern feine Gedanken von ihm abhängen, eine Urfache, und wiederum mit Rücksicht auf bas Bestehen aus feinen Gedanken ein Ganzes genannt wird; ebenso ist auch Gott mit seinen Wirkungen oder Geschöpfen keine andere als eine inbleibende Urfache, und auch ein Ganzes mit Rücksicht auf die zweite Betrachtungsweise." Der Gedankengang ist also der: Es wird zuerft in § 9 von ber Vernunft der Satz aufgestellt: Bollen, fühlen, verstehen, lieben u. f. m. find die verschiedenen Modi der denkenden Gubftanz, welch letztere übrigens eine Substanz ift nur, sofern sie Modi produziert, nicht aber in dem Sinn, daß sie durch sich felbst bestehen mürde, weshalb nach dieser Seite hin der geeignetere Ausdruck für sie wie für die übrigen ihr analogen Substanzen (d. h. in diefem Zusammenhang für die infinita in suis generibus) der ift, daß sie ein Attribut genannt wird: als die Modi einer und derselben Substanz bilden jene Afte des Denkens, wollen, fühlen u. s. w. eine Einheit, ein Ganzes; genau ebenso find das unendliche Denken selbst, das jene Afte produziert, und die unendliche Ausdehnung mit= famt den übrigen ihnen analogen Substanzen oder richtiger unendlichen Eigenschaften, eben weil sie nicht durch sich selbst bestehen, Modi, und zwar Modi des einen, ewigen, un= endlichen, durch sich selbst bestehenden Wefens, das vermöge feiner letzteren Beschaffenheit allein im eigentlichsten Sinn eine Substanz ist, und auch diese Modi bilden zusammen Ein Eines oder Eine Einheit, so daß sie in ihrer Tota= jener Substanz das Absolute lität zusammen mit aus= machen. Diefer Aufstellung hält dann die Begierde ent= gegen, daß fie ungereimt fei, erstens, weil sie die Einheit ber Modi das eine Mal als die Substanz derfelben darstelle, und als Substanz von ihnen unterscheide, das andre Mal als die Totalität der Modi oder als das aus den Modi beftehende Banze bezeichne, so daß dieses Ganze, da es auch die Substanz der Teile sein solle, etwas außerhalb dieser Teile oder Modi und von diefen Teilen getrennt fein müßte, wäh= rend doch das Ganze nur in feinen Teilen und durch diefelben

bestehe 1); zweitens, weil jene Aufstellung der Bernunft die Substanz das eine Mal als die die Modi produzierende Rraft. als die Ursache der Modi, und dann wieder als das aus den Modi bestehende Ganze, als die Summe der Modi darstelle, wodurch also die Ursache mit ihren Wirkungen identifiziert werden würde 2). Diesen Einwendungen gegenüber erflärt wiederum die Vernunft: Der Sat, daß die Modi der Subftanz als solche eine Einheit, ein Ganzes bilden, bleibt nichts= destoweniger in Kraft und die Einwürfe der Begierde verlieren ihre Bedeutung, sobald wir beachten, daß die Substanz nicht eine übergehende, sondern die inbleibende Urfache ift, welche keineswegs etwas außerhalb ihrer hervorbringt; denn diese inbleibende Ursache ift allerdings sowohl die produzierende Kraft als die Einheit oder das Ganze ihrer Wirfungen; so ift der Verstand, sofern seine Gedanken von ihm abhängen, eine Ursache, und wiederum, fofern er aus feinen Gedanken besteht, das Ganze derselben, so ist auch Gott die immanente Ursache feiner Wirkungen und zugleich das Ganze, das aus diesen besteht.

Bir müffen hinsichtlich des Gottesbegriffs und der Stellung der Attribute im Absoluten später noch einmal auf diese Erklärungen des ersten Dialogs zurückkommen; hier haben wir nur das Verhältnis klarzustellen, in welches durch dieselben der Begriff der Substanz zu dem der immanenten Ur= sache gesetzt ist. Dieses Verhältnis erhellt daraus, daß der Sat: Die Modi einer Substanz, sei nun diese eine relative,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Nur vermittels dieser Argumentation kann die Begierde aus der in § 9 vorangegangenen Erklärung der Vernunft den Einwand herleiten: du scheinst zu wollen, daß das Ganze etwas außerhalb seiner Teile und getrennt von ihnen sei.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Nuch der Einwand der Begierde, daß die Bernunft die Urfache und das Ganze vermische, beruht auf der Voraussezung, daß die Substanz das eine. Mal als die produzierende Araft, das andere Mal als das Ganze der Modi von der Vernunft bezeichnet werde, wie ja die Vernunft selbst dies in dem von ihr gewählten Beispiel, d. h. in Betreff des Denkattributs tue, und es ist nur auf diese Weise zu erklären, daß jener Einwand gemacht wird.

wie das unendliche Denken, oder sei sie die absolute, d. h. Gott, bilden unter sich und zusammen mit ihrer Substanz eine Einheit, die Substanz ift als die produzierende Rraft der Modi auch zugleich ihr Ganzes, ihre Totalität, ein aus ihren Modis Bestehendes; bewiesen wird dadurch, daß die Substanz für eine immanente Ursache erklärt wird, bei der alle diese Merkmale zutreffen. Es ift damit hier noch nicht ausdrücklich gesagt, daß es überhaupt gar keine Modi geben könne, welche nicht von der Substanz als solcher ohne jeden äußeren Anlaß produziert wären, aber das ift mit zweifellofer Klarheit ausgesprochen, daß diejenigen Substanzen, von welchen hier speziell die Rede ift, in ihrem Verhältnis zu ihren Modi für die immanent wirfenden Ursachen derfelben erklärt werden und daß überhaupt die Substanz, sofern sie Modi produziert, als mit der immanenten Ursache identisch genommen ist. Es ist daber gewiß fehr treffend, wenn Sigwart fagt 1): "Der erste Dialog gehört zu dem Wertvollsten, mas uns erhalten ist, weil er einen wesentlichen Beitrag zur Aufhellung der Genesis des Spinozismus gibt. Denn nirgends deutlicher als hier tritt es heraus, daß das Verhältnis des Modus zur Substanz, der Wirfung zu der Ursache - feten wir nach dem obigen bei: zur immanenten Urfache - des Einzelnen zu feinem allgemeinen Begriff ursprünglich identisch ist."

Die Substanzen, von welchen ber erste Dialog in ber angeführten Stelle redet, find die unendlichen Attribute einer= seits, die absolute Substanz oder Gott andererseits, und daß die Attribute nicht minder, als die absolute Substanz, von welcher dies ausdrücklich gesagt wird, für immanent wirkende Ursachen erklärt werden wollen, geht ganz sicher daraus her= vor, daß die Vernunst sagt: auf dieselbe Weise, wie wollen, fühlen u. s. w. verschiedene Modi sind von demjenigen, was du eine denkende Substanz nennst, so schließe ich auch, daß das unendliche Denken samt anderen unendlichen Eigen= schaften nichts anderes sind, als Modi des einen ewigen und

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Benedikt de Spinozas kurzer Traktat. Prolegomena III, 1, pag. XXXVII.

unendlichen und durch sich selbst bestehenden Wesens. Es wird also das Verhältnis des Denkattributs zu seinem Modi durchaus für dasselbe erklärt, wie dasjenige, in welchem die absolute Substanz zu ihren Modi steht; dieses letztere wird als das der immanenten Ursache bezeichnet, also ist es auch das erstere. Es gibt deshalb auch die Begierde den Sinn der Vernunft ganz richtig wieder, wenn sie fagt, daß letztere das Attribut des Denkens als den kende Kraft vorstelle, von der Verstand, Liebe u. s. w. abhängen, wenngleich die Begierde dann erst von der Vernunft ersährt, daß diese Kraft eine immanente Ursache sei, während sie ihre Einwendungen darauf gestücht hatte: "daß die Ursache, sofern sie Hervorbringerin ihrer Wirkungen ist, darum außerhalb sein müsse."

Auch sonst im Traktat werden die Attribute als Kräfte ober Vermögen bezeichnet. In Rapitel 19, § 6 des zweiten Teils wird das Attribut der Ausdehnung ein "Vermögen von Wirkungen" genannt, und hinzugefügt: "dasselbe, was wir hier von der Ausdehnung fagen, wollen wir auch von dem Denken und weiterhin von allem, was ist, gesaat haben", und § 7 erklärt, daß wir "in uns nichts anderes finden, als die Wirfungen der denkenden Sache und die der Ausdehnung", womit wieder gesagt ift, daß die denkende Sache und die Ausdehnung wirkende Urfachen feien; ftatt "benkende Sache" heißt es in § 10 auch "denkende Eigenschaft". Da nun in Rapitel 7, § 10, p. 1 gesagt ift, daß alle anderen Dinge, als die Eigenschaften, nur Beisen der letteren fein können, so ift flar, daß die Gigenschaften, sofern sie Vermögen oder Ursachen von Wirkungen genannt werden, eben damit als immanent wirkende Urfachen bezeichnet werden wollen. Dies lettere ge= schieht benn auch hinsichtlich der Ausdehnung in §§ 23-25 des Rapitels 2, p. 1. Es war in § 18 ausgeführt worden. gegen die Behauptung: die Ausdehnung ist eine Eigenschaft Gottes, könnte eingewendet werden: "Da bie Ausdehnung teilbar ift, fo würde das vollfommene Befen dann aus Teilen bestehen; mas auf Gott nicht angewendet werden kann, weil er ein einfaches Befen ift. überdem, wenn die Ausdehnung geteilt wird, so, ift sie leidend; was auch in Gott keineswegs statthaben kann, denn er ist unleidenhaft und kann von nichts anderem leiden, da er von allem die erste wirkende Urfache ift." Um diese Einwendungen zu entfräften, wird zuerst in §§ 19—22 erklärt, die Teilung und damit auch das Leiden geschehe nicht an der Substanz, sondern immer und allein an den Modis der Substanz, die Substanz als solche sei unteil= bar und als Substanz könne also auch die Ausdehnung eine Eigenschaft Gottes fein, ohne daß Gott dadurch in Gefahr fomme, dann aus Teilen zu bestehen. Allein es konnte dann immerhin noch weiter eingeworfen werden, daß auch die Tei= lung an den Modis der Substanz für diefe und somit, wenn sie eine Eigenschaft Gottes sei, auch für Gott eine Unvoll= kommenheit und ein Leiden sei. Dagegen wird nun geltend gemacht, daß dies wohl der Fall sein möchte, wenn diese Tei= lung in die Modi der Substanz von außen her geset würde, ba diefe dann als abhängig von etwas anderem erschiene, und also boch wenigstens in ihren Modis als von etwas Fremdem leidend, daß es aber keinenfalls zutreffe, wenn, wie es wirklich der Sachverhalt sei, diese Teilung von Gott als immanenter Ursache gewirkt werde. Es heißt §§ 23—24: "Zum anderen haben wir schon behauptet, wie wir auch hernach sagen werden, daß nichts außer Gott ift, und daß er eine inbleibende Ursache ist. Das Leiden jedoch, wobei der Tuende und der Leidende verschieden find, ift eine handgreif= liche Unvollkommenheit; denn der Leidende muß notwendig von demjenigen abhängen, welches ihm von außen her das Leiden verursacht hat, was in Gott, der vollkommen ist, nicht stattfinden kann. Ferner, von einem folchen Wirkenden, der in sich selbst wirkt, kann man niemals sagen, daß er die Unvollkommenheit eines Leidenden hat, weil er nicht von einem anderen leidet; wie da 3. B. der Verstand ift, der, wie auch Die Bhilosophen sagen, eine Ursache seiner Begriffe ist; aber da er eine immanente Ursache ist, wer wird sagen dürfen, daß er unvollkommen ift, so oft er von sich felber leidet?" Es ist hier zunächst nur gesagt: Gott ist die Ursache, welche die in der Ausdehnung vor sich gehende Teilung auf immanente

Beije wirkt, jo daß er, sofern er durch diese Teilung leidet, von sich felbst leidet und nicht von einem anderen. Allein da unmittelbar vorher in §§ 19—22 gesagt ift, daß die Ausdehnung als Substanz ein Attribut Gottes sei und daß die Teilung innerhalb der Ausdehnung nur an den Modis dieser Substanz vor sich gehe, fo muß die, die Teilung der Ausdehnung immanent wirkende Urfache zusammenfallen mit jener Substanz, an deren Modis sie geschieht; denn als immanent wirkend muß jene Ursache die Teilung innerhalb ihrer felbst wirken, muß also auch die Teile, an denen die Teilung geschieht, in sich enthalten beziehungsweise in sich erzeugen. Das aber, was jene Teile in sich enthält, ift nach der bereits gegebenen Grklärung prinzipiell die Substanz=Attribut, deren Modi jene Teile sind. Es verwandelt sich also ber Satz: Gott ift die immanente Ursache der Teilung innerhalb der Ausdehnung sofort in den anderen: Die Ausdehnungssubstanz oder das Ausdehnungsattribut ift die immanent wirkende Ursache der innerhalb der Ausdehnung, d. h. an den Modis der letteren vor sich gehenden Teilung. Wir haben also auch hier wieder die Identität von Substanz und immanenter Ursache. Dies spricht auch § 25 aus, wenn er sagt: "Endlich, weil die Substanz auch der erste Grund aller ihrer Modi ift, kann fie mit viel arößerem Rechte ein Tuendes als ein Leidendes ge= nannt werden." Auch hier wird die Substanz oder das Attribut felbst als das Prinzip der Modifikation dargestellt, die Ausdehnungssubstanz also als das Brinzip auch der in ihr geschehenden Teilung; benn diese lettere ift felbit mieder eine Modifikation: indem ein Ausdehnungsmodus geteilt wird, entstehen wieder Modi der Ausdehnungssubstanz, jeder Teil ist ein neuer, anderer Modus: ist die Ausdehnungssubstanz oder das Ausdehnungsattribut der erfte Grund der Ausdehnungsmodi, so ist jene Substanz sive Attribut auch der erste Grund der Teilung ihrer Modi; nach §§ 23 und 24 aber ift diefer erste Grund Gott als immanent wirkende Urfache; folglich kann diese Urfache nur identisch sein mit der Ausdehnungssubstanz, wie denn auch zuerft von Gott als immanenter Urfache, und dann von der Ausdehnungssubstanz

Camerer, Spinoza und Schleiermacher

3

das Leiden im Sinne einer Unvollfommenheit abgewehrt wird. Auch ift zu beachten, daß die ganze Argumentation der §§ 23—25 des zweiten Rapitels des ersten Teils ihren Zweck nur dann erreicht, wenn der Sats: Gott wirkt als eine ins bleibende Ursache, in dem Sinne gemeint ift: bas Ausbehnungsattribut ift eine immanent mirkende göttliche Ursache. Denn es soll ja bewiesen werden, daß die Ausdehnung ein Attribut Gottes fei; sollte nun die immanent wirkende Rau= falität Gottes, von der hier die Rede ift, nicht eben eine besondere Attributstraft sein, so wäre ja gerade das Gegenteil von dem bemiefen, mas bemiefen werden will, es mare ja be= hauptet, daß es in Gott kein Attribut der Ausdehnung gebe; benn das Attribut der Ausdehnung heißt Teil 2, Kapitel 19, §§ 5-7 ein besonderes Vermögen. Wir haben also schon in §§ 23-25 bes zweiten Rapitels des ersten Teils den Sat, daß die immanent wirkende göttliche Rausalität sich in die verschiedenen Attributsvermögen differenziiert. Intereffant find die §§ 23-25 auch deshalb, weil hier der Gegenstand, auf welchen eine Wirkung geht, als durch das Wirkende leidend bezeichnet ift, aleichviel, ob die Ursache eine transeunte oder eine immanente ift, nur mit dem Unterschied, daß das Leiden burch die transeunte Urfache eine Unvollfommenheit sein soll, weil es eine Abhängigkeit von außen fest, dasjenige aber, welches bei der immanenten Ursache stattfindet, nicht, weil diese von sich selbst leidet. Auch hierin schließt sich Spinoza an die Terminologie seiner Zeit an. So sagt Heereboord in der Abhandlung über die immanente und transeunte Ursache: "Die inbleibende Ursache ist zugleich wirkend und leidend, d. h. sie bringt das Gewirkte hervor und nimmt es in sich felbft auf. So bildet 3. B. der Verftand feine Begriffe und nimmt die gebildeten Begriffe in sich auf. Deshalb heißen die Akte der inbleibenden Urfache, wenn die letztere als wirfende Urfache betrachtet wird, Tätigkeiten, wenn die inbleibende Ursache als das leidende Subjekt betrachtet wird, Beschaffen= heiten. So find Erfennen und Bollen Tätigkeiten und Beschaffenheiten: soweit sie vom Verstand und Willen hervorgebracht werden, find fie Tätigkeiten, sofern fie in denselben als ihren Subjekten sich befinden, sind sie Qualitäten 1)." Das, worauf die transeunte Ursache wirkt, heißt bei Heereboord ebenfalls das von ihr Leidende.

Die Jdee, daß auch die immanente Ursache von ihren eigenen Aftionen leide, weil diese auf sie selbst gerichtet sind, erklärt es, warum Spinoza die Modi der Substanz, obgleich sie von dieser selbst produziert werden, doch auch wieder Affektionen der Substanz nennt, während der Begriff der Affektion immer ein Beeinflußtsein in sich schließt und eine vorangegangene Einwirkung auf das Subjekt, welches affiziert ist, voraussest. Die Substanz affiziert sich selbst; indem sie ihre Modisikationen hervordringt, wirkt sie auf sich selbst, sie hat sich selbst in die Zustände versetzt, in denen sie sich bez sindet. In dem Ausdruck: "Affektionen der Substanz" klingt also auch in der Ethik jene Anschauung des kurzen Traktats nach, daß die immanente Ursache von sich selbst leide, ohne daß freilich dieses Leiden eine Unvollkommenheit involviere.

Auch das ift zweifellos, daß die Ethik die Attribute als Bermögen, als Kräfte bezeichnet, und auch hierin ift zwischen der Ethik und dem kurzen Traktat vollständige Abereinstimmung. Es heißt Eth. 2, Prop. 1: "Das Denken ist ein Attribut Gottes, oder Gott ist ein denkendes Wesen. Schol.: Ein Wesen, welches Unendliches auf unendliche Weisen denken kann, ist notwendig in seinem Denkvermögen unendlich." Eth. 2, Prop. 7, Roroll.: "Gottes Denkkraft deckt sich mit seiner Wirkungskraft." Eth. 2, Prop. 21, Schol.: "Die Idee von dem Geist und der Geist selbst muß in Gott mit der gleichen Not-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Disp. de causa imman. et trans. thes. II. Causa immanens simul est agens et patiens, id est producens effectum et recipiens idem in se ipsa. Ex. gr. Intellectus conceptus format et formatos conceptus recipit in se: unde actus causae immanentis, si causa immanens consideretur ut causa efficiens, dicuntur actiones; si causa immanens eadem consideretur ut subjectum patiens, dicuntur qualitates: sic intellectio et volitio sunt et actiones et qualitates: in quantum producuntur ab intellectu et voluntate, sunt actiones; in quantum in iisdem subjectantur, sunt qualitates. Thes. IV: Causa transiens a patiente semper debet esse realiter distincta, debet esse conjuncta cum patiente, debet patienti esse dissimilis.

wendigkeit aus derselben Denkkraft folgen." Auch Epist. 15 erklärt: "Ich nehme an, daß es in der Natur ein unendliches Denkvermögen gibt 1)." Angesichts dieser Stellen muß der Versuch Trendelenburgs 2), nachzuweisen, daß Spinoza wohl im kurzen Traktat, aber nicht mehr in der Ethik die Attribute als göttliche Vermögen, als die Grundkräfte des Absoluten auf= faffe, als vollständig gescheitert angesehen werden, was auch noch weiter daraus erhellt, daß die Attribute nach Eth. 1, Prop. 10, Schol. und Prop. 11 die ewige und unendliche Wesenheit Gottes ausbrücken, das Wesen Gottes aber nach Eth. 1, Brop. 34, Eth. 2, Brop. 3, Schol. Eth. 4, Praefat. nichts anderes ift als seine ununterbrochen wirkende, stets tätige, alles hervorbringende Macht oder Kraft (potentia), woraus hervorgeht, daß eben eine solche Kraft auch das Wesen der Attribute ausmachen muß. Ist dieser Schluß an sich schon vollständig gerechtfertigt, so wird er noch ausdrücklich durch die Ethik legitimiert, indem diese in der Dem. zu Prop. 19 p. 1 erklärt: "Die Attribute Gottes sind es, welche das Wefen der göttlichen Substanz zum Ausdruck bringen, d. h. welche zum Ausdruck bringen, was zur Substanz ge= hört: eben dies letztere müssen somit auch die Attribute in sich schließen. Nun gehört zur Natur der Substanz die Ewigkeit; folglich muß jedes der Attribute die Ewigkeit in

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Eth. 2, Prop. 1: "Cogitatio attributum Dei est, sive Deus est res cogitans. Schol.: ens, quod infinita infinitis modis cogitare potest, est necessario virtute cogitandi infinitum. Eth. 2, Prop. 7, Coroll.: Dei cogitandi potentia aequalis est ipsius actuali agendi potentiae. Eth. 2, Prop. 21, Schol.: Mentis idea et ipsa mens in Deo eadem necessitate ex eadem cogitandi potentia sequuntur dari. Epist. 15: — statuo dari in natura potentiam infinitam cogitandi." Vergl. Sigwart, Benebilt be Spinozas furzer Traftat, Grläuterungen S. 169, zu § 11 bes erften Dialogs. Meine Lehre Spinozas S. 5.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Trendelenburg, hiftorische Beiträge zur Philosophie III, S. 365 bis 376. Wenn derselbe S. 370 sagt: "Nirgends, so scheint es, über= seht Spinoza in der Ethik das attributum in den Ausdruck Arast", so verweisen wir dagegen auf die oben angeführten Worte aus Eth. 2, Prop. 1 und das Schol. zu Prop. 1, wo in der Tat diese Über= sehung vorliegt.

fich schließen <sup>1</sup>)." Es wird hier der allgemeine Satz aufgestellt, daß die Attribute alles das, was zur Natur der göttlichen Substanz gehöre, in sich enthalten müssen, weil sie nur so das Wesen dieser Substanz zum Ausdruck bringen können; aber zum Wesen der göttlichen Substanz gehört vor allem, daß sie Kraft ist, somit müssen auch die Attribute Kräfte sein; dies geht aus jenem Satz genau auf dieselbe Weise und mit derselben Notwendigkeit hervor, wie die Ewigkeit der Attribute. Es wird also auch in der Ethik wie im kurzen Traktat der Satz: Gott ist die immanente Ursache aller Dinge, näher dahin bestimmt: Die Attribute sind die Kräste, welche alle Dinge hervorbringen, gerade wie der Satz: Die Dinge sind die Modi der einen Substanz, sich in den anderen umsetz: Die Dinge sind die Modi der Attribute.

# 3. Das Attribut als infinite perfectum in suo genere

# a) Der Begriff diefer Unendlichkeit

Als eine weitere höchst charakteristische Bestimmung der Attribute sive Substanzen stellt der kurze Traktat die auf, daß jede Substanz in ihrer Gattung unendlich vollkommen ist, und zwar letzteres so, "daß in dem unendlichen Berstande Gottes keine vollkommenere Substanz sein kann, als die bereits in der Natur ist", so, "daß es keine begrenzte Substanz gibt". Den Beweis für diesen Satz führt der kurze Traktat mittels der Ausführung<sup>2</sup>), daß eine begrenzte Substanz entweder durch sich selbst begrenzt sein müßte, so daß sie sich selbst so begrenzt und nicht unbegrenzt hätte machen wollen, oder daß

2) Teil 1, Rap. 2, § 3-5.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Per Dei attributa intelligendum est id, quod (per Defin. 4) divinae substantiae essentiam exprimit, hoc est id, quod ad substantiam pertinet: id ipsum, inquam, ipsa attributa involvere debent. Atqui ad naturam substantiae pertinet aeternitas, ergo unumquodque attributorum aeternitatem involvere debet. Daß die Worte: hoc est id, quod ad substantiam pertinet einen Affusativ zu exprimit bilden, ist aus dem Zusammenhang flar.

fie begrenzt sein müßte durch ihre Ursache, welche ihr ent= weder nicht mehr geben konnte oder nicht mehr geben Das erstere, daß eine Substanz sich selbst begrenzt wollte. hätte, könnte nur gelten von ber Substanz, die durch sich felbst gemefen ist: aber gerade bei einer folchen sei es unmöglich, daß fie fich felbft hätte begrenzen wollen. Daß aber eine Substanz durch ihre Urfache begrenzt worden wäre, fei deshalb unmöglich, weil diese ihre Ursache notwendig Gott fein mußte: daß diefer nicht mehr hätte geben können, würde gegen seine Allmacht streiten; daß er nicht mehr hätte geben wollen, während er doch wohl konnte, schmeckt nach Miß= gunst, welche in Gott, der alle Güte und Fülle ist, in keiner Es fei also auch der zweite Weg, auf Weise statthat. welchem die Begrenzung einer Substanz hätte entstehen können, ausgeschloffen.

Damit, daß die Substanzen oder Attribute als in ihrer Gattung unendlich oder unendlich vollkommen bezeichnet werden, ift zweierlei über sie ausgesagt; einmal das, daß jedes dieser Attribute zwar auf eine bestimmte Gattung von Dingen sich beschränkt und nur über das Gebiet dieser Gattung sich er= ftreckt, daß es aber innerhalb diefer Grenze eine unendliche Fülle von Dingen aus fich hervorbringt und in fich schließt, fo daß zwar nur solche Dinge ihm angehören, welche in den Bereich einer und derselben Gattung fallen, der Umfang dieser Gattung aber quantitativ ein unendlicher, die Menge der ihr zugehörenden Gegenstände eine unbegrenzte ift. Sodann aber besagt die Bestimmung des Attributs als des in seiner Gat= tung Vollkommenen auch noch das, daß die unendliche Fülle ber innerhalb einer gemiffen Gattung eriftierenden Dinge in bem Attribut eine Einheit bilde, daß alle jene Dinge von ein und derselben Attributsfraft hervorgebracht, daß fie Modi Eines Attributs seien; benn wenn das lettere vermöge der in feiner Gattung ihm zukommenden Unendlichkeit fie alle in fich schließt, wenn sie alle von ihm ins Dasein gesetzt werden, in ihm und von ihm getragen eriftieren, so find auch fie alle ohne Ausnahme von ihm befaßt und haben an ihm ihr einheitliches Deshalb leitet der furze Traktat aus seinem ersten Brinziv.

Satz: "Jede Substanz ist in ihrer Gattung unendlich vollfommen" den zweiten ab: "Daß es keine zwei gleiche Substanzen gibt" mittels der Argumentation : "Wenn zwei gleiche Substanzen eristierten, müßte notwendig die eine bie andere begrenzen und könnte darum nicht unendlich sein 1)." Es ge= bort zum Begriff der in ihrer Gattung unendlichen Substanz, daß ihr Umfang mit dem Umfang der nun freilich ebenfalls als unendlich zu denkenden Gattung zusammenfällt; beide reichen fo weit, als ein unendlicher Berftand es denken kann. Auch der dritte Satz, welchen der kurze Traktat zur näheren Bestimmung des Begriffs der Substanzen oder Attribute auf= ftellt, der Satz: "Daß die eine Substanz die andere nicht hervorbringen kann", wird in letter Instanz barauf gestützt, daß zu jeder Substanz vermöge ihrer Unendlichkeit alles das gehöre, was den Charakter ihrer Gattung an fich trägt. Die Beweis= führung ift die: Da von dem Nichts kein Etwas kommen kann, fo müßte die eine andere Substanz hervorbringende Substanz dieselben Eigenschaften haben wie die hervorgebrachte, und zwar aus dem gleichen Grund in nicht geringerem Maß oder mit nicht weniger Bollfommenheit als die lettere: es müßte alfo in der hervorbringenden Substanz von der in der hervorgebrachten liegenden Eigenschaft entweder mehr oder gleich= viel vorhanden fein; im ersteren Fall märe bann die hervor= gebrachte Substanz begrenzt, im zweiten Fall würde es zwei gleiche Substanzen geben, und beides ift unmöglich 2). Darauf, daß es nicht zwei gleichartige Substanzen geben könne, weil fonst eine oder beide beschränkt wären, während die Hervor= bringung einer Substanz durch eine andere notwendig die Existenz von solchen gleichartigen und begrenzten Substanzen mit sich bringen würde, kommt auch der für die Unmöglichkeit ber Hervorbringung einer Substanz durch eine andere weiter angeführte Beweis hinaus (1, 2, § 9): "Das, was geschaffen ift, ift keineswegs aus Nichts hervorgekommen, sondern muß notwendig von einem Eriftierenden geschaffen fein: aber daß

•

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) 1, 2, § 6.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) 1, 2, § 7. 8.

von diesem irgend etwas ausgegangen sein sollte, welches Etwas er bann nicht weniger hätte, nachdem es von ihm ausgegangen ist, das können wir mit unserem Verstande nicht begreifen." Es soll mit diesem Satz bewiesen sein, daß das Hervorbringen einer anderen Substanz für die hervorbringende einen Verlust von Realität herbeisführen würde, welcher die Integrität der hervorbringenden Substanz und ihre Unendlichkeit alterieren würde und dadurch die Vegrenzung und Selbstzerstörung der hervorbringenden Substanz zur Folge hätte, was undenkbar sei.

So stehen also die Substanzen vermöge der einer jeden in ihrer Gattung zukommenden Unendlichkeit mit vollkommener Selbständigkeit und prinzipieller Ausschließlichkeit einander gegen= über, und die Ronsequenz ift, daß die eine Substanz mit der anderen keinerlei Gemeinschaft hat, daß keinerlei Brücke von der einen zu ber anderen hinüberführt, feine Einwirfung von der einen auf die andere statthat und daher auch überhaupt auf eine Substanz und das von ihr eingenommene Gebiet des Seienden von außen her nicht eingewirft werden tann, daß keine Substanz, was ihren Inhalt betrifft, mit der anderen etwas gemein hat, sondern jede ihr eigenes, von allen anderen Substanzen streng geschiedenes, in sich unendliches, aber nach außen, gegen andere Substanzen scharf abgegrenztes Gebiet hat, daß jede Substanz ihre Modi lediglich aus sich selbst produziert und ausschließlich durch ihre eigene Kraft die ihr angehörenden, innerhalb ihrer Sphäre liegenden Dinge produziert, in unerschöpflicher Mannigfaltigkeit zwar, aber ohne anders= woher dazu veranlaßt zu sein. Doch findet sich im kurzen Traktat in Betreff der Frage über die gegenseitige Einwirkung der Attri= bute sive Substanzen aufeinander noch ein Schwanken. Daß jedes Attribut seine Modi felbständig und ausschließlich produziere, ift auch seine Meinung und als allgemeiner Grundfat von ihm ausgesprochen. Erklärt er doch ausdrücklich (2, 19, § 6): "Es ift zu bemerken, daß alle die Wirkungen, von denen wir sehen, daß sie notwendig von der Ausdehnung abhängen, dieser Eigenschaft zugeschrieben werden müssen, wie die Beme= gung und Ruhe. Denn wenn diefes Vermögen von Wirfungen

nicht in der Natur wäre, so wäre es unmöglich (obschon in berselben viele andere Eigenschaften mären), daß dieselben fein könnten; benn wenn irgend ein Ding etwas hervorbringen soll, fo muß in demfelben etwas fein, durch welches es mehr als ein anderes dieses Etwas hervorbringen kann. Und dasselbe. was wir hier von der Ausdehnung fagen, wollen wir auch von dem Denken und weiterhin von allem, was ist, gesagt haben": spricht er doch von den Wirkungen der denkenden Sache im Unterschied von benjenigen der Ausdehnnng 1), unter= scheidet er boch das, was in der denkenden Sache ift und geschieht von dem, was in der Ausdehnung vorkommt 2), fagt er doch geradezu, daß Ausdehnungsmodi nicht vom Denken, Modi des Denkens nicht von der Ausdehnung verursacht werden können 8), ftellt er boch ganz allgemein den Satz auf, daß jedes der Attri= bute ohne das andere klar und deutlich beariffen werden könne 4). Allein in der Anthropologie wird der Grundsatz, daß kein Modus der einen Substanz einen Modus der anderen Substanz verur= fachen könne, von dem furzen Traktat wenigstens insoweit wieder verlassen, daß derselbe der Seele zwar nicht die Fähigkeit zu= fchreibt, in ihrem Körper Bewegung oder Ruhe hervorzu= bringen, aber doch ihr die Kraft beilegt, die Richtung einer in ihrem Körper schon vorhandenen Bewegung zu ändern, mit ber Begründung: "wovon die Urfache keine andere ift oder sein kann, als weil die Seele, als 3dee des Körpers, mit demselben so vereinigt ist, daß sie und dieser Körper auf folche Beise ein Ganzes ausmachen 5)", während dann auch wieder umgekehrt eine Wirkung des Körpers auf die Seele insofern statuiert wird, als der Körper bewirkt, daß die Seele ihn selbst und dadurch auch andere Rörper wahrnimmt, insofern, als die Wirfungen der Bewegung und Rube im Körper der Seele sich felbst als Gegenstände ihrer Erkenntnis

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) 2, 19, § 7.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) 1, § 9.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) 2, 19, § 8. 10.

<sup>4) 1, 2, § 17.</sup> 

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) 2, 19, § 8, fin. § 9. § 11 cf. Sigwart, Erläuterungen S. 214.

bekannt machen <sup>1</sup>). Hier ift die prinzipiell aufgestellte Exklusivität des einen Attributs gegenüber dem anderen alteriert.

Den Satz, daß jedes Attribut unendlich ober unendlich pollfommen sei in feiner Gattung, hat Spinoza stets und namentlich auch in der Ethik festgehalten 2); allein die lettere hat das darin liegende Brinzip der Erklusivität der Attribute gegeneinander ftreng durchgeführt mit bem Satz ber Prop. 2, p. 3: "Es kann weder der Körper den Geift zum Denken, noch der Geist den Körper zu Bewegung oder Ruhe oder zu irgend etwas anderem (wofern es noch etwas anderes gibt) bestimmen", und mit der Behauptung, daß alle Modi des Denkens von Modis des Denkens, alle Modi der Ausdehnung von solchen ber Ausdehnung beftimmt werden 3), und, deshalb die Reihen= folge und Verbindung der Ideen durchaus selbständig fei gegen= über der Reihenfolge und Verbindung der Dinge, indem zwar beide Reihen durchaus parallel miteinander verlaufen, aber auch so, daß keinerlei gegenseitige Einwirkung ftatthaben fönne 4), da überhaupt die Modi eines jeden Attributs Gott zur Ursache haben nur, sofern er unter dem Attribut, deffen Modi fie feien, in keiner Beise aber, fofern er unter einem anderen Attribut betrachtet werde 5), was speziell in Betreff bes Denkens bedeutet, daß die Ideen nicht die Gegenstände, welche ihren Inhalt bilden, oder die wahrgenommenen Dinge zu ihrer bewirkenden Urfache haben, sondern Gott felbst, sofern er ein denkendes Wefen ift 6). Die Anschauung, welche noch ber furze Traktat ausspricht, daß der Geist den Körper irgend= wie beeinfluffen und deffen Bewegungen bestimmen könne, wird ausführlich bekämpft in dem Schol. zu Eth. 3, Prop. 2 und in der Praefatio zu Eth. 5 7). Die Ethik gründet ihre Sätze

<sup>2</sup>) Epist. 2. 4. 41. Eth. 1, Prop. 16, Dem. Prop. 10, Schol. Epist. 27. cf. meine Lehre Spinozas S. 6.

- <sup>3</sup>) Eth. 3, Prop. 2, Dem.
- 4) Eth. 2, Prop. 7.

<sup>5</sup>) Eth. 2, Prop. 6. <sup>6</sup>) Eth. 2, Prop. 5.

7) Auf S. 252, Zeile 9 der Ausgabe von van Bloten und Land muß es felbstverständlich Viro heißen statt Viri.

vie Ethit gründ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) 2, 19, § 13. § 15.

-- 43 ---

über die Substanzen 1) auf die Exklussvität der Attribute und folgert aus dieser die Unendlichkeit der Substanzen; auch hier also Exklussvität und Unendlichkeit aufs engste zusammenhängend.

## b) Das Verhältnis der Substanzen des kurzen Traktats zu den Substanzen des Descartes

3wischen den Substanzen sive Attributen des kurzen Traktats und den Substanzen des Descartes besteht eine tiefgehende und höchft bedeutungsvolle Differenz, welche in der vom furzen Traktat aufgestellten Definition der Substanzen als der je in ihrer Gattung unendlichen Gebiete des Daseins zum Ausdruck Bas Descartes Substanzen nannte, abgesehen von fommt. Gott, ben er allein als Substanz im eigentlichen Sinn gelten laffen will, das waren auch ihm Substanzen nur mit demfelben Vorbehalt, mit dem der furze Traktat die seinigen ein= führt, nämlich in dem Sinn, daß sie nicht durch sich selbst beftehen, ja Descartes konnte nach dem herrschenden Sprachgebrauch seine Substanzen noch in präziserem Sinn Substanzen nennen als der furze Traktat, weil er sie als geschaffen, als von einer transeunten Urfache hervorgebracht, wenigstens nicht in einem anderen als in ihrem Subjekt fein ließ, während die Substanzen des kurzen Traktats, wie wir bald ausführlicher fehen werden, auch wieder Modi sind, welche in der einen burch sich selbst bestehenden Substanz als in ihrem Subjekt fich befinden; fo erklärt Heereboord, daß das Durchfichselbft= bestehen, welches den Begriff einer Substanz ausmache, nicht durchaus die Abhängigkeit von jeder Ursache ausschließe, sondern nur die Abhängigkeit von einem Subjekt, und eben nur bedeute, nicht in einem anderen als in feinem Subjekt zu fein 2). Aber der ganz wesentliche und fundamentale Unter=

ļ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) 1, 5-8.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Disputat. ex philos. selectarum Praeliminaris pars prior, § 2: Quaedam entia vi sua subsistunt ac per se, alia non per se, nec vi sua: quorum illa substantias appellamus: — — per se subsistere non excludit dependentiam ab omnibus causis, sed tantum dependentiam

schied zwischen Descartes und dem kurzen Traktat ist nun der, daß die Substanzen des ersteren die einzelnen Körper und die einzelnen Geister sind, dagegen die Substanzen des furzen Traktats die von einer ihnen eigenen immanenten Rraft hervor= gebrachten, in sich eine geschloffene Einheit bildenden einzelnen Gebiete des Seienden, die zwar qualitativ jedes an einen bestimmten Gattungsbegriff gebunden, aber nach ihrem Umfang und nach der Bahl der ihnen angehörenden Einzeldinge un= endlich find. Dadurch find auch die Einzeldinge der relativen Selbständigkeit, welche fie bei Descartes als Substanzen hatten, beraubt, sie sind die Modi jener Gattungsfräfte geworden und eriftieren in diesen als in ihren Subjekten, von denen sie ihr Dasein und ihren Bestand haben. Darin indes berührt sich die Anschauung des kurzen Traktats mit derjenigen des Descartes, daß letterer ebenfalls den Sat aufstellt: "3ch anerkenne nur zwei oberste Gattungen von Dingen, die eine derselben ift die der geistigen Wesen, die andere die der körperlichen." An die Stelle dieser oberften Gattungen des Descartes find bei Spinoza die Substanzen sive Attribute als die je in ihrer Gattung unendlichen Kräfte und Gebiete des Daseins getreten, deren er zwar eine unendliche Menge postuliert, von denen aber auch er nur zwei kennt, das Denken und die Ausdehnung 1). Auch darüber kann kein Zweifel bestehen, daß die Idee der Erklu= fivität der Substanzen gegeneinander bei Spinoza entstanden ift unter dem Einfluß des Descartes, zumal da auch die Einschränkung dieser Erklusivität bei der Anthropologie, welche im furzen Traktat sich findet, dem Vorgang des Descartes ent= Dagegen ist die Behauptung des kurzen Traktats, spricht. daß Gott unmöglich beschränkte Substanzen schaffen konnte, ohne allen Zweifel auch gegen Descartes gerichtet.

a subjecto, estque nihil aliud, quam non esse in alio tanquam in subjecto.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Descartes, Principia Philosophiae I, 48: Non plura, quam duo summa genera rerum agnosco, unum rerum intellectualium, ... aliud rerum materialium.

### 4. Das Attribut als Eigenschaft Gottes

a) Der Begriff dieser Eigenschaft

Als nicht durch sich felbst bestehend und unendlich in ihrer Gattung sind die Substanzen Eigenschaften oder Attribute Gottes.

Bur näheren Bestimmung des Begriffs der Attribute als göttlicher Eigenschaften, oder des Verhältnisses, in welchem Die Substanzen als Attribute zu dem Befen Gottes stehen, wird zunächst unterschieden zwischen den Attributen und anderen Eigenheiten oder propria Gottes. Der furze Traktat erklärt hierüber<sup>1</sup>): "(28.) Nachdem wir bisher davon ge= fprochen haben, mas Gott ift, werden wir von feinen Gigenschaften aber nur mit Einem Wort sagen, daß diejenigen, welche uns bekannt sind, nur in zweien bestehen, nämlich Denken und Ausdehnung; denn hier sprechen wir allein nur von solchen Gigenschaften, die man eigentliche Gigenschaften Gottes nennen kann, durch welche wir ihn in sich selbst und nicht als außer sich wirkend erkennen. (29.) Alles sodann, was die Menschen außer diesen zwei Eigenschaften Gott noch mehr zuschreiben, das wird, wenn es anders ihm überhaupt zukommt, entweder eine auswendige Benennung fein müffen, wie daß er durch sich selbst besteht, einig, ewig, unveränderlich ift u. f. w., ober fage ich, in Hinsicht feiner Wirkungen (ge= fagt fein), wie daß er eine Urfache, ein Borherbeftimmer und Regierer aller Dinge ist; was alles propria Gottes sind, ohne daß sie doch zu erkennen geben, was er ift." Es kann gegen diese Erklärung eingewendet werden, daß sie ungenau sei, da ja durch sich felbst bestehen, einig, ewig, unveränderlich fein doch gerade zum Besen Gottes gehöre und daher eher zu erwarten wäre, daß diese Gigenschaften Gottes inwendige Bestimmungen, denominationes intrinsecae, als daß sie auswendige Bestim= mungen, denominationes extrinsecae des göttlichen Befens genannt würden?), zumal da Spinoza felbst die Substanz de=

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) 1, 2, § 28. 29.

<sup>2)</sup> cf. Sigwart, Benedift de Spinozas furzer Traktat S. 24, Unm.

finiert als das, was bas Sein in sich selbst hat, ober was burch sich selbst besteht. Gehen wir jedoch davon aus, daß bie Rugehörigkeit biefer Eigenheiten zum Befen Gottes vom furzen Traktat keineswegs bestritten, fondern ausdrücklich anerkannt ift 1), und daß ihre Bezeichnung als denominationes extrinsecae eben bem Zwecke dient, ihren Unterschied von den Attributen zu zeigen, so werden wir zugeben, daß dieser lettere 3med burch jene Bezeichnung in zutreffender Beise erreicht ift. Jene Gigenheiten, wie bas Durchsichselbstbesteben, bas Einig=, Ewig=, Unveränderlichsein, schließen doch ihrem Begriff nach eine Beziehung auf das außerhalb des göttlichen Wesens Liegende in fich, fie können gedacht werden nur mittels ber Bergleichung mit dem, was außerhalb des göttlichen Wefens liegt, fie kommen zum Bewußtsein nur durch ihre Unterscheibung von folchem, an dem sie sich nicht befinden, sie haben zu ihrem Korrelat, das sie stets begleitet, ohne welches ihr Begriff gar nicht entstehen konnte und ihre Bedeutung nicht verstanden werden fann, ihr Gegenteil, ähnlich wie die Ethik die Stellung der Begriffe von gut und böse zueinander darftellt2), sie drücken daher immer ein Verhältnis zu anderen Dingen, wenngleich dieses ein gegensäkliches ist, aus, sie werden deutlich erst, wenn sie in Beziehung auf andere Dinge betrachtet werden, ihr Begriff kann nicht vollzogen werden, ohne daß er in eine Relation zu anderen Begriffen gesett, ohne daß ihre Subjekte in einer solchen zu anderen Subjekten gedacht werden. Mit jenen Propria oder Eigenheiten ift da= her — auch wenn wir zu denjenigen, welche auswendige Be= zeichnungen genannt werden, noch diejenigen derfelben hinzu= nehmen, welche in Hinsicht der Wirkungen Gottes gesagt sein follen und in Rapitel 3-6 p. 1 ausführlich beschrieben und als unentbehrliche Momente des Gottesbegriffs dargestellt werden — der Gottesbegriff noch sehr unbestimmt gelassen, fo daß der furze Traktat mit Recht fagt, sie geben, auch wenn sie Gott zukommen, doch noch nicht zu erkennen, was er ist.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) 1, 2, § 30; 1, 7, § 6.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Eth. 4, Prop. 68, Dem.

In der Tat schließen auch solche Gottesbegriffe, welche im übrigen wesentlich voneinander differieren, jene Eigenheiten Gottes in sich, und jeder bedarf daher zu seiner eigentümlichen Gestaltung daneben noch weiterer Wesensbestimmungen über Gott, durch welche er erst seinen spezisischen Inhalt gewinnt. In dieser Beziehung erklärt der kurze Traktat 1, 7, § 6: "Die Propris oder Eigenschaften gehören wohl einer Sache zu, erklären aber niemals, was die Sache ist. Denn wiewohl Vonsichselbstbestehen, Ursache aller Dinge sein, höchstes Sut, ewig, unveränderlich u. s. w. Gott allein eigen ist, so können wir dennoch durch diese Eigenscheiten nicht wissen, was das Wesen ist und welche Eigenschaften es hat, welchem biese Eigenheiten zugehören."

Sehr treffend gibt dem Gedanken des kurzen Traktats Sigwart Ausdruck, wenn er sagt: "Das Proprium bezieht sich auf die Rategorie der Relation, ift eine ,auswendige Benennung<sup>e</sup>, drückt die Art und Weise der Wirkung aus. Eŝ bient wohl dazu, ein Ding von allen anderen zu unterscheiden, aber es fagt nicht, was es feinem inneren Besen, feiner Natur nach fei. Es ift nur ein abstrafter Verstands. begriff, kein folcher, der an fich felbit einen bestimmten 3n= halt hätte, er bezeichnet nichts Substanzielles 1)." Auch Tren= belenburg fagt (Hiftorische Beiträge III, S. 362): "Gott und Substanz find Namen, folange man nicht weiß, was darin gedacht wird; der Grundgedanke von Gott und Substanz sind die Attribute; denn der Verstand faßt sie als das, was das Wesen der Substanz ausmacht und daher auch das Wesen der Substanz aufschließt." Wir können — das Wort formal in dem heutigen von dem Spinozas verschiedenen Sprach= gebrauch nehmend — die "auswendigen Benennungen" des

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Sigwart, Spinozas neuentbeckter Traktat S. 30. Bergl. hiezu den Zusatz zu § 1 bes 3. Kap., p. 1 bes kurzen Traktats: "Sie werden propria genannt, weil sie nichts anderes sind, als Abjektiva, die nicht verstanden werden können ohne ihre Substantiva; d. h. Gott würde zwar ohne diese nicht Gott sein, aber dennoch ist er nicht durch diefelben Gott; denn sie geben nichts Substanzielles, wodurch Gott allein besteht, zu erkennen."

furzen Traktats als die formalen Bestimmungen des Gottes= begriffs bezeichnen, welche fich, um mit ben Cogitata metaph. (II, 11) zu reden, auf den modus existendi Gottes beziehen, feine Daseinsweise charakterisieren, wobei die Beziehung auf andere Daseinsweisen unvermeidlich ist. Dagegen den ma= teriellen Inhalt des göttlichen Wefens bilden die Attribute, fie bezeichnen die Qualitäten desselben, sie sind die darin vor= handenen Realitäten, wie sie ja ihrem Begriff nach bestimmte Gattungen des Seins repräsentieren. So sagt auch Sigwart (a. a. D.): "Substanz und Attribut find im Begriff schlechterdings dasselbe, die Substanz wird als das, was sie ist, eben durch das Attribut gedacht, die Substanz ist durch ihr Attri= but das Prinzip der von ihr abhängigen Dinge, sofern diese ein bestimmtes Wefen haben müssen. — Derselbe Beariff kann Attribut heißen, sofern darin ein unendliches Quale ausgedrückt ift, Substanz, sofern er als für sich eristierend gedacht wird; jedes Attribut setzt allerdings, sobald man es als eristierend denkt, eine Substanz voraus, deren Attribut es ist; aber ab= gesehen von der Existenz drückt es nichts als ein unendliches Wesen aus."

Die Ethik gibt nicht wie der kurze Traktat eine gefliffentliche Auseinandersehung über das Verhältnis der Propria und Attributa zueinander, tatsächlich jedoch hat auch sie dieselbe Unterscheidung beider und denselben Begriff eines jeden wie der kurze Traktat. Auch der Ethik sind die Attribute das, was das Wesen der Substanz ausmacht, auch ihr sind sie die in der Substanz vorhandenen Realitäten, auch ihr bilden sie den materialen Inhalt der Substanz, auch ihr hat die Substanz an den Attributen die ihr eigentümlichen Qualitäten, und wenn Sigwart darauf hinweist<sup>1</sup>), daß im kurzen Traktat die Ausdrücke: "dasselbe Attribut haben" und: "dieselbe Natur haben" (ejusdem attributi und ejusdem naturae esse) dasselbe besagen<sup>2</sup>), so ist dies genau auch in der Ethik ber Fall, wenn dies in Prop. 5, S. 1 erklärt: "Es kann in

<sup>1)</sup> Spinozas neuentbeckter Traktat S. 30, Anm. \*.

<sup>2)</sup> Rurzer Traktat, Anhang I, Lehrsatz 1.

ber Natur nicht zwei oder mehrere Substanzen von derselben Natur oder demfelben Attribut geben 1)", wie ja auch das Schol. zu Prop. 10, p. 1 der Ethik fagt, daß das Attribut eine be= ftimmte ewige und unendliche Besenheit (aeternam et infinitam certam essentiam) ausdrücke, und ebenso Epist. 27 erklärt, daß das Attribut vom Verstand erkannt, also richtig und feiner wirklichen Beschaffenheit entsprechend aufgefaßt werde als das, was die Natur der Substanz in einer beftimmten Besonderheit in sich schließe?); es tritt gerade an letterer Stelle deutlich hervor, wie die Attribute ursprünglich gedacht find als die Grundsubstanzen des Absoluten, welche deffen Wefen je mit einem bestimmten Inhalt, je mit einer bestimmten qualitativen Beschaffenheit (natura) in sich ent= halten und zum Ausdruck bringen. Diejeniaen Eigen= schaften aber, welche der turze Traktat propria nennt, schreibt auch die Ethik Gott zu, und zwar ebenfalls unter dem Namen von Proprietates, wenn die Appendix des ersten Teils mit den Worten beginnt: "Damit habe ich die Natur Gottes und seine Gigenheiten bargelegt<sup>3</sup>), nämlich daß er mit Notwendigkeit eriftiert; daß er einzig ist; daß er ausschließlich infolge der Notwendiakeit seiner eigenen Natur ift und han-

<sup>8</sup>) His Dei naturam ejusque proprietates explicui.

Camerer, Spinoza und Schleiermacher

ŧ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Eth. 1, Prop. 5: "In rerum natura non possunt dari duae aut plures substantiae ejusdem naturae sive attributi."

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Epist. 27. Per substantiam intelligo id, quod in se est et per se concipitur, hoc est, cujus conceptus non involvit conceptum alterius rei. Idem per attributum intelligo, nisi quod attributum dicatur respectu intellectus, substantiae certam talem naturam tribuentis. Auch in Eth. 2, Prop. 40, Schol. 1 ift das Wort Attribut in dem Sinn einer ben Inhalt einer Sache ausmachenden Wefensbestimmtheit, einer eigentümlichen Qualität, genommen, wenn dort die Entftehung der abstratten Begriffe, wie Ens, Res, Aliquid, dadurch er-Ilärt wird, daß der Geift die Dinge verworren und ohne alle Unterscheidung sich vorstelle, und gleichsam unter einer einzigen Eigenschaft, nämlich der des Seins (quasi sub uno attributo, nempe sub attributo entis) zusammenfaffe. Dasselbe ist der Fall Eth. 1, Append. pag. 74 bei van Bloten und Land, wo es heißt, Schönheit, Säßlichteit u. f. w., die doch nur Vorstellungen seien, werden von den Unwissenden alls praecipua rerum attributa angesehen.

- 50 ---

delt; daß und wie er die freie Ursache aller Dinge ist; daß alles in Gott ist und von ihm so abhängt, daß es ohne ihn weder sein noch begriffen werden kann; endlich daß alles von Gott vorausbestimmt ist, nicht zwar durch Willensfreiheit oder ein absolutes Gutdünken, aber durch seine absolute Natur oder seine unendliche Macht."

In Betreff ber übrigen Schriften Spinozas weist Sigwart<sup>1</sup>) hin auf die Stellen: Spinoza, Princ. phil. Cartes. I, Prop. 7, Schol. — Cogit. Metaph. I, 3; II, 11. Tract. de intell. emend. pag. 450, II, p. 419 annot. bei Paulus. — Tract. theol. polit. Cap. 13, pag. 336 f. und Cap. 14, pag. 348 bei Paulus. Epist. 40, 2.

In der ersteren Stelle (Princ. phil. Cartes. I, Prop. 7, Schol.) spricht Spinoza von attributa als dem, mas in der Substanz formaliter enthalten ist und von ihr nur durch die Vernunft unterschieden wird 2), und von proprietates der Substanz, welche aus dem Besen und der Definition der letzteren mit Notwendigkeit folgen, jedoch ohne näher zu er= flären, worin er diese attributa und proprietates materiell unterscheide, indem er bloß fagt, wenn Cartefius behaupte, es fei ein größeres Wert, die Substanz zu schaffen oder zu erhalten, als die Attribute, so könne er unter den Attributen weder das verstehen, mas in der Substanz formaliter ent= halten ift und von ihr nur durch die Vernunft unterschieden wird, noch Proprietäten in dem angegebenen Sinn, weil das. Schaffen diefer beiden mit dem der Substanz zusammenfiele. Allein ein begrifflicher Unterschied zwischen attributa und proprietates liegt in den Erklärungen dieser Stelle nicht vor; es heißt sowohl in dem von Spinoza befämpften Axiom des Cartefius am Anfang des Rapitels, als in Spinozas eigener Ausführung attributa sive proprietates, und, was entscheidend ift, auch von ben proprietates heißt es, daß fie von ber Substanz nur durch die Vernunft unterschieden werden<sup>3</sup>).

<sup>1)</sup> Benedikt de Spinozas kurzer Traktat. Erläuterungen S. 166.

<sup>2)</sup> Ab ipsa substantia non nisi ratione distinguitur.

<sup>\*)</sup> Vis sive essentia, qua in meo esse me — substantiam scilicet

Die Namen attributa und proprietates werden gleichbedeutend zur Bezeichnung von Gigenschaften gebraucht: als diese Gigen= schaften werden die perfectiones oder qualitates der Substanz genannt, 3. B. Denken im Geist oder Bewegung in der Ausbehnung. Die Cogit. metaph. sobann erklären II, 11: "Die Attribute Gottes find teils folche, welche deffen wirkendes Wefen (actuosa essentia) darstellen, teils solche, welche keine Wirkung desselben, sondern feine Dafeinsweise (modus existendi) zeigen; letztere find: Ewiakeit, Einheit, Notwendia= feit u. f. w., erstere dagegen Verstand, Wille, Leben, Allmacht u. f. w." Diese heißen Affektionen oder Attribute, unter benen wir das Wefen ober die Griftenz einer Sache erkennen, von welch letzterer sie jedoch nur durch die Vernunft unterschieden werden<sup>1</sup>). Überhaupt aber wird das Attribut be= zeichnet als die Eigenschaft von Dingen, daneben aber auch von den Cogit. metaph. als die beiden höchsten Gattungen der Substanzen, und es werden unterschieden hinsichtlich des Denkens wiederum das erschaffene ober ber menschliche Geist. und das unerschaffene oder (Sott2). Dabei ist es bezeichnend für den Charafter der Cogit. metaph., daß auch sie die einzelnen menschlichen Geifter 3) und die einzelnen Rörper 4) Sub-

cogitantem finitam, wie es unmittelbar vorher heißt — conservo, toto genere differt a vi sive essentia, qua substantia absolute infinita se conservat, a qua vires, et proprietates, non nisi ratione distinguuntur.

<sup>1</sup>) Cogit. met. II, Cap. 3: Dicimus entis affectiones esse, quaedam attributa, sub quibus uniuscujusque essentiam vel existentiam intelligimus, a qua tamen non nisi ratione distinguuntur.

<sup>2</sup>) Cogit. metaph. II, 1. Substantias divisimus in duo summa genera, extensionem scilicet et cogitationem, ac cogitationem in ereatam sive mentem humanam et increatam sive Deum. cf. II, 12.

<sup>3</sup>) II, 12. Hoc satis constat, mentem humanam non esse ex traduce; nam id tantum locum habet in rebus, quae generantur, nempe in modis alicujus substantiae: substantia autem ipsa generari non potest; sed tantum a solo Omnipotente creari. Cum ex naturae legibus sequatur, substantiam nec per se, nec per aliam substantiam creatam destrui posse, mentem esse immortalem statuere cogimur ex legibus naturae.

4) II, 5.

ftanzen nennen, sowie daß sie ausgedehnte Substanz nur als erschaffene kennen 1). Der Tract. de intellect. emend. unter= scheidet in der annot. pag. 419 bei Paulus (bei van Bloten und Land S. 8, annot. 1) zwischen dem besonderen Befen der essentia particularis und den propria einer Sache; S. 450 f. bei Baulus (bei van Bloten und Land S. 31 f.) erklärt er, eine Definition müffe, um volltommen zu fein, das innerste Befen, die intima essentia einer Sache auseinander feten und sich hüten, daß sie nicht an deren Stelle einige Gigentümlich= keiten, propria quaedam, derselben sete. Er zeigt sodann, daß die Definition des Kreises als einer Figur, bei der alle vom Mittelpunkt zur Peripherie gezogenen Linien einander gleich feien, keineswegs das Befen des Kreifes darstelle, sondern nur eine Eigentümlichkeit, aliquam proprietatem, desselben, daß dagegen die richtige Definition des Rreises sei: Der Rreis ist eine Figur, welche beschrieben wird von einer Linie, deren eines Ende festgehalten ift, mährend das andere sich bewegt; diese Definition erfulle die an eine Definition zu stellende Anforderung, berartig zu sein, daß alle Eigentümlichkeiten, omnes proprietates der Sache, wie diese für sich und ohne Verbindung mit anderen ift, aus ihr geschlossen werden können. Der Tract. theol. polit. unterscheidet Rap. XIII, S. 336 f. und Rap. XIV. S. 348 bei Baulus (bei van Bloten und Land S. 532 f. und S. 542) zwischen absoluten Attributen des gött= lichen Besens oder Attributen, welche das absolute Besen Gottes darstellen, einerseits, und Attributen, welche Gott zu= kommen, sofern er mit Beziehung auf erschaffene Dinge betrachtet wird oder mittels ihrer sich offenbart. Er fagt: "In der heiligen Schrift" (hier dem Alten Testament) "findet sich außer Jehova kein Name, der das absolute Besen Gottes, ohne Beziehung auf die geschaffenen Dinge, angeben würde. Deswegen behaupten die Hebräer, dies fei der einzige Eigen= name Gottes, die übrigen seien nur Beinamen; in der Tat find auch alle anderen Namen Gottes, ob sie nun in der Form von hauptwörtern, ober von Eigenschaftswörtern auftreten,

<sup>1</sup>) II, 12.

Attribute, welche Gott zukommen, sofern er mit Beziehung auf erschaffene Dinge betrachtet wird oder durch solche sich offenbart. - Benn nun Gott zu Mofe fagt, er fei mit dem Namen Jehova den Bätern nicht bekannt gewesen, so folgt hieraus, daß sie kein Attribut Gottes kannten, welches deffen absolutes Befen darftellt, sondern nur feine Birkungen und Berheißungen, d. h. feine Macht, sofern sie an sichtbaren Dingen sich offenbart. - Gott wollte die Ifraeliten nicht die absoluten Attribute feines Wesens lehren 1)." Bas endlich bie Epift. 40 betrifft, so fagt diefer Brief zunächst, es lasse fich die Einzigkeit Gottes als des Befens, das durch feine eigene Kraft eriftiert, mit Leichtigkeit aus dem Verftand Gottes ober aus anderen Attributen Gottes?) beweisen, wie dies von Spinoza in Prop. 11 seiner Darstellung der Cartestanischen Philosophie geschehen sei, und wendet sich dann bazu, zu zeigen, welche Eigentümlichkeiten, proprietates, ein Befen, welches notwendige Existenz in sich schließt, haben müsse; als diese proprietates nennt er die Ewigkeit, die Einfachheit, die Unbeschränktheit oder Unendlichkeit, die Unteilbarkeit, mit Einem Wort 3) die Freiheit von jeder Unvollkommenheit, und als Ergebnis des Besitzes aller Boll= kommenheiten die Einzigkeit wie die Existenz durch seine

<sup>2</sup>) Ex Dei intellectu aut ex aliis Dei attributis.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Tract. theol. polit. Cap. XIII, pag. 532 f. Deinde notandum, in scriptura nullum nomen praeter Jehova reperiri, quod Dei absolutam essentiam, sine relatione ad res creates, indicet. Atque ideo Hebraei hoc solum nomen Dei esse proprium contendunt, reliqua autem appellativa esse; et revera aliqua Dei nomina, sive ea substantiva sint, sive adjectiva, attributa sunt, quae Deo competunt, quatenus cum relatione ad res creatas consideratur vel per ipsas manifestatur. — Jam quandoquidem Deus Mosi dicit, se nomine Jehova patribus non esse cognitum, sequitur eos nullum Dei attributum novisse, quod ejus absolutam essentiam explicat, sed tantum ejus effecta et promissa, hoc est ejus potentiam, quatenus per res visibiles manifestatur. Cap. XIV, pag. 542: Deus non volebat Israelitas suae essentiae absoluta attributa docere.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Cf. Épist, 41: Primo quatuor proprietates, quas ens sua sufficientia aut vi existens habere debet, enumeravi. Has quatuor reliquasque his similes in nota quinta ad unam redegi.

eigene Kraft. Daß übrigens in den Briefen unter Attributen Gottes im engeren Sinn dasselbe verftanden wird wie im kurzen Traktat und in der Ethik, ist bekannt und bedarf keines ausführlichen Nachweises.

Aus den angeführten Stellen ergibt fich, daß der Sprachgebrauch Spinozas hinsichtlich des Begriffs der Attribute und ihres Verhältniffes zu den Proprietates in verschiedenen Schriften desselben verschieden ift. Durchaus übereinstimmend ift er in dem kurzen Traktat und in der Ethik. Hier werden die Attribute den Proprietäten entgegengesett, unter den Attributen werden folche Eigenschaften verstanden, welche den materiellen Inhalt des Wesens ausmachen, speziell die das Wesen Gottes konstituierenden Gigenschaften des Denkens und der Ausdehnung nebft den unendlich vielen, diesen parallelen, im Wesen Gottes vorausgesetzten Eigenschaften; die Proprietäten dagegen bedeuten die übrigen Eigentümlichkeiten Gottes, teils fofern diefe in mehr formaler Beije das Befen und Sein Gottes charakterisieren, teils sofern sie die Art feines Besens ausdrücken. Die Briefe stehen hierin mit den genannten beiden Schriften im Einklang 1), wenn auch das Wort Attribut ba und dort in dem weiteren Sinn, nach welchem es Gigenschaften überhaupt bedeutet und mit proprietates identisch ist, gebraucht wird 2). Ohne eine fachliche Unterscheidung werden die Worte attributum und proprietas in Spinozas Principia philosophiae Cartesianae gebraucht; sie stehen hier als gleichbedeutend zur Bezeichnung von Gigenschaften überhaupt, mährend die Cogitata metaphysica das, was der furze Traftat und die Ethik proprietates nennt, durchaus Attribute nennen, übrigens mit der gleichen begrifflichen Unterscheidung zwischen folchen Eigenschaften, welche auf das Wefen felbit, und folchen, welche auf die Wirkungen sich beziehen, wie sie der kurze Traktat für die Proprietates aufftellt. Der Tract. theol. polit. nennt überhaupt alle Eigenschaften Attribute, indem er unter-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Cf. Epist. 60: Unterscheidung von attributa und proprietates. Epist. 2 und 4: Definition der Attribute als das, quod concipitur per se = Substanzen des Tract. brev.

<sup>2) 3. 9.</sup> Epist. 60.

scheidet zwischen solchen Attributen, welche das absolute Besen Gottes barftellen, und solchen Attributen, welche Gott zu= kommen, sofern er mit Beziehung auf die erschaffenen Dinge betrachtet wird, ohne jedoch anzugeben, mas er unter den ersteren Attributen verstehe, ob darunter die attributa oder die denominationes extrinsecae des furzen Traktats gemeint feien, indem er freilich auch keine Veranlassung hat, dies zu fagen, sondern nur beabsichtigt zu zeigen, daß die heilige Schrift nicht bezwecke, metaphysische Erkenntnisse beizubringen, sondern nur Geborsam gegen Gott hervorzubringen. Der Tract, de intellectus emendatione bagegen bezeichnet die ein= zelnen Eigenschaften, welche zum Besen einer Sache gehören, deren Gesamtheit dieses Wesen ausmacht und deren richtige begriffliche Zusammenfassung die richtige Definition ergibt, als propria oder proprietates. Rurz gesagt ist also das Verhältnis das: Die spezifische Unterscheidung zwischen attributa und proprietates findet sich in ausdrücklicher Erklärung im kurzen Traktat, faktisch in der Ethik und in einem Teil der Briefe: in ben übrigen Schriften, mit Ginschluß einiger Briefe, bedeuten attributa und proprietates eben überhaupt Gigenschaften, so zwar, daß in Spinozas Principia philos. Cartes. beide Namen als gleichbedeutend nebeneinander stehen, mäh= rend in den Cogitata metaph. und dem Tract. theol. polit. bie Eigenschaften attributa, im Tract. de intellect. emend. bagegen proprietates, in den Briefen bald attributa bald proprietates heißen; als die infinita in suis generibus werden die göttlichen Attribute nur in dem furzen Traktat, der Ethik und einem Teil der Briefe bezeichnet, wobei jedoch zu be= achten ift, daß der Tract. de intellect. emend., der Tract. theol. polit. und ein Teil der Briefe ihrem Inhalt nach nicht veranlaßt waren, über den Begriff der Attribute im engeren Sinn sich zu äußern, während die Cogitata metaphysica, welche ihrem Inhalt nach wohl dazu Anlaß hätten, über die infinita in suis generibus vollständig schweigen und auch da= burch, daß fie den einzelnen menschlichen Geift Substanz nennen, zeigen, wie wenig sie der mabre Ausdruck der Ge= danken Spinozas find. Daraus, daß der Zweck der prinzipiellen Unterscheidung zwischen attributa und proprietates eben der ist, die Attribute als jene je in ihrer Gattung unendlichen Grundbestandteile des Absoluten, als die Urvermögen der Gottheit zu charakterisieren und ihnen dadurch ihre spezisische Bedeutung als Grundkräfte des Absoluten zu wahren, erklärt es sich leicht, daß Spinoza da, wo die Attribute in dem angegebenen engeren Sinn nicht zur Sprache kommen, von der Unterscheidung zwischen attributa und proprietates Umgang nimmt.

#### b) Der Träger der Attribute

Der Träger ber Attribute ift Gott. "Gott ift ein Befen, von welchem alles ober unendliche Eigenschaften ausgesagt werden, von welchen Eigenschaften jede in ihrer Gattung un= endlich vollkommen ift", fagt der kurze Traktat 1, 2, § 1, und in Betreff der einzelnen Attribute wird noch besonders betont, daß die Ausdehnung eine Eigenschaft Gottes sei 1), und daß die Gigenschaften Gottes, welche uns bekannt sind, nur in zweien bestehen, nämlich Denken und Ausdehnung 2). Es wird nun aber sogleich Gott identifiziert mit der Natur. 1, 2, § 12 wird erklärt: "Daß von der Natur alles in allem gefagt wird und daß also die Natur aus unendlichen Eigenschaften besteht, deren jede in ihrer Gattung vollkommen ist: was vollkommen mit der Definition übereinkommt, die man von Gott gibt." In Rapitel 8 des ersten Teils heißt es: "Unter natura naturans verstehen wir ein Wefen, das wir burch fich felbst, ohne etwas anderes, als es selbst, nötig zu haben (wie alle Eigenschaften — attributa — welche wir bis jetzt beschrieben haben), klar und deutlich begreifen; welches Befen Gott ift." Entsprechend der Erklärung in dem ihm unmittelbar vorangehenden zweiten Kapitel; § 12 läßt der erste Dialog den Verstand auf die Frage der Liebe, ob er ein folches Wefen begriffen habe, das höchft volltommen fei, indem es nicht durch irgend ein anderes bearenzt werden

<sup>1</sup>) 1, 2, § 18 ff.

<sup>2</sup>) 1, 2, 28,

könne, antworten: "Ich für meinen Teil betrachte die Natur nicht anders als in ihrer Totalität unendlich und höchst voll= kommen", und die Vernunft bestätigt diese Auffassung mit ber Erklärung: "Die Wahrheit hievon ist mir unzweifelhaft", indem sie zualeich noch genauer beifügt: "Daß die Natur eine ewige Einheit, unendlich, allmächtig u. f. w. ift; die Natur nämlich als unendliche, in der alles begriffen ift." Die Identifizierung von Gott und Natur stützt sich also im Kontext des furzen Traktats, wie in dem ersten Dialog, auf den Sat, daß bie Natur das unendliche, höchft vollkommene, durch kein anderes begrenzte Befen fei, oder daß fie es fei, von der alles in allem gefagt wird, daß sie bas Befen fei, das aus unendlichen Attributen besteht, so daß sie mit Gott, der ja eben dieses Wesen ift, zusammenfalle. Der Beweis nun aber dafür, daß die Natur dieses unendliche, höchft vollfommene Wesen sei, wird im Kontext des kurzen Traktats geführt mittels des Sates: "Daß im unendlichen Verstande Gottes keine Substanz oder Eigenschaft ist, die nicht formaliter in ber Natur ift 1)." Der Sinn dieses Sates und der Raufal= nerus, ber zwischen ihm und ber Identifizierung Gottes mit ber Natur ftattfinden foll, erhellt vollftändig erft aus ben Gründen, welche dafür geltend gemacht werden, daß im un= endlichen Verstand Gottes teine Substanz fei, die nicht formaliter in der Natur märe. Es foll dies letztere hervorgehen 1. aus der unendlichen Macht Gottes, weil in ihm keine Urfache fein kann, durch welche er bewogen werden könnte, das eine eher oder mehr als das andere zu schaffen, 2. aus der Einfach= heit seines Willens, 3. daraus, daß er nicht unterlassen kann, zu tun, was gut ist, und 4. daraus, daß dasjenige (diejenige Substanz), was (welche) jetzt nicht ist, unmöglich in das Da= fein treten könnte, weil eine Substanz die andere nicht hervorbringen kann. Und, was mehr ift, würden dann unendliche Substanzen mehr nicht sein, als sind, was ungereimt ist 2).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) 1, 2, § 2. 4 und § 11.

<sup>\*) 1, 2, § 11.</sup> Bei Nr. 3 ist beigefügt: "wie wir hernach be= weisen werden", und der hier versprochene Beweis wird in Kap. 4 des 1. Teils gegeben. Der erste Satz in Nr. 4 des obigen Beweises:

Diese Sätze kommen alle auf den einen hinaus: In dem Wesen Gottes liegt die unbedingte Notwendigkeit, daß alles

"daß diejenige Substanz, welche jett nicht ift, unmöglich in das Dasein treten könnte", hat übrigens die in Nr. 1 ausgesprochene 3dee zu feiner Grundlage, daß Gott nicht das eine eher als das andere schaffe und daß somit, was jest nicht geschaffen fei, auch nicht später ge= schaffen werden könne. Denn ber Sat: "weil eine Substanz bie andere nicht hervorbringen kann", bezieht fich nicht auf das Berhältnis Gottes als der abfoluten Substanz ju den Attributen als den relativen Substanzen: die letteren find nach dem furzen Traktat in der Tat geschaffen, und zwar von Gott, sondern jener Satz gilt nur von bem Verhältnis der relativen Substanzen sive Attribute zueinander, wie daraus hervorgeht, daß ja in dem zu beweisenden Sat: "Es ift in dem unendlichen Verstand Gottes teine Substanz, die nicht forma= liter in der Natur ift", das Wort Substanz im Sinn des Attributs fteht, und daß der Satz felbst: "eine Substanz tann die andere nicht hervorbringen", in § 2, Abf. 2 und § 6 des zweiten Rapitels auf= gestellt und bewiesen ift in der klaren Meinung: "ein Attribut fann bas andere nicht hervorbringen." Der Sinn des ersten Sates in bem obigen Beweis nr. 4 ift ber: Gott tonnte, wie ichon gezeigt, eine weitere Substanz sive Attribut außer ben ichon geschaffenen Substanzen nicht schaffen; die einzige Möglichkeit, daß noch eine weitere ins Dasein träte, wäre daher nur noch die, daß eine der fchon geschaffenen Substanzen eine weitere schaffen würde; allein dies ist unmöglich, und daher könnten, wenn nicht jett schon alle im unendlichen Verstand Gottes vorhandenen Substanzen formaliter in der Natur wären, auch von den noch nicht formaliter eriftierenden feine weiteren, als die bereits eriftierenden, zur Eriftenz gelangen. Auch ber zweite Satz des obigen Beweises Nr. 4 argumentiert gegen die Annahme, daß in dem unendlichen Verstand Gottes Substanzen seien, die nicht formaliter in der Natur seien, von der Inkongruenz aus, in welche dadurch die Unendlichkeit der Attribute mit der Wirklichkeit derselben käme, und von der Undenkbarkeit der Nichteristenz einer Anzahl von Substanzen aus. Er will fagen, bei jener Annahme würde es mehr unendliche Substanzen geben, welche nicht eriftieren, als folche, welche eriftieren. Denn wenn die Zahl der jetzt formaliter in der Natur eriftierenden sich nicht deckt mit der Bahl der jeht in dem un= endlichen Verstand Gottes eriftierenden, fo ift die Bahl der eriftieren= den endlich, die Bahl der zwar im Berftand Gottes vorhandenen, aber nicht in der Wirklichkeit eriftierenden Substanzen dagegen muß, ba die in diesem Verstand eriftierenden Substanzen unendlich viele find, größer sein als jene endliche Bahl der in der Wirklichkeit nicht eristierenden.

das, was irgend in seiner unendlichen Macht steht, alles, wo= zu irgend in ihm die Botenz liegt, in der Natur verwirklicht werden mußte und verwirklicht ist, so daß er keinerlei Kräfte mehr besitht und keinerlei Tätigkeiten mehr von ihm je geubt werden könnten außer denen, die in der Natur wirksam sind und in Aktivität stehen, so, daß selbst in einem unendlichen Verstand kein Gedanke eines anderen göttlichen Attributs sich finden könnte außer denen, die in der Natur sind. Für diese Notwendiakeit in dem Wesen Gottes werden zwei Gründe angeführt, ein negativer und ein positiver. Der negative ist der, "daß in Gott wegen der Einfachheit seines Willens keine Ur= fache sein könne, durch welche er bewogen werden könnte, das eine eher oder mehr, als das andere zu schaffen", und es ift an sich klar, daß damit die Tätigkeit Gottes nach Zwecken und die Wahlfreiheit desselben ausgeschloffen wird; benn das Handeln nach Zwecken könnte ja selbstverständlich ein Motiv fein, das eine eher oder mehr, als das andere zu schaffen, und die Wahlfreiheit müßte ja die Möglichkeit hiezu in sich Der kurze Traktat spricht aber auch die Negation schließen. eines göttlichen Handelns nach Zwecken und nach Wahl noch weiter aus durch den positiven Grund, den er dafür anführt, daß vermöge einer in dem Wesen Gottes liegenden Notwen= digkeit die unendliche Macht Gottes in der Natur vollftändig realisiert und in Aftualität getreten fei, fo daß in Gott keine Rausalität sich finde für irgend etwas, das nicht in der Natur effektuiert wäre. Dieser positive Grund ist die Bollkommenheit Gottes. Aus diefer wird gefolgert, nicht nur das: "daß Gott alles ebenso vollkommen wirklich machen kann, als es in seiner Idee gedacht ist, und daß, gleicherweise wie die Dinge, die von ihm gedacht werden, von ihm nicht vollkommener gedacht werden können, als er sie denkt, so alle Dinge von ihm so vollkommen wirklich gemacht werden können, daß sie nicht vollkommener von ihm hervorgebracht werden können", sondern auch das, daß Gott, was in feiner Idee ift, und was er so vollkommen verwirklichen kann, nicht unterlassen kann oder konnte zu verwirklichen, so daß die Natur von aller Ewigkeit her auf keine andere Beise geschaffen werden konnte, als sie geschaffen ist, und keine zu=

fälligen Dinge, d. h. keine Dinge, die sein und auch nicht sein können, in der Natur möglich find, sondern alles seine bestimmte und gemisse Ursache hat zu sein. Daß diese Unmöglichkeit für Gott, das zu unterlassen, mas er tut, aus feiner Bollkommenheit folge, wird damit bewiesen, daß es ein Mangel in Gott wäre, wenn er die Freiheit hätte, das Gutes tun oder die Boll= fommenheit in dem, was er wirkt, laffen zu können, und daß Gott, wenn er bas Gute täte, weil es in sich selbst gut ift, und nicht wegen feiner eigenen Wefensnotwendigkeit, von etwas außer ihm abhängig, also wieder unvollkommen wäre, ba bann etwas schon vor Gott vorhanden wäre (nämlich eben jenes in fich felbst Gute), wozu er verpflichtet oder verbunden fein würde, und um deffenwillen er verpflichtet oder verbunden fein würde, und um deffenwillen er begehrte, daß dieses gut und jenes gerecht fein foll 1), während die Freiheit Gottes darin bestehe, daß Gott die erste und einzige Ursache sei, welche von nichts außer ihr ge= brängt oder genötigt wird, und allein durch ihre Vollkommenheit Ursache aller Bollkommenheit ift. Auf diese Argumentation wird ber Satz gestützt, "daß in dem unendlichen Verstande Gottes teine Substanz ift, die nicht formaliter in der Natur ift", und aus diesem wird dann das weitere abgeleitet, daß Gott keinerlei Existenz habe außerhalb der Natur, sondern daß er nur innerhalb der Natur und als Natur eriftiere. Wenn alles das, was Gott schaffen kann, und insbesondere alle die unendlichen Substanzen

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Kap. 4 und 5. Es ift beutlich, daß in dem oben zuleht angeführten Satz (1, 4, § 6) die Ansicht negiert werden soll, daß Gott bei seinem Handeln sich das Gute zum Zweck sehe. Cf. Eth. I, Prop. 33, Schol. II: "Qui statuunt, Deum omnia sub ratione boni agere, aliquid extra Deum videntur ponere, quod a Deo non dependet, ad quod Deus, tanquam ad exemplar, in operando attendit, vel ad quod, tanquam ad exemplar, in operando attendit, vel ad quod, tanquam ad certum scopum collimat." In der Stelle des surzen Traktats liegt die Negation eines göttlichen Handelns in der Weise bes Bezweckens des Guten und die vollständige Übereinstimmung mit Eth. 1, 33, Schol. II darin, daß Gott nach der Stelle des Traktats nicht soll um eines an sich Guten willen begehren können, "daß dieses gut und jenes gerecht sein soll", sowie in der Behauptung, daß jenes an sich Gute Gott verpslichten würde, daß also Gott in Abhängigkeit von demselben stünde.

sive Attribute, welche er wirklich hervorgebracht hat, außnahmslos und uneingeschränkt mit dem ganzen Sein, das für sie mög= lich ist, in der Natur existieren, so sind sie Naturwesen, und Gott ist nichts anderes, als die oberste, absolute Naturkraft, etwas anderes bleibt dann für ihn nicht übrig; sind alle seine Wirkungen Natur und ist in ihm absolut nichts vorhanden als eben das, vermöge dessen er diese Wirkungen hervordringt, so kann er nichts sein als das höchste Naturprinzip, er muß eben mit seinen Wirkungen zusammen die Natur ausmachen, jene sind die gewirkte, er selbst ist die wirkende Natur. Dies ist der Gedankengang, mittels dessen von der Natur alles in allem gesagt wird und daß also die Natur aus unendlichen Eigenschaften besteht, deren jede in ihrer Gattung unendlich ist."

Indes erhebt fich gegen diese Anschauung eine Einwendung, welche sich direkt gegen das Fundament derselben richtet, indem fie zu zeigen sucht, daß der hier aufgestellte Begriff der Un= endlichkeit der göttlichen Macht, aus dem alles andere abge= leitet wird, diese Unendlichkeit vielmehr aufhebe, wenn geltend gemacht wird: "Wenn Gott alles geschaffen hat, fo kann er nichts mehr schaffen. Aber daß er nichts mehr sollte schaffen können, streitet gegen seine Allmacht. Also (hat Gott nicht alles geschaffen)." Spinoza erwidert: "Bas das erste anlanat, so gestehen wir zu, daß Gott nichts mehr schaffen Und was das zweite angeht, sagen wir, daß wir be= Fann. kennen, daß, wenn Gott nicht alles schaffen könnte, was zu schaffen möglich ift, dieses gegen seine Allmacht ftreiten würde; aber keineswegs, wenn er nicht schaffen könnte, mas in sich felbst widersprechend ift; wie es ist, zu fagen, daß er alles geschaffen hat und doch noch mehr schaffen könnte. Gewiß ift es eine viel größere Vollkommenheit in Gott, daß er alles, was in seinem unendlichen Verstand war, geschaffen hat, als baß er es nicht follte geschaffen haben, noch je (wie fie fprechen würden) sollte haben schaffen können 1)." Dies wird in den Syllogismus gefaßt: "Wenn Gott niemals so viel schaffen

<sup>1</sup>) 1, 2, §§ 13-16.

fann, daß er nicht noch mehr schaffen könnte, so kann er nie= mals schaffen, mas er schaffen tann. Uber daß er nicht schaffen kann, was er schaffen kann, widerspricht sich felbst. Also --- " Auch wird beigefügt: Die Gegner müßten auch argumentieren: "Wenn Gott allwiffend ift, fo kann er nichts mehr wiffen, aber daß Gott nichts mehr sollte miffen können, ftreitet gegen feine Vollkommenheit. Also —" Doch wenn Gott alles in feinem Verstande hat und um seiner unendlichen Vollkommenheit willen nichts mehr wiffen kann, nun, warum können wir benn nicht auch sagen, "daß er alles, was er in seinem Verstande hat, hervorgebracht und gemacht hat, daß es formaliter in der Natur ift oder sein wird?" Welches Gewicht Spinoza auf die Widerlegung der genannten Einwendung legte, und wie fehr diese Widerlegung in feinen Augen für feine Beweisführung unentbehrlich war, erhellt daraus, daß er feine Pole= mit gegen jene Einwendung in teilweise fast wörtlicher übereinstimmung mit dem furzen Traktat in der Ethik wiederholt, wenn fie erklärt: "Manche halten Gott für eine freie Urfache in dem Sinn, daß er machen könne, daß, was aus seiner Natur folgt, d. h. in feiner Macht fteht, nicht geschehe oder nicht von ihm hervorgebracht werde. — Obgleich sie nun ein wirkliches absolutes Erkennen Gottes annehmen, glauben sie doch nicht, daß er alles, was er wirklich erkennt, auch ins Dasein zu bringen vermöge, denn dadurch würde, ihrer Ansicht nach, die Macht Gottes zerstört. Sie sagen: hätte er alles, was in seinem Verstand ist, geschaffen, so hätte er dann nichts weiter schaffen können, und das, glauben sie, würde ber Allmacht Deshalb wollten sie lieber annehmen, Gottes widerstreiten. daß Gott zu allem sich indifferent verhalte und nur das schaffe, was er nach einem absoluten Willen zu schaffen beschlossen habe. Ich glaube jedoch deutlich gezeigt zu haben, daß aus der absoluten Macht oder unendlichen Natur Gottes alles notwendig erflossen ist, oder (vielmehr) stets mit derselben Notwendigkeit folgt, ganz so, wie aus der Natur des Dreiecks von Ewigkeit zu Ewigkeit folgt, daß seine brei Winkel gleich find zwei rechten. Deshalb ift die Allmacht Gottes von Emigfeit her wirklich aktiv gewesen und wird in alle Ewigkeit in der=

in alle

selben wirklichen Aktivität bleiben. Auf diese Weise wird die Allmacht Gottes meines Erachtens in bei weitem vollkommenerem Sinn behauptet. Ja die Gegner scheinen, um offen zu reden, die Allmacht Gottes zu negieren. Denn sie schaftbares erkenne, das er doch nie schaften könnte. Andernfalls, wenn er nämlich alles, was er erkennt, schaften würde, würde er, nach ihrer Ansicht, seine Allmacht erschöpfen und sich unvoll= kommen machen. Um also die Bollkommenheit Gottes zu behaupten, kommen sie so weit, zugleich behaupten zu müssen, daß er nicht alles das bewirken könne, worauf seine Macht sich erstreckt, und etwas Törichteres oder der Allmacht Gottes Widersprechenderes läßt sich, soviel ich sehe, nicht erdenken 1)."

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Eth. 1, Prop. 17, Schol. Alii putant, Deum esse causam liberam propterea, quod potest, ut putant, efficere, ut ea, quae ex ejus natura sequi diximus, hoc est, quae in ejus potestate sunt, non fiant, sive ut ab ipso non producantur. Sed hoc idem est, ac si dicerent, quod Deus potest efficere, ut ex natura trianguli non sequatur, ejus tres angulos aequales esse duobus rectis; sive ut ex data causa non sequatur effectus. — Tametsi Deum actu summe intelligentem concipiant, non tamen credunt, eum posse omnia, quae actu intelligit, efficere ut existant, nam se eo modo Dei potentiam destruere putant. Si omnia, inquiunt, quae in ejus intellectu sunt, creavisset, nihil tum amplius creare potuisset, quod credunt Dei omnipotentiae repugnare; ideoque maluerunt Deum ad omnia indifferentem statuere, nec aliud creantem praeter id, quod absoluta quadam voluntate decrevit creare. Verum ego me satis clare ostendisse puto (vid. Prop. 16), a summa Dei potentia infinita infinitis modis, hoc est omnia, necessario effluxisse vel semper eadem necessitate segui; eodem modo ac ex natura trianguli ab aeterno et in aeternum sequitur, ejus tres angulos aequari duobus rectis. Quare Dei omnipotentia actu ab aeterno fuit et in aeternum in eadem actualitate semper manebit. Et hoc modo Dei omnipotentia longe, meo quidem judicio, perfectior statuitur. Imo adversarii Dei omnipotentiam (liceat aperte loqui) negare videntur. Coguntur enim fateri, Deum infinita creabilia intelligere, quae tamen nunquam creare poterit. Nam alias, si scilicet omnia, quae intelligit, crearet, suam, juxta ipsos, exhauriret omnipotentiam, et se imperfectum redderet. Ut igitur Deum perfectum statuant, eo rediguntur, ut simul statuere debeant, ipsum non posse omnia efficere, ad quod ejus potentia se extendit, quo absurdius aut Dei omni potentiae magis repugnans non video quid fingi possit.

Es tritt auch in dieser Bolemik, und zwar in der Ethik wie im kurzen Traktat wieder jener Begriff der Allmacht Gottes in den Vordergrund der Argumentation, vermöge deffen Gott notwendig alles, wozu in ihm eine Anlage ift, auch ins Da= fein bringen mußte, und zwar fo, daß alles zumal von Anfang an in die Wirklichkeit gesetzt ist und ausnahmslos in ber Natur exiftiert, wozu in dem unendlichen Besen Gottes eine Potenz vorhanden ift, fo daß, um mit Runo Fischer 1) zu reden, "die Möglichkeit in Gott und die Wirklichkeit in der Welt einander völlig und ohne Reft gleichkommen", also Gott nur als die, die Wirklichkeit in der Welt begründende Möglich= keit erscheint und seine Bedeutung darin aufgeht, diese letztere zu sein. Nur besteht zwischen dem kurzen Traktat und der Ethik der Unterschied, daß es in der Ethik nicht die Sub= ftanzen sive Attribute sind, welche produziert werden, weil nach der Ethik das Attribut durch sich selbst besteht 2).

Die eigentliche Grundlage, auf welche der Kontext des kurzen Traktats seine Identisikation von Gott und Natur stückt, ist also jener antiteleologische Determinismus, welcher ein göttliches Wirken nach Zwecken und mit Wahlvermögen ausschließt und als das höchste Prinzip alles Daseins die Notwendigkeit der göttlichen Natur aufstellt, welch letztere nach dem unabänderlichen Geset ihres Wesens alles von Ewigkeit her aus sich hervorgebracht habe. Dieser antiteleo= logische Determinismus ist stets einer der hauptsächlichsten Bestandteile der Weltanschauung Spinozas geblieben, ihn hat er insbesondere in der Ethik wiederholt als die Basis

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Geschichte der neueren Philosophie. Jubiläumsausgabe. 2. Bd., 4. Aufl., 1898, S. 219.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Wir können die von Richard Avenarius aufgestellte Ansicht, daß die §§ 13-16 des 2. Rapitel im 1. Teil des kurzen Traktats den ursprünglichen Zusammenhang unterbrechen und daher ohne Zweifel ein späteres Einschiebsel seinen, nicht teilen. Diese Paragraphen vollenden den Beweis für einen unmittelbar vorher aufgestellten Fundamentalsas nach einer dem Versasser wichtigen Seite hin und gehören daher logisch an den Ort, wo sie stehen, wie jeder Beweis auf den Satz folgen foll, den er begründen will.

der ihm eigentümlichen Anschauung hingestellt: dort hat er ihn auch mit derselben Formulierung ausgesprochen, in welcher der kurze Traktat ihn aufstellte, wenn er, entsprechend dem Satz des furzen Traktats: "Daß im unendlichen Berstand Gottes keine Substanz ist, die nicht formaliter in der Natur ist", in Prop. 16 p. 1 der Ethik fagt: "Aus der Notwendigkeit der göttlichen Natur muß Unendliches auf unendliche Weisen, d. h. alles, was unter einen unendlichen Verstand fallen fann, folgen 1)." Indes gehört es zu dem eigentümlichen Gepräge des furzen Traktats, daß er seinen Naturalismus unmittelbar an den theistischen Gottesbegriff anknüpft, mit der Tendenz, den letzteren in jenen überzuleiten, teils indem er bei feinen Beweis= führungen von Bestimmungen des theistischen Gottesbegriffs ausgeht, diese aber sofort in jenem antiteleologisch=determini= ftischen Sinn faßt, der von selbst zum Naturalismus führt, teils indem er theistische Bestimmungen in seine Terminologie aufnimmt und ihnen eine naturalistische Bedeutung gibt. Das letztere ift der Fall, wenn er dem fünften Rapitel des ersten Teils die überschrift gibt: "Bon Gottes Vorsehung" und dann gleich in § 1 sagt: "Die zweite Eigenschaft (Gottes), die wir fein Proprium nennen, ift feine Vorsehung; welche für uns nichts anderes, als das Streben ist, das wir in der ganzen Natur und in allen einzelnen Dingen finden, welches auf die Erhaltung und Bewahrung ihres eigenen Seins geht", oder wenn er den unendlichen Verstand einen Sohn Gottes nennt, oder wenn er im sechsten Rapitel "von Gottes Borherbeftimmung" die lettere darein fest, "daß es teine zufälligen Dinge gibt". Das erftere, das Anknupfen der Beweise an theiftische Bestimmungen findet sich außer 1, 2, §§ 11-16 schon in dem Beweis für den ersten der Sätze, mit denen die Definition Gottes erläutert wird, ben Sat: "Daß es feine begrenzte Substanz gibt, sondern daß jede Substanz in ihrer Gattung vollkommen sein muß; womit gesagt ift, daß in dem unend= lichen Verstande Gottes feine vollkommenere Substanz fein

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Ex necessitate divinae naturae infinita infinitis modis (hoc est omnia, quae sub intellectum infinitum cadere possunt), sequi debent. Camerer, Spinoza und Schleiermacher

kann, als die bereits in der Natur ift." Wenn zum Beweis hiefür gesagt wird: Wäre eine Substanz, die nicht durch sich felbst ift, begrenzt, so könnte dies nur daher kommen, daß ihre Ursache, Gott, ihr nicht mehr geben konnte oder nicht mehr geben wollte, erfteres aber würde feiner Allmacht wider= ftreiten, letzteres schmecke nach Mißgunst, welche in Gott, der alle Gute und Fülle ift, in keiner Beise ftatthaben könne, fo ist auf den ersten Blick der Theismus die Basis diefer Araumentation. Allein eine Güte, welche alles geben muß, was sie geben tann, für welche es teine Möglichkeit gibt, etwas nicht zu geben, welche nichts für sich behalten darf, fondern ihre ganze Bollkommenheit mitteilen muß, ift nicht bie eines theistisch gebachten Gottes, fie ist vielmehr bloß eine Potenz, welche mit innerer Notwendigkeit tätig ift, und es wird der Sat, daß die einzelne Substanz in ihrer Gattung unend= lich fei, mit demfelben Determinismus begründet, auf welchen der Satz gebaut wird, daß die unendlich vielen Substanzen ausnahmslos in der Natur eriftieren und diese dadurch un= endlich fei. In beiden Fällen wird das gleiche Refultat, die Identität deffen, was Gott schaffen kann, mit dem, was in ber Natur wirklich vorhanden ist, und damit auch des gött= lichen Schaffens mit dem Wirken der Natur und des gött= lichen Wesens mit dem Wesen der letzteren aus der aleichen Prämisse abgeleitet, nämlich aus dem Satz, daß Gott ver= möge der inneren Notwendigkeit feines Befens nichts zurück= behalten könne, sondern alles zumal in die Wirklichkeit fete: dieser letztere Gedanke wird in dem einen Fall an die Idee der schrankenlosen göttlichen Güte, das anderemal an die der Einfachheit des göttlichen Willens und der Unendlichkeit der Macht Gottes angeknüpft.

Was nun den ersten Dialog betrifft, so läßt derselbe, in weiterer Ausführung des Sazes, den der Verstand aufgestellt hatte: "Ich betrachte die Natur nicht anders, als in ihrer Totalität unendlich und höchst vollkommen", die Vernunft sagen (§ 39): "Die Wahrheit hievon ist mir unzweiselhaft; denn wenn wir die Natur begrenzen wollen, so werden wir fie (was ungereimt ist) mit dem Nichts begrenzen müssen, und zwar unter biefen folgenden Eigenschaften, nämlich daß es Eines, ewig, durch sich felbst unendlich ift. Diefer Un= gereimtheit entgehen wir, wenn wir aufstellen, daß sie eine ewige Einheit, unendlich, allmächtig u. s. w. ift; die Natur nämlich als unendliche, in der alles begriffen ift; und die Negation derselben nennen wir das Nichts." Es ift deutlich, daß hier nur eine Beschreibung der Unendlichkeit der Natur gegeben und aus dieser die Vollkommenheit der Natur abgeleitet, keineswegs aber ein Beweis für die Unendlichkeit der Natur geliefert werden will. Das, daß die Natur nur mit dem Nichts begrenzt werden könnte, setzt bereits voraus, daß sie unendlich ist, es ift eine Konsequenz ihrer Unendlichkeit oder auch ein Moment derselben, ein mit ihrem Begriff Gegebenes, nicht aber etwas, aus dem die Unendlichkeit der Natur folgen würde. Denn diese könnte, wenn nicht schon feststünde, daß sie unendlich sei, auch als durch etwas anderes, als das Nichts, 3. B. burch den Billen Gottes, oder burch die in dem unendlichen Verstand Gottes vorhandenen und noch nicht in die Natur gesetten Substanzen bearenzt gedacht werden: nur wenn feststeht, daß die Natur alle Realitäten in sich hat, kann gesagt werden, es könnte außer ihr nur das Nichts geben; sonft mußte für letteren Sat wieder ein Beweis gegeben werden, und diefer Beweis könnte ebenfalls nur darin bestehen, daß nachgewiesen würde, daß fie alles Positive in sich enthalte, mas ja in der Tat der Beweis des Kontertes für die Unendlichkeit der Natur ift. Deshalb fagt auch der Dialog ausdrücklich, das Subjekt, von dem er rede, sei "die Natur als unendliche, in der alles begriffen ift". Was er von diefem unendlichen Subjekt ausfagen will, ift feine Bollkommenheit, und diese, die ja auch der Kontert des Traktats als mit der Unendlichkeit gegeben ansieht, betont er deshalb, weil er das Verhältnis der Liebe zu dem Universum auf den Begriff der Bollfommenheit des letteren ftütt; er will "die Natur in ihrer Totalität" als das vollkommenste Objekt der Liebe darstellen; dies tut er, indem er zeigt, daß fie nur burch bas Nichts begrenzt werden könnte. In diefem Sinn hatte schon die Liebe die Frage gestellt. Sie fagt zu dem

Berstand: "Sage mir einmal, ich bitte dich, ob du ein solches Wesen begriffen hast, das höchst vollkommen ist, indem es nicht durch irgend ein anderes begrenzt werden kann"; die Antwort des Berstandes und der Bernunst lautet: Dieses höchst vollkommene Wesen ist die Natur in ihrer To= talität, denn diese ist unendlich und kann als solche durch nichts begrenzt werden 1). Ahnlich sagt die Ethik (1, Definit. 6, Explic.): "Was nur in seiner Gattung unendlich ist, von dem können wir unendlich viele Attribute verneinen; was aber absolut unendlich ist, zu dessen Wesen gehört alles, was eine Wesenheit ausdrückt, und es schließt keinerlei Negation in sich (negationem nullam involvit)."

Fassen wir alle bisherigen Bestimmungen des kurzen Traktats über die Attribute zusammen, so ergibt sich, daß dieselben ursprünglich gedacht sind als die unendlich vielen Grundkräfte oder Grundsubstanzen der Natur, deren jede ihr eigenes, qualitativ von den übrigen gesondertes, innerhalb seiner Sphäre aber unendlich sich ausdehnendes Gebiet von Daseinsformen und Existenzen hervorgebracht hat, so daß sie alle zusammen Gott, der höchsten Ursache alles Seins, als die seinen Inhalt bildenden Eigenschaften angehören, und da Gott und Natur identisziert werden, beides sind, die den Inhalt des Absoluten ausmachenden Naturkräfte und die die Wirklichkeit in der Welt darstellenden Naturgebiete.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) In demselben Sinn fagt der Zusatt 1 zu Rap. 2 des ersten Teils in Betreff der Definition Gottes, welche diesem unendliche Eigenschaften beilegt: "Der Grund ist: Da das Nichts keine Eigenschaften haben kann, muß das All alle Eigenschaften haben; und wie das Nichts keine Eigenschaften hat, weil es Nichts ist, so hat das Etwas Eigenschaften, weil es Etwas ist; und darum, jemehr ein Ding etwas ist, desto mehr Eigenschaften muß es haben. Demzusolge muß also Gott, der das vollkommenste, das unendliche ober alle Etwas ist, auch unendliche, vollkommene und alle Eigenschaften haben." Für die Natur war eben das, daß sie das unendliche Etwas sei, zu beweisen, ehe gesagt werden konnte, ihre Grenze könne bloß das Nichts fein.

# II. Die Einheit der Attribute

#### 1. Die Einheit als Substanz

#### a) Die Aufstellungen des ersten Dialogs

Daß alle Eigenschaften, die in der Natur sind, nur ein einziges Befen und keineswegs verschieden feien, obgleich mir die eine derselben ohne die andere klar und beutlich begreifen können, spricht schon § 17 des zweiten Rapitels in Teil 1 aus, und für die Notwendigkeit diefer Annahme führt er drei Gründe an, einmal die Vollkommenheit und Unendlichkeit Gottes, welche erfordere, daß ihm alle die unendlichen Subftanzen als feine Eigenschaften angehören, dann die Ginheit, bie wir überall in der Natur sehen, und endlich die Tatsache, daß in keiner Substanz, solange wir sie als eine besondere begreifen, irgend eine Notwendigkeit liege, daß sie eriftiere, indem zu ihrer besonderen Effenz feine Existenz gehöre, woraus notwendig folge, daß die Natur, in der jene Sub= ftanzen sind und welche aus keiner Ursache kommt, ein volltommenes Befen fein muffe, dem Eriftenz zugehört. Damit ift nun wohl die Notwendigkeit behauptet, daß die Attribute sive Substanzen in Gott oder der Natur eine Einheit bilden muffen, aber wie dies ber Fall fei, auf welche Beife diefe Einheit bei der prinzipiellen Erklusivität jener Substanzen gegeneinander zu begreifen sei, ist hier nicht gesagt; das Problem der Einheit der Attribute ist wohl aufgestellt, aber nicht gelöft. Seine Löfung gibt der erste Dialog. Dieser beschäftiat sich ausführlich und geflissentlich mit der Frage, wie die verschiedenen in der Natur vorhandenen Substanzen oder Attribute zur Einheit fich zusammenschließen; diese Frage ift ber Gegenstand, bem feine Ausführungen gewidmet find. Die Antwort, die er gibt, ift die: Diese Substanzen oder Attribute find selbst wieder die Modi der Einen durch sich felbit bestehenden Substanz und von diefer als ihrer immanent wirkenden Ursache hervorgebracht. Sie find insofern die Wirfungen diefer Substanz, die nicht aus sich felbst, sondern nur

burch die Gine Substanz ihre Eriftenz haben, und können baber genau gesprochen und nach der Seite ihres Berhältnisses zu der Einen Substanz nicht felbit Substanzen beißen, aber eben weil jene Eine durch fich felbft bestehende Substanz die immanente Ursache der Attribute ist und daher diese letzteren innerhalb ihrer, der Einen Substanz felbst, hervorgebracht hat, fo find die Attribute auch zugleich Teile diefer Substanz, diese Substanz besteht auch wieder aus ihnen und ist das Ganze berselben, sie partizipieren also an dem Absoluten, sind die Momente, in welche dieses sich differenziiert hat, jedoch so, daß bie Eine Substanz fie fortwährend trägt, unausgeset in fich fustentiert und dadurch zur Einheit zusammenhält, die Attribute find die verschiedenen Grundfräfte, in welche die Gine höchste und letzte Grundfraft sich auseinander gelegt hat, aber fo, daß fie ihr fortwährend inhärieren, fie find die relativen Substanzen, welche selbst wieder jede in ihrer Sphäre ihre unendlich vielen Modi erzeugen, welche selbst wieder jede in ihrer Gattung eine unendliche Fülle von Wirkungen hervor= bringen, die aber ihrerseits nur eristieren als die Modi der Einen absoluten Substanz. Dies ist die unzweideutig ausgesprochene Anschauung des ersten Dialogs. Ausbrücklich er= flärt in ihm die Vernunft der Begierde: "Daß du fagit, daß verschiedene Substanzen seien, das, sag' ich dir, ift falsch; denn klar sehe ich, daß es nur eine einzige gibt, die durch fich felbft besteht und aller anderen Eigenschaften Träger ift. Und wofern bu dann das Körperliche und das Denkende Substanzen nennen willst mit Rücksicht auf die Modi, die davon abhängen, wohlan, dann mußt du sie auch Mobi nennen mit Rücksicht auf die Substanz, von der fie abhängen; benn als durch fich felbst bestehend werden fie von dir nicht begriffen: und auf dieselbe Beije, wie wollen, fühlen, verstehen, lieben u. f. w. verschiedene Modi find von demjenigen, mas bu eine benkende Substanz nennst, welche (nämlich Modi) bu alle zur Einheit bringst und aus ihnen allen Eines machft: so schließe ich auch burch beine eigenen Beweise, daß fowohl die unendliche Ausdehnung, als (das unendliche)

Denken mitsamt anderen unendlichen Eigenschaften (Attri= buten) oder nach deiner Redeweise anderen Substanzen, nichts anderes sind als Modi des einen ewigen, un= endlichen und burch fich felbft bestehenden Befens, und aus allen diesen seten wir, wie gesagt, Ein Eines ober eine Einheit, außer welcher man sich nichts vorstellen kann." Sier ist deutlich gesagt, einmal, daß die Attribute die Modi der Einen Substanz seien und als diese Modi auch untereinander eine Einheit bilden, und dann, daß sie alle zusammen in dieser ihrer Einheit die Substanz ausmachen, so daß die absolute Substanz einerseits als die Ursache der relativen Substanzen oder Attribute von diesen unterschieden und andererseits wieder als die Totalität derselben mit ihnen identifiziert wird. Diesen Doppelcharakter, welcher dem Absoluten vindiziert wird, gebraucht sofort die Begierde, welcher im Dialog die Rolle zugeschieden ift, die 3dee der Einheit des Absoluten zu bekämpfen, um die von der Vernunft gegebene Deduktion dieser Einheit als in sich selbst wider= fpruchsvoll und logisch unhaltbar anzufechten. Allein die Bernunft hält, mit Berufung darauf, daß dies eben die Natur einer inbleibenden Ursache sei, daran fest, daß Gott die Ur= fache feiner Wirkungen oder Geschöpfe und mit Rücksicht auf das Bestehen aus ihnen das Ganze derselben sei. Sie sagt: "Der Verftand 3. B. wird von mir, sofern seine Gedanken von ihm abhängen, eine Ursache, und wiederum mit Rücksicht auf bas Beftehen aus seinen Gedanken ein Ganzes genannt: ebenso ift auch Gott mit feinen Birtungen oder Geschöpfen feine andere als eine inbleibende Urfache, und auch ein Ganzes mit Rücksicht auf die zweite Betrachtungsweise." Daß hier unter ben "Wirfungen ober Geschöpfen Gottes" nichts anderes zu verstehen ift, als die Attribute, ergibt sich zweifellos aus dem Zusammenhang 1).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Bergl. in Betreff ber Debuktion des ersten Dialogs oben S. 26 bis 31.

## b) Das Verhältnis diefer Aufstellungen zu dem übrigen Text des kurzen Traktats

Vergleichen wir nun den ersten Dialog mit dem übrigen Text des kurzen Traktats, jo ergibt fich vor allem das mit vollftändiger Zuverläffigkeit, daß die Grörterungen des erften Dialogs auf denjenigen des ihm vorhergehenden zweiten Rapitels des ersten Teils des Traktats ruhen und daß diefelben gedacht sein können nur unter Voraussezung deffen, was in diesem zweiten Rapitel ausgeführt ist. Dies erhellt aus dem Begriff der Substanzen sive Attribute, der im ersten Dialog vorliegt. Denn auch der Dialog versteht unter Substanz sive Attribut nichts anderes, als ein in seiner Gattung Unendliches, ein infinitum in suo genere, und ist baher ohne bie Ausführungen des zweiten Rapitels, welche diefen Begriff aufstellen und auseinander setzen, gar nicht verständlich; benn nicht im Dialog, sondern nur in den Erörterungen des zweiten Rapitels werden die Substanzen in diefem Sinn näher erklärt, nur hier wird ein Nachweis dafür, daß unter Substanzen sive Attributen ein folches in feiner Gattung Unendliches zu verstehen fei, gegeben, im Dialog bagegen wird diefer Begriff von Substanzen sofort angewendet, ohne weitere Erläuterung über eine folche Terminologie. Da aber diefe Bedeutung von "Substanz" von der hergebrachten und insbesondere auch von der bei Descartes gebräuchlichen vollständig abweicht, so mußte ber Ausdruck "Substanz" in jener Bedeutung erft erklärt fein, ehe er in derselben gebraucht werden konnte, es mußte die ganze Tragweite diefer Bedeutung erst festgestellt fein, ebe weiteres darauf gebaut werden durfte, und ba jene Erklärung und Feststellung im Dialog fehlt, so muß notwendig angenommen werden, daß sich der Dialog in dieser Hinsicht auf die Auseinandersetzung des zweiten Rapitels bezog; erft ver= mittels diefer wird fein Sinn flar. Insbesondere ift nur aus ber dort aufgestellten Bedeutung des Wortes Substanzen und aus den Erläuterungen, welche jenes Rapitel über die Sub= stanzen gibt, zu ersehen, wohin die am Anfang des ersten Dialogs in den §§ 4-7 ausgesprochenen Einwendungen der Begierde gegen die Vernunft zielen; die Bedeutung diefer Ein=

wendungen und die Stellung, welche ihnen im Zusammenhang der Erörterungen des Dialogs zukommt, wird erst deutlich, wenn wir davon ausgeben, daß die Substanzen, von welchen bie Begierde redet, und auf welche sie ihre Behauptungen bezieht, die in ihrer Gattung unendlichen Substanzen des zweiten Rapitels des ersten Teils find. Auf das, was in § 2 diefes Rapitels über diefe Substanzen gesagt ift, ftutt fich die Begierde, um die von der Vernunft behauptete Einheit der unendlichen Natur zu bekämpfen mittels der Behauptung, baß von dem Begriff jener spinozischen unendlichen Substanzen aus nur Berschiedenheit in der Natur sich ergebe. Die Be= gierde bedient sich dabei des Kunstgriffs, die von Spinoza behaupteten Substanzen fo hinzustellen, wie wenn fie als durch fich felbft bestehend gemeint wären, und auf Grund dieser Unterstellung eine Karrikatur der spinozischen Ansicht zu entwerfen, in der freilich die Einheit des Absoluten teine Stelle mehr gefunden hätte. Diese Unterstellung wird dann im weis teren Verlauf des Dialogs nicht nur energisch zurückgewiesen burch bie Erklärung, daß jene Substanzen teineswegs durch fich felbft bestehende Besen feien, fondern fie mird auch benützt, um an sie die Erläuterung des Verhältnisses ber nicht burch fich felbft bestehenden Substanzen zu der Einen durch fich felbst bestehenden Substanz anzuknüpfen und burch biefe Erläuterung die Theorie über die auf jenem Berhältnis beruhende Einheit der Natur in präziser Formulierung vor= zutragen und zu begründen. So werden von Spinoza der Begierde Einwendungen, welche von einem Mißverständnis über seinen Begriff der in ihren Gattungen unendlichen Subftanzen aus gegen die Einheit der Natur etwa erhoben werden konnten, in den Mund gelegt, um durch die Widerlegung biefer Einwendungen jenes Migverftändnis über biefe Subftanzen abzuschneiden, den Begriff der Substanzen felbst auch nach diefer Seite hin nochmals genau zu präzisieren und da= burch die Grörterung dialektisch hinüberzuleiten zur Aufhellung eines zwar im bisherigen Kontert des Traktats vorbereiteten, aber boch noch nicht genügend aufgeklärten und bargelegten Stücks feiner Lehre, zur Beantwortung ber Frage, wie die

Einheit des Absoluten auf Grund der im Vorangegangenen ausgeführten Anschauungen zu denken sei. Es ergibt sich dies, wenn wir die Erklärungen der Begierde und die Antwort der Vernunst auf dieselben ins Auge fassen.

Nachdem im ersten Dialog in §§ 2 und 3 Verstand und Vernunft erklärt haben, der Verstand, daß er die Natur in ihrer Totalität als unendlich und höchst vollkommen betrachte, die Vernunft, daß die Natur als unendliche, in der alles be= ariffen ist, eine ewige Einheit, unendlich, allmächtig u. s. w. fei, kommt die Begierde mit ihren Einwendungen gegen die Eriftenz diefes höchft vollfommenen Befens, gegen die Richtigfeit des Sates, daß die Natur eine ewige Einheit sei. "Ei doch!" ruft sie aus - in § 4 - "das reimt sich doch wunder= lich, daß die Einheit mit der Verschiedenheit, die ich überall in ber natur febe, übereinkommt. Denn wie! 3ch febe, daß Die denkende Substanz keine Gemeinschaft hat mit der ausgedehnten Substanz, und daß die eine die andere bearenzt. (5.) Und wenn bu außer diefen zwei Substanzen noch eine britte seten willst, die in allem vollkommen ist, siehe, so verwickelst bu dich felbst in offenbare Widersprüche; denn wenn biese britte außer den beiden ersten gesetzt wird, so entbehrt fie dann alle die Eigenschaften, welche diefen beiden zugehören, mas gewiß bei einem Ganzen, außerhalb deffen kein Ding ift, nicht statthaben tann. (6.) Außerdem, wenn dieses Besen allmächtig und vollkommen ist, so wird es dies sein, weil es fich felbst, und nicht, weil es ein anderes hervorgebracht hat. Und boch müßte ber allmächtiger fein, der sowohl fich felbst, als darüber hinaus noch ein anderes hervorbringen könnte. (7.) Und endlich, wenn du es allwissend nennst, so ift es notwendig, daß es sich selbst kennt; und zugleich mußt du zu= gestehen, daß die Renntnis seiner selbst allein weniger ist, als die Renntnis seiner selbst zusammen mit der Renntnis der anderen Substanzen: mas alles offenbare Biderfprüche find."

Bei diefer Argumentation fpielt die Exklusivität der Subftanzen gegeneinander eine Hauptrolle; diese Exklusivität ist ein cartesianisches Element, und daher liegt es nahe, bei diesen Erörterungen der Begierde an die cartesianischen Subftanzen zu denken. Allein die Begierde gebraucht nun boch ben Beariff ber Exklusivität der Substanzen nicht in der Form, wie er bei Descartes vorliegt, sondern in der Gestalt, wie er in die Definition der in ihren Gattungen unendlichen Substanzen Spinozas mit aufgenommen war. Daß die Begierde die in ihren Gattungen unendlichen Substanzen im Auge hat. erklärt der Dialog selbst, indem er in § 9 die Vernunft zu der Begierde sagen läßt: "daß sowohl die unendliche Ausdebnung als (das unendliche) Denken mitfamt anderen un= endlichen Eigenschaften (Attributen), ober nach deiner Redeweise anderen Substanzen nichts anderes find" u. f. w. Damit ift deutlich ausgesprochen, daß die Sub= ftanzen, von denen die Begierde redet, eben die unendlichen Attribute find; benn es ift undenkbar, daß die Bernunft den Worten der Begierde einen anderen Sinn unterlegt hätte, als den, den sie nach der Intention der Begierde haben follten. In der Tat gründet sich die Argumentation der Begierde in §§ 4-7 durchaus auf den Begriff der in ihren Gattungen unendlichen Substanzen. Es ift ferner die Tendenz der Begierde, der Vernunft Selbstwidersprüche zwischen ihrem Gottesbegriff und ihren Substanzen vorzuwerfen. Dies konnte sie nur, wenn fie einen von ber Bernunft aufgestellten Substang= begriff bem Gottesbegriff ber letteren entgegenstellte und bieser Substanzbegriff findet sich eben in den Sätzen des zweiten Rapitels. Dafür spricht schon dies, daß sie in § 4 nur im Singular sagt: "daß die denkende Substanz keine Bemeinschaft hat mit der ausgedehnten Substanz", und daß sie dann in § 5 ausdrücklich erklärt: "wenn du außer diesen zwei Substanzen noch eine dritte seten willst" u. s. w., woraus hervorgeht, daß sie nicht eine Mehrzahl von denkenden Substanzen und von ausgebehnten Substanzen meint, sondern nur je Eine Substanz für das Gebiet des Denkens und Eine Substanz für das Gebiet der Ausdehnung annimmt. Dañ die Begierde unter Substanzen die in ihren Gattungen un= endlichen versteht, erhellt weiter daraus, daß sie in § 5 be= hauptet, eine neben den beiden Substanzen des Denkens und ber Ausdehnung gesetzte dritte Substanz, die in allem voll-

tommen sein solle, müßte alle die Eigenschaften entbehren, welche den beiden ersten zugehören, sie könnte also nicht vollkommen sein, und der Satz der Vernunft, daß die Natur eine höchft vollkommene Einheit bilde, fei deshalb unhaltbar; benn diefe Behauptung der Begierde tann fich nur auf den Satz ftuten, ben bas zweite Rapitel aufgestellt hatte, bag es keine zwei gleiche Substanzen gebe, einen Sat, der feinerseits auf der Behauptung der Unendlichkeit der Sub= ftanzen je in ihren Gattungen ruht. Vom cartesianischen Standpunkt aus konnte nicht gesagt werden, daß die zweite Substanz die Eigenschaften des außer ihr Gesetzten entbehren müßte, benn Descartes hat Substanzen des Dentens außerhalb Gottes und schreibt doch diesem die Eigenschaft des Denkens zu, wie es andererseits an diesem Standpunkt nicht als eine Unvollkommenheit erklärt werden konnte, wenn bas vollfommene Wefen nicht bie Eigenschaften aller Substanzen hatte, denn diefer schloß die Eigenschaft der Ausdehnung aus Gott aus im Intereffe der Vollkommenheit Gottes; deshalb fann dieser Einwand der Begierde nur gemacht fein von dem spinozischen Begriff der endlichen Substanzen aus gegen ben Begriff des vollkommenen Befens, um lekteren dadurch zu zerftören, daß ihrem Verfaffer ein Selbstwiderspruch zwischen ihrem Substanzbegriff und ihrem Gottesbegriff nachgewiesen wurde. Wenn dann die Begierde weiter in §§ 6 und 7 behauptet, das von der Vernunft gesetzte, von diefer als allmächtig und allwiffend bezeichnete dritte vollkommene Wesen müßte allmächtig fein, weil es sich felbst, und nicht, weil es ein anderes hervorgebracht hätte, es müßte allwissend sein, indem es nur sich selbst kennen würde, ohne zugleich die Renntnis der anderen Substanzen zu haben, wodurch ja seine Allmacht und Allwiffenheit wieder hinfällig würde und seine angebliche Vollkommenheit aufgehoben wäre, so ist der Ge= danke der: Diese dritte Substanz könnte die beiden Substanzen bes Denkens und der Ausdehnung nicht geschaffen haben, und deshalb, weil sie dieselben nicht geschaffen hätte, könnte fie von denselben auch die Renntnis nicht haben; jene dritte Sub= stanz allmächtig und allwissend zu nennen, wäre also ein

Selbstwiderspruch. Aber daß diese dritte Substanz die beiden anderen nicht könnte geschaffen haben, das bezieht sich wieder= um auf den Satz des § 2 des zweiten Rapitels, daß die eine .Substanz die andere nicht hervorbringen könne, der ja eben= falls barauf gegründet mar, daß jede Substanz in ihrer Gattung unendlich sei. Der Zweck der Begierde in §§ 4-7 des Dialogs ift also der, die Behauptung der Vernunft, daß bie Natur eine ewige, allmächtige u. f. w. Einheit bilde, durch bas Refurrieren auf die Sätze des zweiten Rapitels über die Substanzen ad absurdum zu führen. Dies gelingt freilich ber Begierde nur dadurch, daß fie es fo hinstellt, wie wenn bie in ihren Gattungen unendlichen Substanzen als durch sich felbst bestehend gemeint mären oder angenommen werden müßten, und dadurch das Verhältnis der Exklusivität, welches im zweiten Rapitel für die gegenseitigen Beziehungen der nicht burch fich felbft beftehenden Substanzen sive Attribute behauptet und teineswegs auf ihr Durchsichselbstbestehen, sondern auf ihre Unendlichkeit gegründet war, auch auf das Verhältnis dieser in ihren Gattungen unendlichen Substanzen zu dem britten, von der Vernunft aufgestellten, als vollkommen und alles in fich enthaltend geschilderten Wefen anwendet. Gegen Diesen Schwerpunkt der Argumentation der Begierde richtet denn auch sofort die Vernunft ihre Erwiderung, indem sie ber Begierde erflärt: Berschiedene Substanzen, die durch fich felbst bestünden, gibt es nicht; es gibt nur eine einzige burch sich felbst bestehende Substanz und diese ift aller anderen Substanzen sive Attribute Träger, sie hat die anderen geschaffen und ent= hält fie in fich; den Beweiß, daß die letzteren Substanzen durch fich felbst bestehen, bift du, o Begierde, schuldig geblieben.

Nach dem Inhalt des Dialogs, insbesondere nach den Erklärungen der Begierde in §§ 4—7 desselden können wir, bei voller Anerkennung der Verdienste, welche Kuno Fischer um die Darstellung des Spinozismus sich erworben hat, gleich= wohl der Ansicht desselben nicht beitreten, wenn er<sup>1</sup>) sagt:

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Geschichte der neueren Philosophie. Jubiläumsausgabe. 2. Bd., 4. Aufl., 1898, S. 244 f.

"Die Begierde verteidigt, wie es scheint, den cartestanischen Standpunkt. Dem ist nicht so. Descartes behauptet außer den endlichen Dingen die dritte absolut vollkommene Substanz, welcher Begriff bekanntlich zu den Grundlagen seiner Lehre gehört. Gerade diesen Begriff bestreitet die Begierde und findet ihn ungereimt. Es ist daher ganz falsch, wenn man in diesem Gespräch die Begierde als Wortführerin der cartestanischen Lehre betrachtet; vielmehr redet sie der gewöhnlichen Anschauung das Wort, für welche die Sinnenwelt als der Komplex verschiedener, voneinander unabhängiger Dinge keineswegs ein einziges Wesen ist, wohl aber alles in allem. Sie ist sogar scharffinnig genug, die Widersprüche der cartestanischen Lehre darzutun, womit sie freilich aus ihrer Rolle fällt und die Kritik Spinozas selbst in sich aufnimmt.

Sie findet es ungereimt, ein absolut vollkommenes, all= mächtiges, allwiffendes Wefen zu behaupten, welches anderen Substanzen entgegengesett sein soll. Wenn es die letteren von sich ausschließt und ihre Vollkommenheiten entbehrt: wie kann es selbst absolut vollkommen sein? Wenn es die letzteren (weil sie als Substanzen selbständig und unabhängig von ihm find) nicht geiftig durchdringt, so murde ja ein Wesen, welches nicht bloß sich, sondern auch andere erzeugt, nicht bloß sich, sondern auch andere erkennt, offenbar allmächtiger und all= ""Das alles find offenbare Widersprüche!"" wissender sein. hat die Begierde nicht in allen diesen Bunkten recht? Meint man, daß Spinoza in feiner Kritik des cartesianischen Gottes= begriffs anders gedacht hat, als er hier die Begierde reden läßt? Daß er diefer Figur seines Dialogs diese Gedanken in den Mund legt, ift ein Fehler in der Komposition des Gesprächs, der uns aber wenig befremdet, denn wir haben es hier nicht mit dialogischen Runstwerken zu tun. Die Be= gierbe müßte in allen Punkten unrecht haben, aber bie Wider= sprüche, welche sie dem cartesianischen Gottesbegriffe vorrückt. find alle richtig. Auch wird sich sogleich zeigen, daß keine diefer Behauptungen von den Gegnern der Begierde beftritten wird; es fällt der Vernunft nicht ein, den angegriffenen Gottes= begriff zu verteidigen. Wir laffen uns gern den bialogischen

Fehler gefallen, welcher uns einen fo lehrreichen und intereffanten Einblick in die Spuren des Weges gewährt, auf dem Spinoza felbst von Descartes zu seiner eigenen Lehre gelangt ist."

Gegen diese Auffaffung ift zunächft zu bemerten, daß eine Rritik des cartesianischen Gottesbegriffs nach dem ganzen Bu= fammenhang, in welchem die in §§ 4-7 enthaltenen Aufstellungen ber Begierde stehen, innerhalb dieser Aufstellungen gar feinen Blatz hat. Die Liebe beginnt das Gespräch mit der Bitte an ben Verstand, ihr ju fagen, ob er ein folches Befen begriffen habe, das höchst vollkommen sei, indem es nicht durch iraend ein anderes begrenzt werden könne und in welchem auch sie felbst begriffen sei. Der Verstand antwortet, er für seinen Teil betrachte bie Natur nicht anders, als in ihrer Totalität als unendlich und höchft vollkommen, und bie Vernunft erklärt nun ihre übereinstimmung mit dem Berftand, indem sie als Grund anführt: Wenn wir die Natur begrenzen wollten, die Natur nämlich als unendliche, in ber alles begriffen sei, so müßten wir sie, was ja ungereimt fei, durch das Nichts begrenzen, und zwar so, daß wir dem Nichts bie Eigenschaften beilegen müßten, daß es Gins, emig, burch fich felbst unendlich fei; diefer Ungereimtheit entgehen wir, wenn wir aufstellen, daß die unendliche, alles in sich be= greifende Natur eine ewige Einheit, unendlich, all= mächtig u. f. m. fei. Gegen Diefen Gottesbegriff wendet fich die Begierde, ihm sucht fie innere Widersprüche nachzuweisen. Schon der Beginn ihrer Rede zeigt, daß sie fich gegen das vorher Gefagte wenden will, wenn sie anhebt: "Ei doch! Das reimt sich ganz wunderlich, daß die Einheit mit der Verschiedenheit, die ich überall in der Natur sehe, übereinkommt." Daß die Begierde gegen die Vernunft pole= misiert, erhellt sodann daraus, daß sie geradezu bie Ber= nunft als ihre Gegnerin anredet, während fie ihre Beweise für angebliche Selbstwidersprüche vorbringt, und daß sie direkt gegen etwas polemisiert, das die Vernunft unmittelbar vorher aufgestellt hatte. "Wenn bu außer biefen zwei Substanzen noch eine dritte seken willst, die in allem vollkommen ift, fiehe, so verwickelst du bich felbst in offenbare Widersprüche",

fo ruft die Begierde ber Vernunft zu; nachdem sie dann behauptet hatte, daß jene dritte Substanz alle die Eigenschaften, welche ber benkenden und ber ausgedehnten Substanz zugehören, entbehren müßte, fügt sie bei: "Was gewiß bei einem Ganzen. außerhalb deffen kein Ding ift, nicht statthaben kann", in offenbarer Beziehung auf die Behauptung der Vernunft, daß die Natur in ihrer Totalität nur durch das Nichts begrenzt werden könnte. Die Begierde polemisiert sodann gegen die Möglichkeit, jenes dritte Besen, wie dies von der Vernunft geschehen war, als allmächtig zu bezeichnen, und fährt dann fort, aufs neue in direkter Anrede die Vernunft zu beschuldigen, indem sie fagt: "Wenn du es allwissend nennst, so ist es not= wendig, daß es sich selbst kennt; und zugleich mußt du zu= gestehen, daß die Renntnis seiner selbst allein weniger ist, als die Renntnis seiner selbst zusammen mit der Renntnis aller anderen Substanzen: was alles offenbare Widersprüche find." Es kann somit keinerlei Zweifel darüber bestehen, daß die Begierde den von ber Vernunft aufgestellten Begriff eines voll= kommenen Wesens bekämpft, und daß ihre ganze Argumen= tation der Bekämpfung bieses Begriffs dient; dieser Begriff aber ist der rein naturalistische Gottesbegriff Spinozas; wie sollte da innerhalb jener Argumentation noch Raum sein für eine Bekämpfung des von dem spinozischen doch wesentlich verschiedenen cartesianischen Gottesbegriffs? Ift somit aus ber Person, gegen welche die Beschuldigungen ber Begierde direkt erhoben werden, ersichtlich, daß der Angriff gegen den Gottesbegriff Spinozas gerichtet ift, so erhellt dasselbe aus ber gegen die Begierde hinwiederum vorgebrachten Verteidi= gung. Wir können es nicht für richtig halten, wenn R. Fischer 1) fagt, keine der von der Begierde aufgestellten Behauptungen werde von den Gegnern der Begierde beftritten, es falle der Bernunft nicht ein, den angegriffenen Gottesbegriff zu vertei-Wenn die Vernunft auf die Aufforderung ber durch diaen. bie Erklärungen der Begierde aufs höchste erregten Liebe bin, sie von den durch jene Erklärungen heraufbeschworenen Feinden

1) A. a. D. S. 245.

bes Menschengeschlechts, ber Reue, bem haß und ber Ver= geffenheit zu befreien, ausruft: "Daß du, o Begierde, also fagft, daß verschiedene Substanzen feien, das, fag' ich bir, ift falsch; benn klar fehe ich, baß es nur eine einzige gibt, die durch fich felbft besteht"; wenn fie dann am Schluß ihrer Argumentation als das Refultat der letzteren die Existenz bes Einen, ewigen, burch fich felbft bestehenden Befens, bes Einen Eines, oder ber Einheit, außer welcher man fich nichts vorstellen kann, verfündet, so ist doch deutlich, daß die Ber= nunft hier eine Entgegnung auf die Behauptungen der Begierde geben will, eine Entgegnung, welche fie damit beginnt, bie Griftenz verschiedener Substanzen in bem Ginn, in melchem sie die Begierde behauptet hatte - nicht über= haupt — zu negieren, um auf diese Negation die Existenz ber von ber Begierde geleugneten Ginen vollkommenen, alles in sich enthaltenden Substanz zu ftuten. Die Begierde hatte auf die von ihr behauptete - an die Ausführungen des zweiten Rapitels des ersten Teils des kurzen Traktats an= fnüpfende, aber von diefen im Punkt des Durchsichselbst= bestehens wesentlich differierende — Idee der Verschiedenheit ber Substanzen ihren Satz gebaut, daß es feine vollfommene, alles andere umfaffende, eine ewige Einheit bildende Substanz geben könne. Die Vernunft greift zuerft die Grundlage ber Behauptung der Begierde an und bestreitet, hierauf gestützt, die auf diese Grundlage gebaute Folgerung, es ift also offenbar, daß fie der Argumentation der Begierde von Moment zu Moment folgt, die Behauptungen derselben widerlegt und den von der Begierde angegriffenen Gottesbegriff verteidigt. Nun ift ber von ber Bernunft verteidigte Gottesbegriff boch wohl ber spinozische; so wird auch der von der Begierde angegriffene berjenige Spinozas sein.

Auch nach der ihr von der Vernunft gewordenen Entgegnung auf ihre in §§ 4—7 ausgesprochenen Behauptungen fährt die Begierde in §§ 10 und 11 fort, gegen die Vernunft zu polemisieren; auch hier behauptet sie, es lasse sich die Vernunft Selbstwidersprüche zu Schulden kommen, auch hier wird der Vernunft derselbe angebliche Selbstwiderspruch wieder vor-

Camerer, Spinoza und Schleiermacher

geworfen, den ihr die Begierde schon in § 5 imputiert hatte. In § 5 hatte die Begierde behauptet, die Vernunft stelle ein vollkommenes Befen auf, und boch bleiben diejenigen Eigen= schaften, welche dieses als ein vollkommenes Wesen in sich haben müßte, außerhalb desselben, es entbehre derselben, dieje Eigenschaften befinden fich an den beiden anderen Substanzen, fie hatte erklärt, die Vernunft behaupte die Existenz eines Ganzen, außerhalb dessen kein Ding fei, und boch sete sie ibre britte Substanz, welche dieses Ganze bedeuten folle, außer den beiden anderen Substanzen; ganz ebenso wirft fie der Vernunft in § 10 vor: "Du scheinst zu wollen, daß das Ganze etwas außerhalb seiner Teile und getrennt von ihnen sei, was in der Tat ungereimt ist." Die Vernunft er= widert ihr (§ 12): "Ich sehe fehr wohl, wie du gegen mich alle deine Freunde zusammenrufft, und so trachteft du, mas bu mit deinen falschen Gründen nicht auszurichten vermocht haft, jetzt mit der Doppelsinnigkeit der Börter zu erreichen. wie es gemeiniglich der Brauch derer ist, die sich gegen die Wahrheit seten. Doch soll es dir nicht gelingen, durch dieses Mittel bie Liebe auf beine Seite zu ziehen." Jene "falschen Gründe, mit benen die Begierde nichts auszurichten vermocht hatte", mit denen sie nicht hatte bewirken können, mas ihr auch jett die Vernunft wieder unmöglich machen wollte, näm= lich "bie Liebe auf ihre Seite zu ziehen", können keine anderen fein, als die, welche die Begierde in §§ 4-7 vorgebracht und beren Ausführung sie mit ben Worten geschloffen hatte: "Darum will ich der Liebe geraten haben, sich bei dem zu beruhigen, mas ich ihr zeige, und nach nichts anderem umzu= schauen", und wir haben somit hier das ausdrückliche Zeugnis der Vernunft, daß das von der Begierde in §§ 4-7 Vor= getragene falsche Gründe waren, und daß die Begierde auch dort sich wider die Wahrheit setzte, wie ihr ihre damaligen Auseinandersetzungen von der Liebe den Titel: "Du Schändliche" eingetragen hatten. Denn das Argumentieren mittels der Doppelsinnigkeit der Wörter füllt die Außerungen der Begierde in §§ 10 und 11 vollständig aus, wie ja auch biese letzteren allein gemeint sein können, wenn die Vernunft sagt,

daß die Begierde jetzt diese Doppelfinnigkeit der Börter her= beirufe; folglich können bie falfchen Gründe, von benen bie Vernunft sagt, daß die Begierde es mit denselben vor= her versucht habe, keine anderen fein, als die von letzterer in §§ 4—7 vorgebrachten, denen die Vernunft sofort, nachdem sie ausgesprochen waren, entgegengehalten hatte: "Daß du, o Be= gierde, also sagit, das, sag' ich bir, ist falsch!" Dazu kommt, daß der Annahme, Spinoza habe in den §§ 4-7 des erften Dialoas der Begierde seine eigene Kritik des cartesianischen Gottesbegriffs in den Mund gelegt, der Inhalt jener Ausfüh= rungen der Begierde auch sachlich entgegensteht. Denn es ift nun einmal durch die Vernunft dokumentiert, daß die Subftanzen, von denen die Begierde dort ausgeht, die in ihren Gattungen unendlichen Substanzen Spinozas find, von denen Descartes nichts weiß und die in feiner Anschauung keine Stelle finden, und Spinoza konnte es doch nicht unternehmen, bem Descartes einen Selbstwiderspruch badurch nachzu= weisen, daß er einen Gegensatz zwischen dem Gottesbegriff des Descartes und einem diefem Bhilosophen fremden Subftanzbegriff aufzeigte, welch letzteren zudem die Begierde, um ihn polemisch verwerten zu können, badurch fälschen mußte, daß sie die unendlichen Substanzen Spinozas als durch sich felbst bestehend hinstellte, mas sie nach der eigenen Intention des kurzen Traktats nicht sein sollten. So werden wir ans nehmen müffen, daß Spinoza die Begierde im ersten Dialog eben deshalb auftreten ließ, um durch ihre Einwendungen gegen seine Anschauung die weitere Erörterung derselben ein= zuleiten, ohne daß er bei diefer Gelegenheit eine Polemik gegen Descartes beabsichtigte. Seine Differenz gegenüber von diesem ift schon im zweiten Rapitel ausgesprochen.

#### 2. Die Einheit als Identität

a) Die 3bentität nach ben Aufstellungen Spinozas

Haben wir gefunden, daß der erste Dialog vermöge des Gebrauchs, den er von dem Begriff der in ihren Gattungen unendlichen Substanzen macht, in dem zweiten Rapitel des ersten Teils wurzelt, so finden wir auch in Betreff der Lösung, welche der Dialog hinsichtlich des Problems der Einheit der Substanzen sive Attribute im Absoluten gibt, die vollftändige Abereinstimmung zwischen dem Dialog und dem übrigen Rontert des kurzen Traktats. Diese Lösung basiert teils auf dem dem Dialog vorhergehenden Teil des Traktats, teils bietet sie felbst wieder die Basis für Bestimmungen, welche in dem, dem Dialog folgenden Teil des Traktats sich finden, so daß diese Lösung einen Teil des außerhalb des Dialogs vorliegenden Textes voraussett, für einen anderen Teil desselben selbst wieder die Voraussezung bildet. Der Satz, auf welchen der Dialog seine Ronstruktion der Einheit der relativen Substanzen in der absoluten Substanz gründet, ist ausgesprochen in dem Wort der Substanz an die Begierde: als durch fich felbst be= stehend werden jene Substanzen von dir nicht begriffen. Den Beweis aber dafür, daß die in ihren Gattungen unendlichen Substanzen nicht als durch sich selbst bestehend zu begreifen feien, gibt nicht der Dialog, sondern dieser Beweis ift ent= halten in § 17, Nr. 3 des zweiten Rapitels des Traktats, in= dem es hier heißt, daß in keiner Substanz, solange wir sie als eine besondere begreifen, irgend eine Notwendigkeit liege, daß sie eriftiere, da zu ihrer besonderen Effenz keine Eriftenz Auch die Lösung, welche der erste Dialog dem Proaehöre. blem der Einheit der Substanzen gibt, ift schon in § 17 des zweiten Rapitels wenigstens indiziert. Wenn es am Anfang des § 17 heißt: "Wir haben gesagt, daß alle die Eigen= schaften, die in der Natur find, nur ein einziges Besen und keineswegs verschiedene sind", so liegt hierin nicht nur den Worten nach ein Anklang an den Ausruf der Vernunft in § 9 des Dialoas: "Daß du, o Begierde, also sagit, daß ver= schiedene Substanzen seien, das, sag' ich dir, ist falsch", sondern auch sachlich ift hier schon eine Analogie zu dem Satz der Vernunft in § 9 und 12 des Dialogs, daß alle die unendlichen Substanzen sive Attribute zusammen Eine Einheit oder Ein Ganzes bilden, so daß aus ihnen das Eine vollkommene Befen bestehe. Auch das, daß jene Substanzen Modi der

uvito

Einen durch fich felbst bestehenden Substanz feien und in diefer Substanz und durch fie eriftieren, ift schon durch den Schluß bes § 17 des zweiten Rapitels nahe gelegt. Denn wenn hier gesagt ift, in den besonderen Substanzen als solchen liege keinerlei Notwendigkeit zu eriftieren, wir wiffen aber nichtsdestoweniger, daß sie in der Natur seien, und deshalb musse notwendig die Natur, welche aus keiner Ursache komme, ein vollkommenes Befen fein, dem Eriftenz zukomme, fo ift damit boch offenbar das ausgesprochen, daß die besonderen Substanzen ihre Griftenz wie in der Natur, fo auch von der Natur haben, und bie Tendens zu dem Sat, daß jene besonderen Substangen Modi der Natur seien, die lettere aber für jene die Substanz bilde, ift schon hiemit gegeben, zugleich aber auch das Hinstreben zu den Aufstellungen des Dialogs, zumal auch in letzterem als das absolut vollkommene Besen, für deffen Modi die Attribute erklärt werden, die Natur genannt ift. Die eigentliche Auseinandersetzung darüber, wie die besonderen Substanzen in der Natur die Burzel ihres Daseins haben und eine Einheit bilden. die Aufaabe, für das Rätsel der Ginheit der Substanzen trot ihrer gegenseitigen Besonderheit das lösende Wort auszusprechen, ift dem ersten Dialog vorbehalten, es bringt dies der metho= dische Gang der Entwicklung mit sich, aber ein Beweis für ben letteren ift auch das, daß die vom Dialog gegebene Löfung des ihm gestellten Problems, nachdem fie einmal ausgesprochen ift, ben Bestimmungen des auf den Dialog folgen= den Kontertes zu Grunde liegt. Es heißt in § 10 des fiebenten Rapitels des erften Teils: "Wir haben nun schon gesehen, daß die Eigenschaften (oder, wie andere fie nennen, Substanzen) Dinge sind, oder, um beffer und eigentlicher zu reden, ein durch fich felbst bestehendes Befen ift, und deshalb durch fich felbst fich felbft zu ertennen gibt und offenbart." Dieje Stelle fest die Ausführungen des erften Dialogs über das Verhältnis ber Attribute zu der Einen absoluten Substanz voraus. Denn in § 17 des zweiten Rapitels des ersten Teils war ausdrück= lich gesagt, daß in keiner Substanz, solange wir sie als eine besondere begreifen, irgend eine Notwendigkeit liege, daß sie eriftiere, d. h. daß keine besondere Substanz durch fich felbit

bestehe; es war die Natur, als die durch sich felbst bestehende, von den Substanzen, als den nicht durch fich felbst bestehenden unterschieden; wie nun aus der Gesamtheit der nicht durch fich felbst bestehenden besonderen Substanzen gleichwohl ein durch fich felbst bestehendes Wefen werden foll, ift aus dieser Stelle nicht ersichtlich, dagegen beschäftigt fich hiemit der erste Dialog, und fest geflissentlich auseinander, wie das ewige, unendliche und durch fich felbft bestehende Befen einerfeits die einzelnen, besonderen Substanzen tausiere, andererseits aus ihnen als feinen Teilen bestehe, so daß sie als die Modi dieser absoluten Subftanz auch wieder ein durch sich selbst bestehendes Wefen bilden; auch der eigentümliche Ausdruck: "Wir haben gesehen, daß die Eigenschaften ein durch sich selbst bestehendes Befen ift", mit feiner Ronftruktion des Substantivs in der Mehrzahl und des dazu gehörenden Zeitworts in der Einzahl weift schon in feiner Form zurück auf den Satz des erften Dialogs: "Aus allen Eigenschaften seten wir Ein Eines oder eine Einheit." Es findet fich außer dem erften Dialog feine Stelle im furzen Traktat, auf welche sich der Satz des § 10 des siebenten Rapitels des ersten Teils beziehen könnte.

## b) Die Joentität als schlechthin transzendental

Daß der erste Dialog einerseits nicht verstanden werden kann ohne den übrigen Text des Traktats, andererseits aber für diesen selbst wieder die Grundlage bildet, wiederholt sich auch bei der ethischen Seite der Ausführungen des Dialogs. Damit, daß er in den Hauptmomenten der dialektischen Ent= wicklung des Dialogs die ethischen Figuren der Liebe und der Begierde eingreisen, daß er die Gegengründe gegen die Ein= heit der Substanzen durch die Begierde vorbringen und das Interesse an dieser Einheit von der Liebe auß dringendste betonen läßt, will der Verfasser offendar die ethische Bedeu= tung seiner Lehre von der Einheit des Absoluten hervorheben. Diese ethische Bedeutung wird uns vollkommen klar erst aus dem zweiten Teil des Traktats, welcher zeigt, daß nur die durch die Erkenntnis Gottes vermittelte Liebe zu Gott die niederen Leidenschaften zu überwinden vermag, welche daher fommen, daß wir nicht den Gegenstand lieben, der allein wert ist, geliebt zu werden, nämlich Gott, sondern die Dinge, die durch ihre Art und Natur vergänglich sind. Es wird ins= besondere die Anrede der Liebe an die Begierde in § 8 des Dialogs erst durch den zweiten Teil des Traktats verständlich, wenn dort die Liebe der Begierde zuruft: "Was doch, du Schändliche, hast du mir anderes gezeigt, als dasjenige, woraus alsbald mein Verderben fließt; denn wenn ich mich je mit dem= jenigen, was du mir gezeigt hast, vereinigt hätte, so wäre ich von Stund an von zwei Hauptfeinden des menschlichen Ge= schlechts versolgt worden, nämlich dem Has und der Reue und von der Bergeßlichkeit auch manchmal<sup>1</sup>)."

Aber eben wegen ber ber Erkenntnis Gottes zugeschriebenen ethisch reinigenden und befreienden Macht mußte es auch für die Ethik des kurzen Traktats eine Lebensfrage sein, ob das Dasein des Einen unveränderlichen, höchst vollkommenen Wesens gegen alle Einwürfe sichergestellt und die Definition desselben so gegeben werden konnte, daß sie gegen alle Einreden einer bloß auf die niedere Sinnlichkeit gerichteten Gesinnung zu verteidigen war; erst auf diese Sicherheit ließen sich die ethischen Aussührungen gründen, und es war gewiß zweckmäßig,

<sup>1)</sup> Cf. besonders Teil 2, Rap. 14, § 4 des kurzen Traktats: "Die Grundlage von allem Guten und Schlechten ift die Liebe, je nachdem fie auf einen beftimmten Gegenstand fällt; denn wenn wir nicht den Gegenstand lieben, der allein wert ist, geliebt zu werden, nämlich Gott, sondern die Dinge, die durch ihre eigene Art und Natur vergänglich find, fo folgt hierauf notwendig (weil der Gegenstand fo vielen Zufällen, ja der Vernichtung felbst unterworfen ift) haß, Traurigkeit u. f. w. nach der Veränderung des geliebten Gegenstandes; ber Haß, wenn jemand einem das Geliebte wegnimmt; Traurigkeit, wenn er es verliert. - Benn jedoch im Gegenteil der Mensch dazu fommt, Gott zu lieben, der allezeit unveränderlich ift und bleibt, dann ift es ihm unmöglich, in diesen Pfuhl von Leidenschaften zu fallen; weshalb wir als eine feste und unerschütterliche Regel auf. ftellen, daß Gott die erfte und einzige Urfache all unferes Guten und ein Befreier von all unferem Schlechten ift." - Die Bergeßlichteit, von ber § 8 bes Dialogs redet, fame eben aus der Veränderlichkeit und Bergänglichkeit der Objekte.

an der Stelle, wo die Jdee des höchst vollkommenen Wesens endgültig erklärt und sein Begriff definitiv festgestellt werden sollte, wo gleichsam der Schlußstein zu den theoretischen Aus= einandersehungen über den Gottesbegriff eingesetzt und die defini= tive Entscheidung über die ihn betreffenden Fragen gegeben wurde, darauf hinzuweisen, daß von dem Gelingen oder Mißlingen jener theoretischen Deduktionen auch das Gelingen oder Mißlingen der höchsten ethischen Aufgabe abhänge, zumal da die theore= tische Auseinandersetzung hiedurch an Interesse gegeneinander die gauptmomente der Liebe und Begierde gegeneinander die gauptmomente der dialektischen Gedankenentwicklung umso prägnanter hervortraten. Es liegt daher auch in der ethischen Einkleidung des ersten Dialogs kein Grund zu der Annahme, daß demselben sein Ort unmöglich vom Versasser an der Stelle, an der er sich besindet, angewiesen sein könne<sup>1</sup>).

Auch über das Verhältnis der Objekte zu der Erkenntnis und ber letzteren zu der Liebe spricht sich der Dialog in dem= selben Sinne aus, wie der zweite Teil des Traktats, wenn jener die Liebe zu dem Verstand in § 1 sagen läßt: "Ich sehe, Bruder, daß mein Wesen und meine Vollkommenheit ganz und gar von deiner Vollkommenheit abhängt, und da die Vollkommenheit des Objekts, welches du begriffen hast, deine Vollkommenheit ist, und aus der deinigen wieder die meinige hervorgeht, so sage mir einmal u. s. w. <sup>2</sup>). Wir finden eine ähnliche Anschau= ung in der Ethik Spinozas, wenn diese Schrift erklärt: "Die Vortrefflichkeit der Iveen und die aktuale Kraft des Denkens

<sup>2</sup>) Vergl. Teil 2, Rap. 4, § 9; Rap. 5, § 3: "Die Liebe entsteht aus der Vorstellung und Erkenntnis, die wir von einer Sache haben; und je nachdem die Sache sich größer und herrlicher zeigt, danach ist auch die Liebe größer und herrlicher in uns." Rap. 19, § 18: "So daß wir mit Wahrheit schließen dürsen, daß Liebe, Haß, Traurig= keit und andere Leidenschaften in der Seele anders und anders verursacht werden je nach der Beschaffenheit der Gr= kenntnis, welche sie jedesmal von den Sachen hat; und folglich, wenn sie einmal das Allerherrlichste kennen lernt, daß es dan unmöglich sein wird, daß irgend eine dieser Leidenschaften in ihr die mindeste Aufregung verursachen würde."

<sup>1)</sup> Trendelenburg, Hiftorische Beiträge III, S. 309.

wird geschätt nach der Vortrefflichkeit des Objekts" 1): nur ift der Unterschied zwischen der Ethik und dem kurzen Traktat ber, daß jene, gemäß ihrer vom Traktat verschiedenen Erkenntnistheorie, die Vortrefflichkeit einer Idee im Vergleich zu einer anderen von der größeren oder geringeren Pollfommenheit des Obiekts der Ideen deshalb abhängig macht, weil zu der Bildung einer 3dee mit volltommenerem Objekt eine größere Rraft selbst= tätigen Denkens nötig ift, als zur Bildung der Idee von einem Objekt, welches geringere Realität oder Vollkommenheit enthält, während nach der Theorie des furzen Traktats das Objekt felbst dem Geist seine Erkenntnis einprägt, und dieser infolge hievon mit jenem Gegenstand in Liebe sich verbindet. Auch an Des= cartes erinnert der Satz, mit welchem die Liebe den Dialog beginnt, indem Descartes sagt: "Es gibt verschiedene Grade von Realität oder Wesenheit. Eine Substanz hat mehr Realität als ein Afzidens oder Modus, eine unendliche Substanz mehr, als eine endliche, und deshalb ift auch auf dem Gebiete des Denkens mehr Realität in der 3dee einer Substanz, als in derjenigen eines Akzidens, und in der Idee einer unend= lichen Substanz mehr, als in der 3dee einer endlichen 2).

## Drittes Kapitel

# Die Cehre Spinozas über den intellectus Dei infinitus

a) Die qualitative Unendlichkeit

Die Löfung, welche der kurze Traktat für das Problem der Einheit der Attribute im Absoluten gab, konnte bei ge=

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Eth. 3, Affect. general. definit., Explic. "Nam idearum praestantia et actualis cogitandi potentia ex objecti praestantia aestimatur."

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Des Cartes, Rationes more geometrico dispositae, Axioma VI: Sunt diversi gradus realitatis sive entitatis. Nam substantia plus

nauerer Prüfung sich nicht als stichhaltig erweisen. Die Sub= stanz sollte das einheitliche Brinzip sein, aus dem die Attribute hervorgingen und vermöge dessen fie miteinander eine Einheit bildeten, allein die Attribute waren so definiert, daß eine ein= zige, einfache Substanz als die Ursache ihrer Entstehung nicht genügen konnte. Dies wäre der Fall gewesen, wenn die Attribute als unter sich homogen aufgefaßt worden wären. Aber bie gegenseitige Erklusivität der Attribute, die Ausschließlich= keit, in der sie sich auch im kurzen Traktat gegenüberstanden, war nur dann zu erklären, wenn diefelbe auch in der Urfache ber Attribute, in der diese erzeugenden Substanz begründet war, nach dem Grundsatz, dem auch der kurze Traktat über= all folgt, daß nichts in der Wirkung ist, das nicht zuvor in ber Ursache war 1). So mußte bie Differenz ber Attribute, auch wenn sie bloße Modi waren, doch zu einer Differenz innerhalb ihrer Substanz führen, es mußten die den beson= deren Qualitäten der Attribute entsprechenden Unterschiede und Gegensätze in der Substanz felbst als der ersten Ursache der Attribute liegen und das Absolute, deffen Einheitlichkeit die Attribute untereinander zur Einheit verbinden sollte, mar felbst in die Gegensätze gespalten, es mußte doch für jedes Attribut, um es zu erzeugen, eine besondere, seine Eigentum= lichkeit an sich tragende Seite an der Einen Substanz ange= nommen werden, und die letztere zerfiel wieder in eine Blura= lität von Qualitäten, die sich gegenseitig ausschlossen, die Attri= bute reichten doch auch jedes mit seiner besonderen Qualität und somit auch mit feiner Differenz von allen anderen hinein in das unbedingt Absolute, das über allen als das Prinzip ihrer Gin=

habet realitatis, quam accidens vel modus; et substantia infinita, quam finita; ideoque etiam plus est realitatis objectivae in idea substantiae, quam accidentis; et in idea substantiae infinitae, quam in idea finitae.

Bergl. Sigwart, Anmerkung zu §§ 3—12 des 2. Rapitels des 1. Teils: "In den Beweisen der dem Spinoza eigentümlichen Sätze find aus Cartesius hauptsächlich die zwei Grundsätze verwendet: Ex nihilo nihil fit, und Quidquid est realitatis sive perfectionis in aliqua re, est formaliter vel eminenter in prima et adaequata ejus causa."

beit stehen und ihrer aller einheitlicher Träger sein sollte. Soll= ten die Attribute die Qualitäten der Substanz fein, welche diefe nicht nur nach außen hin und in ihrem Verhältnis zu allem anderen charakterisierten, sondern auch ihre innere Beschaffen= heit ausdrückten, fo mußten fie felbft die Substanz konstituieren, fie durften nicht mehr bloß als Modi, welche von der Einen Substanz getragen waren, in diefer letteren fein, fondern fie mußten auch bem ursprünglichen Befen berfelben angehören, es mußte die Besonderheit eines jeden die Existenz in sich tragen, sie mußten auch als besondere durch sich felbst beftehen; nur dann war ihre Besonderheit zu erklären, wenn in dieser die Notwendigkeit des Seins lag; ihre Differenz mußte felbst ein Moment des Absoluten, felbst ein integrierender Be= ftandteil der Ursubstanz sein. Damit war die Konstruktion der Einheit des Absoluten mittels der Auffassung der Attribute, als der Modi der Einen Substanz hinfällig geworden; der Charakter der Attribute als Gigenschaften der Substanz schloß ftreng genommen das, daß sie bloß die Modi dieser Substanz feien, aus, weil sie als Modi aus der Ginen Substanz folgen follten, während fie als Eigenschaften in der Substanz vorhanden fein mußten, noch ehe aus ihr etwas folgen konnte. Deshalb hat Spinoza bald die Definition der in ihren Gattungen un= endlichen Substanzen als der Modi der Einen durch sich selbst bestehenden Substanz vertauscht mit der anderen, jene erstere ausschließenden, daß jedes Attribut nicht nur durch sich selbst begriffen werde, sondern auch durch fich felbft bestehe, daß jedes durch seine eigene Rraft eristiere. Damit hat er die Attribute in die vollen Rechte der Substanzen eingesett. Diefer Standpunkt tritt schon im ersten Anhang zum kurzen Traktat deutlich hervor und ist von da an in allen uns be= kannten Außerungen Spinozas durchaus festgehalten.

Der Anhang I zum kurzen Traktat erklärt in Lehrsah 4: "Zum Wesen jeder Substanz gehört, von Natur zu existieren: so sehr, daß es unmöglich ist, in einem unendlichen Verstande eine Idee vom Wesen einer Substanz zu sehen, welche in der Natur nicht existierte; — — sie ist eine Sache, die durch sich felbst besteht." Daß hier unter Substanz nichts anderes ver=

ftanden ift, als ein Attribut, erhellt daraus, daß der Lehr= fat 3 fagt: "Jebe Eigenschaft oder Substanz ist durch ihre Natur unendlich und höchst vollkommen in ihrer Gattung", und daß dann der Lehrsatz 4 den Beweis, daß jede Substanz durch sich selbst bestehe, damit führt, daß er zeigt, ihr Durchsichselbstbestehen ergebe sich daraus, daß sie durch ihre Natur unendlich und höchst vollkommen in ihrer Gattung sei. Er sagt in seinem Beweis, das Objekt einer 3dee fei entweder realiter existierend, oder beariffen in einer anderen Sache, die realiter eristiert, von welcher anderen Sache man es nicht realiter, sondern allein modaliter unterscheiden könne. Es verwickle fich aber in einen Widerspruch, daß bas Befen einer Substanz modaliter in einer anderen Sache begriffen fein sollte; denn dann würde sie von dieser nicht realiter unterschieden werden können, mas gegen ben ersten Lehrfat, (des I. Anhangs) streiten würde, nach welchem "keiner Sub= ftanz, die eriftiert, eine und dieselbe Eigenschaft zugeschrieben werden kann, welche einer anderen Substanz zugeschrieben wird, oder (mas dasselbe ift) in der Natur keine zwei Sub= stanzen sein können, es sei denn, daß sie realiter unterschieden werden"; auch mürde eine Substanz, welche modaliter in einer anderen Sache begriffen wäre, alsdann von dem Subjekt, welches sie in sich begriffe, hervorgebracht sein, gegen den zweiten Lehrfatz: "Die eine Substanz tann teine Urfache fein von der Eriftenz einer anderen Substanz"; und endlich würde eine modaliter in einer anderen Sache begriffene Substanz nicht unendlich und höchft vollkommen in ihrer Gattung sein können, gegen den dritten Lehrfatz. Auch erklärt das Coroll. des I. Anhangs: "Die Natur wird durch fich felbft und nicht durch irgend ein anderes Ding erkannt. Sie besteht aus un= endlichen Eigenschaften, deren jede unendlich und vollkommen in ihrer Gattung ift, zu deren Wesen die Eriftenz gehört, fo daß außer derfelben kein Wefen oder Sein mehr ift, und sie so genau übereinkommt mit dem Wesen des allein herrlichen und hochgelobten Gottes." Bier ift nicht mehr bloß die Gesamtheit der Attribute vermöge der dieselben fausierenden und in sich tragenden absoluten Substanz für ein

burch fich felbft bestehendes Befen erklärt, hier find die Attribute nicht mehr Modi jener Substanz, sondern es wird das Durchsichselbstbestehen jedem einzelnen Attribut als solchem beigelegt, und zwar eben wegen der Unabhängigkeit eines jeden Attributs von allen anderen Attributen, fo daß ihm gerade vermöge seiner Besonderheit die Realität zukommt und zu feiner besonderen Effenz die Eriftenz gehört. Hier hat also das Beftehen der Natur oder Gottes aus den Attributen bereits den Sinn, daß die Attribute die durchaus ursprüng= lichen, in keiner Beise abgeleiteten Bestandteile des göttlichen Befens find. In diefer Beziehung ist für die Auffassung des Anhangs sehr bezeichnend der Unterschied, der zwischen ihm und dem Text des Traktats hinsichtlich der Begründung des Sates "daß in dem unendlichen Verstand Gottes keine Subftanz ist, die nicht formaliter in der Natur ist", stattfindet. Der Text beweist diesen Satz damit, daß Gott alle Substanzen habe schaffen muffen vermöge der unvermeidlichen Deter= mination feines Wefens, der Anhang dagegen leitet das, daß jede irgendwie denkbare Substanz notwendig in der Natur fein müffe, davon ab, daß zum Besen einer jeden Substanz gehöre, von Natur zu eriftieren.

Unter den späteren uns vorliegenden Darftellungen Spinozas in Betreff feiner metaphysischen Anschauungen fteht dem Anhang zum kurzen Traktat diejenige am nächsten, welche uns aus dem in Epift. 1-4 enthaltenen Briefwechsel zwischen Oldenburg und Spinoza vom Spätsommer 1661 bekannt ist. Oldenburg bat von London aus in einem vom 16./26. August 1661 batierten Brief (Epist. 1) Spinoza, ihm in Betreff einiger philosophischen Gegenstände, über welche er sich kurz zuvor mit Spinoza in Rijnsburg unterredet hatte, seine 3deen aus= führlicher mitzuteilen. Spinoza legte seinem Antwortschreiben (Epist. 2) eine für Oldenburg verfaßte kurze Darstellung seiner Metaphysik, "in geometrischer Form bewiesen" (more geometrico probata), bei, worauf Oldenburg verschiedene Bedenken gegen jene Ausführungen in einem Brief vom 27. September 1661 (Epift. 3) an Spinoza mitteilte, welcher darauf in einem weiteren Briefe (Epist. 4) erwiderte, deffen Empfang am

10. Oktober 1661 Olbenburg in einem Schreiben vom 11.21. Oktober 1661 anzeigte. Jene Beilage ift zwar ver= loren gegangen, wir können sie jedoch, und zwar dem wesent= lichen Inhalt nach mit vollftändiger Genauigkeit, aus den Außerungen Spinozas und Oldenburgs in jenen Briefen reton= ftruieren. In jener Beilage erklärte Spinoza zunächft in den Definitionen: "Gott befiniere ich als ein Befen (Ens), welches aus unendlich vielen Attributen besteht, deren jedes unendlich oder höchst vollkommen in seiner Gattung ift. Hiebei ift zu bemerken, daß ich unter Attribut alles das verstehe, was durch fich felbft und in fich felbft begriffen wird, fo daß fein Begriff ben Begriff einer anderen Sache nicht in fich schließt; wie 3. B. die Ausdehnung durch sich selbst und in sich selbst begriffen wird (per se et in se concipitur), die Bewegung dagegen nicht ebenso, denn diese wird in einem Underen begriffen und ihr Begriff schließt die Ausdehnung in fich" (nach Epist. 2). Der Begriff des in seiner Gattung Unendlichen wurde sodann in der Definition erläutert durch den Satz: "Ein Rörper wird nicht durch das Denken und das Denken wird nicht durch einen Körper begrenzt"; es wurde also das in seiner Gattung Unendliche definiert als das, was nicht durch ein Anderes von derselben Natur begrenzt werden fann (nach Epist. 3 und 4). Endlich lautete die Definition von Substanz und Afzidens: "Unter Substanz verftehe ich bas, was durch fich felbst und in fich felbst begriffen wird, b. h. beffen Begriff ben Begriff einer anderen Sache nicht in sich schließt. Unter Modifikation ober Akzidens verstehe ich das, was das Sein in einem Anderen hat, und durch das, worin es das Sein hat, begriffen wird (quod in alio est et per id, in quo est, concipitur)" nach Epift. 4. Der zweite Brief fügt hinzu: "Daß die obige Definition von Gott richtig ift, erhellt daraus, daß wir unter Gott das höchst vollkommene und absolut unendliche Wefen verstehen", und in Epist. 4 gibt Spinoza auf die von Oldenburg in Epist. 3 erhobene Einwendung, aus Spinozas Definition von Gott folge noch nicht die Griftenz eines folchen Wefens, da der Geift fich allerlei denken könne, ohne daß das Gedachte eriftiere, die Erwiderung: "Nicht aus der Definition einer jeden Sache folgt die Existenz der definierten Sache, sondern sie folgt nur (wie ich in dem den drei Propositionen beigefügten Scholium bewiesen habe) aus der Definition oder der 3dee eines Attributs, d. h. (wie ich deutlich bei der Definition Gottes ge= zeigt habe) einer Sache, welche durch sich felbst und in sich felbst begriffen wird. Den Grund dieses Unterschieds habe ich ebenfalls in dem genannten Scholium deutlich genug, wenn ich mich nicht täusche, besonders für einen Bhilosophen, vor= getragen. Denn es wird vorausgeset, daß ihm nicht unbekannt sei der Unterschied zwischen einer Fiktion und einem flaren und beutlichen Begriff, noch die Wahrheit des Axioms, daß jede Definition oder jede Idee, welche klar und deutlich ist, auch wahr ist." Auf die Definitionen folgten in der Beis lage 4 Axiome, und auf diese die drei folgenden Propositionen: Brop. 1: "Es kann in ber Natur nicht zwei Substanzen von demfelben Attribut geben" (nach Epist. 3), oder wie diesen Gedanken Epist. 2 ausdrückt: "Es können in ber Natur nicht zwei Substanzen eriftieren, ohne daß fie ihrem ganzen Besen nach verschieden sind." Brop. 2: "Eine Substanz kann nicht hervorgebracht werden, auch nicht von irgendwelcher anderen Substanz, fondern die Eriftenz gehört zu ihrem Befen" (nach Epift. 2 und 3). Prop. 3: "Eine jede Substanz muß unendlich ober höchft vollkommen in ihrer Gattung fein" (nach Epist. 2). Die nahe Verwandtschaft dieser Ausführungen mit dem kurzen Traktat liegt auf der Hand. Es wird hier ebenso die Eristenz Gottes mittels des Sates bewiesen, daß jede klare und deutliche Erkenntnis mahr, d. h. der Wirklichkeit entsprechend sei, wie dies im furzen Traktat geschieht, wenn der lettere in Rapitel 1 des ersten Teils, § 1 fagt: "Alles, wovon wir klar und deutlich erkennen, daß es zur Natur einer Sache gehöre, das können wir auch mit Wahrheit von der Sache behaupten; daß nun aber die Eriftenz zur Natur Gottes gehört, können wir klar und deutlich er= kennen: also -. " Auch in der Darstellung von 1661 wird Gott definiert als das Wefen, das aus unendlich vielen Gigenschaften besteht, deren jede unendlich und höchst vollkommen in ihrer Gattung ift, ganz wie im furzen Traktat Rapitel 2, § 1; auch hier wird die Definition Gottes damit gerecht= fertigt, daß Gott das höchst vollkommene und absolut unend= liche Wesen sei, wie schon der furze Traktat Rapitel 2, § 17, 1 ausführt, daß Gott beswegen unendlich viele Eigenschaften haben müffe, weil er ein unendliches und vollfommenes Befen fein müsse. Eine ganz besonders charakteristische Eigentümlich= keit ferner, welche die Darstellung von 1661 mit bem kurzen Traktat, und zwar sowohl mit dem Kontext, als mit dem ersten Anhang besselben gemein hat, ift bas, daß beide die Attribute auch Substanzen nennen. Daß dies auch in der Darstellung von 1661 der Fall ist, erhellt einmal daraus, daß in derselben das. Attribut genau ebenso definiert ift, wie die Substanz, nämlich als das, was in sich felbst und durch sich felbft begriffen wird, mit der ausdrücklichen Erklärung: Unter Attribut verstehe ich alles das, was durch sich selbst und in fich felbst begriffen wird, sodann daraus, daß auch in Betreff ber Substanzen gesagt wird, daß eine jede Substanz unendlich und höchst vollfommen in ihrer Gattung fein müsse, gerade wie hinsichtlich des Attributs erklärt war, daß ein jedes Attribut unendlich und höchst vollfommen in feiner Gattung sei; ja es ist auch noch die formelle Ahnlichkeit zwischen der Darstellung von 1661 und dem Text des furzen Traktats, daß beide zunächst Gott definieren als bestehend aus unend= lich vielen Attributen und dann den Namen Attribute mit dem Wort Substanzen vertauschen, wobei freilich die Dar= stellung von 1661 durch den Zusatz, den sie zu der Definition Gottes hinsichtlich des Begriffs der Attribute macht, noch aus= drücklich darauf hinweist, daß die Attribute Gottes eben Subftanzen seien, welche sie nachher mit dem von ihr gegebenen Begriff der Attribute gleichlautend definiert. Allein die Darftellung von 1661 weicht nun von dem Tert des kurzen Traktats ganz wesentlich in dem Punkt ab, daß sie mit dem I. Anhang des Traktats das Attribut als durch sich felbst bestehend bezeichnet, indem sie, wie der Anhang, von jeder in ihrer Gat= tung unendlichen Substanz behauptet, daß sie durch nichts anderes, auch nicht durch irgend welche andere Substanz hervorgebracht werden könne, sondern die Existenz zu ihrer Natur aehöre. Sonst stimmt die Darstellung von 1661 in ihren Propositionen, wie dies auch bei denjenigen des I. Anhangs zum kurzen Traktat der Fall ift, mit den Sätzen in Teil 1, Rapitel 2, § 2 des kurzen Traktats über die Attribute oder die in ihren Gattungen unendlichen Substanzen überein; auch bie Axiome der Darstellung von 1661 find denjenigen des I. Anhangs zum kurzen Traktat wesentlich gleich. Daraus nun, daß ber Tert des furgen Traktats die Attribute als ein= zelne nicht durch sich selbst bestehen läßt, während der Anhang I und die Darstellung von 1661 dies tut, ergibt sich, daß der Tert des kurzen Traktats jedenfalls vor dem zweiten Brief und seiner Beilage geschrieben war; daß dies aber auch hinsichtlich des Anhangs I der Fall war, erhellt namentlich daraus, daß die Beilage von 1661 in der geometrischen Form bereits weiter fortaeschritten ift, als der Anhang, indem jene Beilage außer Axiomen und Propositionen, was auch der I. Anhang zum kurzen Traktat hat, auch noch Definitionen aufftellt. In der Voranstellung von Definitionen vor die übrigen Ausführungen liegt ein fo wesentlicher Fortschritt zu Gunften einer klaren und beutlichen, insbesondere zu Gunften einer methodischen Darstellung der Lehre, daß nicht anzunehmen ist. Spinoza habe, nachdem er einmal Definitionen zu geben angefangen hatte, eine andere, ebenfalls geometrisch an= gelegte Darstellung, wie es der I. Anhang ist, wieder ohne Definitionen gelassen; benn erft bie Definitionen geben die logische Basis zu weiteren Auseinandersetzungen, wie benn Spinoza felbst an Oldenburg, der die Wahrheit seiner Axiome bezweifelt hatte, schrieb: "Achte doch, ich bitte, auf die Defini= tionen, welche ich von Substanz und Afzidens gegeben habe, aus welcher sie alle folgen"; bewies er doch in Gpist. 4 noch besonders hinsichtlich eines jeden der Axiome, daß fie aus jener Definition deutlich sich ergeben. Nachdem das Schema: Definitionen, Axiome, Propositionen, das ja Spinoza auch ber vollendetsten Darftellung feiner Lehre, der Ethik, ju Grunde legte, von ihm einmal für die Beilage von 1661 aufgestellt Camerer, Spinoza und Schleiermacher 7

und bie Richtigkeit ber Definitionen für dieses Schema von ihm erkannt war, hätte er sicherlich dieses Schema ganz und mit Einschluß ber Definitionen auch auf die geometrische Form bes I. Anhangs angewendet, wenn diefer erft nach der Bei= lage von 1661 geschrieben worden wäre, zumal ba die Ariome, für welche er in ber Beilage von 1661 burch die Definition von Substanz und Afzidens die Grundlage gab, auch im I. Anhang stehen; baraus ergibt sich, daß der I. Anhang vor jener Beilage verfaßt wurde. Daß aber zwischen der Abfassung des Anhangs und derjenigen der Beilage ein nicht eben langer Zeitraum lag, dürfte neben der sonstigen großen Ahnlichkeit beider besonders auch baraus folgen, daß die Benennung der Attribute als der in ihren Gattungen unend= lichen Substanzen sich noch in ihnen beiden findet, mährend diese Terminologie nach 1661 nicht mehr vorkommt. Ein begriffliches Zusammenfallen von Substanz und Attribut macht fich freilich auch in den späteren Darstellungen Spinozas, wie wir finden werden, in fehr bedeutsamer Beife geltend.

In besonders instruktiver Beise treten die beiden Momente, welche seit dem Anhang zum kurzen Traktat die Anschauungen Spinozas über das Attribut ausmachen, in derjenigen Darstellung auf, welche Spinoza in dem größeren Entwurf feines Lehrgebäudes niederlegte, mit welchem uns ber Briefwechsel zwischen Simon be Bries und Spinoza vom Jahre 1663 (Epift. 26 und 27) bekannt macht, indem hier der Busammenhang zwischen dem Durchsichselbstbestehen des Attributs und feinem urfprünglichen Borhandensein in der Substanz als solcher sehr deutlich zu ersehen ist. Es ist dies lettere in den beiden Stellen, welche aus jenem Entwurf erhalten find, einer Definition und einem Scholium, der Fall. Die Definition lautet: "Unter Substanz verstehe ich das, was das Sein in sich selbst hat, und durch sich selbst begriffen wird, d. h., beffen Begriff nicht den Begriff von etwas anderem in sich schließt. Dasselbe verstehe ich unter Attribut, nur daß es Attribut genannt wird mit Rückficht auf den Verftand, welcher ber Substanz eine bestimmte solche Natur beilegt." Hier wird das Attribut deutlich als ein durch sich

felbst Bestehendes bezeichnet, es wird deutlich gesagt, daß es ursprünglich in der Substanz sei, da es ja eine bestimmte Natur derfelben ausmachen foll; aber die Namensverschieden= heit zwischen beiden wird aufrecht erhalten, entsprechend freis lich bem Umftand, daß auch in den Begriff des Attributs ein es von ber Substanz Unterscheidendes aufgenommen ist. Das Scholium erklärt bie Attribute als voneinander real verschie= ben, so daß eines beariffen werbe ohne Hilfe bes anderen. und fagt bann: "es gehört zur Natur ber Substanz, baß ein jedes ihrer Attribute burch sich selbst begriffen wird, sofern ja alle Attribute, welche sie hat, immer zugleich in ihr ge= wefen find." Auch hier ift das ursprüngliche Sein der Attribute in der Substanz behauptet; wird ja doch in demselben Scholium auch noch ausdrücklich gesagt, daß die größere oder aeringere Realität der Substanz, ihr größerer oder geringerer Gehalt an Sein, von ber größeren oder geringeren Menge ihrer Attribute abhänge.

Unter bie Stellen, aus denen ber innere Busammenhang bes Durchsichselbstbestehens der Attribute und ihres ursprüng= lichen Seins in der Substanz erhellt, ist auch Epist. 42 zu rechnen. Nachdem bier die Ausdehnung charakterisiert ist als etwas, das nur in feiner Gattung, d. h. in einer bestimmten Gattung des Seins unbeschränkt und vollkommen ift (in suo genere, hoc est in certo genere entis indeterminatum et perfectum), heißt es weiter: Beil bie Natur Gottes nicht in einer bestimmten Gattung bes Seins besteht, sondern in einem Sein, das absolut unbeschränkt ift, so verlangt auch feine Natur alles das, was das Sein vollkommen aus= brückt 1), weil sonst seine Natur beschränkt und mangelhaft wäre. Daraus folgt, daß es nur Ein Befen, nämlich Gott, geben tann, welches durch feine eigene Rraft eriftiert. Denn wenn wir beispielsweise annehmen, daß bie Ausdehnung die Griftenz in sich schließe, fo muß fie ewig und unbeschränkt sein und darf überhaupt keine Unvollkommenheit, sondern nur Vollkommenheit ausdrücken:

<sup>1)</sup> Exigit id omne, d. h. fie muß alles das an fich haben.

und es wird beswegen die Ausdehnung zu Gott gehören, oder sie wird etwas sein, das irgendwie die Natur Gottes ausdrückt, weil Gott ein Wesen (Ens) ist, welches nicht nur in einer bestimmten Beziehung, sondern absolut in seiner Wesenheit (in essentia), undeschränkt und allmächtig ist; und was hier beliebig von der Ausdehnung gesagt ist, gilt von einem jeden, das wir der Ausdehnung gleichsehen wollen." Demnach muß jedes Attribut, sofern es durch sich seltebit besteht, ewig und undeschränkt sein domgemäß zur Natur Gottes als des einzigen durch sich selbst bestehenden Wesens, als der einzigen wahren Substanz, ge= hören und die Natur Gottes als des durch sich selbst bestehen= ben Wesens ausdrücken.

Ift in Epist. 41 aus dem Durchsichselbstbestehen des Attributs seine Zugehörigkeit zu der absoluten Substanz ge= folgert mittels bes Gedankens, daß es als ein burch fich felbft Bestehendes lauter Bollfommenheit ausdrücke und daher in der Natur Gottes als des absolut vollkommenen Besens notwendig sich finden muffe, fo schlägt die Ethik den umgekehrten Weg ein, daraus, daß das Attribut in der Substanz als ein Urbestandteil derselben sich befinde, das Durchsichselbstbestehen bes Attributs zu beweisen. Sie definiert das Attribut zunächft als das, was der Verstand von der Substanz wahrnimmt als ein das Wefen derfelben Konstituierendes, und Gott als bas absolut unendliche Wefen, b. h. als die Substanz, welche aus unendlich vielen Attributen besteht, deren jedes ewige und unendliche Wesenheit ausdrückt 1), oder, wie es auch heißt, beren jedes unendliche Wefenheit in feiner Gattung ausdrückt?), deren jedes eine bestimmte ewige und unendliche Wesenheit

<sup>2</sup>) Eth. 1, Prop. 16, Dem.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Eth. 1, Definit. IV: Per attributum intelligo id, quod intellectus de substantia percipit, tanquam ejusdem essentiam constituens. Eth. 2, Prop. 7, Schol. Quicquid ab infinito intellectu percipi potest tanquam substantiae essentiam constituens. — Eth. 1, Definit. VI: Per Deum intelligo ens absolute infinitum, hoc est substantiam constantem infinitis attributis, quorum unumquodque acternam et infinitam essentiam exprimit.

ausdrückt, beren jedes das Sein oder die Realität der Subftanz ausbrückt 1). Es wird damit deutlich ausgesprochen, daß das Attribut ein Urbeftandteil der Substanz fei, was sogar so ausgebrückt ift, daß die Notwendigkeit der göttlichen Natur mit der Notwendigkeit der Attribute gleich geset wird, wenn es heißt: "Unter der bewirkten Natur verstehe ich alles das, was aus der Notwendigkeit der göttlichen Natur ober (sive) eines jeden der göttlichen Attribute folgt." Aus diesem ur= sprünglichen Sein der Attribute in der Substanz folgert nun die Ethik das, daß die Eristenz zur Natur der Attribute gehöre. Sie fagt 2); "Gott oder (sive) alle Attribute Gottes find ewig. Denn Gott ift die Substanz, welche notwendig eriftiert, d. h. zu deren Natur das Griftieren gehört, oder, was dasselbe ift - sive, quod idem est - aus beren Definition folgt, daß er eriftiert 3), und folglich ift er ewig." Unter den Attributen Gottes ift fodann bas zu verstehen, mas das Wesen der göttlichen Substanz ausdrückt, d. h. die Attri= bute drücken das aus, was zur Substanz gehört; eben das lettere, fage ich, muffen auch die Attribute in fich schließen. Nun gehört zur Natur der Substanz die Ewigkeit, folglich muß ein jedes der Attribute die Ewigkeit in fich schließen, und bemnach find fie alle ewig. Es ist ber Sat, daß jedes einzelne Attribut als solches ewig sei und die Existenz in sich schließe, umso bedeutsamer, als die Ethit die gegenseitige Ausschließlichkeit der Attribute mit großem Nachdruck betont und mit aller Konfequenz festhält, fo bag fie keinerlei Einwirkung eines Attributs auf ein anderes, keinerlei Einfluß der Mobi des einen auf die Modi des anderen anerkennt, und ben Satz ftreng durchführt: "Die Modi eines jeden Attributs haben Gott zur Ursache ausschließlich sofern er unter jenem Attribut, deffen Modi sie find, nicht aber, sofern er unter irgend einem anderen Attribut betrachtet wird."

So ist also die Konsequenz, welche schon die Bestim-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Eth. 1, Prop. 10, Schol.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Eth. 1, Prop. 19.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Ipsum existere.

mungen des Traktats über die Attribute forderten, daß die= felben nicht nur als Modi der Substanz anzuseben, sondern als die Urrealitäten derselben aufzufaffen und bemnach als burch fich felbst bestehend zu definieren feien, gezogen. Damit war aber zugleich bie Lösung, welche ber kurze Traktat für das Broblem der Einheit der Attribute in der Substanz ge= geben hatte, verlaffen, und es ftellte fich die alte Aufgabe, jene Einheit zu suchen, in erneuter und erschwerter Gestalt wieder ein, nachdem sich die Attribute nunmehr als Subftanzen im Sinn bes Durchsichselbftbestehens darftellten, mährend die Einheit der absoluten Substanz nicht nur als eine metaphysische Notwendigkeit, sondern auch als das oberste ethische Brinzip den Mittelpunkt des Systems bildete. Die Ethik nun gibt ausführliche Grörterungen über die Substanz und ihre Attribute, die in dem Sate gipfeln: "Gott ift einzig, b. h. es gibt nur Eine Substanz, und diese ift absolut un= endlich 1)." Allein der Beweis, den die Ethik hiefür beibringt, muß eben vom Begriff ber Attribute aus als mißlungen bezeichnet werden 2). Es wird zuerst in Eth. 1, Brop. 5 der Satz aufgestellt, daß es in der Natur der Dinge nicht zwei ober mehrere Substanzen von derselben Natur oder (sive) demfelben Attribut geben könne, und diefer Satz wird damit bewiesen, daß gesagt wird: "Würde es mehrere voneinander verschiedene Substanzen geben, fo mußten fie fich voneinander unterscheiden entweder vermöge der Verschiedenheit ihrer Attri= bute, oder vermöge der Verschiedenheit ihrer Affektionen. Sollen sie sich bloß durch die Verschiedenheit ihrer Attribute unterscheiden, so ist damit zugegeben, daß es von demselben Attribut nur Eine Substanz gibt. Sollen fie fich aber unterscheiden nur durch die Verschiedenheit ihrer Affektionen, so wird sich, da die Substanz naturgemäß vor ihren Affektionen ift, zwischen einer Substanz, wie sie an sich ist und abgesehen von ihren Affektionen, d. h. zwischen einer Substanz, wie fie

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Eth. 1, Prop. 14, Coroll. I: Deum esse unicum, hoc est, non nisi unam substantiam dari, eamque absolute infinitam esse.

<sup>2)</sup> Cf. hiezu meine Lehre Spinozas S. 3—12.

in Bahrheit ift, und einer anderen Substanz ein Unterschied nicht benten lassen, d. h. es wird nicht mehrere Substanzen geben, sondern nur Gine 1)." Auf den Sat der Brop. 5, daß es nicht zwei Substanzen eines und desselben Attributs geben fönne, werden die weiteren gebaut, einmal in Prop. 6 und 7, baß eine Substanz von einer anderen Substanz, und, ba es in der Natur außer Substanzen und Affektionen nichts gebe, überhaupt von etwas anderem nicht hervor= gebracht werden könne, weil von Substanzen, die nicht dasselbe Attribut und somit nichts miteinander gemein haben, bie eine nicht die Ursache ber anderen fein könne, und daß demnach die Eristenz zur Natur der Substanz gehöre?), sobann in Prop. 8, daß jede Substanz unend= lich fei, weil ja immer nur eine einzige Substanz desfelben Attributs eristieren könne, bei der Annahme der Endlichkeit bieser Substanz aber folgen würde, daß sie von einer anderen Substanz derfelben Natur begrenzt wäre und somit zwei Sub=

<sup>8</sup>) Eth. 1, Prop. 6. Una substantia non postest produci ab alia substantia. Dem. In rerum natura non possunt dari duae substantiae ejusdem attributi (per Prop. 5), hoc est, quae aliquid inter se commune habent. Adeoque una alterius causa esse nequit, sive una ab alia non potest produci. Coroll. Hinc sequitur, substantiam ab alio produci non posse. Nam in rerum natura nihil datur praeter substantias earumque affectiones. — Prop. 7. Ad naturam substantiae pertinet existere. Dem. Substantia non potest produci ab alio (per Coroll. Prop. praec.); erit itaque causa sui, id est, ipsius essentia necessario involvit existentiam, sive ad ejus naturam pertinet existere. Übrigens leitet bas aliter ber Dem. zum Coroll. ber Prop. 6 bas, baş eine Substant non etwas anderem hervor= gebracht werden fann, auch bavon ab, baş bie Substant burch sich jelbst begriffen wird.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Eth. 1, Prop. 5. In rerum natura non possunt dari duae aut plures substantiae ejusdem naturae sive attributi. Demon. Si darentur plures distinctae, deberent inter se distingui vel ex diversitate attributorum, vel ex diversitate affectionum. Si tantum ex diversitate attributorum, concederetur ergo, non dari nisi unam ejusdem attributi. At si ex diversitate affectionum, cum substantia sit prior naturâ suis affectionibus, depositis ergo affectionibus et in se considerata, hoc est vere considerata, non poterit concipi ab alia distingui, hoc est non poterunt dari plures, sed tantum una.

stanzen besselben Attributs eriftieren würden, was nach Prop. 5 undenkbar wäre 1), endlich in Brop. 14, daß außer Gott keine Substanz sei ober gebacht werden könne, woraus ber oben angeführte Satz des Coroll. 1 gefolgert wird: Gott ift einzig, d. h. es gibt in der Natur nur Eine Sub= ftanz und bieje ift absolut unendlich. Der Beweis für ben Satz der Prop. 14, daß außer Gott teine Substanz fein noch gedacht werden könne, wird geführt mittels der Argumentationen: "Gott ift das absolut unendliche Befen, dem tein Attribut, welches bie Befenheit einer Gubftanz ausbrückt, abgesprochen werden tann, und er eriftiert notwendig. Bürde nun eine Substanz außer Gott vorhanden fein, fo müßte diefe in irgend einem Attribut Gottes ihren Ausbruck finden 2), und fo murden zwei Substanzen von einem und demfelben Attribut eriftieren, was nach Prop. 5 undenkbar ift; folglich kann es keine Substanz außer Gott geben, und somit kann eine solche auch nicht gedacht werden."

Was hier von ber Substanz ausgesagt wird, gründet fich durchaus auf den Begriff des Attributs; auf der Einheit eines Attributs beruht die Einheit seiner Substanz, die Einzig= artigkeit des Attributs macht seine Substanz zu einer einzigen, aus der durchgängigen Identität des einzelnen Attributs mit sich selbst folgt die Unendlichkeit der Substanz, denn wo ein und dassselbe Attribut ist, da ist auch eine und dieselbe Substanz, und es ist nur konsequent, wenn ebenso, wie aus der Einheit des einzelnen Attributs innerhalb seines Gebiets die Einheit ses einzelnen Attributs innerhalb seines Gebiets die Einheit der Attribute gegeneinander auf das Verhältnis ihrer Substanzen zueinander angewendet wird, wenn dem Sahe: "Es kann von demselben Attribut nur Eine Substanz geben", der andere zur Seite steht: "Zwei Substanzen, welche ver=

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Eth. 1, Prop. 8: Omnis substantia est necessario infinita. Dem. Substantia unius attributi non nisi unica existit (per Prop. 5). — At non finita. Nam deberet terminari ab alia ejusdem naturae, quae etiam necessario deberet existere; adeoque darentur duae substantiae ejusdem attributi, quod est absurdum (per Prop. 5).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Explicari deberet per aliquod attributum Dei.

schiedene Attribute haben, haben nichts miteinander gemein<sup>1</sup>), was die Brop. 2 p. 1 der Ethik ausspricht." Allein es wird damit eine Solidarität der Substanz und des Attributs in qualitativer und quantitativer Hinsicht, ein Zusammenfallen beider zunächft der Beschaffenheit und dann dem Umfang nach behauptet, das zwar ganz dem Begriff des Attributs als einer das Befen der Substanz konstituierenden besonderen Qualität, wie ihn schon der kurze Traktat enthält und die Ethik in präziser Fassung formuliert, entspricht, bei dem aber das Attribut so sehr dominiert und die Substanz so sehr von bem letzteren abhängt, daß die Natur der Substanz mit dem Attribut identisch wird 2), und daher bei ber nun von Spinoza gemachten Aufstellung voneinander entgegengesetten und sich gegenseitig ausschließenden Attributen die Einheit und Einheit= lichkeit ber Substanz fehr bedenklich ins Schwanken gerät. Zwar sucht Spinoza der Ronsequenz, daß die Existenz verschiedenartiger Attribute die Einheit der Substanz aufhebe, zu entgehen mittels einer Argumentation, welche in dem Schol. zu Prop. 10 p. 1 ber Ethik nach dem Vorgang der in Epistel 26 und 27 (bei van Bloten und Land, Epiftel VIII und IX) enthaltenen Stelle lautet: "Benn gleich zwei real verschiedene Attribute begriffen werben, d. h. eines ohne die Hilfe des anderen, fo können wir doch hieraus nicht schließen, daß dieselben zwei Besen oder zwei verschiedene Substanzen ausmachen 8); benn bas gehört zur Natur ber Substanz, daß ein jedes ihrer Attribute durch sich felbft begriffen wird, sofern ja alle Attribute, welche sie hat, immer zu= gleich in ihr gewesen sind, und keines von einem anderen hervorgebracht werden konnte, sondern ein jedes die Realität oder bas Sein ausbrückt 4). Also weit entfernt, daß es finnlos wäre,

<sup>&#</sup>x27;) Duae substantiae, diversa attributa habentes, nihil inter se commune habent.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Cf. oben S. 103, Eth. 1, Prop. 5: In rerum natura non possunt dari duae aut plures substantiae ejusdem naturae sive attributi.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Ipsa duo entia sive duas diversas substantias constituere.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Quandoquidem omnia, quae habet, attributa simul in ipsa semper fuerunt nec unum ab alio produci potuit; sed unumquodque realitatem sive esse substantiae exprimit.

Einer Substanz mehrere Attribute beizulegen, ift vielmehr nichts in ber Natur flarer, als daß ein jedes Besen (unumquodque ens) unter irgend einem Attribut begriffen werden muß, und daß es, je mehr es Realität ober Sein (esso) hat, auch um= fomehr Attribute hat, welche Notwendigkeit oder (sive) Emig= keit und Unendlichkeit ausbrücken, und folglich ift auch nichts flarer, als daß das absolut unendliche Befen (ens absolute infinitum) notwendig zu definieren ist als ein Wefen (ens), das aus unendlich vielen Attributen besteht, deren jedes eine bestimmte ewige und unendliche Besenheit (aeternam et infinitam certam essentiam) ausbrückt. Und wenn nun jemand fraat, aus welchem Zeichen wir demnach die Verschiedenheit der Substanzen follen zu beurteilen vermögen, fo lese er die folgenden Bropositionen, welche zeigen, daß in der Natur der Dinge nur eine einzige Substanz (non nisi unicam substantiam) eriftiert und daß diese absolut unendlich ist, weshalb ein solches Zeichen vergeblich gesucht würde." Allein diese Beweisführung ist durchaus nicht flichhaltig. Zunächst geht aus dem in den Brop. 5-8 aufgestellten Grundsak, daß die Substanz ihrem Inhalt und daher auch ihrem Umfang nach mit dem Attribut fich deckt, sowie aus dem Begriff des Attributs felbst doch soviel flar hervor, daß die Einheitlichkeit einer Substanz nur dann zu beweisen ist, wenn diese aus einem einzigen Attribut besteht, daß dagegen die Substanz durch die Eriftenz verschiedener Attribute, die sich ausschließen, in verschiedene Bestandteile zerlegt wird, die nicht zur Einheit zufammengehen, oder was dasselbe ift, bag dadurch die Eine Substanz faktisch in eine Bielheit verschiedener Substanzen Die Substanz soll aus den Attributen bestehen, die zerfällt. Attribute follen ihr Besen konstituieren, jedes foll ein be= ftimmtes ewiges und unendliches Wesen ausdrücken; wenn nun verschiedene sich gegenseitig ausschließende Attribute in Einer Substanz sein sollen, so muß ja notwendig die Sub= ftanz aus Verschiedenem, das sich gegenseitig ausschließt, beftehen, sie kann dann in sich eine geschlossene, gleichartige Gin= heit nicht mehr sein. Allein es ist auch überhaupt unmöglich, daß alle diese Attribute in Einer Substanz sein sollten. Die

Substanz besteht aus den Attributen, diese konstituieren ihr Wesen, sie hat also außer den Attributen nichts an fich, alles ihr Sein, alle ihre Realität ift in den Attributen ausgedrückt: wo bliebe ba noch etwas von ihr übrig, in dem bie Attribute fein könnten, etwas, wodurch biese getragen und zusammengehalten wären? Und umgekehrt, was bliebe in einem Attribut übrig, das von der Substanz getragen werden könnte und jenes Attribut in der Substanz hielte, mas, wodurch es einer Subftanz bedürftig oder zu der Existenz in einer Substanz befähigt wäre, wenn boch jedes Attribut durch fich felbst bestehen foll, welche gemeinsame Kraft hätte sie hervorgebracht und würde fie erhalten, wenn boch das Gein zur Natur eines jeden ge= hört und somit ein jedes durch seine eigene Rraft eristiert, ja welche gemeinfame Beschaffenheit könnte durch fie alle hindurch= gehen und fie zur Einheit zusammenhalten, da ja auch das, was ihnen allen gemeinsam ist, nämlich bie Ewigkeit und Un= endlichkeit, doch jedem als etwas besonderes für sich und für feine eigene von den übrigen ftreng abgegrenzte Sphäre zu= kommt und selbst das Sein sich in jedem wieder besonders gestaltet, so bag jedes begriffen werden tann, ja begriffen werden muß ohne Hilfe eines anderen, und jedes eriftiert ohne Einfluß von einem anderen und auf ein anderes, ohne alle Rückficht auf ein anderes, burch fich felbst und für sich felbst; wo hätte ein Attribut einen Anknupfungspunkt, um mit anderen Attributen in einer Einheit zusammen sein zu fönnen, da die Erklusivität zum Begriff des Attributs ge= hört? Es fann nur gesagt werden, daß die Attribute ftets alle zugleich und nebeneinander gewesen feien, aber daß fie eine Einheit bilden, dazu fehlt das einheitliche Prinzip, daß fie alle in der Substanz seien, dazu fehlt es an der Möglichkeit einer ihnen allen zu Grunde liegenden ein= heitlichen Substanz. So wird die Einheit der Substanz undenkbar, wenn die Attribute, welche ihr Befen ausmachen, einander ausschließen und jedes von ihnen durch sich felbst besteht.

Dasselbe Resultat ergibt sich aus derjenigen Darstellung des Verhältnisses zwischen Substanz und Attribut, welche in

ber berühmten Stelle des IX. Briefs 1) enthalten ift und bie unmittelbare Vorstufe zu den Bestimmungen in Def. 3 und 4 p. 1 der uns vorliegenden Ethik bildet. Spinoza hatte an Simon be Bries ben Anfang jener schriftlichen Darstellung feiner Lehre in geometrischer Form mitgeteilt, welche, viel ausführlicher als die Beilage an Oldenburg von 1661, der erste eigentliche, später freilich auch wieder mannigfach veränderte Entwurf der Ethik war. Auf dieses jetzt verlorene Manuftript bezieht sich die im VIII. und IX. Brief 2) ents haltene Korrespondenz zwischen Simon de Bries und Spis Bries hatte das Manuffript einigen Verehrern Spi= noza. nozas in Amsterdam mitgeteilt, und so hatte sich dort ein Rollegium von Schülern Spinozas gebildet, welche deffen Schrift in regelmäßigen Zusammenkünften lasen und besprachen, bei denen abwechslungsweise je einer referierte. Hiebei ergaben fich ben Freunden manche Anstände und Dunkelheiten, und fo wendeten fie fich durch Simon be Bries schriftlich an den da= mals noch in Rijnsburg befindlichen Spinoza um weitere Auffläruna 8). Es war insbesondere die dritte Definition und der

\*) Der Brief von de Bries ist der VIII. der Sammlung der Briefe an und von Spinoza, datiert Amsterdam, 24. Februar 1663, die Antwort Spinozas enthält der IX. Brief. Der ursprüngliche Tert der beiden Briefe ift erft durch van Bloten bekannt geworden, der den Tert der früheren Ausgabe aus den ihm vorliegenden Originalmanuftripten ergänzt und berichtigt hat. Es ift aus biefem richtig gestellten Text ersichtlich, daß das jest bei Prop. 10, p. 1 ber Ethik ftehende Scholium, das die ersten Herausgeber in dem VIII. Brief ebenfalls als das Schol. zu Prop. 10, p. 1 zitiert fein laffen, in dem an de Bries mitgeteilten Manuffript bas 3. Schol. zu Prop. 8 war (cf. Bb. II, S. 31, und bie Anmertung), fomit auch die jest 10. Broposition damals die 8., da das Schol. und die jest 10. Proposition notwendig zusammengehören; übrigens ift bas Schol. in dem jezigen Text der Ethik nicht ganz identisch mit dem damaligen, indem das jetige bas, was Spinoza in Ep. IX für feinen zweiten in jenem Schol. aufgeführten Beweis erklärt, nicht mehr enthält. - Daß be Bries im Jahr 1663 noch nicht den ganzen Entwurf der Ethit in Bänden hatte, erhellt daraus, daß Spinoza in einem ebenfalls durch pan Bloten

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Bei van Bloten und Land, Bd. II, S. 32 f.

<sup>2)</sup> Bei van Bloten und Land, Bd. 11, S. 29-35.

Anfang bes britten Schol. zu Prop. 8 bes Manuffripts, mo= rüber de Bries um näheren Aufschluß bat. In Betreff der letsteren Stelle schreibt er: "Es heißt dort: Wenngleich zwei real verschiedene Attribute begriffen werden, b. h. eines ohne die Hilfe des anderen, fo können wir doch hieraus nicht schließen, daß dieselben zwei Wesen oder zwei verschiedene Substanzen ausmachen, denn das gehört zur Natur der Substanz, daß ein jedes ihrer Attribute durch fich felbst begriffen wird, fofern ja alle Attribute, welche sie hat, immer zugleich in ihr gewesen find. Biebei scheinst bu vorauszusehen, die Natur der Subftanz fei fo beschaffen, daß fie mehrere Attribute haben kann, was noch nicht bewiesen ift, wofern du nicht die fechste Defi= nition über die absolut unendliche Substanz oder Gott im Auge haft; andernfalls, wenn angenommen würde, daß jede Substanz nur Ein Attribut habe, und ich hätte zwei Ideen von zwei Attributen, könnte ich mit Recht schließen, daß, wo zwei ver= schiedene Attribute, ba auch zwei verschiedene Substanzen seien. Hierüber bitten wir dich ebenfalls um eine deutlichere Ausein= andersetzung." Spinoza antwortet hierauf: "Wenn du faast, ich beweise nicht, daß eine Substanz oder ein Besen mehrere Attribute haben könne, fo wolltest du mohl auf die Beweise Ich habe deren zwei angeführt, zuerst, daß für nicht achten. uns nichts offenkundiger ift, als daß ein jedes Wefen unter irgend einem Attribut von uns begriffen wird, und je mehr Realität ober Sein ein Besen hat, desto mehr Attribute ihm beigelegt werden müffen, weshalb das absolut unendliche Befen zu definieren ift u. f. m. Mein zweiter Beweis, den ich für ben wichtigsten halte, ift der: Je mehr Attribute ich einem

veröffentlichten Brief vom Jahre 1665 (Ep. XVIII, S. 120 f. vom Juni diefes Jahrs, vermutlich an Breffer — "Viro anonymo (Bressero ut videtur)" heißt es bei van Vloten und Land — schreibt: "Was ben 3. Teil meiner Philosophie betrifft, so werde ich in Bälbe an Dich, wenn Du der Überscher sein willst, oder an Freund de Vries etwas davon senden; ich hatte zwar beschlossen, vor seiner Vollendung nichts zu schiefen; weil er aber länger, als ich geglaubt hatte, sich ausdehnt, so will ich Euch nicht länger hinhalten; ich werde ihn etwa bis zur 80. Proposition senden."

Besen beilege, desto mehr bin ich genötigt, ihm Existenz beizulegen, b. b. desto mehr begreife ich es als mahr (eo magis sub ratione veri ipsum concipio)." In Betreff ber dritten Definition erklärt er: "Diefe Definition lautet, wie ich sie bir, wenn ich mich nicht täusche, mitgeteilt habe, folgendermaßen: "Unter Substanz verstehe ich bas, mas bas Sein in fich felbft hat und burch fich felbft begriffen wird, d. h. beffen Begriff nicht ben Begriff von etwas anderem in fich schließt. Dasselbe verstehe ich unter Attribut, nur daß es Attribut genannt wird mit Rücksicht auf den Verstand, welcher der Substanz eine beftimmte solche Natur beilegt 1). Diese Definition zeigt klar genug, was ich unter Substanz ober (sivo) Attribut verstehen will. Ganz unnötigerweise willst bu jedoch, ich solle an einem Beispiel zeigen, wie ein und dieselbe Sache mit zwei Namen bezeichnet werden kann. Gleichwohl will ich, um nicht karg zu erscheinen, zwei solche Beispiele anführen. 3ch sage erstens: Unter Ifrael verstehe ich den britten Patriarchen, dasselbe verstehe ich unter Jakob, welch letzterer Name ihm deshalb

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Ipsa definitio, ut ipsam, ni fallor, tibi tradidi, sic sonat: Per substantiam intelligo id, quod in se est et per se concipitur, hoc est, cujus conceptus non involvit conceptum alterius rei. Idem per attributum intelligo, nisi quod attributum dicatur respectu intellectus, substantiae certam talem naturam tribuentis. Daß das Attribut in biefer Stelle nicht bloß als eine Auffaffungsweife bes menschlichen Beistes, sondern als eine wirkliche Realität gemeint ist, erhellt uns widersprechlich daraus, daß Spinoza unmittelbar vorher erklärt, die Realität, ja bie Griftenz eines Befens (ens) liege in feinen Attributen und fei größer ober kleiner je nach ber größeren ober kleineren Bahl berfelben. In den Beispielen ift der 3. Patriarch = bas, was bas Sein in sich felbst hat, Ifrael = Substanz, Jakob = Attribut; das, was alle Lichtftrahlen unverändert zurüchmirft = bas, mas bas Sein in fich felbst hat; eben = Substanz, weiß = Attribut. Damit foll gezeigt werden, daß ein und dasselbe Substanz und Attribut genannt werden tönne. Es liegen aber auch in den Beispielen dem Namen Attribut Tatfachen ju Grund (im zweiten Beispiel die Birtung des bie Lichtsttrahlen Zurückwersenden auf bas Auge des Menschen). Der Verstand legt also ber Substanz das Attribut nur bei, weil es in ihr ift.

beigelegt wurde, weil er bie Ferse feines Bruders ergriffen hatte: zweitens: Unter eben verstehe ich das, was alle Licht= strahlen ohne irgend eine Beränderung zurückwirft, dasselbe verstehe ich unter weiß, nur daß es weiß genannt wird mit Rücksicht auf den Menschen, der auf das Ebene hinsieht." Dieje Stelle ift besonders deshalb intereffant, weil sie uns noch deutlicher, als dies in der Ethik selbst der Fall ist, die Grundanschauung zeigt, auf welcher die Sätze auch der Ethik über die Substanz und die Attribute beruhen, den einen Gedanken, von dem die verschiedenartigen Bestimmungen über jene ausgehen. Dieser Gedanke ist die 3dentität von Subftanz und Attribut, bei der die Substanz durchaus von dem So stellt sich die Sache zunächst Attribut dominiert wird. im 27. Brief dar. Hier wird zuerst die Identität von Subftanz und Attribut behauptet, und diese bildet das prinzipielle Berhältnis von beiden, denn fie ftutt fich auf den Begriff des Attributs, wonach das Attribut das ift, was das Sein in fich felbst hat und durch sich selbst begriffen wird, und auf den Begriff ber Substanz, welcher genau mit diesem Begriff des Attributs übereinstimmt, sie ftützt sich darauf, daß das Attribut die eigentliche Natur der Substanz ist. Aber es ift nun in dem Begriff des Attributs noch ein Moment, welches der Identität desselben mit der Substanz, sobald die lettere als die allumfassende genommen wird, eine eigentümliche Wendung Das Attribut ift seinem Inhalt nach ein Besonderes, aibt. von Anderem scharf Unterschiedenes, das nicht alle Realität, nicht alle Qualitäten dessen, mas existiert, in sich hat, sondern nur einen bestimmten Teil des Seienden repräsentiert, es kann baher von einer das ganze Sein umfassenden Substanz nur eine bestimmte Natur sein, das einzelne Attribut kann nicht ben ganzen Inhalt einer solchen Substanz ausmachen, seine Natur tann nicht die einzige Natur diefer Substanz fein. es muß noch andere Attribute neben sich haben, um mit ihnen gemeinsam diefer Substanz ihren Inhalt zu geben, um ihren aanzen Umfang qualitativ auszufüllen. Die Identität von Substanz und Attribut gestaltet sich deshalb hier so, daß nur die Gesamtheit der Attribute mit der Substanz identisch ift: die

Substanz muß aus verschiedenen Attributen bestehen, fie fest fich aus diesen zusammen, gerade weil die Substanz dasselbe ift, was das Attribut ist, hat die Bielheit der Attribute zur Folge, daß bie Substanz felbft, welche sie alle hat, zu einer Bielheit von Beftandteilen wird. Allein einer folchen Substanz muß nun notwendig die innere Einheit fehlen, weil diese Einheit den Attri= buten in ihrem gegenseitigen Verhältnis abgeht, jene Substanz wird zur Totalität der Attribute, welche freilich ohne jene Ginheit schließlich doch nicht denkbar ift. Wie kann die Substanz mit verschiedenen untereinander im Gegensatz ftebenden Attributen identisch sein und doch die Identität mit sich selbst wahren? Wie kann fie mit Ginem Attribut identisch sein, wenn doch dieses bei weitem nicht alles ift, mas die Substanz enthält, sondern diese zu ihrer vollen Realität noch unendlich vieler anderer Attribute bedarf? Bie kann fie mit jedem einzelnen diefer Attribute identisch fein, wenn boch jedes derselben wieder ein wesent= lich anderes ift? Es ift ein Selbstwiderspruch, zu sagen: Die Substanz ift mit dem Attribut identisch, und hinzuzufügen: Das Attribut ift eine beftimmte Natur der Substanz, mit welch letterem Satz ausgesprochen ist: Das Attribut deckt sich nicht mit ber Substanz; bas nisi quod, mit bem Epistel IX diese beiden Sätze in Einklang zu bringen glaubt, wird zu einem quod non für die Möglichkeit ihrer Bereinigung. Wie foll die Substanz Eine Natur haben, wenn fie verschiedene bestimmte Naturen hat? Es ist daher ein wohlbegründeter Einwurf, welchen ichon die Amsterdamer Schüler Spinozas bem Lehrer entgegenhielten, wenn fie ihm schrieben : "Es ift noch nicht bewiesen, daß die Natur der Substanz fo beschaffen ift, daß fie mehrere Attribute haben tann", ein Ginwurf, der freilich hinsichtlich der absolut unendlichen Substanz gerade ebenso gilt, wie hinsichtlich des Begriffs der Substanz über= haupt, und der keineswegs entkräftet wird durch die Beispiele in Epistel IX. Denn diese zeigen wohl, wie eine Substanz mannigfache ihrer natur angemeffene Birfungen haben tann, nicht aber, wie in derfelben Substanz verschiedene Naturen fein tönnen. Denfelben Biderfpruch, wie die Erklärung in Gpiftel IX hat auch die Ethik. Auch sie hat die Grundlage der Identität

von Substanz und Attribut, nämlich die gleiche Definition für beide, nach welcher auch jedes Attribut durch fich felbst begriffen wird und zur Natur eines jeden Attributs die Eriftenz gebort, wie dies von der Substanz gilt, und fie macht von diefer 3den= tität Gebrauch in den Sätzen, in welchen sie die Einheit der Substanz darauf gründet, daß in dem Umfang eines und desfelben Attributs nur Eine Substanz fein tann, und doch ftellt fie auch die Bestimmung auf, daß die Substanz und das ein= zelne Attribut ihrem Umfang und ihrem Inhalt nach nicht gleich feien, weil das einzelne Attribut nur ein Bestandteil der Subftanz ift; fie erklärt das Attribut für das, was der Verstand von ber Substanz, de substantia, wahrnimmt als ein das Wefen derfelben Ronftituierendes, neben welchem Ausdruck auch derjenige der Gpistel IX in die Ethik übergegangen ist, wenn diese in ihrem Schol. zu Prop. 10 p. 1 das absolut un= endliche Wefen definiert als ein Wesen, das aus unendlich vielen Attributen besteht, beren jedes ein beftimmtes ewiges und unendliches Wefen (aeternam et infinitam certam essentiam) ausdrückt. So hat auch hier die 3dentität von Substanz und Attribut die Wendung genommen, daß die absolute Substanz aus unendlich vielen Attributen besteht, deren Gegensat unter= einander die Einheit der Substanz undenkbar macht. Gleich= wohl ist diese Einheit für Spinoza unentbehrlich. Es fragte fich, ob nicht die Identität der Substanz mit den Attributen auch fo verstanden werden konnte, daß die Einheit der Sub= stanz den Gegensatz der Attribute aufhob und diese miteinander in Einklang sette?

In der Tat hat Spinoza in Einer Stelle den Anfang gemacht, mittels der Einheit der Substanz den Gegensatz der Attribute aufzuheben. Diese Stelle ist das Scholium zu Eth. 2, Prop. 7. Es heißt: "Ehe wir weiter gehen, müssen wir uns ins Gedächtnis zurückrufen, was wir oben gezeigt haben, nämlich daß alles, was von einem unendlichen Verstande als ein das Wesen der Substanz Konstituierendes erkannt werden fann, nur zu einer einzigen Substanz gehört, und daß folg= lich die denkende Substanz und die ausgedehnte Substanz eine und dieselbe Substanz ift, welche jetzt unter diesem, jetzt unter Q

Camerer, Spinoza und Schleiermacher

jenem Attribut begriffen wird. So ift auch ein Modus der Ausdehnung und die Idee dieses Modus eine und dieselbe Sache, aber auf zwei Beifen ausgedrückt, was einige der Hebräer wie durch einen Nebel hindurch gesehen zu haben scheinen, indem sie nämlich behaupten, daß Gott, Gottes Berstand und die von ihm erkannten Dinge ein und dasselbe feien 1). So ift 3. B. ein in der Natur eriftierender Rreis und die Idee des eriftierenden Kreises, welche auch in Gott ift, eine und dieselbe Sache, welche durch verschiedene Attribute zur Außerung kommt (quae per diversa attributa explicatur); ob wir daher die Natur unter dem Attribut der Ausdehnung oder unter dem Attribut des Denkens oder unter irgend einem anderen Attribut begreifen, so werden wir eine und dieselbe Ordnung oder einen und denselben Zusammenhang der Ur= fachen, b. h. biefelbe Aufeinanderfolge der Dinge finden. Und nur deshalb habe ich gesagt, Gott sei die Ursache einer 3dee, 3. B. eines Rreises, nur sofern er ein benkendes Besen (res cogitans) ist, und eines Kreises nur, sofern er ein ausge= dehntes Besen (res extensa) ist, weil das wirkliche Dasein (esse formale) der 3dee eines Kreises nur durch einen anderen Modus des Denkens als feine nächste Ursache begriffen werden kann und jener wieder durch einen anderen und so fort ins Unendliche; fo, wie?) wir die Reihenfolge der ganzen Natur oder den Zusammenhang der Ursachen, folange die Dinge als Modi des Denkens betrachtet werden, allein durch das Attribut des Denkens erklären muffen, und sofern fie als Modi

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Hic, antequam ulterius pergamus, revocandum nobis in memoriam est id, quod supra ostendimus, nempe quod, quicquid ab infinito intellectu percipi potest tanquam substantiae essentiam constituens, id omne ad unicam tantum substantiam pertinet, et consequenter quod substantia cogitans et substantia extensa una eademque est substantia, quae jam sub hoc, jam sub illo attributo comprehenditur. Sic etiam modus extensionis et idea illius modi una eademque est res, sed duobus modis expressa; quod quidam Hebraeorum quasi per nebulam vidisse videntur, qui scilicet statuunt, Deum, Dei intellectum, resque ab ipso intellectas unum et idem esse.

<sup>2)</sup> Ita ut — explicare debemus; explicari debet. Auch die Aussgabe von van Bloten und Land hat den Indikativ.

ber Ausdehnung betrachtet werden, auch die Reihenfolge der ganzen Natur allein durch das Attribut der Ausdehnung erflärt werden muß, und wie ich dasselbe von den übrigen Attributen verstehe. Deshalb ist von den Dingen, wie sie in fich find, Gott in Wahrheit die Ursache, sofern er aus unend= lichen (d. h. unendlich vielen) Attributen besteht 1), und ich kann dies für jetzt nicht deutlicher auseinander setzen." Hier ist der Gedanke der auf der Einzigkeit der Substanz beruhenden Identität der Attribute und der Identität der Modi der verschiedenen Attribute deutlich ausgesprochen, und es ift ein entschiedenes Verdienst Runo Fischers, daß er die Bedeutung diefer 3dee der 3dentität der Attribute in der Substanz für die Lehre Spinozas nachdrücklich her-Er sagt 2): "Jener Dualismus zwischen Denken vorhebt. und Ausdehnung, welchen Descartes erklärt hatte, gilt auch in der Lehre Spinozas. Bährend aber bei jenem Denken und Ausdehnung die Attribute entgegengesetzter Substanzen ausmachen, find fie bei diefem die entgegengesetten Attribute berfelben einen Substanz: daher ift bei Descartes die Ausbehnung kraftlos, denn sie ift das Attribut der dem Geiste entgegengesetten Substanz, dagegen bei Spinoza die Urkraft, denn sie ift das Attribut Gottes. Sier find die beiden Attri= bute in Rücksicht aufeinander grundverschieden und ohne jede Gemeinschaft, aber in Rückficht auf die Substanz oder Gott sind sie identisch.

Durch ben Begriff dieser Identität unterscheidet sich Spi= noza von Descartes und beffen Schule, die den substantiellen Gegensatz zwischen Denken und Ausdehnung nicht zu über= winden vermochten: daher die Unmöglichkeit, die Bereinigung von Seele und Körper im Menschen, die Vereinigung der Ideen und Dinge in der Erkenntnis rational zu erklären. Spinoza begreift die Substanz als die innere Ursache aller Dinge, Denken und Ausdehnung als deren ewig zusammen=

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Quare rerum ut in se sunt, Deus revera est causa, quatenus infinitis constat attributis.

<sup>\*)</sup> Kuno Fischer, Geschichte der neueren Philosophie. Jubiläum<sup>3</sup>2 ausgabe, 11. 18d., S. 392.

gehörige und zusammenwirkende Grundkräfte: sie sind als Attribute in ihrer Wirkungsweise voneinander völlig unabhängig, aber als Attribute derfelben einen Substanz mirten fie vereinigt: Die Ausdehnung nie ohne das Denken, dieses nie ohne jene." Allein so grundwesentlich die Einheit der Substanz für die Lehre Spinozas ist, so mangelhaft ist doch bei ihm die Identität der Attribute in der Substanz formuliert, es ift weder ihr Begriff auf haltbare Beise gefaßt und mit ben sonstigen Aufstellungen bes Systems in Ginklang gebracht, noch find ihre Konsequenzen so gezogen, daß daraus eine lebendige Einheit der wirklichen Belt fich ergibt. Die 3den= tität der Attribute ift somit mehr ein Gedanke, dem die Bu= funft des Syftems gehörte, als daß fie für die eigene Lebre Spinozas die Frucht gebracht hätte, wozu der Reim in ihr Die Identität der Attribute ist bei Spinoza nicht auf laa. einen klaren Begriff gebracht, denn es ist nicht gezeigt, wie mit ihr zugleich der nun doch auch bei ihrer Annahme fest= gehaltene Gegenfatz der Uttribute bestehen foll, ein Gegenfatz, deffen Brinzip mit den Attributen in die Substanz hineinreichen muß, wenn ihre Modi, wie dies von Spinoza be= hauptet wird, sich ausschließen sollen. Sene Identität ift nicht genügend begründet, denn es ift nicht gezeigt, wie sie möglich fein soll unter Geltung des Sates, daß ein jedes Attribut durch sich felbst bestehe und durch sich felbst begriffen werden müffe. Endlich find die Konfequenzen der 3dentität der Attris bute in der Substanz nicht zur Herstellung einer harmonischen Einheit der Welt verwertet. Ein Anfang dazu, auch die Dinge an jener 3bentität der sie hervorbringenden Kräfte teil= nehmen zu lassen, ist zwar gemacht in der Unterscheidung der Dinge, wie sie in sich sind, von den Dingen, wie sie in die Erscheinung treten. So, wie die Dinge in sich sind, ift jedes berselben kausiert von Gott, sofern er aus unendlich vielen Attributen besteht, jedes ist hervorgebracht von der Gesamt= heit der Attribute, es trägt somit auch den Charakter der Identität, der den Attributen vindiziert wird, an sich, jedes Ding ist in derselben Weise, wie die Substanz die Identität der Attribute ift, in sich die Identität der Modi der per-

116

٢

schiedenen Attribute; "wie die denkende Substanz und die ausgedehnte Substanz eine und dieselbe Substanz ift, fo ift auch ein Modus der Ausdehnung und die 3dee diefes Modus ein und dasselbe Ding", so lautet ausdrücklich die Erklärung, und daß das Ding, wie es in sich ist, eben das Ding, wie es jene 3dentität ift, bedeuten foll, kann nicht zweifelhaft fein. Allein sobald nun das Ding aus der Sphäre des in fich Seins heraustritt in die empirische Wirklichkeit, zerfällt es wieder in bie verschiedenen sich gegenseitig ausschließenden Modi, wie bie Substanz, sobald sie sich äußert, in die sich ausschließen= den Attribute auseinander geht, und die Identität hat nicht einmal die Folge, daß eine lebendige Wechselbeziehung zwischen den, den verschiedenen Attributen angehörigen Modi ftattfindet, sondern es wird auf sie zwar die Behauptung gearündet, daß die Zusammenreihung, Aufeinanderfolge und Berbindung einerseits der Ideen, andererseits der Ausdehnungsmodi eine und diefelbe fei, es wird aus ihr der Satz abgeleitet, daß die Reihenfolge der Tätigkeiten und Leiden unseres Rörpers übereinstimmend mit den Tätigkeiten und Leiden-(schaften) unseres Geistes vor sich gehe 1); wenn nun aber die Identität nicht so weit reicht, um zu verhindern, daß die Reihe der Ideen einerseits und die der Ausdehnungsmodi anderer= feits in schroffer gegenseitiger Trennung verlaufen, so ift deut= lich, daß diese Identität nicht als ein durchgreifendes Brinzip zur Gestaltung der Welt auftritt; sie erweist sich doch nicht als fräftig genug, um nicht immer wieder hinter ber Erklufivität der Attribute und ihrer Modi gegeneinander, welche sie in sich aufheben soll, zurücktreten zu müssen, ja ihr Erfolg ist zulett boch nur der, jener Erklusivität zur Stütze zu dienen. So ift die 3dee der Identität der Attribute und der aus ihr folgenden Identität ihrer Modi nur fehr mangelhaft durch= geführt, was auch Runo Fischer ausspricht, wenn er fagt 2): "Die dualistische Unterscheidung zwischen Denken und Aus-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Schol. zu Eth. 3, Prop. 2.

<sup>2)</sup> Geschichte der neueren Philosophie. Jubiläumsausgabe, II. Bd., 1898, S. 572 f.

debnung war der charakteristische Grundbegriff der cartesiani-So weit dieser Dualismus trägt, so weit reicht schen Lehre. die Schule Descartes', Spinoza verneint den Gegenfatz der Substanzen, aber er bejaht den Gegensatz der Attribute in ber einen Substang; er bejaht und erhält den eigentlichen Rern jener dualistischen Unterscheidung: darum rechnen wir ihn noch zur Schule Descartes', das Wort nicht im engen Sinne der Nachahmung, sondern im weiten der Geistesrichtung genom= men." In der Tat ift die Identität der Attribute bei Spinoza nicht zum wirklichen Prinzip der Einheit seiner Lehre ge= worden, es ift in diefer insbesondere der weittragende Ge= banke des Dinges an sich, in welchem die Gegensätze sich ver= einigen, noch nicht in Wahrheit vollzogen. Jene 3dentitäts= idee bedarf daher noch einer genaueren Formulierung und weiteren Ausbildung, als diejenige ift, die ihr Spinoza gab, und diefer scheint dies felbst gesehen zu haben, wenn er am Schluß seiner Erörterung jener 3dee fagt: "Für jetzt kann ich dies nicht deutlicher auseinander segen." Seben wir, wie biese Formulierung von den Prinzipien Spinozas aus fich gestalten muß.

#### b) Die quantitative Unendlichkeit des intellectus Dei infinitus

Als die beiden unentbehrlichen Momente des Spinozischen Gottesbegriffs haben sich die beiden Bestimmungen ergeben, einmal, daß in Gott die Einheit aller Gegensätze, und speziell des Gegensatzes von Denken und Ausdehnung liege, woraus notwendig folgt, daß das Absolute die Indifferenz dieser Gegensätze sein müsse, weil es nur als ein qualitativ einheitliches Wesen die Identität der Gegensätze sein kann, und sodann, daß die Gegensätze im Absoluten begründet sein und somit auch in diesem selbst liegen müssen, weil sie sonst auch nicht als Gegensätze irgend eine Realität haben, nicht in ihrer sich gegenseitig ausschließenden Selbständigkeit, welche ihnen in der wirklichen Welt zukommt, in Aktualität treten könnten. Allein es ist unmöglich, jene beiden Bestimmungen über das Absolute in einem wirklich vollzogenen Gedanken zusammen zu begreifen, und es erhellt dies auch aus den verschiedenen Auffaffungen, welche in neuerer Zeit ihr Verhältnis zueinander gefunden hat. Denn immer, wenn dieses Verhältnis als denkbar dargestellt werden will, wird entweder die eine oder bie andere Seite des in jenen Beftimmungen liegenden Gegenfates aufgehoben, es wird entweder, wenn die Einheit der Substanz festgehalten werden will, der reale Gegensatz der Attribute gegeneinander negiert, oder aber, wenn der letztere aufrecht erhalten wird, die Einheit der Substanz in Abrede gezogen; das erftere geschieht durch G. Erdmann und R. Fischer, bas letztere durch E. Böhmer. Indem Erdmann als Spinozas Meinung über die Attribute nachzuweisen versucht, daß diese nur Erkenntnisformen, nur eine dem menschlichen Verstande notwendige Betrachtungsweise feien, hält er zwar daran fest, daß Spinoza den Gegensatz der Attribute in der Anschauung des Menschen vorhanden sein lasse, aber er schreibt zugleich Spinoza die Ansicht zu, daß jener Gegensatz außerhalb des menschlichen Verstandes nicht existiere. R. Fischer hinwiederum, fo entschieden er dafür eintritt, daß in Spinozas Sinn die Attribute reale Geltung besitzen, kommt doch am Ende darauf hinaus, zwar nicht die Realität der Attribute zu negieren, aber doch ihren Gegensatz fo abzuschwächen, daß er als aufgehoben erscheint. Es ist dies nicht von ihm be= absichtigt; er erklärt vielmehr ausdrücklich 1): "Als Attribute find Denken und Ausdehnung voneinander völlig verschiedene und unabhängige Grundkräfte, als Attribute Gottes find beide in einem und demselben Wefen vereinigt; in Rücksicht auf ihr gegenseitiges Verhältnis find sie völlig verschieden, in Rück= ficht auf Gott sind sie völlig identisch"; er sagt ausdrücklich, baß Spinoza den Gegenfatz der Attribute in der einen Subftanz bejahe und damit den eigentlichen Rern der cartesiani= schen dualistischen Unterscheidung zwischen Denken und Ausbehnung erhalte 2); allein da, wo er es begreiflich machen will,

<sup>1)</sup> A. a. D. S. 387.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) A. a. D. S. 572 f.

wie bei Spinoza die Einheit der Substanz und die Bielheit ber Attribute im Einklang sein soll, wird von ihm unwill= fürlich der prinzipielle Gegensatz derselben als eine bloß unter= aeordnete Differens homogener Gegenfäte dargestellt, wenn er fagt: "Wie in der Mathematik jene zahllosen ewigen Wahrheiten, welche in dem Wesen des Raumes enthalten sind, mit dem Begriffe des einen Raumes nicht streiten, ebensowenig ftreiten in der Lehre Spinozas die zahllosen Attribute mit dem Begriff der einen Substanz, vielmehr erfüllen sie die= felben mit dem unendlichen Reichtum der Kräfte, woraus die zahllosen Dinge immer mit derselben Notwendigkeit von Emig= keit zu Emigkeit folgen 1)." Das für diefes Beispiel gemählte Verhältnis der zahllosen ewigen Wahrheiten, die in dem Wesen des Raumes enthalten sind, zueinander und zu dem Raume ift das, daß sie untereinander gleichartig sind, da sie alle den Begriff des Raumes in fich schließen, und daß sie als Modi des Raumes von diefem als ihrem oberften Brinzip abhängen; eben das, daß sie unter sich gleichartig find, indem jede in ihrer Beise die Natur des Raumes ausdrückt und ber Begriff eines und desselben Raumes durch fie alle hin= burch zieht, macht, daß eine unendliche Fulle ewiger Wahrbeiten des Raumes mit dem Beariff des einen Raumes Das Beispiel R. Fischers wird also feinen nicht streitet. Zweck, das Verhältnis, in welchem bei Spinoza die zahllose Menge der Attribute zu der einen Substanz steht, darzu= stellen und denkbar zu machen, dann erreichen, wenn auch in der Lehre Spinozas die Attribute unter sich gleichartig und Modi der Substanz find. Nun haben wir gefunden, daß in der Tat Spinoza im kurzen Traktat, speziell im I. Dialog, bie die Attribute für Modi der einen Substanz erklärt, eben zu dem Zweck, ihre Einheit denkbar zu machen, und daß er dort zur Erklärung des Verhältniffes von Substanz und Attributen ein dem Fischerschen wesentlich gleiches Beispiel mählt, nur daß er es nicht, wie Fischer, aus dem Attribut der Ausbehnung, sondern aus demjenigen des Denkens nimmt, indem

<sup>1)</sup> A. a. D. S. 384.

er erklärt, daß die unendlichen Attribute in derfelben Beise die Modi des einen ewigen unendlichen und durch sich selbst beftehenden Befens feien, wie wollen, fühlen, verstehen, lieben verschiedene Mobi eines denkenden Subjekts, daß Gott ebenso die immanente Ursache der Attribute sei, wie der Berstand die immanente Ursache seiner Gedanken. Allein in dieser Darftellung kommt eben die schon im kurzen Traktat sehr ent= schieden ausgesprochene Bestimmung der Attribute als der sich gegenseitig ausschließenden höchsten Gattungen des Seienden nicht zu ihrem Rechte, eben deshalb hat auch Spinoza bie Auffaffung ber Attribute als der Modi der Substanz fallen gelaffen und fie erseht durch die andere, daß jedes Attribut burch sich selbst bestehe, er hat es später noch schärfer betont, daß keines den Begriff eines anderen in fich schließe, ohne biesen ihren Gegensatz durch den Gedanken ihrer 3dentität im geringsten zu mildern. Für die ausgebildete Lehre Spinozas ift also jenes Beispiel vom Raum und feinen ewigen Bahr= heiten ebensowenig mehr zutreffend zur Berdeutlichung des Berhältniffes von Substanz und Attributen, wie das Beispiel bes kurzen Traktats vom Berftand und feinen Gedanken, es ift dies deshalb nicht mehr, weil es die Erklusivität der Attribute gegeneinander und das mit dieser notwendig gegebene Durchsichselbstbestehen eines jeden derfelben nicht berücksichtigt. Treffen also E. Erdmann und R. Fischer bei all ihrer sonstigen Verschiedenheit in der Auffassung des Verhältnisses, in welchem Substanz und Attribute in der Lehre Spinozas stehen, darin wieder zusammen, daß sie bei dem Versuch, die Einheit der Substanz zu retten, den realen Gegensatz der Attribute abschwächen, so glaubt gerade umgekehrt Ed. Böhmer, indem er die Realität der Attribute als die Behauptung Spinozas aufrecht erhält, diesem die Ansicht zuschreiben zu müffen, daß die Einheit der Substanz lediglich in der menschlichen Bernunft, nicht aber in realer Birklichkeit eriftiere. Er fagt 1), es handle

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Spinozana III, in Fichtes Zeitschrift für Philosophie, Bd. 42, Jahrg. 1863, S. 121 und Spinozana V a. a. D., Bd. 57, Jahrg. 1870, S. 272–276.

fich bei der Unterscheidung zwischen Substanz und Attribut nicht um eine Realdistinktion, sondern um eine distinctio rationis, während aber Erdmann annehme, das Nichtreale feien bei Spinoza die Attribute, fei vielmehr zu sagen: Das Nichtreale ist ihm die Substanz; die Substanz sei nach Spinoza nur Abstraktion ber Vernunft, das Bestehen der Substanz aus ben Attributen recht eigentlich nur ein con-stare verschiedener Realitäten, die Ginheit der Substanz nur eine Betrachtungsweise, Gott sei bei Spinoza ein Blural von Potenzen, ein Elohim, der Monismus des Systems komme ledialich in der Abstraktion zu stande. Allein es ift auf die reale Einheit der absoluten Substanz, auf die Einzigkeit und Unteilbarkeit der letteren als bes höchsten Brinzips alles wirklich Eriftierenden zu fehr die ganze Konstruktion der Welt, die ganze Erkenntnistheorie und Ethik bei Spinoza gegründet, er hat zu entschieden die ihm grundwesentliche Aberzeugung von der Abereinstimmung des Denkens mit der realen Belt an die Ginheit der Substanz geknüpft, es ist ihm die Einheit der Substanz zu fehr mit der Einheit und Griftenz Gottes identisch, als daß wir in feinem Geiste einen Zweifel an der Realität der Einheit der Substanz voraussetzen dürften, trot dem Konflikt, in welchem sich bei ihm tatjächlich diese Ginheit mit seinen Bestimmungen über die Attribute befindet. Wir können daher diefen Konflikt nicht mit Ed. Böhmer da= burch lösen, daß wir die Realität der einen Substanz als in Spinozas Lehre nicht vorhanden ansehen.

Den Ausweg aus der Schwierigkeit müffen wir auf dem Punkte suchen, wo Spinoza selbst seine Ansicht wiederholt ge= ändert hat, indem wir die sich widersprechenden Bestimmungen über die Attribute: ihren Charakter als Modi der Substanz, ihr Durchsichselbstbestehen und ihre Identität, welche bei Spi= noza selbst verschiedene, nicht im Einklang miteinander stehende Auffassweisen derselben bilden, zu einer einheitlichen Anschauung zusammenfassen, in welcher jede derselben zu ihrem Recht kommt und ihr die Bedeutung, welche sie sünozas Lehre hat, gewahrt bleibt. Nun muß vor allem der Grund= gedanke, aus dem die Aufstellung des Durchsichselbstbestehens ber Attribute stammt, festgehalten werden. Denn es ist burch= aus wesentlich für die Lehre Spinozas, daß weder das Denken von der Ausdehnung, noch die Ausdehnung von dem Denken abgeleitet wird, daß ihr beides, das Geistige und das Körper= liche, ursprünglich ist und ein jedes als solches mit feinem eigentümlichen Prinzip im Absoluten gründet, so daß keines in irgend einer Beise erft aus dem anderen hervorgeht, fon= bern jedes nach seiner es unterscheidenden Besonderheit prinzipiell schon im Absoluten liegt. Durch diesen Gedanken schließt Spinoza schon in den Grundlagen feiner Lehre den Materialis= mus und Sensualismus, wie andererseits jeden einseitigen Idealismus ein für allemal aus feinem Syftem aus, ohne biesen Gedanken ift seine Lehre unmöglich, er bildet einen der unvertilgbaren Grundzüge feiner Anschauung. Aber um ihn mit der in Spinozas Lehre ebenfalls schlechterdings unent= behrlichen Einheit der Substanz vereinigen zu können, werden wir in Spinozas Sinn folgern müffen, daß der Gegensatz der Attribute im Absoluten nicht als ein bereits entwickelter, son= dern als ein noch unentwickelter liegt, dagegen als ein ent= wickelter, in aktualer Wirklichkeit vorkommender ausschließlich in der Welt eriftiert, fo daß die Attribute im Absoluten identisch sind und eben ihre Identität die absolute Einheit ausmacht, während sie als die in ihre Gegensätze differenziierte Substanz das Besen der letzteren in verschiedener Beise ausbrücken. Die Einheit der Attribute kann die Substanz nur fo sein, daß sie in sich die Indifferenz derselben ist und doch zugleich das Prinzip ihrer Differenziierung nach außen in sich trägt. So kommt den Attributen das Durchsichselbstbestehen zu, sofern sie in ihrer Identität das Absolute ausmachen, sie werden aber auch Modi der Substanz als die aus jener 3den= tität entwickelten Gegensätze. In ihrer 3dentität gehören sie ber von Spinoza als natura naturans bezeichneten Sphäre an, in ihrem entwickelten Gegensatz fallen sie in das von ihm natura naturata genannte Gebiet, sie bleiben die Grundkräfte, die Grundprinzipien der Welt, und gehören als folche der Welt an, aber sie bleiben auch in ihrer Identität die Ur= faktoren des Absoluten, welche dieses felbst konstituieren, und

ihre 3dentität in der Substanz wirkt nach auf ihr gegenseitiges Berhältnis in der Welt und die gegenseitige Stellung ihrer Produkte in derfelben, indem nun auch der Gedanke von der in ben Dingen, wie fie in fich find, vorliegenden 3dentität ber Gegensätze zu seiner Geltung kommt. Siebei müffen wir freilich für bie Art, wie das Absolute die 3dentität der Gegenfätze und zugleich das Prinzip ihrer Differenz ift, auf den Anfpruch des klaren und deutlichen Begreifens verzichten; nur baß das Absolute diefe Identität fein muß, tann flar und deutlich begriffen werden, wie es dieselbe ift, geht über die Grenzen des logischen Erkennens hinaus; benn dieses kann nur das in seinen Bereich ziehen, was ihm in der aktualen Wirklichkeit vorliegt, es kann nur bis zum Absoluten binführen, nicht in dieses felbst eindringen. So erhalten wir die Idee einer schlechthin transzendentalen Idendität, welche, selbst gegensatlos, die Gegensätze aus sich entwickelt, aber nicht in bieselben übergeht. In diefer 3dee find alle wesentlichen Beftimmungen Spinozas über die Substanz und die Attribute vereinigt, in ihr ift die von Spinoza ausgesprochene Identität ber Attribute erst auf ihren eigentlichen, fritisch gefaßten Begriff gebracht, es kommen aber in ihr auch die beiden Auffassungen Spinozas zu ihrem Recht, deren eine die Realität fowohl der Einheit der Substanz als der Attribute behauptet, während die andere ohne die Annahme eines ens rationis zur Erklärung der verschiedenen Sätze Spinozas nicht auskommen zu können glaubt, sei es, daß sie die Gine Substanz oder daß sie die Attribute als nach Spinozas Meinung nur in den Gedanken des menschlichen Geistes existierend ansieht. Es ist in der Idee einer schlechthin tranfzendentalen Identität der Attribute die Realität der Attribute und ihre wirkliche Exiftenz vollkommen gewahrt, sie bleiben dabei die voneinander unabhängigen und ursprünglichen Grundprinzipien alles Seienben, die Urpotenzen des Absoluten, welche diesem feinen 3n= halt geben, unbeschadet der Einheit derfelben; aber es sind auch zugleich sowohl die Substanz als die Attribute, sofern lettere noch unentwickelt in der Substanz liegen, entia rationis oder Gedankendinge, freilich so, daß auf sie, wenngleich in

besonderem Sinne, der Grundsatz Spinozas feine Anwendung findet, wonach alle Objekte der wahren Erkenntnis auch außerhalb des Berftandes exiftieren, daß alles das, was wir klar und deutlich erkennen, auch ist. Sowohl die Subftanz, als die in ihr zur Einheit verbundenen Attribute find Gedankendinge im Sinne von Postulaten der Vernunft. Die Substanz oder das Absolute als Einheit aller Gegensätze liegt nicht in der empirischen Birklichkeit vor, fie ift nicht ein Teil ber Welt, deshalb kann fie nicht in derfelben Weife Db= jekt des Erkennens sein, wie die Welt, fie kann nicht nach bem gleichen logischen Gesetz erfaßt werden, wie diefe, fondern fie ift nur ber tranfgendente Grund ber Belt, ber hinter allen Erscheinungen derfelben vorausgesetzt werden muß, weil sonst die Einheit der Welt nicht zu erklären wäre; auf dieselbe Beise müffen aber auch die in der Belt vorliegenden Gegenfätze als im Absoluten begründet vorausgesetzt werden, denn auch ihr Begründetsein in dem letzteren ift notwendig zur Gr= flärung der Welt; es kann zwar ihre Daseinsweise, wie sie innerhalb des Absoluten ist, auf positive Art logisch nicht er= tannt werden, weil diefe auf positive Beise dem Verstand gar nicht vorliegt, gar nicht Erkenntnisobjekt desselben ift, aber ihr schlechthin transzendentales Begründetsein im Absoluten unbeschadet der Einheit des letteren ist ein ebenso unent= behrliches Vernunftpostulat wie diese Einheit felbst. Deshalb können wir von der Einheit der Gegenfätze im Absoluten oder von der Identität der Attribute in der Substanz nur fo reden, daß der Verstand die Attribute an die Substanz heranbringt, daß er sie als eine unerläßliche Voraussezung hineinträgt in bas schlechthin transzendentale Sein, hineinträgt aus dem, was er selbst in sich hat, d. h. aus der Erfahrung der wirklichen Belt, aus feinem Denken der letteren und bem, mas diesem Denken als sein Gegenstand vorliegt; so ift es in der Tat der Verstand, der das Absolute für das menschliche Gr= kennen konstituiert, die ihm gegebenen Gegensätze sind das, was er bei seiner Konstruktion des Absoluten an diesem wahr= nimmt und in dasselbe hineinsetzt oder ihm zuschreibt, tribuit, aber nur deshalb ihm zuschreibt, weil er ein fo beschaffenes

Absolutes als die unentbehrliche Voraussenung alles wirklichen Seins und alles Erkennens der wirklichen Belt begreift und nur so ihm zuschreibt, daß er den schlechthin transzendentalen Charafter jenes Absoluten in Betreff ber Art feiner Grifteng= weise und des Identischseins der Gegensätze in ihm festhält. Damit ift auch die von Erdmann behauptete Bestimmungs= losigkeit der spinozischen Substanz als die notwendige Ronfequenz der Lehre Spinozas ermiesen, und mit der eigenen Anschauung Spinozas, wonach die Substanz als das absolut Unendliche die Fülle aller Realitäten und der Urquell aller Bestimmtheiten und Besonderheiten ist 1), ausgeglichen, es ist der Weg gezeigt, auf dem allein der Widerspruch gelöft werden kann, der für das logische Denken darin liegt, daß die Attri= bute einerseits eine und dieselbe Substanz fein, andererseits je eine bestimmte Natur der Substanz bedeuten und das Befen der Substanz auf verschiedene Beisen ausdrücken follen.

Der korrekteste Vertreter der Identitätslehre ist Schleier= macher; er ist es insbesondere, der den kritischen Charakter der= selben am reinsten durchgeführt und am konsequentesten fest= gehalten hat.

Vergleichen wir den Weg, auf welchem Schleiermacher zu der Jdee der schlechthin transzendentalen Identität der Gegensätze im Absoluten kommt, mit den Sätzen Spinozas, welche folgerichtig auf eben diese Idee führen, so werden wir finden, daß der Gedankengang Schleiermachers ganz dem ent= spricht, was in jenen Sätzen Spinozas vorliegt und aus ihnen folgt, und daß er nur das auf kritische Weise vollendet, was als die Konsequenz derselben sich darstellt und ber Anlage nach bereits in ihnen enthalten ist, so daß sich in den Ausführungen Schleiermachers in der Tat der eigentliche Charakter der spinozischen Anschauung enthüllt. Zeigen wir dies des Näheren.

<sup>1)</sup> Vergl. meine Lehre Spinozas, S. 4, Anm. 2.

Zweiter Ceil

## Schleiermachers Konstruktion der absoluten Einheit

• • **、** • .

### A) Einleitung

Die logische Erörterung seiner Gottesibee gibt Schleiermacher im ersten, transzendentalen Teil der Dialektik <sup>1</sup>). Dieser zerfällt wieder in zwei Hauptabteilungen, die zwar nicht äußerlich voneinander geschieden sind, aber ihrem Inhalt nach jebe eine besondere Seite der Gottesidee behandeln; die erste, von §§ 86—137, gibt die Konstruktion der absoluten Einheit, die zweite von §§ 138—229 zeigt, wie sich die Idee Gottes zu den übrigen Wissensformen und demgemäß Gott und Welt zueinander verhalten.

Die Konftruktion der absoluten Einheit, welche die Dialektik Schleiermachers gibt, geht aus von einer Untersuchung der Idee des Wiffens; sie hat demnach ihre Basis in den beiden Sätzen, welche § 87 über die Natur des Wissens mit den Worten ausspricht: "Dasjenige Denken ist ein Wissen, welches a) vorgestellt wird mit der Notwendigkeit, daß es von allen Denkenssähigen auf dieselbe Weise produziert werde; und welches b) vorgestellt wird als einem Sein, dem darin gedachten, entsprechend." Nachdem gezeigt ist, daß zur Produktion eines solchen Denkens zweierlei nötig ist, die Vernunsttätigkeit und die organische Tätigkeit, wird das metaphysische Resultat der erkenntnischeoretischen Untersuchung in den Sätzen ausgesprochen: § 132: "Da die Vernunsttätigkeit gegründet ist

<sup>1</sup>) Wir legen unferer Unterfuchung das Heft von 1814 zu Grund, wie es Jonas als fortlaufenden Text der Dialektik gibt, werden uns aber, wo es als zweckdienlich erscheint, auch auf das übrige von Jonas Mitgeteilte beziehen.

Camerer, Spinoza und Schleiermacher

im idealen, die organische aber als abhängig von den Ein= wirkungen der Gegenstände im realen, so ist das Sein auf ideale Beise ebenso gesetzt wie auf reale, und ideales und reales laufen parallel nebeneinander fort als modi des § 133: "Es gibt keine andere positive Erklärung Seins." bieses höchsten Gegensatzes, als daß das ideale ift dasjenige im Sein, was Prinzip aller Vernunfttätigkeit ift, inwiefern biese durchaus nicht von ber organischen abstammt, und das reale dasjenige im Sein, vermöge deffen es Prinzip der organischen Tätigkeit ift, inwiefern biese durchaus nicht von der Vernunfttätigkeit abstammt." § 135: "Der höchfte Gegensatz ift die Grenze des transzendentalen und immanenten, und fo, wie er alles unter sich befaßt, worin sich das System der Gegenfätze ausdehnt, so kann er nur, weil er ein leeres Mysterium wäre, wenn man bei ihm stehen bliebe, von dem Einen Sein befaßt werden und auf dieses zurückführen, welches ihn und alle zusammengesetten Gegensätze aus fich entwickelt." § 136: "Das tranfzendentale, worauf wir von hier aus kommen, ift also bie 3dee des Seins an sich unter zwei entgegengesetten und sich aufeinander beziehenden Arten oder Formen und Modis, dem idealen und realen, als Bedingung der Realität bes Wiffens." § 137 : "Bon ben beiden Funktionen im Denken ausgehend, hat fich uns die 3dee des Wiffens zuerst in die Gefamtheit der Sphären des relativen Biffens nach außen erweitert, bann aber hat fie fich zur höchsten Ginheit zusammengezogen." Um diese Sate zu verstehen, um einerseits die Argumentation, mittels deren Schleiermacher zu dem höchsten Gegensatz kommt, andererseits feinen Schluß von diesem auf die höchste Einheit richtig aufzufaffen, müffen wir vor allem beachten, mas er unter einem Gegensatz versteht. Ein Gegensatz ift für Schleiermacher immer in anderer Hinsicht auch wieder eine Ginheit; bie sich entgegenstehenden Glemente desselben beziehen sich aufeinander; mäh= rend fie, sei es qualitativ, sei es qualitativ, ihrem Begriff nachein= ander ausschließen, schließen sie sich doch auch wieder zu einem Banzen zusammen, deffen Glieder fie ausmachen, fo daß fie einerfeits außereinander, andererseits aber doch wieder miteinander eri= ftieren und ihr Zusammensein und Aufeinanderbezogensein ihnen

5 2 1 ebenso wesentlich ist wie ihr Sichentgegenstehen. Der Gedankengang der Dialektik Schleiermachers bei ihrer Konstruktion der absoluten Einheit aus der Idee des Wissens heraus ist nun der, daß sie nachzuweisen versucht, wie der Gegensah des idealen und des realen im Wissen des einzelnen Subjekts unter der Form der intellektuellen und der organischen Funktion vorliege, sodann zweitens, wie dieser Gegensah ein allgemeiner, das ganze Sein durchdringender und umfassender sei, und endlich drittens, wie aus diesem allumfassenden höchsten Gegensah sich die absolute Einheit des Einen Seins ergebe. Fassen wir die Entwicklung dieser Gedanken näher ins Auge.

### B) Abhandlung

### I. Der Gegensatz der intellektuellen und der organischen Funktion in dem einzelnen wissenden Subjekt

# 1. Das Uorhandensein dieser beiden Funktionen in dem Wissen des Einzelnen

Jebe Erkenntnis muß nach Schleiermacher vom Selbstbewußtsein ausgehen. Was uns im Selbstbewußtsein ge= geben ist, das ist ihm das Entscheidende bei der Frage, ob etwas so ober anders sich verhalte 1); was mit der Joee des Wissens gesetzt ist 2), was auf der Ansicht des Selbstbewußt= seins beruht 3), das müssen wir für Wahrheit halten, und wenn wir nun weiter nach einem Kriterium fragen, mittels dessen sich ergibt, was Wissen ist und welche Bestandteile ein Wissen ausmachen, so werden wir an die das Wissen begleitende Aberzeugung gewiesen; nur ein Denken, das diese Aber=

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Dialektik § 101—103.

<sup>2)</sup> Dialektik § 122.

<sup>\*)</sup> Dialektik § 134.

zeugung mit sich führt, ist ein Wissen, und was erforderlich ist, um diese Aberzeugung zu bewirken, ist auch ein notwendiger Bestandteil des Wissens <sup>1</sup>); auf diese Aberzeugung müssen wir daher auch unsere übrige theoretische Erkenntnis bauen, indem wir das als wirklich annehmen, was wir sehen müssen, wenn wir ein Wissen mit dem Gefühl der Aberzeugung wollen <sup>2</sup>).

Analysieren wir nun das von dem überzeugungsgefühl begleitete Biffen, fo finden wir fofort in demfelben die intellettuelle Funktion. Denn es ift ein Denken 3), und als folches ist es eine Tätigkeit, ein Akt, und zwar diejenige geistige Tätigkeit, welche in der Identität mit der Rede zur Boll= endung kommt 4); es ist ein Brodukt der Vernunft des Den-Allein ausschließlich ein Produkt der Vernunft, fenden 5). ausschließlich eine rein geiftige Tätigkeit ift das Wiffen nun boch nicht. Denn es wird auch vorgestellt als dem Sein, dem barin Gedachten entsprechend 6); in jedem Denken wird ein Gedachtes außer dem Denken gesett, "man benkt etwas", heißt nicht nur, das Denken ift bestimmt, sondern auch, es bezieht fich auf ein außer ihm Gesetztes 7), allein Wiffen ift bas Denken nur bann, wenn biefe Beziehung auf ein außer bem Denken Gesetztes auch zugleich die Ubereinstimmung des Gedankens mit dem außer ihm Gesetzten in sich schließt; nur diese Abereinstimmung gibt die Aberzeugung. Jeder Gedanke, der zwar auf ein außer ihm Gesettes bezogen, aber nicht als mit demfelben übereinstimmend gesetzt wird, ift tein Biffen, wie dies letztere bei dem freien Phantasieren oder bann, wenn auf dem wiffenschaftlichen Gebiet etwas als Hypothese aufgestellt wird, der Fall ift. Zwar entspricht nicht jedes Wiffen diesem Charakter rein, wonach es als mit seinem außer ihm gesetzten Gegenstand übereinstimmend gesetzt wird, aber es ift

- 2) Dialektik § 134, 1.
- <sup>3</sup>) Dialektik § 86.
- 4) Beilage C (1822), S. 384, und Vorlefung von 1831, S. 41, 42.
- 5) Dialektik § 92.
- 6) Dialektik § 87.
- 7) Dialektik § 94.

<sup>1)</sup> Dialektik § 88. § 95.

boch die 3dee überall rein gewahrt 1), d. h. wir nehmen ein Wiffen nur da an, wo wir wenigstens das wiffen, daß ein Denken, obgleich vielleicht irrtümlich, als mit seinem Gegen= stand übereinstimmend gesett worden ist, weshalb wir z. B. physikalische Frrtümer und falsche Theorien in der Aftronomie mit mythologischen Vorstellungen zusammenstellen könnten, aber nie beide miteinander verwechseln werden, weil die letzteren ein Denken sind, bei dem es von Anfang an nicht auf ein Sein abgesehen ift, gerade wie die Feenlehre oder die Vorstellung von Centauren auch nie als mit einem Gegenstand zusammen= ftimmend gesetzt worden ist, so daß wir zwar von jenen phys fikalischen oder aftronomischen Irrtümern, nicht aber von mythos logischen Vorstellungen oder der Feenlehre oder der Vorstellung von Centauren fagen können, daß sie in der Entwicklungsreihe bes Wiffens liegen 2). Deshalb fagt § 104: "Wenn im Denken keine Verschiedenheit der Beziehung auf das Sein stattfindet, fo findet überhaupt keine Differenz in der Dignität desselben ftatt", was die Vorlesung von 1818 (S. 55) einfacher so ausbrückt: "Es gibt keine andere Differenz in der Dignität des Denkens, als daß das Denken mit dem Sein stimmt, oder nicht." Es ist nun aber das Korrespondieren des Denkens und Seins vermittelt durch die reale Beziehung, in welcher die Totalität des Seins mit der Organisation steht, und man fann fagen, das ganze Denken ift ein Biffen, welches die Be= ziehungen eines bestimmten Seins zur Organisation ausdrückt 3) (b. h. jedes Denten, welches diefe Beziehungen richtig ausdrückt, ift ein Wiffen). Unfere Organisation also ist das Zwischenglied, burch welches das Sein außer uns an unser Denken herangebracht wird, durch welches unfer Denken das Sein außer ihm als feinen Gegenstand erhält. Diefe Vermittlung aber geschieht burch eine Tätigkeit unferer Organisation 4), und eben diese ift die organische Funktion, welche zu der intellektuellen Funktion

<sup>1)</sup> Dialektik § 95-97.

<sup>2)</sup> Dialektik § 97, mit der Vorlesung von 1818, S. 51, Beil. C, S. 386.

<sup>3)</sup> Dialektik § 106.

<sup>4)</sup> Dialektik § 108—110.

İ

¢

notwendig bingutommen muß, um ein Biffen zu bilden. Deshalb ift jedes Denken ein gemeinschaftliches Produkt der Bernunft und ber Organisation des Denkenden 1); in dem die Erfahrung bildenden Denken find beide Elemente, das intellektuelle und das organische, unleugbar, und man kann sagen: Wenn man zu beiden Seiten soweit geht, daß auf der einen ber Vernunftgehalt, auf der anderen ber organische in nichts verschwindet, ift man auch aus dem Gebiet des Denkens herausgetreten ?). In der Voraussezung, daß bas Wiffen ein Denken sei, das mit dem Sein stimme, liegt nun zweierlei, einmal, daß das Wiffen sowohl mit der organischen als mit ber intellektuellen Funktion beginnen kann, sobann, baß auch eine Ubereinstimmung beider Funktionen flattfinden muß. In diefer Beziehung sagt die Dialektik von 1814, § 98: "Das Wiffen ift dasjenige Denken, welches auf gleiche Beife geset werden kann als von ber selbständigen Tätigkeit ber organis schen ober der intellektuellen Funktion ausgehend." § 99: "Das Wiffen, und hier zunächft das reale, ist also dasjenige Denken, welches nicht mit ber Differenz, sondern in und mit der 3den= tität beider Funktionen gesetzt und von beiden aus gleich ur= fprünglich auf das außer ihm als Sein Gesetzte bezogen wird." Das in §99 Gesagte kann jedoch erst weiter unten klar werden<sup>8</sup>) und deshalb haben es spätere Relationen an diesem Ort mit Recht weggelassen.

# 2. Die unterscheidende Eigentümlichkeit jeder der beiden Funktionen

Fragen wir nun, was das eigentümliche Wesen der beiden ein Wissen konstituierenden Funktionen ausmache, so gibt uns § 118 der Dialektik Auskunst. Er sagt: "In allem Denken ist die Vernunsttätigkeit der Quell der Einheit und Vielheit, die organische Tätigkeit aber der Quell der Mannigfaltigkeit", was § 119 näher dahin erklärt: "Ohne Einheit und Vielheit

<sup>1)</sup> Dialektik § 92.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Dialektik § 107.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Vergl. unten S. 146, 4, a.

ift die Mannigfaltigkeit unbestimmt, ohne Mannigfaltigkeit ift die bestimmte Einheit und Bielheit leer. Die Verrichtung der Bernunft in dem Denten ift also die Beftimmung, die Berrichtung der Organisation ift die Belebung." Woher kommt aber die unbestimmte Mannigfaltigkeit, beren Quell die organische Tätigkeit für das Denken ift? Inwiefern ift die organische Tätigkeit der Quell diefer Mannigfaltigkeit, welches ift genauer gesagt die Art und Beise, auf welche die organische Tätigkeit fich vollzieht, und wie verhält sich der Satz: "Die organische Tätigkeit ist in allem Denken ber Quell der Mannigfaltigkeit" zu dem anderen: "Das Rorrespondieren des Denkens und Seins ift vermittelt durch die reale Beziehung, in welcher die Tota= lität des Seins mit der Organisation steht?" Die Antwort ist, daß jene unbestimmte Mannigfaltigkeit keineswegs von unferer Organisation produziert wird, und daß die organische Funktion nicht darin besteht, diese Mannigfaltigkeit zu erzeugen, sondern daß vielmehr unsere Organisation die Mannig= faltiakeit, welche sie dem Denken zubringt, empfängt, daß die organische Funktion darin besteht, dieselbe von außen aufzunehmen, und daß die reale Beziehung der Totalität des Seins zu der Organisation nichts anderes ist, als das Bewirken dieser Dies letztere ist das Affizieren der Organisation, Aufnahme. bie organische Tätigkeit ift das Affiziertsein von außen, das Produkt dieses Affiziertseins find die Eindrücke, die Impresfionen von außen, und sie bilden jene das Denken belebende Mannigfaltigkeit, sie bilden zugleich den dem Denken vom Sein aus zugeführten Dentstoff. Ginen besonderen Baragraphen, eine ausdrückliche Definition darüber, daß das, was er orga= nische Funktion, organische Tätigkeit, Verrichtung der Organi= fation nennt, nichts anderes sei als organisch Affiziertsein, und zwar vom Sein außer uns Affiziertsein, gibt zwar Schleier= macher in der Dialektik nicht, aber es ist dies gleichwohl eine ber für den Gedankengang der Dialektik wichtigsten Bestimmungen, und Schleiermacher redet durchgängig so, daß er organische Funktion und Organisch-Affiziertsein als vollständig identisch gebraucht, wobei hervorgehoben wird, daß das Affi= ziertsein von außen geschieht; aus diesem Grund wird das

Produkt der organischen Tätigkeit als Impression, als Einbruck bezeichnet, und das Gein außer uns als das, mas durch die organische Tätigkeit in uns gesetzt wird. § 120 der Dialektik von 1814 erklärt: "Der organischen Tätigkeit des einen kann auch die des anderen substituiert werden und sich mit feiner intellektuellen Funktion einigen, und ebenso ber intellektuellen Funktion des einen die des anderen fubstituiert werden und fich mit feiner organischen Funttion einigen." Ebenso fagt die Vorlefung von 1831 (S. 67): "Was die Gleichmäßigkeit des Denkens in allen betrifft, so liegt barin, daß ber in dem einen angelegte Begriffsanfang burch ben anderen vollendet werden kann, und zwar gleichviel, ob er mit einer organischen Affektion oder einer intellektuellen Tätigkeit angefangen habe. Bas auf der einen Seite poraussekt, daß das gemeinsame Außer uns für die orga= nischen Affektionen bes einen dasjelbe ift, als für bie des anderen, und auf der anderen Seite, daß ber Begriffsanfang in dem einen dasselbe ift als in dem anderen." hier ift der Ausdruck: "organische Affektionen" dem Ausdruck "organische Tätigkeit" bes § 129 substituiert, und einer wird als gleich= bedeutend mit dem anderen gebraucht. Dasselbe ift der Kall in § 175 ber Dialektik von 1814. Diefer fagt: "Das Wiffen unter der Form des Begriffs, fofern es von allen identisch produziertes Denken ift, und nur in der vereinten Tätigkeit beider Funktionen sein Wesen hat, kann nicht in der organi= fchen Funktion gegründet fein. 1. 2Beder in ber Bu= fammengehörigkeit der organischen Affektionen (S. §1201). 2. Ebensowenig in der allerdings den Denkenden Einer Art wesentlichen Einerleiheit der organischen Funktion. Denn die Begriffe als solche find überhaupt nicht in ihr gegründet. Dies erhellt schon daraus, daß dieselbe organische Affektion auf ganz verschiedene Begriffe führt zu verschiedenen Zeiten." Sier wird zunächst im Baragraph selbst der Auss

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Der Text felbst hat nur (f. 5); allein mit allem Recht hat Jonas (§ 120) beigeset, was durch den Zusammenhang absolut gefordert ist.

druck: "organische Funktion" identifiziert mit dem anderen: "organische Affektionen", und der einzelne Akt der organischen Funktion als "organische Affektion" bezeichnet; sodann aber wird im Paragraph der Ausdruck "organische Affektionen" dem Ausdruck "organische Tätigkeit" des § 120 substituiert. Die Vorlefung von 1818 fagt (S. 78): "Organische Affektion, wenn wir auf den ganzen Umfang des möglichen Wiffens feben, ist sukzelsiv und niemals vollkommen zu ftande kommend. Aber die Quelle der Vermehrung des Wiffens von diefer Seite ift außer uns gesett, ift bas außer uns gesette Gein. Aber auch unser Wiffen vermittels der intellektuellen Tätigkeit kommt nur sukzessiv zu stande. Denn wiewohl die Quelle davon in uns geseht ift, fo ergießt fie fich boch nur bei Affet. tionen von außen." Bas sonst organische Tätigkeit ge= nannt und neben der intellektuellen Tätigkeit als bas andere bas Denken konstituierende Element aufgeführt ist, wird hier "organische Affektion" genannt, und die Rolle, welche sonst ber organischen Tätigkeit zugeschrieben wird, wird hier ben "Affektionen von außen" beigelegt. Beilage C (1822), S. 388 fagt: "Fangen wir den Prozeß" (des Denkens) "beim intellektuellen an, so werden wir sagen müssen, es ift ein bloßes Denkenwollen, bis die organische Funktion hineintritt. Denn mit der organischen Affektion entsteht bann von jener aus ber Begriff beffen, was organisch affiziert, b. h. bes Dinges." Auch hier wird die Art, wie die organische Funktion zum Denken beiträgt, als "organische Affektion" beschrieben 1). In ihrer dem zweiten technischen Teil der Dialektik als Einleitung vorangeschickten Zusammenfassung ber hauptmomente des

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Ebenso in der Vorlesung von 1831, Beilage E, S. 493 und 494. Auch Seite 499 erklärt die Vorlesung von 1831 die organische Funktion näher als "das Organisch-Affiziertsein". Vergl. auch Vorlesung von 1818, S. 60, \* "von dem Spiel zwischen unserem Sein und dem außer uns gesetzten sind die Erregungen unserer Sinne das Resultat". Auch hier wird dem im Text von 1814, § 113, 3 und in der Vorlesung selbst gesetzten Ausdruck: "organische Tätigkeit, organische Funktion" gleichgesetzt und substruck: "Erregung der Organe."

im erften Teil Gegebenen fagt die Vorlefung von 1818 (G. 174): "Der eigentliche wahre Grund des Biffens ift die intellektuelle Funktion, der äußere Faktor aber, die Veranlaffung im Werden bes Biffens, ift bas Affiziertsein unferer organischen Funktion von außen, und wir können auch fagen, diefer lettere fei die materielle, jener erste, weil rein im Bewußtfein, in der Intelligenz ruhend, die formale Seite." Durchgängig nun nennt die Dialektik das durch die Affektion von außen in ber Organisation Gewirkte einen Eindruck oder eine § 108 der Dialektik von 1814 erklärt: "Die Impression. Tätigkeit der organischen Funktion ohne alle Bernunfttätigkeit ift nur die chaotische Mannigfaltigkeit der 3mpression", indem er diese Impression zugleich auf "die Affettion der Organe" zurückführt. Beilage D (1828) fagt S. 460: "Durch bas organische hängt ber Mensch mit bem übrigen Sein zusammen, indem durch die organische Impression bas Sein außer bem Menschen in ihn gesetzt wird" 1). Seite 454 f. führt Beilage D als das Material für die intellektuelle Funktion, das durch das Hinzu= treten der letzteren zur Wahrnehmung wird und also neben ihr ber zweite zum Denken erforderliche Faktor ift, die organischen Eindrücke auf. Auch § 118 der Dialektik von 1814 erklärt fich ebenso; er sagt: "Sinn=Bermögen, wodurch bie Affektion der Organisation Mitursache des Denkens werden tann", und erklärt, das "Erfülltsein der Sinne fei ein Mannigfaltiges von Einbrücken". Beilage C (1822) wirft S. 387 die Frage auf: "Wie kommt das Denken zum Gedachten?" und antwortet: "Durch das Geöffnetsein des geistigen Lebens nach außen = Organisation kommt das Denken zum Gegenstand ober zu seinem Stoff"; S. 388 wird dies näher dahin erläutert, die organische Funktion bestehe darin, daß "mit dem Öffnen der Sinne eine chaotische Mannigfaltigkeit ber Impressionen gegeben fei".

ŧ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) An die andere Seite, wonach "durch organische Wirksamkeit das Sein des Menschen in das Sein außer ihm gesetzt wird", kommen wir, da sie nicht zur Analysis des Wissens gehört, später.

Ebenso bezeichnet Beilage C auf Seite 390 f. die "organischen Affektionen als ben organischen Prozeß", und als das Refultat desselben, als den "ber inneren Form der intellettuellen Seite" gegenüberstehenden "außeren Stoff ber fenfuellen Seite" die organischen Impressionen. Es heißt in diefer Beziehung: "In unferen Impressionen ist noch immer Chaotisches, wenn nicht der ganze intellektuelle Prozeß ihnen ein= gebildet ift. Und ebenso: In unferem intellektuellen Prozeß ift noch immer mehr oder weniger Indifferenz von Gegensatz und Nichtgegensatz, wenn nicht die Totalität der organischen Impressionen ihm eingebildet ift"; und weiter unten: "Daß die in A angelegten Denkformen auch find für B, und also auch angewendet werden können auf die organischen 3m-Von einem Geöffnetsein nach außen, pressionen von B." das bei äußeren Affektionen der Organe stattfinde, spricht auch Beilage D. S. 452; ebenso die Vorlefung von 1831, Seite 491, indem fie erklärt, die gemeinsame Belt, oder das äußere Sein als ein gemeinsames und zusammengenommen mit dem außer uns vorhandenen Denkenden, d. h. mensch= lichen Sein, sei der Gegenstand für das Geöffnetsein nach außen, und hinzufügt: "Wir nennen das Geöffnetsein nach außen, als Tätiakeit betrachtet, die organische Seite des Auch die Vorlesung von 1818 erklärt (S. 234) Denkens." die organische Funktion dahin, "daß der geöffnete Sinn vom Sein affiziert wird", und bezeichnet S. 235 als das Resultat bieses Affiziertseins, als das, mas der organischen Seite im Busammensein mit dem außer uns gesetten Sein begegnet. "ben verworrenen Eindruck, der überall stattfindet bei ge= öffneten Sinnen"; sie erklärt (Seite 239) "die chaotische Totalität des Eindrucks" für das, mas uns, folange unfer Bewußt= fein noch ganz unentwickelt ift, in der organischen Funktion, biesem "finnlichen Faktor ber Begriffsbildung", gegeben ift. Sie fügt bei: "Die chaotische Totalität des Eindrucks ist immer Bild der ganzen Belt, denn diese steht immer dem geöffneten Sinn mittelbar ober unmittelbar gegen= über, unmittelbar versteht sich nur auf repräsentative Beise, ben Teil für das ganze genommen, mittelbar aber eigentlich."

Erhalten wir somit durch das Organisch=Affiziertsein die Eindrücke des Seins außer uns und badurch dieses felbft in unser eigenes Sein und Denken herein, so ift hiebei immer als ganz charakteristisches Moment festzuhalten, daß die hieburch für unfer Denken gegebene Mannigfaltigkeit durch die organische Funktion uns nur als eine durchaus verworrene, lediglich chaotische zukommt, für welche "bie Sonderung, woburch jene Eindrücke bas geteilte und bestimmte Sein vorftellen, nur burch die Vernunfttätigteit zu beschaffen ift, die Einheit und Bielheit bringt" 1). Dies wird überall betont, wo das Verhältnis der beiden Funktionen zueinander beschrieben wird. So sagt Beilage E (1831), Seite 494: "Benn wir Organisch-Affiziertsein denken, ohne daß die intels lektuelle Funktion dabei ist, also wenn sie anders beschäftigt ift, jo ift Dentstoff da; aber es wird nicht in Bezug auf ibn aedacht und er ist nur da schlechthin chaotisch. Die Sonderung geht also von der intellektuellen Funktion aus. Die intellektuelle Tätigkeit ift also die Richtung auf das Be= ftimmen und Sondern aus jenem Stoff. Allein gedacht ift Denkform ba ohne Stoff. Alles wirkliche Denken ift also bestimmt durch das Aufeinanderbezogensein beider Funktionen" 2). S. 495: "Die organische Funktion bringt die verwor= rene Mannigfaltigkeit, die intellektuelle die Beftimmung, Sonderung, alfo Einheitsetzung, zu= aleich aber auch Gegensehung." Die Borlefung von 1831 fügt bei: "Das Sondern ift allemal zugleich ein Ent= gegenseten, und eins wie das andere ein Bert ber intellettuellen Funktion. Ich meine bier unter Entgegenseten nicht ein folches, wobei eins gesett wird und das andere negiert, fondern wo zweierlei gesetzt wird, was sich gegenseitig auss ichließt" 3).

Mit der beschriebenen Eigentümlichkeit der intellektuellen

2) Gbenfo Beilage D (1828), S. 454. Beilage C (1822), S. 888. 391.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Dialektik § 118, 2.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Mit der näheren Beschreibung der Art, wie die intellektuelle Funktion aus dem von der organischen beigebrachten Stoff das Wissen bildet, beschäftigt sich der II., technische Teil der Dialektik.

und der organischen Funktion hängt das weitere zusammen, daß die erstere mehr Spontaneität und Aktivität, die letztere mehr Rezeptivität und Passivität ist. So fagt die Vorlefung von 1818, Seite 236: "Denken wir uns das Selbstbewußtfein als Einheit in feinem ersten Entstehen: so muffen wir boch unterscheiden, wie das Erfülltsein der organischen Funktion als solches überwiegend Passivität ift, das Teilenwollen dagegen in der intellektuellen Funktion überwiegend Aktivität, und alfo fagen, daß beide Momente zugleich gesetzt werden, aber als einander entgegengesett, das eine als übergewicht ber Aktivität, das andere als übergewicht der Passivität. Jedes diefer Glieder hat einen bestimmten Charakter, und wir können nicht etwa die Bassivität nur für eine Negation ber Aktivität halten; das übergewicht der Passivität ist das Bewußtsein des peripherischen, des uns umgebenden, das der Aktivität das Bewußtsein des zentralen Übergewicht übereinstimmend damit sagt Beilage D (1828), Seins." S. 474: "übrig noch unser Sein als durch das Sein außer uns bestimmt. Aber wozu bestimmt? Wir haben diefe Funktion zu betrachten in ihrer Zeitlosigkeit und in ihrer zeitlichen Entwicklung. In ihrer zeitlichen Entwicklung ift fie zunächst der Zustand des Organisch=Affiziertfeins. Diefer für sich allein fixiert ist bloße Baffivität, d. h. nur Ausbruck eines anderen Seins." Cf. auch Bor= lesung von 1831, S. 41, unten: "Füllt nun diefes beides" u. f. m.

#### 3. Die gegenseitige Stellung der beiden Funktionen beim Wissen

a) Das beständige Zusammenwirken derselben

Daß schon beim Denken, also selbstverständlich auch beim wissenden Denken beide Faktoren, der organische und der intel= lektuelle, stets zusammenwirken, geht schon aus dem bisher Ge= sagten hervor; indes weist es der transzendentale Teil der Dia= lektik noch besonders an einigen Formen des Denkens nach, in denen die Aktivität der intellektuellen Funktion besonders präg= nant hervortritt, während der zweite, technische Teil in Be= ziehung auf alle Arten des Wissens und für jede derselben

besonders zeigt, wie das Ineinandersein und Füreinandersein ber beiden Elemente des Biffens fich in denselben vollzieht. Hören wir die Sätze des transzendentalen Teils. Die Dia= leftif von 1814 erflärt zunächft in § 108: "Die Tätigkeit der organischen Funktion ohne alle Vernunfttätigkeit ist noch kein Denken" (und zwar "noch kein", sofern man sich bas empirische Denken als mit der Affektion der Organe anfangend benkt), "weil sie noch nicht einmal das Fixieren des Gegenstandes, sondern nur die chaotische Manniafaltiakeit von 3mpressionen ist", und sodann in § 109: "Die Tätigkeit der Bernunft, wenn man sie ohne alle Tätigkeit der Organisation sest, wäre kein Denken mehr", und zwar "nicht mehr", weil, "je weniger organische Tätigkeit, umsomehr schon das unmittelbare Leben des Denkens aufgehoben ift" 1). Hierauf wendet fie fich, wie die Vorlesung von 1818 (S. 58) bemerkt, zu einigen "Formen, von welchen man glaubt, daß fie ohne alle organische Tätigkeit bestehen können", und erklärt dieser falschen Meinung gegenüber: § 110: "Die allgemeinen realen Begriffe, die substanziellen, enthalten organische Tätigkeit, denn in ihrer ursprünglichen Entstehung rufen fie die einzelnen finnlichen Vorstellungen der darunter zu fubsumierenden Gegenstände zurück." § 111. "Die allgemeinen formalen Begriffe, wie z. B. Subjekt, enthalten ebenso die organischen Elemente ber einzel= nen Tätigkeiten, welche barunter subsumiert sind, und in dem Maß, als wir sie nicht so beleben, ist auch nichts wirklich darunter gedacht, sondern sie werden nur als Zeichen gebraucht." § 112: "Die allgemeinen Denkformen, deren Repräfentant a = a, haben auch eine organische Seite, sofern sie bie Form des Prozeffes enthalten, oder eine Bedingung desfelben aussprechen; und sofern sie keine organische Tätigkeit enthalten, wird auch nichts in ihnen aedacht." § 113: "Der höchste reale Begriff des Dinges, ens, enthält auch organische Elemente, denn es ift dasjenige, was die Organisation affizieren kann, und zwar als ein subsistierendes in einer Mannig= faltigkeit von Eindrücken." § 114: "Nur im tranfzendentalen

<sup>1)</sup> Ebenso Beilage B, S. 368.

Gebiet wäre eine Sonderung diefer Elemente zu setzen; aber wie wir dieses in kein Wissen gestalten wollen: so können wir es auch zu keinem für sich bestehenden Denken gestalten" <sup>1</sup>).

Damit, daß beide Funktionen bei jedem Denken konkurrieren, ist jedoch nicht ausgeschlossen, daß sie bei verschiedenen Denkakten in verschiedener Weise beteiligt sein können. Daß das eine Mal das Denken von der Tätigkeit der organischen, das andere Mal von derjenigen der intellektuellen Funktion aus= gehen kann, haben wir schon oben (S. 134) gesehen. Indes können sie auch noch in anderer Weise bei dem Denken in ein verschiedenes Verhältnis treten, das indes teilweise als das Er= gebnis jener Differenz, nach welcher das Denken bald von der einen, bald von der anderen Seite seinen Ausgangspunkt nimmt, sich ergibt.

## b) Das übergewicht ber einen Funktion über bie andere bei den verschiedenen Arten des Denkens, die hieraus fich ergebenden Gebiete des Denkens und das gegenfeitige Verhältnis diefer Gebiete im Wiffen

So unbedingt daran festzuhalten ist, daß es kein wirkliches Denken gibt, zu deffen Entstehung nicht beide Funktionen, die organische und die intellektuelle, konkurrieren und in dem sie nicht beide zusammen vorhanden wären, so ist doch ein Unterschied zwischen den verschiedenen Arten des Denkens in Bezie= hung auf das gegenseitige quantitative Verhältnis, in welchem die beiden Funktionen in ihnen sich finden, und nach diesem Ver= hältnis bestimmt sich die Einteilung des Denkens in verschiedenee Gebiete. Es sind deren drei. § 115 erklärt: "Wenn in jedem wirklichen bestimmten Denken beide Elemente sind: so teilt sich alles Denken in drei Gebiete, das eigentliche Denken mit über= wiegender Vernunsttätigkeit und anhangender organischer, das Wahrnehmen mit überwiegender organischer und anhangender rationaler, und das Anschauen mit dem Gleichgewicht beider." § 116 fügt bei: "Die mittlere Form ist nur als werdend in

<sup>1</sup>) Höchft inftruktiv zur Erklärung von § 114 ift die Borlefung von 1818, S. 60, \*\*. Vergl. auch Dialektik von 1814, § 126 b.

ber Ofzillation ber beiden erften, und jedes Anschauen unter eins von beiden zu subsumieren" 1). An Stelle des in § 115 genannten Merkmals des "Aberwiegens der einen Funktion mit dem Anhangen der anderen" fest Beilage C: "Anfang und übergewicht ber einen Seite gegenüber ber anderen"?). Beilage E gibt die Erklärung diefer Ausdrucksweise von C, indem fie unter bestimmter Beziehung auf C3) fagt (S. 498): "Da die frühere Seite" — d. h. diejenige, mit welcher das Wiffen in einem bestimmten Fall feinen Anfang genommen hat — "auch eine schnellere Bewegung haben muß, weil sonft bie Differenz gleich aufgehoben würde: jo hat fie also am Refultat einen größeren Anteil"; im übrigen nennt Schleiermacher auch 1831 diejenige Form des Denkens, bei der ber Denkakt mit einer organischen Affektion, auf welche sich dann die intel= lektuelle Funktion richtet, anfängt, und somit die organische Funktion überwiegt, Bahrnehmung, die andere Form, bei welcher der Denkakt mit der intellektuellen Funktion, die sich auf die organische richtet, anfängt und demgemäß die intellektuelle Form überwiegt, Denken im engeren Sinn, und die britte Form, wo weder in Beziehung auf die Zeit, noch in Beziehung auf die Kraft die eine oder die andere Funktion ein übergewicht hat, sondern beide in völligem Gleichgewicht find, Anschauung 4). Die Vorlesung von 1831 bemerkt noch 5): "Das Denken, welches vom organischen Affiziertsein beginnt, nennt man auch Erfahrung ober das Denken a posteriori, das andere a priori."

Es ift nun für die fernere Beweisführung der Dialektik

3) Cf. S. 498: "Dann die Formeln aus XXIV, was, wie Jonas ganz richtig bemerkt, Beilage C, XXIV ist.

4) Cf. befonders die Vorlefung von 1831, S. 498, \*\*.

<sup>5</sup>) S. 502.

<sup>1)</sup> In letterer Hinsicht ift zur Feststellung des Sinns dieses Paragraphen instruktiv die Vorlesung von 1818, S. 62.

<sup>2)</sup> C, S. 392: "Anfang und übergewicht der organischen Seite = Bahrnehmung; Anfang und übergewicht der intellektuellen Seite = Denken im engeren Sinn; völliges Gleichgewicht beider, es mag entstanden sein, wie es will, = Anschauen."

von entscheidender Wichtigkeit das Verhältnis, in welchem diese Denkformen zum Wiffen und in Sinsicht des Wiffens zueinander ftehen. Bierüber erklärt die Dialektik von 1814, § 117: "Das Wiffen kann als Denken und als Wahrnehmen vorhanden fein, aber nur unter Voraussehung des anderen 1), und felbstgenüg= fam ift nur die mittlere Form." Der Beweis für diesen Sat ift lediglich die Uberzeugung, daß diefe Denkformen die Wahr= heit enthalten; dies drückt C (1822), Seite 392 f. fo aus: "Es fragt fich nun, wie sich das Biffen zu diefen drei Formen verhält, ob zu allen dreien gleich oder an einer ausschließlich haftend? 3m voraus wird jeder geneigt fein, zu fagen, daß das Anschauen ein Biffen fein muffe, weil man nämlich deffen von beiden Seiten gleich gewiß geworden. --- In Bezug auf die Aberzeugung wird offenbar das Wahrnehmen ein Wiffen fein, wenn ich denke, es gibt ein Denken, welches diesem Wahrnehmen gleichhaltig, und das Denken, wenn ich denke, es gibt ein Wahrnehmen, was biesem Denken gleichhaltig ift." Der Tert von 1814 läßt fich auf einen Beweis von § 117 nicht ein; allein wenn er "Das Wiffen kann als Denken und als Wahrerflärt : nehmen vorhanden fein", fo liegt hierin unmittelbar, daß bei beiden Formen die zum Wiffen eo ipso gehörige Uberzeugung vorhanden sein könne, welche allein das Kriterium ift, ob etwas Wiffen sei, und dies, daß beim Denken im engeren Sinn wie beim Bahrnehmen die Aberzeugung, es fei Biffen, vorhanden fein könne, ift eine unmittelbare Ausfage des Selbst= bewußtseins, welche konstatiert, aber nicht weiter nachgewiesen werden fann. Aber es ergeben fich aus ihr fehr weitgehende Folgerungen.

Camerer, Spinoza und Schleiermacher

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Genauer ausgedrückt müßte es heißen: "Aber als jedes von beiden nur unter Boraussfezung des anderen" (Inforrettheiten des Stils, wie die im Text des obigen Paragraphen kommen bei Schleiermacher nicht felten vor). Cf. C, XXVI, init. S. 393, S. 893 und E, XXXII, S. 501, init., und Vorlefung 1851, S. 502: "In jedem der beiden Denkakte ift Wahrheit und also auch ein Sein repräsentiert, und zwar in beiden dasselbe; aber ein Werden des Wissens ist nur, sofern das eine auf das andere bezogen wird."

# 4. Das aus der Stellung der Denkgebiete zum Wissen resultierende Uerhältnis des denkenden Subjekts zum Sein

# a) Die Jbentität des Seins im Wahrnehmen und im Denken

Das Refultat, welches sich daraus ergibt, daß das Denken (im engeren Sinn) wie bas Wahrnehmen Biffen fein tann, ift zunächst das, daß das Sein, welches im Denken gegeben ift, dasselbe fein tann mit dem Sein, welches im Bahrnehmen vorliegt, daß also insbesondere die Form, in welche die intels lektuelle Tätigkeit das in der organischen gegebene Sein faßt, dieses Sein in seinem Wesen nicht ändert, sondern daß jene Form mit dem Besen dieses Seins übereinftimmt. Denn Biffen ift ein Denken, welches mit dem Sein übereinstimmt; ift nun das Wiffen gleichmäßig im (eigentlichen) Denken wie im Wahrnehmen gegeben, fo muß dieselbe übereinstimmung mit bem Sein in jenem Denken wie im Bahrnehmen geset fein, und da nun in jenem, dem Denken, die intellektuelle Funktion überwiegt, und dasselbe seiner Eigentümlichkeit nach das Produkt der intellektuellen Funktion ist, während im Wahr= nehmen die organische Funktion dominiert und dieses daher als das Resultat der organischen Funktion sich ergibt, so muß auch das Sein, das wir in der von der intellektuellen Funktion herftammenden Form haben, identisch sein mit dem Sein, das wir von der organischen Funktion her erhalten, und dieses Sein muß ursprünglich befähigt sein, in die von der intellektuellen Funktion an dasselbe herangebrachten Form einzugehen, diese Form anzunehmen, in diefer Form zu existieren ohne Veränderung feines Befens, es muß biefe Form dem Sein felbst abäquat fein und ihm entsprechen, wie umgekehrt die intellektuelle Funktion befähigt und von Haus aus dazu angelegt fein muß, diefem Sein diejenige Gestaltung für das Denken zu geben, welche dem entspricht, was in dem Sein selbst liegt; nur so ift es möglich, daß das Wahrnehmen mit dem Denken übereinstimme und wir somit die Ginheit unseres Selbstbewußtseins wahren, nur so ift es möglich, daß dasselbe überzeugungsgefühl, diefelbe Gewiß=

heit der Übereinstimmung mit dem Sein das Denken wie das Wahrnehmen begleite, und das Selbstbewußtsein dessen sicher fei, daß die in ihm gegebene Durchdringung von Denkstoff und Denkform das Sein richtig darftelle. Die Ronsequenz zieht die Dialektik von 1814 in den §§ 128-131. Sie fagt: § 128: "Nach § 87 und 117 kann ein Denken ebensowohl einem Sein entsprechen, als ein Wahrnehmen, und nach § 116 gibt es nur unter diefer Voraussezung eigentlich wirkliches Biffen 1). Alfo muß in dem Denten in Bezug auf das Sein dasselbe enthalten fein können, wie in dem Wahrnehmen und umgekehrt" 2). § 129: "Alfo muß in der Vernunfttätigkeit unter der Form der Einheit und Bielheit dasselbe können gesett fein, mas in der organi= schen Tätigkeit als unbestimmte Mannigfaltigkeit gesetzt ift. --Weil nämlich im Denken die organische, im Wahrnehmen die intellektuelle Funktion ein Minimum ift. Bas also in jenem gesetzt ift, ift durch die intellektuelle, mas in diesem, durch die organische Tätigkeit gesetzt. Das Bild und der Beariff repräsentieren also basselbe Sein." § 130: "Ein Wiffen ift also berjenige Denkakt, ber, ohne daß das in ihm Ge= fette geändert werde, vom Denten zum Bahrnehmen und umgekehrt übergeben kann." § 131: "In jedem Denken kann auch das im Wahrnehmen vorzüglich heraustretende fchon enthalten fein auf feine Beife, und ebenfo im Babr= nehmen das hervortretende des Denkens auf seine Weife" 3).

<sup>1</sup>) Weil nämlich nur unter diefer Voraussehung das Überzeugungsgefühl je beim Denken und beim Wahrnehmen, und ebenso nur unter dieser Voraussehung die sich selbst genügende Form des Denkens, nämlich das Anschauen möglich ist. Cf. C, S. 393: "Wiffen ist alles Denken im weiteren Sinne, in welchem die Differenz des Übergewichtes der Funktionen verschwunden ist, sei es nun durch wirkliche ausschebende Durchdringung beider Funktionen in der Anschauung, oder durch ahndende Voraussehung des identischen Denkens im Wahrnehmen und umgekehrt."

2) Inftruktiv zur Erklärung dieses Paragraphen ist die Vor= lesung von 1818, S. 74.

3) Die Beispiele zu § 180 und 131, welche der Text gibt, er= läutern diese Paragraphen. Wir haben in diesen Paragraphen das für den Gedanken derselben wichtigste unterstrichen.

## b) Die Jbentität bes im Denken gegebenen Seins mit bem Sein außerhalb des Subjekts

Es war in ber Auseinandersetzung über das Verhältnis von Denken und Sein, wie fie die §§ 128-131 der Dialektik von 1814 geben, zunächft nur die Rede davon, wie fich das Denken gegenüber dem im Bahrnehmen vorliegenden, durch bie organische Funktion zugebrachten Sein verhalte, und gezeigt, wie bas Sein im Denken und unter ber Form des Denkens identisch sei mit dem Sein im Bahrnehmen, daß ber Inhalt des Denkens sich decke mit dem Inhalt des Bahr= nehmens. Es ift aber das im Wahrnehmen vorhandene und feinen Inhalt bildende, oder, wie fich § 129 ausdrückt, das im Wahrnehmen repräsentierte Sein das Sein außerhalb des denkenden Subjekts, denn die Funktion der Organisation ist das Aufnehmen des Seins von außen, und beshalb kann auch die organische Funktion bezeichnet werden als "unser Sein, sofern es mit dem außer uns gesetten Sein identisch ift" 1). Es muß also bie zwischen bem Sein im Denken und bem Sein in ber Wahrnehmung vorliegende Identität auch auf das Verhältnis zwischen dem Sein im Denken und dem Sein außerhalb des denkenden Subjekts angewendet werden, und die Identität zwischen dem Sein im Denken und dem Sein außerhalb des benkenden Subjekts ift damit bewiesen, also auch das, daß die von der intellektuellen Funktion, von der Vernunft, dem Sein gegebene Form dem Sein außerhalb des Subjekts nicht widerspricht, daß das Sein, das wir in der Form des Gedankens haben, dasselbe Sein ist, das außer uns vorliegt und mittels der Imprefsionen in unsere Organisation herein= tritt, und daß auch der Gedankenform, der von der Vernunft im Denken gegebenen Gliederung, etwas im Sein entspreche.

Damit ist auch die Hauptschwierigkeit gehoben, welche der Iber übereinstimmung des Denkens mit dem Sein außer uns entgegensteht. Diese Schwierigkeit formuliert die Dialektik von 1814 in § 105 dahin: "Der Zweifel, ob in

<sup>1)</sup> Vorlesung von 1818, S. 56.

ì

I

irgend einem Denken das Gedachte mit dem Sein übereinftimme, rührt nur daher, daß man nicht glaubt, zu begreifen, wieso Einheit und Bielheit in beiden auf gleiche Art müsse verteilt sein." Ebenso sagt die Vorlesung von 1818: "Es gibt keine andere Differenz in der Dignität des Denkens, als eben diese, daß das Denken mit dem Sein stimmt, oder nicht. Wenn man nun an der Realität dieser Beziehung zweiselt, so fragt sich: Woher dieser Zweisel? Angenommen, das Sein wäre eins und das Denken auch, so würde jeder die Beziehung klar sehen. Aber das Sein ist geteilt, und das Denken auch, und in dieser Teilung beider eine Abereinstimmung zu finden, scheint grundlos. Darauf bezieht sich auch wirklich aller Irrtum." Es ist nun aber der Nachweis gegeben, daß wirklich in dieser Teilung die Abereinstimmung zwischen dem Denken in uns und bem Sein außer uns stattsindet.

Dieser Nachweis ist freilich nur für unser Selbstbewußt= fein und aus unserem Selbstbewußtsein beraus gegeben, aber mehr kann nach Schleiermacher auch weder gefordert, noch ge= leistet werden; unser Selbstbewußtsein bleibt die unverrückbare, aber auch genügende Basis für den Nachweis unserer Be= ziehungen zu dem Sein außer uns 1), und diefer Nachweis macht bie übereinstimmung auch in Betreff des Bunktes, der fie zweifel= haft zu machen scheint, zur Gewißheit. Er wird geliefert durch die Analyse der 3dee des Wiffens. Diese Analyse sagt uns zu= nächst, daß wir genötigt find, ein Sein außer uns zu seten, benn "bas Wiffen selbst ift uns im Selbstbewußtsein nur im Sein gegeben, aber als ein von ihm verschiedenes", wie fich § 102 der Dialektik von 1814 ausdrückt, oder, wie die Vor= lesung von 1818 sagt: "Unser Selbstbewußtsein ist nur in bem relativen Getrenntsein des Denkens und des Sinnes, denn unfer Bewußtsein ift erft das Beziehen des Denkens auf ein Gedachtes, alles Denkenwollen beruht nur auf der Voraussetzung des Seins außer uns und in uns" (S. 55); sodann

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Cf. auch Vorlefung von 1818, Seite 54: "Wie kommen wir dazu, das Denken auf irgend etwas außer uns zu beziehen? Wir müffen auf das unmittelbare Selbstbewußtsein verweisen."

aber zeigt uns unfer Selbstbewußtfein auch, daß unfer Denken mit dem Sein außer uns vollkommen zusammenstimmt, wennaleich dieses Sein in einer anderen Form vorliegt, als in der bes Denkens, und jo der Jrrtum entstehen könnte, als würde eine absolute Verschiedenheit und Inkommensurabilität beider ftattfinden 1). Denn wir treten mittels unferer Organisation mit dem Sein außer uns in Beziehung, es tann für unser Selbstbewußtsein nicht zweifelhaft sein, daß unser leibliches Dasein mit dem außer uns gesetzten Sein in Verbindung fteht, daß dieses sich durch seine Einwirkungen auf dasselbe uns offenbart und sich unserer Organisation einprägt, daß wir in den Impressionen auf unsere Organisation das Sein außer uns hereinbekommen in unser eigenes Sein. Aber auch das fagt uns die Analyse unseres Selbstbewußtseins, daß, wenn nun die intellektuelle Funktion dieses in unsere Organisation hereingesetzte äußere Sein in die Gedankenform umsett, mit diesem Sein keine es alterierende, keine es umändernde Verwandlung vor sich gegangen ist, sondern daß es dasselbe Sein geblieben ift, das in der Organisation, und ehe es in diese kam, außer uns war. Dieses letztere ift das Resultat der Vergleichung bes Denkens mit dem Wahrnehmen und der Klarheit über das beide Biffensgebiete begleitende überzeugungsgefühl. So ift von unferem Selbstbewußtsein aus gezeigt, daß die in ihm vorliegen= ben Biffensfunktionen die Abereinstimmung des Denkens und bes Seins außer uns ausweisen; benn wenngleich vollständige Bleichheit, auf der die materiale Vollfommenheit des Wiffens beruht, nur durch Approximation zu erreichen ift, so ift doch das Prinzip, daß das Denken dem Sein entspreche, als ein integrierendes Moment des Selbstbewußtseins aufgezeigt. In diefer Hinsicht fagt die Vorlesung von 1818 (S. 55): "Auch die Beziehung des geteilten Denkens auf das geteilte Sein hat eine notwendige Burzel in unferem Selbstbewußtfein; die Zusammenstimmung hat ihre Gewißheit in der Einheit unseres Wefens" 2).

<sup>1)</sup> Dialektik 1814, § 101.

<sup>2)</sup> Auch die weitere Auseinandersehung der Vorlesung von 1818,

# 5. Die Bestätigung der auf der Seite des Wissens gefundenen Identität des im Denken vorhandenen Seins mit dem Sein ausser dem Subjekt, von der Seite des Wollens her

Auch unfer Wollen hat nur dann Sinn, wenn jene 3den= tität vorliegt. 3m Wollen ist unser Bandeln auf das Sein begründet; es foll darin nach unferer Absicht das Sein durch unfere denkende Tätigkeit anders werden. So liegt auch allem handeln ein Bezogensein des Denkens auf das Sein zu Grunde, und zwar ebenfalls in dem Sinne, daß es zu feiner Boraus= setzung hat die Möglichkeit des Korrespondierens von Denken und Sein. In dem auf das Wiffen gerichteten Denken ift bie Beziehung so, daß das Denken in uns dem Sein ent= sprechen soll; in dem auf das handeln gerichteten Denken so, daß das Sein dem Denken entsprechen foll 1). Es liegt also auch, fofern wir wollen, in unferem Selbftbewußtfein die überzeugung von dem Korrespondieren des Denkens und Seins; in diefer Beziehung sagt die Dialektik von 1814 in § 103: "Man könnte fagen, Beziehung bes Denkens auf das Sein fei leer, beides könne nur absolut getrennt fein. Allein im Selbst= bewußtsein ift uns ein gegenseitiges Werden beider durch einander in der Reflexion und im Willen ge= geben, und niemand kann glauben, daß beide beziehungslos nebeneinander hergehen"; diefelbe erklärt § 214, 1: "Die Zu= fammenftimmung unferes Wollens zum Sein, daß nämlich unfer Tun wirklich außer uns hinausgeht, und daß das äußere Sein für die Vernunft empfänglich auch das ideale Gepräge unseres Willens aufnimmt" für eine Forderung unserer "Ge= wißheit im Wollen". Ebenso fagt Beilage E (S. 487): "Zu dem Satz, das Denken soll dem Sein gleich sein, gehört ein zweiter: Das Sein foll dem Denken gleich fein. Letterer ebenso Regel für alle Willenstätigkeiten, wenn wir dabei zur Ruhe kommen sollen" 2). Die Vorlesung von 1831, +) sagt

<sup>1</sup>) Cf. Vorlesung von 1831, S. 517 f.

2) Zu letzterem Ausdruck cf. C, S. 396: "Bon bem Ruhen des Geiftes, welches den Zuftand der Überzeugung bildet."

S. 55 f. ist in Betreff der Schleiermacherschen Beweisführung befonders intereffant.

in Betreff des genannten zweiten Satzes, er sei "das Prinzip und Maß für alle Willenstätigkeiten, wie der erstere für alle Denktätigkeiten" <sup>1</sup>).

So ift also die Abereinstimmung des Denkens mit dem Sein als Tatsache des Selbstbewußtseins nach allen Seiten hin nachgewiesen; allein wir können uns mit dieser Tatsache allein noch keineswegs beruhigen. Da uns daneben doch auch ein Gegensach, eine Unterscheidung von Denken und Sein im Selbstbewußtsein gegeben ist, so können wir auch hinsichtlich jener Abereinstimmung erst dann zur Gewißcheit kommen, wenn wir uns über den Grund jener Abereinstimmung klar ge= worden sind. Diesen Grund werden wir in einem transzen= bentalen Gebiet sinden; denn da das wirkliche Denken der Abereinstimmung immer zugleich mit der Entgegensehung sich bewußt wird, so muß der Grund jenseits des wirklichen em= pirischen Denkens liegen. Zunächst haben wir indes die All= gemeinheit der Entgegensehung und Abereinstimmung von Denken und Sein nachzuweisen.

# II. Der Gegensatz des Denkens und Seins als der höchste, allumfassende Gegensatz des idealen und realen

1. Die Allgemeinheit des Gegensatzes von Denken und Sein

Neben dem Merkmal des Wiffens, wonach es ein Denken ift, welches vorgestellt wird als einem in ihm gedachten, aber außer dem Denken gesetzen Sein entsprechend, haben wir noch ein zweites Merkmal des Wiffens: Es ist ein Denken, welches vorgestellt wird mit der Notwendigkeit, daß es von allen Denkensstähigen auf dieselbe Weise produziert werde, wie dies in § 87 der Dialektik von 1814 aufgestellt und in gleicher Weise in allen Bearbeitungen der Dialektik von Schleiermacher konstant sestgehalten wird. Damit ist schon gesagt, daß es zum Selbstbewußtsein gehört, eine Mehrheit von Denkenden

<sup>1)</sup> Cf. auch E, S. 519.

anzunehmen und diesen dieselben Funktionen zuzuschreiben, welche wir felbst als Momente und Erfordernisse des Denkens in uns finden. Es folat sodann aus diesem Moment in der Idee des Wiffens, nach welchem es ein von allen Denkenden auf identische Beise produziertes ift, auch das, daß der organis schen Tätigkeit des einen auch die des anderen substituiert werden und sich mit feiner intellektuellen Funktion einigen fann, sowie umgekehrt, daß der intellektuellen Tätigkeit des einen die des anderen substituiert werden und sich mit seiner organischen Funktion einigen kann, d. h.: Im Gebiet des Biffens gehören bie Sinne aller einem jeden zu feiner Bernunft, und bie Vernunft aller einem jeden zu feinen Sinnen und können ein und dasselbe Wiffen konstituieren 1). Ebenio ergibt sich daraus die Folgerung des § 121: "Das wahrgenommene Wiffen, das zu einem Gedachten gehört, kann in einem anderen fein2), als dieses, und ift doch zu Einem Wiffen mit demfelben geeint; und umgekehrt das Gedachte, das zu einem wahrgenommenen gehört; d. h.: die Denkakte des einen find oft nur ein Biffen in Eins gesetzt mit ben Denkakten eines anderen, so daß die Denkakte der einzelnen ineinander greifen und fich zum Biffen ergänzen, mährend dagegen der Frrtum als ein Denken gesetzt ift, dem kein Wahrnehmen in einem anderen entspricht und umgekehrt." § 122: "Zusammen= genommen mit der Idee des Wiffens ift gesetht eine Gemeinfamkeit der Prinzipien unter allen mittels der Identität der Vernunft und der Organisation in allen" 3). Zwar gibt es auch individuelles Denken, in welchem eine Differenz unter ben einzelnen denkenden Subjekten gesetzt ift, ja die badurch gesetzte Relativität des Wiffens ift mit dem Bewußtsein des Wiffens felbst gesetzt und ihm wefentlich, fo daß es in der Realität kein reines Wiffen gibt, sondern nur verschiedene konzentrische Sphären der Gemeinsamkeit und der Erfahrung, welche insbesondere in der Verschiedenheit der Sprachen wur-

1) Dialektik 1814, § 98.

2) D. h. in einem anderen Subjekt, in einer anderen denkenden Perfon.

\*) Cf. die von Jonas beigebrachten Barallelftellen.

zeln, aber bennoch müssen wir hinter ber Differenz des gefonderten Wissense eine allgemeine Identität notwendig voraussehen und halten daran die Reinheit der Idee des Wissens fest, wenn wir auch kein Objekt aufzeigen können, woran sie sich manifestiert <sup>1</sup>). Denn das mit dem Wissen verbundene Aberzeugungsgefühl fordert kategorisch, daß es gegründet sei in der Identität, nicht in der Differenz der denkenden Subjekte <sup>2</sup>).

Damit, daß in allen denkenden Subjekten Biffen produziert werden kann, ja schon darin, daß es überhaupt eine Mehrheit von denkenden Individuen gibt, ift auch gesett, daß es ein Sein außer dem Denken überall gibt, wo denkende In= bividuen sind, das soweit reicht, als das Denken derselben, da ja schon das Denken nur zu stande kommt in der Beziehung ber intellektuellen Funktion auf die organische, welch letztere prinzipiell in der Affektion von außen besteht, und da das überzeugungsgefühl beim Wiffen eben die Übereinstimmung bes Denkens mit dem außer dem Denken gesetten Sein ift. So ift für das Selbstbewußtsein von der 3dee des Wiffens aus der Gegensatz von Denten und Sein ein allgemeiner, ber, wie in uns, so auch überall ba außer uns, wo wir überhaupt etwas als eristierend annehmen, sich findet. Denn weiter, als das Denken reicht, dehnen wir über= haupt in unserem Selbstbewußtsein das außer dem Denken gesetzte Sein nicht aus, da uns letteres in demselben nur gegeben ift als das die Organisation Affizierende; nur insoweit, als wir ein Organisch=Affiziertwerden annehmen, und ein mit biesem in Zusammenhang ftehendes Sein, nehmen wir überhaupt ein Sein außer uns an. So ist schon mit der Genesis ber 3bee eines Seins außer uns ber Gegensatz desselben zum Denken gegeben, der Gegenfatz, d. h. fein Unterschied vom Denken und seine Bufammengehörigkeit mit dem= felben: denn aus dem Umfreis des Selbstbewußtseins kommen

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) § 123—127 der Dialektik von 1814. Cf. die von Jonas zu denselben notierten Parallelen aus anderen von Schleiermacher vorhandenen Bearbeitungen der Dialektik.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Dialektik von 1814, § 93. Cf. § 176, § 189 f.

wir nicht heraus, dieses aber sett diesen Gegensatz als einen allgemeinen. In diesem Sinn äußert sich § 190 der Dialektik von 1814, wenn er saat: "Es kann eine allgemeine Urteils= produktion nur geben, inwiefern diese gegründet ist in der Einerleiheit der Beziehung zwischen der organi= ichen Funktion und bem außer uns gesetten Gein. -4. Dies ift das Wahre in der Lehre von einer allen identisch gegebenen Außenwelt, unter welcher aber hier mit Recht nur bie Totalität der auf die organischen Affektionen sich beziehen= ben Zustände tann verstanden werden" 1). Noch eingehender äußert sich Beilage C (S. 397): "Gehen wir barauf zurück, daß wir für uns und füreinander die Identität sind des Denkens und bes Gebachten ober Seins, indem wir denkendes Sein sind und feiendes Denken: so ist offenbar, daß die intellektuelle Seite im seienden Denken das Denken ist, und die organische im denkenden Sein das Sein, weil nämlich mittels ber organischen Seite jeder affizierend ift und affiziert, und mittels der intellektuellen in sich ruhend als denkenwollend ohne wirkliches Denken. Daher ift nun der Gegensatz von beiden auch ein Gegensatz im Sein, und ba bas Sein nur ift für uns in Bezug auf das Denten: fo ift nun diefer Gegensatz auch der höchste für uns, so daß er alles Sein, was im wirklichen Denken vorkommen tann, erschöpft." Hier ift auch flar, daß die Definition des außer uns gegebenen Seins als des Organisch=Affizierenden, und die bes Gegensates als des Gegensates zwischen Denkendem und Organischem nicht gekreuzt oder getrübt wird dadurch, daß zu bem außer uns gesetzten Sein auch das außer uns vorhandene benkende Sein und seiende Denken zu rechnen ift. Denn dieses ift das denkende Sein nur durch die organische Seite, die es an fich hat, und für uns eriftiert es nur dadurch, daß es uns organisch affiziert, als seiendes Denken fällt es unter die intel= lektuelle Seite des Gegensates.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Eben deshalb, weil uns Sein nur als organisch-affizierendes gegeben ist, liegt die Idee der Welt außerhalb unseres realen Wissens. Cf. § 218, 3.

# 2. Der Gegensatz des idealen und des realen

Die 3bentität des Denkens in allen Denkenden ift nur bann möglich, wenn allem Denken der einzelnen ein allen Denkenden gemeinsames Prinzip des Denkens zu Grunde liegt; ebenso ist die Gemeinsamkeit der Erfahrung oder die Einerleiheit der Beziehung zwischen der organischen Funktion und dem außer dem denkenden Subjekt gesetten Sein für alle nur dann möglich, wenn der organischen Tätigkeit aller einzelnen ein und dasselbe Prinzip zu Grunde liegt. Diese Brinzwien nennt die Dialektik von 1814 das ideale und das reale; das ideale ift dasjenige im Sein, was Prinzip aller Vernunft= tätigkeit ist, inwiefern diese durchaus nicht von der organischen abstammt, und das reale dasjenige im Sein, vermöge deffen es Prinzip der organischen Tätigkeit ist, inwiefern diese durch= aus nicht von der Vernunfttätigkeit abstammt 1). Das reale wird als dieses Prinzip deswegen gesett, weil die organische Tätigkeit von den Einwirkungen der Gegenstände abhängig ift. Im idealen ift also die Vernunfttätigkeit, im realen die organische Tätigkeit gegründet 2); in letzterer Beziehung wäre auch zu sagen, das reale sei das Prinzip zugleich der Organi= fation des Denkenden und des außer derselben gesetten und fie affizierenden Seins, wobei felbstverständlich unter dem die Organisation affizierenden Sein eben das vom Denken unterschiedene zu verstehen ist: denn diese beiden, die Organisation und das sie affizierende und somit ihr homogene Sein sind bie beiden zur Entstehung der organischen Funktion konkurrierenden Faktoren.

Selbstverständlich muß, was von dem Verhältnis des Denkens zu dem außer ihm gesetzten Sein gilt, auch auf das gegenseitige Verhältnis der beiderseitigen Prinzipien seine Anwendung finden. Nun ist es ein und dasselbe Sein, das im Denken und in dem außer ihm gesetzten Sein vorliegt, aber zugleich ist auch jedes von beiden wieder ein eigenes, für sich bestehendes und qualitativ von dem anderen unterschiedenes

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) § 133.

²) § 132.

Gebiet des Seins; in dieser Hinsicht bildet das Denken und bas außer ihm gesette Sein, es bildet die intellektuelle und die organische Funktion einen Gegensatz. Aus demselben Grund stehen auch die beiderseitigen Prinzipien im Verhältnis des Gegensatzes zueinander, und zwar ist der Gegensatz des idealen und des realen der höchste Gegensatz deswegen, weil das ideale und reale die Prinzipien für die beiden Gebiete des Seins sind, und daher der Gegensatz des idealen und realen alles unter fich befaßt, worin fich bas Syftem der Gegenfätze ausdehnt, alfo weil er der allumfaffende ift, sodann aber auch deshalb, weil er der reinste ift, indem keines seiner beiden Glieder etwas von dem anderen an sich hat, sondern prinzipiell und vollständig eines das andere aus= schließt. Insofern beruht die Annahme dieses höchsten Gegenfates lediglich darauf, daß beide Elemente im Denken als unabhängig gesetzt werden 1); dies ist eben in diesem höchsten Gegensatz fixiert, der die Brinzipien für die beiden Elemente bes Denkens, das intellektuelle und das organische, als feine beiden Glieder in sich schließt so, daß durchaus nichts in dem einen von dem anderen abstammt. Auf der anderen Seite aber beruht diefer Gegensatz boch auch wieder darauf, daß ein und dasselbe Sein in jedem seiner Glieder gesetzt ift, nur in jedem wieder auf andere Beise, er beruht darauf, daß das Sein auf ideale Beije ebenso gesetzt ift wie auf reale, und er schließt, wie die Dialektik von 1814 erklärt, das in sich, daß ideales und reales parallel nebeneinander fortlaufen als die Modi bes Seins. Daß beide parallel nebeneinander fortlaufen, er= flärt sich daraus, daß sowohl das Denken als die organische Funktion oder die Einwirkung des außer dem Denken gesetten Seins auf die Organisation der Denkenden in einzelnen Akten verläuft; ideales und reales ruhen daher nicht nebeneinander, fie befinden fich nicht im Zuftand der Unbeweglichkeit beisammen, fondern fie find in beftändiger Aftualität, nicht Stillftand, fondern Bewegung eignet ihnen, und sollen sie zusammenstimmen, so muß die Bewegung des einen der Bewegung des anderen pa=

<sup>1</sup>) § 134.

rallel sein; soviel bewirkt der Umstand, daß das reale und das ideale Modi desselben Seins sind. Aber es ist mit diesem pa= rallel nebeneinanderherlaufen auch das gesagt, daß die Prin= zipien ihre Unabhängigkeit voneinander bewahren und nicht etwa eines in das andere übergeht.

Mit der Konstruktion dieses höchsten Gegensatzes sind wir uns klar geworden über die Ausfagen unferes Selbstbewußt= feins in Betreff des Wiffens; burch die Analyse ber 3dee des Wiffens haben sich bie einzelnen Momente des Wiffens uns gezeigt, und in der Aufftellung des höchften Gegensates haben fie sich objektiviert, sie haben für uns ihre Begründung gefunden, indem wir die Prinzipien für dieselben gewannen. Deshalb ift auch die Annahme des höchften Gegensates eine Ausfage unferes Selbstbewußtseins, die uns durch die Reflexion über dieses geworden ist; diese Annahme "beruht nur auf der Ansicht des Bewußtseins und ist daher zuletzt Sache der Gesinnung"; aber wir find uns dadurch zugleich darüber flar geworden, welche Bedeutung es für uns hatte, und wie nötig es für uns war, in unserem Selbstbewußtsein die beiden Elemente im Denken als unabhängig zu seten und darauf unsere Aberzeugung von ber Natur des Wiffens zu bauen. Die Dialektik von 1814 faat hierüber 1):

1. Wer ein Wiffen will, d. h. das Gefühl der Aberzeugung anerkennt, muß diese Duplizität wollen, denn es läßt sich sonst kein Unterschied zwischen Wissen und anderem Denken nachweisen.

2. Wer sich selbst finden und festhalten will, muß diese Duplizität annehmen; denn wenn die Vernunfttätigkeit von der organischen abstammt: so sind wir nur Durchgangspunkte für das Spiel des gespaltenen Seins.

3. Wer die Welt im Gegensatze mit dem Ich halten will, muß sie wollen. Denn wenn die organische Tätigkeit von der Vernunfttätigkeit abstammt: so machen wir die organischen Eindrücke selbst und haben keine Ursache, ein Sein außer uns anzunehmen, welches sie machen hülfe. 4. Also wer überhaupt die Anschauung des Lebens will, muß diese Duplizität wollen.

Gleichwohl können wir bei diesem Gegensatz nicht stehen bleiben; denn er spricht die Duplizität der Prinzipien aus, und muß doch zugleich erklären, das es dassselbe Sein ist, welches in ihnen gesetzt ist, wie er ja auch aus der Idee des Wiffens herausgewachsen ist, wonach dasselbe Sein im Denken wie in dem außer dem Gedachten gesetzen Sein vorliegt, nur in jedem von beiden auf eigene Weise. Wir haben dasür noch die Grklärung zu suchen. Sie muß auf dem transzendentalen Gebiet liegen.

İ

# III. Die aus dem Gegensatz des idealen und realen sich ergebende absolute Einheit

- 1. Die Notwendigkeit, vom Gegensatz des idealen und realen zur absoluten Einheit aufzusteigen
- a) Der Gegensatz des idealen und realen als die Grenze bes transzendentalen und immanenten

Die Unmöglichkeit, sich bei dem Gegensatz des idealen und realen vollftändig zu beruhigen und ihn als den letten Grund für die Möglichkeit des Wiffens anzusehen, spricht die Dialektik von 1814 mit den Worten aus: § 135: "Der höchfte Gegen= fat ift die Grenze des transzendentalen und immanenten, und fowie er alles unter fich befaßt, worin fich bas Syftem der Gegenfätze ausdehnt: so kann er nur, weil er ein leeres My= fterium wäre, wenn man bei ihm stehen bliebe, von dem Einen Sein befaßt werden und auf dieses zurückführen, welches ihn und mit ihm alle zusammengesetten Gegensätze aus sich ent= wickelt." Wir fragen zuerft: Inwiefern ift der Gegensatz des idealen und realen die Grenze des transzendentalen und imma= nenten? Die Antwort ift zweifellos die, daß er diese Grenze ift schon als der höchste Gegensat. Höher können wir, solange wir mit unferen Gedanken im immanenten bleiben, nicht auf= fteigen, sofort über ihm kommen wir ins transzendentale, mit

ihm beginnt das Gebiet des letzteren, wie das des immanenten Er steht also nach der einen Seite hin in mit ihm schließt. einem Verhältnis zum immanenten, nach der anderen Seite hin in einem Verhältnis zum transzendentalen. Sein Verhältnis zum immanenten ift, daß dieses durchaus unter ihm fteht, daß es als das Gebiet, in dem das System der Gegenfäte fich aus= dehnt, vollständig von ihm befaßt wird, daß es, wenn wir vom immanenten ausgehen, in ihm nach oben hin sein Ende findet, wie umgekehrt, wenn wir vom tranfzendentalen ausgehend zum immanenten herabsteigen wollten, mit dem Gegen= fatz des idealen und realen das Gebiet des immanenten beginnen würde; das Verhältnis bieses Gegensates zum transzendentalen ift das, daß er den Beginn des tranfzendentalen unmittelbar nach dem immanenten anzeigt, daß er für das Denken das immanente und das transzendentale verbindet, daß er als Jdee den Abergang des Denkens vom immanenten zum transzen= dentalen vermittelt, wie er als ein Faktor des Seins das immanente Sein zwar einerseits vom transzendentalen scheidet, andererseits aber auch mit dem transzendentalen verknüpft und beide zusammenschließt. Bier ift die Linie, wo beide fich scheiden, hier ift aber auch der Punkt, auf dem beide fich begegnen. Er ift dies dadurch, daß er zeigt, wie über dem immanenten noch etwas steht, das zwar in keiner Beise unter den Begriff des immanenten fällt, aber doch für die Begreiflichkeit des immanenten die notwendige Voraussezung bildet, dadurch, daß er, indem er das immanente zusammenfassend abschließt, zugleich das tranfzendentale postuliert; er führt, indem er einerseits das Wesen des immanenten darstellt und die Einsicht in dieses Wesen öffnet, zugleich aus dem immanenten heraus bis zur Pforte des transzendentalen.

Inwiefern aber kommt dem höchsten Gegensatz die Bebeutung zu, daß er vom immanenten hinüberleitet zum transzendentalen, so daß er nicht nur die Grenze des immanenten ist, sondern auch die des transzendentalen, die Linie, auf der wir dem transzendentalen begegnen, auf der das transzendentale an das immanente herankommt und das immanente zum transzendentalen hinaufreicht? Wir erhalten die Antwort: Weil er ein leeres Myfterium wäre, wenn man bei ihm ftehen bliebe.

Faffen wir diesen Satz etwas näher ins Auge.

b) Der Gegensatz des idealen und realen als Mysterium

Warum ift er ein Mysterium, bei dem man nicht stehen bleiben kann? Warum ift er ein Rätsel, das seine Lösung ver= langt, eine leere Redensart, die erst durch das tranfzendentale einen Gehalt bekommt, eine Behauptung, die zur Wahrheit wird erst wenn sie im transzendentalen begründet ist? Beil er Dinge behauptet, die er nicht zusammenreimen kann, weil er Elemente in sich schließt, die er nicht zur Harmonie bringt, weil er ein Selbstwiderspruch ift, der seine Auflösung nicht in fich trägt. Er fest zwei Glieder, die fich ausschließen und doch auch wieder eins sein sollen, er seht in das Sein eine Duplizität, ohne es denkbar zu machen, wie die beiden Glemente diefer Duplizität in demselben Sein Raum finden sollen und wie dasselbe Sein in ihnen eriftieren könne. Das ideale und das reale sollen eines und dasselbe sein und boch auch grundverschieden und keines das andere; das ift wohl das Refultat der Analyse bes Selbstbewußtseins, das ergibt sich wohl, wenn wir die Idee des Wiffens in ihre Momente zerlegen, denn auch hier finden wir, daß Denken und Sein dasselbe ift, nur jedes auf verschiedene Beise: allein wir können dieses Einssein und dieses Sichgegenseitigausschließen zweier Brinzipien nicht zusammen= reimen, es bleibt eine leere Phrase, wenn wir es behaupten, bie Einheit bleibt unvollzogen, fie bleibt offen, fie schließt sich nicht, wofern es nicht gelingt, doch noch einen Grund für sie aufzufinden, doch noch ein Prinzip zu entdecken, das es uns möglich macht, uns bei der Annahme dieses höchsten Gegen= fates zu beruhigen, etwas, das uns das Aberzeugungsgefühl in Betreff seiner gibt. Im immanenten kann sich dieses Prinzip nicht finden, weder im immanenten Sein noch im immanenten Denken, denn dieses fteht alles unter diesem Begensatz; wir muffen es also fuchen über diefem Gegensatz, wir müffen es, wenn es überhaupt eriftieren foll, im tranfzen= dentalen gewinnen. Daß es die Einheit fein muß, ift aus dem

Camerer, Spinoza und Schleiermacher

tlar, was uns zum Suchen derselben zwingt. So ift das tranfzenbentale im höchsten Gegensatz als Aufgabe gesetzt, so involviert er die Nötigung, zu diesem aufzusteigen, so schließt er es für uns als Impuls in sich, so führt er auf dieses zurück.

# 2. Das Resultat des Hufsteigens vom Gegensatz des idealen und realen zum transzendentalen

a) Das gefundene tranfzendentale

Was wir suchten, ist in § 135 ausgesprochen: "Der höchste Gegensatz kann nur, weil er ein leeres Mysterium wäre, wenn man bei ihm stehen bliebe, von dem Einen Sein befaßt werden und auf dieses zurückführen, welches ihn und mit ihm alle zusammengesetten Gegensätze aus sich entwickelt." Dementsprechend formuliert nun auch § 136 bas Gefundene da= hin: "Das transzendentale, worauf wir von hier aus kommen, ift also die 3dee des Seins an sich unter zwei entgegen= gesetzten und sich aufeinander beziehenden Arten oder Formen und Modis, dem idealen und realen, als Bedingung ber Realität des Wiffens." § 137 rekapituliert dann kurz ben Entwicklungsgang, auf dem wir zu biefem Resultat ge= kommen find, mit den Worten: "Bon den beiden Funktionen im Denken ausgehend hat sich uns die 3dee des Wiffens zu= erft in die Gesamtheit der Sphären des relativen Wiffens nach außen erweitert, dann hat sie sich zur höchsten Einheit zusammengezogen."

Bas ift nun hier das transzendentale?

Wir antworten: Es ift die absolute Einheit, welche Schleiermacher sonst auch als die schlechthin transzendentale Identität des idealen und realen bezeichnet, es ist mit einem Wort die Idee der Gottheit, welche hier ausgesprochen ist.

Dasselbe erklärt die Vorlesung von 1818 (S. 78); sie er= klärt mit ihrer den bisherigen Gedankengang der Dialektik klar präzisierenden Darlegung die "Identität der höchsten Differenz", b. h. der Differenz des Seins außer uns und des Denkens, ober der Differenz des vom Denken selbst getrennten Seins und bes Denkens selbst, d. h. die Identität des realen und bes idealen Faktors zweifellos für die Gottheit; diese Darlegung schließt mit den Worten: "Wir haben hier den Grund bes Wissens und Seins hinter dem Wissen und Sein gefunden, aber wir können ihn weder in Gedanken fassen, noch das im Wissen dargestellte Sein aus ihm ableiten", den Charakter jener Identität, die sie ausdrücklich als das transzendente bezeichnet hatte, mit dieser Schilderung schon bei diesem Abschnitt nochmals nach seiner transzendentalen Beschaffenheit fizierend.

Indes stoßen wir hier auf den Widerspruch von Jonas. Derselbe erklärt Seite 80: "Die Vorlesungen 1818 gehen, eine Betrachtung über die Gottheit als den absoluten Grund des Wissens und Seins anknüpfend, offenbar über das im Text gegebene hinaus (vgl. § 183, Anm.), wogegen die späteren Darstellungen hier gleich auf das bestimmteste erkennen lassen, daß sie nichts im Sinne haben, als das transzendentale = Idee der Welt."

Man hat diese Erklärung des verdienstvollen Herausgebers ber Dialektik lange als richtig gelten laffen; erft Bruno Beiß, auch ein Herausgeber von Dialektischem aus Schleiermachers Feder - freilich eines Minimums, namentlich was den Inhalt betrifft, im Vergleich zu dem, was Jonas veröffentlicht hat 1) -und ebenfalls verdient burch feine Untersuchungen über Schleier= machers Dialektik 2), hat gegen diese Behauptung von Jonas eine Opposition erhoben. Er fagt 3): "Freilich könnte es scheinen, als follte 1818 in den Vorlefungen (S. 78/79) mehr gesagt Denn hier geht Schleiermacher auf die 3dee des werden. Religiösen von dem letten Urgrunde der Dinge, also auf die Gottheit ein. Diese kleine Ausführung ist wohl auf Rechnung des freien mündlichen Vortrags zu setzen. Außerdem ift aber in ihr gar nichts von einer Abweichung gegen die anderen Ber= fionen wahrzunehmen, denn' es ist gar nicht so sicher, wie

<sup>1)</sup> Beiß nennt das von ihm mitgeteilte: Beilage "G. und H." Fichte, Zeitschrift 1878, nach S. 208.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ebendaselbst 1878. 1879. 1880.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) A. a. O. S. 65 von 1879.

Jonas es hinstellt, daß die anderen Verstionen nur die Welt unter dem Transzendentalen verstehen, man kann ebensogut Gott und die Welt darunter verstehen."

Wir fagen dagegen: Unter dem transzendentalen versteht Schleiermacher in §§ 135—137 der Dialektik von 1814 ledig= lich die Gottheit, er versteht darunter hier genau und voll= ständig ebenso wie in allen anderen Versionen der Dialektik den transzendenten Grund, das Absolute schlechthin.

Indes haben wir zu unterscheiden zwischen dem transzen= bentalen, welches die §§ 135-137 als das vom höchsten Gegen= fatz aus Gefundene angeben, und der Form, unter der es ge= funden ist. Das transzendentale ist das Sein an sich, es ist bie höchste Einheit, es ist das Eine Sein, das alle Gegensätze aus sich entwickelt; die Form aber, unter der es gefunden ist, find die zwei entgegengesetten und sich aufeinander beziehenden Arten oder Formen und Modi, das ideale und reale. Es ift wesentlich für die Untersuchung über den Sinn der §§ 135 bis 137, in Betreff dieses Bunktes zur Klarheit zu kommen; benn anders muß felbstverständlich dieses Resultat ausfallen, wenn diese beiden Modi, das ideale und das reale, zum transzen= dentalen gehören, wenn sie Momente sind im Wesen des Seins an sich, anders, wenn sie zu diesem Wesen als solchem nicht gehören, wenn sie zwar die Eristenzweise dieses Seins an sich anzeigen und so von ihm untrennbar sind, aber nicht als Modi, als entgegengesetzte und sich aufeinander beziehende Formen in dem Sein an sich gesett sind. Haben wir diese Frage entschieden, so wird die Sachlage um ein sehr bedeuten= des aufgehellt sein, bleibt sie unentschieden, so werden wir aus einem Dunkel über den wahren Sachverhalt nie herauskommen. Es ist aber leicht zu sehen, daß zur eigentlichen Definition des transzendentalen als solchen die beiden Modi des Seins von ben §§ 135—137 nicht gerechnet werden wollen. Würden sie zu diefer hinzugerechnet, so würde der Gegensatz des idealen und realen in das "Sein an sich" hineingetragen. Denn daß fich ideales und reales entgegengesett sei, wird ausdrücklich auch noch in § 136 hervorgehoben, in der Erklärung, daß das tranfzendentale, worauf wir gekommen seien, die Idee des

Seins an sich unter den genannten zwei Arten ober Formen Wollte also gesagt sein, das Sein an sich und Modis sei. fei als solches ein Sein unter diesen Formen, und nicht viels mehr nur das, daß unter diesen Formen, als ein in ihnen eristierendes, das Sein an sich uns vorliege, daß diese Formen auf das Sein an sich hinweisen, es offenbaren, daß das Sein an sich uns in diefen Formen gegeben sei, so würde das ideale und das reale als entgegengesettes, wenn gleich auch wieder aufeinander bezogenes, in das Sein an sich hineingesett. Wäre es nicht absurd, das noch ein Sein an sich zu nennen, zu deffen Natur zwei fich entgegengesette Arten gehören würden, absurd, die Modi zum Anfich des Seins zu rechnen, wäre es nicht ein Widerspruch, dies noch das Eine Sein zu nennen? Allein Schleiermacher kann unmöglich in § 136 ben Gegensatz des realen und idealen in das Sein an sich binein= gesetzt haben; denn er erklärt ja, auf die Aussagen dieses Bara= graphen von § 135 aus gekommen zu sein. In § 135 aber er= flärt er den Gegenfatz des idealen und realen für die Grenze des transzendentalen und immanenten, er fagt bort, bei diefem Gegensatz könne man nicht stehen bleiben, man müsse von ihm zu bem Einen Sein fortschreiten; wird er nun in das Gine Sein den Gegensatz hineingebracht haben, von welchem weg er zu dem Einen Sein tam? Hieße es nicht, bei dem Gegen= fat ftehen bleiben, wenn man ihn in das Sein an fich, in die höchste Einheit, hineintragen würde? Und doch soll dieses Sein an sich eben deshalb statuiert werden, weil man bei diesem Gegensatz nicht stehen bleiben kann. Bäre es nicht geradezu die Erklärung, daß man aus dem Gegensatz nicht herauskomme, daß man über ihn hinaus nicht fortzuschreiten vermöge, daß es über ihm kein Höheres gebe, wenn man ihn auch für dem Sein an sich eigentümlich erklären wollte, und wäre es nicht ein zu herber Selbstwiderspruch, hart neben diefe Erklärung die andere zu setzen, daß man nicht bei ihm stehen bleiben fönne, als daß wir einem Schleiermacher ihn zutrauen könnten? In § 135 erklärt Schleiermacher ferner, daß das Eine Sein ben Gegensatz des idealen und realen aus sich entwickelt. Wird er nun sofort wieder diesen entwickelten Gegensatz in

bieses Eine Sein gesetht haben, und wäre, wenn er es getan hätte, dieses Eine Sein noch die höchste Einheit? Dies ist boch wohl undenkbar, und so wird es dabei bleiben, daß das transzendentale als solches in den §§ 135—137 eben die Einheit ist, welche den Gegensatz des idealen und realen erst aus sich entwickelt, nicht schon in sich trägt, das Sein an sich, dessen Ise wir zwar unter den beiden Modi entdecken, das aber in seinem Ansich über diesen Modi steht. Denn wird der Gegensatz aus der Einheit entwickelt, so kann er in ihr nur un= entwickelt sein.

Steht nun aber soviel fest, daß das Sein an sich der §§ 135—137 die höchste, gegensatlose Einheit ist, so ift es leicht, nachzuweisen, daß diese Ginheit das ift, mas Schleier= macher sonft die Gottheit nennt. Fügen wir indes zuvor dem Beweis, daß in den §§ 135-137 die Gegensatlofigkeit des transzendentalen Seins oder der höchften Einheit behauptet und folglich das hier aufgestellte transzendentale als die gegen= fatlose Einheit gemeint ift, noch ein weiteres Moment hinzu. Nach § 135 ift der höchste Gegensatz oder der Gegensatz des idealen und realen die Grenze des tranfzendentalen und imma= nenten, er befaßt alles unter fich, worin fich bas Syftem der Gegenfätze ausdehnt; tann er, wenn er die Grenze zwischen diesen beiden ift, als Gegensatz in dem transzendentalen fein, und wenn er als dieje Grenze ber höchfte ift, tann es noch über diefer Grenze, noch höher hinauf, einen Gegensatz geben? Rann die Grenze des transzendentalen, die als solche ausdrücklich vom transzendentalen unterschieden wird, wieder im transzen= bentalen felbst fein und das Wefen des transzendentalen aus= machen?

Vergleichen wir nun, was die Dialektik sonft für die Idee der Gottheit erklärt, mit dem, was die §§ 135—137 als das transzendentale beschreiben, so werden wir die Übereinstimmung leicht finden. Beginnen wir mit dem nächstliegenden.

§ 136 erklärt das von ihm aufgestellte transzendentale, also die Idee des Seins an sich unter zwei entgegengesetten und sich aufeinander beziehenden Arten oder Formen und Modis, dem idealen und realen, als Bedingung der Realität đ

bes Wiffens. Fragen wir, wie kann und muß das gemeint fein, wenn wir die dem § 136 vorangehende Gedankenentwick= lung der Dialektik zu Rate ziehen, so ift die Antwort die: Wir brauchen ein transzendentales als Bedingung der Realität des Wiffens beswegen, weil das Biffen ein Denken ift, bas mit dem Sein stimmen foll, während das Denken und das Sein zwei einander entgegengesetzte Formen find, die im immanenten ftets ihren entgegengesetten Charafter behalten; deshalb müffen wir, um einen Grund ihres Zusammenstimmens zu finden, aus dem immanenten hinausgehen und zum transzendentalen uns wenden, um diesen Grund hier zu finden; ift er nun hier wirklich, fo muß hier auch die Differenz von beidem aufgehoben fein, fo baß wir fagen können, es ift dasselbe Sein in beiden, im tranfzendentalen Gebiet, aus dem fie hervorgegangen find, find fie vollftändig identisch. Wenn Gin und dasselbe absolute Sein in beiden lebt, wenn das, worin die intellektuelle Funktion gegründet ist, und das, was Prinzip der organischen ist, d. h. wenn das ideale und das reale an fich eines ist, so muß die Ordnung, in welche das Denken den ihm aus dem realen her gegebenen Stoff bringt, derjenigen entsprechen, welche diefer Stoff im realen selbst hat, diese Ordnung und Gestaltung muß unter dem Modus des idealen diefelbe sein, wie unter dem Modus des realen, es kann im Denken nicht die Tendenz zu einer anderen Anordnung des Stoffs angelegt sein, als diejenige ift, welche dem außer dem Denken gesetten Sein aufgeprägt ift, wenn die im Denken angelegte Tendenz zur Gin= heitsetzung und Gegensetzung bieselbe tranfzendentale Burzel hat mit der im objektiven Sein vorhandenen Sonderung, näm= lich das Sein an sich, in welchem ideales und reales identisch ift. Bollen wir also ben Gedanken, ber in der Erklärung des § 136 über das transzendentale als die Bedingung der Realität des Wiffens liegt, vollziehen, so bedeutet er: Die Bebingung der Realität des Wiffens ist die im Sein an sich vorauszusekende tranfzendentale Identität des idealen und Ein anderer Charakter des tranfzendentalen, des realen. eine andere Beschaffenheit des Seins an sich, eine auch in letterem gesette Duplizität der Brinzipien würde geradezu

bie Unmöglichkeit der Realität des Wiffens bedeuten 1). Ge= nau dies erklärt die Dialektik von 1814 selbst. Sie hat in § 105 erklärt, der innere Grund dafür, daß Einheit und Bielheit im Denken und im Sein auf gleiche Beise müffen verteilt fein, fei das gesuchte tranfzendentale; in § 214 fagt fie: "Wir bedürfen ebensogut eines transzendentalen Grundes für unfere Gewißheit im Bollen, als für die im Biffen, und beide können nicht verschieden fein"; in Nr. 2 erklärt fie für diefen Grund auf Seite des Wollens "die rein tranfgendentale Identität des idealen und realen", in Nr. 4 identifiziert fie diese mit der Gottheit. Wird nun die Dialektik von 1814 in § 214 für den tranfzendentalen Grund des Wiffens die rein transzendentale Identität des idealen und realen, in § 136 aber als die transzendentale Bedingung der Realität des Biffens einen tranfzendentalen Gegenfatz erklärt haben? wird fie überhaupt in das tranfzendentale, das sie als den Grund ber Gleichheit im Denken und im Sein aufgestellt hatte, den Gegensatz des idealen und realen aufgenommen haben, der als Duplizität des tranfzendentalen selbst die Unmöglichkeit. ber übereinstimmung des Denkens und Seins bedeuten mürde? Auch erklärt Schleiermacher vielfach die Unmöglichkeit, das transzendentale als Gottheit dualistisch zu konstruieren, wenn er lettere ausdrücklich als die Einheit mit Ausschluß der Gegenfäte befiniert. Daß aber Schleiermacher vom Beginn feiner dialettischen Ausführungen an als die transzendentale Bedingung ber Realität des Seins die Identität des idealen und realen im Absoluten angesehen hat, erhellt auch aus der Dialektik von 1811, S. 332: "Unfere Ansicht in Beziehung auf die Erklärung des Wiffens beruht darauf, daß die in der 3dee des Wiffens liegende übereinstimmung des Denkens und Seins abgeleitet werde aus der ursprünglichen 3dentität beider im Absoluten." Dasselbe erklärt § 271 der Dialektik von überhaupt bezeichnet Schleiermacher immer als den 1814.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Das apriorische Wissen in der Begriffsbildung und das empirische in der Erfahrung haben also dieselbe transzendentale Wurzek und sind somit in Übereinstimmung.

tranfzendenten Grund des Wiffens die Gottheit 1), und zwar sofern diese die Identität des idealen und realen ift. An § 222 erklärt die Dialektik von 1814 die Idee der Gottheit für den transzendentalen terminus a quo und das Prinzip ber Möglichkeit des Wiffens an fich; in § 215 fest fie, wie in § 214, ben tranfzendentalen Grund als vollftändig gleich= bedeutend mit Gott; in § 216 sodann erklärt sie ausdrücklich Gott für die Identität des idealen und realen, wenn sie unter 1. fagt: "Das Sein ber 3deen in uns ift ein Sein Gottes in uns, sofern sie in ihrer Gewißheit die 3dentität des idealen und realen aussprechen"; unter 4. desfelben Baragraphen sagt sie: "Das Sein Gottes ift uns in den Dingen gegeben, sofern in jedem vermöge seiner Ubereinstim= mung mit dem System der Begriffe die Identität des realen und idealen gesetzt ift, und also auch der transzendente Grund berfelben; unter 8. diefes Baragraphen ftellt fie "Abfolutes, böchfte Einheit, Identität bes idealen und realen" als vollftändig gleichbedeutend nebeneinander, und fo wird es boch zweifellos fein, daß das, mas § 136 als das Sein an fich und § 137 als die höchste Einheit bezeichnet, genau dasfelbe ift und nach den Intentionen der Dialektik von 1814 basselbe fein foll mit dem, was die Vorlesung von 1818 in ihrer Auseinandersetzung über diefe Paragraphen als das nennt, mas auf dem religiöfen Gebiet Gott, auf dem philo= sophischen und für das dialektische Verfahren das "ursprüng= liche Sein" fei.

Dasselbe ergibt sich, wenn wir den Satz des § 135 genauer ins Auge fassen, daß das Eine Sein den höchsten Gegensatz und mit ihm alle zusammengesetzen Gegensätze aus sich entwickle. Wo hat Schleiermacher ein einziges Mal die Welt als dieses Eine Sein bezeichnet? Wo hat er Einmal anders gelehrt, als daß Gott oder die absolute Einheit die Gegensätze aus sich entwickle? Er sagt Beilage E, S. 531: "Das absolute Sein ist immer Leben, als die Gegensätze

<sup>1</sup>) Cf. Beilage E (1831), S. 526, und ebendafelbst die Vorlesung von 1831, \*\*.

aus sich entwickelnd, aber, weil zeitlos, nicht in sie über= gehend." Daß das absolute Sein = Gottheit sei, fagt aber Schleiermacher überall; daß es speziell als das die Gegenfätze aus fich entwickelnde die Gottheit fei, erkennen wir fogleich in E, wenn es hier auf Seite 533 heißt: "Die spetulative Funktion hat keine Beranlaffung zur Darftellung des tranfzen= benten als freies Einzelwesen, sondern nur als außerhalb aller Gegenfähe bie Gegenfähe bedingend": die Vorlesung von 1831 sett, bier noch ausdrücklich statt "tranfgendenten" ben Ausbruck: "tranfgendenten Grund". Alfo noch die späteste Darstellung läßt hier gleich auf das be= ftimmteste erkennen, daß sie unter dem transzendentalen als dem die Gegensätze aus sich entwickelnden nichts anderes im Sinne habe, als die Idee Gottes, und sie zeigt zugleich, daß wir keinen Anstoß daran nehmen dürfen, wenn die Gottheit in § 135 und 136 als das höchste Sein bezeichnet wird; und auch das ift hier flar, daß Schleiermacher in der Tat als die höchste Einheit die Gottheit ansah; denn die, welche bie Gegenfätze aus fich entwickelt, die, welche das Sein darftellt, welches den Gegenfägen vorausgeht und zum Grunde liegt, selbst aber in den Komplerus derfelben nicht eingeht 1), ift doch wohl die höchste Einheit, und auch fie gerade wird als die Gottheit bezeichnet.

Hier fassen wir auch das Argument ins Auge, welches Jonas aus § 183 der Dialektik für seine Auffassung der §§ 135—137 herleitet. Er sagt (S. 114 f.): "Schleiermacher sagt oben — d. h. in § 183 — 1, a und 2. 3 — es sei un= statthaft, die Identität des idealen und des realen als der höchsten Kräfte als das absolute anzusehen; denn damit sei nichts als die dem höchsten Begriff entsprechende höchste Kraft als das absolute geset, also etwas, das, mit allem unter ihm stehenden in einer Reihe liegend, nicht der Urgrund sei, sonbern desselben bedürfe. Nun hat Schleiermacher selbst in §§ 128—137 den Gegensat des idealen und realen als den höchsten und die Idee des Seins als die ihn befassende und

<sup>1)</sup> Vorlefung 1831, S. 533.

1

i

aus sich entwickelnde Einheit gefunden; es folgt also, daß er 1814 nicht kann ber Meinung gewesen sein, an jener Stelle die 3dee der Gottheit gefunden zu haben." Man kann die Unhaltbarkeit ber Jonasschen Auffassung der §§ 135-137, das gänzlich Grundlose dieser Auffaffung und die Unklarheit über Schleiermachers Anschauung, aus welch ersterer sie her= vorgegangen ift, nicht schlagender beweisen, als es Jonas mit dieser Argumentation tut, in der es sich zeigt, daß seine Auffassung die falsche Konklusion aus ganz falschen Prämissen ist. Bunächst ift der Inhalt des § 183 in Betreff der Identität des idealen und realen vollständig unrichtig rekapituliert. Jonas faßt denselben so auf, als wollte der Baragraph überhaupt die Identität des idealen und realen als etwas hinstellen, das nicht der Urgrund sei, sondern desselben be= bürfe, weil mit diefer 3dentität nichts als die dem höchften Begriff entsprechende höchste Kraft als das absolute geset fei, während diefe höchfte Kraft das absolute nicht fein könne. Darauf beruht die Argumentation von Jonas; unter diesen major: "Die Identität des idealen und realen ift nach § 183 überhaupt nichts, als die dem höchsten Begriff entsprechende höchste Kraft, also nicht die Gottheit", stellt er dann als minor ben Sats: "Nun demonstrieren §§ 135-137 eben diefe 3den= tität des idealen und realen als das transzendentale", oder: "Nun ist das transzendentale der §§ 135—137 die Identität bes idealen und des realen" und kommt fo zu der Konklusion: "Ergo ist das transzendentale der §§ 135—137 nicht das abso= lute, oder es ift nicht die Gottheit." Sehen wir indes den § 183 felbst an, so sagt er etwas ganz anderes, als was Jonas in ihm fand. Er lautet: § 183: "Es kann die höchfte Steigerung des Begriffes der Kraft nicht dasjenige fein, mas ber oberen Grenze des Begriffes entspricht, nämlich bie Gottheit.

1. Diese Konstruktion der Gottheit, die pantheistische, kommt auf zweisache Art zu stande a. Auf der Seite der abstrakten Begriffe durch Aufsteigen in den Gegensähen, indem man das ideale und das reale als die beiden höchsten Kräfte ansieht, und diejenige, von welcher beide ausgehen, als die, über welcher keine andere kann gedacht werden." 2 und 3 weist dann nach,

es würde von jener absoluten Rraft gefagt werden müßen, fie fei nicht anders als in dem korrespondierenden Sein des idealen und realen, dann sei sie aber ganz unter die Form des höchsten Begriffs gestellt, entspreche also nicht dem über den Begriff erhabenen und außerhalb desfelben gefetten Gebanken, dem also auch nur entsprechen könne, mas außerhalb des Gebietes der erscheinenden Kraft liege. Es erklärt alfo § 183 nicht, daß die Identität des idealen und realen oder das Söhere, wovon beide ausgehen, nichts anderes fein könne, als die absolute Kraft, sondern er fagt nur, daß sie in einem bestimmten Fall, nämlich bei der pantheistischen Konstruktion ber Gottheit, fo aufgefaßt werde, und daß fie bann, wenn fie so aufgefaßt werde, nicht der Gottheit, als dem außerhalb bes Begriffs gesetten Gedanken entsprechen könne. Daß aber die Identität des idealen und realen so aufgefaßt werden müffe, fagt Schleiermacher nirgends, und in feiner Beife behauptet er in §§ 135-137, daß die Entwicklung des idealen und des realen aus dem Einen Sein in der Beife vor fich gehe, daß dieses Gine Sein die böchste Rraft fei, aus welcher das ideale und das reale als die höchften untergeordneten Kräfte hervorgehen. Es ift ichon bas teineswegs ausgemacht, daß in §§ 128—137 das ideale und das reale als Kräfte gefaßt feien 1); allein auch wenn letzteres der Fall fein follte, fo ift nicht gefaat, daß die Art ihrer Entwicklung aus dem Einen Sein die fei, daß auch letteres als Rraft zu denken fei; feine Bezeich= nung als "tranfzendentales" schließt vielmehr in sich, daß es überhaupt nicht wirklich gedacht, nicht gewußt werden könne, zumal da gesagt ift, dieses transzendentale liege außer der Grenze, die das immanente und transzendentale einerseits scheidet, andererseits verbindet. Daß es eine Entwicklung des

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Nach Schleiermachers Anschauung befaßt ber Gegensatzt bes idealen und realen auch das unter sich, was im Gegensatzt gegen das Begriffsgebiet im Denken zum Urteilen und im Sein zu dem dem Urteilen entsprechenden Gebiet gehört, und schon dadurch ist die Bez hauptung von Jonas, daß die §§ 128—137 das ideale und reale als Kräfte fassen, hinfällig; dann fassen sie auch die höchste Einheit nicht als höchste Kraft.

idealen und realen, überhaupt der Gegenfätze, aus dem tranfzen= denten Grunde gebe, ohne daß letzterem hiedurch der Cha= rakter, das absolute zu sein, entzogen werde, erklärt die Dia= leftik von 1831 ausdrücklich (E, S. 533)1), und daß der tranfzen= dente Grund, um zur Entwicklung der Gegenfätze befähigt zu fein, die Identität des idealen und realen fein muffe, fagt wiederum die Dialektik von 1814, in der Randbemerkung zu § 188, indem sie erklärt: "Die Idee der Gottheit, richtig ge= faßt, ist auf dieser Seite — d. h. auf der Seite des Begriffs - "basjenige, was nicht mehr gewußt werben tann, aber immer vorausgesett werden muß als die 3den= tität von Denken und Sein." Diese Identität ist aber doch wohl nichts anderes, als die schlechthin transzendentale Identität des idealen und realen. Da unter die Gegensätze. welche aus dem tranfzendenten sich entwickeln, jedenfalls auch das Syftem der lebendigen Kräfte gehören muß, so ist in dem Satz der Dialektik von 1831, daß die Gegenfätze sich aus dem transzendenten entwickeln, auch das ersichtlich, daß nach Schleier= machers Ansicht sich sogar Kräfte entwickeln können aus einem Transzendenten, das selbst nicht die höchste Kraft ist. Übrigens widerlegt Jonas sich felbit, wenn er S. 115 feine Ansicht da= hin ausspricht, daß Schleiermacher nicht nur jene Identität des idealen und realen kenne, die, wiewohl sie nichts über fich hat, zu dem sie sich wie zum allgemeinen das besondere verhielte, doch mit allem übrigen in einer und derselben Reihe liegt, sondern auch eine Einheit, die absolut über dem Begriff, auch dem höchsten, liegt, die absolute Grundlage der Totalität bes Wiffens und Seins, das wahrhaft unbedingte alles be-Allein da nach Schleiermacher die Totalität alles dingende. Wiffens und Seins schließlich in dem Gegensatz des idealen und realen befaßt ift, so muß die Einheit, welche die absolute Grundlage diefer Totalität ift, eben doch die absolute Identität des idealen und realen sein, sonst könnte sie diese Grundlage überhaupt nicht sein; so erklärt auch die Vorlesung von 1831 (Seite 533): "Es muß hier" - in Bezug auf die Gesamtheit

÷,

L

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Siehe oben S. 170 f.

des denkenden Seins — "die Richtung sein, in dem transzenbenten Grund nur das Sein zu sehen, sofern es alle Gegensähe in sich schließt, wodurch uns erst das System der Begriffe wird, so, daß wir es anschauen als das diesem vorausgehende und zum Grund lie= gende Sein und das selbst in diesen Komplezus der Gegensähe nicht eingehende Sein." Es muß also bei der Identität des idealen und realen ihr transzendentaler Charakter betont werden; nur als die schlechthin transzendentale (schlechthin = mere) ist sie das Absolute, aber als diese ist sie es.

## b) Die Form, unter welcher das tranfzendentale gefunden wurde

Es ist charakteristisch für die Auffassung der §§ 135—137, baß sie als das gefundene transzendentale erklären "die Idee des Seins an sich unter zwei entgegengesetten und sich aufeinander beziehenden Arten oder Formen und Modis, dem idealen und realen". Soll das Sein an sich die Bedingung der Realität des Wissens sein, so muß es unter den beiden Formen des idealen und realen existieren; aber auch die Idee dieses Seins an sich können wir nur zugleich mit diesen beiden Formen gewinnen. Es ist damit der schlechthin transzendentale Charakter dieses Seins an sich ausgesprochen, zugleich aber auch das, daß das wirkliche Wissen des in den beiden Formen ober Modi seinden Seins immer auf jene transzenbentale Einheit hinweist, gerade wie das Eine Sein stert jenen beiden Formen des Seins vorausgeset werden muß.

Hier kommen wir auf die Ansicht von Bruno Weiß, daß das Transzendente, allem zu Grunde Liegende nach Schleier= machers Ansicht beides sei, Gott und die Welt, beide zu= sammen <sup>1</sup>); denn die beiden sich entgegengesetten und sich auf= einander beziehenden Modi sind ja nichts anderes, als die Welt. Nun ist an jener Auffassung von Weiß das zwar

<sup>&#</sup>x27;) Untersuchungen über Friedrich Schleiermachers Dialektik in Fichtes Zeitschrift für Philosophie, 1879, S. 275 f.

zweifellos richtig, daß nach Schleiermachers Ansicht Gott und Welt Korrelata find (§ 219), daß eines ohne das andere nicht zu benken ift, daß wir nur wiffen um bas Sein Gottes in uns und in den Dingen, gar nicht aber um ein Sein Gottes außer ber Belt ober an fich (§ 216), daß mir fagen müffen: "Gott nicht ohne Welt, weil wir nur von dem durch die Welt in uns Hervorgebrachten auf Gott kommen, die Welt nicht ohne Gott, weil wir die Formel für sie nur finden als etwas Unzureichen= bes" (C, S. 433), daß "bas Verhältnis von Gott und Welt für uns keine 3dentität ift, weil Welt Begriffsgrenze ift, aber nicht transzendenter Grund, aber auch nicht eine folche Scheibung, daß wir uns Gott denken könnten ohne Welt, da wir ja nur in dem Bestreben, die Idee der Welt zu vollziehen, auf die Voraussehung Gottes kommen". (E, S. 526). das ist in nuce schon gesetzt in § 136 mit der Behauptung, das transzendentale, das wir gefunden haben, sei die Idee bes Seins an sich unter zwei entgegengesetten und sich aufeinander beziehenden Modis, und wir fehen aus den späteren genauer formulierten Erklärungen über das Berhältnis von Gott und Belt aufs neue, daß der Beisatz von den zwei Modi zu bem Sein an sich kein Hindernis ist, unter jenem Sein an sich das Absolute oder die Gottheit zu verstehen. Allein begrifflich unterscheidet Schleiermacher doch sehr genau zwischen Gott und Welt, er schreibt der 3dee Gottes eine aanz andere Bedeutung für unser Bewußtsein zu, als der Idee ber Welt, und insbesondere als den transzendenten Grund be= zeichnet er durchaus nur die Gottheit. Wenn er auch dem Um= fang nach Gott und bie Welt zusammenfallen läßt, bem Begriff, ber Art nach sind ihm boch beide verschieden 1), ja bie Belt gewinnt in ihrer Zusammengehörigkeit mit Gott erst dadurch ihren eigentümlichen Charakter, daß beide dem Begriff nach verschieden sind, Gott als Einheit mit Ausschluß, die Welt als Einheit mit Einschluß der Gegensätze 2), Gott als Einheit

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Glaubenslehre I, § 51, S. 290 ff. Dialektik von 1814, § 216, 7, b. C, 433.

<sup>2)</sup> Dialektik C, S. 433.

schlechthin, die Welt als die Totalität des Seins, sofern diese als Bielheit gesetzt ift 1), die Idee Gottes als der transzenden= tale terminus a quo und Prinzip der Möglichkeit des Wiffens an sich, die 3dee der Welt als der transzendentale terminus ad quem und das Prinzip der Wirklichkeit des Wiffens in feinem Werden 2). Mit allem Recht hat daher Schleiermacher erklärt und ftets festgehalten, mas er in der Darstellung der Dialektik von 1831 (E, Tert S. 526) ausspricht: "Belt ift Begriffsgrenze, aber nicht tranfzendenter Grund; fondern bas tranfzendente dafür ift immer nur was wir als Gott aefest." Damit ist die Auffassung von Bruno Weiß, daß das transzendente allem zu Grunde Liegende Gott und die Welt fei, direkt widerlegt; die Widerlegung liegt freilich schon in ber Definition, daß die 3dee der Gottheit der terminus a quo, die 3dee der Welt der terminus ad quem sei. Wohl erklärt Schleiermacher, daß die 3dee der Welt auch transzenbental fei, aber er fügt auch hinzu, daß fie bies fei auf eigene Beise, er unterläßt nicht, ausdrücklich die Rautele beizufügen: "Die 3dee der Welt ist nicht in demfelben Sinne tranfgendental, wie die 3dee der Gottheit" 3). Man beachte auch ben Selbstwiderspruch, die logische Unmöglichkeit des Sates von Beiß. Das "alles", das eines tranfzendenten Grundes bedarf und dem diefer wirklich zur Unterlage dient, ift doch bie Belt; nun foll diefer Grund Gott und die Belt fein, die Welt soll also als ihr eigener Grund mitgesett fein; bas ift für Schleiermachers dialektisches Bewußtsein ein Unding. Er erflärt es für ebenso undenkbar, daß die Welt eines transzen= benten Grundes nicht bedürftig fein follte 4), oder daß auch nur etwas in ihr nicht gottbedingt wäre 5), wie er den Ge= danken verwirft, es könnte etwas in ihm nicht weltbedingend

- 1) Dialektik § 218.
- <sup>2</sup>) Dialektik § 222; vergl. dazu die Erläuterung sub 1 und 2 des Paragraphen felbst und im § 223; die Vorlesung von 1831, S. 526\* erklärt den terminus ad quem als die Denkgrenze.
  - <sup>3</sup>) § 220. 221. Cf. die Erläuterungen in den Paragraphen selbst.
  - 4) 1814, § 216, 7a.
  - <sup>5</sup>) C, 433.

fein 1). Bäre die Belt im transzendenten Grund als Belt mitgesett, fo wäre auch im tranfgendenten Grund bie Tota= lität als Bielheit mitgesetzt, es würde also bem tranfzendenten Grund gerade das genommen, was ihn zum Grund macht, nämlich seine schlechthinige Einheit, es wäre ihm auch ge= nommen, was ihn zum transzendenten macht, denn es würde in ihn das entwickelte Sein, das Sein als das in den Gegenfätzen sich ausbreitende gesetzt, also etwas, das schon dem imma= nenten Gebiet, bem Gebiet des wirklichen Seins angehört, von bem wir ein zwar nie sich vollendendes, aber doch ein ange= fangenes Wiffen haben können 2), mährend man fich der 3dee ber Gottheit nicht nähert und wir sie auch durch einen unendlichen Prozeß und auch bei einer gesteigerten Organisation nie erreichen können 3). Die logische Unterscheidung zwischen Gott und Belt, die begriffliche Unterscheidung beider und bie badurch ermöglichte Reinhaltung der 3dee des tranfzen= denten Grundes von allem, was der Idee der Welt ange= bort, ift der eigentliche unverrückbare Angelpunkt, sie ift das eigentliche Grundprinzip der Dialektik Schleiermachers, und er hat konstant an ihr festgehalten, so sehr sich auch bei dem Schwanken seiner Ausdrucksweise zwischen ber Identifizierung und der Entgegensehung von Gott und Welt da und dort das Zünglein der Wage auf die Seite der Identifikation zu neigen scheint; es ist ihm zwar der transzendente Grund in ber Welt gegeben, aber nie und nimmer hat er die Welt in ben tranfzendenten Grund mit aufgenommen. Damit hat er feiner Dialektik ihren kritischen Charakter gewahrt, und feiner Spekulation ihren miffenschaftlichen Wert, nur so konnte er eine Idee der Welt gewinnen, welche Klarheit hat und einen halt besitzt, nur so konnte er eine Gottesidee gewinnen, die

<sup>1</sup>) C, 433.

\*) 220, Grläuterung. § 222, 1. Camerer, Spinoza und Schleiermacher

12

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Dialektik 1814, § 220, Erläuterung: "Das Hindernis bleibt, da die Welt eben fo, wie wir, unter der Form des Gegenfatzes steht, nur die Unendlichkeit des Prozesses und die Beschränktheit unserer Organisation unter der Potenz der Erde." Cf. hiezu § 221, 2 und § 222, 2,

seinem religiösen Bewußtsein entsprach. Denn schlechthiniges Ubhängigkeitsgefühl kann es nur gegenüber einer von allem gegensählichen Sein absolut freien und reinen Gottheit geben, wenngleich dieses schlechthinige Ubhängigkeitsgefühl heraustritt nur an dem, was das gegensähliche Sein im religiösen Subjekt erregt. Richtig ist aber das, daß in den Reden über die Religion diese logische Unterscheidung von Gott und Welt noch nicht zur Klarheit gekommen ist; im Gedanken des Universums fließen noch beide ineinander, hier bildet noch Gott und Welt zusammen eine einzige Idee. Aber die Dialektik hat die Scheidung beider Ideen, soweit sie kritisch gesordert ist, vorgenommen, zugleich auch ihre Zusammengehörigkeit kritisch konstatierend.

## C) Schluss

Die zweite Abteilung des transzendentalen Teils der Dialektik beschäftigt fich mit der Analyse der einzelnen Formen des Denkens und ber Beschreibung der diefen entsprechenden Gestaltung im Gebiet des außer dem Denken gesethten Seins, indem sie zugleich zeigt, was aus denselben in Betreff des Transzendentalen sich ergibt. Diese Untersuchung bestätigt ledialich, was die Auseinandersetzung bis § 137 festgestellt hat, sowohl in Betreff der Natur des transzendentalen Seins, als in Hinsicht der Art und Weise, wie es uns vorliegt, nur daß sie das früher Gefundene schärfer präzisiert und nach allen Seiten hin genau fixiert; es muß auch das Refultat bei beiden Untersuchungen, wenn jede richtig geführt ist, zusammen= ftimmen, da ja die einzelnen Denkformen und die Gestaltungen bes Seins im einzelnen eben das find, mas unter dem Gegen= fatz des idealen und realen befaßt ift.

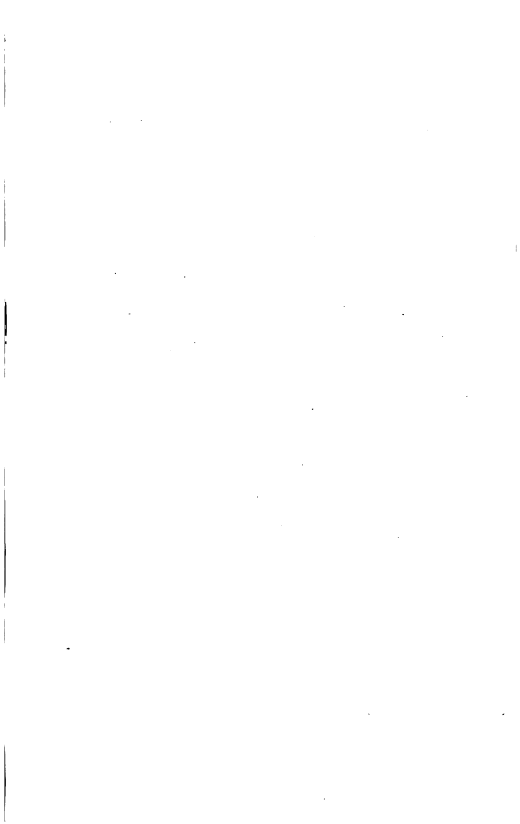
Es würde jedoch den Umfang der gegenwärtigen Abhand= lung überschreiten, wollten wir den Gang der Gedankenent= wicklung dieser Abteilung des transzendentalen Teils der Dialektik im einzelnen beschreiben und analysieren, und das= selbe ist der Fall in Betreff einer eingehenden Untersuchung des Berhältnisses, in welchem die verschiedenen von Schleier= macher vorliegenden Bearbeitungen der Dialektik zueinander ftehen. Wir müssen es uns daher versagen, näher, als es schon geschehen ist, auf die Bergleichung dieser verschiedenen Darstellungen einzugehen. Doch das können wir immerhin als das Resultat einer solchen aussprechen, daß in allem irgendwie wesentlichen die Anschauung Schleiermachers die= selbe geblieben ist, und daß sich dies, je gründlicher die Ver= gleichung ist, umso zweiselloser herausstellt.

Į

## Berichtigungen:

Seite 22, Beile 2 v. u. ftatt Deus ens lies: Deus-ens.

" 81 " 2 v. o. " feinem Mobi lies: feinen Mobi. " 143 " 18 v. o. " diefer Gebiete im Biffen lies: diefer Ge= btete zum Wiffen.



| RETURN TO the circulation desk of any<br>University of California Library<br>or to the                                                                                                                                                                                        |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| NORTHERN REGIONAL LIBRARY FACILITY<br>Bldg. 400, Richmond Field Station<br>University of California<br>Richmond, CA 94804-4698                                                                                                                                                |
| <ul> <li>ALL BOOKS MAY BE RECALLED AFTER 7 DAYS</li> <li>2-month loans may be renewed by calling</li> <li>510 (415) 642-6753</li> <li>1-year loans may be recharged by bringing books to NRLF</li> <li>Renewais and recharges may be made 4 days prior to due date</li> </ul> |
| DUE AS STAMPED BELOW                                                                                                                                                                                                                                                          |
| 17 MAR 91                                                                                                                                                                                                                                                                     |
|                                                                                                                                                                                                                                                                               |
|                                                                                                                                                                                                                                                                               |
|                                                                                                                                                                                                                                                                               |
|                                                                                                                                                                                                                                                                               |
|                                                                                                                                                                                                                                                                               |
|                                                                                                                                                                                                                                                                               |
|                                                                                                                                                                                                                                                                               |
|                                                                                                                                                                                                                                                                               |

## YC**135844**

