

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

#### Usage guidelines

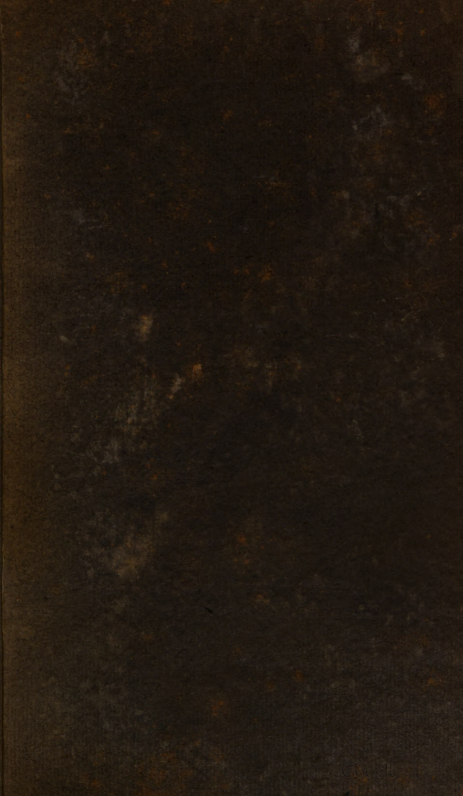
Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

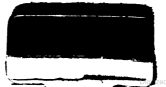
We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + Refrain from automated querying Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + *Keep it legal* Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

#### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/





zed by Google

G.80.

Digitized by Google

## **SYMBOLIK**

UND

# MYTHOLOGIE

ODER DIE

NATURRELIGION

DES

## ALTERTHUMS.

V o m

FERDINAND CHRISTIAN BAUR,

PROFESSOR AM KOEN, WUERT. PHILOL. THEOL. SEMINAR IN BLAUBEUREN.

IN EWEL THEILEN.

ERSTER ODER ALLGEMEINER THEIL.

STUTTGART,

DRUCK UND VERLAG DER J. B. METZLER'SCHEN BUCHHARDLUNG

1 8 2 4.

Εις μεαν εδεαν συνορωντα αγεινίτα πολλαχη διεσπαρμενα, 1ν έχατον ύριζομενος δηλον ποιη, περι έ αν αει διδασχειν εθελη — το γεν σαφες και το αυτο αύτφ όμολογεμενον δια τουτ' εσχεν εεπειν ό λογος. Το δ' έτερον ειδος, το παλιν κατ' ειδη δυνασθαι τεμνειν, κατ' αρθρα, ή πεφυκε, και μη επιχειρειν καταγνυναι μερος μηδεν, κακε μαγειρε τροπφ χρωμενον, αλλα ώσπερ σωματος εξ ένος διπλα και όμωνυμα πεφυκε, σκαια, τα δε δεξια κληθεντα. Plat. Phaedr. Ed. Bekk. T. I. pag. 78.

### Vorrede.

Die Mythologie hat seit einer Reihe von Jahren die Aufmerksamkeit des gelehrten Publikums auf eine Weise auf sich gezogen, die an sich schon als ein Beweis einer gewissen sie auszeichnenden Universalität angesehen werden darf. Sie hat dadurch in der That, obwohl in ihrer neuern Gestalt die jüngste, unter den ihr verwandten Alterthums-Wissenschaften einen Vorrang gewonnen, welcher die Wissenschaft des Alterthums überhaupt künftig immer mehr von ihr abhängig zu machen, und ihr auch ausserhalb ihrer eigenthümlichen Sphäre eine allgemeinere Anerkennung zu ertheilen scheint. Sie verdankt dies einer glücklichen Vereinigung von Bestrebungen, welche gerade in ihrer Verschiedenartigkeit am meisten geeignet waren, ihr wahres Wesen ins Licht zu sezen. Denn wodurch kann dieses. wenn wir eines ihrer eigenen Bilder auf sie selbst übertragen dürsen, besser bezeichnet werden, als durch das so oft in ihr wiederkehrende Wesen einer Maia, einer Thetis, eines Proteus, ülerhaupt jener Gestalt, die sich zwar in einer Vielheit schöper und reizender Formen gefällt, aber in keiner einzelnen, sondern nur in allen zusammen sich erfassen lässen will. Darum mag nun gerade auf diesem Gebiete des Wissens, wo die Hoffnung, ein Einzelnes zu erreichen, ebenso groß ist, als die Gefahr, das Ganze sich entsliehen zu sehen, Jedem, der entweder durch den Reiz der erscheinenden Gestalten angezogen wird, oder sich stark genug fühlt, die Täuschende und sich Sträubende zu bezwingen, um so mehr die Freiheit, gestattet seyn, sein Glück und seine Kräfte zu versuchen.

Auf welche Weise die hiemit in die Hände des Publikums kommende Arbeit an die Werke der Vorgänger sich anschließt, habe ich durch den Titel der Schrift, welcher die in ihr behandelte Wissenschaft nicht blos die Symbolik und Mythologie, sondern auch die Naturreligion des Alterthums nennt, angedeutet. In welchem Sinne sie aus diesem Gesichtspunkt im Allgemeinen zu betrachten sey, ist der Gegenstand der in diesem ersten Theile enthaltenen Untersuchungen.

Die Mythologie, zu welcher mich eine frühe Neigung hinzog, hat in mir, seitdem ich durch Creuzer's berühmtes und classisches Werk, wodurch die Mythologie eine zuvor kaum geahnete Bedeutung, und die ersten Ansprüche auf die Würde einer Wissenschaft erhalten hat, näher mit ihr bekannt geworden bin, dadurch hauptsächlich ein immer steigendes Interesse geweckt, das ich in ihr und durch sie hauptsächlich der Idee der Einheit des Wissens näher zu kommen glaubte, welche, vorgebildet in dem Organismus des menschlichen Geistes, das wahre Ziel jedes

besonnenen wissenschaftlichen Strebens seyn muß. Je mehr ich durch ein genaueres Studium der Quellen der Mythologie das rege wundervolle Leben, das sie in sich schließt, die Tiefe ihrer Ideen, den Reichthum ihrer Formen, kennen lernte, desto mehr befestigte sich in mir die Ucberzeugung, dass sie nicht blos ein zufälliges Aggregat irgend wie zusammen gekommener Atome seyn könne, sondern in dem ganzen Umfange ihrer Erscheinungen, in welchem nur grundlose Willkühr und Beschränktheit des Standpunkts das Ganze zerstükeln kann, eine in einem organischen Zusammenhang sich entwikelnde Philosophie darstelle, welche in demselben Grade höher stehe, als irgend ein einzelnes philosophisches System, in welchem das Geschlecht höher steht, als das Individuum. Ist die Weltgeschichte überhaupt, in ihrem weitesten und würdigsten Sinne, eine Offenbarung der Gottheit, der lebendigste Ausdruck der göttlichen Ideen und Zweke, so kann sie, da überall, wo geistiges Leben ist, auch Bewusstseyn ist, als Einheit desselben, nur als die Entwiklung eines Bewußstseyns angesehen werden, welche zwar nur auf eine der Entwiklung des individuellen Bewußstseyns analoge Weise zu denken ist, aber mit dem beschränkten Maßstabe desselben nicht gemessen werden darf. Wie das Bewußstseyn der Individuen in dem Bewußstseyn der Völker ruht, welchen sie angehören, in einer Einheit, die doch gewiss nicht blos eine Abstraction des Begriffs ist, sondern eine lebendige, so wird auch das Bewußtseyn der Völker von dem höheren Gesammt - Bewußtseyn der

Menschheit getragen, dessen lebendige Einheit das Bild und der Spiegel des göttlichen Geistes selbst ist, und nur auf diesem Wege lässt sich der innere Zusammenhang ahnen, welcher auf dieselbe Weise, wie allen wechselnden Erscheinungen des individuellen Bewußtseyns eine Identität zu Grunde liegt, alle welthistorischen Erscheinungen des Menschenlebens und des Menschengeistes zu einer Einheit verbindet. Reconstruiren aber lässt sich das in der Weltgeschichte objectivirte höhere Bewusstseyn, diese Philosophie, welche, wenn irgend eine, mit Recht den Namen der Göttlichen verdient, von dem Standpunkt des Individuums aus, nur dadurch, dass wir auf den innern Organismus und die Gesezmässigkeit des Geistes selbst, wie er sich in seinen verschiedenen Kräften und Thätigkeiten offenbart, die lebendige Urquelle, aus welcher sie allein geflossen seyn kann, zurückgehen; und wo sollte uns ein solcher Versuch, wenn er je gemacht werden soll, eher gelingen, als da, wo sich uns das geistige Leben in seinen unmittelbarsten und großartigsten Aeußerungen von selbst darstellt, in der Geschichte des religiösen Glaubens? Indem ich so die Mythologie der Völker des Alterthums als eine in das Gebiet der Religion und der Religions - Geschichte gehörende welthistorische Erscheinung, die nur in ihrer Einheit begriffen werden kann, aufzufassen suchte, stellte sich mir die Mythologie von selbst als der Gegensaz des Christenthums dar, und wie dieses selbst eben darum, weil es kein menschliches System, sondern eine göttliche Offenbarung

ist, nur auf dem höchsten Standpunkte der Weltgeschichte wahrhaft gewürdigt werden kann, so schien auch die Mythologie, oder die Naturreligion, nur dann in ihrem innern Wesen erkannt werden zu können, wenn sie in das ihr angemessene Verhältniss zum Christenthum gestellt würde. Einen bedeutenden Antheil an der Ausbildung dieser Idee verdanke ich einem Werke, das mehr als irgend ein anderes in der Geschichte der Theologie Epoche macht, Schleiermacher's Christlichem Glauben. Je bestimmter in diesem Werke der eigenthümliche Charakter des Christenthums von dem geistvollen und scharfsinnigen Verfalser aufgefalst worden ist, desto größer ist schon in dieser Hinsicht der Gewinn, welcher hieraus für die Construction irgend einer andern Religionsform, zumal derjenigen, welche dem Christenthum am unmittelbassten entgegensteht, hervorgehen muss. Aber jene Construction des christlichen Glaubens selbst war ja nur dadurch möglich, dass das Christenthum aus dem Gesichtspunkt der Religions-Philosophie betrachtet wurde. Die allgemeinen Andeutungen, die in dieser Beziehung in dem genannten Werke enthalten sind, sind es hauptsächlich, die ich in dem zweiten Capitel des ersten Abschnittes vor Augen gehabt, und für meinen Zweck weiter zu verfolgen und auszuführen versucht habe.

Wie weit ich nun von dem angegebenen philosophischen Gesichtspunkt aus in der Behandlung der Mythologie mit dem Creuzer'schen Werke theils zusammenstimme, theils davon abweiche, wird der mit demselben bekannte Leser

der gegenwärtigen Schrift schon hieraus von selbst ersehen. So sehr aber auch die Form und Anlage des Ganzen von dem Creuzer'schen Werke verschieden erscheinen mag, so glaube ich ebendadurch dem wahren Geiste desselben, wie er sich sowohl in der allgemeinen Tendenz, auch in einzelnen Stellen deutlich genug ausspricht, nur um so näher gekommen zu seyn. Ist überhaupt die Mythologie, was sie nach der von Creuzer aufgestellten Idee seyn soll, so muss irgend einmal der Versuch der Durchführung eines Systems, wie es in gegenwärtiger Schrift unternommen worden ist, gemacht werden, und so weit ich auch von der Meinung entfernt bin, die von mir gegebene Lösung der Aufgabe als die wahrhaft gelungene anzusehen, so bin ich doch überzeugt, in ihr einen Weg eingeschlagen zu haben, auf welchem die Mythologie ihrem wissenschaftlichen Ziele näher kommen wird. Wie Vicles übrigens die Creuzer'sche Symbolik und Mythologie einer nachfolgenden philosophischen Behandlung übrig gelassen, ist vor allem schon daraus abzunehmen, dass in dem ganzen großen Werke nicht einmal eine festbestimmte und dialectisch entwickelte Definition der beiden Hauptbegriffe Symbol und Mythus zu finden ist. Dieser Mangel hat einen tiefgehenden Einfluss auf den wissenschaftlichen Gang des Werkes gehabt, so lebendig und ergreifend auch der ächt philosophische Geist ist, der überall aus demselben entgegenweht.

Auf dieselbe Weise ungefähr, wie ich mich in philosophischer Hinsicht von Creuzer entferne,

entferne ich mich von ihm auch in dem historischen Theile der Mythologie. Für ein universelles System, wie es hier gefodert wird, scheint mir keine ungünstigere Stellung gewählt, werden zu können, als in dem engen und isolirten Nilthale Acgyptens. Auch jezt, nachdem ich mit den Untersuchungen des speciellen Theils beinahe bis zum Ende gekommen bin, hat sich mir die in diesem ersten Theile gefaste Ansicht vollkommen bestätigt, dass selbst nicht einmal Griechenland Aegypten gegenüber in ein untergeordnetes Verhältniss gestellt werden darf. Vielmehr sind (und ich möchte den dieser Behauptung in diesem ersten Theile gegebenen Ausdruck eher verstärken als schwächen) Aegypten und Griechenland nur als divergirende Radien anzusehen, die von Einem Mittelpunkt ausgegangen sind, von der im höhern Asien liegenden gemeinschaftlichen Einheit. Ich will damit nicht sagen, dass Creuzer diess nicht ebenfalls anerkenne, aber die ganze Art und Weise, wie von ihm das Aegyptische System zur Basis der Construction gemacht wird, scheint mir diesem eine Wichtigkeit und Universalität beizulegen, die es nicht verdient. Vieles ich in dem historischen Theile meiner Schrift den lichtvollen Untersuchungen Hammers und Ritters verdanke, namentlich des leztern Vorhalle, die wahrlich einen ungleich höhern Werth hat, als eine aus dem Sande Aegyptens oder Nubiens aufgegrabene Tempelhalle, gestehe ich auch hier sehr gerne. Mögen diese Heroën Deutschen Geistes und Deutscher Gelehrsamkeit ihre Ideen und Winke auch in der Gestalt und Erwei-

terung, die ich ihnen zu gehen unternommen habe, des Geistes würdig erkennen, aus welchem sie als fruchtbare Keime hervorgegangen sind! Wie wenig übrigens auch jest noch eine Uebereinstimmnng der Ansichten über die historische Behandlung der Mythologie zu Stande gekommen ist, davon geben auch die neuesten mir kaum erst zu Gesicht gekommenen Schriften über Mythologie einen Beweis. Wie wenig werden auch in diesen noch Untersuchungen, wie die Ritterschen, beachtet und gewürdigt! Dagegen lassen sich immer neue Stimmen darüber vernehmen, wie die Religionen der einzelnen Völker nur noch abgesondert behandelt, und für sich zur möglichsten Gewissheit enthüllt werden müssen, eine Behauptung, die nur da ernstlich aufgestellt werden kann, wo der innige Zusammenhang, in welchem gerade in der Mythologie Philosophie und Geschichte sich berühren und durchdringen. verkannt wird. Man würde dann in der That weit besser daran thun, in der Mythologie gar nicht von Religion zu reden; und welcher Art Saze ergeben sich denn meistens auf diesem Wege? Wie es nicht anders seyn kann, gewöhnlich nur solche, die mit der Religion wenig oder gar nichts zu thun haben. Es handelt sich hier nicht allein um einen äussern, übrigens sonnenklaren, sondern vielmehr um einen innern Zusammenhang. Die Idee bedingt überall die einzelnen Erscheinungen. Ohne die Idee der Religion kann das Wesen der einzelnen Religionsformen nicht begriffen werden, und wie kann hinwiederum das Princip und der Charakter einer

einzelnen Religionsform richtig aufgefast werden, wennenicht alle Erscheinungen, die als gleichartige zusammengehören, in ihrem gegenseitigen Zusammenhang betrachtet werden? Wir wollen damit keineswegs über den Werth der einzelnenmythologischen Forschungen dieser Art absprechen, sie geben in der That viel Schönes und Treffliches, nur scheint uns, wenn von dem Princip der historischen Behandlung der Mythologie die Rede ist, die Wissenschaft bereits weit höher zu stehen, als dass sie eine so ängstliche Beschränkung in die Länge noch ertragen könnte. Ich sehe hier nur zwei Wege, entweder den der Trennung und Vereinzelung, welcher, consequent fortgesezt, nothwendig zulezt auf Atomistik, Fatalismus, Atheismus führen muß, oder denjenigen, auf welchem auf diesem Gebiete in dem Grade ein reineres und höheres Bewußtseyn des Göttlichen aufgeht, in welchem das geistige Leben der Völker in seinem großartigen Zusammenhang als Ein großes Ganze erkannt wird. telwege zwischen beiden giebt es eigentlich nicht, und halbe Massregeln sind, wenn irgendwo, doch gewiss in derjenigen Wissenschaft am wenigsten zulässig, die sich das Absolute zur Ausgabe sezt. Den bekannten Vorwurf der Vermengung der Philosophie mit der Geschichte fürchte ich dabei nicht: ohne Philosophie bleibt mir die Geschichte ewig todt und stumm: ob aber bei der Construction eines einzelnen Mythus oder ganzen Religionssystems irgend eine subjective, willkührlich beschränkte, philosophische Ansicht eingemischt worden sey, kann natürlich nur an Ort

und Stelle mit historischen Gründen dargethan werden. Es ist im Grunde nur eine Anwendung von dem so eben Gesagten, was ich noch über Etymologie hinzuseze. Dass die Etymologie mit Recht als ein sehr wichtiges Hülfsmittel der Mythologie anzusehen ist, ist auch meine Ueberzeugung. Wie wäre denn sonst die Sprache der lebendige Ausdruck des Geistes, und wo dringt sich die Anerkennung eines über jede Individualität erhabenen Gesammtbewusstseyns, wie wir es in der Mythologie überhaupt voraussezen müssen, starker auf, als in dem wunderbaren Bau der Sprachformen, die nicht die Erfindung eines Einzelnen, sondern das Werk des construirenden Menschengeistes selbst sind? Darum ist die Etymologie, wie die Mythologie, die Deutung derselben in Zeichen verhüllten Urphilosophie. Aber welche Resultate giebt die Etymologie, wenn wir es auch hier zum Gesez machen, Sprache von Sprache soviel möglich abzusondern? Einen höheren Grad der Wahrheit erhalten ihre Ergebnisse nur dann, wenn wir neben steter Beziehung der Wortformen auf die entsprechenden Begriffe dieselbe Erscheinungsweise durch mehrere Sprachen hindurch verfolgen. Diesen Gesichtspunct suchte ich, so viel es seyn konnte, bei den etymologischen Bemerkungen festzuhalten, die sich besonders in dem zweiten Theile finden.

Dass meine Schrift in mancher Hinsicht nicht mit dem gelehrten Apparat ausgestattet ist, den man sonst wohl an Schriften dieser Art gewohnt ist, hat seinen Grund theils in der individuellen Beschränkung meiner Lage, theils aber ist es auch mit Absicht geschehen. Ueberzeugt, dass die wesentlichen Ideen der alten Griechischen Religion nicht an der zweifelhaften Aechtheit dieser oder jener Stelle, oder von Notizen abhängen, die nur Wenigen zugänglich sind, sondern in den eigentlich classischen Schriften der Alten ihren natürlichsten und reinsten Ausdruck gefunden haben müßen, habe ich mich hauptsächlich an diese gerade für die Mythologie noch zu wenig benüzten Schriftstellen gehalten, und überhaupt überall eine so viel möglich einfache. klare, den geraden Weg fortgehende Darstellung zu geben gesucht. Fremde Meinungen habe ich nur da berücksichtigt, wo es mir um die Sache willen nöthig zu seyn schien. Was ich über die Orientalischen Religionen benüzen konnte, ist Weniges aber Bewährtes, und wie reichhaltig und fruchtbar auch das Wenige werden kann, glaube ich auf diese Art nur um so mehr gefunden zu haben. Von Werken der Kunst ist absichtlich beinahe gar kein Gebrauch gemacht worden, da ich in der Mythologie nicht die Kunst, sondern die Wissenschaft betrachten wollte.

Ungerne habe ich den ersten allgemeinen Theil von seinem Bundesgenossen dem zweiten speciellen Theil getrennt, doch wird dieser, wie ich hoffe, unfehlbar bis zur nächsten Messe nachfolgen, und das Ganze vollenden.

So übergebe ich nun meine Arbeit vertrauensvoll in die Hände des Publikums. Möge sie bei Andern dieselbe Aufnahme finden, die ich selbst Schriften so gerne ertheile, die aus einem ernsten wissenschaftlichen Streben hervorgegangen sind, möge sie in vielen, besonders jugendlichen Gemüthern dieselbe Liebe erwecken, mit welcher mich das Studium einer Wissenschaft ergriffen hat, die mehr als eine andere den Geist jugendlich zu beleben, und ihm einen freiern und umfassendern Blick zu eröffnen vermag.

# Inhalt des ersten Theils.

| Erster Abschnitt:                                            |                    |             |                 |                  | S            | cite  |
|--------------------------------------------------------------|--------------------|-------------|-----------------|------------------|--------------|-------|
| Philosophische Grundlegung.                                  | •                  | •           | ۴               | • `              | <b>1</b> —   | 216.  |
| Erstes Capitel:                                              |                    |             |                 |                  |              |       |
| Ableitung u. Bestimmung des E<br>durch Entwicklung der Begri | Regriffs<br>ffe: S | der<br>ymbo | Myth<br>I, Alle | ologie<br>gorie, |              | ,     |
| Mythus.                                                      | •                  |             | •               | •                | 1            | 103.  |
| Ailgemeine einleitende Bemerkunis der Philosophie und Po     |                    | iber o      | las Vo          | rhält-           | 1 —          |       |
| Symbol. Allgemeiner Begriff de                               |                    |             | •               | •                |              | •     |
| •                                                            |                    |             | •               | •                | 7 —          |       |
| Betrachtung desselben 1. in His                              | asicht             | ger 1       | aee             | •                | 10 ~         | 12.   |
| 2. in Hinsicht des Bildes                                    | •                  | •           | •               | •                | 12           | 18.   |
| 3. in Hinsicht des Verhältnisses                             | zwisci             | nen B       | ild u           | Idee.            | 18 —         | 21.   |
| Classificirung des Symbols,                                  | •                  | •           | •               | •                | 21 -         | 24.   |
| Grammatische Erklärung                                       | ,                  | ٠           | •               | •                | 24           | 27.   |
| Mythus. Allgemeiner Begriff                                  | dessell            | en.         | Die 1           | Haupt-           |              |       |
| merkmale desselben sind                                      |                    |             |                 |                  |              |       |
| nnd Person. Beispiele dafü                                   |                    | •           | •               |                  | 27 -         | 39.   |
| Betrachtung desselben i. in Hi                               | nsicht             | der 1       | dee.            | Unter-           | •            | •     |
| scheidung des philos, und                                    |                    |             |                 |                  |              |       |
| Idealisiren dès leztern. Beis                                |                    |             |                 |                  | 3g —         | 51.   |
| Sage und Mährchen                                            | •                  |             |                 | •                | 51 -         | . 54. |
| 2. in Hinsicht des Bildes, Das S                             | ymbo               | lische      | des M           | lythus.          | 54 -         | · 5g. |
| 3. in Hinsicht des Verhältnis                                | ses ź              | wisch       | n Bil           | d und            |              | _     |
| Idee                                                         | •                  | •           | •               | • .              | <b>5</b> 9 - | - 64. |
| Classificirung des Mythus                                    | •                  | •           | •               | •                | 64 -         | - 65. |
| Grammatische Erklärung.                                      | •                  | •           | •               |                  | 65 -         | - 68. |

|                                                                                          | Seite.      |
|------------------------------------------------------------------------------------------|-------------|
| Allegorie, Allgemeiner Begriff derselben                                                 | 68 — 71.    |
| Idee, Bild, Verhältnis beider                                                            | 71 — 74.    |
| Classificirung der Allegorie. Hieroglyphik, eiger che Allegorie, Fabel.                  |             |
| Symbol und Mythus nothwendige Formen der I                                               |             |
| stellung des Idealen. '                                                                  | 79 — 87.    |
| Der Mythus wegen seiner Beziehung auf Religion                                           | als         |
| Offenbarung und Tradition                                                                | 87 - 91.    |
| Geschäft und Verfahren der Mythologie, in dreifac                                        |             |
| Beziehung                                                                                | 91 — 95.    |
| Beurtheilung der Hermann'schen Ansicht über                                              |             |
| thologie                                                                                 | 95 — 102.   |
| Uebersicht                                                                               | 103.        |
| Zweites Capitel:                                                                         | ·           |
| Von dem Begriff der Religion, sofern durch ihn                                           |             |
| Inhalt der Mythologie im Allgemeinen zu besti                                            |             |
| men ist, von den verschiedenen Formen o<br>Religion, und dem eigenthümlichen Character o |             |
| symbolisch-mythischen Religion                                                           | 103 — 216.  |
| Allgemeine Entwicklung des Begriffs der Religie                                          |             |
| um aus seinem Inhalte den innern Zusamme                                                 |             |
| hang der Mythologie zu bestimmen.                                                        | 104 - 109.  |
| Prüfung der Creuzer'schen Anordnung.                                                     | 109. — 113. |
| Ableitung der Hauptformen der Religion aus d                                             | em          |
| religiösen Bewußtseyn überhaupt,                                                         | 113 115.    |
| und zwar zuerst in Beziehung auf den Begriff                                             |             |
| göttlichen Wesens.                                                                       | 115 - 117.  |
| Polytheismus                                                                             | 117 — 119.  |
| Dualismus                                                                                | 119 - 121.  |
| Monotheismus,                                                                            | 121 — 124.  |
| Der Naturbegriff und der ethische Begriff von                                            |             |
| Gottheit. :                                                                              | 124 — 129.  |
| Vergleichung der drei Rel. Formen, des Polyth,                                           |             |
| weitern und engern Sinn u. des Monoth, mit d<br>drei Staatsformen, Dem. Ar. Mon.         | 129 — 130.  |
| Das religiöse Bewußstseyn, sofern in ihm ein Gege                                        |             |
| saz, als Gefühleiner Lebens-Hemmung, gesezt wi                                           |             |
| und wieder aufgehoben werden soll. Uebel, Stra                                           |             |
| Sünde.                                                                                   | 131 - 141.  |

| •                                                                                                                                                                                                                         |                         | Seite        | <b>.</b>  |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------|--------------|-----------|
| Vergleichung dieser drei Formen mit den obigen<br>den Begriff des göttlichen Wesens.                                                                                                                                      |                         | 41           | ,<br>143, |
| Die Aufhebung des im religiösen Bewußtseyn gese<br>Gegensazes, sofern sie über die Sphäre des ze<br>chen Bewußtseyns hinausligt, oder allgemeine<br>stimmung der verschiedenen Vorstellungen<br>den Zustand nach dem Tode | eitli-<br>e Be-<br>über | 43 —         | 147.      |
| Die verschiedenen Momente des Abhängigkeits-Gei<br>in ihrem Verhältniß zu einauder                                                                                                                                        |                         | 47 —         | 148.      |
| Anwendungen des bisher entwickelten Allgeme<br>auf das Besondere, um der mythischen Religi<br>form die ihr sukommende Stelle anzuweisen,<br>sie nun bestimmt als Naturreligion aufzufasser                                | ons-<br>und             | 48 —         | ,<br>167. |
| Sie ist nämlich dem Christenthum gegenüber Na<br>religion 1. in Hinsicht des Inhalts                                                                                                                                      | itur-                   | 84           |           |
| 2. in Hinsicht der Form                                                                                                                                                                                                   | . 1                     | 53 —         | 160.      |
| 3. in Hinsicht des äussern geschichliehen Anfa<br>punktes, und des Merkmals der Universalität<br>Zusammenfassung                                                                                                          | . 1                     | 60 —<br>65 — |           |
| Allgemeine symbolische Formen, in welchen die<br>zelnen Hauptbestandtheile der Naturreligion I<br>lich versinnlicht werden                                                                                                | bil <b>d-</b>           | 66 —         | 205.      |
| Symbole des Göttlichen überhaupt, in welchen<br>Natur mit dem blossen Begriffe des Seyns au<br>fast ist, Stein - und Bergcultus                                                                                           | ıfge-                   | 68 —         | 176.      |
| Symbole, in welchen sich die Kraft und des Le<br>der Natur offenbart                                                                                                                                                      |                         | ,<br>70 —    | 205.      |
| Elementencultus                                                                                                                                                                                                           | . 1                     | ,<br>70 —    | 173.      |
| Pflanzencultus                                                                                                                                                                                                            | . 1                     | 73 —         | 174.      |
| Thiercultus                                                                                                                                                                                                               | . 1                     | 74 -         | 181.      |
| Ster cultus oder Sabaeismus, Sonne und Mond,<br>Planeten                                                                                                                                                                  |                         | 81           | 187.      |
| Zesammenhang des Thiercultus mit dem Sterner                                                                                                                                                                              |                         |              | -         |

| ,                                                        |         |               |           |              | Seite.             |              |
|----------------------------------------------------------|---------|---------------|-----------|--------------|--------------------|--------------|
| Reflectirung der Symbolik of<br>Symbolen auf der Erde    | les Hin | nme <b>ls</b> | in :      | indern<br>•  | 190 —              | 197.         |
| Symbolisirung des im religiös<br>wickelnden Gegensazes . | sen Bew | ulstse        | yn sie    | h ent-       |                    | 100          |
| Wahrer Begriff des Dualismu                              |         | •             | •         | •            | 197 —              |              |
| Der Sabaeismus oder Sideris                              |         | lia Su        | :<br>mhol | مداد ناد     |                    |              |
| Lichtes, die vollkommens                                 |         |               |           |              |                    |              |
| liche Form                                               | •       | •             | •         | • .          | 201 -              | 205.         |
| Das Verhältniss zwischen Ide                             |         |               |           |              |                    |              |
| in dieser Hinsicht die ei                                |         | Reli          | gions     | ormen        |                    | •            |
| von einander unterscheide                                | n .     | •             | • `       | • ,          | 205                |              |
| Begriff der Idololatrie .                                | •       | •             | •         | •            | 206 -              | 211,         |
| Begriff der Mystik                                       | •       | •             | •         | •            | 311 :              | 215.         |
| Uebersicht                                               | •       | •             | •         | •            | , <b>2</b> 16      |              |
| Zweiter Abschnit                                         | t;      |               |           |              |                    |              |
| Historische Grundlegung .                                | •       | • •           | •         | •            | 217 -              | 386.         |
| Erates Capitel                                           |         |               |           | . •          |                    |              |
| Ueber den historischen Zusam                             | ımenhar | og der        | r alte    | n Völ-       | i                  |              |
| ker u. Religionen                                        | •       | •             | •         | .•           | 217 —              | 294.         |
| Vorbemerkung                                             |         | •             | •         | •            | 217 -              | 18.          |
| Beantwortung der Frage: We                               |         |               |           |              |                    |              |
| logie in ihre historische                                | Betrac  | htung         | zu        | ziehen       | 218 - :            |              |
|                                                          | . •     | •             | •         | •            |                    | 32 <b>5.</b> |
| Beantwortung der Frage: ob                               |         |               |           |              |                    |              |
| graphisch ein bestimmter<br>giösen Cultur nachweisen     |         | gspun         | Kt de     | r re11-      | 222 — :            | - 36.        |
|                                                          |         | <br>2 107.    | b         | · · ·        | ~ ·,               |              |
| Der Ursiz des Menschengesch                              |         |               |           | ELL          | 222 — :<br>225 — : | -            |
| Zusammenhang zwischen Indi<br>Zusammenhang zwischen Pers |         |               |           | •            | 228 — 2            |              |
| Beantwortung der Frage: wie de                           |         |               | •         | •<br>)riante |                    | 1304         |
| sum Occident su bestimm                                  |         | er erre       | ues (     | ,11cm        | <b>236</b>         |              |
| Allgemeine Bemerkung .                                   |         |               | •         | •            | 236 -              | 237.         |
| Das Verhältniß Indiens zum                               | östlick | nen E         | urop      | und          |                    | ,-           |
| Griechenland                                             | •       | •             | •         | •            | 238 —              | 248.         |
| Das Verhältnife Persiens zum                             | älteste | n Gri         | echer     | land         | 2/0 -              | 255.         |

| Seite,                                                                                                                                                                                                                                                            |             |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------|
| Das Verhältnifs Aegyptens u. Phöniziens zu Griechen-<br>land                                                                                                                                                                                                      | •£L         |
| Allgemeine Bemerkung über das Verhältniss dieser                                                                                                                                                                                                                  |             |
| verschiedenen Elemente zu einander 264                                                                                                                                                                                                                            | <b>266.</b> |
| Pelasger u. Hellenen, Jonier u. Dorier 266 -                                                                                                                                                                                                                      |             |
| Verhältnis Griechenlands zu Italien                                                                                                                                                                                                                               | 371.        |
| Zusammenhang der Griechischen u. Germanischen Nation                                                                                                                                                                                                              | 370.        |
| Zurückführung des historischen Gegensazes zwischen<br>dem Orientalismus u. Hellenismus auf den philo-<br>sophischen zwischen Symbol u. Idee 279                                                                                                                   |             |
| -                                                                                                                                                                                                                                                                 | 307.        |
| Kriterien, die Identität mehrerer Götterwesen ver-<br>schiedener Völker zu erkennen                                                                                                                                                                               | 294.        |
| Zweites Capitel:                                                                                                                                                                                                                                                  |             |
| Ueber die Epochen des mythischen Glaubens . 295 -                                                                                                                                                                                                                 | <b>386.</b> |
| Entwicklung der Momente, vermöge welcher alle<br>Veränderungen, durch welche sich die verschie-<br>denen Perioden des mythischen Glaubens der einzel-<br>nen Völker unterscheiden, auf den allgemeinen Ge-<br>gensaz zwischen Symbol u. Mythus zurückkommen 195 — | 3           |
| Feststellung dreier Hauptperioden für die gesammte                                                                                                                                                                                                                | <b></b>     |
| Religionsgeschichte                                                                                                                                                                                                                                               | 312.        |
| Hauptmomente der Indischen Religions-Geschichte,                                                                                                                                                                                                                  |             |
| Buddhaismus, Brahmaismus 312 —                                                                                                                                                                                                                                    | 322.        |
| Hauptmomente der Persischen Religions-Geschichte,                                                                                                                                                                                                                 |             |
| Zoroaster                                                                                                                                                                                                                                                         |             |
| Griechische Religions-Geschichte                                                                                                                                                                                                                                  |             |
| - ,                                                                                                                                                                                                                                                               | -           |
| I. Periode bis Homer u. Hesiod, Orphische Theologie 334 —                                                                                                                                                                                                         | 339.        |
| II. Periode von Homer u. Hesiod bis Socrates u. Platon. Homer u. Hesiod, die Jonischen Philosophen, die Sophisten, Herodot, Pindar, die Tragiker, Thucydides                                                                                                      | 353.        |
| III. Periode von Sokrates u. Platon bis zu den Ale-                                                                                                                                                                                                               |             |
| xandrinern. Platon. Die Epicureer und Stoiker,                                                                                                                                                                                                                    |             |
| die Historiker, Euhemerus                                                                                                                                                                                                                                         | 368.        |

|                                                                |   |   |   | Seite,            |
|----------------------------------------------------------------|---|---|---|-------------------|
| IV, Periode von den Alexandrinera                              |   |   |   |                   |
| gang der Naturreligion in das Chr<br>cretismes, Neuplatonismus |   |   |   |                   |
| Die Römische Religions-Geschichte                              |   |   |   |                   |
| Der Orient u. Occident in Hinsicht                             |   |   |   |                   |
| schiedenen Perioden der Religions darstellenden Gegensazes     |   |   |   |                   |
| Bemerkungen über die alle Perioden                             |   |   |   |                   |
| heit des Princips                                              | • | • | • | <b>383 — 386.</b> |

### Erster Abschnitt.

ite and **rul** de vile and **dus** incerning glicit do ne cather a chorista to a charity and called the text of

where town others

# Philosophischer Grundlegung

राप्ता , के लाक राप्ता प्रशासना कर कर प्राप्ता कर कर है।

Erstes Capitel,

Ableitung und Bestimmung des Begriffs der Mythologie durch Entwicklung der Begriffe: ob gett a

Symboly Millegories Mythulas

of Tile Lary Company of

con, and are we spiritly a given Wenn wir die Mythologie zuerst nur ganz allgemein eine Geschichte oder vielmehr Darstellung der mythischen Beligionen pennen, so ist eben damit schon die Grundansicht bezeichnet, von welcher wir bei der Deduction des Begriffs der Mythologie ausgehen zu müßen glauhen. Der Inhalt dieser Wissenschaft gehört in das Gebiet der Religion, ihre Form aber ist durch das Mythische bestimmt. Da aber Inhalt und Form jeder Wissenschaft in einem nothwendigen Zusammenhang sich gegenseitig bedingen, so ist nun auch hier unsere erste Aufgabe zu entwickeln, in welchem Verhältniss bei dieser Wissenschaft, die wir darzustellen versuchen, Form und Inhalt zu einander stehen, oder auf welche Art das Mythische, welches wir vorerst als den Hauptbegriff, voranstellen, mit dem Religiösen in eine Einheit susammen getreien sey.

Baurs Mythologie,

Dabei müßen wir auf das innerste Wesen der Thätigkeit des menschlichen Geistes zurückgehen. Die reine Thätigkeit, die wir als das eigentlichste Wesen des Geistes sezen müssen, ist im allgemeinen ein stetes, lebendiges, durch das Selbstbewusstseyn vermitteltes Wechselverhältnis zwischen einem Subjectiven und Objectiven, einer innern und äussern Welt. Sie ist dann alleh pon doppelter. Art. The pomittolharer Gegenstand ist zunächst das durch die sinnliche Anschauung gegebene, welches, wenn es einmal die geistige Thätigkeit erregt hat, aus dem Objectiven in das Subjective erhoben, und, in Vorstellungen und Begriffen aufgefalst, zu einer mit Bewulstseyn verbundenen Erkenntnifs gebracht werden soll, und es ist dies der Weg der logischen oder vielmehr psychologischen Abstraction, die, von einem Untersten ausgehend, den groben Stoff des sinnlichen Objects aus seinem empirischen Grund und Boden gleichsam loszureissen, und zu vergeistigen strebt, um ihn in das Bewusstsevn des Geistes auffiehmen zu können. Auf der andern Seite aber muls dem realen Seyn der ausser uns liegenden sinnlichen Welt ein nicht minder reales, ja vielnicht in einem weit höhern Sinn so zu nennendes Seyn'der übersinnlichen Welt gegenüberstehen, mit welthelh der erkennende Geist, wenn auch nicht auf die gleiche doch anf irgend eine ahnliche Weise in ein Verhaltnis mus kommen können. Dieses höhere Seyn ist uns aufgeschlossen in den Ideen der übersinnlichen Welt, die sieh dem menschlichen Gemuth durch die Vernunft rewissermalsen mit derselben Nothwendigkeit aufdringen, wie die Objecte der sinnlichen Welt durch die Sinne. Aber verhüllt liegen sie ursprünglich in dem dunkeln Grunde des Gemuties will sie hussen erst durch mehrere Akte der geistigen Thatigheit aus demselben in das Licht des Bewulstseyns erhoben werden. Und zwar geschieht

dies auf einem dem auvor angegehenen gerade entgegengenezten Wege. Wie nämlich die Objecte der Sinnenwelt durch die Abstraction gleicheam vergeistigt werden müssen, wenn sie fähig seyn sollen, in Gre meinschaft mit dem Geistigen; zu treten, so müssen die Ideen der übersinnlichen Welt aus ihrem reingeistigen abstractes Seyn heraustreten, um in einer; consectoren Gestält in die Sphäre des klaren Bewulstseyns fallen; zu können, in welchem Abstractes und Concretes, Guist und Materie, durch gegenseitige Beschränkung sich verbinden. Bewijkt wird dies durch diejenigen Vermögen des Gemüthes, die in Beziehung auf die sinnliche und übersinnliche Welt in einem gleichen Verhältnise einander entsprechen. Wie die Einbildungskraft die durch die Sinne empfangenen Objecte der Sinnenwelt in Anschauungen, und Bilder gestaltet, ohne welche Begriffe nicht möglich sind, so haben in der höhern Region den Erkenntnis Vernunft und Phantasie die gleiche Function. Die Vernunft ist das Vermögen für die: Welt des Uebersinnlichen, die Ideen, aber die Phantasie mus diese Ideen aw idealan Bildern amachaffen, und ihnen ein gleichsam leibliches Leben leihen, damit sie vom Bewulstseyn ergriffen und festgehalten worden können. Da aber die Phantasie, die wir hier, wie schon aus ihrer Stellung neben der Vernunft erhellet, in ihrer höchsten Bedeutung, nicht blos als das Vermögen der Dichtung, sondorm als das Vermögen der höchsten geistigen Productivität nehmen, in einer höhern Ordnung dasselbe ist was in einer niedern die Einbildungskraft ist, und beide Vermögen, obgleich in ihren Acesserungen sehr verschieden, doch in einer und derselben Grundkraft susammenhängen, indem die Einbildungskraft, die es sunächst mit den Anschauungen der Sinnemvolt au them het und aus diesen ihre Bilden schaffty, cheese auch die ideelen Jichilder der

mib der Menteit und Beliërfo der Perstandes auffessen / und and disloctischen Wege in folgerechten Entwieklung der Begriffe aufstellen voll, wird hier nur derwegen beinerkt, jum auf den sinen Seite ihre Vern schiedenheit von der Poesie, auf der anderhallra Verh wandtschaft mit derselben bestimmen zu können. Auch die Phantasie weler ihr Product die Possie hat be mit den Idoon door Absoluten su' Bhin' pie menia, mir biig in ihrer: höchsten bund awürdigiten Bedeutung nehmen. die freilich, während die meisten eie nur in ihrer niedern Region dibos und kennen Schnen, nur von wenigen wahrhast werstanden bder geahnet wirdle lind dock, wes ist eb deam antiers, was time in den hallen Vierken; der geistvollsten Dichter jeder Zeit mind Nation to stief gugreift, wenn sie uns bald die othersinnliche Welt in ihrem allgewaltigendEinflusse aufndas, Ardische, idie wielfachen und worderbaren Verwieklungen des menschit tichen Lebens, seine grauten Widefsprüche und furchtt baren Katastrophen von Augen; stellen, bald um an die äusderste Grenze zwischen Wibhichkeit und Traum. Seyh und Nichtseyn, Verstand und Wahnsinn hinführen, wo auf einer schwindlichten Höhe der waendlig the Abgrund des Nichts sich schauervoll. vor unts aufthat, sind es nicht ideen der erhabensten Spaculation in welchen die Poesie auf dem Gebiete der Philosophie einhergeht 2 Die philosophische : Tiefe : der Idean ist es alleinidie solchen Producten das Wahne Geran ge des Dichtergenius aufdrückt, und war nicht aus den Meisterwetken der Dichtkunst dieselbe Befriedigung für den philosophirenden Geist zu schöpfen weise; die die Werke der Philosophen uns darbieten, ist nimmermelle in die innere Piefe derselben einger drungen "Aber cheriso bestimmt ist auf der andern Seite der Characteryder die Pocaie von der Philosophie unterscheidet. I Was diese durch abstracte Begriffe lehrt, stellt jene durch Anschauungen und Bil-

der, durch Personer and Hamillangen dar, and hier tritt nun; wie im Gebiete der Philosophie der Verstand verwaltet, die Phantasie in ihrer Verbindung mit /der Einbildungskraft in ihr eigentliches, schon durch den Namen der Poesie bezeichnetes, schöpferie schos Geschäft ein. Die kalte abstracte idee wird durch ihren beseelenden Zauber zu einem lehtendigen Ganzeit. Begriffo wandeln sich in Personen und und eine Reihe von Handlungen entwickelt sich, in welcher sich, indem, was die Phantasie in ihren Idealem und großartigen Typen vorgebildet, die Embildungskraft auf ihre coulcretere VVetse nachbildet. eine so bunte und reiche Welty ein so vielfuch bewegtes Leben aufschliefst, dass wir woh dem sinnlichen Reize der und umgebenden Gegenwart gesesselt, so leicht zu der Idee auszublicken vergessen, von welcher doch alle diese mannig. faltigen: Formen nur die objectivirten Beslexe sind. Dies ist der eigenthümliche Charakter der Poesie, der durch ihren ganzen Organismus im Grofsen und Kleinen hindurchgeht, und gerade da, wo sie uns auch in einemiuntergeordneten Gebiet in ihren binzelnen Productionen am meisten ergreift, da tritt auch eben dies ser allgemeine Character, dieses Objectiviren irgond einer Idee durch ein äusserlich gewendetes Bild, wos durch die Phantasie ihre schöpferische Kraft kund thut am sprechendsten wieder herver. So liegt, um nur diese einstehen Beispiele hier anzusühren, die poetische Bedeutung des Geistes in Shakespeare's Hamlet, wodurch der Held der Dichtung die höhere Mahnung erhält. so wie der Hexen in seinem Macbeth, in nichts anderem, als eben darin, dass sie die objectivirten in einem äussern Abbild vor uns hingestellten Gedanken der That sind, um diese in ihrer unausweichlichen, der Seele sich ganz bemächtigenden Nothwendigkeit stets gegenwärtig zu erhalten. Und wenn Calderen die träumerische Nichtigkeit des Lebens durch einen

wisklichen Trium diestelltennenn Bessch enisemiliefreiten Joursalem/(Gob. KVIsion. St.) den seiner intnern ulfeldenkraft wergefinen Rimsklondurch den
Spiegel/in welchen er blichtygzur Selhäterkenntniswiederum gelangen lister dourind ziechtelte Bilder einer Idee, derek Bobio bestellten bestellt Bilder einer Idee, derek Bobio bestellten bestellt die Phanner Idee, derek Bobio bestellten und Geschüft des Phantasie, Ideen und Beggiffe in Bildetrolund indespieumgen hustenprägen; seinnenprassallen. Anbilangie

🥶 Diese allgemeinengeinleitenden Heitfellungen stehen bles degregen hick rein iden flegriffeder Mytheleil gie unter flie dohern Megziffe stellen ich kilmen lune ter: welcho er gehörtse his Mythologisi hates somme ge ihren Besighung aufteli@ Religion niels indt dam sinnlichen zobsendern idemestiereinnlichen Gehilft ales menschlichen Eirkenntnike mushand. Sile effelig aleed das Übersintiliehe micht durch Begriffen wiel die Rhilosie phic, wonderin durch militates that band fills desweged beidanian dabanéss eliver servicies es de la contra dela contra de la contra dela contra de la contra del la contra d Elementoder sinnlichen Erkenntnifer dietschnichenung inth seclistime Gebiet dur mibliotimichen, eldenche die Phentasis mis das Verneigensdeib Bildrig mit mittelten Eiferintuite der einfethet Begriff, von welchem zuid bei des Entwicklung des Ekguiffs der Mythologie autgehen: kölmenyi vebensider glassälkfachen Bildesus sund dies ist esy was wir Spinhob innuiente Beschymbol ich die bildliche Daystellung: Ainer Illatuin einer Amechanung, die sich mir dus Ein Object dezicht; Audidurch die Zusammenstellung mit den Anschaudug im seigentlichen Simulaist sich meh das VVeneu des Bildes nam besten darthund Amschaufung unde Symbol haben unte einander gemein, dals beide als ein Conbretes mit ein nem Abstracten in Verkültliß stehen. Aber nicht jede einem Begriffmcorvespendirende Anschauutig ist ein Symbolisheiselben, wer wallte z. B. die concreten Anschaufingen seines Baumes; Symbole des abstracten Be-

griffs: since Hausted nonnen flat Whirmshellt rabbe der Unterschied heOffenbar daring dals wir einen Begriffi diener Art uns lebst übstrahift zdenken müssen nus iden Mannigfaltigheit eden sgegebeniene simulithen i Artschaue ungen il Während beibdiem Symbol wier überhaupt bei dem Bilde der Begriffsbeler die Idet als als Höhere. vorangehen tomulage: dass sich eine in ieinem; Niederens dem Symbol ineflective, weestiggen leben des Symbol keine eigentliche Anschauungsvoordern nim ein Bildy eder eine ubildiehen Amschalningerzei mennen eistig Die Betrachtungbweise sittebbi aler knischauungent die dem Sambabader Bild time gilisentilere, beilienen gelit sie men einem Uniternriaus, wiel auf ides Phore inte kommen, thei dienem ist that Olierte sugarett gegeben , und co sollidiédes dust initation lintern swiedern mischen. werdenle dishbealif dasdangeachaut wirdt liest bei dem einen im Sinnlighen Thei denfoundern im Litelligibelt. heir dem einiest wind die Wondtellung durch Abstraction bei dem andefundureli /Versinilishung herkongebrache and so minimt nundictional die gebammie menschliebe Erkelmenfis, im kristi Hälfen zerfüllt, von welchen die cine dis Ginnliche i diebanderen das Übersinnliche sutn Gegeneticid what in diencil deal Symbol slieselben atolie eins welche in forer der Anschlung dunkening bie doueben gegebene Erklärung können wir auch koreusdrücken: dar Symbol mei dinbideale Anschaueng, Ideal ist: mamlick, die symbolische i Anschlieung (weil sie nicht blus bis Anschausing sidhilerin! shoh sler Befler einen die bie et alement de la company de la compa unmittelltaren Object der Anschmiung antheiten leit Wenneman die Kunshawelche in mit dem Symbel und ter einen und denselben Begriff. den des Bildes im bochsten Simb gehörte in ihrem Verhältnis zur Nawit Recht eine ideale Nachahmungerden Natur nennts, sonverhält es sicht auch mit deck Spahlol und der's eigentlichen Anachanung aufudie zeleiche. Weise

DeguSymbol ist swar immer eine Alischauung und da-i het auch an ein ausserlich eder in der Natur gegio bence Object gebanden, aber auf der endern Seite strebt, es auch wieder über die Sphäre der Natur/hinausoro unde die ihm imweknende Idee suchs! das Object der Anschauung, wie eers einer natürlichen Beschaffenheit michilief, antwoder blos durch die Bedeutung, die sic dass Beariff nach in dasselbe hineinlegte oder authäusserlich mit Hälfender Kunst höher zu heben, in birlinähents. Vathillmitt zu sich selbst zu sezen, oder zn!ideslisiren. Es gielit uns also ischon der blese Bes gniff der Amschaufing sofern or dem Symbol zukommtidie Unterscheidung zwischen Natursymbolen und Kunst! bymbolisha Dasi Object: des Natursymbols ist ein reines Naturobject ... das des Hunstsymbols ein derch ideals Machahinung: der Natur gehobnes und verallgemeinertes Natudobject. Es ist zwischen beiden dasselbe Verhältnife rkie zwischen Amschhuung und Begriff. Das Munateymbul ist zwar eine gewissen Naturobieeten entnominima imachanung laber os läfet sich kein einzelnes Oliect: ala; dis der Amerianung vollkommen entsprechendo sachweisen, sonderb es ist immer nur das Allgemeine einer Mehrheit von Naturobjecten, aus welchen es abstrabirtiet wie der Begriff aus den gemeinsamen. Merkmalen mehrerer Asischauungen. Götterhild z. B. hat zwar die Menschengestalt zu seis mehns@bject , aber night die Gestalt eines einzelnen Madividuums . . sondern nur die abs der Gesammtheit dan Individuen idealisch abstrakirte. die lunt die Individnohogleichiem hur im ihrem gemeinschaftlichen Begriff suft Anschauung bringt. " Die Uebergänge vom Mataraumbol zum Kunstaymbol können, wie sich von selbst versteht, sehr verschiedener Artiseyn, Es giebt Hanstsymbole die von Natursymbolen sich nur sehr wenig entferheng während andere ühren Zusammenhang mit Neturobjecten entweder haum mehr ahnen

lessen (wie es z. Rt der Fall ist, wenn alle Säulen, Obelisken Pyraniden u. s. w. nur Vorstellungen des Phallus sind) oder, wenn des Kunstsymbol sich am freiesten gestaltet hat, mit Naturebjecten nur noch die Plose von des Form völlig getreunte Materie gemein haben. Diese Unterscheidung mußten wir hier sogleich besühren, indem, wenn des Symbol eine hildkiche Anschauung ist, das Object der Auschauung von den Anschauung selbst nicht zu trennen ist.

Da demach, wie wir geschen haben, das Symbol im allgemeinen ein Bild ist, their einem Bilde faber dreierlei zu unterscheidens 1) die Idec, die sich im Bilde ausdrückt ( .. 2). das äussere Bild , die die Idee darstellt, und 3) das Verhältniss im welchem Bild und ldee zu einander stehen; so wird auch die nähere Untensuchung des Begriffs vom Symbol aur michtigeten von dieser dreifachen Unterscheidung ausgehen. e 1) In Hinsicht der Ideen können die ihrten und Abstufungen des Symbols so verschieden istyn, als die Ideen, die das Symbol ausdrücken solle vierschieden sind. Es ist entweder nunsirgend ein abstracter Begriff, oder eine auf das Absolute und Göttliche wich beziehende klee, die in einem sinnlichen Bilde dargestelkt werden soll. Das Täfelchen z. B. dessen ges treante Hälften als, Unterpfand und Merkzeichen des geschlossenen Gastrechts gebraucht wurden, dass Got terhild des die Ideen der unendlichen allwaltenden Natur veranschaulichen sollte, unterscheiden sich nicht blos: durch dien äussere. Farm des Symbols won einerder, sondern haupteächlich durch die böhere odengeringere Idea duf die sie zu beziehen sindi Das Sman bol in seiner höchsten Bedeutung findet nur da atust, wo die Ideen des Absoluten selbst uns in einem sichtharen Bilde gleichsam verkörpert erscheinen. allgemeinen aber ist in Hinsicht der Idea des Symbols zu bemerken, dass das Symbol die Idee,

astimulate estaichabezielter ver meter dem Begriffe des Seyns auffassen kann. Wie die Anschauung sich immer nur suf ein einzelnes Object bezieht, und momentan night auchoseiv ist, so kann auch das der Auschauung correspondinende Symbol seine Idee immer nun als ein :Einzelnes, in Einem Monterte Gegebenes. als ein einfachea Seyn, das schlechthin ist, wie es ist, and assent might sher als einen. Uebergang von einem Sein zu einem andern Seyn . oder nals ein Werden. welches charginine Reibe mehrenen in der Zeit aufeinanderfolgender, Momente, nicht statt, finden kann. Das Successive, des nicht blos ein räumliches, sondern angh ein zeitliches Seyn oder ein Werden ist, nicht mehr ingdie Sphäre der blosen Anschauung, es erfordent bereits eine höhere Thätigkeit, als in dem einfschen Akta der Receptivität bei der Anschaunng yevenezusezen ist. Darum kann euch das Symbol den Begriff den Thätigkeit, einer Bewegung, oder Handlung, welchen denfreiligh nicht wanz entbehren kann. nur mavellkommen andeuten, selbst nur als ein einfaches Moment, anticeson. 'nicht aber in die Mehrheit der Momenta aussinanderlegen, wenn es nicht über seine Natur hinausgehen soll. Ja, wonn es z. B. den Begriff der Thätigkeit und des Lebens durch die schneitende Füsse eines Standbildes, oder durch irgenid seine ! Thierfigur darstellt. 30 ist dies selbst nur widder ein Zeichen der Idee | eder eine Andeutung einer hetondorn Modification unter welcher des Symboll die Idee ausdrücken will , gleichsam ein Symbol im Symbol, oden ein mittelbares Symbol, dergleichen Bi die Fischwesen sind, wenn sie zunächst Symbole; des Wasser sind, das Wasser aber selbst wieder symbolische Bedeutung hat, und jene Fischwesen nur den Begriff des Lebens noch mehr veranschaulichen sollen. So wenig ist ihm gegeben, einen solchen

والمراجورة والمراجورات

Begriff auf unmittelbare und selbeisthidige Weise abse

1 2) Was das Bild selbst betriffby severfodert der Begriff eines Bildes, dass das Symbol in einem in den sinnlichen Anschauung gegebenen Gegenstand bestehts Es mufs ofwas sichtbares seyn, wedarch uns ein unu sichtbares vergegenwärtigt wird, und je mehr die als einem Gegenstand unmittelbar in die Augen fallende Eigenschaft diejenige ist, an welcher sichedie symbol lische Bedeutung ausspricht, deste vollkommener fet das Symbol. Je mehr das eigentlich Symbolische nicht in einer wesentlichen, sondern mehr oder minder zuc fälligen Eigenschaft des Bildes liegt, desto mehr nus hert sich das Bild dem blossen Zeichens welcher Beg griff zwar allgemeiner ist, als der des Bildes, aber abendeswegen, das dem Symbol eigenthunklich Zukomo thende nicht mehr im sich begreift. Darum kampunch der Unterschied zwischen phonetischen und aphorii schen Symbolen, welchen Greuser Symboli und Mytholi I. Bd. S. 102. ed. macht with wohlnungenommen werden. Tone sind keine sichtbure Zeichen, und kono hen höchstens nur insofern eine syntheliathe Bedeub tung haben, sofern der Eindruck, den sie hervorbringen; eine von einer welchen Bedeutung fähige Anschaupung im Gemuthe erzeugt. Auch die Sprache, die manuals lerdings das darch Tone oder hörhare Zeichen object trvirte Denken nennen kann, ist darum kein Symbol des Denkens zu nemien. Und noch wemiger läßt sich begreifen, wie Sinnsprüche und Orakelsprüche, des wegen weil sie ausgesprochen sind, phonetische Symi bele genannt werden können. Orakelspräche sind entweder symbolisch, oder nicht symbolisch. Die nicht symbolischen gehören gar nicht hieher. Wes aber die symbolischen betrifft, so ist doch nur der Gegenstand, den sie durch Werte ausdrücken, das Symbolische, nicht aber die Worte ohne Beziehung auf die Sache

die sie bezeichnen, da ja Wortenimmen nur als Zeichen eines Begriffs oder einer Bache zu nehmen sind. den Hreis der sinnlichen, Amschaueng ist das eigent-Mohe Gebiebeder Symbolik, Indem sie diesem Ideen and Begriffen als darchschimmerade Folie unterlegt. gewinnt die Welt der Amphatungen eine ungleich dröhere Redentung, vermöge welcher sie uns nicht blos ala etwas für sich! Bestehendes, sondern auch ala Reflex einer höherne Region erscheint, und uns unendlock mohr augt, als das leibliche Auge zu schauen verhag. Hauptsächlich aber ist dem Symbol das ruhen-Mo Seyn der stillen in sich selbst beharrenden Natur anbueignen; odb es ja immer nur Momentanes geben boll, das Successive aber von dem eigentlichen Lebendigen und Freithätigen nicht zu trennen ist. Das ruhende Seyn des Symbols trägt daher, da das uraprünglich Lebendige der Idee auch in der Form des Sym-Sols nicht verschwinden kann wieden Charakter, einer ernsten gebietenden Nothwendigkeit. An diese Nothwendigkeit, wie sie sich in den ewigen Gesezen der Natur ausspricht, erinnert das Symbol am meisten, in diesem Kreise,, dem ihm eigenthümlichen, weilt es am liebsten, und wenn es auch aus der belebten Natur die Formen seiner Darstellung wählt, so zieht es duch diejenige Seite besonders hervor, von welcher sie mit der bewustlosen Natur zusammenhängen. Die Form des Symbols ist an und für eich todt und starr, aber die Idee des Symbols, belebt sie, und eben dies ist der wahrhaft poëtische und sugleich philosophische Charakter des Symbols, dass es des Materielle zu einem Spiegel des Geistigen zu machen weiß, als ware jenes nur das Abbild von diesem und für sich selbet ohne eigene Realitäte und uns so in jedera einzelnen Bilde den allgemeinen Zesemmenhang der lezten Principien alles Seyns, in einem grossen/nicht weiter ausrugleichenden Gegensage abnen fäßet. Indem

nun das Symbol-immer ein in die similieke Anschattung fallender Gegenstand soyn mufs, der lithenraff eber aller sinnlichen Erscheinungen, wenn sie blos nach dem Begriffe des räumlichen Seyns betrachtet werden. die Natur ist, so müssen wir dem Symbol seiner äusnern Seite nach überhaupt die Natur als die ihm ein genthämliche Sphäre: anweisen. Jedes Symbol: auch das durch Kunst und Phantasie am freiesten gebildete, kommt doch wenigstens seiner Materie nach aufzeit in der Natur gegebenes Object zurück, und alle Obj iecte, die die Natur darbietet, sind gewissermalsen auch einer symbolischen Bedeutung fähigi Blie Symbolik des Alterthums giebt uns oft genug den Beweis, dass in dem weiten Reiche der Nator nichts so gering und niedrig ist, das nicht durch die Idealität des Symbols auch wieder geadelt werden könnte: Mant denke z. B. an den Käfer, welcher, weil er sich selbst in einer aus Ochsenmist gebildeten Kugel erzeugen sollte, (wit deren Bau noch immer beschäftigt, er erst neuestens in dem äthiopischen Meroër naturhistorisch wieder aufgesunden worden ist.) als Symbol der Zeugung und Lebensquelle und als Symbol des Weltganzen das höchste aller ägyptischen Symbole ist. Vergl. Greuzer Symbol. und Mythol. I. Thl. S. 489. Durch die Bezichung des Symbols auf die Natur ist, sewohl der Umendliche Umfang, als auch die unendlich reiche Manigfaltigkeit des Symbols ausgesprochen... , So unerschöpflich das Lebeneist, das die Natur in der Mannigfaltigkeit ihrer Bildungen entwickelt, so groß die Verschiedenheit ist, in welcher die Individualität des Menschen einen und denselben Gegenstand auffalet, so mannigfaltig und verschiedenartig ist auch das Symbol. Wie eigenshämlich local ist z. B. für den Indier der Elephant, dieses heilige Thier seiner Symbolik, für den Araber das Hamehl, das Schiff seiner Wüste, für den Aegyptier die un den Ofern erine. Stroms eine.

beimische Krokodil? Wie verschieden gestaltet sich eine und dieselbe symbolische Naturanschauung, wenn z. B. der-Mond in dem ersten Erfüllung seiner Scheihe dem Orientalen als ein silhernes Hufeisen erscheint. das der Rappe der Nacht auf dem Galoppe durch die gestiraten Raume verloren, dem Acgyptier als ein silberner Nachen, in welchem die Göttin des Monds auf den dunkeln Wogen der Nacht sanft und still dahin gleitet, dem Griechen als die leuchtende Sichel die den Uranos verstümmelt, und der aus dem Schaum des Meeres auftauchenden Göttin der Schönheit und Liebe das Daseyn gegeben? Wie entgegengesezt sind die Begriffe die sich oft in einem und demselben Symbale begegnen, wenn z. B. der Schmetterling bald ein Sinnbild der Unbeständigkeit und des Plattersims, bald wegen seiner Liebe zur Flamme des Lichts ein Sinnbild der treuesten, hingebendsten, sich selbst vergessenden und aufopfernden Liebe ist?

Zusammengesezte Symbole kann es nicht geben; da das Symbol eine momentane Anschauung ist, obgleich das Symbol, wie die Anschauung, eine Menge von Merkmalen enthalten kann, deren jedes rieder als eine eigene Anschauung zu fixiren ist. Das Symbol an und für sich besteht in der Totalität des Eindrucks. und wenn auch z. B. das symbolische Bild der Ephesischen Artemis aus einer Menge von Attributen zusammengesezt war, so sollte doch nicht jedes als ein einselnes für sich hestehen, sondern alle zusammen sollten nur Eine Anschauung mit mementaner Totalität erzeugen. Es war immer nur eine und dieselbe Idee, die nich in jedem einzelnen Attribute wieder ausdrückte. Das berühmte platonische Symbol, das die menschliche Seele durch zwei Rosse und einen Wagenführer versinnlicht, ist zwar aus mehreren Bestandtheilen musammengesext, soll aber doch zunächet als Ein Symbol genomizen nur den einfachen Beguiff der

Bewegung und Thätigkeit der Seele darstellen. wie die einzelnen Merkmale eines Symbols besonders unterschieden werden, ist es nicht mehr das einfache. reine Symbol. Ob nun aber gleich das Symbol seinem strengsten Begriffe nach immer nur das Einfache und Momentane, ein ruhendes Seyn ausdrücken kann, so sind doch die Uebergänge von Symbol zur Allegorie, mit welcher es, wie wir später sehen werden, in dieser Beziehung zunächst zusammengrenzt, so fliefsend und ununterscheidbar, dass wir wohl auch eine gewisse Erweiterung des Begriffs zugeben können. Wenn auch solche Symbole, in welchen das ruhende Seyn in seiner höchsten Bedettung zur Anschauung kommt, die erhabensten sind, und den dem Symbol eigenthümlichen Begriff am sprechendsten ausdrücken, so sind es dagegen diejenige, in welchen das Symbol. obgleich so immanent als es nur seyn kann, auch schon etwas von der Allegorie sich aneignet, am meisten, worin das Symbol seine geistreiche Gewandtheit ausspricht und durch die Kraft der liee die, es beseelt, auch den starren Stoff, der ihm zum Mittel der Darstellung dient, zu bezwingen und Leben und Bewegung ihm mitzutheilen scheint. Je treffender das Symbol einen für diesen Zweck geeigneten Gegenstand zu wählen weiss, desto mehr gelingt es ihm, gleichsam seine eigene Natur zu überbieten, indem es durch die besondere Beschaffenheit des Gegenstandes der Anschauung etwas ausdrückt, was ganz ausserhalb der Sphäre der unmittelbaren Anschauung fällt, und ihrer Natur nach eigentlich gar nicht einer einnlichen Darstellung fähig ist. Symbole dieser Art sind wicht blos die Thiersymbole, in welchen die ruhende Anschauung schon in Bewegung übergeht, sondern hauptsächlich solche. die durch einen an sich todten und starren Gegenstand den Begriff, der Bewegung, der Handlung und des Lebens ausdrücken. Dahin gehört z. B. das

Symbol des Flügels oder der Jedern, welche auf Kunstdeukmälern (man vergl. z. B. die von Hammer im morgenländ. Kleeblatt Wien 1819 S. 25. mitgetheilte Abbildung eines merkwürdigen altpersischen Steines) und besonders in den Händen der Opfernden und Betenden die Lobpreisung und die Andacht des zum Himmel sich ausschwingenden Gemüthes darstellen sollen, ungefähr in demselben Sinn, in welchem auch sowohl in den Orientalischen als in den Abendländischen Sprachen von den Schwingen, des Lobes und dem Fittiehe des Ruhmes gesprochen wird. Reich an solchen Symbolen sind besonders die orientalischen Dichter, und unter den Griechen vor allen Pindar. Wenn dieser z. B. die Sentenzen seiner Oden wegen ihres Eindrucks auf das Gemüth mit scharfen Pfeilen vergleicht, die seine Muse spanne Ol. II. 160. wenn er von dem Dichter sagt, dass er seine Zunge auf einem untrüglichen Amboss schärfe. L 165.\*) wenn er die Poësie den Wagen der Musen nennt. Isth. II. in. Ol. IX. 124. wenn er Freigebigkeit im Aufwande unter dem Bilde eines sich aus-

Ein neues Wort will ich nun sagen Die Zunge scharf wie Degen spizen.

In eine Klasse mit diesen Symbolen gehört das bei den Morgenländern sehr beliebte Bild der Mühle, das sie nicht nur für den Himme und die Weit, sondern insbesondere auch für den Todeskampf und das Leben gebrauchen. Der Mühlenumtrieb der Welt und des Glücks erscheint häufig in den persischen Gedichten, und in den arabischen z. B. dem Antar dreht sich immer und ewig, die Mühle der Schlacht und des Todeskampfes. Hammer W. J. 1821. Logisch-gramatisch bezeichnet dasselbe das griechiche Wort nakeung von nehw versasi.

Baurs Mythologie.

Digitized by Google

<sup>&</sup>quot;) Gerade so wie der Dichter des Schehinschachnameh e. Wiener Jahrb. 1820. einmal sagt:

breitenden Segels darstellt, Pyth. I. 176. wenn er von einer Geissel der Ueberredung Pyth. IV. 309. von einem Flügel des Siegs Ol. XIV. fin. Pyth. IV. sint redet u. s. w. so ist es in allen diesen Symbolen nicht sowohl um das in der unmittelbaren Anschauung gegebene Object zu thun, als vielmehr um den damit verbundenen Begriff der Bewegung und der Thätigkeit, welche nur als Eigenschaft dem Gegenstand anhängt. Es ist also hier zwar schon der Keim der Allegorie, indem aber die Handlung selbst noch ganz dem Gegenstande selbst inhärirt, und über seine Sphäre sich noch nicht hinausbewegt, so können wir auch diese Klasse \*OM-Bildern noch unter den Begriff des Symbols rechtfen.

3) Vorzüglich jedoch kommt bei dem Symbol das Verhältniss zwischen Idee und Bild in Betracht. Das Symbol ist eine Anschauung, die aber als ein Bild ihre Realität nicht in sich selbst hat, sondern in einem andern, auf welches sie erst bezogen werden muß. Je unmittelbarer nun dieses Verhältnis in die Augen fällt, und je größer doch auch wieder der Abstand zwischen dem Unendlichen der Idee und dem Endlichen der Form erscheint, desto mehr erfüllt das Symbol seine Bestimmung. Als charakteristisch müssen wir auch hier wieder die treue Anhänglichkeit des Symbols an die Natur bemerken. Am sprechendsten wird es immer dann seyn, wenn es allgemeine durch sich selbst verständliche Erscheinungen und Geseze der Natur sind, welche es mit seinen Ideen in Verbindung sezt. Ist die Form des Symbols eine willkührliche, so ist immer auch ein mehr oder minder grosaer Spielraum gegeben, in welchem sich die verbindende Mittelidee frei umherbewegen kann, bis sie endlich den festen Punct findet, an welchem sie das eine an das andere anknüpfen kann. Das gebrochene Täfelchen, das der Gastfreundschaft geweiht war,

zwar auch eine symbolische Anschauung, aber ihre Bedeutung beruhte mehr nur auf freier Uebereinkunft. Wenn dagegen die Phokäer bei Herod. I. 165. die Unveränderlichkeit ihrer Willensbestimmung und die unverlezliche Heiligkeit ihres Schwurs, niemals wieder in ihr Vaterland zurückzukehren, durch einen in die Meerestiefe versenkten Stein bekräftigten, wenn Achilleus bei Homer Jl. I. 234. schwört, nie wieder in den Reihen der Achaier mitzustreiten, und diese Betheurung hinzusezt:

Wahrlich bei diesem Zepter, der niemals Blätter und Zweige

Wieder zeugt, nachdem er den Stumpf im Gebirge verlassen,

Nie mehr sprofst er empor, denn ringsum schälte das Erz ihm

Laub und Rinde hinweg, und edle Söhne Achaia's Tragen ihn jezt in der Hand, die richtenden, welchen Kronion

Seine Geseze vertraut: dies sei dir die große Betheu rung!

so springt hier das Bild und Idee einigende Band, das unwandelbare Gesez, das wie im Reiche der Natur, so auch im Gebiete des Willens herrschen soll, mit einer sogleich in die Augen fallenden Nothwendigkeit hervor, und das Symbol erscheint um so treffender, je erhabener zugleich die Idee ist. Die Natur, an welche sich ja das Symbol vorzugsweise hält, ist hier gerade mit dem ihr eigenthümlichen Character, dem der Nothwendigkeit aufgefast, und eben dasjenige was ihr in der geistigen und ethischen Welt als reiner Gegensaz gegenübersteht, die Freiheit ist es, die hier zum Bewustseyn gebracht werden soll, und zwar so das Freiheit und Nothwendigkeit wie es das Verhältnis zwischen Idee und Bild so mit sich bringt,

in ihrer lezten Wurzel mit einander zusammenzuhängen scheinen. Es ist hier ganz jenes Zurückgehen des Symbols auf einen lezten großen Gegensaz, welchem auch wieder eine Einheit verschlossen ist, wie schon oben angedeutet worden ist. Solche Symbole, die treffendsten, die es geben kann, liebten daher auch die Alten besondere, cfr. z. B. auch Herod. V. 92. IX. 55. Das Symbol des Schmetterlings durch welchen die Alten wegen seiner Metamorphose und leichten ätherischen Gestalt das Wesen der Seele an sich und nach ihren innersten Zuständen, Unsterblichkeit und Liebe, und den Begriff der Geistigen und Immateriellen selbst bezeichneten, ist zwar ebenfalls treffend und schön, aber die Beziehung zwischen Bild und Idee ist hier schon eine feinere, nicht so unmittelbare durch sich selbst gegebene. Und so giebt es überhaupt unbestimmbar viele Abstufungen, durch welche die Beziehung zwischen Bild und Ilee hindurchgehen kann, bis endlich diese nicht mehr in einer nothwendigen Verbindung, sondern nur in einem zufälligen Umstand, oder in demjenigen ihren Grund hat, was freie Willkühr und eine nur in einem engern Kreise geltende Convention festgesezt hat, und die Symbole je vieldeutiger sie werden, um so mehr auch an innerer Bedeutung verlieren. Solche Symbole sprechen ihre Bedeutung nicht mehr unmittelbar aus, sie bedürfen erst einer von aussen hinzukommenden gelehrten oder künstlichen Auslegung, und wir finden dies sowohl bei Symbolen, die als mangelhafte durch die Noth gebotene Mittel der Mittheilung genommen werden, wovon Herod. IV. 131. ein merkwürdiges Beispiel gibt, als auch bei solchen, wobei nur der Zufällige (wie z. B. die zufällige Bedeutung\*) eines

<sup>\*)</sup> Je unwesentlicher überhaupt der Gegenstand der Vergleichung ist, desto leichter artet die Symbolik in eine bloße Spiele-

Namens) die Wahl bestimmt hat. Als Beispiel einer zu unbestimmten und zu wenig natürlichen Beziehung zwischen Bild und Begriff kann hier auch angeführt werden Aesch. Choëph. 168. sq. coll. Eurip. Electr. 520. Zuweilen liegt aber auch die Unbestimmtheit der Beziehung des Bildes auf den Begriff in der natürlichen Vielseitigkeit eines Symbols, wie wenn z. B. Pindar Ol. II. 16. Therons Geschlecht Σικελιας οφθαλμος nennt, "quod aut de caritate esse potest, quia oculis nihil carius, aut de custodia, quod oculi quasi custodes et speculatores corporis sunt, aut de praestantia, decore, nitore, lumine adeoque solatio. Böckh Expl. ad h. l. p. 123. Nur halte man diese Vieldeutigkeit nicht gerade immer für einen Vorzug des Symbols und für wesentlich bei demselben.

Fassen wir die bisher angegebenen Momente zusammen, so können wir eine dreifache Abstufung des Symbols festsezen. In die erste Classe gehören diejenige, welche das Absolute und Göttliche in einer sinnlichen Form darstellen, aber so, dass die Idee das bei weitem Ueberwiegende ist. Es ist nur darum zh thun, eine Idee zum Ausdruck zu bringen, gleichviel durch welche Form, wenn sie nur zum Ausdruck der-Es sind dies die religiösen Symbole selben dient. bei welchen das Symbol, da es vermöge seiner Natur nur auf Einen Moment beschränkt ist, diesen Einen Moment, desto inhaltsreicher zu machen sucht, und daher zur Erfüllung desselben insbesondere auch eine unbestimmbare Menge von Merkmalen in Eine Anschauung zusammenzudrängen bemüht ist. Der Erha-

Digitized by Google

rei aus, wie besonders bei den orientalischen Dichtern, wenn es z. B. bei einem derselben heißt: dein Wuchs ist ein Elif dein Mund ein Mim o wo der Ring den Mund, die zwei Seitenstriche den Bart vorstellen, deine Locke ein Dschim Z deine Krause ein Dal U.

benheit der Idee eingedenk, findet das Symbol seine Form immer nockungenügend, und im Missverhältnis mit der Idee. Daher die Eigenschaften, die man dem Symbol zuschreibt, Tiefe, Unergründlichkeit, ein ahnungs- und geheimnissvolles Helldunkel, ein unaussprechliches überschwengliches Wesen, vorzugsweise dieser Stufe des Symbols zukommen. Auch ist sie es, die am meisten der Natur treu bleibt, da das durch die Natur selbst gegebene immer auch der unmittelbarste Ausdruck der Idee ist, und der Charakter der Nothwendigkeit, den die Natur an sich trägt, das in sich selbst geschlossene Seyn, das das Symbol ausdrückt, und am meisten bei der Darstellung des Absoluten, des schlechthin durch sich selbst Seyenden, ausdrücken soll, am reinsten hervortreten lässt. zweite Classe begreift die eigentlich ästhetischen Symbole. Zu der Natur tritt die Kunst, und die Nothwendigkeit geht in freie Willkühr über. Das Verhältniss zwischen Idee und Form gleicht sich mehr und mehr! aus, das eine soll das andere nicht verdrängen, sondern beides zu einem harmonischen Ganzen vereinigt werden. Das Symbol haftet zwar an einem in der sinnlichen Anschauung gegebenen Gegenstand, an dem Boden der Wirklichkeit, aber es strebt zugleich, ohne · jedoch seine eigene Natur zu überbieten, sich über die sinnliche Welt zu erheben, und eine höhere zu erfassen, und die doppelte Beziehung, die das Symbol auf das Sinnliche und Uebersinnliche hat, gleicht dem Verhältnis, in welchem Seele und Leib in einem lebendigen Organismus zu einander gesezt sind. Ueberschwenglichkeit der Symbole der ersten Classe. wird jezt zu einer auf beide Seiten hin gleichmäßig schwebenden Unentschiedenheit, wie sie bei einem zwischen zwei einander entgegengesezten Welten, der Welt der Ideen, und der Welt der Sinne getheilten Seyn nothwendig seyn muss. Daher ist es denn

auch das persönliche Götterbild, das die mit der Kunst vermählte Symbolik auf dieser Stufe als ihr höchstes Product aufstellt. In die dritte Classe endlich sezen wir die Bilder und bildliche Vergleichungen im gewöhnlichen Sinne des Worts, wofür eigentlich der Name des Symbols nicht mehr zu gebrauchen ist. Es ist nur ein gewöhnlicher und untergeordneter Begriff. der ausgedrückt werden soll, und mit seinem sinnlichen Ausdruck beinahe auf gleicher Linie steht. Es ist nicht darum zu thun, irgend eine Idee auf eine Weise, ohne welche sie nicht wohl zum Bewusstseyn kommen könnte, in sinnlicher Form darzustellen, sondern um eine bestimmte sinnliche Form ist es zu thun. Die Form ist, während das Ideale zurücktritt, das VVesentliche und Vorherrschende. Es ist nicht ein allgemeines nothwendiges Bedürfniss der sinnlichen Darstellung, sondern ein besonderer, willkührlicher Zweck (der des poetischen Ausdrucks). Das Verhältniss zwischen Bild und Idee, das bei den Symbolen der er-, sten und zweiten Classe als ein unmittelbares und nothwendiges, obgleich in verschiedenen Graden, erscheint, scheint sieh hier ganz aufzulösen, und beinahe nur in der Aehnlichkeit einer Vergleichung zu bestehen. Auch der Begriff eines Bildes verliert hier von seiner eigentlichen Bedeutung. Es ist nur eine durch Worte erweckte bildliche Anschauung, bei welcher kein solches Interesse wie bei den Symbolen im engern Sinn stattfindet, das Bild in einer wirklichen Anschauung vor das Auge zu stellen. Classe rechnen wir auch den Sinnspruch, und die pythagoreischen Symbole, bei welchen der Zweck ist. eine practische Lehre an eine bildliche Anschauung zu knüpfen. Es ist auch hier, um die Form zu thun, sofern sie gerade den Gedanken emphatischer darstellt. Der Sinnspruch in diesem Sinn steht, wie sich später von selbst ergeben wird, der Fabel ganz gleich,

nur mit dem Unterschied, daß er von einer Anschauung, die Fabel zugleich auch von einer ebenfalls zur bildlichen Darstellung gehörenden Handlung ausgeht.

Ueber die grammatische Bedeutung des Worts Sym-Bol bemerken wir hier nur folgendes:

Das griechische Wort συμβολον, welches zur Bezeichnung des Bildes in dem bisher entwickelten Sinne gebraucht wird, kommt her von dem Zeitwort συμβαλ-Reip, welches im allgemeinen eine reale und logische Bedeutung hat. 1) heifst es nämlich zusammenbringen. verbinden, im med. sich mit einem zusammenbringen, zusammentreffen, sich mit einem zu etwas vereinigen oder auch blos begegnen. 2) auf das geistige angewandt, zusammenfassen, mehreres einzelne, gegebene zusammennehmen, um daraus einen Begriff, eine Erkenntniss, zu abstrahiren (so gebraucht es z. B. Herod. VI. 63. in der Bedeutung zusammenrechnen en danπυλων συμβαλλεομενος τες μηνας) aus Einem etwas Anderes erkennen, (besonders wird in diesem Sinn auch das med. συμβαλλεσθαι gebraucht), wie mehrere verwandte Worte der griechischen Sprache die mit dem Zusammenfassen (Abstrahiren) beginnende Thätigkeit des Geistes bezeichnen, z. Β. συνιεναι, συλλαμβανειν, συλλογιζειν. Nach jener allgemeinen realen Bedeutung des Zeitworts heisst nun συμβολον: Eines das aus zwei zusammengesezt ist, wie z. B. Plato Sympos. c. 26. Ed. Dekk. T. IV. p. 406. wirklich das Wort ge-Braucht, wenn er sagt der Mensch sey συμβολον, άτε τετμημενος, ώσπερ αι ψητται, εξ ένος δυο. Nach der allgemeinen logischen Bedeutung des Zeitworts heilst συμβολον seiner gewöhnlichsten Bedeutung nach ein Zeichen überhaupt, da der Begriff eines Zeichens eben dieser ist, dass Eines auf etwas Anderes bezogen, aus dem Einen das Andere erkannt wird. Das Wort in diesem Sinn war seiner ursprünglichen Bedeutung um so angemessener, wenn das Zeichen selbst etwas real

Zusammengeseztes war, wie'z. B. die tessera hospitalis nicht blos als Zeichen der Gastfreundschaft, sondern auch als ein in zwei Hälften zerlegtes Täselchen συμβολον heißen konnte. Nach der zuerst angegebenen allgemeinen realen Bedeutung des Worts heifst συμβολον ferner das, worin sich zwei oder mehrere vereinigt haben, eine zwischen ihnen geschlossene Verbindung z. B. des Handels wegen: ist eine solche Verbindung durch etwas Aeusseres befestigt, z. B. eine Urkunde, ein Pfand, so heisst συμβολον eben dies, und zwar nicht blos, sofern dabei etwas durch Verbindung von zwei oder mehreren zu Stande gekommen ist, sondern es tritt nun dabei auch die andere logische Bedeutung, die eines Zeichens ein, und ouu-Bolov heisst auch das Zeichen einer Verbindung, sofern aus dem Zeichen die Sache erkannt wird. Ueber die Art und Beschaffenheit des Zeichens sezt der Sprachgebrauch des Worts Symbol nichts besonders fest, bestimmt aber wird es auch von einem solchen Zeichen gesagt, das ein in die Anschauung fallendes Bild ist. So schon Herod. V. 92. wenn er die bildliche im eigentlichen Sinn symbolische Bezeichnung επι ψυχοον ιπνον αρτες επιβαλλειν, ein συμβολαιον nennt, welches Wort wie aus Soph. Philoct. 884. zu sehen ist, gleichbedeutend mit συμβολον ist. Ebenso dann auch συμβαλλεςθαι bei einem eigentlichen Symbol. Herod. I. 68. VII. 143. Im religiösen Sprachgebrauch heisst nun συμβολον jedes Zeichen, woraus etwas Göttliches erkannt wird, besonders aber ein sichtbares, somit auch ein Bild einer Idee, eine sinnliche Sache, die einen religiösen Begriff versinnlichen soll, und es gehen nun auf das Wort auch die Nebenbedeutungen über, die dieNatur des Begriffs von salbst mit sich bringt. wie z.B. namentlich das Momentane des Eindrucks. In diesem religiösen Sinn nennt z. B. Xenoph. Memor. L 1. 3. συμβολα neben οιωνοι, φημαι. Dagegen sagt

der Schol. ad Pind. Ol. XII. 10. Piloyogog rag ex φημης μαντειας, τετέστι κληδονας, και πταρμες, ή φωνας, ή φημας, ή απαντησεις, συμβολα φησι λεγεσθαι, woraus man sieht, das συμβολον zwar ein auf göttliche Dinge sich beziehendes Zeichen überhaupt, besonders aber ein solches bedeutet, in welchem auch noch ein wirkliches Zusammentreffen, ein συμβαλλες θαι, oder anavrav (weswegen auch Xen. l. c. gleich nachher von απαντωντες spricht, er nahm also συμβολον für απαντησις efr. Aristoph. Av. 720. ibique schol.) stattfand, wie wir auch schon bei den zuvor angeführten Bedeutungen neben der logischen Bedeutung so gerne noch die reale fanden. Das Wort hatte also im griechischen Sprachgebrauch zuerst zwar eine sehr allgemeine, dann aber sogleich auch wieder, wie wir aus den lezten Beispielen sehen, sehr beschränkte Bedeutung, seine eigentlich religiöse Bedeutung (Bild einer auf das Uebersinuliche sich beziehenden Sache oder Idee) scheint es hauptsächlich erst im mysteriösen Sprachgebrauch erhalten zu haben. Man könnte vielleicht die Nachricht, die der Schol. ad Pind. Ol. XII. 10. gibt: yonσασθαι αυτοις (συμβολοις) πρωτην Δημητραν, da die Symbole der Mysterien hauptsächlich bildliche Darstellungen des Uebersinnlichen waren, auch in diesem Sinne verstehen, doch mag dahingestellt seyn, ob dabei nicht eher blos an die Beobachtung der heiligen Vögel zu denken ist. Bekannt ist, dass dieser Sprachgebrauch sodann auch in das Christenthum übergieng, und συμβολα heissen z. B. namentlich die Sacramente als sichtbare Zeichen der unsichtbaren Gnade, alse ganz in demjenigen Sinn, in welchem wir oben den Begriff des Symbols entwickelt haben. Die lateinische Sprache bezeichnet den Begriff des Symbolischen nicht blos durch significatio, wie z. B. bei Cic. N. D. I. 14. sondern auch durch das Wort ambages. So nennt Liv. I. 54. die symbolische Antwort die Tarquinius Sup. durch das Ahsthlagen der Mohnköpfe seinem Sohne gab tacitae ambages, und c. 56. sagt er von Brutus saureum baculum inclusum corneo cayato ad id baculo tulisse donum Apollini dicitur, per ambages effigiem ingenii sui. Das Bild ist hier in Beziehung auf seine Idee unter dem Begriffe einer indirecten Darstellung aufgefalst. Wenn er dagegen I. 55. von dem caput humanum das bei der Grundlegung des Kapitoliums gefunden wurde, sagt, es habe haud per ambages den Ort als caput rerum bezeichnet, so sieh er dabei auf den Begriff des Momentanen im Symbol.

Vom Symbol gehen wir nun zu dem Mythus über. und bestimmen diesen vorerst, wie das Symbol als die bildliche Darstellung eines Begriffs oder einer Idee. Um nun aber das den Mythus von dem Symbol Unterscheidende zu finden, ist es wohl für unsere Ansicht am fruchtbarsten, das Symbol wiederum in seiner Verwandschaft mit der Anschauung zu nehmen. und davon auszugehen. Anschauung und Bild stellen in einem gegebenen Object eine unbestimmbare Vielheit von Merkmalen als ein ungetrenntes Ganze dar, bei dossen Auffassung das Gemüth, weil sie in Einem Moment geschieht, in dem Zustand der Ruhe bleibt. Aber in dieser steten Ruhe der Anschauung kann das Gemüth nicht in die Länge verharren. Der thätige Geist trennt Einzelnes von Einzelnem, um wiederum Einzelnes mit Einzelnem zu verbinden, es entsteht aus der Ruhe ein Fortschreiten, Bewegung, und somit auch Handlung. Auf dem logischen Gebiet geht auf diese Art aus der Anschauung der Begriff und das Urtheil hervor. Mit dem Begriff, der ein Hervorheben gewisser Theile der Anschaunng aus der unbestimmten Masse der übrigen ist, ist unmittelbar auch die Thätigkeit des Geistes gesezt, und wird dann ferner mit der auf diese Art erzeugten Vorstellung eine andere in Verbindung gesezt, so bildet sich das Ur-

theil, von welchem aus sich nun das discursive Denken in seiner ganzen successiven Folge entwickelt. Was num in diesem Gebiet der Erkenntnis Begriff und Urtheil sind, ist in dem unsrigen der Mythus. Zwischen der innern rein geistigen Thätigkeit und der äusserlichen wirklichen Handlung steht mitten inne eine solche äussere Handlung, die nur das Bild einer Thätigkeit des Geistes ist. Wenn wir daher das Symbol als die Darstellung einer Idee durch ein einfaches Bild, oder genauer ausgedrückt, als die Darstellung einer Idee durch ein ruhendes oder im Raume gegebenes Bild definiren, so ist der Mythus die bildliche Darstellung einer Idee durch eine Handlung. Mit der Handlung ist unmittelbar auch die Zeit gesezt, wie daher das Symbol im Raume beharrt, so ist dem Mythus die durch die Zeit bedingte Bewegung eigen. Was im Symbol momentan' ist, ist daher im Mythus successiv. Die allgemeine Form des einen ist die Natur, die des andern die Geschiehte. Aber die Geschichte, und schon das einfachste Element derselben, die Handlung sezt handelnde Personen voraus, und damit ist ein neuer Hauptbegriff des Mythus gegeben. Wie das Symbol es vorzüglich mit der leblosen Natur zu thun hat, so kann der Mythus ohne persönliches Leben gar nicht bestehen. Von welcher Art aber wird dieses seyn? Da sich im Mythus überhaupt cine höhere Welt reflectirt, und in ihrem Zusammenhang mit der sinnlichen offenbart, so kann sich auch das mythische Handeln nicht in dem gewöhnlichen Kreise des Lebens bewegen, und dem natürlichen Laufe der Dinge folgen, es muss übernatürlicher Art seyn, und das Wunder ist das Gepräge des Mythus. Dem Wunder aber ist der Begriff einer mit Absicht wirkenden Causalität eigen, darum wird auch der Mythus was nach der logischen Ansicht als ein rein 'natürlicher Erfolg erscheint, als einen durch eine freie mit

Bewußstseyn und Absicht wirkende Ursache hervorgebrachten darstellen, und so kommen wir auch von dieser Seite wieder auf den Begriff der Person, 'als einen dem Mythus eigenthümlichen zurück.

Wie wesentlich und constitutiv für den Mythus der Begriff der Person, oder was einerlei ist, der der Handlung ist, und wie mit dem einen oder andern Begriff eine ganze Reihe von Begriffen gesezt ist. möge hier an einigen einfachen Beispielen entwickelt werden. Der alterthümliche an Symbolen und Mythen so reiche Herodot erzählt Lib. I. 163. die Phokäer. die zuerst von allen Hellenen weite Seefahrten gemacht, und insbesondere auch den Weg nach Iberien und Tartessos eröffnet haben, wurden hier in Tartessos sehr beliebt bei dem Könige, der Arganthonios mit Namen 80 Jahre über Tartessos König war, und im Ganzen 120 lebte. Bei diesem Manne haben sich die Phokäer so beliebt gemacht, dass er ihnen zuerst anbot, sie möchten Jonien verlassen, und sich einen Wohnort aussuchen in seinem Lande, und nachher als die Phokäer dies nicht wollten, er aber gehört hatte, wie der Meder bei ihnen zunähme an Macht. schenkte er ihnen Geld, dass sie sich eine sehr große und schöne Mauer um ihre Stadt baueten. Wer ist wohl dieser Arganthonies? Sein Name ist ohne Zweifel zusammengesezt aus appog weiß und av 3sw blühen, avdwvios, wie avdwdys, blühend, also der weissblühende, ein passender Name für einen Berg, dessen höchster Gipfel mit Schnee bedeckt war, und dessen von ewigen Schnee erglänzendes Haupt sich zuerst, schon in der Ferne, den von der hohen See Heranschiffenden darstellte. Daher finden wir auch wirklich diesen Namen einem Berge beigelegt. Apyav 900 hiess ein Berg in Propontis, an den Mündungen des Pontus, s. Creuzer Briefe über Homer etc. S. 178. Wie wurde aber aus dem Berge, den wir hier als

natürliche Thatsache voraussezen, ein tartessischer König Arganthonios? Auf dem einfachen Wege der Personification, und dadurch erhielt nun auch alles, was vom Berge zu prädiciren war, sogleich eine andere Wendung, es wurden daraus Eigenschaften einer Person. Der schneebedeckte Gipfel des Berges wandelte sich um in das ehrwürdige silberweiße Haupt eines Alten\*), und der Mythus, wie er sich überhaupt bis ins Einzelne auszubilden strebt, wußte nun auch die Jahre seiner Regierung und seines Lebens zu sählen. Dabei kam noch die mythische Vorstellung von den langlebenden Menschen der Vorzeit zu Hülfe, so wie auch in den folgenden Zügen die Sagen von der glücklichen Westwelt durchscheinen mögen. Enthielt der Berg Silberbergwerke woran bekanntlich das alte Iberien besonders reich war, so erklärt sich von elbst, was von dem freundschaftlichen Verhältnise und dem vielfachen Verkehr der Phokäer mit ihm weiter erzählt wird. Der reiche Gewinn aus diesen Bergwerken, der die Phokäer in Stand sezte, ihre schönen Stadtmauern zu erbauen, musste zun ein Geschenk des milden, freundlichen Königs seyn.

So sehen wir aus einer einfachen durch Personifikation mythisch gewendeten Thatsache eine Reihe
von Handlungen hervorgehen, bei welchen wir die
Entstehung des Mythus selbst erblicken können. Die
Personifikation selbst aber ist immer wieder auf eine
bildliche Anschauung zurückzusühren, und diese ist
hier eben der Anblick des schneeigen Berghauptes
das einem weißen Greisenhaupt gleich zu seyn schien.

<sup>\*)</sup> Επενηνοθε Π. II. 219. vom Haupthaar gesagt, wird gewöhnlich auch von ανθεω abgeleitet. Ανθεω wird überhaupt von dem gesagt, was oben auf einer Sache ist cfr. 2. B. Aesch. Agam. 668. Ανθεν πελαγος Αιγαιον νεκροις Ανδοων Αχαιων, ναυτικών τ' έρειπιών.

Der Mythus ist somit, sofern er ja auch bildlich ist. immer durch das Symbol vermittelt, oder geht auch unmittelbar aus dem Symbol hervor. Darum verdient auch, wenn der Ursprung eines Mythus erklärt werden soll, besondere Ausmerksamkeit, wenn der Mythus selbst noch an ein ursprüngliches Symbol geknüpft erscheint, wie dies besonders dann der Fall ist, wenn etwas Historisches zu Grunde liegt. Ein Beispiel dieser Art ist der schöne Mythus von dom Sänger Arion, wobei sich Herodot Lib. I. 24. ausdrücklich auf ein Weihgeschenk des Arion auf Tanaros beruft, das einen auf einem Delphin sizenden Menschen darstellte. Arion stellte nach seiner Rückkehr aus Italien zum Zeichen seiner Dankbarkeit für die Errettung aus den Gefahren, die ihm auf dem Meere drohten, an der Stelle wo er landete, das Bild eines Delphins, als Weihgeschenk, auf. Er wählte das Bild eines Delphins, weil dieser gerade mehrere für diesen Zweck besonders passende Symbole in sich vereinigte. Der Delphin war wegen seiner Schnelligkeit das Symbol einer glücklichen Seefahrt, weswegen ihn mehrere Seestädte, wie z.B. eben das alte zur See mächtige Tarent, woher Arion kam, zu ihrem Symbol hatten. Er war aber zugleich nicht blos ein sanftmüthiges, wohlwollendes Thier, das dem Menschen in Gesahren gerne seine Hille schenkte. sondern auch als ein dem Menschen befreundetes Wesen (φιλανθοωπον) empfänglich für die Anmuth des Gesanges und der Musik (φιλομεσον) und daher ein dem Dichter und Sänger eigenthümlich zukommendes Symbol. Alles dies drückte Arions Weihgeschenk auf eine sehr sprechende Weise symbolisch aus. Der Mythus aber löste die Anschauung des Symbols in eine Reihe von Handlungen auf, und bildete eine dem Anschein nach wirklich vorgefallene Geschichte, indem er jedes einzelne Merkmal der symbolischen Anschauung zu einem einzelnen Element einer Reike von Hardlingen erhob. Je mehr es, una gelingt, die Personen und Handlungen, um welche sich der Mythus dreht, auf die symbolische Anschauung als Grundlage der Personifikation zurückzuführen, desto mehr sehen wir auch der Entstehung des Mythus auf den Grund. Als Beispiele dieser Art können hier noch genannt werden: Jl. II. 308. sq. Od. XIII. 155. sq. Paus. Attica c. 22. 2. c. 21. 5. Mythen die sich von selbst erklären, sobald man die bildliche Anschauung die sie ausdrücken, als das Erste sezt, wovon der Mythus ausgieng.

Der Mythus also mit seinen Personen und Handlungen, die seine wesentlichen Begriffe sind, ruht auf einer bildlichen Anschauung. Wie er sich aus dieser herausbewegt, zeigt uns ein bemerkenswerthes Beispiel bei Homer, das uns recht eigentlich den Mythus in seinen Uebergang aus dem Symbol sehen läfst. Es ist die bekannte Stelle von der goldenen Kette des Zeus Jl. VIII. 18. die den Begriff der Ahhängigkeit aller Dinge und Kräfte von einem obersten Princip bezeichnet. Die homerische Darstellung ist noch kein Mythus (wie Creuzer Symb. l. p. 97. sq. meint), sondern eine blosse Auseinandersezung des Symbols. Es entwickelt sich zwar schon daraus die mythische Handlung, aber diese ist blos noch innerhalb der Vorstellung, so wie dann vollends die Vorstellung zur wirklichen Handlung, das Gedachte zu einem Geschehenen wird, so ist der vollkommene Mythus da. Zuerst also: Anschauung eines Bildes, sodann wenn die erwachende Thätigkeit des Verstandes sich von dem ruhenden Zustande der Anschauung losreifst, Vorstellung, als ein blos noch Inneres, wird dieses hierauf nach aussen gewendet, und die Vorstellung einer Handlung die blos den bildlichen Ausdruck durch Vergleichung erläutern soll, als wirkliche Handlung gesezt, wie wenn . sie nicht mehr den Zweck einer bildlichen Verglei-

chung hatte, so haben wir hier die einzelnen Hauptmomente, die sich auf dem Uebergang des Symbols zum Mythus unterscheiden lassen. Bald ist es mehr der Begriff der Handlung, bald der Begriff der Person, der bei einem Mythus zuerst in die Augen fällt. immer aber kommt man auf eine Personifikation zurück (wie auch jene symbolische Kette bei Homer sogleich die Kette des Zeus seyn muss), und diesen dem Mythus besonders wichtigen Begriff, sey erlaubt, hier in seinem Grund und Ursprung noch an einem andern Beispiel nachzuweisen, das uns zugleich auf einige andere damit verwandte Begriffe führen wird. Herod. Lib. I. 84. erzählt: Meles, ein alter König von Sardes, habe einen in seinem Hause gebohrenen Löwen um die ganze Mauer von Sardes herumgetragen, und dadurch sey die Mauer unbezwinglich geworden, nur bei dem schon von Natur hinlänglich befestigten Theil der Stadt oder Burg habe er es unterlassen. Führen wir auch diesen Mythus zuerst auf den ihm zu Grunde liegenden, symbolisch ausgedrückten, Hauptbegriff zurück, so ist der Mythus ebendamit in der Wurzel erfasst, aus welcher er hervorwuchs. Dieser Hauptbegriff ist uns in dem Löwen gegeben, der ja, cfr. Herod. I. 50. Creuzers Briefe über Hom. S. 106. aus eben der in diesem Mythus erzählten Veranlassung das Palladium von Sardes und dem Lydischen Reich gewesen zu seyn scheint. In der symbolischen Sprache aber drückt der Löwe überall und besonders im Orient, den Begriff der Stärke und Unüberwindlich-Wenn daher der Mythus erzählt: Jener König habe einen Löwen um die Stadtmauer herumgetragen, so kann dies in keinem andern Sinn genommen werden, als in diesem: Dieser König führte rings um die Stadt eine feste, nicht leicht zu erobernde Bei dieser Erklärung erhellt dann von Mauer auf. selbst; warum er den Löwen nicht auch an iener Baurs Mythologie.

schroffen Stelle der Burg herumtrug. Er führte auf dieser Seite keine Mauer auf, weil der hohe schroffe Felsen, auf welchem die Burg erbaut war, statt einer natürlichen Mauer galt. Das Symbol beschränkte sich auf den einfachen Begriff des Löwen, der Mythus aber erfoderte Handlung und handelnde Personen, darum ist es ein König in alter Zeit, der aus Sorge für das allgemeine Wohl des Reichs und der Stadt den Löwen umhergetragen, und der Löwe ist ein Sohn des Königs. So heisst er, weil die starke unüberwindliche Mauer ein Werk dieses Königs, Meles, war. Möglich wäre es sogar, dass gerade durch den Nebenumstand, der Löwe sey der Sohn eines Kebsweibes gewesen, ursprünglich dies bezeichnet werden sollte, dass dieser Löwe kein ächter eigentlicher Sohn des Königs war, sondern blos in einem uneigentlichen, bildlichen Sinne so genannt werde.

Jener Löwe also war in dem angegebenen Sinne ein Sohn des Königs - damit ist eine neue Reihe von Begriffen eröffnet. Die logischen Verhältnisse des einen Begriffs zu einem andern, werden so wie der Begriff zu einer Person wird, selbst auch real gewendet. Daher werden die abstracten Verhältnissbegriffe der Abhängigkeit des einen vom andern, des Subjects und der Eigenschaft, des Grundes und der Folge, der Ursache und Wirkung durch die concreten Begriffe, Zeugung, Vater oder Mutter, und Sohn oder Tochter ausgedrückt, und an die Stelle des Begriffs der Gemeinschaft und der Wechselwirkung tritt der Begriff des geschwisterlichen Verhältnisses und der der Ehe und der ehelichen Verbindung. Auf gleiche Weise werden auch für andere abstracte Begriffe concrete gesezt, welche physische und psychologische Zustände bezeichnen, und Begriffe wie z. B. die von Geburt und Tod, Liebe und Hass, Lösung und Fesselung u. a. gehören ehenfalls in die Kategorientafel des Mythus.

Wir erläutern dies, da sich hierüber Beispiele von selbst darbieten, nur durch Andeutung einiger Beispiele, in welchen wir diese Umänderung der Begriffe, die im Mythus zum stehenden Charakter geworden ist, gleichsam noch in ihrem ersten Keim und Werden erblicken können. Wenn Sophokles Oed. Tyr. 874. sagt: γβρις φυτευει τυραννον, so haben wir hier schon einen jener mythischen Begriffe, obgleich noch nicht in seiner festen mythischen Consistenz und Verkörperung, sondern gleichsam noch in der Mitte schwebend zwischen der logischen und mythischen Ansicht, da der Begriff in dem Zeitwort nur noch als ein Werden, noch nicht aber als ein Substantiv aufgefalst ist. Ein Sohn des Uebermuths aber heisst der Tyrann, weil Gewaltthätigkeit eine Eigenschaft des Uebermüthigen ist. cfr. Herod. VIII. 77. Kopog vβριος viog. Pind. Ol. XIII. 13. yβρις xops μητηρ Βρασυμυθος. Wenn Pindar Pyth. V. 35. von einem geschickten Wagenführer sagt: 8 ταν Επιμαθεος αγων οψινου θυγατερα Προφασιν Βαττίδαν αφικέτο δομές so will er damit sagen: derjenige, der es zu rechter Zeit an der gehörigen Besonnenheit fehlen lasse, pflege nachher allerlei Scheingründe zu seiner Entschuldigung vorzubringen. Mit der Personifikation des Mangels an Besonnenheit in Epimetheus ist zugleich auch die damit verbundene Eigenschaft als eine Tochter desselben gesezt. Herodot meldet IX. 51. die Bewohner der Gegend haben die Insel Oeroë, die sich im Flusse Asopos in Böotien gebildet, die Tochter desselben genannt. Wer erinnert sich hier nicht an denselben im A. T. sowohl von der Tochter Zions, als auch sonst von Ländern. Städten und Dörfern so oft vorkommenden bildlichen Ausdruck zur Bezeichnung des Begriffs der Abhängigkeit? Man vergl. auch Herod. V. 80. Was in diesen Beispielen als Subject und Eigenschaft genommen ist, kann zugleich auch

als das Verhältniss von Grund und Folge genommen werden, da das Subject immer der Eigenschaft auch der Zeit nach vorangehen muss. Deutlicher ist das leztere Verhältnifs, das von Grund und Folge, oder Ursache und Wirkung in dem Orakelspruch bei Herodot Lib. VI. 86. ausgedrückt, in welchem die Strafe, die auf den Meineid folgt, als ein Sohn vorgestellt ist, welcher dem Vater, dem Opxog, als Rächer erstehe. In allen diesen Beispielen sind die logischen Begriffe der Inhärenz und Dependenz und der Causalität klos noch vermöge des poëtischen Sprachgebrauchs real und physisch geworden, so wie aber eine solche Personifikation zu einer stehenden Person wird, geht das Poëtische in das eigentlich Mythische über. Beispiel wie der logische Begriff der Gemeinschaft and der Wechselwirkung von Mythus behandelt wird, giebt uns der homerische Mythus von der Liebe des Ares und der Aphrodite Odyss. VIII. 266. wenn wir diese mythischen Personen in ihrer physisch-dynamischen Bedeutung nehmen als den Gegensaz der in der Natur wirkenden Grundkräfte. Wenn Virgil die Einwirkung des Himmels auf die Erde in fruchtharen Gewittern ganz im Geiste des poetisch - mythischen Alterthums so beschreibt Georg. II. 324.

> Tum pater omnipotens, fecundis imbribus Aether Conjugis in gremium lactae descendit, et omnes Magnus alit, magno commixtus corpore, fetus.

so ist auch hier die Zusammenwirkung dieser beiden Kräfte als eine Vermählung des Zeus mit der Here aufgefast. Oesters drückt auch der Mythus durch den Begriff der Vermählung und Ehe das Verhältnis zwischen Subject und Prädikat aus, sosern dieses als eine dem Subject stets beiwohnende Eigenschaft gedacht wird. In diesem Sinn ist z. B. dem Herakles im Olympos die Hebe als Gattin zugesellt, dem Hephästos in

Beziehung auf seine Kunstwerke eine Charis. Begriffle, die in einem allgemeineren gegenseitigen Verhältnisse zu einander stehen, wandelt der Mythus' um in Geschwister, in Brüder und Schwestern. Auf diese Art wurden Apollon und Artemis, als Sonne und Mond, Geschwister, Prometheus ist ein Bruder des Epimetheus, weil beide correlate Begriffe bezeichnen, Zeus, Po! seidon und Pluton in ihrer realen Beziehung auf einander sind Brüder, die Moiren, Musen sind um die Einheit der vereinigten Begriffe zu veranschaulichen, Schwestern. Ob die mythische Personisikatien eine männliche oder weibliche Person wählt, hängt von der Natur des Begriffs ab, wie z.B. Apollon als Sonne in Vergleichung mit dem Mond, der Bruder ist, hler ist im allgemeinen nur dies noch als Eigenheit des Mythus bemerkenswerth, dass er besonders die abstracteren und gleichsam mit einer minder sinnlich - kräftigen Persönlichkeit auftretenden Begriffe durch Personen des weiblichen Geschlechts bezeichnet; wobei die Logik des Mythus mit der Logik der Sprache genau übereinstimmt, indem ja auch diese überall die abstractesten Begriffe so gerne durch Hauptworte des weiblichen Geschlechts bezeichnet, und das feminium so oft für das abstractere neutrum gebraucht, (nicht blos in den semitischen Sprachen, sondern auch zum Theil in der griechischen, selbst noch bei Herodot u. a. kommen mehrere Beispiele dieser Art vor.) So ist es überall derselbe sinnige Geist, der sich in allen seinen Productionen, wenn auch gleich unerreichbar für das so vielfach getheilte Bewusstseyn der Individuen, doch in der Einheit seines Gesamthewufstseyns, nach derselben bewunderungswürdig consequenten Gesezmälsigheit manifestirt. Diese Personification, die hier überall zu Grunde liegt. und durch welche immer der blosse Begriff sich zu einem eigenen Wesen erhebt, das Abhängige selbstständig wird, und die blosse Eigenschaft sich zu einem neuen Subjecte gestaltet, ist, wie sich später zeigen wird, die fruchtbare Mutter von Götterwesen geworden, die wir nur dadurch in ihre Einheit wieder auflösen können, dass wir das Realgewordene wieder auf das Logische, das Objectivirte auf das Subjective, das Bild auf den Begriff zurückbringen. Um das, was wir hier in seinem ersten Keime nachsuweisen haben. den Uebergang von dem Einen zum Andern, worin das ganze Geheimniss der mythischen Magie, oder das philosophische Princip der Mythologie enthalten ist, recht zu beachten, erinnern wir hier noch kürzlich an einige Beispiele, in welchen besonders die mythische Oljectivirung eines ursprünglich rein Subjectiven in die Augen fällt. Es sind dies besonders mehrere Stellen in der Odyssee in welchen z. B. ganz natürlich entstandene Entschliessungen des Willens der Erscheinung und Einwirkung einer Gottheit und zwar namentlich der Athene zugeschrieben werden, wie I. 321. III. 76. Gedanken, mit welchen das Gemuth sich im Traume beschäftigt, als leibliche Traumgestalt sich darstellen IV. 795. coll. Il. III. init. und besonders auch der Eindruck, den ein entscheidender Moment auf die Gemüther macht, aus dem Gesichts, punct einer göttlichen Causalität so betrachtet ist, dass sich selbst in der Darstellung der zwischen der Subjectivität der Vorstellung und der Objectivität der Wirklichkeit schwebende Zustand des Gemüths verräth, wie z. B. Od. VIII. 17. sq. VI. 229.

> Und ihn schuff Athenäa sofort Zeus herrschende Tochter Höher zugleich an Gestalt und völliger, auch von der Scheitel

> Gois sie geringeltes Haar, wie die purpurne Blum' Hyakuithos-

> Also amgos die Göttin ihm Haupt und Schulter mit

Was hier mythisch objectivirt ist, wird gleich darauf von der blos phychologischen Seite aufgefasst, wenn es v. 242. heisst:

> Anfangs zwar erschien er mir unanschnlichen Bildung, Doch nun gleicht er den Göttern, die hoch den Himmel bewohnen.

Man vergleiche auch Od. XIII. 397. sq. wo der entgegengesezte phychologische Eindruck zugleich aber auch mit einem höheren Grade mythischer Realität geschildert wird, ferner aus der Ilias die Stellen II. 482. V. 1. sq. VI. 108. X. 507. XI, 720. 757.

Nachdem wir den Mythus in den Elementen seiner Entstehung untersucht haben, betrachten wir nun sein Wesen selbst noch näher, und sehen nun besonders darauf, wie er sich zwar in seinen einzelnen Arten und Formen auf verschiedene Weise gestaltet, gleichwohl aber in allen einen und denselben Charakter beibehält. Da wir den Mythus, wie das Symbol, als die Darstellung einer Idee durch ein Bild bestimmt haben, so müssen wir nun, wie im Symbol, so auch im Mythus ein Dreifaches unterscheiden, nämlich: 1) die Idee, die im Mythus ausgedrücht werden soll; 2) das Bild, das von der Idee gegeben wird, und 3) den Zusammenhang, in welchem sich Bild und Idee auf einsander beziehen.

Was nun das erste betrifft, die Idee, die im Mythus ausgedrückt werden soll, so ist vor allen eben dies als ein wesentliches und nothwendiges Merkmal des Mythus festzuhalten, dass in ihm eine Idee enthalten seyn muss. Es geht dies auch von selbst schon aus der gegebenen allgemeinen Bestimmung des Begriffs des Mythus hervor. Der Mythus ist ja nur das in eine Handlung auseinander gelegte Symbol, und darum wie das Symbol ein Bild, ein Bild aber kann nicht gedacht werden ohne ein dem Bilde Entspre-

chendes, worin das Bild chen seine Realität hat. Wie aber das Symbol seine höchste und eigentlichste Bedeutung erst dadurch erhält und erfüllt, dass es Uebersimpliches, Ideales, in seine simpliche Form aufnimmt, so kann es auch bei dem Mythus nicht anders seyn. Auch der Mythus steht um so höher, je mehr er auf die übersinnliche Welt sich beziehende Ideen in sich darlegt. Dieser Ansicht jedoch, dass zum Wesen des Mythus eine Idee gehöre, begegnet hier zuerst die gewöhnliche Unterscheidung der Mythen in historische und philosophische, oder in Sage und Ueberlie ferung. cfr. Creuzer Symb. I. S. 87. Die Unterscheidung selbst hat ihren guten Grund, indem auf dieselbe Weise, wie das Symbol seiner äussern Seite nach entweder Natursymbol oder Kunstsymbol ist, die Handlung oder Geschichte, in welcher die äussere Form des Mythus besteht, entweder eine wirkliche oder erdichtete seyn kann, in jenem Fall heifst der Mythus insofern mit Recht ein historiseher, in diesem, wo es blos auf die Idee autommt, ein philosophischer. Hier aber entsteht nun die Frage, ob und wiesern sich an ieder dieser beiden Hauptarten des Mythus der allgemeine Begriff desselben nachweisen lasse?

Dass der philosophische Mythus jener an den Mythus überhaupt gemachten Anforderung entspreche, bringt schon sein Name mit sich, unter welchem wir alle diejenigen Mythen begreifen, welche auf die übersinnliche Welt und ihren vielfachen Zusammenhang mit der sinnlichen sich beziehende Ideen unmittelbat und schon ursprünglich in sich enthalten, seyen sie mehr religiösen oder eigentlich philosophischen Inhalts. Es sind hauptsächlich diejenigen, die den religiösen Glauben der alten Völker ausmachen, da es ja gerade Eigenschaft des Mythus ist, indem er seine Ideen in Personen und Handlungen umgestaltet, seinen

Speculationen über des Uebersinnliche sugleich dem Character des Religiösen aufzudrücken.

Ist aber dasselbe, was bei dem philosophischen Mythus schon die Natur der Sache mit sich bringt; auch vom historischen Mythus zu behaupten? Es ist wohl nicht zu läugnen, dass entweder auch in dem historischen Mythus irgend eine Idee enthalten seyn muss, von welcher der Mythus eben das Bild ist. oder diejenigen Mythen, die unter die hieterischen gerechnet, werden, gar nicht als solche anzusehen sind. Der historische Mythus enthält seinem Begriffe nach die Kunde alter Begebenheiten, und es läst eich auch veraus schon hestimmen, was im allgemeinen der Inhalt der historischen Mythen soyn wird. Die Sago ist die Vorläuferin der Geschichte, wo diese noch keinen festen Fuls zu fassen wagt, da bewegt sich fler Mythus frei und ungehindert. VVas daher über den Anfang der Menschengeschichte, die ente Verbreitung und Bildung, die ältesten Schicksale und Thaten einzelner Stämme, Geschlechter, und Menschen in mehr oder minder vernehmbaren Lauten sich erhalten hat. verdanken wir dem historischen Mythus, oder der Sages die von Mund zu Mund, von Geschlecht zu Geschlecht gehend, lebendig sich fortbewegt, und die Stelle einer urkundlich .- historischen Ueberlieferung vertritt. Vorzüglich aber ist es der Begriff der That, welche, wie die Idee den philosophischen Mythus, so den historischen Mythus constituirt. Hat sich einmal die erwachende Kraft des Menschen fin einer bedeutenden That kund gethan, ist einmal in einer äussern Erscheinung das inwohnende Gefühl der Kraft zum klaren Bewusstseyn gekommen, so beginnt nun auch der Mythus, indem er das Objectiv-gegebene durch die darstellende Rede und Erzählung wiederum in das Subjective aufnimmt, sein eigentliches regeres Leben. Der Stoff ist gegeben, welchen er nun nach sei-

ner Weise behandeln kann. Daher z. B. bei dem Hellenischen Volke der Mythus zuerst in den Thaten des Troischen Kriegs sich zu seiner schönsten Blüthe entfaltete, weil damals zuerst die Thatkraft der Nation in einer bedeutenden, die Gemüther ergreifenden, und das Bewulstseyn der Nationalkraft weckenden That sich ausgesprochen hatte. Aber der Mythus so lange er nur noch auf irgend eine in der Sinnenwelt zur Erscheinung gekommene That beschränkt ist, erreicht den vollen Begriff seines Wesens noch nicht. Er fällt noch in den Kreis der Geschichte, und kann sich von dieser nur durch den geringeren Grad der urkundlichen Glaubwürdigkeit, die die Geschiehte fordert, unterscheiden. Es muss ein inneres Merkmal aufgesunden werden, das seinen Begriff wesentlich bestimmt, und dies ist kein anderes, als das Hinzukommen irgend einer Idee, die mit der Begebenheit, oder der That, die den Inhalt des historischen Mythus ausmacht, in Verbindung gesezt wird, oder es ist dies das Idealisiren des äusserlich gegebenen Stoffes. somit gleichsam nur die Grundlage, auf welcher der Mythus sein Gebäude aufführt, um aus der Sinnenwelt in die Uebersinnliche, zu welcher ihn seine ursprüngliche Natur hinzieht, wieder hinaufzukommen.

Vermöge dieser dem Mythus angebohrenen Neigung, das äusserlich gegebene zu idealisiren, wird nun
die Begebenheit oder die That, welche er sich einmal bemächtigt hat, zum Wunder gesteigert, das Gewöhnliche wird zu einem Ausserordentlichen, das Natürliche ein Übernatürliches, und die übersinnliche
Welt in ihrem nahen und vielfachen Zusammenhang
mit der sinnlichen aufgefast.

Nehmen wir, um dieses Merkmal des Mythus an einigen Beispielen darzuthun, was wir oben als ein einfaches Beispiel einer mythischen Personifikation angeführt haben, den Mythus von König Arganthonioe

auch für diesen Zweck, so ergiebt sich vors erste, dass dieser Mythus wirklich auf einer historischen Begebenheit beruht. Ist er aber auch mit Recht ein Mythus zu nennen, und nicht vielmehr blos unter die Sagen zu rechnen? Das Leztere müssten wir behaupten, wehn den Inhalt des Mythus, nur die historische Thatsache, wie wir sie oben zu erklären versucht haben, ausmachtef - Es ist aber wirklich mit jener mythischen Personification zugleich auch eine Idee gesext worden. Jese mythische Person ist ja zugleich als ein Heros geschildert, der über die gewöhnliche menschliche Beschränktheit erhaben und mit göttergleicher Milde und Güte unter den Sterblichen waltet. Es tritt uns in ihm die Idee der höheren Welt in ihrem segensvollen Einfluss auf das Menschenleben entgegen. Es wäre eine überflüssige Mühe, diesen Character des Mythus an mehreren einzelnen Beispielen auszuführen, wohl aber ist hier zu bemerken, dass uns eine solche Idee in dem Grade auffallender und großartiger erscheint, je mehr sich die historischen Mythen zu einem größern Ganzen verbunden haben, und da uns eben dies nicht immer genau genug beachtet worden zu seyn scheint, so möge hierüber noch einiges hinzugefügt werden. Wir wählen hiezu die beiden Homerischen Gedichte. Dass in den Sagen und Mythen vom Troischen Krieg, wie wir sie aus den Gesängen der llias kennen, Wahrheit und Dichtung, Historisches und Mythisches auf die mannigfaltigste Weise in einander geflossen ist, leidet keinen Zweifel. Aber wie characterisirt sich uns das Mythische? Offenbar dadurch, dass der historisch gegebene Stoff einer herrschenden Idee unterworfen, und durch diese nach allen Seiten hin zu neuen Gestalten umgeändert und fortgebildet worden ist. Die einfache Bemerkung des Dichters gleich anfangs v. 5. Aug d' erekeiero Behn spricht diese Idee klar aus, die

einmal zum Mittelpunct erheben, der Masse eine gleichsam organische Triebkraft mittheilte, und dem Ganzen jene harmonische Einheit verlith, die ebensosehr als das characteristische, und ohne Zweifel schon unabhängig von der Homerischen Dichtung entstanderie Gepräge des Mythus anzusehen ist, als wir sie in dies ser wegen ihrer hohen poëtischen Schönheit bewuitdern müssen. Auf dieselbe Art lässt sich auch nachweisen, dass die vielfachen mythischen Verzweigungen, in welchen der Mythus vom Troischen Hrieg auch nach der Entstehung der Ilias noch immer fortwucherte, und immer weitere Kreise zog, hauptsächlich darin ihren Grund hatten, dass der Mythus immer von einer Thatsache zu einer Idee, und dann wieder von der einen Idee zu einer andern noch höher gestellten fortgieng, und rückwärts und vorwärts schreitend nicht eher ruhte, als bis er sich zu einem vielgegliederten, in sich geschlossenen Organismus herangebildet hatte, in welchem ein lebendiger Zusammenhang alle einzelnen Theile unter sich und mit dem Ganzen verband. Was daher der Sänger der Ilias noch als die Fehde zweier seindlichen Völker aus der einfachen Veranlassung einer geschehenen Unbill, obgleich unter mitwirkender Theilnahme der Götter auf beiden Seiten erzählt, das steigerte der höher strebende Mythus alsbald zu einem großen Kampfe zweier Welttheile, der beiden Erdhälften um die Weltherrschaft (wie schon Herodot in der Einleitung zu seinem Werke diesen Krieg ansieht, und darum auch das Vorbild der späteren Kämpse zwischen den Hellenen und Persern in ihm erblicket); es müssen Meminous Schaaren aus dem fernsten Osten der bedrängten Stadt zur Hülfe heranziehen, (schon die Odyssee kennt, obwohl nur in einer kurzen Andeutung IV. 187. diesen Sohn der Eos, von welchem die Ilias noch nichts weisst) und die Besiegung Ilions durch die Macht der Hellenen wird nun die Verlegung der gro-

feen Metropole und Weltcapitale aus der Ostwelt in die Westwelt, vermittelst des Palladiums, das endlich nach mancherlei Schicksalen in der ewigen Roma seine ewige Stätte fand. Ja, es gab sogar eine Ansicht, nach webber der Mythus in dem Thun und Treiben der vor Hion feindlich wieder einander empörten Völker das nichtige Thun und Treiben der in Irrthum und Wahn befangenen Wesen der täuschenden subluparischen Sinnenwelt sich reflectiren ließ. lexte höchste Steigerung des Troischen Mythus scheint uns nicht undoutlich in dem mythischen Begriffe der Helena, der Ursache des Kriegs angedeutet zu seyn. Wenn Eastath. ad Odyes. V, 120. die Bemerkung macht: Οι μεθ' Ομηρον δια νο ει σεληνην αλληγορεισθαι την Αρτεμιν, σεληναιαν ανθρωπον την Ελενην επλασαντο. ώς εκ τη κατα σεληνην κοσμη πεσησαν, και αυθις ανω άρπαγηναι αυτην εμυθευσαντο, επειδαν δι' εχείνην άι τε Διος ηνυσθηςαν βελάι. was ist dann diese Helena anders, als eine Indische Maia, das Princip des realen Daseyns, die Weltmutter, die Mutter aller erschaffenen Wesen, die diese Welt der Scheinbilder und der sinnlichen Erscheinungen aus Täuschung webt? Ein solches Scheinbild war ja auch Helena, als ein blosses ειδωλον, das die Völker vor Troia täuschte, hatte sie schon Stesichoros von Himera, der älteste lyrische Dichter in seiner bekannten Palinodie besungen. cfr. Plat. Phaedr. 6. 44. Ed. Heind. Paus. Lacon. 19. Doch, darüber und über das Alter dieser Vorstellung wird noch an einem andern Orte die Rede seyn. Wir sehen schon aus dem Angegebenen hier einen historisch gegebenen Begriff durch die hinzukommende mythische Idee so gehoben und erweitert, dass die beiden Elemente des historischen Mythus, obgleich in einer und derselben Person verbunden am Ende wieder von selbst in zwei verschiedene Gestalten zerfallen, ofr. Eurip. Hellen. 605. sq. Das Band

ist zu lose geworden, das die beiden entgegengesezten Enden zusammenhalten sollte, und doch ist auf der andern Seite auch die Identität der Person nicht aufgegeben. Dieses dem Mythus natürliche Idealisiren könnte auch an andern Personen des Honferischen Mythenkreises dargethan werden. Eine Andeutung dieser Art in Betreff des Achilleus hat Creuzer Symb. II. S. 567. Anm. 196. gegeben, wenn er als Vorbild von ihm den Acheleus ansieht, und in ihm selbst ein Bild der schnell vorüberrauschenden Lebensfluth erblickt. In der concreten Erscheinung seines flüchtigen Lebens würde so der Mythus eine allgemeine Idee von dem menschlichen Leben abspiegeln. Eine gleiche Idee lässt sich an dem HomerischensOdysseus nachweisen, und wir wollen diese Ansicht hier um so mehr mit einigen Zügen ausführen, da sie uns das Verhältniss der Homerischen Vorstellungen zu der übrigen Mythologie von einer, so viel wir wissen, noch wenig berührten, und doch wie es scheint, nicht unwichtigen Seite zeigt.

Nicht minder als die Helena hat der Mythus die Person des Odysseus idealisirt, obgleich auf andere Weise. Die homerische Sage lässt diesen berühmten Heroen des Troischen Kriegs auf der Rückkehr nach Hause in die ferne Westwelt verschlagen werden. Nach langer Irrfahrt gelangt er nach Aea, der Insel der Zauberin Kirke, von welcher er nach Jahresfrist wieder in die Heimath entsendet wird, jedoch mit dem Befehle, dass er zuvor, um dahin zurückkehren zu können, zum Eingang des Hades an den Okeanos schiffen müsse. Er vollbringt es, aber aufs neue auf dem Meer umhergeworfen, kommt er nach Ogygia zu der Göttin Halypso, die ihn sieben Jahre bei sich zurückbehielt, und erst im achten Jahre auf Zeus Befehle in sein Vaterland entliefs, in welches er endlich von der Phäaken-Insel Scheria aus gebracht wurde. Odysso langer Irrfahrt, so großem Wechsel der Schicksale endlich in seine Heimath zurückkehrt. Wie hat
aber nun der Mythus seine Wandgrung aufgefaßt?
Um es kurz zu sagen, so daß sich in ihr zugleich die
allgemeine Idee von der Wanderung der Seelen aus
der obern Welt in die untere, und aus der untern in
die obere veranschaulicht. Diesen Saz wollen wir mit
einigen Beweisen weiter auseinandersezen. Nehmen
wir zuerst die Zauberin Kirke. Homer Odyss. X. 156,
nennt sie:

Die schöngelockte, die hehre melodische Göttin
Eine liebliche Schwester des hart gesinnten Aetes
Beid' erzeugts der Gott der menschen - erleuchtende
Sonne,

Dem sie Perse gebahr, des Okeanos liebliche Tochter.

Verwandt also is: sie mit den solarischen und tellurischen Potenzen, und dem ganzen Zaubergeschlecht von Kolchis her.

Sie singt mit melodischer Stimme
Webend ein großes Gewand, ein unsterbliches, so wie
mit Anmut
Göttinnen feines Gewirk und wundervolles bereiten.

Eine Göttin also die nach dem Symbol des Webens auf Welt und Schicksal Einflus hat, und wie ihr Geschlecht ist sie selbst auch Zauberin, die Odysseus Gefährten durch den Trank, den sie ihnen mit schädlichen Sästen gemischt reichte, des Vaterlandes vergessen machte, und durch den Zauberstab, mit dem sie sie berührte, aus Menschen in Schweine verwandelte. Auch Odysseus selbst hätte ohne des Hermes heilsames Kraut dem gleichen Schicksal nicht entgehen können. Daher auch ihr Name Kirke von Kiexos, soviel als Zirkel, also die Frau des magischen Rings

oder Kreises, and Wehl nicht ohne Beziehung darauf heifst sie xallanlowwog, die ringellokige. cfr. Creuter Symb. IV. S. 22. u. 23. Anin. 25. Der Zauber aber, den sie ausübt, ist der Zauber der Sinnenwelt, die durch ihre süssen Lockungen, gleich einem lieblichen melodischen Gesange die Seele aus der obern Welt in die untere herabzieht. Der Trank, den sie reicht, ist wie der berauschende Trank aus dem Kelche des Dionysos, der der Seele das Andenken an ihre höhere Natur raubt, und die Lüsternheit zum Leibe erzeugt, womit die Seele den Weg nach unten antritt. cfr. Crenzer Symb. III. s. 427. Die meisten Seelen nun, wenn sie einmal in den magischen Kreis, der sie hinabzieht, gerathen sind, und von dem Tranke trunken haben, können dem Uebermaas der sinnlichen Lust nicht widerstehen, und erniedrigen sich mehr und mehr unter die Würde des Menschen. So deutete ja schon Sokrates die Verwandlung der Gefährten des Odysseus Xen. Mem, I. 3. 7. Andere aber von edlerer Art bewahren, wie Odysseus, mit Hülfe' der Gottheit, und eingedenk der inwohnenden Kraft, cfr. Od. X. 294. sq. das Bewusstseyn der höheren Natur, und wenn sie auch der Theilnahme an dem leiblichen Leben sich nicht ganz entziehen können, so bleibt ihnen doch die Möglichkeit der Rückkehr. Sehr bedeutsam sind auch die Symbole der Löwen und Wölfe. die in schmeichelnder Gestalt an dem großen Pallast der Kirke stunden, cfr. Creuzer Symb. III. s. 427. L s. 408. und bedeutsam tritt auch Hermes einigemal auf, er der Seelenführer. Die Lotophagen bei welohen Odysseus schon vorher auf seiner westlichen Irrfahrt war, gehören in denselben Idecnkreis, denn wer IX. 93. von den Gewächs des Lotos kostete, süsser denn Honig.

Solcher gedachte nicht mehr der Verkündigung oder der Heimkehr,

Sondern sie trachteten dort in der Lotophagen Gesellschaft

Lotos pflückend zu bleiben, und abzusagen der Heimath. Doch die Göttin der Sinnenwelt kann den edlen Helden nicht in die Länge fesseln, das Verlangen nach der Heimath treibt ihn, aber um dieser willen muss er zu den Pforten der Unterwelt hinabsteigen. Was nur freie epische Dichtung zu seyn scheint, muss in einem solchen Zusammenhang offenbar einen tiefern Sinn enthalten. Was könnte es anders seyn, als eine Andeutung der mysteriösen Lehre, dass der Tod für die Seele ein höheres und besseres Leben gewähre, und ihr durch die Unterwelt die Rückkehr in ihre ursprüngliche Heimath eröffne? Hat einmal die Seele den großen Kreislauf ihrer Wanderung angetreten, so kann sie nimmer stille stehen, und nur auf dem Wege nach unten den Weg nach oben wieder gewinnen, und so kann nun auch Odysseus auf der gleichen Wanderung, erst nachdem er unten am Hades war, zurückkommen anm lieben Lande der Väter. Doch auch jest gelangt er nicht unmittelbar dahin, eine zweite Kirke hält ihn auf, die Nymphe Kalypso, wie jene sang sie mit melodischer Stimme in der Kammer.

> Anmuthreich ein Gewebe mit goldener Spule sich wirkend.

Od. V. 61. Auch sie ist eine Göttin der lockenden Sinnenlust, die alle die ihr genaht sind, auf immer bei sich festhalten will. Ebenso ist nun auch ihr Name nicht minder bedeutend, wie der der Kirke. Sie heißt Καλυψω von καλυπτω, einhüllen, weil sie die Seelen in die Materie, das materielle leibliche Leben, einhüllt, sie selbst ist die dumpfe verfinsternde Materie, und das materielle Leben. cfr. Creuzer Briefe über Hom. S. 221. Dieselbe idee von der ver-Baurs Mythologie.

führenden und verderbenden Lust der materiellen Sinnenwelt wiederhohlt sich endlich auch noch in den Sirenen, welche die Menschen

> Allzumal bezauhern, wer je zu ihnen hinanfährt. Od. XII. 39.

Wir haben so zur Bezeichnung einer und derselben Sache vier einander ziemlich nahe verwandte Wesen. die Kirke und Kalypso, die Lotophagen und die Sirenen, sey es, weil es der Mythus überhaupt liebt, die Einheit des Begriffs in mehrere besondere Gestalten aufzulösen, oder weil ja auch jene Wanderungen nach unten und oben, deren Nachbild die des Odyssens sind. Sich auf mancherley Art wiederhohlen. Zu welcher idealischen Höhe sehen wir aber hier das einfache historische Factum einer Fahrt in die Westwelt erho-'hen! Der Mann, der auf der Rükkehr in sein Vaterland auf dem Meere irrend umherfährt, ist die in dem Kreislauf des Lebens umhergetriebene Seele, die Irrsale und Gefahren, die er besteht, sind die Lokungen und Verführungen der Sinnenwelt, das Vaterland, das er sucht, ist der ursprüngliche reingeistige Zustand der Seelen, aus welchem sie erst in diese Welt der Sinne und des leiblichen Seyns herabgekommeu sind. und von welchem ihnen, als Bürgschaft und Unterpfand der einstigen Rükkehr, eine mehr oder minder getrübte Idee ihrer höheren Abkunft und Natur inwohnt. deren Bewusstseyn aber die in der Irrfahrt des Lebens ringende und gequälte Seele mit stetem Unmuth und Leid erfüllt. Daher ist er selbst der irrende Dulder ein Odvogeus, ein Mann des Unmuths und der Klage, wie zum Theil schon die Alten seinen Namen gedeutet haben. s. Creuzer Briefe über Hom. S. 220. Auch der lezte Zug, mit dem diese Dichtung so schön sich schliesst, der schlafend in sein Vaterland gebrachto und es beim Erwachen nicht erkennende Odysseus

paset vollkommen gut zu dieser höhern Ansicht. So mag auch der Zustand der Seele, wenn sie in der obern Welt endlich wieder zu ihrem vollen Selbstbewusstseyn gelangt, dem Zustand eines aus langem Schlafe Erwachenden, der nicht weiss, wie ihm geschehen ist, gleichen. Od. XIII. 187. Recht bedeutsam ist es daher, wenn v. 80. von diesem Schlaf gesagt wird, er sey υηγρετος ηδιστος θανατφ αγχιστα εοιzoc. Schon den Alten fiel dieser Schlaf des Odysseus auf, und Aristoteles hatte wohl bei seinem Urtheil über die Odyssee Poët. c. 25. auch diese Stelle vor Augen. Die Erklärung liegt unstreitig nur in unserer Ansicht, und durch diese können auch allein die Abgeschmaktheiten der Scholiasten, die hier bald von der Schlafsucht des Odysseus, bald von seiner Verstellung, um schlafend der Bezahlung des Lohnes entgehen zu können, reden, abgewiesen werden.

So reich ist der Mythus an innerer Bedeutsamkeit, wenn er gemäs seiner hohen Bestimmung den ausserlich gegebenen Stoff, mit welchem er sich verbuuden hat, mehr und mehr zu läutern und zum Idealischen hinaufzubilden strebt, damit er in dem sinnlichen Bilde ein Zeugniss von dem Uebersinnlichen gebe. Freilieh aber ist nicht jeder dem Mythus dargebotene historische Stoff auf gleiche Weise seines idealisirenden Strebens empfänglich, es findet hier ein unbestimmbarer Unterschied statt, und wir können nur die entgegengesezten Enden bezeichnen. Es verhält sich mit dem Mythus auch dabei, wie mit dem Symbol. Wie das Symbol ohne höhere Bedeutsamkeit zum gewöhnlichen Bild, Sinnbild, oder Zeichen wird, sollte man auch von dem historischen Mythus, wenn die Erzählung allein in dem Gebiet der Geschichte zu bleiben scheint, und nirgends eine idealisirende Richtung verräth, die blose Sage absondern, ob zwar freilich selten die Sage ganz ohne slie mythische Zugabe ist, ware es auch nur irgend eine Personification, oder irgend eine bedeutsame Zahl. Man denke hier an die in gewiesen Mythen eigentlich stehend gewordenen Zahlen, z. B. die Zahlen: 3, 4, 7, 9, 12, 30, 50, 300, 360 u.s. w. in welchen so gerne irgend eine höhere Beziehung, wenn auch oft nur schwach und unbestimmt, durchblickt. Eben dahin gehört, wenn sich in den Völker. Stamm- und Geschlechtssagen eine idealisirende Tendenz durch die genealogisirende Einheit ausspricht. Der Mythus kann es nicht ertragen, irgend eine gegebene Reihe unvollendet zu lassen, oder nur ins Unbestimmte zurückzuführen, er strebt daher aufwärts, bis er einen festen Punct findet, und füllt die Lüken mit Personen aus, die ihre mythische Abkunft oft deutlich genug nicht verläugnen Können. Es ist auch dies zu der Eigenheit des Mythus, von welcher wir reden, um so mehr zu rechnen, da ja der lezte Punct, an welchen der Mythus das, was sich in successiver Folge entwickelt hat, anknupft, gewöhnlich eine Person aus der Götterwelt ist. genüge hier z. B. an die Namen Jnachus-Agenor, und Belus-Aegyptus, und Danaus u. s. w. zu erinnern. Und wie vielerley andere Veränderungen und Ausbildungen der historischen Sage hat nicht dasselbe idealisirende Streben des Mythus bewirkt! Wenn Ursache und Wirkung, Früheres und Späteres, Abgeleitetes und Ursprüngliches, (wie z. B. wenn griechische Sągen, was aus Aegypten und dem Orient nach Griechenland kam, von Griechenland ausgehen lassen), mit einander verwechselt werden, so hatte eine solche Verkehrung der logischen Verhältnisse ihren Grund gewöhnlich in irgend einer dem Mythus vorschwebenden Idee, nach welcher sich das Gegebene fügen müste.

VVie wir vom historischen Mythus die blose Sege unterschieden haben, so hat auch der philosophische

Mythus ein entgegengeseztes Ende, in welches er seine ursprüngliche Bedeutung ablegend, allmählig sich verliert. Es ist dies das Mährchen, welchem in einer Entwicklung der verschiedenen Arten und Stufen des Mythus ebenfalls seine Stelle angewiesen werden muß. Unter den allgemeinen Begriff des Mythus gehört es, weil es ebenfalls auf dem Begriffe der Handlung und der Geschichte beruht, es unterscheidet sich aber auf der einen Seite von der Sage dadurch, dass es reine Fiction ist, oder, wenn es auch etwas Historisches in sich aufnimmt, die historische Wahrheit wenigstens eine der Dichtung ganz untergeordnete Rolle spielt, auf der andern Seite vom Mythus in seiner eigentlichen Bedeutung dadurch, dass es eine höhere auf die übersinnliche Welt sich beziehende Idee entbehrt, Wunderbares und Uebernatürliches macht zwar sein Wesen aus, aber das Uebersinnliche ist sosehr der Einbildungskraft dienstbar geworden, und in den Kreis der sinnlichen Wahrnehmung herabgezogen, dass es mit diesem selbst in Eine Ordnung der Dinge zusammenfällt. Die Einbildungskraft ist das allein vorherrschende Vermögen, vor welchem die Thätigkeit aller andern Vermögen gleichsam verstummen muß. Zufall und Willkühr haben hier freien Spielraum, uud nirgends verräth sich ein anderer Zweck, als der der augenblicklichen Lust der Unterhaltung und Ergözung. Der Geist sieht sich in eine neue von der wirklichen ganz verschiedene Welt versezt, die ebendeswegen, weil er sie selbst geschaffen hat, als die Kehrseite der Wirklichkeit, und als ein freies Product seiner Einbildung einen eigenthümlichen Reiz für ihn hat. Man vergl., über das Mährchen, das im Orient besonders, wie z. B. bei den Arabern in den Erzählungen der Tausend und Einen Nacht seine höchste Ausbildung erhalten hat, die treffliche, aus eigener Anschauung der der Erzählung von Zaubergeschichten nud

Geistermährchen gewidmeten Beduinenkreise gegriffene Characteristik, die Hammer in den Wiener Jahrb. 1819. Bd. VI. S. 229. sq. gegeben hat. Wie das Mährchen auch in den Mythus eingreift, und dieser allmälig, wenn er den innern Gehalt der Idee verliert, und seine Bedeutung allein in der blossen Erzählung haben will, ins Mährchen übergeht, davon können wir uns am besten durch die Art und Weise überzeugen, wie Ovid in seinen Metamorphosen die alten Mythen großentheils behandelt hat, und schon der Name Metamorphosen, den er ihnen gegeben, zeigt deutlich, dass er den Mythus aus dem Gesichtspunct des Mährchens betrachtet hat. Solche übernatürliche, durch nichts motivirten Verwandlungen des Wesens und der Gestalt, wie wir sie bei ihm, obgleich allerdings auch schon in dem ältern Mythus, finden, ohne dass sie eine höhere symbolische Bedeutung haben, sind für das Mährchen ganz characteristisch, und es giebt sich uns eben durch diesen Zug sogleich selbst zu erkennen, als etwas dem Mythus wie dem mythischen Epos Fremdartiges. Cfr. z. B. Virg. Aen. IX. 116. sq. X. 187. sq. XI. 271.

Die Idee ist es also, wie sich aus Allem, was wir bisher ausgeführt baben, ergiebt, die dem Mythus seinen innern Gehalt giebt, und wenn wir vom Mythus in seinem höchsten Sinne ausgehen, die verschiedenen Arten und Stufen des Mythus bestimmt. Die Beschaffenheit der Idee bedingt den Mythus wie das Symbol, was aber die allgemeine Form betrifft, unter welcher der Mythus die Ideen des Absoluten in sich aufnimmt, so findet hier noch, vermöge der eigenthümlichen äussern Form des Mythus, der Unterschied statt, dass der Mythus seine Idee nicht blos in momentaner Kürze zur Anschauung bringt, sondern successiv darlegt. Wie daher das Symbol das Absolute als ein in sich selbst ruhendes Seyn darstellt, das als ein schlecht-

hin Seyendes mit dem Character der Natur-Nothwendigkeit erscheint, so fasst der Mythus das Absolute, das seine Ideen ausdrücken, unter der allgemeinen Form des Werdens auf, es spricht sich in ihm Thätigkeit, Handlung aus, ein durch Willkühr und freie Selbstbestimmung gewordenes Seyn. Seyn und Werden verhalten sich zu einander, wie Raum und Zeit, durch welche beide allgemeine Formen wir bereits das Symbol und den Mythus unterschieden haben, der Raum ist aber auch die Form der Nothwendigkeit, die Zeit die Form der Freiheit. Darum muß auch der Mythus in seinen Ideen das Absolute als ein Freies darstellen, wie es auch nicht anders seyn kann, wenn Personen und Handlungen die hauptsächlichsten Elemente seines Wesens seyn sollen.

Wir kommen nun auf das Zweite, das wir bei der Unterscheidung der verschiedenen Bestandtheile des Mythus in Erwägung ziehen müssen, auf das Bild, das von der Idee gegeben wird. Der Mythus soll, wie wir gesehen haben, eine Idee ausdrücken, zum Ausdruck derselben muss er sich aber eines Bildes bedienen, es entsteht daher die Frage, auf welche Art und in welchem Grade er bildlich ist? Das einfache Bild ist ein Symbol, auch der Mythus muss daher symbolisch seyn, da aber nicht das Momentane der Anschauung, sondern das Successive der Handlung sein Wesen ist, so besteht seine Bildlichkeit darin, dass er entweder mehrere Symbole zu einer Handlung verbindet, oder auch das einfache Wesen der Anschauung in mehrere Momente zerlegt, und in eine sich successiv entwickelnde Handlung umsezt. Mythus muss daher das Symbol in sich aufgenommen haben, und kann ohne dasselbe nicht bestehen, und wie daher die blose Sage, und das blose Mährchen, wenn wir bei der Betrachtung des Mythus von der Idee er ausdrücken soll, ausgehen, unter den Begriff des Mythus nicht gehören, so müssen wir jene beiden, weil da, wo keine Idee ist, auch kein Bild einer Idee seyn kann; von dem Begriff des Mythus auch dann ausschließen, wenn wir sein Wesen in Hineicht des Bildes, das er geben soll, untersuchen.

Der Mythus kann nun nach verschiedenen Abstufungen mehr oder minder symbolisch seyn. aber nach der einen Seite seines Wesens betrachtet. seinen Grund und Ursprung-im Symbol hat, so muss er auch, je näher er seinem Ursprung steht, um so mehr noch den Character des Symbols an sich tragen. Daher in den ältesten Mythen das Symbolische so überwiegend ist, sie sind kurz und abgebrochen, mehr im Raum und in der Anschauung beharrend, als fortschreitend in Handlung und Rede, und je mehr das Symbol in seiner ursprünglichen Bedeutung das Hohe und Unendliche zu erfassen strebt, desto mehr hat auch der dem Symbol noch verwandte Mythus von innerer Bedeutsamkeit in sich. Allmälig aber entwickelt sich die einmal angeregte Bewegung und Handlung mehr und mehr in der fortschreitenden Folge ihrer einzelnen Momente nach alleu Seiten hin. und aus dem ruhenden Symbol entfaltet sich, wie der Schmetterling aus der Puppe, der leichtbewegliche Mythus, wie wir ihn in seiner vollendetsten Form bei Homer inshesondere sehen. Der Gegensaz des Homerischen Mythus ist der ältere Orphische, der sich unter der Gewichtigkeit und Schwerfälligkeit seiner alterthümlichen Symbolik kaum zu bewegen im Stande ist. Doch alles dies ergiebt sich von selbst aus dem schon oben entwickelten, dem Mythus wesentlich angehörenden Begriff der Handlung. Hier aber haben wir es mit der Frage zu thun, wiefern der Mythus auch dann noch als Bild einer Idee gelten kann, wenn er das Symbol mehr und mehr in das Successive der Handlung umsezt, worauf sich von selbst als Antwert er-

giebt, dass er dabei nothwendig auch seine ursprünglichen Bestimmung, Ideen durch Bilder darzustellen, ungetreu werden müsse. Das Symbolische und Bildliche muss immer mehr verschwinden, und sich in das Logische und Discursive verlieren. Wie in dem Gebiete der sinnlichen Erkenntnis die Anschauung der reale Grund der in Begriffen aufgefalsten Erkenntnis ist, so sind die aus der intelligibeln Welt durch die Phantasie reflectirten Bilder der reale Grund der mythischen Erkenntniss des Uebersinnlichen, je mehr sich aber die eine und die andere Erkenntniss von ihrem realen Grund entfernt, desto näher treten sich beide, und sie fallen somit in die Sphäre des Verstandes, der in die Mitte der übrigen Vermögen des Gemüthes gestellt, sie ihres ursprünglichen Wesens vollends entkleidet, indem er blos nach seinen formalen, logischen Gesezen mit ihnen verfährt. Solche Mythen stellen blos eine, ihrem Stoff nach von der Einbildungskraft dargebotene, und vom Verstand nach logischen Gesezen in Zusammenhang gebrachte Erzählung dar, bei welcher man durch nichts veranlasst wird, über das unmittelbar Gegebene hinauszugehen, und auf das Bildliche, das etwa noch stehen geblieben ist, Bücksicht zu nehmen.

Bei der Bildlichkeit des Mythus kommt ferner in Betracht, von welcher Art das Symbolische ist. Der Mythus ist, wie gezeigt worden, auf der einen Seite an das Räumliche und das in der sinnlichen Anschauung Festzuhaltende gebunden, auf der andern Seite soll er sich zugleich in freier Thätigkeit bewegen. Er bedient sich nun zwar allerdings, vermöge seiner Verzwandtschaft mit dem Symbol, der Natursymbole, es fodert dies die eine Seite seines Wesens, würde er sich aber ausschließlich nur an diese halten, so würde er das andere Element seines Wesens, das Freie, Selbsthätige so gut als ganz aufopfern müssen. Dieser

Widerstreit, in welchen im Mythus die aussere Form mit dem innern Wesen, das Nothwendige mit dem Freien kommt, kann hur durch einen Mittelbegriff ausgeglichen werden, in welchem sich jene Gegensäze vereinigen. Es ist dies der Begriff der Person, welcher bisher in Hinsicht seines innern Princips, der freien Selbstbestimmung und der in Handlungen sich offenbarenden Thätigkeit betrachtet, nun auch in Hinsicht seiner äussern Erscheinung zu erwägen ist. Der Mythus, sofern sein Wesen durch die Begriffe der Handlung und des zeitlich Successiven constituirt wird, kann ohne den Begriff die Person nicht bestehen, aber eben dieser Begriff ist es, durch welchen er auch der Anfoderung, die die äussere Form an ihn macht, Genüge leistet, indem die Person immer etwas in die äussere Anschauung Fallendes ist, und auf der einen Seite der gebieterisehen Nothwendigkeit der Natur unterworfen ist, während sie auf der andern mit dem freien Aufschwung des Geistes sich über sie erhebt. Wie aber im Mythus immer das Aeussere auf ein Inneres. das Bild auf eine Idee zu beziehen ist. so muss eben der Hauptbegriff, in welchem die mythische Handlung concret, und anschaulich wird, nothwendig auch eine bildliche Bedeutung haben, und wovon anders könnte nun die mythische Personification ein Bild seyn, als eben von dem Freien und Selbstthätigen, unter welcher Form der Mythus das Absolute in seinen Ideen darstellt? Und wie die mythische Personifikation im Allgemeinen den Begriff der Selbstthätigkeit und der Wirksamkeit der Kräfte, als inneres Princip des äusserlich sich Offenbarenden bildlich versinnlicht, so sind die einzelnen mythischen Personen Symbole der einzelnen Kräfte in ihren äussern Erscheinungen und Wirkungen und zwar, da der Mythus in seiner lezten Beziehung auf dem Grunde des Symbols und somit auch der Natur berüht, und dar-

auf immer auch wieder zurückzuführen ist, Symbole der einzelnen Naturkräfte, wenigstens einem Theile ihres Wesens nach und in gewieser Beziehung. Man sage hier nicht, die mythische Personifikation sey eben durch ihren Begriff wesentlich von dem Symbolischen verschieden, sie mus offenbar, wenn die angegebenen Begriffe des Mythus richtig sind, auch ihre symbolische Seite haben. Die starre, ruhende Natursymbolik kann dem Mythus, dessen angeborne Eigenschaften Bewegung; Selbstbestimmung und Freiheit sind, möglich allein zusagen, er schafft sich daher aus dem Begriffe seines Wesens seine Symbole selbst, und stellt sie mit freier Persönlichkeit hin, indem er ihnen seine eigene Lebenskraft einhaucht. So nothwendig also der. Mythus bildlich seyn muss, so nothwendig muss auch die mythische Handlung von gewiesen Personen ausgehen, die der Mythus in bildlicher Bedeutung aufstellt. Aus Allem diesem ergiebt sich im Allgemeinen, dass wir dem Mythus, was seine äussere Form betrifft, ehenfalls wie es der Begriff des Bildes erfordert, das Merkmal des Anschaulichen, in die Augen Fallenden zusprechen müssen. Wenn daher Creuzer Myth. I. Th, S. 90. vom Mythus sagt, er sey auch ein Bild, aber ein solches, das auf anderm Wege, als das Symbol, durch das Ohr zum innern Sinn gelange, so beruht dies auf dem schon gerügten unrichtigen Begriff des Bildes. Auch der Mythus muss zum Auge sprechen, dass er auch zum Ohr sprechen kann, ist blos eine aus dem Merkmal des Successiven der Erzählung oder Rede abgeleitete Eigenschaft. die Erklärung viele der ältesten Mythen seyen nichts als ausgesprochene Symbole, könnte leicht misverstanden werden.

Was endlich noch den dritten Punct bei der Untersuchung des Mythus betrifft, den Zusammenhang swischen Idee und Bild, so ist hierüber nach den bis-

herigen nur noch Weniges zu bemerken. Da der Mythus bildlich ist, sofern er symbolisch ist, so ist es das Symbol, wodurch jener Zusammenhang zwischen Bild und Idee vermittelt wird. Je reicher daher ein Mythus an symbolischer Bedeutung ist, und je mehr wir im Stande sind, auch diejenigen Züge, in welchen sich die Anschauung des Symbols in eine successive Folge von Handlungen aufgelöst hat, und überhaupt das ursprünglich Symbolische am meisten in das dem Mythischen Eigenthümliche übergegangen ist, auf die ursprüngliche Bedeutung des Symbols zurückzuführen, desto eher gelingt es uns die bildliche Bedeutung des Mythus zu erforschen und aufzufinden. Es fällt daher von selbst der große Unterschied in die Augen, der sich in dieser Hinsicht bei den einzelnen Mythen wahrnehmen lässt. Ein Mythus, wie z. B. der Homerische Odyss. VIII. 266. kann uns über seine eigentliche Bedeutung nicht im Zweisel lassen. Hier fehlt es nicht an Symbolen und symbolischen Personen, die an und für sich schon sprechend und bedeutungsvoll. noch mehr durch das Verhaltniss, in welches sie zu einander gesezt sind, den verborgenen Sinn des Ganzen nicht undeutlich an den Tag legen. Zuerst der streitende Ares und die liebende Aphrodite, beide in heimlicher Liebe verbunden, sodann der künstlerisch fesselnde Hephästos, und der die Lösung der Bande heischende Poseidon, ferner der verrätherische Helios und der lüsterne Hermes, und endlich die laut lachenden sämtlichen Götter, und das Symbol des Ganzen. die kunstreich bereiteten unsichtbaren Fesseln. Aber wie wenige Mythen kommen ihrer Bedeutung so von selbst entgegen, wie viele haben bei der allmäligen Entfernung des Mythus vom Symbol sich der alten hohen Bedeutung ihres Inhalts so entäussert, daß wir die in ihnen verborgene Idee kaum noch ahnen, und ungeachtet der gefälligen Redseligkeit, mit welcher

sich der Mythus vor uns entfaltet, doch nicht errathen können, was er denn eigentlich will? Wie oft ist nicht ein wirkliches Missverständnis, wie es bei dem Übergang vom Symbol zum Mythus, oder auf dem weiten Wege vom Orient zum Occident leicht entstehen kann, als Veranlassung eines Mythus entweder nachzuweisen, oder doch vorauszusezen, wobei denn natürlich von einem Zusammenhang zwischen Bild und Idee nicht mehr die Rede seyn kann \*). Die Hauptregel ist aber immer bei der Ausmittelung des Zusammenhangs zwischen Idee und Mythus, die Hauptbegriffe auf ihre natürlichen Anschauungen zurückzuführen. Man nehme z. B. den schon sonderbarer lautenden Homerischen Mythus von der Fesselung des Zeus durch die Heere, den Poseidon und die Athene, und seine Befreiung durch Briareus oder Aigaion (εναλιος θεος Hesych) Jl. 1. 400. und führe diese Personen auf die natürliche Anschauung des Verhältnisses eines Obern. Mittlern und Untern zurück, so werden wir nicht im Zweifel seyn können, dass hier von einem in der Natur entstandenen Aufruhr der Elemente, und dem Aufhören desselben die Rede ist. Wir können uns nicht enthalten, hier als Beispiel noch einen Mythus anzu-

<sup>&</sup>quot;) Wie oft hat sich dagegen auch sonderbar genug neben dem mythischen Ausdruck zugleich der symbolische erhalten, wie s. B. Od. I. 8.

Thörichte, welche die Rinder dem leuchtenden Sohn Hyperions

Schlachteten, jener darauf nahm ihnen den Tag der Zurückkunft.

Hier ist als Ursache und Wirkung ausgedrückt, was eine und dieselbe Thatsache ist. Die durch viele Monathe und Jahre verspätete Rückkehr ist symbolisch ein Schlachten der Sonnenrinder. Ebenso ist in der Erzählung Her. IX. 74. neben dem mythischen Ausdruck auch der symbolische stehen geblieben.

führen, bei welchem die Deutung vermittelst der Auffassung seiner symbolischen Anschauung zugleich auch ein historisches Interesse hat. Herodot erzählt II. 141. von dem Zuge, welchen Sanacharibos, der Arabier und Assyrier König mit großer Heeresmacht gegen Aegypten machte: Als der Priesterkönig Sethos. welchem von den Kriegern auch nicht ein einziger Mann folgte, sondern lauter Krämer und Handwerker und Müssige vom Markte, bei Pelusium angekommen, kam bei Nacht ein Schwarm Feldmäuse über die Widersacher, die zernagten ihre Köcher und Bogen und auch die Schildhaben, also dass sie am folgenden Morgen, da sie wehrlos geworden, flohen und kamen viele ums Leben. Und noch jezo stehet dieser König von Stein bei dem Tempel des Hephästos. und hat eine Maus auf der Hand, und spricht in Buchstaben also: Siehe mich an und sey fromm. Im A. T. Es. XXXVII. 36. wird Sancheribs Niederlage nach der theokratischen Ansicht einem Engel zugeschrieben. Was aber sowohl schon dieser Ausdruck, als auch die Natur der Sache sehr wahrscheinlich macht, finden wir bei Joseph. Antiq. X. 2. ausdrücklich angegeben, dass nämlich Sancheribs Heer auf dem Wege nach Aegypten und auf dem Rückwege nach Jerusalem größtentheils durch eine Pest aufgerieben worden. Wie verhalten sich nun dazu Herodots Feldmäuse. welcher bekanntlich der Einzige der ältern Profanschriftseller Sancherib und seinen Zug gegen Aegypten erwähnt? Man vergleiche die Stellen I. Sam. V. und VI. 4. 5. wo erzählt wird, die Philister seyen, weil sie die Bundeslade der Israeliten hinweggenommen, mit einer Landplage von Jehova gestraft worden. Diese wird beschrieben durch den Ausdruck צַפַלים Beule, Geschwulst, welcher wahrscheinlich gleichbe-

deutend ist mit Dy Hügel, Erhöhung, wodurch auch

sine Geschwulst bezeichnet werden konnte. Um nun von dieser Plage befreit zu werden, sollten die Philister dem Jehova ein Schuldopfer darbringen wie VI. 4. 5. erzählt wird, nämlich nach der Zahl der fünf Fürsten fünf goldene Beulen und fünf goldene Mäuse. Maus, besonders Feldmaus, wie auch Herodot von μυς αρεραιοι spricht, v. 5. Machet Bilder eurer Beulen und Bilder eurer Mäuse. Man begreift nicht wie die Mäuse neben den Beulen erwähnt werden. ohne die Voraussezung, dass die Mäuse der symbolische Ausdruck für die Beulen sind, ohne Zweisel deswegen, weil die Gestalt und Farbe der Beulen Aehnlichkeit mit der Gestalt und Farbe der Feldmäuse hatte. Dies findet nun vollkommen seine Anwendung auf die Herodoteische Erzählung, bei welcher, sobald einmal die Feldmäuse ihre symbolische Bedeutung verdie mythische Umänderung sich von loren hatten. selbst ergab, und das Ganze nichts Befremdendes mehr haben kann. Die Zurückführung aber des Mythus auf das Symbol und des Symbols auf die ihm zu Grunde liegende Anschauung giebt uns hier auf einem ganz unverdächtigen Weg eine erwünschte Bestätigung einer historischen Begebenheit, über welche wir aus den sonstigen Nachrichten nur wenig wissen.

Hier ist nun aber auch der Punct, von welchem aus die Behandlung des Mythus die verschiedensten Richtungen nimmt. Während dem einen der Mythus die Sprache uralter Naturpoësie und tiefsinniger Symbolik redet, nimmt ihn ein anderer als ein Gewebe von Mährchen, und will, wie Creuzer sagt Briefe über Hom. S. 181. "das Zauberband des Mythus immer mehr in einen Faden prosaischer Geschichten zerlegen." Und doch haben beide Behandlungsweisen und Ansichten ihre eigene Wahrheit, aber die Einseitigkeit ist auf beiden Seiten gleich groß, wenn man den Mythus nach seinem ganzen Inhalt und Umfang in die

eine oder andere Form gewaltsam hineinzwingen will. So wenig zu läugnen ist, dass der Mythus, wenn er seine eigenthümliche Periode und somit eich selbst überlebt hat, zum Mährchenhaften, Prosaischen, Geistund Bedeutungslosen herabsinkt, so wenig kann in Abrede gezogen werden, dass die in der Vernunft nothwendig liegenden und zum Bewusstseyn kommenden Ideen der intelligibeln Welt in der symbolischmythischen Form, die nach dem Organismus des menschlichen Geistes zur Versinnlichung des Ideslen dienen soll, irgend einmal ihren Ausdruck gefunden haben müssen. Die Anerkennung dieses Sazes ergiebt sich aus der obigen Deduction, und muss der historischen Untersuchung über den Sinn und die Bedeutung der einzelnen Mythen nothwendig vorangehei. Der so eben angeführte Briefwechsel zwischen Creuzer und Hermann enthält eine sehr lehrreiche Zusammenstellung jener beiden divergirenden Ansichten von der Behandlung des Mythus.

Wenn wir auch hier wieder die Hauptpuncte der bisherigen Entwicklung in eine allgemeine Uebersicht zusammenfassen, so classificirt sich das ganze Geschlecht des Mythus auf' folgende Art: Der Mythus zertheilt sich gleich anfangs in zwei Hauptzweige den philosophischen und historischen, von welchen ieder nach den drei Momenten die wir bei der Untersuchung des Mythus unterschieden haben, eine dreifache Abstufung zulässt. Auf die erste Stufe stellen wir denjenigen philosophischen Mythus, in welchem das Symbolische, oder wenn man es so nennen will, das Mystische des Inhalts das Vorwaltende und Ueberwiegende ist. Dem Orphischen Mythus haben wir hier bereits seine Stelle angewiesen, es gehört aber hieher auch diejenige Art des philosophischen Mythus, die wir z. B. in Hesiods Theogonie finden, da auch hier die mythische Form nur als Mittel dient, damit eine philosophische oder religiöse Idee ihren Ausdruck

finde, und nur daratif gesehen wird, was gesagt werden soll micht aber, wie es gesagt werde. Der historiache Mythus gehört in dieselbe Classe. je mehr das historische Element, das er sich einverleibt hat, von dem vollen Gehalt der Idee gurückgedrängt, und ihm unterwürfig gemacht ist, ohne jedoch ganz aufgehoben zu seyn. Die zweite Stufe müssen wir denjenigen philosophischen und historischen Mythen einräumen, in welchen der Zagber der Kunst die beiden Elemente zu einem harmonisch - schönen Ganzen in einander geschlungen hat. Der Gedanke durchdringt seinen Ausdruck, ale könnte er mur in ihm zum Bewufstseyn kommen und sich aussprechen. und der Ausdruck hin wiederum schlingt sich so leicht und gefällig um den Gedanken, als wollte er sich diesem ganz hingeben, ohne jedoch sein eigenes Wesen Es erhellt von selbst; dass hieles das eigentliche Epos gehört, und zumal das Homerische. Aber auch diefenige Art, with der philosophische My thus ber Homer (man ve gli z. B. Odyss. Ven. 166. und besonders auch den Homerischen Hynanus auf die Demeter) bei der Darstellung philosophischer Adeen verfährt, bezeichnet diese Stufe. Auf die dritte Stufe endlich sesen wir die Sage und dat Mihrchen, die wir bereits oben characterisirt haben. Die idee verachwindet hinter der Form, welche num der Idee entaussert, thre! Healitat gang allein in sich selbst has Wahrlieit and Dichtung stehen sun einander getfemt gegenüber. Wie wir res bei dem Symbol bemerkt haben v eo sind auch Mer die beiden Gegensäze des Nothwendigen und Freien auf jeder dieser Stufen in einem umgekehrten Verhältniss zu einandens tehnest

Zum Schlüsse dieses Abschnitts fügen wir noch die grammatische Bestimming des Wortes Modes hinzu: Dieses Wort kommt mehst mehreren verwandten Zeitwörtern von der Wursel und her, und det ursprünge Baurs Mythologie.

lich, wie Riemer in seinem Wärterbuch unter muzw treffend bemerkt, ein nachahmender Ausdruck des Tons und der Bewegung, wenn man die Lippen schliefst, und die Luft aus der Nase stöfet. Aus, dieser Grandbedeutung, in welcher ein Inneres im Verhältnifs zu einem Acussern gegeben ist, hat sich, wie aus einem fruchtbaren Keim, ein sehr reichhaltiger Begriff entfaltet. In jener ursprünglichen Bedeutung kommt jedoch das Wort uv3ok selbst nicht vor., sondern es heisst sogleich entweder Gedanke, oder Rede jeder Art, doch so, dass immer die eine Bedeutung in Beziehung steht mit der andern. Den Zusammenhang zwischen beiden Bedeutungen zeigt uns nämlich der oft. vorkommende: Homerische Ausdruck: uv9sig9a nooc iv Supor z. B. Jl. XVII. 200. oder auch sinew XL 403 nach welchem man schon früh das Denken als ein inneres Reden ansch, weswegen anch andere Zeitwörter in der elten Sprache zugleich Denken und Reden bedeuten z. B., with cfr. Jl. II. 37231V, 190. VIII. 197. Mudoc also das innerlich Gedachte, sofera en durch Worte ausserlich wird, wobei man treffend an the demigrieghischen Wort in Laut, und Bedeusung vermandte dentsche Worf Gemith (Sung) erinmert hately Det Sprachgebranch mahm nun shevi hald das Wort uit for besonders im Gegenath geren Acrec die, wahre Rede (unterschieden) von der erdichteten str. Pind. Oli. I. 46. Nomal VII. 34. VIII. 56 Phys. L 24. Dogh istudamit die Bedouwng beiden Worte noch keineswers! erschöpft. Beiden Worten/kommtijWahrheit und Dichtung nur beziehungsweise zus Auch das Wort Loyog wird ja von der historischen Sage gebraucht zu Bu Herod. Vi 51 und so hat auch der un-Dog eine gewisse Wahrligite anur sollte er mie nicht direct was der loyog, sondern indirect darleges. In dieser Bedeutung kommt Loyog unstreitig bei Platon more no as B. Brotag. p., 380., Ed., Hekky Pr. Happiti 78. Burn My Like

MuSoc ist hier eine zwar erdichtete Erzählung, die aber indirect zur Darlegung einer philosophischen Idee dient, im Gegensaz gegen loyog, der es direct thun wurde. Ebenso kommen Phaedon. p. q. Ed. Wytt. Loros und uv Jos in gegenseitiger Beziehung vor. Darin liegt, and zwar übereinstimmend mit der obigen Grundbedeutung, wenigstens der Keim von iener Bedeutung, die dem Worte zu geben ist, wenn man den darin enthaltenen Begriff auf die von uns bisher ausgeführte Art verfolgt und bestimmt, da ja die bildliche Darstellung auch eine indirecte ist. Der Mythus galt als Dichtung mehr nur in Hinsicht seiner Form, die Form aber dachte man sich wirklich auch als bildliche Darstellung einer Ideet Man kann dies wenigstens aus einer Stelle bei Strabo schliefsen, welcher X. p. 474. sagt: nag & neps row dewi hore ap-Yaiac eferatei dofac xai undec ainitrouenon tan naλαιων, άς ειχον εννοιας φυσικας περι των πραγματων, και προςτιθεντών αει τοις λογοις τον μυθον. Hier drückt uvene offenbar die durck Bilder verhalte Darlegung einer Idee und zwar über göttliche Dinge aus, daher entspricht es dem averreodes. Dass die Griechen das Wort besonders von Erzählungen aus der Götter- und Heroen-Welt gebruuchten, ist bekennt. Da aber das Wort im gewöhnlichen Sprachgebrauch die Nebenbedeutung einer Dichtung bekommen hatte, so gebrauchten sie, wenn sie bei solchen Erzählungen night sowohl auf ihre poëtische Form ju als vielmehr auf ihren religiösen Inhalt Rücksicht nehmen wollten, nicht das Wort uv Joc, sondern lieber kovos. öfters mit dem Beiwert leobe. So nemt zi B. Plats im Sympos, die Drzählungen der Diotima koyot nicht μυθοι, auch Pindar, der dem Mythus so gern ein geringschäzendes Beiwort giebt, gebraucht, wo er einen solchen Nebenbegriff vermeiden will, lieber Avyog z. B. Nem. I. 50. und so überhaupt in sehr vielen Stellen, und der religiöse Herodot sezt dafür gewöhnlich keog koyog z. B. II. 51.

Nach dieser Auseinandersezung der beiden Haupte begriffe, des Symbols und des Mythus, bleibt uns noch ein dritter Begriff übrig, den wir hier nicht übergehen dürfen, da, ob er gleich für unsern Zweck minder wichtig seyn mag, doch durch ihn erst jene beide ihre vollkommene Begrenzung und Bestimmung erhalten zu können scheinen. Es ist dies der Begriff der Allegorie, von welcher wir diese Erklärung geben: sie ist die bildliche Darstellung einer Idee durch eine Handlung, welche nach ihren einzelnen Momenten in die Sphäre der sinnlichen Anschauung fällt, oder doch wenigstens fallen kann. Die Allegorie hat demnach mit dem Symbol und Mythus den allgemeinen Begriff gemein, dass sie ebenfalls das Ideale durch Bilder darstellt, sie steht aber einerseits insofern höher als das Symbol, sofern sie, obgleich alle ihre Bilder Symbole sind, doch nicht blos das Momentane der Anschauung giebt, sondern durch Symbole, die in den Kreis der Anschauung fallen, zugleich den dem Mythus eigenen Begriff der Bewegung und Handlung ausdrückt, andererseits steht sie niederer als der Mythus, da sie nicht wie dieser im Stande ist, die Handlung hauptsächlich nur unter der Form der Zeit aufaufassen, und daher auch manche Momente derselben im sich aufzunehmen, die nicht gerade der sinnlichen Anschauung unterworfen sind, sie ist vielmehr immer zugleich auch noch an das Räumliche bei ihren Daratellungen gebunden. Die Allegorie fällt also recht eigentlich in die Mitte zwischen Symbol und Mythus, und vereinigt in sich die beiden zukommenden Eigenschaften, sie drückt zugleich Momentanes und Successives, Ruhe und Bewegung, Räumliches und Zeitliches aus. Das Symbol, so wie es einen Schritt vorwärts thun will, um sich aus seinem engbegrenzten Kreis

herauszubewegen, und nur den einfachen Begriff einer geschehenen Handlung oder Thatsache zu bezeichnen. wird nothwendig zur Allegorie, so wie dagegen auch der Mythus, je näher er sich noch an das Symbol anschließt, und die einzelnen Momente seiner Handlung an Symbolen entwickelt, und zugleich anschaulich darstellt, mit der Allegorie zusammenfällt. Wir erläutern auch dies durch einige einfache Beispiele. Herodot I. 78. erzählt, als Croesus sich nach der ersten Schlacht mit Cyrus wieder nach Sardes zurückbegeben hatte, sey die ganze Vorstadt mit Schlangen angefüllt worden, darauf seyen Pferde gekommen, die auf die Weide giengen, und im Gehen die Schlangen auffrassen. Telmessische Zeichendeuter gaben von diesem Wunderzeichen die Deutung, es werde ein feindliches Kriegsheer kommen, das die Einwohner unterwerfen werde, denn die Schlange bezeichne Einheimische, Landeskinder, das Pferd herbeigekommene feindliche Hier sind mehrere Symbole beisammen, Schlangen und Pferde, Gehen und Auffressen. alle diese Symbole sind zu Einer Handlung vereinigt, deren Begriff aus allen Symbolen zusammen abstrahirt werden muss. Wir haben also hier eine Handlung wie beim Mythus, eine Anschauung wie beim Symbol, aber die Anschauung begreift mehrere Symbole, deren jedes einen einzelnen Theil der Handlung bedeutet, um so die ganze Handlung zur Anschauung zu Darum ist es weder Symbol noch Mythus, sondern Allegorie. Herod. VII. 57: Als Xerxes vom Hellespont aufbrach, erschien ihm ein groses Wunderzeichen, εππος γαρ ετεκε λαγον. Das Pferd bedeutete nach Herodots Erklärung den stolzen Kriegszug, der Hase die feige Flucht, und das Gebähren das Hervorgehen des Leztern aus dem Erstern als Folge. Auch hier sehen wir wieder drei Symbole, die in ihrer gegenseitigen Bezichung auf einander den Begriff

einer Handlung der Anschauung hingeben. Nicht anders ist es mit größeren Allegorien, wofür z. B. Platons Allegorie von der Seele als Wagenführer mit den beiden Pferden gelten kann. Beziehen wir dieses Bild blos auf die Seele im Ganzen, als Hauptvor-' stellung, so mögen wir es allerdings ein Symbol nennen, so wie sich uns nun aber aus dem Symbol ein Zug nach dem andern in der Anschauung entwickelt, und jeder mit besonderer Bedeutung, um die verschiedenen Zustände und Thätigkeiten der Seele darzustellen, das Symbol somit mehr und mehr beweglich wird, so ist ebendamit auch die Allegorie gegeben. Warum sollte aber dasselbe, was wir Allegorie nennen, nicht auch Mythus genannt werden können? Sehen wir z. B. bei Platon in jener Stelle des Phädrus blos darauf, dass er eine nicht in die Sinne fallende Idee durch eine Handlung versinnlicht, so geben wir seiner Darstellung mit Recht den Namen Mythus, wollen wir aber auch die Art bezeichnen, wie er die einzelnen Momente der Handlung darstellt, und jede einzelne Anschauung ihre eigene Bedeutung hat, worauf der Mythus, der mehr auf das Ganze sieht, nicht gerade ebenso Rücksicht zu nehmen hat, so müssen wir es Allegorie pennen. Die Verwandlung der Gefährten des Odysseus in Schweine ist mythisch bei Homer erdas Schwein ist dabei das Symbol oder Bild eines durch das Uebermans des sinnlichen Genusses seiner Würde sich entäussernden Menschen, zur Allegorie aber wird es, sobald wir uns die ganze Handlung mit allen ihren anschaulichen Zügen vervollständigen, die Kirke mit dem Zauberstab in der Hand, einen Theil der Gefährten noch in menschlicher, einen andern in bereits veränderter Gestalt, als Schweine, und diese wiederum auf diese und jene Art. Die Allegorie, zwischen Mythus und Symbol gestellt, kann in dreierlei Hinsicht, je nachdem es gerade um den

einen oder andern Begriff zu thun ist, genommen werden, und ehendies gehört zu ihrem Begriff.

Betrachten wir nun auch die Allegorie auf dieselbe Art, wie das Symbol und den Mythus, so ist vor's erste in Hinsicht der darzustellenden Idee nur dies im Allgemeinen zu hemerken, das sie, was diese betrifft, zwar freier ist als das Symbol, aber beschränkter als der Mythus, das Uebrige aber, was etwa hieher gehört, wird besser bei dem dritten Punkt, dem Verhältnis der Idee und des Bildes, beigebracht werden.

Die Allegorie, sofern sie durch Bilder darstellt. bedient sich sowohl aller dem Symbol eigenthümlichen bildlichen Anschauungen, als auch der symbolischen Personen, die dem Mythus angehören. auch geschichtliche und wirkliche Personen kann sie in ihre Darstellung aufnehmen, und zwar ebenfalls in bildlichem Sinu, sofern das Concrete das Abstracte versinnlichen sell (man denke z.B. an den Lackoon). Vorzüglich aber scheint der Allegorie die Symbolik der Thierwelt zuzueignen zu seyn, deren Character einerseits mit der Natur - Nothwendigkeit zusammenhängt, wie das Symbol sie liebt, andererseits doch auch schon ungebundener sich bewegt, und in die Sphäre freierer Willensthätigkeit kinüherspielt, welche den symbolischen Personen des Mythus zukommt. Da nun die Allegorie eine Handlung darstellt, eine innerhalb der Grenzen sinnlicher Anschaulichkeit beharrende, so eignet sich für diese nächste Stufe nach den starren Formen des ruhenden Symbols der Character und das Leben der Thierwelt, wie aus dem Folgenden sich deutlicher ergeben wird.

Am meisten aber kommt bei der Allegorie auf die richtige Auffassung des Verhältnisses zwischen Bild und Idee an. Bei dem Symbol wird die Idee desselben unmittelbar durch Anschauung gegeben, beym Mythus wird die Idee des Ganzen in successiver Aufginanderfolge der einzelnen Momente der Handlung durch Abstraction allmählig aufgefasst. Bei der Allegorie aber ist die Auffassung der Idee durch das Bild momentan und successiv zugleich; successiv, sofern sie eine Handlung giebt, die aus mehreren Elementen besteht, deren jedes nur durch einen eigenen Act aufgefalst werden kann, momentan, sofern es nur Eine Handlung ist, deren Begriff nicht durch ein einzelnes Element derselben vollständig gegeben wird, sondern dadurch, dass alle zusammengenommen und zu Einer Anschauung verbunden werden. Jeder Moment der Anschauung giebt nur einen Theil der Idee. wie aber diese nur Eine ist, so müssen auch die verschiedenen Momente der Anschauung wieder in Einen Moment zusammenfallen, und doch wird man sich derselben, als verschiedener Momente, auch nur successiv bewusst. So nur kommen Idee und Bild in Uebereinstimmung. Diese eigenthümliche Auffassung des allegorischen Bildes bewirkt nun aber auch ein eigenthümliches Verhältniss zwischen Bild und Idee. Da ein einzelner Theil des Bildes die ganze Idee noch nicht giebt, sondern dabey immer auch die Anschauung der übrigen Bestandtheile des Bildes gegenwärtig seyn muss, und das Ganze erst durch Zusammenfassung der einzelnen Theile und Merkmale, also durch Abstraction zu Stande kommt, so wird das Gemüth genöthigt, bei der Anschauung jedes einzelnen Bildes Bild und Idee weit mehr im Bewusstseyn auseinander zu halten, als es bei dem Symbol der Fall ist; es entsteht eine Incongruenz zwischen dem einzelnen Bild und der Idee des Ganzen, wobei das Verhältniss zwischen dem einzelnen Bilde, und somit auch dem ganzen Bilde und der Idee desselben, deutlicher als bei dem Symbol mit dem Bewusstseyn der Verschiedenheit zwischen beiden aufgefasst wird. Gleichwol aber ist diese Trennung des Bildes und der Idee weit

nicht so groß, als bei dem Mythus, da bei der Allegorie immer wieder die unmittelbare Anschauung dazwischen tritt, der Mythus aber, je mehr er das An- 1 schauliche verläßt, um so mehr auch von der unmittelbaren Beziehung des Bildes auf die Idee sich entfernt. Das zulezt Bemerkte ist die Ursache. warum man den Unterschied zwischen symbolischer und allegorischer Darstellung auch so festgesezt hat: die allegorische Darstellung bedeute blos einen allgemeinen Begriff, oder eine Idee, die von ihr solbst verschieden ist, die symbolische sey die versinnlichte, verkörperte Idee selbst, oder kurz, das Wesen der Allegorie sey das Bedeuten, das Wesen des Symbols sey das Seyn. Creuzer Symb. und Mythol. I. S. 70. Diese Bestimmung kann unmöglich richtig seyn, und geht von der falschen Voraussezung aus, die Allegorie ermangle des Momentanen, und sey vielmehr ein Fortschritt in einer Reihe von Momenten, weswegen auch, was ebendaselbst behauptet wird, aber vollends alle diese Begriffe verkehrt und verwirrt, die Allegorie den Mythus unter sich begreifen soll. Der Irrthum liegt hier darinn, dass derjenige Begriff, in welchem sich als dem Mittelgriff die beiden Glieder des Gegensazes durch gegenseitige Beschränkung ausgleichen, als der höchste Begriff, als Gattungshegriff gesezt wird, was sich selbst widerspricht, da er, auf derselben Linie mit ihnen, nur in die Mitte zwischen beide fallen kann, und mit ihnen unter einen und denselben höheren Begriff, den des Bildes überhaupt, gestellt werden muss. Da die Allegorie offenbar auch eine Anschauung, oder ein Bild ist, (wie ja Creuzer selbst anerkennt, wenn er uns, um den Begriff der Allegorie zu erklären, sogleich vor ein allegorisches Bild, oder Gemählde hinführt, und berichten läset, was das Auge sehe, l. c. S. 69.) so muss sie als solche, was immer als das Wesen der Anschauung und

des Bildes festzuhalten ist, auch momentane Potalität haben. Der Unterschied zwischen ihr und dem Symbol besteht nur darinn, dass bei der Allegorie die Anschauung sogleich mit einer Unterscheidung mehrerer Merkmale oder Theile gesezt ist, oder als eine aus mehreren einzelnen Anschauungen zusammengesezte Anschauung, wie ja jede Anschauung, wenn das Einzelne in ihr fixirt wird, in eine unbestimmbare Vielheit von Anschauungen zerfallen kann. Warum soll denn nun in einer allegorischen Darstellung im Allgemeinen die Idee nicht auf dieselbe Weise enthalten sevn, wie sie es im Symbol ist? Auch vom Symbel kann, sofern es Bild einer Idee ist, ebenso gut gesagt werden, es bedeute eine Idee, als von ihm gesagt wird, es sey eine versinnlichte Idee. findet endlich auch beym Mythus statt, und es gilt überhaupt von dieser ganzen Reihe bildlicher Begriffe, dass ihnen sowohl das Bedeuten als das Seyn zukomint, je nachdem wir dabei auf das Bild oder die Idee Rücksicht nehmen. Allerdings ist zwar das Verhältniss zwischen Bild und Idee, und also auch das Bedeuten und das Seyn bei dem Symbol, der Allegorie, and dem Mythus immer wieder ein anderes, aber es ist dies selbst doch nur ein abgeleitetes Merkmat und darum keineswegs an die Stelle des ursprünglichen und wesentlichen zu sezen.

Die verschiedenen Arten und Abstufungen der allegorischen Darstellung sind nach derselben Unterscheidung, die wir beim Symbol und Mythus gemacht haben, im Allgemeinen dreifacher Art, je nachdem die Allegorie dem Symbol, oder dem Mythus, sich mehr annähert, oder an ihrem allegorischen Charakter im eigentlichen Sinne festhält. Steht die Allegorie dem Symbol näher, so tritt ebendeswegen, weil im Symbol das Verhältnis zwischen Idee und Bild das engste ist, auch die Idee des allegorischen Bildes deut-

licher und wesentlicher hervor, man sieht, dass das Bild nur der Idee, oder Sache wegen gebraucht ist. Wenn dann aber zugleich das Bild selbst mehr von Bedeutung wird, und sich in schönen Formen auszubilden strebt, um mit Hülfe der Kunst die Idee zur Anschauung zu bringen, welche jedoch, wie es die Allegorie mit sich bringt, immer nur gleichsam über dem Bilde schwebt, und sich niemals ganz unmittelbar in demselben in Einem Acte der Anschauung erfassen lassen will; dann haben wir die Allegorie im eigentlichen Sinn. Wenn sich endlich die Allegorie mehr auf die Seite des Mythus hinwendet, und an die Stelle der momentanen Totalität der Anschauung, wie sie auch die Allegorie noch hat, mehr und mehr die Abstraction und Reflexion des Verstandes tritt, die die Idee erst successiv durch allmälige Auffassung des Bildes gewinnt, wie es beim Mythus der Fall ist, so ergiebt sich daraus die dritte Abstufung allegorischer Darstellung, wobei das Verhältniss zwischen Bild und Idee das weiteste und am wenigsten unmittelbare ist.

Auf die zuerst angegebene Stufe der allegorischen Darstellung stellen wir die Hieroglyphik, zwar nicht sofern sie durch einzelne Zeichen und Bilder einzelne Begriffe darstellt, sondern sofern sie durch Zusammensezung derselben ganze Gedanken und Säze ausdrückt. Ebendies gehört zu ihrem Begriff, und wie die Zeichen der Buchstabenschrift nur in ihrer Verbindung mit einander ihren Werth haben, so sollten auch die Hieroglyphen, die gigantischen Charactere eines der Zahl nach unbestimmbaren Alphabets seyn. Was wir von jener ersten Art allegorischer Darstellung gesagt haben, findet auf die Hieroglyphik seine Anwendung. Sie beruht auf Anschauung, weil sie Begriffe durch sichtbare Zeichen und Bilder darstellt, sie drückt Bewegung und Handlung aus, sofern sie

mehrere Begriffe in ein Verhältniss zu einander sezt, und da sie die einzelnen Bilder als einzelne Theile oder Merkmale der Anschauung im Ganzen auf die Idee bezieht, so findet bei ihr auch das bei der Allegorie angegebene Verhältnis zwischen Bild und Idee statt. Die Hieroglyphik, aus welcher, als einer natürlichen und nothwendigen Grundlage, allmälig die Buchstabenschrift entstanden ist, zeigt uns, wenn wir an ihre Wichtigkeit und Ausbildung im Orient und in Aegypten besonders denken, die allegorische Darstellung als eine nothwendige Form des menschlichen Darstellungsvermögens, die zwar anfänglich in ihren Mitteln noch beschränkt ist, je mehr sie aber mit den natürlichen und nothwendigen Zeichen des Ausdrucks durch freie Willkühr und Uebereinkunft gewählte verbindet, und die concreten Bilder zu abstracten Zeichen erhebt, die freieste und allgemeinste Art der Dass dabei Unterscheidung Darstellung vorbereitet. und Fixirung der einzelnen Laute der Sprache nothwendig vorauszusezen ist, versteht sich von selbst, der Bezeichnung aber der hörbaren Zeichen durch 'sichtbare muss die ältere Hieroglyphik zu Hülfe gekommen seyn, weswegen ja auch das Phönizische Hebräische und Griechische Alphabet so deutlich seine Abkunft aus den Characteren der Hieroglyphik an sich trägt. Den Fortgang vom Concreten zum Abstracten vom Nothwendigen zum Freybestimmten, vom Bilde zum Zeichen, wie er überhaupt bey dem Stufengang des menschlichen Darstellungsvermögens statt findet, können wir hier im Einzelnen wahrnehmen, wenn wir uns z. B. vorstellen, wie unser a, das griechische a, das hebräische X, aus der Hieroglyphe des Stiers oder Stierkopfs anfänglich hervorgieng. Die Vergleichung der Hieroglyphik mit der Buchstabenschrift macht uns noch auf ein anderes Merkmal derselben aufmerksam, auf das Discursive. Die Hieroglyphik ist,

wie die Allegorie, eine Zusammensezung von Symbolen, es gehört aber zu ihrem Wesen, wie in der Rede und Schrift, Gedanke an Gedanke, Saz an Saz sich reiht, so nun auch die allegorische Darstellung in einer zusammenhängenden Reihe gruppenartiger Zusammensezungen von Symbolen fortgehen zu lassen. .Daher ist sie auch bemüht, die Räumlichkeit ihrer Bilder soviel möglich zu beschränken, und ins Enge zusammenzuziehen, die Erfüllung des Raumes in eine. blosse Erfüllung eines Zeitmoments zu verwandeln. um den Uebergang der einen Reihe von Zeichen zur andern zu erleichtern, und je mehr ihr dies gelingt, desto natürlicher ist der Uebergang zur eigentlichen Schrift. Durch diesen Character des Discursiven wird das Momentane der Anschauung, das der hieroglyphischen Allegorie immerhin noch bleibt, dem Suecessi-, ven untergeordnet, und wie die Hieroglyphik nach ihrer Darstellung im Einzelnen dem Symbol sich anschließt, so nähert sie sich, von einer andern Seite in ihrer zusammenhängenden Darstellung dem Wesen des Mythus.

Wie die hieroglyphische Allegorie dem Bedürfnife ihre Entstehung verdankt, so dient die eigentliche Allegorie dez Kunst. Idee und Bild treten in das harmonische Gleichgewicht, keines darf durch das andere beeinträchtigt werden, das Bild breitet sich in der Schönheit der Form im Raume aus, aber die Idee muss als die Seele des schönen Leibes sichtbar und unsichthar über ihm schweben. Wie das Symbol ein einfaches Bild ist, so ist der Allegorie das Gruppenartige eigen, und zwar nicht in einer Reihe gruppenartiger Zusammensezungen will sie ins Unbestimmte fortgehen, sondern eine Grappe für sich soll ein in sich geschlossenes Ganze darstellen, wie es der Begriff der Kunsteinheit fodert. Ruhe und Bewcgung, Momentanes and Successives, Raum und Zeit

gleicht sich so in der Gruppe aus. '7 als diese der Kunst vermählte Stufe der allegorischen Darstellung sich besonders in dem plastischen Hreise der Denkmäler der alten, namentlich Griechischen, Kunst objectivirt hat, bedarf kaum der Bemerkung.

Auf die dritte und lezte Stufe der allegorischen Darstellung stellen wir endlich die sogenannte Fabel, oder den avog der Griechen. Symbolisch ist sie, sofern sie eine Idee, und zwar eine ethische Wahrheit. in einem Bilde versinnlicht, allegorisch, sofern alle ihre einzelnen Züge in die Anschauung fallen, und jeder einzelne Theil des ganzen Bildes auf die Idee bezogen werden muss, mythisch endlich, sofern sie eine Handlung zur Anschauung bringt, weswegen sie auch ihre Bilder aus der Thierwelt oder der belebten Pflanzenwelt entfehnt. Das Mythische waltet in ihf schon ver, und somit die in der Zeit sich entwi? chelnde Handlung, weswegen sie immer eine practische Lehre enthält, aber die Handlung ist noch in ihrer freieren Entwicklung durch einen bestimmten Kreis von Anschauungen, in welchem sie bleiben soll; beschränkt (nämlich eben z. B. durch die Thierwelt). Als Form bildlicher Darstellung hat sie eine sehr untergeordnete Bedeutung, obgleich auch sie ôfters wie alte Beispiele zeigen cfr. Iud. IX. 6. H. Sam. XIK Hesiod. Hausl. 202. Liv. II. 32. zur Versinnlichung einer practischen Lehre vom Bedürfniss gehoten wurd de. Wie wir beim Symbol und Mythus auf die Stufe der Nothwendigkeit und der Kunst in der dritten Stufe en besondern durch die Wilkuhr bestimmten Zweck folgen sahen, sey es nun der Zweck der Lehre oder der Ergözung, oder beides zusammen, so ist es auch bei der Fabel. Die Fabel will lehren, aber auch ergözen, um desto besser lehren zu können, und zugleich hat sie noch von der ursprünglichen Verwandtschaft der Allegorie mit dem Symbol diese Ei-

genthümlichkeit sich erhalten, dass sie ihren Lehren durch die stehenden Charactere der Thier- und Pflanzenwelt den Character innerer Nüthigung aufdrücken kann. Um die Form ist es auch hier, wie überhaupe auf dieser Stufe, immer zugleich auch hauptsächlich zu thun. weil sie jezt nicht mehr eine nothwendige Form der Darstellung überhaupt, sondern eine für einen besondern Zweck freigewählte ist. Das eigentliche Gebiet der Fabel ist die Thierwelt und da auch die Hieroglyphik ihre Charactere, vorzüglich aus der Thierwelt entlehnt, so ist damit die in Hinsicht der Allegorie überhaupt oben gemachte Bemerkung gerechtsertigt, die jedoch nicht so zu verstehen ist, ale ch die Allegorie des eigentlich Persönliche in ihren Darstellungen nicht zulässen könne, oder solle. Es kommt hier nur auf den ursprünglichen und vorherrschenden Character an. Don. ächten Character der Allegorie stellen daher namentlich auch die grosertie gen: Thier-Allegorien der:Habräischen Propheten und der hookslypse daris Man vergl., besonders Dan. Willy Archa! Allegerisch ist aber z. B. auch die Baum-Allegorie Ezecha XXXI... Auch in solchen Fabeln, we die Allegerie auf einer Personification beruht, wie z. B. ic der berühmten Fahel des Menenius Agrippa, kann die Personification blos auf der Stufe des Thierlebeus stehen bleiben u. Und wenn selbst ader Homerische Mythus den Character der Helden songeine durch den stellenden Character der Phiere gleichsein allegorisirend versinnlichterso sehen wir auch hier, wieder den Webergang: von den Allegorie und der Fabel zum Mythus: Vonn der Fahal sunterscheidet sich die Panabih dadurelle dafs, sie eine Lehre an einem erdichteten Felliaus, dem Menschenleben darstellt. sie steht aber schoolsin einer entfernteren Beziehung zur bildlichen Dinistilling, and ost mehr in dieselbe Clases mit dem blefeen Zeichen und Beidpiel zu rechten

Was die Form im Allgemeinen betrifft, unter welcher die Allegorie die idee auffaset und darstellt, so ist es die des Seyns im Werden, oder des Werdens im Seyn. Das Symbol, wenn es das räumliche Seyn in der Anschauung des Bildes auf das Absolute anwendet, erhält zu seiner allgemeinen Form das schlechthin Seyende, oder den unendlichen Raum, und wenn es das Seyn und den Raum als das in sich selbst Bestehende und Ruhende nimmt, die Idee absoluter Nothwendigkeit. Der Mythus wenn er die an der Anschauung anhebende Verstandes-Thätigkeit als ein Successives in der Zeit, als ein Werden auffasst, und dieses auf das Absolute bezieht, erhält zu seiner allgemeinen Form das absolute Werden und dieses als ein ewig in der Zeit sich selbst sezendes Werden genommen, gibt ihm die Idee der Freiheit. Die Allegorie aber in die Mitte zwischen beide Formen so gestellt, dass sie immer die eine durch die andere beschränken muß. kann weder das eine noch das andere: Glied des Gees gensazes in seiner Reinheit, als ein Absolutes suffassen, und ist eben darum der Darstellung des Absoluten gar nicht fähig. An das Endliche muss sie sich halten, wie es in gegenseitiger gleichmäßiger Beschränkung des Räumlichen und Zeitlichen als ein Wordendes oder Gewordenes in eine bestimmte Sphäre der sinnlichen Auschsuung fallen kann. Derum dient sie auch mehr der Hunst, als der Philosophis and der Religion. Und wie das Symbol eigentlich so sehr an das Räumliche der äussern Anschauung gebunden ist, dass es davon gar nicht getrennt; und in die freie Rede umgesezt werden zuskönnenuscheint, so sind es auch die mehr räumlichen Formen der Plastik und Mahlerei, in welchen die Allegorie am liebsten erscheint, und wenn sie eich auch des freienen Vehikels der Rede bedienen will, so wird sie alsbald aus dem schwebenden Gleichgewicht des Räumkiehets

und Zeitlichen fallend, unwilkührlich mehr oder minder in den Mythus hineingerathen.

Der Name Allegorie kommt daher, dass das Bild 

chan und avoseven ahno de voen, eine Erklärung, die 
auch auf das Bildliche des Symbols und des Mythus 
past, der Allegorie aber deswegen besonders gegeben wurde, weil bei dieser die Beziehung des Bildes 
auf die Idee am meisten aussiel. Bemerkenswerth, wer 
gen der Uebereinstimmung mit der obigen Erklärung, 
ist hier besonders die Bezeichnung der Hieroglyphen 
durch den Ausdruck Ema z. B. Herod. II. 4. und östers.

. Und so haben wir nun den ganzen symboliallegerischen und mythischen Bilderkreis durchlaufen, und wenn wir auch nicht alle einzelnen Verzweigungen des großen, weitverbreiteten, von der Erde zum Himmel kühn emterstrebenden Baumes verfolgen konnten, doch wenigstens seine wesentlichsten und allgemeinsten Umrisse bezeichnet. Da wir bereits gleich anfangs die bildliche Darstellung der Ideen des Uebersinnlichen als eine nothwandige Form der menschlichen Erkenntnis aus der Natur des geistigen Organismus des Menschen, aus dem Verhältnis zwischen Vernunft und Phantasie. nachgewiesen haben, und die hisherige Deduction und Auseinandersezung der Begriffe des Symbols und des Mythus, in welchen als den Hauptfactoren die Allegorie schon begriffen ist, von selbst das Ergebnis herbeiführt, dals in diesen beiden Hauptformen die Elemente der gesammten bildlichen Darstellung des Idealen gegeben sind, so dass es ebensowenig eine andere Form ausser jenen geben kann, als es neben der Receptivität und der Verstandesthätigkeit, neben der Anschauung und dem Begriff, noch eine andere Form für die Erkenntnis des Sinnlichen gibt, so ist nun nur noch nöthig, über die Frage, auf welche Art und Weise jone Forme nnothwendig sind, um das Ideale Beurs Mythologie.

und Absolute zum Bewulstseyn zu bringen, einiges zu bemerken, indem von der Anerkennung dieser Nothwendigkeit der Werth dieser Wissenschaft überhaupt abhängt.

Die Nothwendigkeit, die Ideen des Absoluten bildlich durch Symbole und Mythen auszudrücken, ist theils eine bedingte, theils eine allgemeine. Bedingt ist sie, sofern sie dem Menschen auf einer gewissen Stufe seiner Entwicklung und geistigen Bildung in höherem Grade Bedürfniss ist, als auf einer andern. Und welches ist nun diese Stufe? Die menschliche Erkenntnis überhaupt beginnt immer mit der Anschauung als dem ersten Element. Von dieser aus erhebt sie sich erst allmälig in die Region der Begriffe und des abstracten Denkens. Der Geist muß schon gewissermalsen erstarkt seyn, und sich selbst in dem Mittelpunkt seines geistigen Wesens erfalst haben, wenn er sich von den Eindrücken der Aussenwelt losmachen, und sich der Geseze seiner geistigen Thätigkeit in ihrer Unabhängigkeit von der Welt der äussern Objecte bewusst werden soll. Die Anschauung geht immer dem Begriff, das Concrete dem Abstracten, wie das Niedere dem Höheren voran. Und wie dies der Entwicklungsgang für das einzelne Individuum ist, so ist auch dasselbe Gesez für die Entwicklung der Menschheit im Großen. Wir mögen -uns über den anfänglichen Zustand des Menschen und der ältesten Völker eine Vorstellung machen, welche wir wollen, so kann doch die Ausbildung ihrer geistigen Kräfte nur das Resultat der eigensten Selbatthätigkeit seyn, und somit auch das abstracte Denken nur die Frucht allmäliger Reife. Man betrachte doch den Stufengang der geistigen Ausbildung des Menschen, wie er sich in den merkwürdigen noch vor uns liegenden Denkmälern der Sprache, diesem treuesten Spiegel des Geistes, offenbart. Wie sinnlich concret ist auch in ihnen noch immer der Ausdruck, und

wie muss jedem schwachen Aufsbug, der in die Region des abstracten Denkens gewagt wird, die Anschauung immer wieder ihre Hand bieten? Und welche sprechende Beispiele von dem durchgängig herrschenden Bedürfnisse sinnlich-anschaulicher Zeichen tretten so oft im Einzelnen entgegen? Wo ein Entschlus ausgesprochen, eine Lehre dargethan, eine Ueberzeugung bewirkt werden soll, da ist es nicht eine successive Folge von Begriffen, in welcher sich das innerlich Gedachte entwickelt, sondern Anschauungen und Bilder sind die sprechendsten Mittel des Ausdrucks, von welchen man allein den geeigneten Eindrnek erwarten zu dürfen glaubt. Man erwäge doch solche Beispiele, wie sie uns Homer und Herodot, die dieser Stufe selbst noch so nahe stehen, in so reicher Mense darbieten, in dem ganzen großen Zusammenhang mit der Denk - und Anschauungsweise, aus welchem sie gegriffen, (Stellen wie z. B. bei Herod. I. 165. 158, 159, V. 49, IX. 55.) man denke sich die Sprache und Darstellung der ältesten hebräischen Urkunden, und der ältesten griechischen Orakelsprüche, auf welches Resultat müssen wir, alles dies zusammengenommen, geführt werden? Es ist bald gesagt, die alterthümliche Sprache sey eben die Sprache der Poësie, aber mus nicht was uns überall in einem so constanten Character erscheint, auch auf einem innerlich nothwendigen, in der Natur des Menschen liegenden Grunde beruhen? Und was wir nun im Gebiete der sinnlichen Erkenntniss wahrnehmen. wie sollte es im Gebiete des Uebersinnlichen anders seyn? Ja, das Bedürfniss den abstracten Begriff durch das Concrete der Anschauung zum Bewulstseyn zu bringen, muss hier um so fühlbarer seyn; je mächtiger auf der einen Seite die übersinnliche Welt mit ihren Ideen, auch schon auf der untersten Stufe der menschlichen Entwicklung, in das Gemüth des Menschen hereintritt, und je weniger auf der andern Seite der seiner Denkkraft noch nicht mächtige Geist dieselben in ihrer reinen Wesenheit in sich aufneh-Der noch ans Sinnliche gefesselte Geist bedarf einer sinnlichen Form, in welcher das Ideale. Reingeistige, gleichsam verkörpert, ihm nahe gebracht werden kann, und die Bilder der Phantasie und Einbildungskraft sind nun die Vermittler zwischen ihm und der übersinnlichen Welt. Nur aus diesem nach psychologischen Gesezen bestimmten Entwicklungsgange des Menschen, im Einzelnen, und großen Ganzen, ist die historische Erscheinung zu erklären, dass bei allen Völkern, deren früheste Bildungsperiode uns bekannt ist, die religiöse Erkenntniss insbesondere mit dem Concreten, Anschaulichen, Bildlichen beginnt, und von diesem aus erst mehr und mehr zur Reflexion and Abstraction fortschreitet.

Was aber auf der untersten Stufe Bedürfnis ist, bleibt es auch, obgleich nur in geringerem Grade, auf den darauf folgenden höhern, und so wird die in einer Hinsicht zwar allerdings nur bedingte und relative Nothwendigkeit, in einer andern doch wieder eine allgemeine und absolute. Wir reden ja hier von dem Entwicklungsgange der Menschheit im Großen, von den Bildungsperioden nicht einzelner Individuen, sondern ganzer Völker. Die größere Masse des Volkes aber hat, obgleich auch hier niemand ein allmäliges, in Unbestimmbare gehendes Fortschreiten wird läugnen können, doch einen gleichsam stehenden Character, der überall mit denselben Bedürfnissen, denselben Ansprüchen auftritt. Ueberall begegnet uns derselbe natürliche Hang, das Uebersinnliche im Sinnlichen zu erkennen, und durch Anschautigen und Bilder in Verkehr mit der idealen Welt zu kommen, so dass wir mit Recht jone bildliche durch Symbol und Mythus versinnlichende Erkenntnifs- und Darstellungs-

weise auch die populäre Ansicht nennen können. Aus der größeren Masse des Volks stehen zwar überall auch einzelne Individuen auf, die, ausgerüstet mit einem höherem Maas geistiger Kraft und Strebsamkeit. frühzeitig sich über die Vorstellungen der Menge erheben, und die so mannigfaltig versinnlichten Formen auf dem Wege der Abstraction und Reflexion zu läutern, und einer reineren, geistigern Erkenntniss näher zu bringen bemüht sind. Sie sind es, von welchen. wenn einmal eine hellere Erkenntnifs ihr eigenes Bewusstseyn erleuchtet, ein wohlthätiges Licht sich auch über andere verbreitet. Aber wie wenige sind diese unter so vielen, wie sehr sind sie auch bei der Mittheilung ihrer reineren Begriffe an das Volk doch immer wieder an die sinnlicheren Formen der populären Denk- und Anschauungsweise gebunden, und wie wenig kann es auch ihnen selbst gelingen, die Begriffe und Ideen des Absoluten nur in ihrer reinen Abstraction aufzufassen? Auch der Philosoph, so sehr es sein Bestreben ist, die Begriffe jeder sinnlichen Hülle zu entkleiden, und nur als reine Erzeugnisse der geistigen Thätigkeit sestzuhalten, so oft und ernstlich er uns immer aufs neue zuruft, die sinnlichen Formen des Raums und der Zeit nicht auf das Uebersinnliche überzutragen, muss ihnen gleichwohl eine gewisse bildliche Beziehung auf das Absolute einräumen, er selbst kann eines gewissen Schematismus unmöglich entbehren, und die intellectuelle Anschauung, die eben die tiefsten Denker auf den Gipfel der Abstraction gestellt haben, spricht schon durch ihre Benennung die Wahrheit dieser Behauptung aus. wie könnte vollends die Philosophie die Weihe der Religion empfangen, wenn sie nur ein Inbegriff starrer und kalter Begriffe, der abstractesten Formen des Denkens bliebe? Die der Vernunft angeborenen Ideen des Absoluten, die der rein-philosophische Verstand in seine kalte, und an sich todte Formen hineinzwingen will, müssen durch den innigsten Lebenshauch erwärmt werden, und, durch Phantasie und Einbildungskraft beseelt, in Bild und Gestalt sich kleiden, wenn sie diejenigen Gefühle und Zustände im Menschen anregen sollen, die das Wesen der Religion ausmachen. Darum ist es auch die Religion allein, die in Beziehung auf das Absolute, womit sie es wie die Philosophie zu thun hat, sich nicht blos wie diese, nur an die eine Seite des geistigen Organismus hält, sondern der Totalität des Gemüths angehört. sich in ihr Vernunft, Phantasie und Verstand durchdringen, und in dieser wechselseitigen Durchdringung sich auch des Gefühls und Willens bemächtigen, wird der ganze Mensch von ihr ergriffen, und somit auch, was dem Philosophen nur in der Erkenntnissform der Verstandes besteht, in einen beharrlichen Zustand verwandelt, der die unmittelbarste Verbindung des endlichen Wesens mit den Unendlichen und Absoluten ist. Die Phantasie, die als das wahrhaft schöpferische Vermögen diesen Uebergang der Philosophie sur Religion hauptsächlich vermittelt, damit das Lebendige mit dem Lebendigen in eine unmittelbare Wechselwirkung zusammentreten könne, erfüllt diesen ihren hohen Beruf eben durch die Bilder und Anschauungen, die zu ihrem Wesen gehören, und warum sollten wir nun nicht auch den beiden Hauptformen, in welchen sich ihr bildendes und schaffendes Vermögen ausprägt, dem Symbol und dem Mythus, eine wahrhaft religiöse Bedeutung zugestehen wollen? Wie schon die Alten das Symbol und den Mythus in dieser hohen Bedeutung erkannten, und der göttliche Platon insbesondere neben den abstractesten Speculationen auch dem Mythus seine eigenthümliche Stelle einräumt, und auf diese Art so gerne seine Darstellung zwischen dem Abstract - philosophischen, und

Mythisch-religiösen, als den beiden Elementen der Erkenntnis des Idealen und Absoluten, gleichsam in der Mitte schwebend erhält, ist hier nur kurz zu erinnern, an einem andern Orte aber weiter auszusühren. Hier aber ergeben sich uns, nachdem wir das Symbol und den Mythus auf den Begriff der Religion zurückgeführt haben, noch einige Folgerungen, die zur vollständigen Bestimmung des Begriffs des Mythus wesentlich gehören.

1. Der Mythus, den wir hier als die vollkommenste Form, in welcher sich die Ideen des Absoluten. als eines wahrhaft Lebendigen, versinnlichen können, zugleich auch statt des Symbols, das er in sich aufnimmt, nennen, trägt das Gepräge einer göttlichen Er ist eine der Religion angehörende Offenbarung. Form, und soll das Göttliche in sich aussprechen und zum Bewusstseyn bringen. Der helle Strahl aber der Erkenntniss übersinnlicher Dinge, der zuerst in das einmal erregte religiöse Bewusstseyn hereinfiel, und das Dunkel des dumpfen, unbestimmten, gleichsam bewusstlosen Ahnens mit einem neuen Licht erleuchtete; wie hätte er nicht dem Menschen, dem sich auf einmal der Blick in eine höhere Ordnung der Dinge eröffnete, zu welcher er bisher noch nicht das Auge zu erheben vermochte, als ein göttlicher Strahl, als ein aus der höheren Welt ihm übernatürlicher Weise mitgetheiltes Licht erscheinen sollen? Jene Einsichtvollen und Erleuchteten, die das eigene Licht auch in andern leuchten ließen, und dem unnennbaren Gefühl, das in der verschlossenen Brust sich kaum zu regen begann (cfr. Herod, II. 52.) zuerst Namen und Sprache verliehen, die zuerst das Göttliche in sinnlicher Form aufstellten, in sichtbaren Zeichen und Bildern vorzeigten und deuteten, und so gleichsam nur die lichten Momente waren, in welchen das gemeinschaftliche Bewusstseyn aller sich zur Klarheit eines

individuellen Bewusstseyns erhellte, wosür konnten sie anders gelten, als für Organe der Gottheit, die in ihnen selbst in die Erdennacht des menschlichen Daseyns sich milde und freundlich herabläfst? Das Göttliche, das das zuerst erwachende Bewusstseyn mit einem so heiligen Schauer seiner Gegenwart ergreift; wie kann es dem schwachen, hülflosen Sterblichen der sich so tief unter ihm erblickt, anders als durch sich selbst kund gethan werden, wie sollte die wohlthuende Befriedigung, die den innersten Regungen und Bedürfnissen des Herzens zu Theil geworden, nicht als ein Geschenk des Himmels verehrt werden durfen? Und wie sollte denn, auch auf einer höhern Stufe der Erkenntnils und Bildung, das Verhältnifs zwischen Religion und Offenbarung verschieden gedacht werden können von dem Verhältniss zwischen der Idee und dem Bilde. dem innerlich Gedachten und Empfundenen, und dem äusserlich Ausgesprochenen und Dargestellten? Wo überhaupt das Göttliche auf eine ganz neue und eigenthümliche Weise die Tiefe des Gemüthes bewegt, und sich in der Sphäre des Bewusstseyns dargestellt hat, da reden wir mit Recht von einer Offenbarung des Göttlichen, und wenn selbst Muhammed die Innigheit seiner Ueberzeugung von der Göttlichkeit seiner Sendung so ausspricht, im Koran Sure 53.

Nein, bei dem Sterne, der jezt unte geht,
Nein euer Freund hat nicht geirrt, es hat
Ihn nichts getäuscht, er redet nicht, was blos
Gefühl ihm eingab — Offenbarung ists,
Die er verkündigt. Es lehrte ihn
Der Engel Gabriel. Der Mächtige
Und Starke kam zu ihm herab. Es stand
Der Engel dort am höchsten Horizont,
Und näherte sich dem Propheten dann —
Was Mohamed hier sah, war kein Gesicht,

Das seine Phantasie erschuff, Wie könnt' Ihr also mit ihm streiten pher das Was er gesehen?

## Oder Sure 83. 1.

Ja bei den fünf Planeten, die sich schnell Bewegen und verbergen, bei der Nacht, Die immer kommt und wiedergeht, und Bei der Morgenröthe Glanz — der Koran kam Aus jenes hehren Engels Munde, der Am Throne steht, des Thronbeherrschers Gunst Genießt, und dem die Engel dienen, der Untrüglich ist.

so ist hier an und für sich ganz dasselbe, was wir von dem Mythus als einer Form der Offenharung des Göttlichen behaupten müssen. So sind demnach auch von diesem Gesichtspunkt aus Religion und Offenbarung in ein unmittelbares und untrennbares Verbältnis zu einander gesezt. Von welcher Art aber diese ursprüngliche Offenbarung seyn müsse, das für sie gerade die bildlichen Formen des Symbols und Mythus bestimmt sind, geht aus der bisherigen Ausführung von selbst hervor.

2. Was aber einmal geoffenbart worden, und dem lebhaft gefühlten Drange des Gemüths zu Hülfe gekommen, wird schnell ein Gemeingut aller. Es ist ja dasselbe Bedürfnis, dieselbe Angelegenheit des Herzens, die alle vereinigt. So verwandeln sich die religiösen Ideen und Gefühle, wenn sie einmal in Worte ausgesprochen und in Bilder übergetragen sind, in eine lebendige Ueberlieserung, die von Munde zu Mund, von Geschlecht zu Geschlecht fortgeht, mit der wachsenden Zeit selbst an Heiligkeit wächst, und indem sie, rückwärts und vorwärts betrachtet, ein Unendliches darbietet, die Idee des Absoluten, die das

Object aller Religion ist, selbet in sich darstellt. Die ewige Zeit selbst ist die Trägerin des heiligen Glaubens.

Πατριες παραδοχας, άς 3' όμηλικος χρονφ Κεκτημεθ', εδεις αυτα καταβαλλει λογος, Ουδ', ει δι' ακρων το σοφον έυρηται φρενων.

sagt Eurip. Bacch. 182. mit Recht von dem Glaubensgrund der alten traditionellen Lehre. Der Glaube des Einzelnen verliert sich in die allgemeine Uebereinstimmung aller, und findet in dieser den sichersten Ruhepunkt seiner Ueberzeugung. Vox populi, Dei, gilt hier im eigentlichsten Sinne. Diese äussere Auctorität der Tradition unterscheidet ebenfalls bestimmt den populär-mythischen Glauben von der philosophischen Ueberzeugung, die auf innern selbstständig erkannten Gründen beruht. Die philosophische Ueberzeugung ist immer nur Sache der Individualität, in dem religiösen Glauben aber, wiefern in ihm die Ueberzeugung des Einzelneh mit der Ueberzeugung aller zusammenfällt, das individuelle Bewusstseyn in der höhern gemeinschaftlichen Einheit eines über alle Zeit hinausliegenden Bewusstseyns aufgeht, spricht sich das allgemein menschliche Interesse aus, während jene niemand angemuthet werden kann, kann ohne diesen das wahrhaft menschliche Leben gar nicht bestehen, und dieser leztere Begriff liegt eben auch darin, dass die Tradition die Grundlage des mythischen religiösen Glaubens ist. Dass diese beide Begriffe, Offenbarung und Tradition, wie sie dem Mythus schon an und für sich, vermöge seiner Beziehung auf das Religiöse, wesentlich zukommen müssen, so auch wirklich in dem religiösen Leben der Völker in der engsten Beziehung auf den mythischen Religionsglauben stunden, wird hier nur im allgemeinen bemerkt, in der folgenden Darstellung aber auch in einzelnen Beispielen und Beweisen dargethan werden.

Nun erst, nachdem wir das Wesen des Mythus nach allen Seiten hin verfolgt und untersucht haben, können wir die Mythologie, die im Allgemeinen der Kenntniss oder Wissenschaft der Mythen ist, näher so bestimmen, sie sey die wissenschaftliche Erkenntniss oder Darstellung der bildlich ausgedrückten und durch die Auctorität der Offenbarung und Ueberlieferung geheiligten religiösen Ideen und Lehren der Völker, und zwar nach dem Obigen an sich schon hauptsächlich, insbesondere aber nach unserm gegenwärtigen Zwecke, der Völker des Alterthums. Die beiden Merkmale der Offenbarung und Ueberlieferung müssen sogleich in den Begriff der Mythologie aufgenommen werden, weil nur vermöge dieser die einzelnen Mythen als Bestandtheile des alten religiösen Glaubens angesehen werden können. Bei Plato z.B. finden wir mehrere Mythen, von welchen wir nur insofern in der Mythologie Gebrauch machen dürfen, sofern wir vorauszusezen Grund haben, er gebe sie nicht blos als seine eigene Fiction, sondern habe sie wenigstens den Hauptideen nach aus der durch die Auctorität der Offenbarung sanctionirten Tradition entlehnt. Mythologie soll, wie es der Begriff der Religion mit sich bringt, nicht die subjectiven Ansichten, sondern die allgemein geltenden Meinungen darlegen.

Das Geschäft und Versahren der Mythologie ist nun nach den Resultaten der bisherigen Untersuchung folgendes:

1. Die Ideen der Religion sind ihr höchster Gegenstand. Diese soll sie aus dem, durch historische Untersuchungen erkannten, religiösen Glauben der alten Völker auffinden und darlegen. Um aber finden zu können, was sie sucht, muß ihr zuvor ein deutlicher Begriff dessen gegeben seyn, was sie zu suchen

hat. Die Grundlage der Mythologie müssen daher die religiösen Ideen seyn, wie sie aus dem Begriffe der Religion abgeleitet, nach ihrem wesentlichen Inhalt, und nothwendigen gegenseitigen Zusammenhang aufzusassen sind. Die Ideen der Religion, in ihrem Verhältniss zu einander, bilden ein in sich genau zusammenhängendes und geschlossenes Ganze. Werden nun diese Ideen in ihrem nothwendigen Zusammenhang zur Grundlage der Mythologie gemacht, so ist unmittelbar dadurch ihre Form bestimmt, und sie selbst zum Character einer Wissenschaft erhoben. Sie nimmt gwar allerdings ihren materiellen Inhalt aus der Geschichte, aber die Einheit, nach welcher die in ihr herrschenden und ihre Form bedingenden Ideen von selbst hinstreben, bewahrt sie hinlänglich vor der Gefahr, ein zufälliges Aggregat historischer Untersuchungen zu werden, in welchem die unbestimmbare Masse des Einzelnen die Idee des Ganzen überwältigt, und die organische Einheit, die die Wissenschaft fodert, nirgends hindurchdringen und zur Realität kommen kann. Was aber

2. die religiösen Ideen betrifft, sofern sie den materiellen Inhalt der Mythologie ausmachen, so hat sie diesen aus der Geschichte des religiösen Glaubens, Ahnens und Denkens der alten Völker zu nehmen. In dieser findet sie jene Ideen unter der Hülle der mannigfaltigsten Bilder und Anschauungen verborgen, und es beginnt nun ihr eigentliches historisches Geschäft, zu erforschen, auf welchem Wege die ursprünglichen religiösen Ideen in jene Bilder und Anschauungen niedergelegt, und in ihnen aufgefafst worden sind. Sie muß sich daher mit lebendigem Geiste in die eigenthümliche Anschauungs – und Denkweise der alten Völker, in ihr, durch die Umgebungen der Natur und durch historische Schicksale so vielfach bedingtes, äusseres Leben hineinversezen, die oft so verborgen lie-

genden Fäden, an welchen das religiöse Leben der einzelnen Völker zusammenhängt, und von dem einen zum andern in weiteren Kreisen fortläuft. aufsuchen und ihnen nachgehen, mit einem Worte, die ganze geistige Individualität, wie sie von innen heraus gebildet, und durch Mitwirkung äusserer Ursachen bestimmt worden ist, auffissen, um der alterthümlichen Bildersprache und Symbolik Sinn und Bedeutung verstehen zu können. Es ist dies ihr offenbar schwierigstes Geschäft, da eben jene im mythischen Religionsglauben allgemein geltende Padition sie in eine dem Geschichtsorscher oft nicht mehr erreichbare Ferne zurückweist. Das ehrwürdige colossale Gebäude des alten religiösen Glaubens, das sie wieder aufbauen soll, liegt in tausendfach zerstreuten und langst verwitterten Trümmern umher, vergebens wandelt sie oft und lange unter den Bruchstücken, um die fehlenden Glieder zu ergänzen, und die Harmonie des Ganzen wieder herzustellen. VVie aber der geübte Blick des wahren Künstlers oft auch aus den mangelhaften Ueberbleibseln eines zerfallenen Baues, oder eines zertrümmerten Bildes, die Idee des Ganzen sich nachbilden kann, so kann auch die Mythologie ihr historisches Geschäft sich dadurch sehr erleichtern. wenn sie immer darauf bedacht ist, sich aus dem gegebenen Einzelnen allgemeine Ideen zu abstrahiren, die, in ihren woentlichen Merkmalen festgehalten, nicht selten da, wo uns der äussere Stoff der Construction fehlt, eine wahrhaft organische Bedeutung erhalten hönnen. Und dies gilt um so mehr, da es ja berhaupt Bestreben der Mythologie seyn muß. aus der Mannigsaltigkeit des Einzelnen, in welches sie sich leicht zu sehr zerstreuen kann, die allgemeinen Ideen, um welche es hauptsächlich zu thun ist. klar hervortretten zu lassen.

5. Wie wir bei dem einzelnen Begriffen, aus welchen die Mythologie als Wissenschaft erwächst, bei dem Symbol, der Allegorie, und dem Mythus immer die Idee, das Bild, und das Verhältnis zwischen Bild und Idee unterschieden haben, so besteht nun auch eine dritte Aufgabe der Mythologie darin, bei den hauptsächlichsten bildlichen Formen zu untersuchen, wie weit sie, an die Idee des Absoluten und der Religion gehalten, an sich fähig sind, und wie weit es ihnen auch wirklich gelungen ist, die Idee, die sie ausdrücken bllen, in sich aufzunehmen, wieweit sie dem Idealen entweder nahe kommen, oder 'davon abstehen. Sie muss daher die Idee ihrer sinnlichen Hülle entkleiden, um Bild und Idee, Concretes . und Abstractes, im gegenseitigen Verhältniss auseinander halten, und wiederum auf einander beziehen zu können. Dies hängt freilich zum Theil davon ab, in welchem Grade es ihr möglich ist, die Bedeutung der bildlichen Formen historisch zu erforschen und zu bestimmen. Je mehr sie im Stande ist, das Bild zu verstehen, desto besser kann sie auch beurtheilen, auf welche Art, und in welchem Grade es Ausdruck einer Idee seyn kann. Nothwendig ist aber diese Aufgabe für die Mythologie, wenn sie nicht über der Form das Wesen vergessen will, da ja das Bild seine Realität nicht in sich selbst, sondern immer nur in einem andern, worauf es zu beziehen t, haben kann. Die Unterscheidung des Verhältnisses zwischen Bild und Idee gibt auch im Allgemeinen die wesentlichsten und deutlichsten Merkmale an die Hand, an welchen wir die bedeutenderen Veränderungen des mythischen Glaubens, je nachdem er in seinen verschiedenen Perioden bald die Idee, bald das Bild zum Überwiegenden machte, abnehmen können.

Diese dreifache Aufgabe, in welcher Philosophie und Geschichte als integrirende Elemente sich wech-

selseitig durchdringen, und zur Einheit eines Ganzen vereinigen, bestimmt den Begriff der Mythologie, wenn sie auf die VVürde einer VVissenschaft soll Anspruch machen können, nach Inhalt und Form.

Wir haben es bisher vermieden, in abweichende Ansichten, so weit es nicht nöthig ist, einzugehen, und würden auch hier die gegebene Entwicklung ganz sich selbst überlassen, wenn nicht die von G. Hermann in einer eigenen Schrift: Ueber das Wesen und die Behandlung der Mythologie Leipzig 1819. mit der bekannten dialectischen Gewandheit des Verfassers gegebene Bestimmung des Begriffs der Mythelogie besondere Aufmerksamkeit verdiente, und ihre Berücksichtigung zugleich auch einige Hauptpunkte in ein helleres Licht sezen könnte. Hermanns Ansicht, wie er sie in der genannten Schrift S. 1, - 50. und S. 124. Fin. dargelegt hat, ist im Wesentlichen folgende: Von den vier Ansichten, die bei der Bestimmung des Begriffs der Mythologie statt finden können, der poëtischen, historischen, philosophischen theologischen, ist zwar keine als eine ganz unrichtige auszuschließen, sondern sie könnnen alle unter den Begriff der Weisheit überhaupt oder des gesammten menschlichen Wissens (welcher auch schon, historisch betrachtet, für die Mythologie der passendste ist) zusammengefalst, gewissermaalsen mit und neben einander bestehen, aber der Hauptsaz ist sodann dieser, dass nicht Poësie oder Geschichte, und namentlich nicht Theologie, sondern nur Philosophie als Grundlage des Ganzen anzusehen sey. Poësie ist ein bloses Spiel der Einbildungskraft. Die Geschichte hat es blos mit der Erfahrung zu thun, und keine Veranlassung in Dichtung oder Philosophie oder Theologie überzugehen. Die Theologie kennt blos das Dogma d. h. das unbegreifliche, was von übersinnlichen Dingen geoffenbart ist, oder geglaubt wird. Da die-

ses nun, wenn man nicht eine wirkliche Offenbarung annimmt, gar keine Realität hat, so mul's ce zunächet auf Ueberlieferung beruhen, und dadurch wird es Geschichte, diese Geschicste aber, weil auch sie keine Realität hat, kann wieder sich nur auf Dichtung gründen, und so wird die Theologie Dichtung; endlich muss aber auch diese Dichtung, weil ihr Realität zugeschrieben wird, sich auf etwas stüzen, und dieses kann nichs anders seyn, als Philosophie, so dass also nicht von der Theologie zu den übrigen Theilen des Wissens übergegangen wird, sondern eie vielmehr selbst erst das Rusultat eines von der Philosophie ausgegangenen Wissens ist. Die Philo. sophie ist der Mittelpunkt alles VVissens, und ihr eretes und nächstes Problem ist, den Grund aller Erscheinungen d. h. die Natur und den Zusammenhang der Dinge, den Ursprung der Welt und die Geseze, wodurch dieselbe besteht, zu entdecken. S. 39. Verbindung aber der Mythologie mit der Religion ist so zu erklären S. 137. Die natürliche Religion ist blosse Philosophie. Die Theologie, die auf Offenbarung gegründet ist, kann mit der profesien Wissenschaft d. h. dem Ergebniss von Forschungen über die Natur der Dinge, je nachdem diese bei einem höhern Grade der Bildung einen andern Weg einschlägt, in einem vierfachen Verhältniss stehen. Entweder ist Gott in der Natur, oder Gott ist ausser der Natul, oder Gott ist die Natur, oder die Natur ist Gott-Daraus ergeben sich nun: 4 verschiedene Arten von Mythologie: Die erste Ansicht die roheste Art von Religion, der Fetischdienst) ist diejenige, in welcher Theologie und profane Wissenschaft unordentlich durch einander gemischt sind, die zweite ist diejenige, in welcher beide ganz getrennt sind, und wenn beide in Bilder gefasst werden, eine aus zwei verschiedenen Theilen bestehende Mythologie entsteht.

Die dritte ist diejenige, welche sich nur exoterisch als Theologic reigt, dem Wesen nach aber völlig profane Wissenschaft ist, da die Götter blosse Naturkräfte sind. Endlich die vierte ist diejenige, welche dem Wesen nach Theologie, aber, weil sie auch die profane Wissenschaft in Theologie auflöst, Mysticismus ist. Die Vernunft hat sich selbst überstiegen, indem sie von einem verworrenen, dunkeln Gefühl geleitet, in der sinnlichen Natur das Uebersinnliche zu erkennen glaubt. Die beiden legten Arten von Mythologie treten am meisten hervor, die philosophische und mystische. Diese leztere ist, da es keine Anschauung des Uebersinnlichen geben kann, blosse Täuschung, im Grunde aber nichts anderes als Philosophie, und für die rechte Behandlung der Mythologie . bleibt nichts anders übrig, als Philosophie. Dies ist der Hauptinhalt jener Schrift, soweit sie den Begriff der Mythologie selbst betrifft. Wir wenden uns nun zu einer Prüfung der Hauptsäze, welche die Udichtigkeit und Einseitigkeit im Allgemeinen in einer schiefen Auffassung der Hauptbegriffe finden muss, aus welchen der Begriff der Mythologie zu construiren ist. Dies haben wir nun im Einzelnen zu erweisen.

1. Was den Begriff der Philosophie betrifft, so räumen wir unbedenklich ein, dass die Mythologie allerdings Philosophie zu ihrer wesentlichen Grundlage hat. Aber keineswegs zugeben können wir den so ganz nüchternen, unlebendigen, und eigentlich ausgeleerten Begriff, welcher in dieser Schrift durchaus zu Grund liegt, wornach die Philosophie zwar allerdings zu einem lesten Grunde der physischen und moralischen Natur geht, und hier mit der Religion zusammentrifft, und zur Theologie wird, eigentlich aber doch beinahe nichts anders als Welt- und Erdkunde ist, welche, wenn sie auf ihrem empirischen Baurs Mythologie.

Digitized by Google

Gange endlich auf ein leeres stößt, dieses durch Hypothesen zu ergänzen sucht, und sich in Dichtungen verliert S. 40. Ja wahrlich! wie sollte sich die Tochter über ihr Schicksal beklagen dürfen, wenn die Mutter selbst, durch solches Urtheil aus ihrer angebornen Heimath in der übersinnlichen Welt verstossen, in so dürftiger Gestalt auf der Erde umherirren muß.

20 Was die Begriffe Religion, Offenbarung, Theologie betrifft, so geben wir ebenfalls gerne zu, dass die Mythologie es keineswegs mit einer wirklichen. übernatürlichen Offenbarung zu thun hat, gleichwohl aber müssen wir der Mythologie alle diese Begriffe zueignen, nnd zwar ebendeswegen, weil sie auf Philosophie zurückzuführen ist, welche mit Religion, Offenbarung und Theologie in dem engsten und unzertrennlichsten Zusammenhang steht. Philosophie und Religion haben dasselbe zu ihrem Gegenstand, das Absolute, und alle Lehren der Religion gehören auch zum Inhalte der Philosophie. Die Art aber, wie sie die Ideen zum Bewusstseyn bringen, und mit dem Wesen des Menschen in Verbindung sezen, ist verschieden. Die Religion, sofern sie von der Philosophie unterschieden werden muss, ist jhrem Character nach immer positiv, und von historisch gegebenen Thatsachen abhängig. Diese bringen, was entweder im tiefen Grunds des Gemüthes bewusstlos schlummert. oder nur durch abstractes Denken in einzelnen wenigen Individuen zum Bewusstseyn kommen kann, zu einer klaren Anschauung und zu einer Gemeinschaft des Bewusstseyns, und in dieser Hinsicht ist die Religion ganz eigentlich eine Offenbarung zu nennen. Diese aber ist keineswegs als ein immer nur subjectiver Glaube des Unbegreiflichen anzusehen vergl. S. 20. und 30. Denn den Unterschied zwischen natürlicher und übernatürlicker, objectiver und subjectiver Offenbarung können wir überhaupt nicht anerkennen, sofern dadurch wirkliche, ihrem Begriff nach

unvereinbare Gegensäze ausgedrückt werden sollen, Da Philosophie und Religion ihrem Inhalt nach Eins and nur ihrer Form nach verschieden sind, so kann sich auch die eine Religion von der andern, die eine Offenbarung von der andern, nur durch den Grad ihrer Wahrheit, d. h. ihrer Uebereinstimmung mit der und ihrer Annäherung an die Natur des Menschen, Idee des Absoluten, in welcher Religion und Philosophie Eins sind, unterscheiden, so dass diejenige Religion und Offenbarung die vollkommenste ist, die die Idee des Absoluten in ihrer höchsten Bedeutung. und in der angemessensten und würdigsten Form darstellt, und am allgemeinsten zum Bewusstseyn bringt. Wenn daher Herrmann S. 26. so argumentirt: Diejenige Ansicht, welche Glaubenslehren als den Inhalt der Mythen angibt, sezt einen Glaubensgrund voraus. dieser aber ist entweder ein objectiver. und beruht auf einer Thatsache, dann ist er, weil eine Thatsache nur etwas Aeusseres seyn kann, ein äusserer Grund, und gehört nicht hieher, oder er ist ein subjectiver. dann gilt er blos für den Gläubigen, für jeden andern aber nicht, folglich hat die theologische Ansicht, ausser für den Glaubigen, gar keinen innern Grund für sich," so müssen wir den Grundirrthum eben in dieser Bestimmung finden, dass der Glaubensgrund nur ein äusserer oder innerer, ein objectiver oder nur subjectiver und individuell geltender seyn soll. Jede Religion und Offenbarung, sofern wir sie wirklich als Ausdruck religiöser Ideen ansehen dürfen, hat einen gewissen objectiven Grund. Die Religion ist ihrem Inhalt und ihrer Form nach unmittelbar durch die geistige Natur des Menschen gegeben, ihre Form aber findet in der Geschichte ihre positive Realitat, und wenn die Geschichte im Ganzen nach der würdigsten Ansicht eine Offenbarung der Gottheit ist, so besteht der weiseste Plan der göttlichen Erziehung des Men-

schengeschlechts darin, dass die Ideen des Absoluten in einer mehr und mehr vollkommenen Form zur Anschauung und Offenbarung kommen. Auch die Mythologie (so wenig kann sie, wie der Verf. zweimal S. 38. und 137. versichern zu müssen meint, auch nur dem Begriff nach, eine Erfindung von Atheisten seyn) bildet ein Glied in dieser großen Reihe von Offenbarungen des Göttlichen, und wenn wir nicht ungeachtet aller Unvollkommenheit der Formen, in welchen sie die Idee im Einzelnen darstellt im Allgemeinen einen Ausdruck und eine Offenbarung des Göttlichen in ihr anerkennen wollen, so liegt der Grund dayon nur in einer einseitigen und engherzigenauffassung des Begriffs der Religion in Hinsicht ihrer Idee, und ihrer Entwicklung in der Zeit, oder der Geschichte. Nach dem angegebenen Gesichtspunct allein können die Begriffe Religion und Philosophie. Geschichte und Poësie, deren Einheit in dem Begriffe der Mythologie der Verf. selbst nicht ganz abweisen kann, eine wirklich lebendige Einheit werden. Endlich

3. können wir uns auch nicht mit dem aufgestellten Begriff von Poësie verständigen. Wem die Poësie nur ein Spiel der Einbildungskraft ist, das immer und ewig nur ein bloses Spiel bleibt, dem fehlt ein nothwendiges Glied in der Reihe dieser Begriffe, wie wir bereits oben gezeigt zu haben glauben. Der Verfasser selbst muß die Thatsache anerkennen, daß die Religion fast nirgends ohne Mythologie erscheine, sondern beide in der engsten und allgemeinsten Verbindung stehen. Aber eine Erscheinung, die als eine so allgemeine doch auch einen natürlichen Grund haben muß, bleibt immer unerklärlich, wenn es ein bloses Spiel der Einbildungskraft ist, Begriffe in Bildern darzustellen. Wir müssen auch hier auf einen in der Natur des menschlichen Erkenntniß- und Darstellungs-

Vermögens nothwendig liegenden Grund zurückgehen, und wir werden uns mit keinem Erklärungsgrunde befriedigen können, wenn wir nicht den Begriff des Bildes als einen dem Begriff der Auschauung analogent auf philosophische Weise zu bestimmen suchen. Daher gibt es allerdings eine allgemeine in der Aehnlichkeit und Uebereinstimmung der Mythen sich deutlich aussprechende Natursprache, die gewisse Ideen in gewissen Bildern ausdrückt. S. 7. und wir glauben durch unsere obige Deduction den Beweis gegeben zu haben, dass es keineswegs so undenkbar ist, wie der Verf. S. 7. meint, , priori durch Betrachtung der Natur des menschlichen Vorstellungs-Vermögens gleichsam auf eine Mythologie a priori, auf gewisse Kategorien zu kommen, unter welche sodann jeder in der Erfahrung gegebene Mythus gebracht, und nach deren Maasgabe er gedeutet werden könnte." Die philosophische Bestimmung des Begriffs des Bilds musa das Princip der Deutung der Mythen an die Hand geben. Diese aber vermissen wir ebenfalls bei demienigen, was S. 43. über idas Princip der bildlichen Einkleidung gesagt wird. Diese soll zweifacher Art seyn, entweder personificirend, oder allegorisch, d. h. die Sache wird entweder durch ein ihr zukommendes Prädicat, oder durch eine andere Sache, die ihr ähnlich ist, d.h. die mit ihr ein gemeinsames Prädicat hat, bezeichnet. Wenn aber die Personification darin bestehen soll, dass ein Prädicat statt der Sache gesezt wird, so ist hier eine offenbare Verwechslung des logischen und realen Subjects, nur dieses leztere ist eine Person, und somit ist eben das Wesentliche des Begriffs der Personification nicht erklärt, und überdies auch nichts über ihre bildliche oder symbolische Bedeutung gesagt. Wird an der Stelle eines Gegenstandes ein ganz anderer gesezt, der aber mit ihm ein Prädicat gemein hat, so fehlt auch hier wieder

das eigentliche Merkmal der Allegorie. Nach dieser Bestimmung würden wir also z. B. wenn wir statt des Begriffs Mensch den Begriff Thier sezen, weil beiden das gemeinschaftliche Merkmal lebendiges VVesen zukömmt, eine Allegorie haben! So vergeblich ist es auch für die Logik des Verf. sich in der Mythologie immer wieder gegen die Begriffe der Anschauung und des Bildes zu sträuben! Halten wir an diesen consequent fest, an dem Realen, auf das sie uns hinweisen, 'so werden wir nie auf den Einfall kommen können. Begriffe die einander an und für sich auszuscließen scheinen, so zu vereinigen, wie z. B, S. 107. geschieht, Apollo sey louwog und duc-TOURS, wenn er die Menschen durch Seuche vernichte, und επικεριος und αλεξικακος, wenn er die Seuche vernichte. Wer mag glauben, dass eine solche vage Willkühr der Begriffe dem geraden Sinne des Alterthums habe zusagen können? Wir müssen daher den Grund der willkührlichen und unbestimmten, bald zu prosaischen (zuweilen sogar ökonomischen, man s. z. B. wie der Mythus von der Vermählung der Dionysos und der Ariadne vom stärker und besser werden des Weins durchs Alter erklärt wird S. 119.) bald zu abstracten Begriffen, welche die Hermann'sche Behandlung der Mythologie in ziemlicher Anzahl aufstellt, ebensosehr in dem Mangel eines richtigen Begriffs von Poësie finden, als in ihrer Verkennung des wahren Begriffs der Religion.

Am Ende dieses Capitels fügen wir noch zur Uebersicht die Hauptmomente der bildlichen Darstellung in einer Tafel bey.

| Phantasic.<br>Bild. | Seyn und Werden. | Kufst.              | Anschauung u. Hand-<br>lung. |
|---------------------|------------------|---------------------|------------------------------|
| nunft.<br>lee.      | Absolutes Seyn.  | Nothwendigkeit, wie | Scheint. Anschauung im Raum. |

|                   | _                                                    |                                                |                                                      |                                        |                                                          |                           |
|-------------------|------------------------------------------------------|------------------------------------------------|------------------------------------------------------|----------------------------------------|----------------------------------------------------------|---------------------------|
| Absolutes Werden. | Freiheit, wie sie in der<br>Handlung sich offenbart. | Handlung in der Zeit.<br>Histor, M. Philos, M. | Idealisirte Sage. er z. B. bey Hesiod und Orph, ist. | Epoc. B. B. von Homer dargestelle,     | Sage. Mahrchen,                                          |                           |
| ٦.                | E H                                                  | щ                                              | Ä                                                    | , E                                    | <b>U</b> 2                                               |                           |
| Seyn und Werden.  | Kufist.                                              | Anschauung u. Hand-                            | Hieroglyphik.                                        | Eigentliche Allegorie.                 | Fabel.                                                   |                           |
| Absolutes Seyn.   | Nothwendigkeit, wie<br>sie in der Natur er-          | scheint.<br>Anschauung im Raum.                | I. Religiöses Symbol mit überwiegender               | II. Aesthetisches Symbol. Idee u. Form | in narmonie.<br>III. Bild im gewöhnli-<br>chen Sinn. Die | Form ist das Wesentliche. |

## Erster Abschnitt

## Zweites Capitel.

Von dem Begriff der Religion, sofern durch ihn der Inhalt der Mythologie im Allgemeinen zu bestimmen ist, von den verschiedenen Formen der Religion, und dem eigenthümlichen Character der symbolisch-mythischen

Religion.

In dem voranstehenden Capitel haben wir diejenigen Begriffe untersucht, durch welche der noch nicht näher in Betracht gezogene Inhalt unserer Wissenschaft bestimmt wird. Nun aber müssen wir auch auf diejenigen allgemeinen Bestimmungen Rücksicht nehmen, die sich aus dem Inhalte der Wissenschaft selbst ergeben. Den Inhalt der Mythologie machen, wie schon bemerkt worden ist, die Ideen und Lehren der Religion aus, der Begriff der Religion ist es also auch, durch dessen Entwicklung sich der allgemeine Umrifs des Gebietes entwerfen läfst, welches sodann die Geschichte mit ihren bestimmten Gestalten auszufüllen hat.

Die Religion, die wir hier in ihrer allgemeinsten Bedeutung nehmen müssen, bestimmen wir als das Bewußstseyn oder Gefühl der Abhängigkeit von Gott. Nur wenn die Religion in das Bewußstseyn oder das Gefühl gesezt wird, kann sie, was doch ihr Begriff unmittelbar mit sich bringt; den Menschen in seinem ganzen Seyn und Wesen ergreifen, und der Ausdruck eines bleibenden Zustandes seyn, indem das Bewußst-

seyn es ist, in welchem sich das Sevende reflectirt, und das Gefühl, als des Mittlere zwischen dem Wissen und Handeln, ebenso den Menschen in seinem Mittelpunkt erfasst, und nach beiden Seiten hin Anfang und Quelle einer neuen Beihe von Thätigkeit seyn kann. Aus der Natur des Bewusstseyns werden sich nun auch die Bestimmungen ergeben, auf welche es hier ankommt. Das Bewusstseyn ist immer, als Ausdruck des individuellen in der Zeit sich entwickelnden geistigen Lebens, ein in jedem Zeitmomente auf eine eigenthümliche Weise bestimmtes und erfülltes. Ebendeswegen aber, weil unser Bewußstseyn in jedem Zeitmomente auf eine andere Weise bestimmt ist, ist mit dem Bewusstseyn unserer selbst unmittelbar verbunden das Bewußstseyn einer von uns unterschiedenen mitwirkenden Ursache. durch welche unser Bewuſstseyn in jedem Momente gerade auf diese Weise bestimmt wird. Diese Ursache nun, von welcher wir uns in unserm durch sie bestimmten Bewusstseyn abhängig finden, ist, da die leidentliche Einwirkung immer auch wieder das Bewusstseyn der Selbstthätigkeit hervorruft, entweder eine solche, auf welche wir selbst wieder eine Einwirkung ausüben können, und zu welcher wir daher in das Verhältniss einer Wechselwirkung treten, die unsere Abhängigkeit von dieser Ursache nur zu einer bedingten macht, oder sie ist von der Art, dass dadurch jede Gegenwirkung schlechthin aufgehoben wird, und das Bewulstseyn unserer Abhängigkeit als ein reines und unbedingtes erscheint. Nur dieses leztere ist das religiöse Bewusstseyn, das Bewusstseyn Gottes, als der absoluten Ursache alles Seyns, während jenes andere nur das Bewulstseyn der Welt, als des äussern, auf upbestimmbare Weise getheilten, endlichen Seyns ist, welches wir ebenso, wie unser eigenes Seyn, auf jene höhere unbedingte Einheit zurückführen müssen. Es zertheilt sich demnach

unser Selbsthewulstseyn in ein höheres und niederes. oder in das religiöse, wie wir es hier nennen können, und das sinnliche, und diese Trennung desselben gleichsam in zwei von einander verschiedene Hälften ist der auszeichnend Character, der das menschliche Bewusstseyn über das thierische erhebt. Wie sich nun aber das höhere religiöse Bewusstseyn zugleich mit dem sinnlichen, und vermittelst der verschiedenen in demselben vorkommenden Zustände entwickelt. so besteht das Wesen der Religion in der steten Beziehung des sinnlichen Bewusstseyns auf das höhere. In dieser Beziehung selbst aber liegt unmittelbar ein Gegensaz, und zwar nicht blos der zwischen dem höhern und niedern, sondern der bestimmtere des angenehmen und unangenehmen, indem das mit dem religiösen Bewusstseyn verbundene sinnliche Bewusstseyn. oder Gefühl, seiner Natur nach, immer nur entweder eine Lust oder Unlust seyn kann. Ein angenehmes Gefühl entsteht nämlich aus der Einigung des sinnlichen Bewusstseyns mit dem höhern, ein unangenehmes aber, wenn das sinnliche Bewusstseyn dieser Einigung widerstreitet. Wir sehen nun daraus, dass die Entwicklung des Abhängigkeitsgefühls in zwei von einander verschiedene Bestandtheile zerfallen muss, von welchen der eine das reine Abhängigkeitsgefühl, der andern den in denselben gesezten Gegensaz darzustellen hat. Bei dem reinen Abhängigkeitsgefühl . nämlich tritt die Beziehung des religiösen Bewusstseyns auf das unmittelbare Selbstbewusstseyn des individuellen Lebens noch nicht mit Bestimmtheit hervor, sondern das individuelle, im Selbstbewusstseyn sich aussprechende Leben ist der Gesammtheit alles endlichen Seyns noch gleichgesezt, und das Abhängigkeitsgefühl ist daher nichts anders, als der Ausdruck des dem endlichen Seyn gemeinsamen Verhältnisses. Daher ist auch das reine Abhängigkeitsgefühl, da das Gefühl immer

nur Ausdruck eines individuellen Lebens seyn, nicht im eigentlichen Sinne ein Gefühl zu nennen, es ist vielmehr eine, aus dem Besondern, das sich im unmittelbaren Bewusstseyn ausspricht, durch Reflexion abstrahirte, allgemeine Beziehungsweise, das in den einzelnen Zuständen des wirklichen religiösen Lebens zu Grunde liegende Identische. Dieses ist nichts anders als erstlich eben das höhere oder religiöse Bewusstseyn an und für sich, wie es sich in einer bestimmten Form der Vorstellung objectivirt, in der Idee der Gottheit, als des Absoluten, und sodann die Vorstellung des Verhältnisses, in welchem das, in unserm Bewusstseyn mitgesezte, endliche Seyn zu der absoluten Ursache alles Seyns, vermöge des Abhängigkeitsgefühls! zu denken ist. Je weniger auf diese Art das reine Abhängigkeitsgefühl einen bestimmten individuellen Inhalt hat, desto mehr neigt es sich von dem eigentlichen Gefühl auf die Seite der bloßen Vorstellung hinüber, obgleich die Art, wie die Religion den Begriff der Gottheit, oder des Absoluten, bestimmen muss, immer noch wesentlich verschieden ist von der rein-philosophischen, und sich von dieser eben dadurch unterscheidet, dass die Religion die Idee der Gottheit immer noch in irgend eine Beziehung auf das Gefühl sezen mus, welches dadurch geschieht, dass die Religion, ohne sich selbst aufzuheben, keine andere als eine lebendige Gottheit aufstellen kann. Zu einem besondern wird das allgemeine Abhängigkeitsgefühl erst dadurch, dass sich das, im unmittelbaren Bewusstseyn aussprechende, individuelle Leben mit seinem eigenthümlichen Character aus der Gesamtheit des übrigen Seyns absondert. Die vermöge des allgemeinen Abhängigkeitsgefühls mehr nur vorgestellte Abhängigkeit des endlichen Seyns von der absoluten Ursache wird nun eine wirklich gefühlte, und greift in die Momente unsers eigenen Lebens le-

bendig ein. Nun aber tritt uns auch der Gegensas näher der zwischen dem Unendlichen und Endlichen, oder dem höheren und sinnlichen Bewusstseyn besteht, und er wird zu einem unmittelbaren Gefühl, das von dem allgemeinen Abhängigkeitsgefühl nicht mehr zu trennen ist. Wie es aber zur innersten Natur jedes individuellen Lebens gehört, an die Stelle des unangenehmen Gefühls ein angenehmes zu sezen. so kann auch der mit dem Abhängigkeitsgefühl sich verbindende Gegensaz in uns nicht zum Bewußstseyn kommen, ohne dass sich zugleich mit demselben auch das Bewusstseyn der 'Möglichkeit seiner Aushebung entwickelt, und diese Punkte, der .Gegensaz, wie er an und für sichgist, und wie er hinwiederum aufgehoben werden soll, sind es vorzugsweise, innerhalb welcher sich das religiöse Leben hewegt. hebung des Gegensazes selbst aber kann, wie überall wo entgegengeseztes ausgeglichen werden soll, auf diese Art zu Stande kommen, dass die beiden Glieder des Gegensazes, das höhere und das sinnliche Bewusstseyn, oder das Unendliche und Endliche, in ein gegenseitiges annäherndes Verhältniss zu einander treten. Wie die Gottheit durch gewisse Wirkungen in das menschliche Leben eingreifen muß, so muss auch im Menschen das religiöse Gefühl in eine bestimmten Reihe von Thätigkeiten ausgehen. Wenn wir nun nach dieser allgemeinen Entwicklung der im Begriff der Religion enthaltenen Bestimmungen, den Inhalt der Mythologie, sofern auch sie unter den höheren Begriff der Religion zu subsumiren ist, in seinem allgemeinen Umriss bezeichnen, so wird er folgende Lehren enthalten müssen:

- I. Die Lehre von Gott, und zwar
  - von dem Wesen und den Eigenschaften der Gottheit überhaupt.

- 2. Die Lehre von dem Verhältnis Gottes zur Welt.
- II. Die Lehre vom Menschen, und zwar
  - 1. von der menschlichen Natur in ihrem Verhältnis zu Gott überhaupt.
    - 2. von dem Verhältnis, in welches der Mensch zu Gott gesezt werden soll, und zwar
      - a) sofern Gott selbst zur Realisirung dieses Verhältnisses beiträgt.
      - b) sofern der Mensch selbstthätig dazu mitwirken soll.
  - 3. Die Lehre von dem Verhältnis des Menschen zu Gott, sofern es nicht blos als ein zeitlich sich entwickelndes, sondern als ein vollendetes gedacht wird.

Dass nur auf diesem Wege ein wissenschaftlicher Zusammenhang in die bunte Mannigsaltigkeit der Mythen gebracht werden könne, ist eine unmittelbare. Folgerung aus dem obigen Saze, dass der Begriff der Mythologie auf den der Religion zurückzuführen sev. Um jedoch hier davon nichts weiter zu sagen, wie die Mythologen unter den Alten, z. B. Apollodor, Ovid, Hygin und andere, nach Hesiods Vorgang ausgehend von den kosmogonischen Mythen über die erste Bildung des Chaos, in einer blos äusserlichen Aneinanderreichung nach der genealogischen, chronologischen, und geographischen Folge den Cyklus der Mythen durchliefen, oder davon, wie unter den Neuern besonders der gelehrte Gerh. Joh. Vossius nach dem Grundprincip seines Systems, dass alle Religionen nur Entartungen der zuerst in den Büchern des. Alten Testaments niedergelegten göttlichen Offenbarung seyen, auch den ganzen Inhalt und Umfang der alten Mythologie als ein alle Reiche und Wesen der Schöpfung durchdringendes, und immer weiter um

sich greifendes, idololatrisches Verderbnis beschrieb\*), - ungeachtet der gänzlichen Verschiedenheit des Standpunktes eine gleichwol eben so empirisch-historische Methode wie die zuvor genannte - um hievon, so wie von der seit Natalis Comes üblichen Methode der gewöhnlichen mythologischen Lehrbücher, zuerst die Götter, und dann die Heroen der Reihe nach zu beschreiben, wie sie sich entweder nach der innern Verwandtschaft der Begriffe, oder in einer mehr zufälligen und willkührlichen Folge an einander anschliessen, nichts weiter zu sagen, bemerken wir hier nur einiges über den Plan und die Anordnung des neuesten mythologischen Systems. Creuzer durchgeht in seinem berühmten Werke nach einer allgemeinen Beschreibung des symbolischen und mythischen Kreises. in welcher, ausser der Grundlegung der Hauptbegriffe. auch ein Ueberblick der Glaubensformen und der we-

<sup>)</sup> Die Anlage seines Werks De idololatriae origine et progress su bezeichnet er selbst am deutlichsten durch das kurze Vorwort zum dritten Buch: Postquam Deorum loco habiti sunt non modo spiritus, sed et sol, luna, stellae, aether, immo quatuor etiam elementa, nihil mirandum videtur, si mox quasi praecipiti gradu decursum sit ad cultum eorum, quae ex elementis constarent. Quia igitur de primo illorum vidimus libro primo, de altero autem tertioque libro secun-.do, restat ut expediamus de quarto et singulis ejus partibus, ut sunt quinque corporis mixti species, meteora, fossilia, plantae, muta animantia et ratione praedita. Daher handelt er nua vom dritten Buch an: De natura cultuque meteorum (welche corpora imperfecte mixta sind), hominum (von diesen unter den 4 Arten der perfecte mixta nämlich homines, muta animantia, plantae, fossilia, zuerst, weil primum homines adopti sunt divinum honorem), quadrupedum et avium, piscium, serpentium, insectorum, plantarum, fossilium, de cultu totius mundi, et substantiae partim spiritualis, partim corporeae seu de cultu mixto, De affectionibus in Deorum numerum relatis, und zulezt De culto symbolico,

sentlichen Theile des Cultus, besonders des polytheietischen, gegeben wird, in einer ethnographischen Betrachtung der Gottheiten und des Gottesdienstes die Religionen des alten Aegyptens, Indiens, Mediens. des vordern und mittlern Asiens, und sodann die Griechische, sowohl die ältere Pelasgische, als auch, vermittelt durch Bemerkungen über Homer und Hesiod. der spätere Hellenische, und endlich noch die Alt-ita-Hierauf wird, nachdem über lischen Religionen. die Griechische Lehre von den Heroën und Dämonen. um durch sie den Uebergang von dem vorangehenden zu der gebildeten Mystik der Griechen zu machen. das nöthige bemerkt worden ist, von den Bacchischen Religionen und Mysterien, und zulezt von Ceres und Proserpina und ihren Mysterien gehandelt. Diesem kurzen Umriss zu Folge zerfällt das ganze Werk eigentlich in zwei Haupttheile, von welchen der eine den öffentlichen Tempelcultus, der andere den Geheimdienst zu seinem Gegenstand hat, und während in dem ersten Theil die Untersuchung sich mehr mit dem Orient beschäftigt, ist es in dem zweiten Theil vorzugsweise die Griechische Religion, auf welche sich die ganze Betrachtung concentrirt. Ueber das Princip dieser Anordnung finden wir nirgends eine Auskunft, ausser die gelegentliche Bemerkung, dass Griechenland der Mittelpunckt der ganzen Erörterung sey, worin also auch, da hier hauptsächlich die mystische Seite der Religion ihre vollkommenste Ausbildung erhielt, und für uns am meisten zur Anschauung kommt, der Grund liegen mag, dass sich die Untersuchung immer mehr von dem Allgemeinen auf ein besonderes Ge-Im Ganzen aber ist keineswegs zu biet beschränkt. verkennen, dass die Beschreibung des mythologischen Kreises, und die Anordnung seines Inhalts von dem rein-historischen Standpunkt ausgeht, welcher ein Volk nach dem andern, wie es in seiner Reihe mit

einem bedeutenden eigenthümlichen Beitrag zur allgemeinen Religionsgeschichte hervortritt, in die Betrachtung zieht, weswegen auch Th. I. S. 150. ausdrücklich die Bemerkung gemacht wird, dass sich diese Symbolik und Mythologie streng in ihrem ethnographischen Character halten, und niemals in das Gebiet der Philosophie hinüberstreifen soll. Wir sind weit entfernt, einer Forschung dieser Art die Beschränkung innerhalb der Grenzen, die sie selbst zu ziehen für gut findet, zum Vorwurf zu machen, können aber hier doch die Bemerkung nicht zurückhalten, dass uns die Beziehung der Mythologie auf die Religionsphilosophie so nothwendig scheint, dass jene nur bei dieser Methode zu der befriedigenden Gewissheit kommen kann, das ganze Gebiet des religiösen Glaubens nach allen Seiten hin erschöpfend zu umfassen, jede einzelne Lehre in ihrem wahren Character darzustellen, und durch ihre Steflung, im Verhältnis zu den übrigen, die innere Harmonie, und das eigenthümliche Gepräge einer besondern Glaubensweise in dem rechten, Lichte erscheinen zu lassen. Wenn wir daher in dem vorausgeschickten Ueberblick der Glaubensformen und der wesentlichen Theile des Cultus, besonders des polytheistischen, namentlich des Griechischen und Römischen, Opfer und Feste, Priester und Seher, Divination und Orakelwesen summarisch beschrieben finden. so dürfen wir mit Recht fragen, warum diesen Lehren gerade dieser Ort angewiesen sey, wo sie, wie ausgeschlossen aus dem eigentlichen Religionsgebiet, ihres natürlichen Zusammenhangs mit dem ganzen Glaubenssystem sich gänzlich entäussern müssen. da sie doch, wie z. B. das Institut der Orakel, so wesentlich in dasselbe eingreifen, dass sie nur in und mit jenem begriffen werden können. Darin liegt dann auch der Grund anderer Mängel, auf welche wir bei dem sonst so trefflichen Werke nur ungerne aufmerk-

sam machen, dass andere nicht minder wichtige, und für das Ganze bedeutungsvolle Lehren so gut als ganz übergangen, oder nur nebenher berührt werden, wie z. B. die Lehre vom Schicksal, von dem Zustand nach dem Tode. nach den herrschenden Volksvorstellungen, andere, so ausführlich sie auch auseinander gesezt sind, doch nicht in derjenigen religiösen Beziehung sich darstellen, welche, nach dem Verhältnis der einzelnen Religionssysteme zu der Idee der Religion überhaupt, als das Wesentliche gedacht werden muss, wie uns dies insbesondere selbst bei der Lehre von den Mysterien, und auch noch bei einigen andern Lehren über das Verhältnis der Gottheit zum Menschen, nnd des Menschen zur Gottheit der Fall zu seyn scheint, so daß es uns öfters vorkommen will. alte Anordnung, die einzelnen Lehren der Religion nur nach: der Reihe der Götter und Heroen des polytheistischen Glaubens darzustellen, sey auch hier der Leitfaden gewesen, Mit Einem Wort, über der vorherrschenden Tendenz, den historischen Zusammenhang und die Verwandschaft zwischen Orientalischen und Griechischen Mythen und Religions-Ideen nachzuweisen, fällt das Werk zu ausschliefslich der Geschichte und der blos historischen Betrachtungsweise anheim, und vergisst über der unbestimmbaren Vielheit des realen Stoffes, sosehr es auch auf dem Boden der Geschichte das gegebene Mannigfaltige auf Einheit zurückzuführen strebt, doch der höhern idealen Einheit, ohne welche, als das Allgemeine, auch das Besondere an Ort und Stelle nicht gehörig nachgewiesen werden kann.

Es ist dies das Geschäft der Religions - Philosophie, welche sowohl den allgemeinen Begriff der Religion, das allen einzelnen Religionsformen zu Grund
liegende Gemeinsame festzuchillen, als auch das Besondere, worin das eigenthümliche Wesen jeder einBaurs Mythologie,

zelnen Religionsform besteht, in seinem Zusammenhang mit dem Allgemeinen durch richtige Theilung des Begriffs abzuleiten hat. Je richtiger diese Eintheilung und Ableitung zu Stande kommt, deste mehr erhält man den Begriff eines organisch - gegliederten Ganzen, in welchem alles Einzelne, nach seinen Arten und Stufen, unter einer und derselben Einheit befasst ist. Von der allgemeinen Bestimmung des Begriffs wurde schon gesprochen, unsere Aufgabe ist jezt, aus dem Allgemeinen in das Gebiet des Besondern durch Theilung herabzusteigen. Theilung aber erfodert ein Theilendes, oder einen Grundgedanken, nach dessen Anleitung die Unterscheidung gemacht werden kann. Einen selchen Grundgedanken haben wir bereits oben angedeutet, indem wir, um den Inhalt des Begriffs der Religion im Allgemeinen anzugeben, das Endliche in einem allgemeinen und besondern Verhältniss zu Gott nahmen, d. h. das Endliche, sofern sich das religiöse Bewufstseyn in ihm ausspricht, der Welt überhaupt, oder dem allgemeinen Naturzusammenhang gleichsezten, und dann wieder, als einen für sich gesezten Theil der Welt, von der Gesamtheit des übrigen Seyns unterschieden. Dies ses für sich Gesezt seyn, in seiner höchsten Bedeutung genommen, als eine von der innern geistigen Kraft ausgehende Möglichkeit der Wirkung und Gegenwirkung auf das äusserlich gegebene Seyn, sezt die Begriffe der Freiheit, Selbstshätigkeit, Selbstbestimmung des Willens, welcher, je nachdem er durch die äussere Einwirkung oder die innere Kraft bewegt wird, auch auf das religiöse Bewulstseyn, auf welches er vermöge der Allgemeinheit des Abhängigkeitsgefühls bezogen werden muss, den Gegensaz zwischen dem Natürlichen oder Sinnlichen, und dem Sittlichen überträgt. Das allgemeiner bhängigkeitsgefühl wird sich daher auf verschiedene Art gestalten, je nachdem dieser Gegensaz entweder in der Unterordnung des Natürlichen unter das Sittliche, oder des Sittlichen un- . ter das Natürliche mehr oder minder auseinandergeht. Und da der einmal mit dem Abhängigkeitsgefühl verbundene Gegensaz sich in allen Beziehungen desselben offenbaren muss, so wird er, wie in Hinsicht des Verhältnisses des Menschen zu Gott, ebenso auch in dem Verhältnis Gottes zum Menschen nachzuweisen seyn; und da nun von der Auffassung des leztern Verhältnisses die Art und Weise abhängt, wie das göttliche Wesen überhaupt mit seinen Eigenschaften gedacht wird, so digiebt sich hieraus auch eine verschiedene Vorstellungsweise, sofern in der Bestimmung des göttlichen Wesens und der göttlichen Eigenschaften die ethischen oder physischen Eegriffe am meisten hervortretten. Wird das göttliche Wesen hauptsächlich nur unter dem Gesichtspunkt der physischen Begriffe gedacht, so giebt es wohl keinen andern Begriff, der eine bestimmtere Unterscheidung verschiedener Formen zuliesse. als den der numerischen Verschiedenheit, wornach das Abhängigkeitsgefühl ein anderes wird, je nachdem es auf eine Vielheit, Zweiheit, oder Einheit des göttlichen Wesens bezogen wird. Es ergeben sich hieraus die bekannten Formen des Polytheismus. Dualismus und Monotheismus. mit welchen wir, da die beiden ersten, in den mythischen Religionen ihre geschichtliche Stelle erhalten haben, den Ansang der nähern Erörterung machen.

Das religiöse Bewusstseyn ist unmittelbar ir dem Selbstbewusstseyn enthalten, und mit ihm gegeben, so dass es, ohne einen in der geistigen Natur des Menschen ursprünglich liegenden Keim, auch auf keine Weise sich in ihm entwickeln könnte, und demnach auch ein Zustand des Menschen, in welchem es auch nicht einmal der Anlage nach vorhanden wäre, und nach dessen Aufhören es erst wie etwas fremdartiges

Digitized by Google

von aussen in ihn hineinkäme, ebenso wenig philosophisch zu denken, als historisch nachzuweisen ist. Sehr wahr ist daher die Behauptung, die schon Cicero Tusc. Disp. L 13. aufstellt: Nulla gens tam fera. nemo omnium tam immanis, cujus mentem non imbuerit Deorum opinio. Multi de Dis prava sentiunt: id enim vitioso more effici solet: omnes tamen esse vim et naturam divinam arbitrantur. Nec vero id collocutio hominum aut consensus efficit, non institutis opinio est confirmata, non legibus. Omni autem in re consensio omnium gentium lex naturae putanda est. Aber dieser untrennbare Zusammenhang des religiösen Bewusstseyns mit dem Selbstbewusstseyn überhaupt sezt voraus, dass dás eine nur mit dem andern sich entwickeln, und in verschiedenen Perioden verschiedene Stufen durchlaufen kann. Wie nun die einzelnen Stufen der Entwicklung des Selbstbewusstseyns das jedesmalige Resultat der hervortretenden Thätigkeit der verschiedenen geistigen Vermögen des Menschen sind, so muss auch das natürliche Verhältnis, in welchem diese Vermögen zu einander stehen, wie das Selbsthewusstseyn überhaupt, so auch das religiose Bewusstseyn in seinen verschiedenen Modificationen bestimmen. Und da wir mit Recht annehmen zu dürfen glauben, dass die Menschheit im Großen und Ganzen sich nach denselben Gesezen entwickelt, welche die Entwicklung des einzelnen Menschen gebunden ist, so sind wir auch zu der Annahme berechtigt, dass die Art und Weise, wie die genannten Formen, als besondere Ausdrucksarten des religiösen Bewusstseyns, zu ihrer geschichtlichen Erscheinung gekommen sind, ihrem lezten Grund nach auf nichts anderes zurückzuführen ist, als auf das Verhältnis, in welchem die einzelnen Gemüthsvermögen in verschiedenen Perioden zu ihrer Wirksamkeit und Aeusserung gelangen. Diese Vermögen nun, wie wir sie

nach unserem Zwecke unterscheiden müssen, sind die Einbildungskraft, der Verstand, und die Vernunft, welche sich zwar zunächst nur auf die Erkenntniss-Seite beziehen (da ja zunächst auch nur von dem Begriffe des göttlichen Wesens an und für sich die Redoch ohne dass wir deswegen die mit ihnen. de ist). sich verbindende Thätigkeit der entsprechenden Vermögen der Gefühls - und Willens-Seite ausschließen wollen, ebenso wenig, als wir überhaupt die in einer bestimmten Periode hervortretende Thätigkeit eines der genannten Vermögen als eine rein isolirte annehmen. Auch wird niemand die hier aufgestellte Ansicht so misverstehen, als wollen wir behaupten, dals, bei der jezigen Stufe der allgemeinen Entwicklung und Bildung, auch bei dem einzelnen Inlividuum die vollkommenere Religionsform nur aus der vorangegangenen unvollkommenern psychologisch hervorgehen könne.

1. Den Polytheismus sezen wir der Stufe der Einbildungskraft gleich, müssen aber hier sogleich bemerken, dass auch der Begriff des Polytheismus noch einer nähern Unterscheidung bedarf zwischen. dem eigentlichen Polytheismus und dem sogenannten Fetischismus. Gemeinschaftlich ist beiden der Glauba an eine Mehrheit göttlicher Wesen, aber diese selbst ist entweder eine rein-zufällige, oder eine in sich begründete und geschlossene, ebendarum aber auch wieder in die Einheit aufgenommene Vielheit. sucht doch wenigstens den Begriff durch die Mannigfaltigkeit der Formen zu erschöpfen, während jene das Einzelne immer nur für sich sezt. Dies leztere entspricht demjenigen Zustand des Gemüths, in welchem der Gegensaz, in welchen die ganze Sphäre des Bewusstseyns hineinfällt, zwischen Anschauung und Gefühl, Objectivem und Subjectivem, sich bereits zwar bu lösen begann, aber das eine dieser beiden Elemente des Selbstbewußstseyns noch das weit überwiegende ist. Die Eindrücke, die die Aussenwelt dem Gemüthe zuführt, und die Einbildungskraft durch Anschauungen und Bilder aufnimmt, sind ein noch unverbundenes, in stetem Wechsel begriffenes Mannigfaltiges, de die geistige Thätigkeit noch nicht soweit erstarkt ist, aus den sinnlichen Anschauungen und Bildern Begriffe zu abstrahiren. Es ist ein steter Flus des Bewusstseyns, in welchem es beinahe noch nicht möglich zu seyn scheint, das Einzelne festzuhalten, um es auf ein anderes Einzelnes zu beziehen. Wenn nun aber mit dieser vielfach wechselnden Verschiedenheit der Zustände des Selbstbewulstseyns das Gefühl der Abhängigkeit sich vereinigt, so wird es nicht blos sellet als ein ebenso wechselndes sich darstellen. sondern auch der Gegenstand desselben immer nur auf etwas Einzelnes, auf eine bestimmte engbegrenzte Sphäre bezogen seyn. So entsteht, nach der Mannigfaltigkeit der sinnlichen Eindrücke, auch eine Mannigfaltigkeit göttlicher Wesen, deren jedes zuerst nur für sich besteht. So wie aber allmählig das Bewusstseyn sich erweitert, Einzelnes mit dem Einzelnen sich rereint, und als Verwandtes zusammenfallt, und so mehr und mehr in dem bunten Reiche der Anschauungen die höhere Welt der Begriffe aufgeht, dem Mannigfaltigen nach seinen verschiedenen Arten die Einheit darstellen, in demselben Grade wird auch die unbestimmte Menge der einzelnen göttlichen Wesen sich innerhalb einer bestimmten Sphäre begrenzen, und sich zu Wesen gestalten, in welchen sich nicht mehr blos die Beziehung auf eine bestimmte einzelne Anschauung, sondern auf einen allgemeinen Begriff ausdrückt. Aus dem zufälligen Aggregat wird ein geschlossenes Ganze, dessen Theile zwar auch eine Vielheit bilden, aber eine zusammengehörige, und durch innern Zusammenhang eines Systema

sich gegenseitig bedingende. Es erhellt von selbst, dass in demselben Verhältnis, in welchem das Bewußstseyn in seinen Gegensaz auseinander geht, und die Einheit des Begriffs sich der mannigfaltigen Vielheit der sinnlichen Anschauungen bemeistert, in demselben auch der Polytheismus zu einer höhern dem Monotheismus sich annähernden Stuse fortgeht. Unterschied der einzelnen Stufen ist, wie er überhaupt ein fliessender ist, hier nicht genauer festzusezen, da es uns hier blos um die allgemeine Bestimmung der Begriffe zu thun ist, das nämlich in dem Polytheismus zuerst eine blos unbestimmte Vielheit, dann aber auch eine schon bestimmtere, die Einheit allmählig in sich aufnehmende zu denken ist, in Übereinstimmung mit der psychologischen Entwicklung der geistigen Thätigkeit des Menschen, welche ansangend mit der Receptivität des Anschauungs-Vermögens, das wir als eine den aussern Stoff bildende Kraft durch die Einbildungskraft bezeichnen, mit der erwachenden Spontaneität des Verstandes ihre höheren Stusen erreicht. Beide sind als gemeinschaftliche Factoren nie ganz von einander zu trennen, so wie aber die Selbstthätigkeit des Verstandes in einem höheren Grade sich hervorthut, wird sich auch auf dem religiösen Gebiet eine von der bisher beschriebenen verschiedene Erscheinung zeigen. Es ist dies

2. der Dualismus, den wir auf die eigentliche Thätigkeit des Verstandes zurückführen. Mit dem Selbstbewußstseyn entwickelt sich zugleich auch das religiöse Bewußstseyn. Jenes haben wir bisher blos von der Seite betrachtet, wie es, zumal in seiner ersten Entwicklung, wo es noch mit dem äussern Seyn zusammenshießt, ein Mannigsaltiges darstellt, mit einem steten VVechsel der Zustände, nun aher ist es auch als ein Verschiedenartiges zu nehmen, mit einem bestimmten Gegensag. Da das Selbstbewußstseys

nichts anders is, als das Innewerden seiner selbst als leines Lebendigen, und somit mit dem Gefühle seiner selbst zusammenfällt, jedes Gefühl aber, wenn es wirklich seyn, und einen Zeitmoment erfüllen soll. kein vollkommen gleichgültiges, sondern nothwendig entweder ein angenehmes oder unangenehmes ist. so muss auch das religiöse Bewusstseyn denselben Gegensaz in sich aufnehmen. Da nun aber ferner, vermöge des unzertrennlichen Zusammenhangs des einzelnen Lebens mit der Gesammtheit des übrigen Seyns, das Bewusstseyn in seinen verschiedenen Zuständen immer durch die Einwirkungen der äussern Welt bestimmt ist, so muss der in dem Selbstbewusstseyn sich aussprechende Gegensaz auch auf die äussern Erscheinungen der Welt überhaupt übergetragen, und auch in dieser Beziehung wieder mit dem religiösen Gefühl in Verbindung gesezt werden. Es zerfällt daher das gesammte endliche Seyn, sofern es auf das einzelne Leben entweder fördernd oder hemmend, angenehm oder unangenehm einwirkt, in einen großen Gegensaz, den des Guten und Bösen, und da das Abhängigkeitsgefühl diesen Gegensaz auf Eines zu beziehen unfähig ist, so werden nun an die Spize des Gegensazes zwei völlig getrennte und einander feindlich entgegenstehende Wesen gesezt, von welchen der Mensch sich auf eine entgegengesezte Weise abhängig fühlt. Wenn wir aber diesen Gegensaz den zwischen dem Guten und Bösen nennen, so nehmen wir diese Begriffe nicht in ihrem eigentlichen ethischen Sinn, sondern nur als den objectiven Ausdruck für das Angenehme und Unangenehme des Gefühls, da diese Religionsform, von welcher wir hier reden, sich zwar in ihrer weitern Ausbildung auch mit den ethischen Begriffen verbinden kann, ursprünglich aber von ihnen unabhängig ist, und blos vom sinnlichen Gefühl ausgeht. mehr ist sie, wenn sie hauptsächlich auf die ethischen Begriffe bezogen wird, auch sehon nahe daran, den strengen Gegenstz wieder aufzaheben, und im Abhängigkeitsgefühl auszugleichen, Indem auf das Ethische bezogen, das sinnlich Unangenehme auch ein Angenehmes werden kann, und somit der Grund wegfällt, diesen Gegensaz als einen für sich sevenden anzusehen. Den Verstand aber bezeichnen wir vorzugsweise als dasjenige Vermögen, das dazu thätig ist, das auf die angegebene Art modificirte Gesühl der Abhängigkeit auf eine bestimmte Vorstellung zu bringen, denn das Geschäft des Verstandes ist es, das Mannigfaltige zu trennen, und auf eine höhere Einheit' Je durchgängiger er aber die Einzurückzuführen. beit, nach welcher er strebt, zu verfolgen sucht, desto entschiedener sind die Widersprüche und Gegensaze, auf welche er stölst, ohne sie selbst wieder under sich vereinigen zu können. Daher ist seine höchste Einheit immer nur die Einheit eines Gegensages. Sofern wir aber hier den Dualismus auf die Vorstellung eines guten und bösen Wesens beziehen, können wir ihn nicht ebenso wie die beiden andern Formen als eine eigene und selbstständige Form gelten lassen. Die Vorstellung eines absolut bösen Wesens ist, um von dem Nebeneinanderseyn eines guten und bösen Grundwesens nichts zu sagen, eine in Widersprüche sich verwickelnde, und darum nicht durchführbare, indem je höher der Begriff des Bösen genommen wird, um so mehr auch die innere Nichtigkeit seines Wesens sich hervorthun muss. Wir lassen daher das, was wir über den Dualismus als eine eigene Form, neben dem Polytheismus und Monotheismus, auseinandergesezt haben, hier wieder fallen, um es später in eiu ner andern Beziehung wieder aufzunehmen.

3. Den Monotheismus sehen wir mit Recht als das Erzeugniss der Wernunst an. Das Bewusstseyn ist nicht mehr ein blos nisnnigsaltiges, oder in einen gro-

Isen Gegensaz getheiltes, sondern eine Einheit, in die alles Wechselnde und Verschiedenarige der einzelnen Zustände sich auflöst. Und auf dieselbe Weise ist auch die im Bewusstseyn sich darstellende Welt als eine Einheit dem Bewusstseyn gleichgesezt. Spricht sich man in diesem Selbsthewusstseyn auch das religiöse Bewusstseyn so kann auch in diesem keine Verschiedenheit und heine Trennung mehr seyn, sondern nur schlechthin eine Beziehung auf eine Einheit, welche, als Vorstellung eines sevenden Wesens aufgesalst, die Idee des einen göttlichen Wesens giebt. Das Vermögen 'aber alles gegebene Mannigfaltige auf eine schlechthin sevende Einheit zurückzuführen, ist allein die Vernunft, und der Monotheismus kann daher nicht zu seiner Erscheinung kommen, ehe die Entwicklung der geistigen Vermögen bis auf den Punkt gekommen ist, auf welchem die Thätigkeit der Vernunft klar kund thut. Dieser Monotheismus selbst aber wird sich auf verschiedene Weise gestalten, je nachdem der Widerspruch, der sich auf der untergeordneten Stufe hervorgethan hat, von ihm ausgeglichen wird. Jener Gegensaz kann nämlich dadurch zu einem blos scheinbaren gemacht werden, dass das eine Glied desselben, das, was das Lebensgefühl stört und hemmt, das Unangenehme, oder das sinnliche Uebel, als nichts positives angesehen wird, sondern als ein bloser Mangel, der mit der dem Endlichen natürlichen Beschränkung unmittelbar verbunden ist. Das Uebel ist überall nur am Guten, das Unvollkommene am Vollkommenen, und je mehr sich die Schranke erweitert, und das Endliche auf ein Unendliches bezogen wird, desto mehr erscheint die eine Seite des Gegensages als eine reine Negation. Bei dieser Ansicht ist es nicht anders möglich, als dass Gott und Welt identificirt wer-Die Welt ist die Gesammtheit des getheilten endlichen Seyns, Gott als die Ursache desselben, die

absolute Einheit, das unendliche Seyn. Wird diese absolute Ursache alles endlichen Seyns als eine lebendige und organisch wirkende Ursache genommen, so wird die Welt zur Natur, und wir kommen auf das System des Natur-Pantheismus, der seinem Princip nach Monotheismus ist, aber sehr leicht und gewöhnlich mit dem Polytheismus in die engste Verbindung tritt. Von diesem dem Pantheismus gleich zu sezenden Monotheismus, dessen lezter Grund eine nicht weiter zu erklärende Naturnothwendigkeit ist, ist jedoch eine andere Art des Monotheismus zu unterscheiden, die auf einer andern Lösung des oben bemerkten Gegenaazes beruht. Dieser Gegensaz nämlich zwischen dem, was das Leben des Einzelnen entweder hemmt oder fördert, kann auch dadurch verschwinden, jede Hemmung des Lebens auch wieder als eine Förderung desselben genommen wird, jedes Leiden auch wieder als eine Thätigkeit. Die Hemmungen des einzelnen Lebens haben ihren Grund in dem Zusammenseyn mit dem übrigen endlichen Seyn, aber das dadurch begründete leidentliche Verhältniss erweckt in dem Endlichen das Bewulstseyn seines für sich Gesezt-seyns, und einer von jeder äussern Einwirkung unabhängigen freien Willenskraft und Thätigkeit, Diese Thätigkeit aber kann nicht gedacht werden ohne einen bestimmten Zweck, der die Aufgabe der gesamten Thätigkeit ist, in Beziehung auf welche auch alle leidentlichen Zustände nur als Veranlassungen und Mittel angesehen werden können, eine bestimmte Art von Thätigkeit anzuregen und zu verwirklichen, Der Zweck dieser Thätigkeit selbst ist bestimmt durch den mit der Freiheit des Willens unmittelbar gesezten Gegensaz zwischen dem Gusen und Bösen, in welchen sich nun als den höheren der obige zwischen dem Angenehmen und Unangenehmen auflöst, so dass die Hemmungen des Lebens nicht als wirkliche Hemmungen

angesehen werden, indem der Zweck der sittlichen Thätigkeit auch ungeachtet derselben und erst durch sie zur Realität kommen kann. Wird nun mit diesem Bewusstseyn sittlicher Zwecke, als der Gesammt-Aufgabe der Thätigkeit, das Abhängigkeitsgesühl in Verbindung gesezt, so bildet sich hieraus die teleologische Ansicht, nach welcher Gott nicht blos die oberste Ursache der Welt, sondern auch Urbeber einer sittlichen Weltordaung ist, und keineswegs wie nach dem pantheistischen Monotheismus mit der Welt identificirt werden darf, sondern von ihr als intelligente, mit Selbstbewußstseyn, und nach sittlichen Zwecken wirkende Ursache unterschieden werden muss. In diesem Monotheismus allein, dem höchsten Erzeugnis der mit der Vernunft gereisten geistigen Entwicklung des Menschen, erhält das religiöse Bewusstseyn seine wahrhafte und reinste Bedeutung.

Indem uns die Auseinandersezung der genannten Religionsformen von selbst auf den Begriff einer ethischen Gottheit führt, und uns damit auf die oben gemachte Hauptunterscheidung zwischen dem Natürlichen und Sittlichen zurückweist, so können wir nun ebendies als den allgemeinsten Gesichtspunkt feststellen, von welchem aus die verschiedenen Vorstellungen über das Wesen der Gottheit aufzufassen sind, So lange der Mensch sich selbet nur als ein einzelnes Glied des allgemeinen Naturzusammenhangs betrachtet, sind es auch nur die Begriffe der Natur, unter welchen er sich die Gottheit vorstellt. Das Leben. das er in sich selbst fühlt, ist dasselbe, das ihm in allen Erscheinungen und Wesen der Natur entgegenkommt. Dieselben Gefühle, die sein Inneres bewegen, beseelen auch das große Games der Natur, und überall antwortet sie ihm mit gleichgestimmten Ton. Wenn z. B. nach Paus. Att. c. 35. die, welche um die Stadt Salamis wohnten, erzählten, mach dem Tode des Aiss

sey zuerst eine Blume aus der Erde gewachsen, die, weiss und etwas röthlich, Buchstaben an sich trug, die sowohl den Namen des Helden, als auch den Klagelaut über seinen Tod bezeichneten (Ai, Ai flos ha, bet inscriptum. Ovid. Met. X. 215.) so ist dies eines der schönsten und sprechendsten Beispiele, worin sich uns diese Gefühls-Einheit der Natur und des Menschen ausdrückt. Es ist ein und derselbe lebendige Geist. der überall waltet und weht, und afle Wesen zur lebendigsten und vollkommensten Einheit vereinigt, und der eigenste Character dieser Ansicht ist, dass der Mensch sich selbst in die Mitte des Ganzen stellt, und in allen Erscheinungen der Natur, wie in einem lebendigen Spiegel, immer wieder sein eigenes Wesen erblickt. Verbindet sich nun mit dieser Vorstellungsweise das dem Menschen inwohnende Gefühl der Abhängigkeit von einer höhern ihn bestimmenden Ursache, so wird die Natur das göttliche Wesen selbst, und es ist kein wesentlicher Unterschied der Ansicht. ob sich die einzelnen Kräfte der Natur zu einer Mehrheit göttlicher Wesen gestalten, oder aus der Einheit des Naturlebens die Vorstellung von Einem göttlichen Wesen entsteht. Gehört es überhaupt zum Wesen der Religion, den Menschen in ein unmittelbares und inniges Verhältniss zu der Gottheit zu sezen, so entspricht dieser Foderung keine andere Ansicht voll-Wie die Natur ihn überall umgiebt, so ist ihm auch die Gottheit überall nahe und gegenwärtig. Die ganze Natur ist eine lebendige Offenbarung der Gottheit, in allen ihren Regungen und Wirkungen vernimmt er die Zeichen und die Sprache des mit ihm verkehrenden höheren Wesens, da das natürliche Verhältniss zwischen Gott und dem Menschen. das hier noch allein in Betracht kommt, nichts in sich enthält, was einer solchen unmittelbaren Verbindung im Wege stehen könnte. So sehr aber auch diese

Ansicht, auch auf einer höhern Stufe der religiösen Ausbildung, ihre Wahrheit behauptet, und so gewißs jede Religion ihre Naturseite haben muss, so ungenügend erscheint sie gleichwohl, solange die ethischen Begriffe noch von ihr gesondert sind. Diese entwickeln sich dann erst, wenn sich der Mensch von dem Zusammenhang mit der Natur, mit welcher er anfänglich noch gleichsam zusammengewachsen ist, allmälig losreisst, und sich in seinem eigenthumlichen Character der äussern Natur entgegenstellt. Damit ist ihm das Bewusstseyn seiner sittlichen Natur aufgegangen, und das ihn auf allen Stufen seiner Entwicklung begleitende Gefühl der Abhängigkeit von einer höchsten Ursache äussert sich nun dadurch, dass auch der . Gegenstand desselben als der idealische Inbegriff aller, in der Vernunft sich aussprechenden, sittlichen Geseze gedacht wird. Wie er selbst von der Natur sich lostrennt, so erhebt sich auch der Begriff der Gottheit über den der Natur, und wenn er auch gleich noch in dem Naturleben den lebendigen Geist der Gottheit ahnet und erkennt, so wird doch auch die in der Natur sich darstellende Offenbarung der Gottheit auf bestimmte, aus der teleologischen Ansicht fliessende Begriffe bezogen, und durch sie beschränkt. Natürliches und Göttliches fällt nicht mehr in Eins zusammen, sondern wird nun im Begriff von einander geschieden. Es ist nicht mehr blos die Idee des Lebens der höchste Massstab für das Wesen der Gottheit, sondern die Idee des geistigen und persönlichen Lebens, die Idee einer von der Natur verschiedenen, mit Bewusstseyn, und nach den in ihrer geistigen Natur liegenden Gesezen und Zwecken wirkenden Intelligenz macht den vollen Begriff des göttlichen Wesens aus, und so tritt nun auch, nach dieser Ansicht, was das Verhältnis des Menschen zur Gottheit betrifft, das natürliche Verhältniss in dem Masse surück, in

welchem dieses einem höheren, auf der eigenthümlichen Natur des Menschen beruhenden untergeordnet wird. Die Naturbegriffe und die ethischen Begriffe bilden demnach den Gegensaz, der in Hinsicht der verschiedenen Vorstellungen über das Wesen der Gottheit Es sind zwei einer und derselben stattfinden kann. Sphäre angehörenden Vorstellungsweisen, von welchen die höhere die niedere nicht ausschließt, sondern nur in sich aufnimmt und sich unterordnet. Wie aber der Vebergang von dem einen Glied des Gegensazes zu dem andern nicht unmittelbar, sondern nur durch ein Mittleres, in welchem beide sich ausgleichen, geschehen hann, so mus es auch einen solchen Begriff von dem göttlichen Wesen geben, der in die Mitte Tällt zwischen den rein-ethischen Begriff desselben, den blosen Naturbegriff. Es ist dies derjenige Begriff, in welchem das Ethische zwar bereits hervortritt, aber noch nicht auf die inner geistige Natur des Menschen, tondern nur auf das äussere Seyn bezogen wird. In den Verhältnissen des äussern geselligen Lebens entwickelt sich dem Menschen zuerst das Bewusstseyn der in seiner Natur liegenden ethischen Begriffe, und daraus gestaltet sich in ihm die Vorstellungevon persönlichen göttlichen Wesen, von welchen er sieh in seinen geselligen Verhältnissen abhängig fühlt. Wie die Naturgötter nichts anders sind, als die religiöse oder personificirende Bezeichnung der in der Natur wirksamen Kräfte, so sind auch die Götter, die als Ordner und Versteher der Verhältnisse des geselligen Lebens gedacht werden, nichts anders, als die Begriffe, auf welche die Verhältnisse des geselligen Lebens nsch ihren verschiedenen Beziehungen zurückzustihren sind, als eine lebendige Einheit vorgestellt. Wie sehr diese Vorstellungsweise noch mit dem Naturbegriff zusammenhängt, ist am besten daraus zu sehen, daß dieselben Götter, in welchen die Naturkräfte perso-

nisicirt. werden, auch die personisicirten Verhältnisse des geselligen Lebens sind, und wie wenis!die dadurch ausgedrückten ethischen Begriffe, ihrer innern Nothwendigkeit nach, zum Bewusstseyn gekommen pind, dafür ist der einfachste Beweis, dass ihre Gülsinkeit hauptsächlich oder vielmehr allein auf ihrer Objectivirung: durch äussere Personen beruht: Gleichwohl ist eine Annäherung an den eigentlichen ethischen Begriff der Gottheit nicht zu verkennen, sowohl in den unmittelbaren Begriffen, unter welchen diese göttlichen Wesen gedacht werden, als auch darin, dass der Begriff persönlicher Wesen, der in den personificirten Naturkräften noch keine feste Haltung und Begrenzung bekommen hat, nun bestimmter als wesentliche Eigenschaft der Gottheit hervorgehoben Es hat aber diese Vorstellungsweise selbst verschiedene Stufen ihrer Ausbildung, je nachdem in ihr mehr die Einheit des gänlichen Wesens, oder die Vielheit zum Vorschein kommt, und wenn wir nun überhaupt die oben beschriebenen Hauptformen des Polytheismus und Monotheismus mit den zulezt entwickelten Begriffen zusammen stellen, so ergiebt sich uns, dass der Polytheismus nur da hervortreton kann, wo entweder die Naturkräfte, oder die Verhältnisse des geselligen Lebens als Götter personificirt werden, mit dem ethischen Begriff der Gottheit aber unverträglich ist, da die Einheit der sittlichen Zwecke aur als eine persönliche Einheit des göttlichen Wesens gedacht werden kann. Zwar haben auch die Personificationen der Naturkräfte und der geselligen Verhältnisse ihre monotheistische Seite in dem Naaur-Pantheismus, und in denjenigen Religionsformen, in welchen, wie z. B. in der Mosaischen, das Ganze des äussern geselligen Lebens als eine positive Institution der Gottheit dargestellt ist, aber diese Arten des Monotheismus können immer nur als Durchgangspunkte zum vollendeten ethischen Monotheismus angesehen werden.

Es bietet sich uns hier eine merkwürdige erläu. ternde Analogie dar, die wir nicht übergehen können. Wie der Begriff der Religion mit dem des Staates in manchem zusammentrifft, so lassen sich auch mit den hier entwickelten drei Religionsformen, dem Polytheismus im weitern und engern Sinn, und dem Monotheismus die bekannten drei Staatsformen der Demokratie. Aristokratie, und Monarchie zusammenstellen. Wie bei dem niedern Polytheismus Höheres und Niederes im Bewusstseyn noch nicht recht auseinandergeht, und das zufälligste Endliche als Göttliches genommen werden kann, so tritt auch bei der Demokratie der Gegensaz zwischen dem Allgemeinen und Besondern, den Regierenden und Regierten, dem Gemeingeist und Privatinteresse in jedes Einzelnen Bewusstseyn nur schwach auseinander, weil jeder ebensogut Obrigkeit als Unterthan seyn kann, und das Allgemeine wird immer durch den Einflus des Einzelnen getrübt, statt dass sich Beides innig durchdringen sollte. der Aristokratie ist der Gegensaz schon stärker gespannt, indem einige wenigstens ausgeschieden sind, welchen das Regieren und Regiertwerden nicht zugleich zukommt. Ebenso ist auch im eigentlichen Polytheismus der Gegensaz zwischen dem Höhern und Niedern schon bestimmter, nicht auf das Zufällige, sondern nur auf dasjenige übergetragen, woven sich der Mensch in einem höhern Sinn abhängig fühlt. Aber er fühlt sich noch nicht in jeder Beziehung abhängig, das Höhere fällt immer auch noch mit dem Endlichen zusammen, und die Einheit des Ganzen ist noch nicht als Princip durchgedrungen. Dies geschieht erst in der Monarchie, und dem ihr parallelen Monotheismus. Hier ist der Gegensaz am schärfsten bestimmt durch das Bewußstseyn der allgemeinen und durchgängig Baurs Mythologie,

gleichen Abhängigkeit alles Endlichen und jedes Einzelnen von dem Einen. Es ist eine Einheit, für welache schlechthin keine Mehrheit gedacht werden kann. indem in der Mehrheit das Abhängige selbst wieder der Grund der Abhängigkeit wäre, also im Bewusstseyn zusammenfiele, was aufs bestimmteste auseinander gehalten werden soll. Wie die Demokratie und Aristokratie eigentlich nur in kleinern Staaten bestehen kann, so ist auch der Polytheismus immer nur mehr oder minder local, und wie bei der höchsten Entwicklung des politischen Bewusstseyns der Staat nur eine streng monarchische Form haben kann, weit nur bei dieser Form, mit Ausscheidung jedes aristokratischen Elements, das politische Bewußstseyn Aller ein gleiches seyn kann, so kann auch der reine Monotheismus nur da sich entwickeln, wo das Bewusstseyn der Welt ohne aristokratischen Particularismus, in Beziehung auf Ein Volk, wie im Judenthum und Muhamedanismus, eine reine Einheit ist. Wie daher in den Hellenischen Staaten die Demokratie. Aristocratie und Monarchie nur wechselnde Zustände waren. die auf einander folgten, ohne dass die politische Idee eine andere wurde, so waren auch ihre Religionsformen des Polytheismus und Monotheismus immer nur schwebende und wechselseitig in einander übergehende-Begriffe. Als Arten unterscheiden sich Polytheismus und Monotheismus, so wie Demokratie, Aristocratie und Monarchie nur dann, wenn das religiöse Bewufstseyn, wie das politische, durch eine völlig neue Evolution von der niedern Stufe zu einer höhern. von der unbestimmten Vielheit zur Einheit im höchsten und strengsten Sinne sich erhoben hat. vergl. über einige dieser Bestimmungen, soweit sie auf die Staatsformen Bezug haben, Schleiermachers trefsliche Abhandlung über die Begriffe der verschiedenen Staatsformen in den Schriften der Berl. Akad. 1815.

Es beziehen sich aber alle diese Formen nur auf diejenige Seite des Abhängigkeitsgefühls, in welcher es sich als bestimmte Vorstellung eines ihm entsprechenden Gegenstandes ausprägt, und der Saz, den wir bisher entwickelt haben, ist eigentlich nur dieser, dass das religiöse Bewusstseyn, seinem Inhalt und Umfang nach. immer bedingt ist durch den Inhalt und Umfang unsers Selbstbewußtseyns überhaupt. Wie sich aus der Mannigsaltigkeit der sinnlichen Anschauungen zuerst die relative Einheit der Verstandesbegriffe, und aus dieser erst die absolute Einheit der Vernunft entwickelt, so hat auch das religiöse Bewusstsevn eine bald engere, bald weitere Sphäre, und wie zuerst das Bewusstseyn des Naturlebens überhaupt, dann aber das Bewusstseyn eines durch sittliche Geseze bestimmten Lebens den Inhalt unsers Selbstbewusstsevns ausmacht, so verhält es sich auch mit dem Inhalt unsers religiösen Bewusstaeyns. Höheres und Niederes ist zwar in unserem Bewulstseyn immer einander entgegengesezt, indem sonst von einem Gefühle der Abhängigkeit gar nicht die Rede seyn könnte, aber ein eigentlicher Gegensaz offenbart sich uns dann erst, wenn wir, was den allgemeinen Inhalt unsers Bewußtseyns ausmacht, auf das wirkliche Leben beziehen. wie es sich in seinen einzelnen Momenten in unserm Bewusstseyn darstellt. Wenn sich in uns das Bewusstseyn unserer sittlichen Natur entwickelt hat, und wir uns als sittliche Wesen unserer Abhängigkeit von Gott als der höchsten sittlichen Intelligenz bewusst sind, so wird dieses Bewulstseyn unserer Abhängigkeit doch nur dann zu einem wirklichen Gefühl, wenn wir die einzelnen Erscheinungen unsers sittlichen Lebens. wie es in der Wirklichkeit ist, bald in Einklang, bald in Widerspruch mit unserm religiösen

Bewulstseyn finden, und daher bald mit einem angenehmen, bald mit einem unangenehmen Gefühl erfüllt werden. Das Angenehme und Unangenehme des Gefühls ist aber hinwiederum bestimmt durch die Stufe. auf welcher die Entwicklung unsers Bewusstseyns überhaupt steht. Das Gefühl der sittlichen Lust und Unlust kann nur dann entstehen, wenn sich unser sittliches Bewusstseyn selbst schon entwickelt hat. Es wird daher auch der Gegensaz, der sich in unserm Abhängigkeitsgefühl entwickelt, je mehr das reine Bewußstseyn unserer selbst durch die empirische Wirklichkeit des individuellen Lebens modificirt und getrübt wird, in Hinsicht seiner einzelnen Formen ebenso verschieden seyn, als unser Bewusstseyn überhaupt auf die eine oder andere Weise sich ausgebildet hat. Hat sich unser Bewußstseyn auf die Stufe des sittlichen Bewusstseyns erhoben, so ist es die Sünde allein, in welcher sich der im Abhängigkeitsgefühl hervortretende Gegensaz darstellen kann. Wie wir aber auch den Begriff der Sünde bestimmen und theilen mögen, so wird er immer zu eng seyn, um die verschiedenen Erscheinungen, die sich auf dem hieher gehörigen Gebiete der Religionsgeschichte uns darbieten, unter Einen Gesichtspunkt bringen zu können, wenn wir nicht die Sünde als eine Hemmung des höheren sittlichen Lebens ansehen, wie es in der Einigung des sinnlichen Bewusstseyns mit dem Bewusstseyn Gottes bestehen soll, und diese Hemmungen des sittlichen Lebens auf den allgemeinen Begriff der Lebenshemmungen zurückführen, in welchen wir sowohl die Sünde als das Uebel zusammenfassen können. Mit dem Gefühle der Abhängigkeit des endlichen Seyns von dem unendlichen Seyn Gottes, ist der Begriff von Hemmungen, welche von dem endlichen Seyn, als einem seiner Natur nach beschränkten und unvollkommenen, nicht zu trennen sind, unmittelber verbunden.

Es sind die für jedes einzelne endliche Seyn aus dem Bewusstseyn seines Naturzusammenhangs mit dem übr rigen endlichen Seyn hervorgehenden natürlichen Übel, und das endliche Seyn ist in dieser Hinsicht blos nach seiner leidentlichen Seite genommen. Diesem blos leidentlichen Seyn aber wird jedes endliche Seyn, wenn es einmal seiner selbst als eines für sich seyenden bewuset geworden ist, eine vom Naturzusammenhang unabhängige freie Kraft der Thätigkeit entgegensezen, deren Geseze und Zwecke sowohl nach dem unmittelbaren Bewusstseyn, als nach der, vermöge des Abkängigkeitsgefühls nothwendigen, die teleologische Ansicht begründenden Beziehung auf das Bewusstseyn Gottes, über das sinnliche und natürliche Leben ein höheres sittliches Leben stellen. Wie die sittliche Freiheit ihrer Wurzel nach eine vom äussern Naturzusamenhang unabhängige Kraft ist, so ist auch das sinnliehe Leben dem sittlichen so untergeordnet, und von ihm geschieden, dass die Hemmungen des sinnlichen Lebens nicht zugleich Hemmungen des sittlichen Lebens seyn können. Gehemmt ist vielmehr das sittliche Leben nur dann, wenn das sinnliche Leben. das dem sittlichen stets untergeordnet seyn soll, Thätigkeit desselben so zurückhält und unterdrückt. dass es sich unabhängig von demselben bewegt, dieser leidentliche Zustand des sittlichen Lebens. welchem, da das höhere sittliche Leben mit dem Bewusstseyn Gottes in Eins zusammenfällt, das sinnliche Bewusstseyn das religiöse verdunkelt und hemmt, ist nun eben die Sünde, als freie That, weil die Freiheit, als Selbstbestimmung des Willens, das Vermögen ist. den leidentlichen Einwirkungen, mit welchen das sinnliche Leben im Naturzusammenhang gesezt ist, eine innere Thätigkeit entgegenzusezen, und jene dieser unterzuordnen. Das Leidentliche oder Sinnliche in die Thätigkeit des Willens aufgenommen, ohne Beziehung auf die nothwendigen Geseze und Zwecke der sittlichen Freiheit, ist das Böse, das wir mit Rücksicht auf Gott Sünde nennen. Diesem zufolge giebt es nun zweyerlei Hemmungen des Liebens, des sinnlichen und sittlichen, Uebel und Sünde. Beide aber verhalten sich so zu einander, dass nur entweder die einen oder die andern als wirkliche Lebenshemmungen angesehen werden können, nicht aber beide zugleich, wie ja auch das sinnliche und sittliche Leben nur so neben einander bestehen können, dass das eine dem andern untergeordnet ist. Ist das sittliche als das wahre Leben erkannt, so verliert das Uebel seine eigentliche Bedeutung, und nur das sittliche Uebel ist das wahre Uebel, gilt das sinnliche Leben für das wahre Leben, so ist auch das sinnliche Uebel das einzige, und mit dem Begriff eines höhern Lebens fehlt auch der Begriff eines höhern ebels, als Hemmung des Lebens. Wie sich nun aber aus dem Gefühle der Abbängigkeit mit dem Bewusstseyn des endlichen Seyns auch das Bewusstseyn von Hemmungen des sinnlichen und sittlichen Lebens entwickelt, so muss nun auch mit dem Gefühle der Abhängigkeit, da ja das endliche Seyn als ein abhängiges von dem unendlichen Seyn, oder dem Bewusstseyn Gottes nicht zu trennen ist, die Aufgabe gesezt seyn, die mit dem endlichen Seyn verbundenen Lebenshemmungen durch das unendliche Seyn Gottes aufzuheben, und dadurch das Leben, das sinnliche oder das sittliche, zu fördern. Daraus construirt sich die allen Religionen gemeinschaftliche Aufgabe, deren Verschiedenheit in den einzelnen Religionsformen allein in der Verschiedenheit der Ansicht ihren Grund hat, die wahre Realität des Lebens entweder in das sinnliche, oder das sittliche Leben zu sezen, und die Hemmungen, die von dem Leben nicht zu trennen sind, auf das eine oder andere zu beziehen. Ist das sinnliche oder äussere Le-

ben das wahrhaft reelle, so ist der Begriff der Sünde entweder noch nicht zum Bewusstseyn gekommen, oder so untergeordnet, dass sie in dem Uebel mitbegriffen ist, als eine aus der Beschränkung des endlichen Lebens unmittelbar hervorgehende Folge. Ja wenn auch die Sünde vom Uebel unterschieden und in ihrem eigentlichen Begriff aufgefast ist, so wird sie doch in denjenigen Religionssystemen, in welchen der Begriff der sittlichen Thätigkeit noch nicht zu seiner völligen Reinheit hindurchgedrungen ist, so hinter das Bewusstseyn des sinnlichen Lebens zurückgeschoben, als eine übersinnliche That, mit welcher der Abfall und die Quelle alles Uebels gekommen, dass da, wo kein Bewulstseyn ist, auch keine freie ethische Handlung und Zurechnung seyn kann. Das sittlich Böse hat seinen Grund nicht in der freien Thätigkeit des Willens, sondern in dem leidentlichen Zustand der endlichen Natur, und erscheint, wie das natürliche Uebel, als eine Schickung. Wo aber alle Hemmungen des Lebens, die durch die Beziehung des endlichen Seyns zum Unendlichen zum Bewusstseyn kommen, nur das äussere im Natur - Zusammenhang mitbegriffene Seyn betreffen, da kann auch die Aufhebung des auf diese Art in dem Bewusstseyn des endlichen und unendlichen Seyns sich aussprechenden Gegensazes nur in der Förderung des physischen Daseyns bestehen. Daher werden in denjenigen Religionen, in welchen diese Naturansicht die vorherrschende ist. alle Offenbarungen des göttlichen Wesens zunächst nur den Zweck haben, das harmonische Gleichgewicht der Naturkräfte zu erhalten, und die Selbstzerstörung des Naturlebens zu verhüten, oder die endlichen Wesen aus ihrem beschränkteren unvollkommneren Seyn auf eine höhere Stufe zu einem vollkommneren Seyn zu erheben, in welchem nur unter der Voraussezung eines geförderten physischen Lebens auch ein reineres gei-

siges und sittliches Leben sich entwickeln kann. Wir wollen zwar keineswegs behaupten, dass diejenigen Religionen, die den mit dem religiösen Bewusstseyn sich darstellenden Gegensaz, und die Aufhebung desselben aus dem Gesichtspunkt des sinnlichen oder natürlichen Lebens auffassen, die ethischen Begriffe gänzlich ausschließen, wenn aber hier eine bestimmte Grenzlinie gezogen werden soll, so müssen wir wenigstens an dieser Bestimmung festhalten, dass in ihnen das Ethische dem Natürlichen, die Sünde dem Uebel, die thätigen Zustände den leidentlichen untergeordnet sind. Und dies sehen wir auch daraus, daß die Anfoderungen, die an die sittliche Willenskraft und Thätigkeit gemacht werden, um, was sie von eigentlicher Sünde neben dem Uebel annehmen, aufzuheben, ebenso auf ein minimum von sittlicher Thätigkeit zurückgeführt sind, wie der Ursprung der Sünde von ihnen aus einem minimum freier Thätigkeit abgeleitet wird. Wie der übersinnliche Act, durch welchen mit dem beschränkten endlichen Seyn auch die Sünde entstund, als eine bewustlose, in ihrem Grunde nicht weiter erklärbare That mehr einem leidentlichen Zustande gleichkommt, als für eine freie Willensthätigkeit gehalten werden kann, so besteht auch die sittliche Thätigkeit, zur Aufhebung des mit der Sünde entstandenen Gegensazes, mehr nur in einer stillen in sich gekehrten Trauer über die dem endlichen Seyn anhängende Unvollkommenheit, und in einer leidensvollen Sehnsucht nach einem bessern Zustande, als in einer in lebendige Thätigkeit übergehenden Rückwirkung.

Der Naturansicht steht gagenüber die ethische oder teleologische, welche, überall auf die freie Thätigkeit zurückgehend, das Naturleben dem höhern sittlichen Leben unterordnet, und die Hemmungen desselben durch jenes, weil sie in der freien Bestimmung des Willens ihren Grund haben, für Sünde er-

klärt, und daher auch aus diesem Begriffe den sich ergebenden Gegensaz auf dieselbe Weise construirt, wie jene andere Ansicht aus dem Begriffe des Uebels. Der Begriff der Sünde selbst aber, so wie er sich in dem religiösen Bewusstseyn zu entwickeln beginnt, theilt sich wiederum in zwei verschiedene Begriffe. Wir mögen die Sünde entweder negativ als eine Hemmung einer Thätigkeit oder Aeusserung des sittlichen Lebens, oder positiv als eine in die Bestimmung des Willens aufgenommene, die sittliche Thätigkeit zurückdrängende Aeusserung des sinnlichen Lebens ansehen, so ist sie in jedem Fall eine That, bei welcher wir, wie bei dem sittlichen Leben überhaupt, die äussere Seite von der innern, die Erscheinung von dem übersinnlichen Grunde derselben unterscheiden müssen. Wird nun das sittliche Lehen zuerst, wie ja überhaupt die ganze geistige Entwicklung des Menschen mit dem Aussern anhebt, und von diesem aus zu dem Innern fortgeht, nach seiner äussern Seite genommen, so kann es in nichts anderem bestehen, als in der Beobachtung gewisser Gebote und Vorschriften, welche, als äussere Norm der freien Bestimmung des Willens für das äussere Handeln vorgehalten, die rohe sich selbst überlassene Naturgewalt der sinnlichen Triebe bezähmen, und die freie Willensthätigkeit zum Gehorsam gegen ein anderes, von dem Triebe der Sinnlichkeit verschiedenes Gesez des Handelns gewöhnen und bilden sollen, damit durch das vorbereitende äussere Gesez allmälig die innere Gesezmässigkeit des sittlichen Lebens zum Bewusstseyn komme. Es wird sich daher auch der Gegensaz, den jede Religion mit dem religiösen Bewulstseyn zugleich sezt, und wieder aufheben soll, auf die Hemmungen beziehen, welche durch die dazwischentretende überwiegende Naturgewalt der sinnlichen Triebe den Gehorsam gegen das vorgeschriebene äussere Gesez unterbrechen. Das äussere Gesez

aber, das dem sinnlichen Triebe eine andere, von der freien Bestimmung des Willens ausgehende Handlungsweise entgegensezt, hat seinen Erkenntnissgrund gewöhnlich und zunächst nur in einer äussern Auctorität, welche auf dieser Stufe des religiösen Lebens noch die innere Gesezgebung der Vernunst vertreten muss, und es ist daher hier hauptsächlich dasjenige Gebiet, das die positiven Religionen, indem sie sich über die Sphäre des Naturlebens zum Ethischen erheben, mit ihrem bestimmten Inhalte ausfüllen. Wie nun innerhalb dieser Religionen die Sünde nur mit dem Geseze kommt, und eine bestimmte Handlungsweise nur darum als Sünde erkannt wird, weil sie mit der . positiven Gesezgebung, in welcher sich das Bewulstseyn Gottes objectivirt hat, in Widerstreit ist, so ist auch die Art und Weise, wie durch die Sünde im religiösen Bewusstseyn ein Gegensaz entsteht, und wiederum aufgehoben werden soll, damit ganz übereinstimmend. Wenn die Hemmungen des sittlichen Lebens durch welche das sinnliche Bewusstseyn sich mit dem religiösen entzweit, zunächst nur in den Kreis der sinnlichen Erscheinung, des äusserlichen Handelns fallen, so muss auch jener Gegensaz selbst äusserlich sich darstellen. Der Uebertretung des Gesezes entspricht die Strafe, und das Strafverhältniss ist demnach die Form, unter welcher der Gegensaz Daher in allen positiven Religionen, die erscheint. das ethische Gebiet auf diese Art beschränken. strenger strasender Ernst sich ausspricht, der auch die Gottheit selbst unter dem vorherrschenden Begriff eines Richters und Rächers der Missethat darstellt. Und so sind es dann auch positive Institutionen, durch welche die Vergebung der Sünde bewirkt, die Unangemessenheit des äussern Verhaltens zu dem sittlichen Leben, wie es als Norm vorgezeichnet ist, ausgeglichen, und somit das sinnliche Bewusstseyn mit dem höheren, dem Bewulstseyn Gottes in Einigung gebracht werden soll, äussere Handlungen, deren religiöse Bedeutung auf einer bestimmten äussern Sanction beruht, ohne welche jener Zusammenhang zwischen der Sünde und Gnade nicht begriffen werden kann. Was nämlich auf dem Gebiete der Naturreligion nur als eine aus dem Zusammenhang des einzelnen endlichen Lebens mit dem Naturleben überhaupt hervorgehende Veränderung des physischen Seyns anzusehen ist, durch welche der im religiösen Bewusstseyn gesezte Gegensaz wiederum verschwinden soll, ist nun auf dem Gebiete der ethischen Religionen eine ethische Handlung der Gottheit, die wir Gnade nennen, und was von jenem Standpunkt aus mehr nur als leidentlicher Zustand erschien, oder doch nur als eine in ein unbestimmtes Gefühl sich zusammenziehende sittliche Thätigkeit, dies tritt auf dem jezigen bestimmter als eigene, zu der göttlichen Gnade hinzukommende Thätigkeit hervor, so jedoch, dass diese, indem sie allein noch auf die aussere Handlungsweise bezogen wird, den vollen Begriff der sittlichen Thätigkeit noch keineswegs erschöpft. Diesen Begriff erhalten wir erst durch diejenige teleologische Religionsform, in welcher der wahre sittliche Gehalt allein in dem innern geistigen Leben gefunden wird, und nur was dieses Leben hemmt und stört, seven es Gesinnungen oder äussere Handlungen, sofern sie von Gesinnungen nicht zu trennen sind, als eigentliche Sünde gilt. Je mehr aber der Begriff der Sunde geschärft, und je strenger er sestgehalten wird, desto größer muß der Gegensaz werden, der zwischen das sinnliche und religiöse Bewusstseyn hineintritt. Wie nämlich die Sündhaftigkeit des Menschen nicht nach den äusserlich hervortretenden Thaten gemessen werden dar sondern durch innere Thatsachen die Sünde begangen wird, durch die Gedanken und Begierden des Herzens, so ist es nur eine diese

Ansicht ergänzende Voraussezung, wenn wegen des so allgemein wahrnehmbaren Uebergewichts der Sinnlichkeit über die Vernunft, des Fleisches über den Geist, die menschliche Natur selbst, als der Siz aller zur Sünde geneigten Triebe und Begierden, als eine verdorbene, sündhafte, zum Guten unfähige vorgestellt wird, ungeachtet auf diesem rein teleologischen Standpunkt das Princip keine Beschränkung zuläßt, dass jede Hemmung der höhern Thätigkeit, als eine in jedem Einzelnen selbst begründete That oder Schuld anzusehen ist, weil jede Abweichung davon den strengen Begriff der Sünde herabstimmte, und sie als ein bloses Naturübel erscheinen ließe. Die Art aber, wie der Gegensaz sich entwickelt, bestimmt auch die Aufhebung desselben, und je mächtiger und inniger das Bewulstseyn der Sünde ist, desto unabweitbarer dringt sich auch das Bedürfnis der Erkötung auf, so dass das eine von dem andern nicht zu trennen ist. Daher kann auch die Erlösung selbst, indem die Hemmung, die sich in dem auf diese Art bestimmten Bewusstseyn ausdrückt, weder das sinnliche Leben, noch das sittliche nach seiner blos wusserlichen. Seite betrifft. sondern das innere sittliche Leben selbst in seiner reinsten Bedeutung, ebenso wenig weder die Hinwegräumung eines Uebels, noch die Aufhebung einer Strafe zu ihrem nächsten und unmittelbaren Gegenstand haben, sondern nur die Vertilgung der Sünde selbst durch Ertheilung von Unsündlichkeit und Vollkommenheit, in welcher allein die höchste Förderung des wahren sittlichen Lebens, die Seligkeit, besteht, Eine jede andere Erlösung würde das einmal angeregte Gefühl der Erlösungs - Bedürftigkeit auf keine Weise zu befriedigen im Stande seyn, sondern durch den eitlen täuschenden Schein des Verlangen nach der wahren Erlösung von der Sünde selbst nur aufs neus wieder hervorrufen müssen. Wie aber ferner die

Erlösung auf der einen Seite, hei dem Bewusstseyn der Unfähigkeit der eigenen Natur sich selbst zu erlösen, nur als eine durch göttliches Zuthun bewirkte Veranstaltung angesehen werden kann, durch welche ein neues höheres Leben begründet worden ist, so mus auf der andern alle göttliche Thätigkeit, sofern sie in dem einzelnen Menschen das Werk der Erlösung vollbringt, als die höchste menschliche Selbstthätigkeit gesezt werden. Wie die Sünde als Hemmung des wahren Lebens die eigene That des Menschen ist, so muss auch die Aufhebung dieser Hemmung, das neue höhere Leben des Geistes von der freien Thätigkeit des menschlichen Lebens ihrem innersten Grunde nach ausgehen, und nur unter dieser Voraussezung kann die rein ethische oder teleologische Ansicht, die jeden Moment des Daseyns, und selbst jede leidentliche Einwirkung auf die sittliche Selbstthätigkeit zurückführt, bei derjenigen Religionswelche wir hier von jenen beiden andern, ihrem nothwendigen Begriff nach, unterscheiden wollen, in ihrem wesentlichen Character festgehalten werden.

Vergleichen wir nun die hier beschriebenen Religionsformen, welche den Gegensaz betreffen, der sich im Gefühle der Abhängigkeit zwischen dem sinnlichen und höheren Bewußstseyn entwickelt, und in demselben wiederum verschwinden soll, mit denjenigen Religionsformen, in welchen sich, abgesehen von diesem Gegensaz, das reine Abhängigkeitsgefühl in einer bestimmten Vorstellungsweise des ihm entsprechenden Gegenstandes objectivirt, so bemerken wir eine vollkommene Uebereinstimmung. Wie wir nämlich in dieser leztern Beziehung die Gottheit als Naturwesen und als ethisches Wesen unterschieden, und durch die Beziehung der Gottheit auf die Verhältnisse des geselligen Lebens noch eine mittlere, jene beiden entgegengesezten Vorstellungsweisen in sich verei-

nigende gefunden haben, so prägt sich uns nun der im Abhängigkeitsgefühl sich darstellende Gegensaz am bestimmtesten in den beiden auf gleiche Weise einander gegenüberstehenden Begriffen des Uebels und der Sünde aus, zwischen welche der dritte Begriff, der der Strafe, in die Mitte fällt. Das Uebel gehört in das Gebiet der Natur, die Sünde in das ethische, die Strafe aber ist auf der einen Seite ein äusseres Uebel, auf der andern aber hängt sie mit einer freien That zusammen, da sie nur in Folge einer Schuld verhängt werden kann; und da von dem religiösen Gesichtspunkt aus nur solche Uebel als Strafe angesehen werden können, welche die Uebertretung einer von der Gottheit ausgegangenen Vorschrift nach sich zieht, so kann der Begriff der Strafe nur in solchen Religionen die angemessene Stelle finden, in welchen die Gottheit in ihrer Beziehung auf das gesellige Leben der Menschen gewisse Institutionen und Anordnangen festgesezt hat, durch deren Beobachtung und Uebertretung das sinnliche Bewusstseyn mit dem Bewußtseyn Gottes entweder in Einklang erscheint, oder in Widerspruch. Und wie ferner in denjenigen Religionsformen, die den Naturcharacter an sich tragen, die ethischen Begriffe in der Gottheit, als einem Naturwesen, entweder gar nicht hervortreten, oder wenigstens immer nur eine untergeordnete Stelle einnehmen, und dagegen, wenn die Gottheit als ethisches Wesen erkannt ist, über die Naturseite die ethische Seite gestellt wird, und die Natur nur aus dem teleologischen Gesichtspunkt betrachtet werden kann, sehen wir nun auch, wenn das Abhängigkeitsgefühl mit dem darin vorkommenden Gegensuz der Gegenstand der Untersuchung ist, die beiden Begriffe, die das ganze Gebiet desselben einschließen, in einem umgekehrten Verhältniss zu einander stehen. das natürliche Uebel, das die Einigung des simplichen

und religiösen Bewusstseyns hemmt, so fehlt in demselben Grade, in welchem der Begriff des Natur-Uebels vorherrscht, der Begriff der Sünde, als ein für sich bestehender, und je mehr dagegen die Sünde als die eigentliche Hemmung des höheren Lebens gefühlt wird, desto mehr verschwindet das natürliche Uebel aus dem Bewusstseyn, da es kein anderes Uebel gibt. als die Sünde, und auch das natürliche Uebel nur in Hinsicht seines Zusammenhangs mit der Sünde als ein wirkliches Uebel empfunden werden kann. Beide Begriffe bilden einen Gegensaz, in welchem bald das eine, baid das andere Glied das überwiegende ist. und in verschiedenem 'Grad das eine das andere in sich aufnimmt, und sich unterordnet, ohne dass sie sich, ihrem Wesen nach, völlig ausschließen können, wie es üherhaupt die Natur solcher Begriffe ist, deren Einheit in einem höheren gegründet ist, dessen Inhalt sie nur gemeinschaftlich ausfüllen können.

Wir haben bisher das Abhängigkeitsgefühl, wie es is inen allgemeinen Character in verschiedenen besondern Formen ausprägt, zu entwickeln gesucht, und, um es seinem ganzen Inhalt und Umfang nach zu beschreiben, es in einer doppelten Beziehung aufgefalst, wie es sich sowohl in seiner Reinheit, als auch mit dem im Bewusstseyn vorkommenden Gegensaz darstellt. So-wie aber einmal dieser Gegensaz sich hervorgethan hat, entsteht die nothwendige weitere Aufgabe, das Abhängigkeitsgefühl auch in derjenigen Beziehung zu entwickeln, wie der erschienene Gegensaz aus dem Bewußstseyn hinwiederum verschwinden soll. Da der Gegensaz selbst von der Art und Weise, wie er aufgehoben werden soll, nicht zu trennen ist, so musste von den verschiedenen Formen, welchen die Lösung dieser Aufgabe versucht werden kann, bereits die Rede seyn, nur hat die bisherige Untersuchung sich eigentlich blos auf den Anfangspunkt bezogen, von welchem die Aufhebung des Gegensazes ausgehen muss, und es entsteht daher noch die neue Frage, wie die Aufhebung des Gegensazes in ihrer weitern zeitlichen Folge gedacht werden kann. Da es aber einer allgemeinen Untersuchung nur darum zu thun seyn kann, sich an gewisse feststehende Punkte anzuschließen, so nehmen wir, wie wir die Aufgabe auf ihren Anfangspunkt bezogen haben, sie nun sogleich nach ihrem Endpunkt. Vollendung aber dieser Aufgabe muss, da das sinnliche Bewusstseyn auf keinem Punkt seiner zeitlichen Entwicklung sich über seine endliche Beschränkung zu einer vollkommenen Ausgleichung des Gegensazes erheben kann, ausserhalb der Sphäre des zeitlichen Bewusstseyns fallen, und so führt uns nun dieser Theil der Untersuchung auf eine allgemeine Bestimmung der verschiedenen Vorstellungen über den Zustand nach dem Tode, wie sie sich aus dem Zusammenhang mit den bisher entwickelten Säzen ergeben muß.

Der Zustand des Menschen nach dem Tode kann im Allgemeinen nur als eine Fortsezung und Vervollkommnung des Zustandes angesehen werden, der mit dem allmahligen Verschwinden des Gegensazes aus dem Bewusstseyn begründet worden ist, als eine Förderung des Lebens in derjenigen Beziehung, in welcher es früher als ein gehemmtes erschienen ist. Die Naturansicht wird sich daher den Zustand nach dem Tode als eine größere oder geringere Befreiung von den natürlichen Uebeln vorstellen, die das zeitliche Leben drücken, als die Rückkehr zu einem um so vollkommenern Zustand eines reinen und ungetrübten Seyns, je tiefer der Abfall war, von welchem das endliche beschränkte Seyn die Folge war. Und wie nach dieser Ansicht in dem Uebel auch die Sünde mitbegriffen ist, nicht als eine freie That des Willens, sondern als leidentliche Folge des beschränkten endli-

chen Seyns, und des Zusammenseyns des Geistes mit der materiellen Sinnenwelt, indem nach dieser Ansicht, wenn sie aufs höchste gesteigert ist, die Materie das an sich Böse ist, so wird nun auch jenes höhere und vollkommnere Leben einem wesentlichen Theile nach darin bestehen, dass die geistige Kraft, von ihrer Beschränkung und Verdunklung durch die Materie während des zeitlichen Daseyns befreit, sich auf eine freiere Weise bewegt, und zu ihrer ursprünglichen Reinheit wieder erhebt. Aber diese einstige Rükkehr zu der uranfänglichen Vollkommenheit des Seyns ist nicht sowohl durch die freie sittliche Krast erstreht. als vielmehr durch die Geseze herbeigeführt, nach welchen sich der ganze Naturzusammenhang in einem . steten Kreislauf vom Unvollkommenen zum Vollkommenen abwechselnd fortbewegt. Die ethische Ansicht dagegen denkt sich den künstigen Zustand nur darum als einen vollkommneren, weil in demselben Verhältnisse, in welchem die Sünde aufhört, auch das Gefühl und der Einflus des Uebels allmählig verschwindet. Das endliche Ziel der ganzen sittlichen Thätigkeit ist ein heiliges und reines Leben, in welchem das Bewulstseyn Gottes frei von jeder Verunreinigung der ganze Inhalt des Bewusstseyns ist. Und wie die Sünde die freie That des Menschen ist, so kann auch die vollkommene Freiheit von derselben, wenn auch nicht ohne eine höhere göttliche Mitwirkung, doch nar allein aus der eigensten sittlichen Selbstthätigkeit hervorgehen, ohne welche auch die höchste Seligkeit des Daseyns ebenso werthlos als zwecklos seyn würde. So treffen beide Ansichten, obgleich auf entgegengesezten Wegen, dennoch in einem und demselben Ziele gusammen, aber verschieden von beiden auf gleiche Weise ist noch eine dritte Ansicht, die dem kunftigen Leben alle Realität abspricht, und es höchstens als die Schattenseite des zeitlichen Lebens gelten Baur s Mythologie,

lassen will. Den Grund dieser Erscheinung können wir nur in der Beschaffenheit derjenigen Religionsformen finden, in welchen der im Abhängigkeitsgefühl sich offenbarende Gegensaz, weder in seiner Trennung, noch in seiner Aufhebung, auf eine vollkommene Weise zum Bewußtseyn gekommen ist. Wo das Gefühl von dem Drucke der Uehel, die das zeitliche Daseyn beengen, und von dem innern Schmerz des Lebens noch nicht völlig ergriffen und durchdrungen ist, sondern die heitere Lust des Daseyns in der Sinnenwelt noch das Gleichgewicht hält, oder sogar mit überwiegender Macht das entgegengesezte Gefühl zurückdrängt, da kann auch keine Sehnsucht nach einem höhern, über das zeitliche Leben hinausliegenden Zustand erwachen. Die Sphäre des Bewusstseyns ist noch zu beengt, und zu wenig entwickelt, und indem die Realität des Lebens das sinnliche Bewusstseyn ausfüllt, wird kein Widerstreit mit einem höheren Bewusstseyn geahnet, weil dieses selbst beinahe noch gänzlich fehlt. Bestehen die zeitlichen Uebel in Strafen, durch welche in Folge positiver Institutionen ein Missverhältniss zwischen dem höheren und sinnlichen Bewusstseyn gesezt wird, so ist auch hier, der Zusammenhang zwischen Schuld und Strafe nur äusserlich festgesezt ist, und auf Willkühr zu beruhen scheint, der Gegensaz, um welchen es sich handelt, nicht in seiner Tiefe und Innigkeit aufgefalst. Der ethische Character, den diese Religionsformen an sich tragen, drückt sich nur in einer bestimmten Sphäre äusserer Handlungen aus, und was sie teleologisches in sich enthalten, hat einen so engbegrenzten und individuell bestimmten Gesichtspunkt, dass auch darin keine Nöthigung liegt, den Blick über das endliche Leben hinaus zu erheben. Mit der Aufhebung des positiven Strafverhältnisses ist die Einigung des Menschen mit Gott gegeben, und es tritt dann diejenige Ansicht ein, nach welcher die Güter des Lebens die Uebel weit überwiegen, und wie diese, wenn sie vorherrschen, als Strafe gelten, so werden jene als Belohnungen angesehen. Wird auch der Genuss derselben noch über das zeitliche Leben hinaus verlängert, so geschieht es eigentlich nur wie durch eine ausserordentliche, willkührliche Zugabe, damit, weil bei dem steten Wechsel der Güter und Uebel im Leben das Gefühl von dem Uebermaas der Uebel sich doch nicht völlig beschwichtigen läst, der Wagschale des Guten durch einen noch stärkern sinnlichen Gehalt um so gewisser das Uebergewicht über die des Uebels in dem ganzen Verlauf des Lebens gesichert werde.

Es sind demnach drei Momente des Abhängigkeitsgefühls, welche besonders zu unterscheiden sind. die noch unentwickelte Einheit des Selbstbewusstseyns. der sich entwickelnde Gegensaz mit der Möglichkeit seiner Aufhebung, und die völlige Aufhebung und Ausgleichung desselben. Unmittelbare Anschauung und Wahrheit hat jedoch nur dasjenige was in die Sphäre des Bewusstseyns, und da von diesem der Gegensaz nicht zu trennen ist, in die Sphäre des Gegensazes Von diesem Mittelpunkt aus verliert sich das helle Licht des Selbstbewusstseyns in einen unbestimmten dämmernden Zustand, von welchem, wie von einer fernen Aussicht. zwar noch ein Total-Eindruck sich darbietet, aber nichts Einzelnes in bestimmter Form festgehalten werden kann. Der Anfangspunkt unsers Seyns, und wenn wir unser Ich der Welt gleichsezen, der Welt überhaupt, und der Endpunkt unsers Seyns und der Welt stehen in dieser Hinsicht · einander völlig gleich. Wie jener immer nur ein vorausgesezter ist, so ist dieser immer nur ein angestrebter, niemals ein im Bewusstseyn verwirklichter, und nur soviel können wir mit einiger Bestimmtheit festhalten, was noch in näherem Zusammenhang mit dem Gefühle der Abhängigkeit steht, je weiter wir uns von demselben entfernen, um so mehr ist es nur der Begriff, nicht aber das unmittelbare Gefühl und Bewußstseyn, mit welchem wir den Inhalt des religiösen Gebiets ermessen. Keineswegs aber gilt dies von dem Bewußstseyn Gottes selbst, da unser Bewußstseyn ohne len Gegensaz zwischen einem höhern und niedern gar nicht bestehen kann, und das Bewußstseyn Gottes, das alle Momente unsers Daseyns begleitet, eben das höhere Bewußstseyn selbst ist, sofern es in einer bestimmten Vorstellung des Gegenstandes, auf welchen sich unser Abhängigkeitsgefühl bezieht, objectivirt ist.

Nachdem wir nun die verschiedenen Momente, in welchen das Abhängigkeitsgefühl sich entwickelt, und die verschiedenen Formen, in welchen es sich ausprägt, aus dem Begriffe desselben abzuleiten versucht haben, muss unsere weitere Ausgabe darin bestehen. das Allgemeine auf das Besondere anzuwenden, der mythischen Religionsform diejenige Stelle anzuweisen, die ihr zukommen muss, wenn wir die gegebenen historischen Erscheinungen auf ihre gemeinschaftliche Idee beziehen. Nehmen wir daher diejenigen Merkmale zusammen, die bei einem allgemeinen Ueberblick des mythisch - religiösen Gebiets uns sogleich in die Augen, fallen, so können wir nicht zweiselhaft seyn, dass dem mythischen Glauben der von uns oben bezeichnete Character der Naturreligion beizulegen sey, und dass er durch diesen Begriff sowohl von dem Christenthum, als auch von der Mosaischen und Muhamedanischen Religion unterschieden werden müsse. Das Christenthum aber ist es, das mit der mythischen Naturreligion einen durchgängigen Gegensaz bildet, indem die Grundansichten beider Religionsformen auf demjenigen Gegensaz beruhen,

Digitized by Google

über welchen das philosophische Wissen und Denken niemals hinausgehen kann, auf dem Gegensaz zwischen Natur und Ichheit, Nothwendigkeit und Freiheit, Obiectivität und Subjectivität. Die Natur zum Absoluten erhoben, und dadurch vergötteit, ist der Inhalt des Systems des Pantheismus, welches nur der philosophische Name für den mythisch - religiösen Glauhen ist, das Christenthum aber, das überall den Menschen auf sich selbst und das ihm inwohnende Bewußstseyn zurückweist, und an die freie Willenskraft und Selbstthätigkeit alles knupft, beruht auf demjenigen Princip, das in seiner consequenten Durchführung in dem System des Idealismus der neuern Betrachtungsweise ebenso angehört, wie der Pantheismus der des Alterthums. Der reine Begriff der sittlichen Freiheit, und der daraus hervorgehende allgemeine teleologische Gesichtspunkt ist allein das Characteristische, das das Christenthum, wenn wir es mit den übrigen Religionssystemen vergleichen, seinem Inhalt nach auszeichnet. Diejenigen Religionsformen aber, die weder den Naturcharacter vollkommen ausgebildet, noch die teleologische Ansicht in ihrer Reinheit aufgefast haben, sondern, in der Mitte zwischen beiden sich haltend, die entgegengesezten Begriffe auf irgend eine Weise zu verbinden suchen, sind ebenso beschränkter Natur, wie die philosophischen Systeme, die zwischen dem pantheistischen und idealistischen Princip schwebend, immer nur innerhalb eines Gegensazes befangen bleiben, ohne sich zu einer wahren Einheit und Consequenz des Systems erheben zu können. Es liegt zwar diesen Religionssystemen die Anerkennung zu Grund, dass weder die Gottheit als bloses Naturwesen, noch der Mensch als ein nur im Natur-Zusammenhang mitbegriffenes Glied des Ganzen zu betrachten sey, indem sie aber die teleologische Ansicht auf eine zu enge Sphäre begren-

zen, und die sittliche Freiheit und Selbstthätigkeit nur auf das Aeussere der Handlungsweise' beziehen, entsteht in ihnen eine Beschränktheit der Ansicht, die mehr oder minder auf den Begriff der Willkühr zurückkommt, und alles dasjenige in sich begreift, was man unter dem Namen einer positiven Religion in dem gewöhnlichen Sinne zu verstehen pflegt. Wir vermissen in ihnen die Universalität, die in den beiden andern Religionssystemen durch die Beschaffenheit ihres an sich nothwendigen, und in großartiger Consequenz nach allen Seiten durchführbaren Princips von selbst gegeben ist. Da aber Begriffe, wie die so eben aufgestellten Grundbegriffe der Naturreligion und des Christenthums sind, als solche, die einen Gegensaz bilden, einander nicht völlig ausschließen, sondern immer nur der eine den andern sich unterordnet, so lässt sich auch nicht denken, dass die genannten Religionsformen einander durchaus entgegengesezt sind, sondern es handelt sich nur darum, ob das Natürliche dem Sittlichen, oder das Sittliche dem Naz türlichen untergeordnet sey. Jede dieser beiden Formen hat eine relative Wahrheit, und so wenig das Christenthum jede Beziehung der Gottheit und des Menschen auf die Natur abschneiden will, ebenso wenig liegt es im Interesse der Naturreligion, sittliche Thätigkeit des Menschen, und die teleologische Ideen gar keine Rücksicht zu nehmen. Es muss vielmehr, was den wesentlichen Inhalt betrifft, jedes Moment auch in jeder dieser beiden Formen vorkommen, nur jedes in jeder auf andere Art, indem das Princip, je mehr es mit seiner Einheit und Consequenz das ganze System beherrscht, auch um so gewisser jedem Einzelnen seine eigenthümliche Farbe mittheilen muss. Daher kommt es auch bei der Zusammenstellung der Religionssysteme nicht auf die Uebereinstimmung in einzelnen Lehren und Ideen an,

sondern nur auf den Geist des Ganzen, und die Stellung des Einzelnen in dem ganzen Zusammenhang Von selbst aber ergiebt ist hauptsächlich zu sehen. sich aus dem bisher Bemerkten, wie sich beide Religionssysteme in Hinsicht ihres Inhalts auf eigenthumliche Weise gestalten müssen. Während in dem Christenthum die Lehren, die sich unmittelbar auf den Menschen beziehen, auf seinen sittlichen Zustand, und das damit zusammenhängende Verhältniss zu Gott, die Lehren von der Sünde und der Erlösung, den eigenlichen Mittelpunkt ausmachen, an welchen sich alles übrige in näherem oder entfernterem Zusammenhang anschließt, so tritt dagegen in der mythischen Naturreligion die Natur als das Eine göttliche Wesen, in der großen Menge ihrer Erscheinungen, in ihrem vielfachen Einflusse auf die Verhältnisse und Bedürfnisse des Menschenlebens in so mannigfaltiger und bunter Gestalt hervor, dass das Bewusstseyn des Menschen von sich selbst von dem Bewusstseyn der äussern Natur beinahe überwältigt zu seyn scheint, und es ist daher auch in dieser Hinsicht wirklich nicht zu verwundern, dass man in der Behandlung der alten Mythologie so lange nur jene Lehren als den eigentlichen Inhalt derselben angesehen hat, obgleich jene andere nur zurückgetreten, keineswegs aber gänzlich unsichtbar geworden sind. Indem aber die Natur, die ihrem Wesen nach eine unendliche Mannigfaltigkeit ist, den Hauptinhalt der mythischen Religion ausmacht, sehlt dieser ebendamit die strenge innere Einheit, die im Christenthum durch die beiden in den Mittelpunkt des Systems gestellten Begriffe, der Sünde und Erlösung, bewirkt wird. Es ist, auch schon dem blosen Inhalte nach, weit mehr die Mannigsaltigkeit der Anschauung, die in der Naturreligion vorherrscht, und weit mehr die Einheit des Begriffs, die wir im Christenthum sehen. Aus dem angegebenen Character beider Religionssysteme ist es auch zu erklären, dass wie in dem Christenthum, seit dem man sich über sein eigenthümliches Wesen genauer verständigt hat. die Hauptdifferenzen der Ansicht immer nur die beiden Lehren von der Sünde und Erlösung betreffen können, so in der mythischen Naturreligion die am meisten divergirenden Ansichten in dasjenige Gebiet fallen, das die Vorstellungen von dem Wesen, den Eigenschaften, und den Offenbarungen der Gottheit zum Gegenstand hat. Bei diesen Differenzen der Glaubensweise, wie sie im Christenthum und in der Naturreligion stattfinden können, fällt uns jedoch sogleich ein bemerkenswerther Unterschied auf. Je vollkommener und reiner eine Glaubensweise den ganzen Inbegriff dessen, was aus dem Gefühl der Abhängigkeit zu entwickeln ist, aufstellt, und zur lebendigen Erkenntniss bringt, je bestimmter sie den in sich selbst ruhenden Mittelpunkt des religiösen Bewusstseyns fixirt hat, desto schärfer ist die Grenzlinie zwischen Wahrheit und Irrthum gezogen, desto gefährlicher erscheint jede Differenz. Wo dagegen auf einer niedrigern Stufe das religiöse Bewusstseyn überhaupt noch in unsteten Bewegungen hin und her schwankt, und sich selbst noch nicht klar geworden ist, da muss auch der Natur der Sache nach eine unbestimmbare Mannigfaltigkeit der Formen zur Erscheinung kommen, und Wahrheit und Irrthum gehen noch in unbefangener Unschuld neben einander her. Nur was das Abhängigkeitsgefühl seinem innern Wesen nach anzugreifen und aufzuheben droht. offenbarer Irrthum anerkannt, und bey der größten Duldsamkeit der verschiedensten Religionsformen ist nur die eigentliche Gottesläugnung die wahre Kezerey. wie aus einigen merkwürdigen Beispielen der alten Religionsgeschichte bekannt ist. So zeigt sich uns auch von dieser Seite eine unbestimmbere Mannigfaltigkeit der Formen in dem Wesen der alten Naturreligion begründet, und diese kann daher nur durch eine soviel möglich vollständige Zusammenfassung ihrer Hauptformen ihrem wahren Inhalt und Geist nach erkannt werden. Was aber das Verhältniss betrifft. in welchem die verschiedenen Formen des alten Naturglaubens zu einander stehen, so können diese, wie er selbst im Ganzen, nur durch ihre Beziehung auf die Idee der Religion selbst ihrem religiösen Gehalt nach gewürdigt werden. Und da die Idee der Religion selbst ihren vollkommensten Ausdruck einzig und allein in derjenigen Form finden kann, die uns im Christenthum wirklich gegeben ist, mit welchem, als ihrem endlichen Ziele, die verschiedenen Religionen, als Entwicklungsstufen, Vorbereitungen, und Durchgangspunkte zusammenhängen müssen, so ist es daher auch die größere oder geringere Annäherung an die wesentlichen Ideen des Christenthums, die wir bei der Darstellung der alten Naturreligion beständig im Auge behalten müssen. Zugleich aber müssen wir den Naturcharacter als das herrschende Princip festhalten, auf welches alle Elemente der alten mythischen Religionen zurückzuführen sind, wenn wir die uns in denselben erscheinende eigenthümliche Gestaltung des Abhängigkeitsgefühls von andern Religionsformen streng unterscheiden wollen.

So vieles über den Inhalt dieser bestimmten Modification des religiösen Bewußtseyns, soweit hier im
allgemeinen zur Feststellung des Princips davon die
Rede seyn kann. Nun aber müssen wir auch auf die
Form Rücksicht nehmen, die unser Selbstbewußtseyn
dabei hat. Zwar haben wir bereits die Form in Untersuchung gezogen, da wir gleich aufangs von dem
Begriff der Mythologie ausgiengen, und von diesem
erst auf den der Religion kamen, hier aber ist nun
diese symbolisch - mythische Form der Religion eben

auf das religiöse Bewußtseyn selbst, wovon damals noch nicht näher die Rede seyn konnte, zu beziehen, und die Frage, zu beantworten, worin besteht in dieser Hinsicht der characteristische Unterschied der genannten Religionssysteme? Da wir das Selbstbewußstseyn als die Grundlage unserer Construction, und als die Ouelle der religiösen Erkenntniss ansehen, die Erkenntnis des Göttlichen aber, wenn die religiöse Erkenntniss von der philosophischen streng unterschieden werden soll, eigentlich immer eine Offenbarung zu nennen ist, so kommen wir nun wieder auf diesen Begriff zurück, und der bekannte Unterschied zwischen der äussern und innern Offenbarung ist uns gleichbedeutend mit dem Unterschied, der in Hinsicht . des Grades gemacht werden kann, in welchem das Selbstbewusstseyn ein unmittelbares oder mittelbares ist, da das mittelbare den Grund seiner Bestimmung nur in dem Aeussern haben kann. Von welcher Art nun das religiöse Bewusstseyn sey, das den mythischen Religionen zu Grunde liegt, ist aus allem Bisherigen ohne Mühe abzuleiten. Bilder sind es ja, in welchen das Göttliche sich offenbart, und zum Bewusstseyn kommt, Symbole und Mythen, in welchen das innerlich Geschaute, Gedachte und Gefühlte sich nach aussen kehrt, und als äussere Anschauung hinstellt, und diese ganze Bilderreihe, wie sie ihrem Inhalte nach innerlich zusammenhängt, was ist sie eigentlich anders, als das seiner Subjectivität entäusserte, rein objective Bewulstseyn, oder das in einem äussern Abbild reflectirte Selbstbewusstseyn? Und da jene Bilder, in welchen das Selbstbewusstseyn sich objectivirt und reflectirt, aus der Natur entlehnte Formen sind, so können wir diesen objectiven Reflex des Selbstbewusstseyns auch das mit dem Naturbewulstseyn zusammenfallende Selbsthewulstseyn nennen. Es giebt nun zwar

auch in dem mythischen Glauben gewisse, mehr auf das eigentliche Selbstbewufstseyn bezogene Punkte, in welchen das in der Anschauung der Natur befangene Bewulstseyn sich mehr als ein wirkliches unmittelbares Gefühl des selbstbewussten, individuellen Seyns äussert, wie dies z. B. in denjenigen Lehren geschieht, in welchen der Geist in den Banden der Materie seufzt, und nach seiner Erlösung schmachtet, aber es zeigt sich uns auch sogleich, dass diese, ebendeswegen vorzugsweise nur gsoterischen Lehren, so tief auch ihre Bedeutung ist, und so characteristisch sich uns in ihnen das der Naturreligion eigene Gepräge des Abhängigkeitsgefühls darstellt, doch nur in einem untergeordneten Verhältniss zum Ganzen stehen, und gleichsam nur einzelne lichte Momente sind, in welchen dem im Aeussern verlorenen Geist sich ein flüchtiger Blick in sein eigenes Wesen öffnet, aber keineswegs wie die ihnen im Christenthum entsprechenden Ideen und Lehren der leuchtende, alles beherrschende Mittelpunkt des Ganzen. Ferner liegt zwar auch schon in dem Begriffe des Bildes die unmittelbare Nöthigung, das äusserlich geschaute Abbild auf die im Geiste gedachte Idee zu beziehen, äussere Offenbarung, das durch die Anschauung vermittelte Bewusstseyn auf den innern Quell alles Selbstbewusstseyns zurückzuführen, aber wir haben auch gesehen, wie leicht der innere Zusammenhang zwischen Bild und Idee aus dem Bewusstseyn verschwindet, und verloren geht, und wie gewöhnlich und natürlich eben auf der Stufe der geistigen Entwicklung, welcher die symbolisch - mythische Religionsform angehört, die Erscheinung ist, dass die blosse Form für das Wesen der Sache selbst genommen wird. kommt noch, dass die symbolisch-mythische Erkenntnisweise, wenn sie einmal als Offenbarung des Göttlichen gilt, sogleich in einen traditionellen Glauben übergeht, in welchem das unmittelbare Selbstbewusstseyn des Individuums mit einem Gesammtbewusstseyn zusammensliesst, und in diesem liegt nun der feste ruhende Mittelpunkt, der eigentlich nur in dem Selbstbewusstseyn des Einzelnen selbst liegen kann. Das Eigenthümliche dieses symbolisch - mythischen Offenbarungsglaubens kann uns aber auch hier nur dann vollkommen deutlich werden, wenn wir zugleich auch auf das Christenthum Rücksicht nehmen. Christenthum ist eine in eine Geschichte niedergelegte Offenbarung des Göttlichen, und das in ihm sich . entwickelnde religiöse Bewusstseyn somit ebenfalls an eine äussere Auctorität geknüpft. Aber wie ganz verschieden ist das christliche religiöse Bewusstseyn yon dem symbolisch-mythischen! Es sind nicht Bilder und Anschauungen, in welchen es sich ausspricht. es ist keine Offenbarung, deren einziger Glaubensgrund nur eine äussere Auctorität ist, es sind Zustände, Gefühle und Thätigkeiten des Willens, die hier angeregt werden, und zwar auf eine solche Weise, dass die Beziehung auf den innersten Mittelpunkt des Selbstbewusstseyns von ihnen gar nicht hinweggedacht werden kann. Die äussere Offenbarung hängt unzertrennlich zusammen mit der innern, mit dem unmittelbaren Innewerden des Göttlichen in seiner Beziehung auf das Endliche; und die Geschichte, in welcher uns diese Offenbarung gegeben ist, ist nur der historische Anfangspunkt der Erregung des Selbstbewusstseyns, durch welche es mit selbstthätiger Kraft zu einer neuen, und zwar der höchsten Stufe seiner Entwicklung sich erhebt. Dies ist die ideale Bedeutung des Christenthums, die mit der geschichtlichen desselben nothwendig verbunden werden muß, und unmöglich verkannt werden kann, wenn das Wesentliche des Christenthums nicht blos in einen Lehrbe-

griff gewisser dogmatischer Bestimmungen, sondern. wie es der Begriff der Religion fodert, in eine völlig eigenthümliche Bestimmung des Selbsthewusstseyns gesezt wird, aus dessen Mittelpunkt sich das höhere religiöse Leben des Christenthums nach seinen verschiedenen Momenten entwickeln soll. Nur unter dieser Voraussezung stimmt auch im Christenthum Inhalt und Form aufs Genaueste zusammen. Denn wie der Inhalt des Christemhums von dem Bewusstseyn der Sünde als der Hemmung des höheren geistigen Lehens selbst ausgeht, so muss auch das von diesem Punkt an sich entwickelnde Selbstbewusstseyn den höchsten Grad der Innigkeit und Unmittelbarkeit ausdrücken, und es kann demnsch in der äussern Offenbarung ihrem Wesen pach nichts enthalten seyn, das nicht zugleich als ein aus dem einmal erregten Selbstbewusstseyn unmittelbar hervorgehendes Moment sich in demselben ausspräche. Darum liegt in dem Christenthum, wenn sich anders in ihm das religiöse Leben in seiner höchsten Potenz offenbaren soll, von selbst die Tendenz, die in einer äussern Geschichte uns aufgestellte Offenbarung als eine Thatsache des innersten Selbstbewusstseyns zu construiren, und so verschieden auch die Versuche einer solchen Construction seyn mögen, so geht doch die Anfoderung, das äusserlich Erschienene nicht blos leidentlich in sich aufzunehmen, sondern als einen reinen Act der geistigen Selbetthätigkeit zu erfassen, immer wieder und ganz natürlich aus seiner idealen Natur hervor, nach welcher Christus als Erlöser so gewiss das auf seine höchste Potenz erhobene, und mit Gott geeinte Selbstbewusstseyn ist, so gewiss sich in ihm die menschliche Natur in ihrer höchsten Vollendung und Reinheit uns darstellt. Von diesem Gesichtspunkt aus zeigt sich uns erst das religiöse Bewusstseyn des Christenthums und des mythischen Naturglaubens in sei-

ner völligen Verschiedenheit. Auch das mythische religiöse Bewusstseyn muss, wie es der Gang der geistigen Entwicklung des Menschen mit sich bringt, nothwendig einmal von dem äussern Reflex, in welchem es lebt, sich nach innen kehren. Jene bunten bildlichen Gestalten, in welchen der Geist sein eigenes Wesen vor sich selbst verhült, verschwinden, und der nun erst des Selbstbewußtseyns mächtige Geist reisst sich von dem äussern Bilde los, um es in seiner innern Bedeutung zu erfassen, und auf die Quelle zurückzugehen, aus welcher alle jene Gestalten hervorgegangen sind. Wenn aber diese, wie täuschende Luftgebilde, zerronnen sind, so scheint auch das religiöse Leben selbst sich aufzulösen. Der nach Selbstbewusstseyn ringende Geist kann sich nicht mehr mit dem Bilde begnügen, und doch ist er auch nicht vermögend, die reine Idee, die ihm bisher nur im Bilde lebte, und so oft auch nur im Bilde ihre Bedeutung haben kann, sestzuhalten. Daher sieht er sich gleichsam nackt, und seiner nothwendigen Hülle entblößt, und nur in wenigen kräftigen Gemüthern verwandelt sich der verschwindende religiöse Glaube in eine ihm entsprechende, philosophische Ueberzeu-Im Christenthum dagegen gewinnt das schon ursprünglich vom unmittelbaren Selbetbewusstseyn ausgehende religiöse Leben nur um so mehr seine wahre Bedeutung; je mehr es auf das Innerste desselben zurückgeht, und die geschichtliche Offenbarung nach ihrer idealen, im unmittelbaren Bewufsseyn gegebenen Wahrheit erfassen lernt, ohne darum jene in ihrer selbstständigen, nothwendigen Bedeutung verkennen zu wollen. Auch von dieser Seite zeigt sich uns demnach die mythische Naturreligion als eine untergeordnete Stufe des religiösen Bewulstseyns, welcher nur die im Christenthum verwirklichte Entwicklungsstufe desselben als höhere Form entsprechen

kann; und wenn es überhaupt ein Gesez der geistigen Entwicklung des Menschen ist, von dem mit der Natur zusammenhängenden Bewusstseyn zum innern Mittelpunkt des Selbsthewusstseyns, von dem Zustande leidentlicher Einwirkungen zu dem freien Act geistiger Selbstthätigkeit fortzugehen, so müssen wir auch das angegebene Verhältniss dieser Religionsformen als ein durch jenes Gesez nothwendig bedingtes ansehen. In die Mitte zwischen diese beiden Stufen müssen wir hier ebenfalls diejenige Stufe sezen, welche in den im engern Sinne sogenannten positiven Religionen sich objectivirt hat, in der Mosaischen und Muhamedanischen Religion. Das religiöse Bewusstseyn, wie es in diesen Religionen bestimmt ist, ist zwar insofern mehr von aussen nach innen gerichtet, sofern in beiden der entschiedenste Widerwille gegen jede bildliche Versinnlichung desselben ausgesprochen ist, und zusammenstimmend mit ihrem Inhalt der Uebergang von einem blos anschauenden Naturbewusstseyn zu einem selbstthätig bestimmten Bewusstseyn (hauptsächlich in der Menge ihrer ethischen Gebote) sich 'deutlich erkennen lässt.' Auf der andern Seite aber ist dieses religiöse Bewusstseyn sosehr an die äussere Auctorität der gegebenen Offenbarung gebunden, dass es wieder als ein blos mittelbares erscheint. und unabhängig von jener keine eigentliche Bedeutung haben kann. So wie es von dieser äussern Auctorität zu der innern Selbstbestimmung des Bewulstseyns hinaufsteigt, ist der Uebergang zu derjenigen Form des religiösen Bewufstseyns, die sich im Christenthum ausgebildet hat, nothwendig. Im Christenthum allein ist das religiöse Bewusstseyn von der äussern Auctorität der Offenbarung, wenn es auch durch diese angeregt und entwickelt wird, gleichwohl so unabhängig, dass der Glaube an die äussere Offenbarung, den die genannten Religionsformen, wenn

auch in verschiedenem Grade, doch immer hauptsächlich auf äussere Thatsachen gründen, gar nicht zu Stande kommen kann, wenn nicht das demselhen entsprechende religiöse Bewußtseyn als das vorangehende gedacht wird. Daher beruht der christliche Glaube auf keiner eigentlichen Demonstration, sondern auf dem unmittelbaren Gefühl und Selbstbewußtseyn, und wo dieses als der eigenthümliche Character des christlichen religiösen Bewußtseyns noch nicht anerkannt ist, da hängt demselben noch immer mehr oder weniger von dem Jüdischen Offenbarungsglauben an.

Wir haben bisher durch Untersuchung des Inhalts und der Form der verschiedenen Religionssysteme die characteristischen Merkmale, die jede der genannten Hauptformen von den übrigen unterscheiden, zu bestimmen, und dadurch ihre innere Einheit zu begreifen gesucht. Da aber die Religion, wie sich auch das religiöse Bewusstseyn in besondern Formen modificiren mag, als Ausdruck eines nicht blos individuellen, sondern zugleich allgemein menschlichen Verhältnisses sich immer in einer äussern Gemeinschaft darstellt, und darum positiv oder geschichtlich ist, so muss auch jede Religionsform von einem geschichtlichen Anfangspunkt ausgehen, der ihre äussere Einheit bildet, und es muss daher diese, als ein neues Moment, woraus das Eigenthümliche der verschiedenen Religionsformen zu entnehmen ist, in Erwägung gezogen werden. Wie daher in den verschiedenen Religionen die Beziehung auf eine innere Einheit eine bestimmtere oder unbestimmtere ist, so wird, und zwar in demselben Verhältnis, in welchem die innere Einheit gegeben ist, auch die äussere Einheit in höherem oder geringeren Grade statt finden, und somit sowohl der geschichtliche Anfangspunkt ein. mehr oder weniger festbestimmter seyn, als auch der Zusammenhang desselben mit dem Inhalt und der

Form der Religion ein näherer oder entfernterer. Gehen wir, um dies nachzuweisen, von dem Christenthum als derjenigen Religionsform aus, in welcher, wie die innere Einheit, so auch die äussere die vollkommenste seyn muss, so hat es vors erste mit den beiden andern monotheistischen Religionsformen die Zurückführung auf die historische Person eines einzelnen Stifters gemein, jedoch so, dass Moses und Muhamed, wenn wir auf die ihrer Erscheinung vorangehende Zeit zurücksehen, weit weniger als Stifter einer ihrem Inhalt nach neuen Lehre, und einer darauf gegründeten religiösen Gemeinschaft angeschen werden können. als Christus der Stifter einer neuen Religion und Kirche geworden ist. Was dann aber das Christenthum von diesen beiden Religionsformen auf eine ganz ausgezeichnete Weise unterscheidet, ist sein nicht blos äusserer und historischer, sondern auch innerer und wesentlicher Zusammenhang mit der Person seines Stifters. Während nämlich von der Mosaischen und Muhammedanischen Religion unbedenklich zugegeben werden kann, dass sie ebensowohl auch einen andern Stifter hätten haben können. kann die ganze Anstalt des Christenthums von der Person Christi auf keine Weise getrennt werden, indem nur um dieser willen die in demselben mitgetheilte Offenbarung als die höchste anzusehen ist, und dann insbesondere der dem Christenthum eigenthumliche Zweck der Erlösung nur durch die eigenthümliche Würde und Thätigkeit Christi, als des Erlösers, im Ganzen und in den einzelnen Individuen erreicht werden kann. Was nun aber die mythische Naturreligion betrifft, so besteht das in dieser Hinsicht characteristische darin, dass in ihr dasjenige Merkmal, das das Christenthum am meisten auszeichnet, beinahe völlig ohne Bedeutung ist. Es ist eine in ihrem Ursprung völlig unbestimmbare Tradition, auf deren Grundlage die mythi-Baurs Mythologie,

sche Naturreligion beruht, und wenn auch einzelne Lehren und Anstalten an bestimmté Personen geknüpft sind, so scheinen doch auch diese selbst mehr nur vermittelnd zu seyn, und es ist nirgends ein feststehender Anfangspunkt, der eine vollkommene äussere Einheit begründet. Der Mangel derselben hat aber ebensosehr in dem innern Character jener Religionsform seinen Grund, als die entgegengesezte Eigenschaft mit dem Wesen des Christenthums selbst zu-So lange das Wesen der Religion in sammenhängt. einer unbestimmbaren Mannigsaltigkeit von Natur-Anschauungen besteht, welche als Offenbarungen des Göttlichen angesehen werden, kann es ebenso wenig einen bestimmten Anfangspunkt dieser Offenbarungen geben, als überhaupt der Kreis der Naturanschauungen durch feste Grenzen bestimmt werden kann. Je mehr aber das unbestimmbar Mannigfaltige der Anschanung, das den Inhalt der Religion ausmacht, die innere Einheit eines Mittelpunkts zurückgeführt wird, und dies geschieht erst dann, wenn der stete Flus des Naturbewusstseyns sich bricht, und zum Selbstbewusstseyn wird, und an die Stelle des leidentlichen Zustandes die sittliche Thätigkeit zum constitutiven Princip des religiösen Lebens erhoben wird, desto mehr mus auch die innere Einheit der Religion als eine äussere geschichtliche nachgewiesen werden können. Ein solcher neuer Wendepunkt der Entwicklung des religiösen Bewusstseyns würde, wie es doch der Begriff der Religion mit sich bringt, gar nicht unter der Form einer Offenbarung erscheinen, wenn nicht alle einer religiösen Gemeinschaft angehörenden Mitglieder in einer historischen Thatsache den Bestimmungsgrund ihres auf eine bestimmte Art modificirten religiösen Bewusstseyns finden müssten. Denn je mehr mit dem Inhalt der Religion auch der Begriff der Offenbarung eine bestimmte Form erhält,

desto weniger kann die Offenbarung von äussern historischen Thatsachen unabhängig gedacht werden. Wenn wir daher den die äussere Einheit bildenden historischen Anfangspunkt der verschiedenen Religionsformen in Erwägung ziehen, so stellt sich uns eine dreifache Abstufung dar, deren unterstes Glied die Naturreligion ist, obgleich in einem genauen ihrem Inhalt und ihrer Form entsprechenden Zusammenhang mit den übrigen Stufen. Denn wo wir eine bestimmtere und ausgebildetere Form der Naturreligion wahrnehmen, da nimmt sogleich auch die äussere Tradition und Geschichte, auf welcher sie beruht, einen bestimmteren Character an, und nähert sich der äussern Einheit derjenigen Religionen, die, wie die Mosaische und Muhammedanische, ihren Anfang von einer einzelnen Person herleiten, (wie dies z. B. bei der Zoroastrischen Religion, und zum Theil auch, bei dem Institut der Eleusinien der Fall ist). Und wie in den eigentlich positiven Religionen das gesammte sich entwickelnde religiöse Leben mit dem historischen Anfang und der Person des Stifters, vermittelst der von ihm gegebenen Lehren und Institutionen, aufs Engste zusammenhängt, so finden wir es auch bei den dieser Stufe verwandten Formen der Naturreligion, nur mit dem Unterschied, dass die Person des Stifters in demselben Grade über die in der Erhaltung seines Instituts thätigen Beförderer des religiösen Lebens weniger gehoben und ausgezeichnet ist, in welchem die Religionsform im Ganzen hinter den übrigen und mit diesen hinter der christlichen zurückbleibt. Was aber ursprünglich von Einem Punkte ausgeht, soll durch den Impuls der göttlichen Begeisterung und die Erweckung des überall gleichen Bewusstseyns auf alle sich verbreiten. Daher müssen wir hier neben dem Moment der Einheit auch noch das der Universalität berühren, in welche die Einheit am Ende wieder

aufgehen soll. Wie die Wahrheit nur Eine ist, so kann auch jede Religion sich selbst nur insofern für eine wahre halten, sofern sie auch eine allgemeine seyn will. Eine allgemeine aber kann jede Religion nur in dem Grade seyn, in welchem sie ihre Begriffe und Anschauungen nicht von dem äusserlich wechselnden und zufälligen abhängig macht, sondern sich überall nur auf das in allen Verhältnissen Identische bezieht, also auf die überall gleiche innere Beschaffenheit der Menschennatur, die immer auf dieselbe Weise wieder statt findenden Bedürfnisse des Geistes und Herzens. Je mehr gerade hierin der entschiedene Vorzug des Christenthums vor allen andern Religionen sogleich in die Augen fällt, desto mehr scheint dagegen diese Eigenschaft der Naturreligion zu féh-Sie kommt uns ja mit ihren aus der jedesmaligen Umgebung genommenen Bildern und Anschauungen so local und individuell vor, dass sie überall nur an dem Boden zu haften scheint, aus welchem sie zuerst hervorgewachsen ist. Und doch sieht man gerade hierin recht deutlich, wie von den beiden Formen desselben Gegensazes jede, wofern sie nur in ihrer Reinheit genommen wird, sich zu der gleichen Selbstständigkeit durchzubilden vermag. So mannigfaltig auch die Naturreligion in den Formen ihrer Anschauungen wechselt, so ist es ja doch wieder überall eine und dieselbe Natur, die die Typen des Göttlichen darbietet, dieselbe Natur, deren Sonne im Osten aufgeht und im Westen untergeht, an deren heiligem Feuer sich hier wie dort die Glut der Andacht entzündet, in deren reinem Wasser die schöpfrische Gottheit hier wie dort ihr Bild abspiegelt. Und wenn auch der Indier nur in den Fluthen des Ganges sich von den Flecken der Sünde reinigen zu können glaubt, so hat ia doch auch der Colchische Phasis, der Aegyptische Nilos, und der Hellenische Acheloos nicht geringere Hei-

ligheit, und es ist das gleiche Gefühl, mit welchem dereIndier zu seinem heiligen Götterberg Meru der Lranier zu seinem Albordi, der Hellene zu seinem Olympos, der Germane zu seinem Asciburgius hinaufschaut. Einen bedeutenden Unterschied in Hinsicht dieses Moments zeigen uns erst die sogenannten positiven Religionen durch den von ihnen nicht zu trennenden Particularismus. Und doch wollen auch sie sich die zum Wesen der Religion gehörende Universalität nicht nehmen lassen. Daher suchen sie, was ihnen durch die innere Beschaffenheit ihrer Religionsform versagt ist, auf einem andern Wege, dem der äussern Gewalt zu erlangen, und der Fanatismus ist es, der, in der einen Hand das Gesez, in der andern das Schwerdt, mit Blut und Mord sich Bekenner erwirbt. and dem Judenthum und dem Muhammedanismus ebenso eigenthümlich ist, wie er der Naturreligion und dem Christenthum ihrem innersten Wesen nach fremd ist. Gewis kann der allen im engern Sinne positiven Religionen eigene fanatische Geist nur daraus erklärt werden, dass die an der Engherzigkeit des Particularismus entzündete Kriegsfackel der Leidenschaft ein Aequivalent der mangelnden Universalität geben soll, und von diesem Princip hängt immer sowohl die Verbreitung als auch die Erhaltung einer solchen Religion ab. Es ist dies zugleich auch ein Gesichtspunkt, von welchem aus am deutlichsten alle positiven Religionen nur als Durchgangspunkte zwischen der Naturreligion und dem Christenthum, und, wegen der nothwendigen Gebandenheit ihres Princips, in einem gegen beide gleich untergeordneten Verhältniss erscheinen können.

Fassen wir das Wesentliche der nun ausgeführten Momente, durch welche wir das Princip und den Character der in das Gebiet der Mythologie gehörenden Religionsformen festzustellen gesucht haben, kurz zusammen, so besteht es eben in dem Begriff einer

Naturreligion. Den Namen der Naturreligion verdienen nämlich diese Religionsformen 1) deswegen, weilt es das unendliche Seyn der Natur in seinen verschiedenen Formen ist, das das religiöse Bewusstseyn seinem Inhalte nach ausfüllt, nicht aber ein in der Freiheit des Willens begründeter Zustand, in welchem schon ein von der sittlichen Thätigkeit ausgehendes Werden eingeschlossen ist. 2) Weil das religiöse Bewusstseyn ein eigentlich nur anschauendes ist, ein in Bildern und den Anschauungen der Natur objectivirtes, nicht aber ein unmittelbares, und aus der innern Entwicklung des Selbstbewusstseyns von selbst hervorgehendes. 3) auch deswegen, weil dieses Bewußstsofern es als äussere Offenbarung genommen keinen hestimmten Anfangspunkt hat. mit dem Seyn der Natur unmittelbar gegeben, nicht an einen bestimmten Moment der Geschichte geknüpft, wie die Anschauung, ein Unendliches, und nicht, wie der Begriff, ein festbestimmtes und begrenztes. Obgleich auch die Naturreligion, wie jede Religion, auf Offenbarung und Geschichte beruht, und darum ebenfalls positiv ist, so können wir doch hier das Natürliche und das eigentlich. Positive einander entgegensezen, sofern diejenigen Religionen, die das religiöse Bewusstseyn durch einen bestimmten Begriff der sittlichen Thätigkeit fixiren, das auf diese Art modificirte religiöse Bewusstseyn von einer äussern historischen Thatsache, dem Leben einer bestimmten Person mehr oder minder abhängig machen, während die' Naturreligion an die Stelle einer solchen Geschichte eben die Natur selbst sezt, und darum am wenigstens positiv ist.

Jede Religion ist nur ein besonderer Ausdruck des allgemeinen religiösen Bewufstseyns. Die höchsten und allgemeinsten Formen aber, in welchen sich das Absolute und das religiöse Bewufstseyn allein darstellen kann, sind die beiden Formen des Seyns und des Werdens. Diese beiden Formen sind es daher auch, die den allgemeinsten Unterschied der verschiedenen Religionsformen bezeichnen, und wir können daher sagen, wie sich im Christenthum das religiöse Bewußtseyn unter der Form des Werdens, als ein vermittelst der sittlichen Thätigkeit stets werdendes, darstellt, so stellt es sich in der Naturreligion als ein Seyn dar, als ein in dem Seyn der Natur ruhendes.

Wir würden jedoch die hier vorliegende Aufgabe. die Elemente, in welche, wie die Religion überhaupt so auch die Naturreligion zerfällt, auseinanderzusezen, um das derselben eigenthümliche Wesen aufzufinden. nur unvollständig lösen, wenn wir nicht zugleich auf die der Naturreligion eigenthümliche symbolisch-mythische Form hier noch besonders Rücksicht nehmen würden. Wie wir nämlich durch die Entwicklung des Begriffs der Religion den Inhalt der Naturreligion nach seinen wesentlichen Bestandtheilen im Allgemeinen bestimmen können, so giebt es auch gewisse allgemeine symbolische Formen, in welchen sich jene einzelnen Bestandtheile der Naturreligion hildlich versinnlichen und verkörpern, und da alle symbolische Formen auf Anschauungen der Natur als ihrer lezten Grundlage beruhen, so werden sich uns jene Formen ergeben, wenn wir gewisse allgemeine Gesichtspunkte unterscheiden, aus welchen die Natur betrachtet werden kann. Es sind vorzüglich drey Begriffe, unter welchen die Natur, wie sie in einzelnen Formen von uns angeschaut wird, und die Typen der religiösen Symbolik darbietet, zu denken ist, der Begriff des Seyns, der Begriff der Kraft, und der Begriff des Lebens. Es sind dies dieselben Begriffe, die wir kurz zuvor in Beziehung auf das Absolute als die höchsten aufgeszellt haben, nur mit dem Unterschied, dass wir hier den Begriff des Werdens nach seiner niedern

und höhern Stufe nehmen, als Naturkraft und als individuelles Naturlebeu.

Der blosse Begriff des Seyns ist es, der den religiösen Natur-Anschauungen zu Grunde liegt, wenn z. B. Naturkörper, welche aus zufälliger Veranlassung das religiöse Gefühl anzogen, entweder nach ihrer natürlich rohen Beschaffenheit, oder mit Hülfe einer noch ganz ungebildeten, und von keiner Idee beseelten Kunst zu Symbolen des Göttlichen gemacht werden, welche Art von Symbolik man gewöhnlich den eigentlichen Fetischismus nennt. Von der leztern Art waren ohne Zweifel die unförmlichen Götterbilder, die die alten Hellenen unter den Namen Eogvov und Bostac verehrten, auch die Palladien gehören in die-Unter den Symbolen der erstern Art selbe Klasse. sind die heiligen Steine besonders bemerkenswerth, die wir an mehreren Orten finden. Pausan. VII. 22. meldet, in den ältesten Zeiten haben alle Hellenen unbearbeiteten Steinen statt der Bildsäulen göttliche Ehre erwiesen, und zu Pherä in Achaia seyen noch zu seiner Zeit ganz nahe bei einer Bildsäule des Hermes dreissig viereckigte Steine gestanden, die die Einwohner verehrten, indem sie jedem derselben den Namen eines Gottes bevlegten. Solche Steine, die der alte Glaube auch als vom Himmel herabgesendete . Götterbilder verehrte (δυπετες αγαλμα) finden wir auch sonst öfters, z. B. in dem Pessinuntischen Cultus der Cybele, in dem alten Orchomenos, wo am meisten gewisse Steine verehrt wurden, die dem Vorgeben nach vom Himmel gefallen, und von Eteckles aufgehoben worden waren, nach Paus. IX. 38. Auch in Delphi wurde ein heiliger Stein aufbewahrt, den man täglich mit Oel begols, Paus. X. 24. cfr. I. Mos. XXXI. 13. und von derselben Art war auch der schwarze Stein zu Mekka, der als Symbol des arabischen Bacchus, eines der vormohammedanischen Idole

war, aber auch noch heute die erste Reliquie der Kaaba ist. Bei dieser ältesten rohen Symbolik scheint das Beharrliche, Bewegungslose, das ruhende Seyn im Gegensaz der wechselnden Veränderung als Hauptmerkmal des Göttlichen gedacht worden zu seyn. Daher stellen wir mit Recht auch den Bergcultus unter denselben Gesichtspunkt. Wo sich der Begriff des realen Seyns entweder in dem characteristischen Merkmal einer einzelnen Anschauung, oder in dem Imposanten der Masse darstellte, da fixirte sich auch gerne die religiöse Symbolik, und so schaute nun namentlich der Glaube der alten Völker mit heiliger Ehrfurcht auch zu den himmelhohen Bergen hinauf, deren Heiligkeit uns z. B. durch den Indischen Götterherg Meru, den Persischen Albordi, den Griechischen Olympos, den Germanischen Asciburgius, gewissermaßen auch den Sinai der Hebräer, und durch einige andere einzelne Züge beurkundet wird. Die idealischen über die wirkliche Anschauung weit hinausgehenden Begriffe, die mit solchen Götterbergen verbunden wurden, gingen ganz hervor aus ihrer ursprünglichen symbolischen Bedeutung. Wie sich in ihnen das in sich selbst gegründete Urseyn der göttlichen Natur mit dem mächtigsten Eindrucke darstellte, so mussten sie ja dem glaubigen Gemüthe von selbst schon zwischen Himmel und Erde gesezt scheinen, um Göttlithes und Irdisches in Einer Anschauung zu vermitteln\*). Wenn bei Hesiod Theogon. v. 126. die gebreitete Erde ein daurender Siz der gesammten Ewigen heisst, so ist es auch hier der Begriff des realen Seyns, der die Erde im Ganzen als ein Symbol des absoluten göttlichen Seyns erscheinen liefs. Cfr. Soph. Antig. v. 398. θεων ή ύπερτατη Γη αφθιτος, ακαματη.

Auch die Verwandtschaft des Indischen Gebürg - Namens Himmelaya und des deutschen Wortes Himmel ist ein Beweis dafür.

Wie aber nur das Lebendige ein entsprechender symbolischer Ausdruck für das Lebendige seyn kann, so wurden besonders solche Formen, in welchen sich die Kraft und das Leben der Natur offenbart, Typen der religiösen Symbolik. Als Symbole der in der Natur überhaupt wirksamen Kraft wurden vorzugsweise die Erde selbst und die Elemente als Grundkräste der Natur angesehen. Da abor die alles ergänzende und ernährende Erde als Symbol der organischen göttlichen Naturkraft sogleich als persönliche Gottheit gedacht wurde, so begnügen wir uns blos damit, ihr hier, sofern die diese symbolische Bedeutung hat, ihre Stelle anzuweisen. Die Elemente aber waren bekanntlich als Symbole, in welchen die Grundkräfte der Natur erschienen, bei mehreren Völkern ein sehr alter und heiliger Gegenstand der göttlichen Verehrung. Von den alten Persern bemerkt Herodot in der classischen Stelle I. 131. dass ihr ursprünglicher Cultus insbesondere der Erde, dem Wasser, dem Feuer, den Winden geweiht gewesen sey, und wenn wir von andern Völkern nicht gerade eine so namentliche Verehrung der Elemente bemerkt finden, so führen doch sehr viele ihrer persönlichen Gottheiten auf alten Elementendienst zurück, wie sich uns später zeigen Auch fehlt es nicht an einzelnen Beispielen, die den eigentlichen Elementendienst selbst bei den Hellenen als alten Cultus darthun. Um von der so allgemeinen Verehrung heiliger Flüsse und Quellen hier insofern nichts zu sagen, als dahei gewöhnlich die Personification das Symbol zusehr verdrängte, so giebt es doch auch Beispiele, in welchen dies weniger der Fall ist. Man vergl. Herod. VII. 178. 189. Nach Paus. II. 12. war auf einem Hügel in Sicyon ein Altar der Winde, ebenso auf dem Markte in Koronea IX. 34. und von den Megalopolitanern bemerkt er VIII. 36. θεων εδενος Βορεαν ύστερον αγεσιν εις τιμην.

Ausgezeichnet waren in diesem Cultus besonders diejenigen Elemente, in welchen sich die schöpferische Kraft der Natur und ihre alles durchdringende Wirksamkeit am meisten offenbarte, das Wasser und das Feuer, die in der ältesten Naturreligion dieselbe Stelle einnehmen, die sie in der ältesten Griechischen Naturphilosophie, der Tochter jener mythischen Religion behaupten. Dieser Saz kann aber ebenfalls dann erst bestimmter nachgewiesen werden, wenn wir die Begriffe der einzelnen Gottheiten zu erörtern haben. Hier wollen wir blos noch an das wiederhohlte Vorkommen derselben heiligen Fluss - Namen wie z. B. des Ganges, Phasis, Horos u. a. erinnern, worauf Ritter in der Erdk. und Vorh. z. B. S. 189. öfters aufmerksam macht \*). Es könnte übrigens leicht befremdend scheinen, dass wir auch die Verehrung der Elemente aus dem symbolischen Gesichtspunkte betrachten. Und doch kann auch dieser Cultus wie der Naturcultus überhaupt keine andere ursprüngliche Bedeutung haben. Denn wenn es nicht blos die philosophische Betrachtungsweise ist, und das Interesse der Speculation, das das Absolute und Göttliche in die Elemente der Natur sezt, sondern die religiöse Ansicht, die vermöge ihrer Beziehung auf das Gefühl überall auf das Lebendige geht, so muss nothwendig auch hier von dem äussern Gegenstand der Erschei-

<sup>\*)</sup> Die geseiertesten Ströme der alten Welt waren der Ganges und der Nil. (cfr. Plut. de Is. c. 32. sq. κδεν έτω τιμη

Αιγυπτιοις, ως ο Νειλος.) deren elementarische Reinheit und Heiligkeit auch der Gegensaz gegen das Meer bezeichnet. Wie dem Aegyptier das den guten Nilstrom verschlingende Meer verhaßt war, so war auch dem Indier schon nach Menu's Gesezen der Ocean unrein, vor dessen Aublick Ganga die Göttin der Reinheit (d. i. der Ganges als Jungfrau und Tochter des mit Parvati (Parvat Berg) vermählten Siva) erschrocken zurückfloh,

nung eine ihm zu Grunde Kegende Idee unterschie-Die Elemente sind daher nur solche den werden. Anschauungen, die wegen ihrer Reinheit und Allgemeinheit am geeignetsten sind, die Idee des Göttlichen zu versinnlichen und zu beleben\*), Es verdient hier zur Bestätigung dieser Behauptung bemerkt zu werden, dass gerade in demjenigen Religionssystem. in welchem die-Verehrung der Elemente und des Feuers insbesondere die ausgebildetste Form erhielt, dem Altpersischen, die ursprüngliche Epoche als diejenige geschildert wird, in welcher das Feuer nicht für das göttliche Wesen selbst angesehen wurde, sondern nur als ein Symbol des Göttlichen. Das Schachnameh, dessen Wichtigkeit für die älteste Religionsgeschichte seit Hammer's Untersuchungen nicht bezweifelt werden kann, sagt ausdrücklich von dem Feuerdienst vor Zoroaster, welchen Keikawus und Keichosrew am großen Feuertempel Aserbeidschan (zu Tebris) begiengen:

<sup>\*)</sup> Deswegen, weil die erscheinende Natur überhaupt in Beziehung auf das Göttliche nur Symbol seyn kann, bekommt sie auch überall da gerade am meisten eine symbolische Bedeutung, wo sie uns am meisten nahe kommt, und uns mit dem Eindruck ihrer Hoheit, ihres elementarischen, unmittelbaren Seyns und Wirkens ergreift. Schön schildert dies folgende Stelle des Seneca Epist. XLI. Si tibi occurrit vetustis arboribus et solitam altitudinem egressis frequena lucus, et conspectum coeli densitate ramorum aliorum, alios protegentium submovens: illa proceritas silvae et secretum loci, et admiratio umbrae, in aperto tam densae atque continuae, fidem tibi numinis facit. Et si quis specus saris penitus exesis montem suspenderit, non manu sactus, sed naturalihus causis in tantam laxitatem excavatus: animum tuum quadam religiouis suspicione percutiet. Magnorum fluminum capita veneramur: subita et ex abdito vasti amnis eruptio aras habet: coluntur aquarum calentium fontes: et stagna quaedam vel opacitas, vel immensa altitudo sacravit.

Eine ganze Woche blieben sie bei ihnen dort (bei den Mobeden),

Glaubt nicht, dass sie das Feuer anbeteten an diesem Ort,

Das Feuer diente damals nur als Altar, Während das Auge des Beters voll Thränen war.

Es war ein reiner Feuerdienst, in welchem das Feuer nicht angebetet wurde, sondern nur die Kibla, oder den Altar bezeichnete, den die Natur als den lichten Punkt darstellte, wohin man sich beim Gebet zu wenden habe. Man vergl. Hammer in den Wien. Jahrb. der Literat. Bd. VIII. S. 326. und Bd. X. S. 310.

Wie die Elemente der Natur als sichtbare Symbole der allwirksamen göttlichen Naturkraft verehrt wurden, so dienten auch einzelne Producte und Wesen, in welchen sich die Naturkraft als Lebenskraft individualisirte, zu derselben symbolischen Bezeichnung. Die Pflanzenwelt, um von der untersten Stuse auszugehen, eröffnet uns ein weites Gebiet, je mehr wir uns aber hier in das Einzelne verlieren müsten, desto mehr begnügen wir uns, im Allgemeinen an die symbolische Bedeutung zu erinnern, die z. B. die Lotosblume in Indien\*) und Aegypten, (Plut. De Is.

Die hohe symbolische Bedeutung der Lotosblume, auf welche wir im folgenden wieder zurückkommen werden, stellt hier in der Kürze am besten folgender Indischer Mythus dar: Vischnu schläft auf dem Boden des Oceans, aus seinem Nabel, als dem Symbol der Erzeugung, entspringt der Stiel des Lotos, dessen entfaltete Blume der Schauplaz der Erde und des Menschengeschlechts auf den Wassern sich wiegt. In der Mitte der Blume erhebt sich der Fruchtknoten oder Lingam, Meru genannt, als das Hochland der Erde (centrum), vier Blüthen-Blätter der Blüthen-Krone bezeichnen die vier Hauptländer nach den Weltgegenden, die Dwipas, Halbinseln, Ritter Erdk, I. Th. S. 428, erste Ausg.

et Os. c. 11.) die heiligen Eichen in Dodona, und andern einzelnen Gottheiten geweihte Pilanzen und Bäume, wie z. B. der Oelbaum der Athene gehabt haben. Sind auch Symbole dieser Art weniger im Stande, eine Total-Anschauung des Göttlichen zu geben, so dienen sie dagegen um so mehr dazu, die verschiedenen einzelnen Beziehungen und Merkmale, unter welchen das Göttliche aufgefast wurde, zu versinnlichen. Häufig sind sie daher auch blos mittelbare Symbole, und hängen mit andern höhern Symbolen zusammen, wie z. B. die symbolische Bedeutung der Lotosblume in Indien und Aegypten zunächst nur auf den Ganges und Nil Beziehung hatte. Man vergl. Creuzer Symb. I. Th. S. 509.

Eine weit ausgezeichnetere Stelle nehmen in der Natursymbolik die aus der Thierwelt genommenen Symbole ein, denn je mannigfaltiger und großartiger die Gestalten sind, in welchen sich das in der Natur waltende Leben offenbart, desto mehr findet auch die Symbolik das ihr angemessene Gebiet. Daher die weite Verbreitung des Thierdienstes in der alten Welt, night blos im Orient, in Indien namentlich und Aegypten, sondern auch in dem alten Griechenland und in Italien, wie die sehr vielen Gottheiten zur Bezeichnung ihrer Attribute beigesellten Thiere, und dann auch die Augurien beweisen. Was nun die Ursachen und Anlässe dieses weitverbreiteten Cultus betrifft, so mag zwar allerdings die wahrgenommene Nüzlichkeit und Schädlichkeit gewisser Thierarten die Aufmerksamkeit des Menschen schon früh vorzüglich auf die Thierwelt hingerichtet haben, aber die hohe göttliche Verehrung, die einzelnen Thiergeschlechtern zu Theil wurde, lässt sich auf diesem Wege gewiss nicht begreifen, wenn wir nicht von der Voraussezung ausgehen, dass ein innigeres und höheres Gefühl der Abhängigkeit dabei zu Grunde gelegen sey.

dürfen daher hier ebensowenig, wie bei den aus der Pflanzenwelt genommenen Symbolen bei dem Einzelnen stehen bleiben, und die Eigenschaften einzelner Thiere nur für sich betrachten, sondern müssen auf den in den einzelnen Individuen sich aussprechenden. und an ihnen zum Bewußtseyn kommenden allgemeinen Character des Naturlebens zurückgehen. z. B. noch jezt, im innern Afrika besonders, Schlangen als ein sehr allgemeiner Gegenstand der religiösen Verehrung gefunden werden, so ist es sicher das den Schlangen eigene dämonische Wesen, das bei ihnen gerade an eine in der Natur überhaupt waltende unsichtbare Kraft erinnert, von welcher auch der Mensch sich abhängig fühlt. Von welcher Art aber der in der Thierwelt sich offenbarende Character des Naturlebens sey, haben wir bereits oben bei der Erklärung der Hieroglyphen dargethan, die ja eigentlich ganz dieselben Symbole sind, nur von der Natur zu der Kunst gewendet. Auf der einen Seite nämlich hat sich die Natur, auf der Stufe des Thierlebens, zwar zu einem regeren, freieren Leben entfaltet, auf der andern trägt dieses zwar freiere, aber bewußtlose Leben zugleich den Character einer innern Nothwendigkeit und Gesezmäßigkeit an sich, welche auf eine höhere Ursache zurückweist. Auch der Mensch fühlt sich der Natur-Nothwendigkeit unterthan, das überwiegende, und mit Bewusstseyn verbundene Gefühl der eigenen Willkühr und Freiheit scheint gleichsam das ihn mit der Natur einigende Band wie-Daher konnte von dieser Ansicht aus leicht auch die Vorstellung mit dem Thierdienst zusammenhängen, dass die Thiere wegen des ihnen eigenen bewustlosen Naturinstincts, die göttliche Natur um so reiner und ungetrübter in sich offenbaren. Eine Andeutung wenigstens, dass diese Vorstellung dem Alterthum nicht fremd war, mag in der bemerkenswerthen, auch von Creuzer Symbol. Th. H. S. 461. Anm. 39. angeführten Stelle Odyss. XVI. 158. liegen, wenn hier gesagt wird:

Denn fürwahr nicht ellen erscheinen Unsterbliche sichtbar,

Nur mit Odysseus sahen die Hunde sie (die Athene), aber nicht bellend

Flohen sie, scheu mit Gewinsel, zur andern Seite des Hofes,

Thiere also haben eine Ahnung und ein Gefühl des Göttlichen, selbst wenn es Menschen verborgen bleibt. Ist es also das Göttliche der Natur überhaupt, das sich in der Thierwelt offenbart, so ist das Thierleben nur eine besondere Anschauung der höhern Idee, mit welcher es zusammenhängt, und die göttliche Verehrung, die den Thieren erwiesen wird, kann, wenn die Anschauung von der Idee unterschieden wird, keine andere als symbolische Bedeutung haben. Es liesse sich auch diese Ansicht, was Aegypten insbesondere betrifft, wo diese Art des Cultus, die, so weit uns bekannt ist, ausgebildetste Form erhalten hat. leicht noch durch besondere Gründe nachweisen. Die Ausdehnung des Cultus auf so viele und verschiedenartige Thiere, die Vorstellungen, die man von einzelnen dieser heiligen Thiere, wie z. B. von Apis hatte, die Sitte, die Gottheiten mit Thierköpfen darzustellen, dies und anderes stimmt nur mit der Voraussezung einer symbolischen Bedeutung des Thierdienstes am besten zusammen. Eben dahin geht der allgemeine Inhalt der Sage bei Diod. I. 86. Im Weltansange, wo der Götter wenige waren, haben sie sich der Menge und des Uebermuths der aus der Erde entsprossenen Menschen nicht erwehren können, und haben, um ihrer Ungezähmtheit zu entgehen, sich hinter die Gestalten der Thiere verborgen. Nachher

als sie sich der Weltherrschaft bemächtigt hatten, haben sie den Thieren, die ihre Erhalter gewesen sind, die Wohlthat vergolten, und ihnen Heiligkeit verliehen. Nach einer andern Wendung der Sage geschah es im Kriege mit Typhon, dass die Götter genöthigt, zu fliehen, und sich zu verbergen, sich in Aegypten in die Gestalten verschiedener Thiere hüllten, von da an heilig geblieben sind. Davon soll schon Pindar nach einem bei Porphyr. De Abstin. An. III. 16. erhaltenen Fragment (Fragm. 61. Ed. Bökh.) gesungen haben, παντας τες θέες, όπότε ύπο τε Τυφωνος εδιωχοντο, εκ ανθρωποις ύμοιωθεντας, άλλα τοις αλλοις Zwoic. cfr. Apollod. I. 6. Hygin. Astr. poët. c. 28. Ov. Das Göttliche konnte und durfte von Met. V. 321. einer erleuchteten Priesterschaft, wenn wir hier, da diese Sage eine Priestersage heisst (Hyg. l. c.), die Ansicht der Priester von der des Volks unterscheiden wollen, der rohen, der reinern Erkenntnis unfähigen Menschheit nur in einer symbolischen Hülle mitgetheilt und nahe gebracht werden, sollte es nicht, in so profanen Händen völlig verloren zu gehen, in Gefahr Einzelne Thiersymbole aufzuzählen, und näher zu beschreiben, ist hier nicht unser Zweck, für diesen reicht die kurze Andeutung hin, dass insbesondere gewisse einzelne Thiere zu Repräsentanten der Thierwelt überhaupt, und daher auch vorzugsweise zu Symbolen der Natur und des Göttlichen erhoben wurden. Unter allen geheiligten Thieren aber hatte keines eine höhere Würde und keines vereinigte in sich eine so große Menge symbolischer Eigenschoften, als der Stier und die Kuh, an deren vielfache Nüzlichkeit für den Menschen sich die ältesten Erinnerungen an die mit Akerbau und Staaten-Gründung beginnende menschliche Kultur anknüpfte. ofr. Diod. L. 21. fin. Daher ist der Stier das Symbol der organisch zeugenden Natur überhaupt, der große Baurs Mythologic.

Naturleib, als Einheit gedacht, er ist der Weltstier Abudad, der nach Persischer Lehre den Samen alles Lebens in sich schließt, der Anfänger und Vollender der Zeiten. Daher ist er das eigenthümliche Attribut und Symbol aller derjenigen Gottheiten, die am tiesten in die leibliche Natur sich verkörpern, und ihre zeugende Kraft am persönlichsten in sich darstellen, des Persischen Mithras, des Aegyptischen Osiris, des Hellenischen Dionysos\*). Er ist aber zugleich allgemeines Götter- und Natursymbol, das uns in verschiedenen Beziehungen immer wiederkehrt, es haftet an Bergen und Flüssen \*\*), im Orient wie in Griechen-

\*\*) Merkwürdig ist die Verbindung des Stiersymbols mit Bergenund Flüssen. Taur (tur tor) ist das Appellativ aller Hoch-

<sup>\*)</sup> Nehmen wif hier schon auf das Rücksicht, was später vorkommen wird, den Buddhaismus der ältesten Religionscultur, so möchte sich der Stier als ältestes Götter - Symbol auch etymologisch nachweisen lassen. Wie der Name des Persischen Urstiers Abudad (ohne Zweifel auch verwandt mit dem Hebraischen IN dem Aegyptischen Apis, und wohl auch mit narne pater, jedoch so, das das A der Persische Vorlaut ist, welcher sodann vom Worte getrennt der Artikel der Germanischen Sprache geworden ist, wie Awend eine Wand s. Hammer W. J. 1821 wornach also die Wurzel bu, ba, pa, ab, ware, d. h. Vater oder Vater der Gerechtigkeit, oder der mit Frommigkeit anzubetende Vater, wie Homers δικαιοτατοι II, XIII. init. (s. unten) eigentlich Fromme sind) wohl auch ursprünglich Name der Buddha ist (nach einer Bemerkung Hammers in den W. J. 1818.). so scheint der Name Budda auch mit dem Griechischen Beg zusammenzuhängen. Schon in den Verordnungen Menu's heisst es vom Gott der Gerechtigkeit, seine göttliche Gestalt werde abgebildet wie ein Stier. Majer Brahm. S. 94. Das Wort βετης Ochsenhirt ist ganz dasselbe mit dem Heros Butes, den Ritter für den Buddha hält, s. unten. Daher auch des Budda- Koros- Helios- Apollon Sonnenrinder. Der Stier ist das älteste und allgemeinste Bild der religiösen Symbolik aber auch das gemeinste der Idololatrie, in der alten und neuen Welt.

land, und wie sein Zeichen auf der Erde heilig ist, so glänzt es auch am Himmel, es ist unter den ersten Zeichen der Symbolik der Gestirne, und das erste der Zeichen der Buchstabenschrift. Nicht mindere Ehre genoss die Kuh, ja sie stund in Indien und Aegypten in gewisser Hinsicht noch höher, cfr. Herod. II. 41. als das Symbol derjenigen weiblichen Gottheit. in deren Person die vollkommenste Versinnlichung der organischen Natur gedacht wurde, der Indischen Bhawani, der Aegyptischen Isis, und gewissermaßen auch der Hellenischen Persephone. Denn wie die Natur in ihrer höchsten Einheit und Abstraction durch eine weibliche Gottheit vorgestellt wurde, so muste auch das entsprechende Thiersymbol zu gleich hoher Bedeutung erhoben werden\*). Die Steigerung dieser

berge Vorderasiens, s. Ritter's Erdk. II. Th. S. 53. der Name Albordi heisst pach Kanne im Pantheon Erdstier, von Ard, Erde und 77%, elp, alph, bos, wovon die Alpen, wie von Apis die Apenninen den Namen haben, indem nach Antiochus von Syrakus Italien zuerst Saturnia, dann Apennine oder Taurina von Apis dem lezten Gott Italiens geheis-Auch an den Namen Alpheus (Aleph) erinnert Ebenso bedeutet das Persische Kho (offenbar das Deutsche Kuh) soviel als Berg. Khohestan ist das Alpenland, Kaukasus ist der Berg Kas, der Paropamisus ist der Hindu-Kho. Bekannt ist dass die Griechen den Achelous namentlich als Stiergott vorstellten, wie wir bisweilen auch bei andern Flüssen das Stiersymbol finden. Euripides Orest. 1363 nennt den Okeanos Taugongowog. Und nun der Indische Mythus, dass auf dem Berge Meru vier Ströme, aus . den Mäulern von vier Thieren, unter welchen auch die Kuh, sich ergiessen. Creuzer Symb. I, Th. S. 537.

) Scheint doch sogar noch in der alterthümlichen Sprache der Griechen das Wort Beg (von der Indischen Wurzel bhu Seyn) geradezu den allgemeinen Begriff eines weiblichen Wesens überhaupt zu bezeichnen. Bemerkenswerth ist wenigstens die Pindarische Stelle Pyth, IV. 143. Mia Beg Kon9ei τε ματηρ και Σαλμωνει, worüber die Erklärer nichts

Befriedigendes au sagen wissen.

und ähnlicher aus der Thierwelt genommener Symbole ist dem Symbol oder Bild an sich natürlich, da es, zwischen Begriff und Anschauung fallend, eine ideale Je allgemeiner daher eine solche Anschauung ist. Anschauung werden kann, desto bedeutungsvoller und reiner ist das Symbol. Daher sind die Naturelemente selbst die reinsten Symbole, und nicht blos die Thierwelt, sondern auch die Pflanzenwelt selbst, obgleich in weit geringerer Anzahl, weist solche potenzirte. Anschauungen auf, dergleichen z. B. in der Persischen Mythologie der Baum Hom ist, der ideale Keim aller Pflanzen und Bäume, und in der Nordischen die Esche Ygdrasil das Symbol des Universums selbst. Aus diesem idealisirenden Streben des Symbols flossen endlich auch solche Thiersymbole des Göttlichen, die entweder eine reine Fiction sind, oder eine Phantasie-Composition aus mehreren Thiergestalten. Das berühmteste Symbol dieser Art ist die Aegyptische Sphinx, die Jungfrau mit dem Löwenleibe, die gewöhnlich vor dem Eingang in die Tempel Wache hält, ein Symbol von derselben Art, wie der Hebräische, aus den 4 Gesichtern eines Menschen, eines Adlers, eines Stiers, eines Löwen zusammengesezte Cherub. zur Bezeichnung gewisser Hauptattribute des göttlichen Wesens, namentlich der Weisheit und Stärke. Auch der Persische Simurg gehört hieher, nach Hammer ein Symbol des ältesten Persischen Mythus, und von derselben hohen Bedeutung, wie der Sperber oder Habicht (iepag Herod. II. 65.) der Aegypter, die Hieroglyphe der Sonne oder des hächsten Wesens selbst. Die auffallendsten Beispiele wunderbarer Thierbilder enthalten die Aegyptisch-orphischen Kosmogonien, in welchen besonders die Schlange, der Stier, der Löwe, der Widder als bedeutsame Symbole vorkommen. Wie sich aber auch diese Thiersymbolik gestalten mochte, es liegt dabei immer dieselbe

Idee, wie bei dem Thiercultus überhaupt zu Grunde, die Natur oder die Gottheit in dieser oder jener Beziehung in einer symbolischen Anschauung aufzufassen und darzustellen.

Es hängt jedoch die Thiersymbolik und der Thierdienst seiner innern Bedeutung nach mit einer andern Form der symbolischen Darstellung des Göttlichen, nämlich dem Sterncultus oder Sabäismus, so genau zusammen, dass wir schon deswegen, um jenen vollständiger zu begreifen, auch diesen in unsere Untersuchung ziehen müssen. Dann aber verdient auch an und für eich diese Art der Symbolik um so größere Aufmerksamkeit, da die reinsten und würdigsten Symbole gerade diesem Kreise angehören. Mensch in der ihn umgebenden Natur überall einen Spiegel und Abglanz des Göttlichen erblickte, was war natürlicher, als dass er seinen Blick auch aufwärts erhob, um in der Flammenschrift des Himmels einen Ausdruck für das Ewige und Göttliche zu finden, von welchem er sich in seinem irdischen Seyn abhängig fühlte? Denn welche andere Erscheinung konnte den vom Bewusstseyn der Natur und der Gottheit erfüllten Menschen mit mächtigerem Eindruck ergreifen, und ihn das die ganze Natur durchdringende und beseelende Leben mit tieferem Gefühl ahnen lassen. als die stille Majestät des gestirnten Himmels, und der hehre geordnete Gang jener leuchtenden. Körper, von deren mildem Einflus aller Segen auf die Erde herabkommt, mit deren Beobachtung dem Menschen zuerst der helle Tag des Bewußstseyns aufging, und das aussere Leben sich ordnete, und überhaupt jener dumpfe Zustand aufhörte, welchen Anschylos seinen Prometheus so schildern lässt v. 451,

> In unbesonnter Höhlen Finsterniss Vergraben wohnten sie, geslügelten

Ameisen ähnlich. Ihnen unbekannt War noch des Winters und des blumigen Frühlinges und des Sommers sichres Zeichen. So thaten sie denn alles sonder Sinu, Bis dass ich ihnen der Gestirne Lauf Ihr Auf- und Untergehen offenbart,

Daher lässt sich voraus annehmen, dass die Verehrung der Gestirne einen sehr wesentlichen Bestandtheil der alten Naturreligion ausmachen werde, auf welche Himmelskörper musste die Aufmerksamkeit und das religiöse Gefühl des Menschen frahzeitiger hingelenkt werden, als auf diejenigen, deren Nähe und wohlthätiger Einflus ihm vor allen andern in die Augen fallen musste, auf Sonne und Mond. Was Caesar B. G. VI. 21. von den alten Germanen sagt: Deorum numero eos solos ducunt, quos cernunt, et quorum opibus aperte juvantur, Solem et Vulcanum et Lunam, war der allgemeine älteste Glaube der Völker, und sehr richtig ist in dieser Hinsicht die Bemerkung die Platon in seinem Cratyl. p. 49. ed. Heind. macht: die ältesten Bewohner von Hellas haben meines Bedünkens die allein für Götter gehalten, welche noch jezt vielen Barbaren dafür gelten, Sonne, Mond und Erde, und die Gestirne, und den Himmel, Vergl. auch Diod, I. 11, der von den ältesten Bewohnern Aegyptens sagt, dass sie mit Bewunderung das Firmament und den Bau des Ganzen betrachtet und geglaubt haben, dass es zwei ewige und erste Göttter gebe, die Sonne und den Mond, die sie Osiris und Isis nannten. Wie diese beiden Himmelskörper zu den ursprünglichsten Gegenständen des einfachen Naturglaubens gehörten, so wurden sie auch, je mehr sich dieser Glaube erweiterte und ausbildete, von den verschiedensten Seiten aufgefasst. Sie selbst stellen sich ja in einer so großen Mannigfaltigkeit

von Erscheinungen und Beziehungen dar, dass nur eine Fülle von Anschauungen den vollen Gehalt ihres Wesens wiedergeben kann. Daher ist es bald das in voller Kraft und Schönheit leuchtende, und auf der Himmelsbahn wie ein starker Held einherschreitende Gestirn des Tages, das die religiöse Anschauung fixirte, bald ist es das zurückweichende und verschwindende Licht, oder der gefesselte und gehemmte, der in heißer Glut sich selbst verzehrende, der von den feindlichen Mächten der Finsterniss verfolgte und hinabgedrückte, aber auch in der Unterwelt milde und segensvoll waltende Sonnengott, bald aber hinwiederum auch die mit erneuter ewig siegreicher Kraft wiederkehrende und emporringende, mit kräftigem Strahl den dunkeln Schoos der Erde aufschließende und Leben und Fruchtbarkeit schaffende Gottheit. Und wie vielerlei sind nicht die Gestalten der wechselnden Mondesgöttin, wenn sie jezt mit der vollen Schönheit ihres Angesichts [aus den Fluthen des Meeres emportaucht, und als leichtgeschürzte Jägerin an waldigen Bergeshöhen hingleitet, dann aber auch als rasende Mondskuh über Land und Meer hinirrt, und selbst in die Fluthen sich hinabstürzt, wenn sie jezt mit schmachtender Sehnsucht' ihrem verschwindenden Licht nachsieht, und dem Reiche der Schattenwelt anheimfällt, und dann wieder neu heraufsteigend nicht blos mit mildem feuchtem Licht das Wachsthum der Pflanzen fördert, sondern auch als das erste aus dem Dunkel erglänzende Licht alle Geburten ins Daseyn bringt, und als die Erfüllerin ihrer Scheibe Wonne Sieg und Vollendung verkündigt cfr. Herod. VI. 106. aber auch in düster-heller Nacht als böse Zauberin schädliche Kräuter sammelt und mischt, mit wildem finsterem Gesicht Schrecken und Verderben herabdroht, und endlich als das allsehende Auge der Nacht, jede Missethat aufdeckt, und als grausame Rächerin verfolgt. Bedenken wir endlich noch das natürliche Verhältniss, in welches Sonne und Mond durch ihre Beziehung auf die Erde zu einander gesezt sind, so eröffnet sich uns hier eine neue Reihe symbolisch-mythischer Anschauungen, in welchen die mannigfaltigsten Erscheinungen der Natur als Offenbarungen des göttlichen Wesens versinnlicht werden. Es zeigt sich uns demnach in allem diesem wiederum recht deutlich die ideale Natur des Symbols, vermöge welcher es in seinem Streben nach dem Höheren nicht eher ruht, als bis es das Höchste erfasst und zur Anschauung gebracht hat. Daher sind Sonne und Mond, obgleich die sinnlichsten Verkörperungen der Gottheit, doch auch zugleich Symbole des höchsten göttlichen Wesens selbst, (hierin von gleicher Art mit dem Symbol des Stiers und der Ruh, welche ohnedies sehr häufig an die Stelle des Symbols der Sonne und des Mondes gesezt werden), und es mag das eine göttliche Naturprincip als ein männliches, oder weibliches, oder mit der Dualität des Geschlechts aufgefasst seyn, so führt doch die dem Begriff zu Grunde liegende Anschauung am Ende immer wieder auf das eine oder andere dieser beiden Symbole oder auf beide zugleich zurück. sich aber auf diese Art die Idee über die ursprüngliche Anschauung erhob, und von ihr sich zu trennen schien, (was freilich erst bei der spätern Ausführung im Einzelnen dargethan werden kann), desto deutlicher ergiebt sich hieraus die symbolische Bedeutung, die dieser Cultus, wie er sie nach unserer Ansicht nicht anders haben konnte, auch in der Wirklichkeit hatte.

Aber Sonne und Mond sind nur einzelne Glieder des großen Systems, das am weiten Himmelsraum vor unsern Augen ausgebreitet ist. Sie selbst stehen in der nächsten Beziehung zu den Planeten, welche mit ihnen schon der älteste Glaube des Orients als die Siebenzahl der himmlischen Mächte mit besonderer Heiligkeit verehrt hat. Wo in bedeutungsvollen Institutionen, Gebräuchen, und Vorstellungen die heilige Siebenzahl vorkommt, wie in den sieben Tagen der Woche, (die eine alte Sitte des Orients, sogar schon mit den Namen der Planeten bezeichnet zu haben scheint, cfr. Dio Cafs. XXXVII. 18. 19. nach welchem die Planeten - Namen der Wochentage sich von Aegypten herschreiben, Dies Saturni bei Tibull. I. 3. 27.) in den sieben Opfern beym Bündnifs I. Mos. XXI. 28. in dem siebenfachen Feuercultus der alten Perser \*), und in ihren sieben Anschaspands, in

<sup>\*)</sup> Nach Hammer Wien. J. Bd. X. haben die sieben Gattungen von Feuern die im Sendavesta und Schahnameh vorkommen, nämlich das Opfer- Sternen- Sonnen- Blizes-Pflanzen- Feuer, das thierische Feuer, und das Metallfeuer eine unzweifelhafte Beziehung auf die Planeten, die bey den westlichen Maghen (den Chaldäern) Diod. II. 31. die Dolmetscher oder Zeugen der Götter geheißen haben, wie das Feuer selbst im Schahnameh das siebenzungige heißt. Die Persischen Wörterbücher sagen ausdrücklich, dass die sieben Feuer nach den sieben Planeten geordnet gewesen. Die Feuer Mihr, Behram, Guschasb, und Bersin (Mithras, Mars, Venus und Perseusfeuer) sprechen von selbst ihre planetarische Bestimmung aus, denn wie Mihr den Genius der Sonne und die Sonne selbst bedeutet, so heisst Behram Mars, Guschasb Venus, und Bersin Jupiter. Sade das älteste von alleu dem Kiesel entlockt ist das des ältesten Planeten Saturnus, dessen lateinischer Name mit dem altpersischen Wort dieses Feuers verwandt ist, wie das Griechische auw mit dem / Keiwan dem gewöhnlichen Persischen Namen des Saturn. Chordad das Pflanzenfeuer ist der Luna heilig, welche alles Wachsthum begunstigt, und Nusch, des animalische, bleibt für Merkur übrig. Einen neuen Beleg für die Allgemeinheit des Planeten-Cultus im alten und neuen Orient giebt nun auch der erst kürzlich bekannt gewordene Dessatir (or Sacred Writings of the Ancient Persian Prophets etc. Vol. I.

den sieben Kabiren der Aegypter, Phönizier und ältesten Griechen, in heiligen Namen und Wörtern wie z. B. Yall schwören, cfr. Herod. III. 8. (der schwörende αλειφει τω άιματι εν μεσω χειμενες λιθες έπτα.); da ist ohne Zweifel auch eine bald bestimmtere bald unbestimmtere Andeutung des uralten Cultus der Planeten, in deren hellerem Glanz und harmonischer Sphärenbewegung schon die früheste Beobachtung einen Ausfluss und eine Offenbarung des göttlichen Wesens erkannt hat. Die Identität der jezigen Planetennamen mit den Namen Griechisch-römischer Gottheiten ist höchst wahrscheinlich ebenfalls uralt. (man vergl. die unten stehende Anm.) und ein Beweis des planetarischen Ursprungs jener Gottheiten. tern Griechen zwar, ob es gleich an Andeutungen einer Beziehung einzelner Götter auf Planeten nicht fehlt, waren die spätern Planetennamen fremd, nicht aber den Römern, die sehr leicht auch hierin, wie in anderem. die ältere Tradition aus dem Orient erhalten haben können. Man vergl. die Hauptstelle bei Cicero De Nat. D. II. 20. und Diod. Sic. II. 31. Neben den Planeten aber mussten auch die übrigen mit demselben Licht herableuchtenden Gestirne des Himmels verwandten Wesens seyn, auch in ihnen musste sich dieselbe göttliche Lebenskraft offenbaren, und so erfüllte nun den unermesslichen Raum das große Himmelsheer, die große Himmelsheerde der göttlichen Lichtthiere. Unter den sieben Amschaspands als Oberhäuptern ordneten sich nach dem Glauben des alten Persers die Heerschaaren der Himmelssterne zum

Bombay. 1818. s. Hammer in den Heid. Jahrb, 1823. Nr. 6.) in welchem nach der Anbetung Gottes sogleich die Anbetung der Planeten empfohlen wird. "Betet die Planeten nach Gott an, und zündet ihnen Lichter an, macht Gestalten von allen Planeten."

Kampse gegen die Mächte der Finsternis, nach der Lehre der Aegypter ist es Pan, der die Heerde der Himmelsthiere weidet, es ist Hermes, der sie hütet, oder Sirius, der auch den Persern als Wächter und Aufseher am änssersten Himmelsrande stund. Und wie nach derselben uralten Ansicht auch der Hebräer in der Schaar der Gestirne ein Himmelsheer erblickte, so finden wir auch noch in einzelnen Vorstellungen der Griechen und Römer Spuren derselben. Wenn Homer von der heiligen Rinderheerde singt, die dem Helios auf der Sonneninsel Thrinakria weidet, und welcher er immer

Sich erfreut aufsteigend zur Bahn des sternigen Himmels Und wann wieder zur Erd' er hinab vom Himmel sich wendet. Odyss. XII. 379.

wenn der Griechische Mythus so oft von Heerden redet, die Götter auf der Erde hüten, (man erinnere sich der Heerden des Herakles, des Apollon voulos und seines Aufenthalts bei Admetos, und vergl, besonders auch den Homer. Hymnus auf Hermes v. 70.) wenn selbst noch bei Römischen Dichtern polus sidera pascit; so können wir uns kaum enthalten, dabey immer wieder an die alte Vorstellung zu denken, die die Gestirne zu einer Himmelsheerde machte. Unstreitig hat auch diese Vorstellung ebensosehr als das zufällige Spiel der Phantasie, die eine Anzahl benachbarter Sterne zusammenfasste, und mit Umrissen von Thiergestalten einschloß, die Entstehung des Thierkreises veranlasst, dessen hohes Alter, und beinahe völlige Gleichheit bei den ältesten Völkern, nament- . lich den Indiern, Persern, und Aegyptern auch den uralten Ursprung dieses Sabäismus beurkundet\*). Es

<sup>\*)</sup> Wenn die Griechischen Götter zuweilen in dem strahlenden Lichtglanz eines Gestirns erscheinen, wie z. B. Athene II.

kannte also dieser uralte Glaube keine herrlichere Offenharung des göttlichen Wesens, als die himmlischen, von einer und derselben Kraft beseeken Lichtwesen, und nachdem sich die ersten Anfänge der Himmelskunde zu einem wissenschaftlichen System ausgebildet hatten, wurde die Astronomie gleichbedeutend mit der heiligen Wissenschaft der Theologie. Dass aber diesem Cultus ursprünglich keine andere als symbolische Bedeutung zu Grunde lag, wird erst vollkommen deutlich, wenn wir ihn in seinem weitern Zusammenhang betrachten. Dem Symbol ist es eigen wenn es als ideale Anschauung aufs höchste gesteigert ist, und die Grenzen der sinnlichen Anschauung zu überschreiten strebt, auch wieder in die sinnliche Nähe und Gegenwart herabzusteigen. Daher wurde nun auch jene himmlische Symbolik wieder eine irdische, und hiemit kommen wir von Sternencultus wieder auf den Thiercultus zurück. Wie die Gestirne des Himmels, als Lichtthiere, Symbole des höchsten göttlichen Lichtwesens sind, so sind die irdischen · Thiere ein reflectirtes Symbol der himmlischen. Wie sehr diese für den symbolischen Geist des Alterthums so characteristische Ansicht besonders die Religionssysteme der alten Perser und Aegypter durchdrang, ist bekannt. In ihr ist der Grund, warum dem alten Perser alle Thiere entweder reine. dem Lichtreich des Ormuzd angehörende, oder unreine, Ahrimanische waren, warum einzelne derselben, wie z. B. die wachsamen und scharfsehenden Verels der Adler und Habicht namentlich, als Symbole des Ormuzd, und vor allen der Hund, als das Symbol der Sirius, der als

IV. 75. wie ein Funkenprühender Stern vom Himmel herabfährt, Demeter Hymn, in Cer. 279, als sie ihre göttliche Natur offenbart, das Haus mit einem leuchtenden Glanz erfüllt, so gehört auch dies derselben Sternsymbolik an.

der glänzendste aller Sterne die Geschöpfe Ormuzd's bewacht, wie der treue Hund seine Heerde, eine so ausnehmende Verehrung genossen. Cfr. Plut. de Is. et Os. c. 47. Rhode Zends. S. 298. Vorzüglich aber hat sich diese Symbolik in dem alten Aegypten zu einem in alle Verhältnisse des Lebens und Staates eingreifenden System gestaltet. Das ganze Land sollte das animalische Leben der heiligen Himmelsthiere abspiegeln, und wie die Thiere am Himmel ihre bestimmten Häuser inne haben, so sollte auch jeder Nomos, jede Stadt, selbst jedes einzelne Haus ein eigenthumliches heiliges Thier in sich haben. Die Benenhungen, die mehrere Städte von den Thieren, die sie verehrten, erhalten haben, wie z.B. Lycopolis, Cynopolis, Tachompso oder Crocodilopolis cfr. Herod. II. 60. würden an sich schon ein Beweis von der Wichtigkeit dieses Cultus seyn, wenn wir dies auch nicht durch einzelne Nachrichten ausdrücklich wüßten, nach welchen es z.B. sogar mit dem Tode bestraft wurde, wenn jemand eines der heiligen Thiere tödtete. Man vergl. hierüber besonders Her. II. 65. Wie die Verehrung der meisten dieser heiligen Thiere local war. so gab es auch einzelne, welche, je nachdem es ihre Beziehung auf die himmlische Hierarchie, oder die Natur überhaupt mit sich brachte, eine universellere Bedeutung hatten. Heilig war im ganzen Land namentlich das ganze Kuh- und Stiergeschlecht, und aus diesem war wiederum ein einzelnes Individuum mit besonderer Sorgfalt auserwählt, als Repräsentant seines ganzen Geschlechtes, der heilige Stier Apis, welcher als das lebendige Symbol des Osiris, und der Sonne, in der Hauptstadt des Landes selbst, in Memphis, verehrt wurde. Wo die Heiligkeit dieses Cultus am auffallendsten im Einzelnen hervortritt, da zeigt es sich auch am deutlichsten, dass sie nur durch

ihre Beziehung auf eine höhere Symbolik vollkommen begriffen werden kann.

Doch nicht blos in der Thierwelt reflectirte sich die Symbolik des Himmels. Das himmlische System war auch in anderem das Urbild, das auf Erden nachgebildet werden sollte. Wenn nach der Erdeintkeilung der Zendschriften rund um den Albordi her, auf welchem Ormuzd mit Sonne und Mond, mit den Planeten und übrigen Sternen thront, die sieben Keschwars oder Erdgürtel sich ziehen, so können wir darin ehen so wenig eine Beziehung auf die den Albordi umkreisenden sieben Planetensphären verkennen, als in der alten Eintheilung des Aegypterlandes durch Sesostris in 36 Nomen das Vorbild in der Eintheilung des Thierkreises in 36 Dekane, oder Grade, die personificirt als Dämonen und Vorsteher der Zeichen des Thierkreises gedacht wurden, 's. Creuzer Symb. I. Th. S. 300. uns entgehen kann. Wie oft werden wir ferner, wenn wir die innere Einrichtung der Staaten des alten Orients genauer betrachten, auf Nachbildungen der himmlischen Hierarchie aufmerksam gemacht, die heilige Person des Königs sollte ja vor allem das leibhaftige Abbild der am Himmel leuchtenden und segensvoll waltenden Gottheit seyn\*). Auch die ungeheuren Denkmale der alten Baukunst, das Wunderland Aegypten insbesondere überdeckten, jene colossalen Tempel, jene zur Sonne aufstrebenden Obelisken, jene Pyramiden, in welchen die göttliche Einheit vom Himmel zu der breiten Basis des irdischen Lebens herabzusteigen scheint, und vor allen andern das räthselhafte Labyrinth, das alle Zeichen des Thierkreises und alle Stationen der Sonne in dem-

<sup>\*)</sup> Man vergl. 2. B. Plat. De leg III. p. 316. Ed. Bekk, Hammer W. J. Bd. VII. über die Eintheilung Persiens in sieben große Statthalterschaften.

selben darstellte, i diese und andere Denkmale tragen einen symbolischen Character an sich, dessen Typus von demselben Himmelssystem entlehnt war. Wunder, wenn auch bei dem ältesten Werke der Baukunst, bei der Anlage der Städte, derselbe Typus dem religiösen Alterthum vorschwebte, um dem irdischen Menschenwerk gleichsam ein unsterbliches Gepräge aufzudrücken. Wie die Götter und Geister am Himmel ihre Häuser haben, in den Gestirnen, und alle Gestirne zusammen einen lebendigen Götterstaat, und gleichsam eine durch den Umkreis des Himmels rings umgrenzte große Götterstadt vorstellen, so sollte auch iede die himmlischen Götter in ihre Häuser und Tempel aufnehmende Stadt auf Erden ein Abbild der von den Göttern bewohnten Himmelssphäre seyn. solche Stadt war augenscheinlich die alte Medische Stadt Echatana, wie sie Herodot I. 98. beschreibt : "Die Meder erbauten große starke Mauern, die selbige Stadt, die jezt Echatana heisst, davon stand immer ein Ring in dem andern. Und diese Feste ward also gefertiget, dass ein Ring immer vorraget über den andern, aber nur mit seinen Zinnen. Dass dieses so gut anging, dazu half auch des Ortes Lage, weil es ein Hügel war. Und der Ringe sind sieben, und dann war es wohlweislich so eingerichtet, dass in dem lezten steht die königliche Burg und der Schaz. - Und des ersten Ringes Zinnen sind weiß, des andern schwarz, des dritten purpurn, des vierten blau, des fünften hellroth. Also sind die Zinnen dieser fünf Ringe bemalet, von den beiden lezten aber hat der eine versilberte, und der andere vergoldete Zinnen." sieben Ringmauern sind das Nachbild der Kreisbahnen der sieben Planeten. Die vergoldete und versilberte Mauer sind höchst wahrscheinlich der Sonne und dem Mond geweiht, und wie diese die Hauptplaneten sind, so sind auch ihre Mauern die innersten.

Was die übrigen Mauern und ihre Farbe betrifft, so weiss man, dass schon das Alterthum Licht und Farbe in eine nahe Verwandtschaft sezte, wie der Aegyptische Memnon beweist, und daher auch jedem Planeten seine eigene Farbe' zuschrieb. Man vergl. besonders Görres Mythengeschichte der Asiatischen Welt I. Th. S. 290. sq. Hammers Gesch. der schönen Redek. Pers. S. 115. An der Richtigkeit dieser Ansicht können wir um so weniger zweifeln, wenn wir noch dazu nehmen, dass dieser Medische Dejokes nach Hammers Untersuchungen Wiener Jahrb. 1820. kein anderer ist, als der Dschemschid der Persischen Urkunden. jener alte Pischdadische Herrscher von Iran, der zuerst den Staat nach monarchischen Formen und Sazungen ordnete und Städte erbaute, aber auch den alten reinen Feuerdienst dadurch trübte. dass er damit den Cultus der Planeten, vor allen aben den der Sonne und des Morgen- und Abendsterns, d. i. den des Mithras und der Anaitis verband. Wie ganz. stimmt damit die Erbauung einer planetarischen Stadt zusammen, in welcher sich die himmlische Hierarchie deren Abbild die neu geordnete irdische Monarchie, seyn sollte, versinnlichte? Solche Städte scheinen uns ferner auch die alten Cyklopischen Städte des Pelasgischen Argos gewesen zu seyn, wenn sich folgende Deutung und Zusammenstellung bewähren dürfte: Vor allem scheinen uns nämlich jene sogenannten Cyklopischen Städte eben durch diesen Namen in der nächsten Beziehung: zu jener planetarischen Mederstadt zu stehen. Denn diese Cyklopen, die Erbauer jener Städte, wer sollten sie anders seyn, als eken die Planeten. wie ja schon ihr Name, von zunlog-den Sphärenlau! der Planeten ausdrückt! Daher sollen es auch gerade sieben gewesen seyn, die, sus Lycien berufen, dem Proeteus die Mauern von Tiryns erbaut haben,

nach dem bei Strabe erhaltenen Fragment aus den Geschichten des Milesiers Hekataus, cfr. Creuzer Fragm. hist.p. 72. und wenn es Perseus ist, der die Mauern von Mykenä gebaut, und die Cyklopen dahin gebracht haben soll, Pherecyd. fragm. p. 79. ed. Sturz. so ist dies eine namentliche Hinweisung auf die Medischpersische Religion, aus welcher solche Ideen nach Griechenland kamen. Dass der Griechische Mythus aus den Planetensphären, nach deren Vorbild die Ringmauern jener Städte aufgeführt wurden, Leuto macht, die von ihrer Kunst und Händearbeit sich nährten (γασεροχειρας, τρεφομενες επ της τεχνης \*). wie sie bey Hekatäus heissen), ist eine dem personificirenden Griechischen Mythus eigene grobsinnliche Umdeutung. Auch die Mauern der Stadt Argos waren ohne Zweisel Cyklopische, denn die alten Argeischen Städte werden überhaupt so genannt (cfr. z. B. Eurip. Troad. 1077. Αργος, ινα τειχη λαϊνα, Κυκλωπί ερανια νεμονταε), am meisten aber möchte in dem Namen Argos selbst eine Bestätigung der oben aufgestellten Behauptung enthalten seyn. Das Wort apyoc. woher ohne Zweifel der Name abzuleiten ist, bedeutet weiss, und kommt ebenso auf eine bedeutsame Weise in den Namen des Welt- oder Himmelsschiffs Argo und jenes Wächters der Jo vor, von dessen Ermordung Hermes das bekannte Homerische Prädikat apyerpovene führt. Wenn nun dieser Argos naranny heisst, und von ihm gesagt wird, er habe am ganzen Leibe Augen gehabt, so kann kein Zweisel

des Worts nicht wahrscheinlicher machen, dass nach dem ursprünglichen Sinn desselben an zauberische Zwerggestalten, die die Hände am Bauche haben, zu denken ist, so dass die Taseoog, das Gegentheil von den Exatogyseiges waren? S. unten bei den Kabiten.

darüber seyn; dass nicht dieser Argos eine Personification des sternhellen Himmels ist \*). Hermes ist mit der Mondskuh Jo ebenso in Verbindung gesezt, wie er in Ägypten der Isis zur Seite steht, er ist ganz der Ägyptische Beobachter des gestirnten Himmels, wie wir deutlich aus dem Ägyptischen Symbol des Habichts isoak sehen, das selbst in Apollodors Erzählung von diesem Mythus II. 1. 3. auf eine sonderbare Weise sich erhalten hat (κλεψαι την βεν, unvugavroc Ispaxoc, wobei Heyne's Zweifel, ob es einen Habicht oder eine Person bedeute, sehr überflüssig ist). Die Sage von der Tödtung des Argos ist wahrscheinlich nur eine Griechische Deutung des Beinamens αργειφοντης, dessen zweite Hälfte vielmehr zu demselben Stamm mit der zweiten Hälfte des Namens der neogegovn zu gehören scheint, und wie dieser uns nicht näher bekannt ist. Diesemnach möchte der Name des ohnedies Ägyptisirenden Argos in jener Ägyptischen Symbolik seinen Grund haben, nach welcher das Himmlische sich immer wieder in einem irdischen Abbild darstellen sollte. Wie gewöhnlich diese Art von Symbolik im Alterthum war, and wie sie vom Orient auch nach Griechenland übergieng, möge hier noch an den Sagen und dem Namen einer andern Hellenischen Stadt angedeutet werden, die nicht mindere Ansprüche auf die Anerkennung ihrer Orientalischen Abkunft zu machen hat. als Argos. Wenn von dem Böotischen Thebä die Sage meldet, Amphion (d. h. der Umkreisende, ein Name von gleicher Bedeutung mit dem der Cyklopen) habe die Stadt gebaut, indem die Steine nach den Tönen seiner Hermes-Leyer sich zusammenfügten, so

<sup>\*)</sup> Man \*gl. Eurip. Phoen. 1115. Στικτοις πανοπτην ομμασιν δεδορκοτα, Τα μεν συν αερων επιτολαισιν ομματα Βλεποντα, τα δε κρυπτοντα δυνοντων μετα.

müßen wir hier sogleich an die himmlische Sphären-Harmonie denken, von welcher die Harmonie der Baukunst in der Gründung der Städte ein irdischer Nachhall seyn sollte. Dazu kommt nun der Name der Stadt Thebä selbst, den wir nach der Analogie mehrerer Namen der Böotischen Mythengeschichte, die offenbar Orientalischer Abkunft sind (was ist z. B. der Name Μελικερτης Apollod. I. 9. 1. anders als der mit dem Griechischen Namen seines Bruders Λεαρχος gleichbedeutende Phönizische von Stadt-könig? — zugleich ein Beispiel, wie der Mythus synonyme Namen zu Brüdern macht) nicht umhin können, geradezu von מול sieben, abzuleiten, da bekanntlich in den semitischen Sprachen תוני " öftere mit einander verwechselt werden.\*) Wir würden diese

Besonders scheint dieser Umlaut des s, sch, th in th auch bei dem Uebergang eines Worts aus dem Orient in den Occident stattzufinden, Das semitische του z. B. das übrigens auch schon im aramäischen του βευ καλεσι sagt auch Plutarch Sull. c. 17.) erkennen wir mit derselben Umänderung wieder in dem griechischen Ταυρος, dem lateinischen taurus und dem deutschen Stier. Als eine Vermuthung mag hier noch bemerkt werden, daß auf dieselbe Art auch der Name des ältesten böotischen Königs Athamas wohl kein anderer als das semitische του Himmel seyn möchte; sei es, daß die

erste Silbe A entweder aus dem Artikel entstanden, oder der auch sonst nicht ungewöhnliche Vorlaut ist (wie z. Β. Ατλας st. Τλας). Man betrachte die mythische Umgebung des Königs Athamas, seine Gemahlinen Nephele und Ino (vielleicht von Wolke, so daß νεφελη auch

wieder nur die griechische Uebersezung des phönizischen ist, wie es bei den Söhnen der Ino dem Learchos und Melikertes der Fall ist) seine Kinder Helle und Phrixos mit dem goldenen Widder, ist nicht zu allem diesem Personifikatio-

etymologische Behauptung nicht so zuversichtlich aufzustellen wagen, wenn nicht neben dem unläugbaren Zusammenhang Thebäs mit Phönizien mehrere Beispiele es sehr wahrscheinlich machten, Sieben sei wirklich eine Böotische Grundzahl gewesen. denke an die sieben Thore von Thebä (sysvero de το τειγος επταπυλον, οσοι της λυρας τονοι Schol. in Eurip. Phoen. 113. coll. 260.), die sieben Demuchen von Thespiä Diod. IV. 29. die Siebenzahl der Amphiktyonen von Kalauria, deren Haupt das Böotische Orchomenos gewesen zu seyn scheint, die siebensaitige Hermes-Leyer des Amphion, der der Gründer der Stadt heisst, und die zweimal sieben Kinder seiner Gemahlin Niobe, Apollod. III. 5. 6. obgleich hier die Sage varirt, doch nennt auch Eurip. Phoen. 160. die Siebenzahl. Zur Bestätigung der bisher entwikelten Ansicht, wofür wir leicht noch einiges andere anführen könnten, wenn wir z. B. auch den Apollon dazu nehmen wollten, fügen wir hier blofs noch hinzu, dass auch der etymologische Begriff des Griechiachen πολις und des Lateinischen urbs auf dasselbe zurükkommt. Wie πολις von πελω, πελω, πολεω, drehen, umwenden, woher auch πολος, abzuleiten ist, so ist urbs offenbar verwandt mit orbis oder urvus, curvus, und die bekannte Sitte des alten Italiens, den zur Anlegung einer Stadt bestimmten Plaz zu umpstügen, und so den geweihten Plaz vom umgeweihten abzusondern (urvat significat circumdat ab eo

nen der Himmel das natürliche Substrat? Man beschränke jedoch diese Etymologien nicht bloß auf das Phönisische. Die meisten der angeführten Worte sind in mehreren Sprachen gleichtlautend, wie i. B. 1970 ist ibs orientalische Cirta, Meles (1771) heifst z. B. auch der alte Kö-

nig von Sardes Mer. 1. 84.

sulco, qui fit in urbe condenda urvo aratri Fest.) erhält erst in diesem Zusammenhang einen tiefern Sinn. Das Kreisförmige, die Sphäre des Himmels Nachbildende (wie wir es auch bei den Arabern, diesen alten Sabäern, bei ihrer Tonsur finden Herod. III. 8.) war die Grundanschauung, von welcher das höchste Alterthum bei dem Begriff einer Stadt ausging, daher finden wir auch eben dieses Prädikat in der bedeutsamen Sprache eines Orakels bei Herodot VII. 140. πολιος τροχοειδεος ακρα καρηνα, und wenn die Cyklopen die Erbauer nicht sowohl der Städte als vielmehr der Mauern genannt werden, so ist auch dies nicht ganz für zufällig zu halten. Die Chinesen sollen auch jezt noch die Gestalt ihrer Städte in den Sternen und ihrer Bewegung vorgezeichnet sehen.

Die bisher beschriebenen Arten der religiösen Symbolik betreffen eigentlich nur den unmittelbaren Gegenstand der Religion, oder die Vorstellungen von dem Göttlichen überhaupt, welche, wie es der eigenthumliche Charakter der Naturieligion mit sich bringt, eine symbolische Versinnlichung nicht entbehren konnen. d. he sie beziehen sich auf das reine Abhängigkeitsgefühl; wie wir es oben von dem im Bewufstseyn. sich entwikelnden Gegensaz unterschieden haben. Da aber dieser Gegensaz, wie wir gesehen haben, in dem religiösen Bewusstseyn nie ganz fehlen kann, und daher auch in der Naturreligion sich auf irgend eine Art ausdrüken muss, so ist voraus zu erwarten, dass auch das auf diese Art modificirte Abhangigkeitsgefühl in der Naturreligion, wenigstens in den ausgebildeteren Formen derselben, seine eigene symbolische Form werde erhalten haben, worduf wir auch hier noch einige Ruksicht nehmen mussen. Das religiöse Bewusstseyn hat sich in der allen Naturreligion durchand in der Objectivität der Natur reflectirt, und daher kann auch der im Bewellswern sich darstellende Ge-

gensaz nur in der Natur zum Bewulstseyn und zur bildlichen Anschauung gekommen seyn. Soll nun aber dieser Gegensaz, wie er auf der einen Seite in das wirkliche Leben hineingreift, auf der andern wieder aus demselben verschwinden soll, in einem Naturbilde angeschaut werden, so kann dieses kein anderes sevn. als die Anschauung einer solchen Veränderung oder Bewegung, welche von einem Obersten zu einem Untersten, und von diesem Untersten wieder zum Obersten fortgeht. So finden wir es nun auch wirklich, wenn wir die mythischen Religionen in dieser Hinsicht betrachten. Naturgottheiten, die den jährlichen in der Natur wiederkehrenden Kreislauf ih einer mythischen Geschichte mit einem zwischen der Oberwelt und Unterwelt getheilten Seyn darstellen, Sonnengötter, die als die sichtharsten und dem Menschen am nächsten stehenden Offenbarungen des ewigen göttlichen Wesens bis zur untersten Stufe'des Naturlebens herabsteigen, und als leidende und sterbende Götter an dem traurigsten Loose des Fleisches und der Endlichkeit Theil nehmen, aber auch mit ihrer ewigen Gotteskraft sich immer wieder aufs neue erheben, und in stets siegreichem Kampfe von dem untersten Ziel ihrer Bahn wieder nach oben hinaufringen, solche Wesen sind es, in welchen das religiöse Bewusstseyn des wirklichen Lebens mit seinem zwar bestehenden, aber auch wieder verschwindenden Gegensaz in einer symbolisch-mythischen Anschauung sich darstellt. Und eben darinn besteht das innerste Wesen der in der Naturreligion sich äussernden Frömmigkeit, dass man mit einem von dem Gedanken an die Gottheit erfüllten Sinn den ewigen Kreislauf der Natur anschaue, dass man die Leiden des in die Endlichkeit sich dahingebenden Gottes mitfühle, mit ihm fejere den Triumph der immer aufe neue sich verjüngenden Lebenskraft und überhaupt in allen

Erscheinungen der Natur sich selbst als ein im grosen Ganzen mitbegriffenes Naturwesen lebendig erkenne und empfinde. Daher machen die Sonnengötter hauptsächlich einen so wesentlichen Bestandtheil der alten Naturreligion aus, weil ihre, die großen Veränderungen der Natur am sichtbarsten darstellenden, wechselnden Zustände auch am meisten geeignet sind, die beiden einander entgegenstehenden Endpunkte des religiösen Bewusstseyns und Lebens zu versinn-Dass auch die Planeten dieselbe symbolische Bedeutung hatten, lässt sich, da dieselbe natürliche Veranlassung dazu stattfand, von selbst schon denken, nur tritt sie, wie es die Natur der Sache mit sich bringt, nicht so auffallend hervor, sondern blieb mehr der esoterischen Seite der Naturreligion vorbehalten, wovon hier noch nicht die Rede seyn kann. So verschieden aber auch die Modificationen seyn mögen, welche diese Symbole in den einzelnen Religionssystemen erhielten, der allgemeinste und vollkommenste symbolische Ausdruk für den im religiösen Bewusstseyn sich sowohl sezenden als wieder aufhebenden Gegensaz war immer die solarische und planetarische Sphäre. Uebereinstimmend damit wird in dem für die älteste Religionsgeschichte so wichtigen Dessatir geradezu die kreisförmige Linie als das Bild aller moralischen Vollkommenheit durch die Vereinigung mit Gott vorgestellt, wenn es in dem Buche Dschemschid's v. 74. heisst: Wer zu Gott gelangt, gelangt zu ihm, wie die Kreislinie zu dem Punkte zurükkehrt, von welchem sie ausgieng. Aehnliche Ideen Griechischer Philosophen über die Kreislinie als die vollkommenste Figur sind ohnediess bekannt, und ohne Zweifel aus der Verwandtschaft der ältesten Philosophie mit der Mythologie zu erklären.

Hier ist nun aber der rechte Ort, wo wir auf den schon oben berührten Dualismus zurükkommen

können, um ihm in der Entwiklung der religiösen: Momente die geeignete Stelle anzuweisen. Der Dualismus als Vorstellung eines doppelten Grundwesens, eines guten und bösen, lässt sich, wie wir gesehen heben, nicht festhalten, er bekommt aber seine vollkommen wahre Bedeutung, wenn wir ihn als die bildliche Versinnlichung oder Personification des Gegensazes ansehen, welcher sich in jeder Religionsform aus der Idee der Religion ergeben muss. Wie sich das religiöse Bewusstseyn in ein höheres und niederes theilt, und das höhere in der Idee Gottes eich objectivirt, so objectivirt sich nun auch das niedere, wenn der Gegensaz im Bewufstseyn stärker hervortritt, in der Idee eines dem guten Gott entgegenstehenden bösen Gottes, weswegen wir auch schon oben bei der Deduction des Dualismus ganz von denselben Voraussezungen ausgehen mulsten, aus welchen überhaupt der im religiösen Bewusstseyn sich offenbarende Gegensaz herzuleiten ist. Die Widersprüche, auf welche wir immer stoßen müssen, wenn wir die Vorstellung eines dem guten Princip gleichgestellten bösen Princips folgerecht durchführen wollen, und welche daher auch keine historisch gegebene daalistische Religionsform verbergen kann, haben durchaus nichts Verfängliches und Befremdendes mehr, sobald wir jene Vorstellung nicht als einen dogmatischen Begriff, sondern nur als eine bildliche Personification nehmen, indem es ja ganz zum Wesen des Bildes gehört, dass seine Realität zwischen Seyn und Nichtseyn schwankt. Das Gesezudes Gegensages ist es dann, wodurch die bildliche Personification ihre bestimmtere Gestalt erhält, und wie das höhere mit Gott geeinte Bewulstseyn von selbst auch das lichte und helle ist, das niedre aber und sinnliche das dankle und finstere, so muss nun der gute Gott der Monig des Lichtes, und der bose der Fürst der Fin-

sterniss seyn. Die Aufhebung des Gegensazes aber, und das allmählige gänzliche Verschwinden desselben, wie es die Idee der Religion erfordert, kann, sobald einmal die mythische Personification gesezt ist, nur unter dem Bilde eines in bestimmten Zeiträumen ablaufenden Kampses der beiden Prinzipien vorgestellt werden, in welchem das Böse allmählig vom Guten besiegt und unterworfen wird. Das ist dann der Triumph des religiösen Bewusstseyns, in welchem es' das Fleisch, die Welt, die Finsterniss in sich überwunden hat, in welchem der lezte Feind besiegt und alles Dunkele im Licht verklärt worden ist. Und wie es endlich der innere Bildungstrieb eines lebendig aufgefasten Bildes mit sich bringt, dass es sich von Bild zu Bild reflectirt und objectivirt, so geht auch -dieser Gegensaz durch alles hindurch. Himmel und Erde, alle Reiche der Schöpfung theilen sich in zwei -feindlich einander entgegengesezte Sphären, Völker stehen Völkern, Länder Ländern entgegen, und wie hier in dem heitern, sonnenhellen Lande die guten Götter wohnen, die heldenmüthigen Gotteskämpfer, die frommen Verehrer des Lichtgesezes, so hausen -dort, wo in dunkler Ferne des Lichtlands Grenze ist. -die Mächte der Finsternifs, die bösen Geister, die dä--monischen Riesen, die Anbeter der Idole. Das ist edie Macht des religiösen Bewusstseyns, dass es die ganze Denk- und Handlungsweise des Menschen -durchdringt und beherrscht. : 4 5 7 2

Der Sabäismus also oder der Siederismus ist, wie sich aus allem diesem ergibt, die vollkommenste Form der religiösen Natur-Symbolik. Fassen wir nun alle einzelnen derselben zu Grunde liegenden sinnlichen Anschauungen in ihrer höchsten und allgemeinsten Abstraction auf, so gibt uns, wie das Symbol überhaupt den Raum zu seiner allgemeinsten Anschauung hat; diese Art der Symbolik das Licht als die all-

gemeinste Anschauung, bei welcher beinahe ebenso, wie bei dem Mythus, wenn er den Begriff der Person als die allgemeinste bildliche Form aufstellt, das Bild von dem Wesen des Begriffs nicht mehr zu trennen ist, wofern der Begriff noch einen bestimmten, von der Abstraction nicht völlig verslüchtigten Gehalt haben soll. Das Licht ist monotheistisch, was polytheistisch die Gestirne sind, und daher die Anschauung, die sich alle diejenigen Systeme angeeignet haben, welche mit der Abstraction der Philosophie die Wärme und das anschauliche Leben der Naturreligion zu verbinden gesucht haben: es ist der gemeinschaftliche Grundbegriff jener Alleinslehre, die in Griechenland zulezt am vollkommensten in dem Systeme der Neu-Platoniker ausgebildet worden ist, und im Orient von den ältesten Zeiten her die esoterische Lehre der Philosophen gewesen'zu seyn scheint, am bestimmtesten aber in der Lehre der Jüdischen Kabbala, den Philosophemen der christlichen Gnostiker, und der bis auf den heutigen Tag so weit verbreiteten pantheistischen Mystik der Indischen Vedanti und der Persischen Sofi hervortritt \*). Nach dem Lehrsaz der leztern ist Gott das Licht und das Licht ist Gott, das unerschaffene, ewige, unkörperliche, das in tausend Strahlungen gebrochen, von der Welt in allen ihren Kormen zurükgespiegelt wird. Man vergleiche Hammers Gesch. der schönen Redekunste Persiens. Wird auch, wie von den neuern philosophischen Dichtern Per-

<sup>\*)</sup> Mit dem orientalischen Lichtcultus hängt auch der von Hinterasien ausgegangene und im Orient besonders weit verbreitete Edelsteincultus zusammen. Edelsteine sind, wie schon ihre Namen bezeichnen, Lichtsammler und zugleich mystische, zauberische Wesen, in deren Mikoknosmos sich der ganze Makrokosmos, die Welt der Götter und Menschen geheimnisvoll concentrirt, wie Plinius segt H. N. XXXVII.

1. Gemmae in arctum coacta rerum naturae majestas. s. Ritter Erdk. II. Th. S. 555. Vorh. S. 125.

siens geschieht, dem Begriffe des Lichts der concretere der Sonne substituirt, so ist doch von keiner sinnlichen Verehrung des Sonnengottes, welcher den Tag heraufführt, sondern bloß von dem übersinnlichen Cultus der Sonne die Rede, als dem Symbol des ewigen Wesens und Lichtes. "Es ist, um diese Ansicht mit Hammers schönen Worten in dem genannten Werke zu schildern, es ist nicht Surya, der Indische Sonnengott, der mit grünem Siebengespann auf dem flammenden Wagen des Lichts den Himmelsbogen herauffahrt, nicht Mithras, der allbegrünende und allbelebende Vermittler der Schöpfung, von den Genien des Morgens und Abends mit aufgehobener und gesenkter Fakel begleitet, kein Ägyptischer Harpokrates, Serapis, Horus oder Herakles, als Sinnbild der Sonne in den Wendepunkten des Sommers und Winters, in den Tag- und Nachtgleichen des Frühlings und Herbstes, nicht Helios mit flammenschnaubendem Siegesgespann, nicht Phöbos, dem der silberne Bogen voll pestschwangerer Pfeile vom Rüken rasselt, nicht der Xanthische, Lycische oder Pataräische Apollon, zu dessen Ehren der Säculargesang der Jünglinge und Jungfrauen vom Capitolium scholl, sondern es ist das Sinnbild des ewigen, reinsten, unerschaffenen Lichtes, des Urborns alles Seyns und Wesens, des großen Lichtaccordes, der Harmonie der Sphären, des Schöpfers und Vaters der Welten. Es ist der Lichtquell aus dem Xenophanes und Plotinos, die Eleaten und Neuplatoniker ihre Ideen schöpften, das Weltenplectron des Kleanthes (s. Clemens Alex. Strom. V. 8.), welches beim Perser die Lyra der Anahid mit Sonnenstrahlen besaitet, nach Plato (die bekannte schöne Stelle in der Republ. VI. c. 18. Ed. Ast.) und Hermes Trismegistos \*), der Demiurg und Vater der Welten."

<sup>\*)</sup> Δια και την εν τω κοσμω παντων δημικογιαν αυτος μονος πεπιευται αρχων παντων, και ποιών παντα,

In dem gerade für diese Theorie besonders wichtigen Dessatir ist zwar das vollkommenste planetarische System aufgestellt, aber die Summe des Ganzen kommt auch in ihm auf die, dem alten und neuen Orient gemeinschaftliche, pantheistische Grundanschauung zurük, dass alle Geister Lichter sind, und Gott das Licht der Lichter, das auch die höchsten Geister verschlungen hat in der Lichtglorie seiner Herrlichkeit, und geschmelzet in dem Glanz seiner Größe, die Welt aber eine Ausstrahlung, die von der Sonne des Wesens des höchsten Gottes nicht getrennt werden kann. Wie aber das Licht als das reinste und einfachste Bild stehen bleibt, auch wenn die Naturreligion zur Naturphilosophie hinaufgeläutert wird, so wird dasselbe Bild auch weder vom Mosaismus noch vom Christenthum verschmäht, und dass Gott ein Licht sey, ist der Hymnenlaut, in welchem alle Religionen zusammenstimmen \*). Ist es die Aufgabe der Mytho-

\*\*) Sehr schön sagt Ritter Erdk, Th. II. S. 889. vom geographischen Standpunkt aus über das Licht, das Symbol der Reinheit, der Wahrheit; der Gerechtigkeit: Wir köunen uns der Verwunderung nicht erwehren bey dem Gedanken, welcher Verklärung selbst die sinnliche Gotteswelt in den Augen der rohesten Menschunnatur fähig ist, und wie die Natur die Schöpfung Gottes, eine verschleierte Offenbagung, selbst

όν και σεβομαι και προσκυνω αυτε την αληθειαν, και τον ένα και πρωτον τετον δημιεργον γνωριζω. Ucher Platos schönes Gleichnis sagt Macrob. In somn. Scip. I. 2. Plato cum περι τ'αγαθε loqui esset animatus, dicere quid sit, non ausus est, hoc solum de eo sciens, quod sciri quale sit ab homine non posset, solum vero simillimum de visilibus solem reperit, et per ejus similitudinem viam sermoni suo attollendi se ad non comprehendenda patefecit. Cfr. Plin. H. N. II. 6. Nec temporum modo terrarumque, sed siderum etiam ipsorum coelique rector (Sol), hunc mundi esse totius animum ac planius mentem, hune principale naturae regimen et numen credere decet, opera ejus aestimantes.

logie, wenn sie methodisch verfahren will, auch diejenigen Punkte zu bezeichnen, in welchen sie, sowohl im Begriff als in der Geschichte, theils mit der Philosophie. theils mit den abstrakteren Religionssystemen zusammengrenzt, so ist hier unstreitig ein solcher Punkt, auf welchen wir aufmerksam machen müssen, und es ist demnach die Emanationstheorie, nach welcher alles Endliche eine von dem göttlichen Wesen, als dem reinsten Lichte, ausgehende und in dasselbe zurükgehende Ausstrahlung ist, das Mittelglied, das zwischen die symbolisch-mythische und philosophisch-ethische Betrachtungsweise hineintritt, gleich weit entfernt von der concreten Verkörperung des Symbols, und der sinnlichen Personification des Mythus, wie von der sublimen Abstraction des Begriffs, und der von der Natur sich völlig hinwegwendenden Ethik, in welcher das Licht zur Intelligenz sich verklärt, die Intelligenz zum Begriff einer Person erhoben wird, welche zwar allerdittes auch noch ihre blos bildliche Seite hat, aber nur soi dass Bild und Idee im Bewustseyn nicht mehr bestimmt unterschieden werden können.

Diese Zwischenbemerkungen hängen von selbst zusammen mit demjenigen, was wir hier noch auszuführen haben. Wie wir nämlich die aus dem Begriffe der Religion sich unmittelbar ergebenden Hauptideen, und die Bilder, in welche die symbolisch-mythische Naturreligion sie einkleidete, auseinandergesezt haben, so ist jezt noch übrig, auch das Verhältnis zwischen den Ideen und Bildern noch kurz in das Auge zu fassen,

zur Erwekerin aus der Sinneswelt in jedem Moment des menschlichen Daseyns bereit, nur dem Gedankenlosen eine irdische ist, dem Unreinen, der mit sündigem Sinne in ihr wandelt, als eine hesessene, sündige, verworfene, die den Fluch an der Stirne trägt, erscheint, dem Reinen ein Meisterwerk des Schöpfers ist, Freude, Trost, Licht und Kraft sum Ringen nach dem Höhern gibt.

um daraus, einige Kriterien zur Beurtheilung des Werths der einzelnen Religionsformen zu entnehmen. Auf der Bestimmung des Verhältnisses zwischen Idee und Bild beruht der Unterschied zwischen Symbolik und Idololatrie, und wir stellen daher hier den Saz voran, je mehr das Symbol in seiner wahren Bedeutung als ideale Anschauung erscheint, und daher von der Idee unterschieden wird, desto entfernter ist eine solche Religionsform von Idololatrie, je mehr aber Idee und Bild in einander fliesen, und die Idee im Bilde verschwindet, in demselben Grade wird die Symbolik zur Idololatrie. Zur Idololatrie neigen sich daher am leichtesten alle diejenigen Religionen hin, in welchen die symbolische Anschauung sich theils nur auf einzelne, vom Zufall dargebotene Gegenstände bezieht, theils sich an todte und starre Formen hängt, und dies ist es, was unter dem Namen des Fetischismus im engeten Sinn zu verstehen ist, am freiesten aber hält sich von der Idololatrie diejenige Symbolik, in deren grosartigen Anschauungen das Göttliche als das Unendliche, und in dem Unendlichen zugleich der lebendige Geist der Religion zum Bewusstseyn kommt. Von dieser Art sind allein diejenigen Formen der Naturreligion, die entweder die sichtbare Natur überhaupt, oder ihre einfachsten und exhabensten Erscheinungen, die Elemente und Gestirne, zu ihren Typen machten. Aber das Symbol hat auch wieder eine natärliche Hinneigung zum Idol, und die erhabenste Symbolik geht sehr leicht in die niedrigste Idololatrie Wie die Hoheit der Idee der symbolischen Versinnlichung bedarf, so scheint auch das Symbol in seiner Reinheit und Würde selbst wieder eines Reflexes zu bedürfen. der es der sinnlichen Gegenwart näher bringt, und es ist eine fortlaufende Abstufung, die das Höchste mit dem Niedrigsten verbin-

det \*). Daher begegnen uns so so oft in einer und derselben Religion neben den edelsten Ideen und Bildern die unwürdigsten Vorstellungen und Handlungen einer verirrten Phantasie, die einmal von dem göttlichen Glanz der Idee abgewandt, und von dem Taumel der Sinnlichkeit berauscht nimmermehr Maas zu halten weiß. Vergleichen wir z. B. das Aegyptische und Persische Religionssystem, so können wir weder dem einen, noch dem andern, im Allgemeinen, einen Werth zusprechen, den nicht beide mit einander theilten, aber einen entschiedenen Vorzug behauptet das Persische offenbar dadurch, dass es die Reinheit seiner Ideen und Symbole nicht mit demselben idololatrischen Cultus befleckt hat, und auf diesem Wege allein ist aus der ursprünglichen Verwandtschaft beider eine Verschiedenheit entstanden, die sogar in eine offene Opposition übergieng. Es ist jedoch das Symbol auch auf seiner höchsten Stufe immer in die Grenzen der Natur-Anschauung eingeschlossen, und wenn es auch die höchste Potenz des Lebens zu erfassen strebt, so ist es doch immer nur ein Naturleben, das dem geistigen seiner selbst bewußten Leben noch nicht gleichzukommen vermag. Daher führt das Symbol auf seiner höchsten Stufe in ein anderes obgleich verwandtes Gebiet hinüber, in das des My-

<sup>\*)</sup> Man vergl. Ritter Vorh. S. 335. "das anfangs wohl nur allein Kolosse für würdig gehalten wurden, das grandiose Wesen der Gottheit symbolisch auszudrücken, und dem gemäß auch Felsen und Berge in Statuen, Size, Throne, Tempel, ganze Städte und Labyrinthe auszuhauen, dies allein kann wieder mit dem Anfang des Idolencultus aussöhnen, dem sonst nur die völlig entartete, und entgestete Menschennatur sich hingeben kann, wenn er nicht zugleich als ein Streben betrachtet wird, auch in der Form und Materie das Grandiose oder die Vollendung selbst als Koloss oder Ideal dem Geistigen anzunähern,"

thus, in welchem das Göttliche nicht mehr in der Form symbolischer Naturwesen, sondern nur in der Form persönlicher Wesen erscheinen kann, und wie der Mensch, wenn er sich selbst in dem Mittelpunkt seines Bewusstseyns begriffen hat, sich ehen durch diesen Character von dem Leben der äussern Natur unterscheidet, so kann er sich nun auch keine würdigere Form der Gottheit denken, als seine eigene persönliche Gestalt, und das ideale Menschenbild ist nun auch das Götterideal. Wo wir daher das menschlich-Persönliche zum höchsten Symbol des Göttlichen erhoben sehen, da ist auch bereits über dem Begriff des Naturlebens der höhere ethische Begriff des intelligenten Lebens aufgegangen, und der religiöse Cultus ist zu derjenigen Periode fortgerückt, in welcher die symbolische Versinnlichung der Ideen, nicht sowohl als Befriedigung eines nothwendigen Bedürfnisses, als vielmehr als Aeusserung eines das Höchste erstrebenden Kunstsinnes anzusehen ist, wovon uns der ausgezeichnetste Beweis in der Hellenischen Religion gegeben ist. Allein auch hier verläugnet sich die dem Symbol natürliche idololatrische Tendenz keineswegs. Vors erste nämlich, wenn auch gleich hier das Symbol nur auf seinem Uebergangspunkt zum Mythus in Betracht kommt, und daher nur die mythischen Personen als die höchsten Symbole gelten, so hängt sich dafür an diese symbolischen Personen gewöhnlich eine höchst sinnliche Mährchengeschichte, durch die die ursprüngliche Idee ebenso verunreinigt und verdunkelt wird, wie durch die materiellen Symbole einer untergeordneten, des Begriffs persönlicher VVesen noch ermangelnden Stufe, und darum auch im Grunde ebenso abgöttischer Art ist. Es ist dieselbe Idololatrie, sie erscheine mythisch oder symbolisch, dieselbe Verirrung einer ungezügelten Phantasie, sobald das Verhältniss zwischen Bild und Idee verkannt, und

das Göttliche dem Bilde selbst gleichgesezt wird. Oder sollten wir z. B. Hellenische Mythen, deren wörtlicher Sinn die Götter geradezu zu Urhebern der schändlichsten und unwürdigsten Handlungen macht, für weniger abgöttisch halten, als den grobsinnlichen Thierdienst der Aegyptier? Zweitens aber ist ja hier die eigentliche Idololatrie gar nicht einmal ausgeschlossen, da ja auch die symbolisch-mythischen Personen in einem äussern Bilde vor die Anschauung gestellt werden\*), welches ebenso sehr wie jedes andere Sym-

Baurs Mythologie,

<sup>\*)</sup> Treffend bemerkt der Römer Varro s. Augustin de civit. Dei. IV. 31. aus Veranlassung der alten Römischen Sitte. keine Götterbilder zu haben: Quod si adbuc mansisset, castius Dei observarentur, qui enim primi simulacra Deorum populis posuerunt, ii et civitatibus metum dempserunt et errorem addiderunt. Die menschlich sinnliche Nähe des Götterbildes schwächt die Ehrfurcht vor dem Göttlichen. Der in der Bildung der Idee freithätige Geist wird an sich schon durch das Bild, und durch die Bestimmtheit seiner Form gefangen genommen. Daher redet der Redner Dio Chrysostomus Orat. Ed, Reisk. T. I. p. 401. den Künstler Phidias so an: "Du hast o Phidias eine große Verantwortung auf dich geladen. Denn früher, da wir von Gott nichts wulsten, haben wir uns auch kein bestimmtes Bild von ihm entworfen, indem jeder nach seinem Gefallen sich eine Vorstellung ausmahlte, und sahen wir Götterbilder, so schenkten wir denselben keinen besondern Glauben. Du aber hast dieses Bild so herrlich gebildet, daß ganz Griechenland und wer es sieht, sich keine andere Vorstellung mehr von Gott machen kann. Hast du nun auch die göttliche Natur würdig genug dargestellt?" Wie sehr es dagegen ein Bedürfnis des menschlichen Herzens ist, sich das Göttliche auch durch Bilder nahe zu bringen, hat derselbe Redner Or. XII. p. 405. schön so ausgeführt: "Wegen der Unvollkommenheit aller unserer Abbildungen Gottes sage niemand, es wäre besser gar keine Bilder zu haben, und lieber blos sum Himmel aufzublicken. Der Verständige betet die seligen Götter an, als fern von uns seyend, allein allen Menschen wohnt eine gewaltige Sehnsucht bei, ' die Götter in der Nähe zu verehren und anzubeten. Denn gleich wie Kinder vom Va-14

hol zu einem bloßen Idol werden kann, und wie gewöhnlich dies geschehen sey, bestätigen mehrere bekannten Beispiele, nach welchen dem Bilde unmittelbar zugeschrieben wird, was eigentlich nur Eigenschaft der im Bilde dargestellten Gottheit leyn kann. Daher die Sitte, Götter- und Heroenbilder dahin mit sich zu führen, wo man der göttlichen Hülfe gewiss seyn wollte, Herod. III. 37. V. 80. 82. sq. die Sitte, Götterbilder zu fesseln, und sich mit ihnen in eine äussere Verbindung so zu sezen, als wäre nur davon die Gegenwart und derEinflus der Gottheit abhängig, cfr. Curt. IV. 14. Plut. Sol. c. 12. Herod. I. 26. und was Liv. V. 22. von der Bildsäule der Juno in Veil erzählt: venerabundi templum iniere, primo religiose admoventes manus, quod id signum more Etrusco, nisi certae gentis sacerdos, attrectare non esset solitus. Dein - adnuisse Deam conclamaverunt. zeigt ebenfalls, wie an die Stelle des blossen Symbols das Idol gesezt wurde. Wie es demnach zum Character der Naturreligion gehört, das Göttliche durch Symbole zu versinnlichen, so hat der Volksglaube wenigstens überall die Symbolik in eine solche Verbindung mit der Idololatrie gesezt, dass diese nur mit jener aufgehoben werden zu können scheint. Von diesem Gesichtspunkt aus hat das ernste immer wiederkekrende Gebot des Mosaismus: Du sollst dir kein Bildniss machen. noch irgend ein Gleichniss, weder dessen, das oben im Himmel, noch dessen, das unten auf Erden, noch

ter und von der Mutter fortgerissen, eine gewaltige, liebevolle Sehnsucht empfinden, oft nach den Abwesenden die
Hände ausstrecken, und oft von ihnen träumen, so wünscht
auch der Mensch, welcher die Götter wegen ihrer Gütigkeit
gegen uns und ihrer Verwandtschaft mit uns herzlich liebt,
stets um sie zu seyn, und mit ihnen umzugehen, so daß
viele Barbaren unkundig der Kunst selbst Berge und Bäume
Götter nannten, um diese sich näher zu wissen. "

dessen, das im Wasser, und unter der Erde ist, bete sie nicht an, und diene ihnen nicht II. Mos. XX. 4. cfr. V. Mos. IV. 15. eine sehr tiefe Bedeutung. ist nicht blos Gegensaz gegen die Idololatrie, sondern gegen die Naturreligion überhaupt, und somit die klare Ankundigung eines von dem Princip der Naturreligion verschiedenen religiösen Princips, durch welches, in Hinsicht der Form, der Anschauung der Begriff ebenso entgegengesezt wird, wie in Hinsicht des Inhalts nach der obigen Ausführung der Natur das Ethische entgegensteht\*). Wenn wir aber bedenken. wie nicht nur durch die unter dem Volke immer wieder eindringende Idololatrie die Idee der Gottheit sich verunreinigte, sondern auch die dem Princip nach ausgeschlossene Symbolik selbst nur unter andern Namen, durch die am äusserlichen haftenden Formen des Cultus wieder aufgenommen wurde, so können wir die Mosaische und die hierin ihr gleichartige Muhammedanische Religion nur als einen Durchgangspunkt ansehen, und das Christenthum ist es allein, in welchem der vollkommene und reine Gegensaz der symbolischmythischen Naturreligion sich darstellt, wenn es nur eine Verehrung Gottes im Geist und der Wahrheit als das wahre Wesen der Religion anerkennt, und die Person des Erlösers allein als das sittlich schönste Ideal, nicht blos als ein Gebilde der Phantasie, sondern als göttlich geoffenbarte Wahrheit, dem glaubigen Gemüthe vorhält.

Nehmen wir hier jedoch mit wenigem auch noch darauf Rücksicht, wie sich der ursprünglich reine Character des Christenthums nach der individuellen

Dies ist auch der Gesichtspunkt, aus welchem das N. T. den Gegensaz des Christenthums gegen die Naturreligion in Hinsicht der Idee der Gottheit auffasst cfr. Epist. ad Rom. I. 21. 59-

Verschiedenheit der menschlichen Auffassungsweise gestaltet, so stellt sich uns hier noch ein neuer Bcgriff dar, der zwar auch in den beiden andern Religionsformen Raum findet, seine höchste Bedeutung aber nur im Christenthum haben kann, nämlich der Begriff der Mystik, welcher sich ebenfalls auf das Verhältnis bezieht, in welchem auf dem religiösen Gebiet Idee und Bild zu einander stehen können, und daher auch mit der Idololatrie und Symbolik zusammen gestellt werden muss. Obgleich nämlich das Christenthum seiner Idee nach die der Naturreligion eigene symbolisch-mythische Versinnlichung als etwas fremdartiges von sich zurückweist, und hoch über derselben steht, so ist doch das religiöse Bewusstseyn nach der Natur des menschlichen Gemüths in den Gegensaz zwischen Bild und Idee so hineingestellt, dass die bildliche Auffassung der Idee sich nie völlig zurückdrängen lässt, und selbst auf der höchsten Stuse der Abstraction irgend ein Schematismus immer wieder gewissermaßen zum Bedürfniß wird. Kann doch auf dem religiösen Standpunkt die Idee des Göttlichen selbst bei der reinsten Abstraction nicht anders als unter der Form der Person gedacht werden, wodurch auch die abstractere Religionsform immer noch mit dem dem Mythus eigenthümlichen Character in Berührung steht. Es giebt daher in jeder, anch der reinsten und abstractesten Religion eine doppelte Form der Auffassung und Darstellung, je nachdem sich diese mehr auf die Seite des Begriffs, oder des Bildes, des Verstandes, oder Gefühls hinneigt, so jedoch, daß immer noch ein wesentlicher Unterschied zwischen der Bildlichkeit einer solchen Religion und der Symbolik der Naturreligion stattfindet. Ist einmal die Idee auf der höchsten Entwicklungsstufe des religiösen Bewusstseyns mit Lebendigkeit hervorgetreten, und in ihrer geistigen Ueberlegenheit erkannt worden, so

muss auch das Bild, wenn es mit der Idee zusammen zu treten wagt, ihr an Tiefe und Innerlichkeit der Bedeutung gleichzukommen streben, und darin besteht das wahre Wesen der Mystik. Sie lebt zwar in der reinen Welt der Ideen, aber sie ist zugleich auch darauf bedacht, den Ideen Leben und Wärme einzuhauchen, und sie dem Gefühl durch Bilder und Anschauungen nahe zu bringen. Diese kann sie zwar, wie die symbolisch-mythische Naturreligion, nur aus der Natur und dem Leben entnehmen, aber sie wählt nur solche, in welchen das Unergründliche der Idee und das Ueberschwängliche des Gefühls, wenn auch nicht ausgedrückt, doch wenigstens geahnet werden kann; und je mehr es ihr gelingt, durch den Reichthum des Symbols und der Allegorie, die Ideen in dem Bilde nach ihren verschiedenen Beziehungen zu verfolgen. und ihren ätherischen Glanz in dem simplichen Wider schein durchschimmern zu sehen, desto belriedigter fühlt sie sich. Ein solches Bild ist z. B. das des Lichtes, wie wir es oben bezeichnet haben, das in der Orientalischen Mystik wie in der Christlichen eine sehr hohe Bedeutung und sehr allgemeine Anwendung erhalten hat. Stets aber wird sich die wahre Mystik, voll von der übersinnlichen Hoheit der Idee, auch in der reinsten und erhabensten sinnlichen Form beengt finden, und so oft sie auch immer wieder zum Bilde zurückkehrt. doch eben so oft auch es in seiner Nichtigkeit erkennen, und wie ein eitles Gebilde selbst wieder auflösen. Daher kann eine solche Mystik nicht bestehen, ohne dass Bild und Idee von ihr auf eine bestimmtere Weise im Bewulstseyn auseinandergehalten werden. Je mehr aber beides allmälig, obgleich in sehr verschiedenen Abstufungen zusammenfällt, je mehr die Idee sich zum Bilde herabbequemt, und in der sinnlichen Form sich verkörpert, desto mehr ist dann auch die ursprünglich rein ideale Religionsform

auf dem Wege, wenn auch unter andern Namen und Gestalten. doch der Sache nach auf dieselbe Weise den ganzen symbolisch-mythischen Cultus der Naturreligion in sich aufzunehmen. Wie dies im Christenthum geschehen sey, zeigt die Geschichte desselben in den frühern Jahrhunderten, und im Mittelalter besonders, in welchem das alte Heidenthum im Christenthum wieder aufzuleben schien, wie früher das Judenthum immer mit fremden Göttern buhlte. so augenecheinlich, dass wir die Hauptmomente seiner Geschichte und die Hauptformen, in welchen es sich bis auf die neueste Zeit entwickelt hat, dadurch am leichtesten begreifen können, dass wir das Verhältniss zwischen Bild und Idee, und die verschiedenen Formen, in welchen es erscheinen kann, immer im Auge behalten, und daraus den Massstab der Beurtheilung nehmen.

Die Versinnlichung der Idee durch das Bild wird in einer rein idealen Religion, wie das Christenthum ist, in ihrer reinsten und würdigsten Form immer nur als Mystik erscheinen können. Es hat aber auch jede Religion, da keine sich der bildlichen Versinnlichung überheben kann, ihre eigene Mystik, die Jüdische, wie die Muhammedanisch\*), und wie diese beiden so auch

<sup>&</sup>quot;Man erinnere sich an so vieles im Mosaischen Cultus, was offenbar eine mystische Bedeutung hat, an die Bilder durch welche das A. T. das Verhältnis Gottes zu seinem Volke versinnlicht, an den Sinn, den das hohe Lied auch nach dem neuesten geistvollen Erklärer hat. Die Christliche Mystik ist mit der Jüdischen in Manchem nahe verwandt, wie z. B. schon die Apocalypse zeigt, vorzüglich lebt auch sie in den Bildern über das Verhältnis Christi zur Kirche und zum Einzelnen. Die Muhamm. orient. Mystik hat sich besonders in der Alleinslehre der Sofi entwickelt, hier aber auch mit der ganzen Bilderfülle des Orients und Korans, und ebendies ist es, was den Zusammenhang jener esoterischen Philosophie mit der positiven Religion vermittelt.

die Naturreligion, ihre Formen sind aber in dem Verhältnisse verschieden, in welchem sich die eine Religion von der andern, sowohl durch die Würde und Erhabenheit der Idee, als durch die Mannigfaltigkeit und Ueppigkeit der ihr vertrauten Bilder unterscheidet. Je mehr daher in der Naturreligion die symbolischmythischen Formen zum Wesen der Religion selbst gehören, desto weniger kann 'in ihr die Mystik eine höhere Bedeutung haben, das Symbolische im engern Sinn herrscht in ihr vor, und die Mystik erscheint nur da, wo die Idee sich freier über das Bild erhoben hat, sie ist nichts Wesentliches und für sich Bestehendes, sondern nur diejenige Seite der Symbolik, auf welcher das Symbol von selbst der Idee sich zukehrt, also der Symbolik untergeordnet, während im Christenthum die Mystik mit der eigentlichen Symbolik keine engere Verbindung haben will.

Um das ganze nun ausgemessene Gebiet hier noch kurz zu übersehen, so sind die Hauptpunkte diese: Das religiöse Bewußstseyn geht in den Gegensaz des Naturbewußstseyns und des ethischen Bewußstseyns auseinander, und dieser Gegensaz stellt sich in Formen dar, die in dem Verhältniß verschieden sind, in welchem das eine Glied des Gegensazes das andere sich unterordnet. Ganz kann nämlich der Gegensaz nicht auseinander fallen, ohne die Einheit des religiösen Bewußstseyns selbst aufzuheben. Die Formen des Gegensazes selbst sind diese:

Naturbewulstseyn. nterordnung des eth. unter das Naturbewufsts. Naturreligion,

Naturreligionen des Pantheismus.

Dem Inhalt nach in Beziehg, auf das reine Alterthums.

n die andre übergehend. olytheismus, Fetischismus, die eine Form

Abhängigkeitsgefühl: Naturmonotheismus, In Beziehg, auf den Gegensaz im Abhang, Gefühl: Naturübel.

particularistisch. Ethischer Monoth.

Strafe.

Positive Religionen im engern Sinn, Jüd, Muh,

Lthisches Bewulstseyn Ethische Religion

Naturbew. und eth. Bcw.

in gegenseitiger Beschränkg,

das ethische Bew.

ldealismus. Christenthum.

ollendeter eth. Monotheismin

Sünde

Der Form nach haben beide Religions-Formen 2 Seiten, die der Idee und die des Bildes, die leztere gibt die Mystik in hö-herem Sinn. Es können aber auch die Formen der Natursymvon der heidnischen Idololatrie sich wenig unterscheiden bolik hier Raum finden, bis auf die unterste Stufe herab, B. gewisse Formen des christl. Bilderdienstes die

Die Naturbilder beziehen sich auf die Begriffe: Seyn, Kraft, Leben.

Die Idee geht im Bilde unter.

so dass Idee und Bild näher zusammenrücken,

Mystik, die Idee ist für das Bild überschwänglich

Mythol

## Zweiter Abschnitt. Historische Grundlegung.

## Erstes Capitel.

Ueber den historischen Zusammenhang der alten Völker und Religionen.

Schon die zweite Hälfte des vorhergehenden Capitels hat uns von der philosophischen Entwicklung der Begriffe, auf welchen die Mythologie beruht, ihrer historischen Seite geführt, indem wir jene allgemeinen Begriffe nur an den historisch - gegebnen Formen nachweisen und bestimmen konnten. Aufgabe nun, die die Mythologie als Geschichte hat, müssen wir hier näher ins Auge fassen. Es gehört, wie wir gesehen haben, zum eigenthümlichen Character der Naturreligion, das sie weit mehr als die andern Religionen, die wir mit ihr zusammenstellten, sich nur in einer Mannigsaltigkeit von Formen darstellen kann, und von der Individualität und Localität der Völker, die ihr angehören, abhängig ist. Je mehr aber die specielle historische Untersuchung und Beschreibung der verschiedenen Formen und Lehren der Naturreligion in das Einzelne eingehen muss, desto nothwendiger wird es, gewisse allgemeine Grundsäze sestzusezen, durch die wir von der empirischen Mannigfaltigkeit des Einzelnen immer wieder auf höhere Gesichtspuncte zurückkommen, und uns darüber verständigen können, in welchem Grade, übereinstimmend mit der Art und Weise, wie wir die philosophischen Grundbegriffe der Mythologie auf ihre ursprünglichsten und einfachsten psychologischen Elemente zurückzuführen gesucht haben, so nun auch in dem historischen Theil Einheit oder Verschiedenheit anzunehmen sey. Die sich hieraus ergebende Aufgabe glauben wir am besten in folgenden drey Fragen erschöpfen zu können:

- 1) Welche Völker der alten Welt sind es hauptsächlich, die die Mythologie bei einer historischen Entwicklung ihrer Hauptformen in ihre Betrachtung zu ziehen hat?
- 2) Lässt sich, historisch und geographisch, ein bestimmter Anfangspunkt nachweisen, von welchem die religiöse Cultur der Völker ausgegangen ist?
- 3) Wie ist insbesondere das Verhältniss des Orients zum Occident, d. h. zum alten Griechenland und Italien zu bestimmen?

Die erste dieser Fragen haben wir absichtlich sogleich auf die Völker der alten Welt beschränkt, mit Ausschliefsung derjenigen, die eine in Hinsicht des Historischen soviel möglich vollständige Mythologie auch aus der neuen Welt in sich aufnehmen könnte. Wir wollen zwar damit keineswegs behaupten, dass die noch im Zustand der Naturreligion oder des Heidenthums befindlichen uncultivirten Völker der neuen Zeit der Mythologie keinen Stoff darbieten können, vielmehr ergiebt sich von selbst, das ihre religiöse Vorstellungen und Traditionen aus keinem andern Gesichtspunkt betrachtet werden können, und das bekannte Verfahren einiger neuern Mythologen, den Ursprung und die Entwicklung der Mythologie der alten Völker durch jene zu erläutern, ist in gewisser Hinsicht ganz begründet. Hier aber, wo wir die Mythologie durchaus aus dem Gesichtspunkt der Naturreligion be-

trachten wollen, müssen wir an dem Saze festhalten, dass die mythische Naturreligion ebenso characteristisch der alten Welt angehöre, als das Christenthum der neuern. Nur im Alterthum konnte die mythische Naturreligion die selbstständige und der alten Cultur entsprechende Ausbildung erhalten, welcher sie ihrem Begriff nach fähig ist, während in der neuern Zeit diejenigen Völker, bei welchen wir noch einzelne Arten des mythischen Naturglaubens finden, wegen des Zusammenhangs der allgemeinen Cultur mit der religiösen und des vielseitigen Völkerverkehrs nothwendig früher in die ihnen gleichzeitige vollkommnere Religionsform übergehen müssen, als bei ihnen die mythische Religionsform einen höhern Grad einer selbstständigen Ausbildung erreichen kann. Und wenn uns auch bei einigen Völkern der neuern Zeit, wie z. B. den Indiern, die Naturreligion noch immer in einer sehr ausgebildeten Form erscheint, so ist auch diess nicht als ein Erzeugniss der neuern Zeit, sondern einzig und allein als ein aus dem Alterthum in. die neuere Welt herüberreichendes Ueberbleibsel anzusehen, das von Tag zu Tag immer mehr veraltet und sich selbst überlebt, je mehr es mit der neuern Cultur in Berührung kommt. Was nun aber die Völker der alten Welt betrifft, so ist, da die religiöse Cultur von der allgemeinen nicht zu trennen ist, und immer nur als Resultat aus ihr hervorgeht, die Stelle die jedes einzelne Volk in der Mythologie einnehmen kann, von dem Grade und der Eigenthümlichkeit der Cultur, und der damit zusammenhängenden welthistorischen Bedeutung abhängig, zu welcher es sich erhoben hat. Als Völker, die nicht nur auf einer bedeutenden Stufe der Kunst und Wissenschaft stunden, sondern zugleich auch durch eine selbstständige, nationale Bildung sich auszeichneten, treten uns aus der alten Welt vor allen andern entgegen die Indiet

und Perser, die Aegyptier, Syrer und Phönizier, und die Griechen und Römer. Dies sind die Völker, die als die classischen Cultur-Völker des Alterthums auch für die Mythologie und Religionsgeschichte die größte Wichtigkeit haben, obgleich auch sie auf verschiedene Weise, wovon hier noch nicht die Rede seyn kann. Hier bemerken wir blos, dass neben den beiden Merkmalen, die den Werth eines Volkes für die Mythologie bestimmen, nämlich der Stufe und der Eigenthümlichkeit der Bildung, auch noch das nähere oder entferntere Verhältniss in Betracht kommt. welchem ein Volk durch seinen historischen Einfluss. und durch seine Denkmale der Kunst und Wissenschaft zu uns steht. Wenn daher auch z. B. das Indische und Persische Volk in Hinsicht der Selbstständigkeit und Eigenthümlichkeit der Bildung den Hauptvölkern des alten Griechenlands und Italiens nicht nachstehen sollte, vielmehr in mancher Hinsicht sogar vorangehen möchte, so haben doch diese wegen des vielfachen historischen Einflusses, durch welchen sie auch in die neuere Welt eingegriffen, und zur allgemeinen Verbreitung der Cultur beigetragen haben, und wegen der lebendigen und anschaulichen Kenntnifs, die wir aus so vielen von ihnen selbst uns übrig gebliebenen Denkmälern von ihrem innern und äussern Leben uns gewinnen können, weit größere Ansprüche als jene, die Aufmerksamkeit der Mythologie auf sich zu ziehen. Wie dagegen eben dieses Mement des äussern historischen Einflusses und des unmittelbaren Zusammenhangs mit der neuern Zeit in der genannten Hinsicht an Gewicht verliert, wenn die Cultur eines Volks der innern Selbstständigkeit ermangelt, sehen wir an dem Verhältnis der Römer zu den Griechen. Aber auch diejenigen Völker, welche wir weder in der einen noch in der andern Beziehung unter die Hauptvölker der alten Cultur rechnen,

sondern nur als untergeordnete ansehen können, darf die Mythologie nicht ganz unbeachtet lassen. Sie liefern uns nicht selten Beiträge, die nicht nur an sich bemerkenswerth sind, sondern auch über wesentliche Punkte eines verwandten Lehrbegriffs ein erwünschtes Licht verbreiten können. Ist es der Mythologie, wie jeder geschichtlichen Wissenschaft, vorzüglich darum zu thun, auch dem verborgenen Zusammenhang der entferntern Theile ihres Gebiets nachzuforschen, darf sie auch die Mittelglieder nicht übersehen, durch welche die religiösen Ideen und Mythen der Hauptvölker in ihren wichtigsten Veränderungen und gegenseitigen Berührungen hindurchgegangen sind. Solche Mittelglieder sind gerade die kleinern Völker, durch welche die größern und bedeutendern von einander getrennt sind. Wie oft wurde z. B. unsere Kenntniss von dem Zusammenhang des ältesten Griechenlands mit dem höheren Asien noch mangelhafter seyn, als sie wirklich ist, wenn uns nicht da und dort die sonst so unbedeutenden Völker Kleinasiens die Brücke zeigten, auf welcher ein Symbol oder Mythus herübergekommen ist. Aber auch abgesehen von der Wichtigkeit, die solche Völker ihrer localen und historischen Stellung nach haben, sind eben sie. die minder cultivirteren, am meisten geeignet, uns von den verschiedenen Stufen, die die religiöse Entwicklung des Menschen von unten herauf zu durchlaufen pflegt, und von der allgemeinen Gleichförmigkeit derselben in den verschiedensten Zeiten und Völkern einen anschaulichen Begriff zu geben, und dies ist der Gesichtspunkt, von welchem aus auch die Vergleichung der Vorstellungen und Gebräuche roherer Völker der neueren Zeit einen eigenen Werth für die philosophische Behandlung der Mythologie haben kann. Der Character der Naturreligion ist es, vermöge dessen alle Völker, von welchen hier die Rede ist, in

den Kreis der Mythologie gehören. Wenn sich daher ein Volk schon im Alteuthum durch seine religiösen Institute über die Sphäre der Naturreligion erhoben hat, so kann es nicht mehr in demselben begriffen werden, was wir hier blos um des Jüdischen Volkes willen bemerken, dessen Mosaismus, wie wir gesehen haben, aus einem andern Gesichtspunkt' zu betrachten ist, ungeschtet auch ihn Görres in seine Mythengeschichte der Asiatischen Welt aufgenommen hat. Was endlich noch die übrigen Völker betrifft, welche die neuere Mythologie ebenfalls in ihre Darstellung gezogen hat, die Celtischen, Germanischen, Scandinavischen, und einige des östlichen Asiens, so kann die Mythologie, wenn es nicht um eine das Einzelne möglich erschöpfende Religions-Geschichte, sondern hauptsächlich um einen den innern Zusammenhang der alten Naturreligion nachweisende und entwickelnde Darstellung zu thun ist, nur durch Nebenbemerkungen und einzelne Andeutungen auf sie Rücksicht nehmen, und sie haben um so mehr nur einen secundären Werth, je ferner sie dem classischen Boden der Culturvölker des Alterthums stehen.

Von größerer Wichtigkeit ist die zweite der obigen Fragen, die den Zusammenhang der Völker betrifft, deren religiöse Ideen, Symbole und Mythen die Mythologie zum Gegenstand ihrer Untersuchungen nehmen muß, die Frage, ob sie auch in historischer Hinsicht von einer Einheit ausgehen kann, von welcher sich die religiöse Cultur der alten Völker in immer weitern Kreisen allmählig entwickelt hat? Es erhelt von selbst, daß diese Frage mit der Frage nach dem ursprünglichen Anfangspunkt der Geschichte und Cultur des Menschengeschlechts überhaupt zusammenfällt, und so gewiß diese, wie das Menschengeschlecht selbst, von einem bestimmten Punkte aus sich nach allen Seiten verbreitet, und nach den unzweideutigsten Spu-

ren (unter die ältesten gekören z. B. die Nachrichten über die Wanderung Abrahams in der Genesis, und die der Phönizier bei Herod. I. 1. Man vergl. auch die minder beachtete Sage bei Sallust. Jug. c. 18.) ihre Hauptrichtung nicht von Westen nach Osten. sondern von Osten nach Westen genommen hat, so gewils werden wir auch mit jener Frage in den fernen Osten Asiens zurückgewiesen. Dahin, und namentlich zu dem mittelasiatischen Hochland leiten uns nun auch die einstimmigen Resultate der scharfsinnigen und gelehrten Untersuchungen, die gerade in der neuesten Zeit hierüber angestellt worden sind, von Ritter in der vergleichenden Erdkunde und von Hammer in den Wiener Jahrb. 1820. in der Beurtheilung von Görres Heldenbuch aus Iran aus dem Schahnameh von Firdussi. Nach den Hauptsäzen der in dieser Abhandlung niedergelegten Forschungen über den Urstaat der Welt und den Ursiz der Cultur, welche für unsern Zweck besonders von Wichtigkeit sind. ergiebt sich aus der Vergleichung der Genesis und des Sendavesta, dieser beiden ältesten Urkunden aller Geschichte und Geographie, und aus ihrer wunderbaren Uebereinstimmung, dass das paradiesische Hochland Mittelasiens, nämlich das von den vier in der Genesis und dem Sendavesta genannten Flüssen, dem Sihon und Gihon, oder dem Jaxartes und Oxus, und dem Tigris und Euphrat begrenzte und durchschnittene Land, das Arieme oder Irman der Sendschriften, das Iran des Schahnameh, das Areianischen Reich. das im Osten Baktrien, im Westen Medien in sich begreist (weswegen auch Herodot VII. 61. noch die Nachricht hat, dass die Meder ehemals auch Arier genannt worden seyen) der Ursiz des Menschengeschlechts gewesen sey. Von hier aus dem ältesten bis an den ersten Anfang aller Geschichte hinaufreichenden Reiche der Welt, dem Urland, dem gesezdürstenden Arieme oder Irman, wie es in den Sendbüchern heifst, mit der ältesten Stadt der Welt, Balch-Bamian (Bactra) am Fusse des Hindukusch oder Paropamisus, dem Lande Chunerets oder Chenerets (d. h. der Erde Chenochs. cfr. Genes. IV. 7. der der Pischdadier Huscheng seyn soll) das unter den siehen Erdgürteln, nach der geographischen Eintheilung der Sendschriften der Mittelpunkt der ganzen bewohnten Erde ist. von hier aus habe sich alle Cultur westlich nach Babylonien durch die Chaldäer, und südlich an den Jndus durch die Brahmanen verbreitet\*). Hier müssen wir demnach auch den ältesten Siz der religiösen Cultur, das älteste Religionssystem voraussezen. welcher Art dieses war, davon haben wir keine Kunde mehr, kaum können wir den Geist und Grundcharacter desselben aus den abgeleiteten Religionssystemen ahnen, dem altindischen und altpersischen, in die es schon frühzeitig so auseinandergegangen ist, daß

<sup>\*)</sup> Ueber diese merkwürdige Lokalität am Indischen Kaukasus oder Paropamisus und der Länder am Oxus und Jaxartes vergl, man auch Ritter Vorh. S. 10. Nach den Sendschriften und zwar dem Vendidad führte der König Dschemschid auf Ormuzd's Befehl sein Volk aus seinen Ursizen in Erieue Veedjo wegen der Strenge des Winters nach Soghdo, Moore, Bakhdi, Nesa u. s. w. nach Ver. Rhode Zendsage S. 69. sq. Vergl, Hammer Heidelbg, Jahrb, 1823. S. 85. Wie die Flusstafel der Genesis in geographischer Ordnung von Osten nach" Westen fortschreitet, ebenso die alte Landestafel des Vendidad, und so wie bei Moses der erste Fluss (der Pischon d. i. Sihun oder Jazartes, welcher durch das Land Chawila d. i. das heutige Chadschend fliesst) der östlichste der 4 Flüsse ist, so ist auch in der Ländertafel des Wendidad Eriene Vedscho oder Iranwedsch östlicher als das zweite (Soghd) nämlich in dem asiatischen Hochlande zu suchen, von wo die Länderbeschreibung westlich nach Sogd, Merw. Balch oder Bamian, Nissa, Herat u. s. w. fort bis herunter nach Wardschemgert d. i. dem alten Hekatompylos an der Stelle des heutigen Damagan fortgeht.

beide die gleichen Ansprüche auf die Annäherung an das Ursystem zu haben scheinen. Wie die beiden. diesen Religionssystemen so engverbundenen heiligen Sprachen, die ältesten des Orients, die Sanskrit, und die Sendsprache, zwar noch in vielen Wurzelwörtern ihre ursprünglich nahe Verwandtschaft mit einander verrathen, auf der andern Seite aber auf eine eigenthümliche Weise von einander abweichen, so hat es auch mit jenen beiden Religiønssystemen die gleiche Bewandnis. Für uns gelten sie als die ältesten. auf welche wir auf dem geschichtlichen Wege zurückgehen können, und die Aufgabe der Mythologie in ihrem historischen Theil kann daher nur diese seyn, den Einfluss, den sie auf die religiöse Cultur des westlichen Asiens und des ältesten Europa gehabt haben, in einem bestimmten und deutlichen Zusammenhang nachzuweisen. Hierüber und namentlich über das Verhältniss Indiens und Persiens zu Aegypten, das hier als das älteme und cultivirteste Land des westlichen Asiens vorzugsweise im Betracht kommt, wollen wir im Folgenden einige Bemerkungen ausführen. Was

1. den Zusammenhang zwischen Indien und Aegypten betrifft, so lässt sich, wenn wir auch gleich auf die späten und unbestimmten Sagen von einer über Aethiopien und Aegypten eingewanderten Indischen Colonie mit Recht kein großes Gewicht legen wollen \*), dennoch die von mehreren der geist-

<sup>\*)</sup> Uebrigens bemerkt auch Hammer in den Wiener Jahrb.

1818, in der Abhandlung über die Asiatik Researches u.

s. w. aus der afrikanischen Gesichtsbildung der ältesten Idole des Brachmanismus (auf der Insel Elephantine) und der augenscheinlichen Negergestalt der Statuen des Buddha könne noch kein Schluss auf die Bevölkerung oder Civilisirung Indiens aus Afrika gezogen, wohl aber gefolgert werden, dass Indien auch ursprünglich von einem Negerstamm bewohnt war, der in der Folge weiter nach Süden und We-

vollsten Alterthumsforscher aufgestellte Behauptung. dass die Ägyptische Mythologie und Religion ihrer ganzen Anlage und ihrem Geist nach mit der Indischen übereinkomme, nicht wohl in Zweifel ziehen. Wir deuten dies mit einigen Hauptzügen an. Unter allen Lehren des Indischen Religionsbystems ist keine andere für characteristischer und älter zu halten, und von größerem Einflus auf Verfassung und Leben gewesen, als die Lehre von der Seelenwanderung. Die beiden Hauptformen des Indischen Religionssystems, der Brahmaismus und Buddhaismus, haben sie gemein. und durch sie wird das Indische Religionssystem sehr bestimmt von dem altpersischen geschieden. Dagegen ist es diese Lehre gerade, die wir bei den Aegyptiern in einer sehr ausgebildeten Gestalt, und mit einem tief eingreifenden Einfluß auf die allgemein herrschenden Ansichten über Leben und Tod, und wie in Indien in Zusammenhang mit gewissen eigenthümlichen Vorstellungen und Gebräuchen finden, wie z. B. der Verehrung und heiligen Schonung der Thiere. Nicht minder auffallend ist die Uebereinstimmung mehrerer religiösen Symbole. Die Kuh ist in beiden Ländern das heiligste Thier, der Indischen Bhawani ebenso geweiht, wie der Ägyptischen Isis, wie in Aegypten der Phallus das sinnlichste Zeichen des Naturdienstes ist, der die Grundlage der gesammten Religion ausmacht, so ist es in Indien der Lingam und die Joni (die Symbole der männlichen und weiblichen Natur), und wie dort an den Ufern des Ganges die

sten zog, was überdies mit der Mosaischen Urkunde von dem Zuge der Kinder Cham gegen Süden durchaus übereinstimmt. Weit wahrscheinlicher sei die Hierarchie und Kasten-Eintheilung, der Cultus und die Mythologie der Aegyptier von der Indischen, als diese von jener abzuleiten.

heilige Lotosblume aufsprofet, so ist sie auch im Nilthale einheimisch. Das nachenförmige Opfergefäß der Indier, Argha genannt, scheint dem heiligen Schiffe zu entsprechen, das wir auf altägyptischen Denkmälern Priester in Procession tragen sehen, und welches als das Tabernakel des Allerheiligsten schon ölters auch mit der Arche des Bundes im Mosaischen Cultus verglichen worden ist. Auch die Göttermythen der Indier und Aegypter bieten, wenn man ins Einzelne gehen will, manchen Punkt der Vergleichung und Uebereinstimmung dar. Wie z. B. Osiris an den Ufern des Nils in Stüke zerrissen wird, so Iswara, der Herr der Natur, an den Ufern des Ganges, und so wie jener verstümmelt von seiner Gemahlin Isis gesucht und betrauert ward, so dieser von seiner weiblichen Hälfte Isi, die in eine Kuh verkörpert, wie Isis in Jo verwandelt ward. Erinnern wir endlich woch an die Kasteneintheilung in beiden Ländern (auch in Aegypten waren ohne Zweisel ursprüng. . lich, wie in Indien, vier Kasten, und erst später wurden die sieben, die uns die Griechen nennen), an das hierarchische Uebergewicht und das ganze Verhältnis der Priesterschaft, so bekommt in der That die Meinung, dass Aegypten seine politische und religiöse Cultur, wenigstens einem großen Theile nach, aus Indien (vielleicht über Aethiopien, wo sich ohnedies, nach Heerens Ansicht, der cultivirte Priesterstaat Meroë als Uebergangspunkt darstellen könnte) empfangen habe, eine nicht geringe Wahrscheinlichkeit. Man vgl. F. Schlegel über die Sprache und Weisheit der Indier 1808. III. Buch. I. Cap. Heeren Ideen t. s. w. Indien II. Abschnitt. Creuzer Symb, und Mythol. I. Thl. S. 614. Hammer Wiener Jahrb. 1818. II. Bd. S. 260. sq.

Doch dürfen wir nicht bloß bei dem Einsluß
Indiens auf Aegypten stehen bleiben. Es entspricht
15 \*

vielmehr ganz dem Verbähnis, in welchem das Indische und altpersische Religionssystem, als die beiden ältesten, zu einander stehen, wenn wir

2. auch altpersische Cultur als einen der ältesten Bestandtheile der Ägyptischen nachweisen können, worauf bisher, ausser einigen Bemerkungen über die Uebereinstimmung Ägyptischer und Persischer Werke der Kunst, was jedoch in eine erst spätere Periode gehört, noch weniger aufmerksam gemacht worden ist. Uns scheinen einige nicht unbedeutenden Momente für die Behauptung eines Zusammenhangs des ältesten Persiens und Aegyptens angeführt werden zu können. Wir erinnern hier zuerst an die Aehnlichkeit, die zwischen dem Gegensaz des Persischen Ormuzd und Ahriman, und dem Verhältnis des Ägyptischen Osiris und Typhon stattfindet, möchten aber hierauf weniger. ein Gewicht legen, indem diese Ideen auch leicht auf eine unabhängige Weise bei beiden Völkern entstehen konnten, um so mehr, da in dem Verhältniss beider zu ihren äussern Umgebungen eine gleiche Veranlassung dazu gelegen zu seyn scheint. Mit mehr Grund möchten wir in dem Ägyptischen Phtha, dem großen Gott von Memphis, dessen Griechischer Name Homoroc, wie der verwandte Lateinische der Vesta, nach einer Bemerkung von Hammer, ganz unverändert das Persische Avesta ist (auch eins mit dem Deutschen vest, die Eigenschaft des im kosmischen Sinn Fesseln schmiedenden Hephästos), die Persische Grundlehre vom Fener als Urelement wiedererkennen. Wie sich nach dieser das Eine Urfeuer in ein siebenfaches Feuer zertheilte, und sich nach einer andern Wendung auch wieder in der Siebenzahl der Planeten und der Amschaspands darstellte, so wurden nach der Ägyptischen Lehre die Kabiren, die die Aegyptier

und Phonizier in der Siebenzahl kannten, und unter welchen sie sich ohne Zweisel auch die sieben Planeten dachten, Söhne des Hephästos genannt, und sie waren mit ihm, als ihrem Vater, in demselben Tempel zu Memphis vereinigt. Herod. III. 37. Wie es sich aber auch damit verhalten mag, vorzüglich ist es die Verbreitung der agrarischen Cultur nebst einigen auf sie sich beziehenden Symbolen, worin uns, wie anderwärts, so namentlich auch in dem ältesten Aegypten die Spuren eines altpersischen Einflusses noch sichtbar zu seyn scheinen. Von dem mittelasiatischen Hochland, das, wie wir gesehen haben, für die älteste Völker- und Cultur-Geschichte von so großer Wichtigkeit ist, ist nach aller Wahrscheinlichkeit auch die älteste agrarische Cultur ausgegangen. Dahin lässt schon die biblische Sage von dem urältesten Gegensaz des nomadischen und agrarischen Lebens den Akermann Kein nach dem Morde seines Bruders Abel fliehen, und dort gründet er eine Stadt, die er nach dem Namen seines Sohnes Chanoch benannte, dieselbe Stadt, die nach Hammer die Sendbücher Chenerets nennen, d. i. die Erde Chenoks, das paradiesische Hochland, der siebente Erdgürtel, der meistens mit dem Zusaze Bamian vorkommt, wornach Bamian oder Balch die älteste Stadt der Welt ist, genannt die Erde Chen's, wie das ganze Land, nach Chenok dem Sohne Kains. Genes. IV. 7. Dieses Chunerets, das alte Iran, Arieme oder Irman, ist nach den Forschungen desselben Gelehrten auch das am Gihon gelegene, vor Alters Dschermania genannte Land (Chawaresm), der Ursiz der den alten Iraniern oder Persern stammverwand-Und nun ist es gewiss bemerkensten Germanen. werth, wenn Herodot I. 123. in jener Stelle, wo er die Stämme der Persischen Nation aufzählt, und sie nach ihrer Lebensweise unterscheidet, nicht nur von mehreren Akerbau treibenden Stämmen spricht, son-

dern auch gerade unter diesen den Stamm der Gevmanen namentlich anführt. In diesem merkwürdigen Urlande ist ohne Zweisel schon sehr frühzeitig die agrarische Cultur unter die heilige Obhut und Pflege der Religion gestellt worden. Daher wird auch noch im Sendavesta, nach welchem schon Dschemschid, der erste Stifter der Landescultur mit seinem goldenen Dolch das Erdreich spaltete, sorgfältige Anbanung des Landes als eines der heiligsten Religions-Gebote dem reinen Diener des Ormuzd wiederholt eingeschärft, und selbst aus Griechischen Schriftstellern (vergl. Xenoph. Oecon. c. 4.) ist bekannt, dass auch noch in der spätern Zeit dem Perser Beförderung des Akerbaus und der Landescultur als eine wichtige Pflicht Man vergl. Heeren's Ideen I, Th, I. Abth. II, Für den Akerbau ist das unentbehrlichste Abth. III. und das ihm eigenthümlich bestimmte Thier der Stier-Daraus ergiebt sich die natürliche Voraussezung, dasa die hohe Bedeutung, die das Symbol des Stiers im Alterthum hatte, hauptsächlich auch dem Werthe zuzuschreiben ist, welchen der Stier für den Akerbau hat, und dass der Pfad, auf welchen sich dieses Symbol verbreitet hat, zugleich auch der Weg der agrarischen Cultur gewesen ist. Nirgends aber finden wir das Stiersymbol in einer höhern Bedeutung, als in der altpersichen Religion, wo jener Urstier der Sendbücher, Reiomorts, aus dessen Samen Pflanzen und Thiere sprossen, aus dessen Schweife fünf und fünfzig Getraidearten hervorkeimen, der Urkeim ist, aus welchem sich die ganze organische Schöpfung entwi-Wenn nun dieses Symbol gerade es ist, das sich auch in Aegypten, dem uralten Akerland, wo schon nach Genes. XLVI. 34. Viehhirten ein Gräuel waren, in dem dem Osiris, dem Gott der Landescultur, geheiligten Stiere Apis vor allen andern so characteristisch auszeichnet, sollten wir darin nicht eine Hinweisung

auf einen ursprünglichen historischen Zusammenhang beider Länder in Hinsicht der agrarischen Cultur und der damit verbundenen Symbole erblicken dürfen? Kann doch selbst, wie wir schon oben bemerkt haben. der Ägyptische Name Apis dem Namen Abudad, der dem Persischen Urstier ebenfalls beigelegt wird, verwandt zu seyn scheinen! Eine weitere Bestätigung erhalten diese Vermuthungen, wenn wir auch die Mythen von Perseus dazu nehmen, welchen wir zunächst für nichts anders halten, als geradezu für eine Personification des von Persien ausgegangenen Einflusses und Cultur - Elements. Bedeutsam ist in Beziehung auf Aegypten schon die Spur, die wir nach Herodot daselbst von ihm vorfind In der Ägyptischen Stadt Chemmis, sagt er II. qu. wo Perseus einen Tempel und eine Bildsäule hatte, auch durch gymnische Spiele verehrt wurde, pflegte er noch immer zuweilen zu erscheiner, und dann fand man seinen zwei Ellen großen Schuh als sicheres Zeichen eines fruchtbaren Jahrs. An Fruchtbarkeit und Jahres-Segen dachte also der Aegyptier bei dem Namen des Perseus. So wenig wir noch den Zusammenhang dieser Begriffe einsehen können, so geht uns doch sogleich ein Licht auf, wenn wir uns erinnern, dass in der Nähe Aegyptens der Hauptschauplaz der Thaten des Perseus ist. In Aethiopien, woher der Nil nach Aegypten herabkommt, geschah es ja, dass Perseus die unglückliche Königstochter befreite, die wegen des Zorns der beleidigten Nereiden bei einer schrecklichen Ueberschwemmung des Landes einem Seeungeheuer ausgesezt werden sollte. Wir tragen kein Bedenken, hier der scharfsinnigen, mit unserer Ideenreihe ganz zusammenstimmenden Deutung zu folgen, welche Hug in seinen noch nicht gehörig gewürdigten und benüzten Untersnehungen über den Mythos der berühmtern Völker der alten Welt, vorzüglich der Griechen, 1812.

S. 279, sq. von diesem Mythus gegeben hat. Die königliche Tochter ist nichts anders, als der Hauptstrem des Landes, nach dem bekannten Bilde, Flüsse als Jungfrauen vorzustellen (cfr. Eurip. Hel. init. Neils καλλιπαρθενε ρ'οαι)\*). Sie ist der Nil, der oberhalb Aegypten im Lande der Aethiopier, wie in Aegypten selbst, der Hauptstrom ist. Sie wird an zwei Felsen befestigt und dem Untergang preisgegeben. Diese Felsen sind die Kataracten Nubiens, die noch jezt zuweilen den Strom fesseln. Perseus eilt zur Hülfe herbei, bricht die Fesseln, nimmt die Jungfrau von den Klippen ab, an denen sie hieng, und frei folgt sie dem Helden in seine Heimath, d. h. er machte dem Flusse Luft, den die Nubischen Karacten beengten, dass er sich nicht frei seiner Richtung nach nach Aegypten ergießen konnte. Wie das Hinderniss gehoben, die Klippen erbrochen waren, bewegte sich der Strom in seinem natürlichen Gang. Der Erfolg davon war, dass der Nil in Aegypten um zwei Ellen wuchs, eich in größerer Entfernung vom Ufer ausbreitete, die abgelegenen Strecken besuchte, und zur Aufnahme der Saat urbar machte, Dies war der segensreiche Fusstritt des Perseus, an dem man den Helden noch in den Tagen Herodots erkannte, wenn er im Lande umher gieng, das fruchtbringende Maas des anschwellenden Stroms, ohne welchen Aegypten, wie das benachbarte Libyen, mit welchem es in jener Zeit, wo das Land erst für den Anbau vorbereitet werden sollte, selbst dem Namen nach zusammenfiel, eine ode und verlassene Wüste seyn würde, deren Sinnbild die in Steine verwandelnden Libyschen Gorgonen sind, deren vornehmster Perseus das Haupt abgeschlagen

<sup>\*)</sup> Ebenso wird der Ganges unter dem Bilde eines heiligen weiblichen Wesens Ganga verehrt, Creuzer Symb Th. I. S. 537.

hat\*). Vor diéser Unternehmung war es allerdings unvermeidlich für die Gegenden zunächst um die Kataracten, dass der von den Felsen aufgehaltene Wasserschwall zur Sommerszeit, wo der Flus am höchsten geht, sich aufthürmte, zu beiden Seiten, und rückwärts einen Theil von Nubien unter seinen Fluthen begrub, und eine ungeheure Ueberschwemmung verursachte, deren Symbol das Meerungeheuer ist, das die Jungfrau verschlingen wollte. So weit-Hug. Wir übergehen die Deutung der übrigen Mythen und Sternbilder (auch die Geschichte des Persous schien dem Aegyptier wichtig genug, um in der Sternenschrift des Himmels verewigt zu werden), die er noch weiter zusammenstellt, und sämmtlich von der ersten Gultur des Landes verstehen zu müssen glaubt. Für unsern Zweck aber machen wir hier aus dem Angeführten die Folgerung, dass die Erinnerung an jene für die Fruchtbarkeit des Landes so wichtige Unter--nehmung an den Namen des Perseus, wenn wir nicht eine täuschende Willkühr voraussezen wollen. wohl nur darum geknüpft seyn kann, weil die agrarisehe Landescultur, die in Aegypten vom Nil nicht ge--trennt werden kann, von oberasiatischem und zwar namentlich Persischem Ursprung abzuleiten ist. Die nähern Bestimmungen, unter welchen dies als historische Thatsache gedacht werden mag, und den Zusammenhang dieses Ägyptisch - persischen Cultur-Elements mit dem oben nachgewiesenen Ägyptisch-indi-

<sup>\*)</sup> Daher wird damit auch die Entstehung des Pferdes in Verbindung gesezt, des Pegasos oder des Quellenpferdes. Einheimisch wurde es in Aegypten und Lybien, als mit dem Anbau das Land sich in eine lachende grüne Au verwandelte, deren Symbol die Quelle ist, woven es benannt ist. Was jedoch des Perseus Fustritt betritt, so müssen wir nehen der Hug'schen Deutung zugleich auch noch auf später vorkommende Bemerkungen verweisen.

schen lassen wir hier, wo es uns nur um das Aligemeine zu thun ist, auf sich beruhen, und halten vielmehr ein solches ununterscheidbares Zusammenfließen mehrerer in der Folgezeit erst bestimmter sich von einander ablösender Elemente, wie es sich uns sowohl hier als auch sonst zeigt, für characteristisch hei einer Periode, in welcher die Nationen sich selbst erst zu derjenigen Individualität heranbildeten, mit welcher wir sie in der historischen Zeit kennen. Um jedoch hier noch hinzuzufügen, was sich uns für die aufgestellte Idee darbietet, nehmen wir noch die ältesten Namen zu Hülfe, mit welchen das Ägyptische Land bezeichnet wurde. Der Semitische, namentlich Hebräische Name Aegyptens ist bekanntlich Mizraim, und nach Joseph. Archaeol. L. 6. war es auch der einheimische. Την Αιγυπτον Μεστρην, και Μεστραιες τες Αιγυπτιες άπαυτας όι ταυτην οικεντές καλέσι. Ueber die Herkunft und Bedeutung des Worts ist man im Zweifel, wie könnte es aber nach dem Bisherigen hefremdend seyn, wenn wir darin den Namen des Persischen Mithras erblicken, der mit Perseus in eine und dieselbe Person zusammenfällt, und der Herr und Eigenthümer des Akerstiers ist, in dessen Symbol Persien und Aegypten sich theilen \*)? Aegypten oder Mizraim wäre also das Mithrasland, das von dem Gotte des Akerbau's, dem es geheiligt, den Namen trägt. Ein anderer ebenso alter Name Aegyptens war Xnu oder Χημια, wie Plutarch de Is. et Osir. c. 32. sagt: την Αιγυπτον εν τοις μαλιστα μελαγγειον εσαν, ώσπες το μελαν τε οφθαλμε, Χημιαν καλεσι, womit Hieronymus Tradit: Hebr. in Genes. zu vergleichen, der noch von seiner Zeitbemerkt: Aegyptus usque hodie Aegyp-

<sup>\*)</sup> Auch nach einigen andern Zeugnissen finden sich einige Spuren von Mithras in Aethiopien und Aegypten, S. Greuzer Symb. I. Th. S. 743.

tiorum lingua Ham dicitur (woraus man zugleich auf die Verwandtschaft des Namens mit dem Namen des Stammvaters Cham schließen könnte, für welchen als Büdländer der Name des Schwarzen passend ist). Sollte dieser Name Χημια nicht identisch seyn mit dem Namen der Stadt Chemmis, in welcher Perseus eine so ausgezeichnete Verehrung genoß, und der Name des Perseus, wie mit dem Namen Mizraim, so auch mit dem Namen Χημια in enger Verbindung stehen\*)? Seine Verehrung in Chemmis könnte dieser Annahme zufolge darin ihren Grund gehabt haben, dass die agrarische Cultur, die er nach Aegypten verpflanzte, von jener Gegend ausgieng, wo das Nilthal bei seinem Eintritt in Mittelägypten, welches nach der alten Eintheilung die Stadt Chemmis von Oberägypten trennte, sich mehr erweitert, und der schwarze fruchtbare Culturboden beginnt, den jener alte Namen des Landes bezeichnet. Chemmis soll der Aegyptische Name sowohl der Stadt Panopolis, als der Stadt Hermopolis magna gewesen seyn, Ritter Erdk. I. Th. S. 776. und 783. Merkwürdig ist, dass auch die heilige Insel bei der Stadt Buto Chemmis hiefs, Herod. II. 156. Wir wollen keine weitere Folgerung daraus ziehen, bemerken hier blos, dass wir sowohl durch Hermes,

<sup>\*)</sup> Der Name Αιγυπτος um auch diesen noch gelegentlich zu berühren, hat hier kein besonderes Moment. Er war ursprünglich Name des Nils, wie er noch bei Homer vorkommt Odyss. IV. 581. und griechischen Ursprungs abzuleiten von aιγυπιος der Lämmergeier. Dieser Name wurde ohne Zweifel zuerst dem von den Kataracten Oberägyptens nach Art eines Lämmergeiers herabstürzenden Strome gegeben. Daher eben nennt ihn Homer bedeutsam διιπετης und nach Diod. Sic. I. 19. soll er auch αιετος Adler geheißen haben, von der Schnelligkeit seines Stroms an gewissen Stellen, ähnlich der Benennung des Tigris von seinem Pfeilschuß, und dem mehreren Flüssen gemeinschaftlichen Namen Lykos.

oder den Ägyptischen Teut, als auch anderswo noch öfters Gelegenheit erhalten werden, auf die über den Zusammenhang zwischen Oberasien und Aegypten angedeuteten Ideen zurückzukommen. Zunächst möge uns der Ägyptische Teut blos die oben genannten Germanen wieder ins Gedachtniss bringen.

Diese wenigen Bemerkungen mögen zur Rechtfertigung des Verhältnisses dienen, das wir zwischen
dem östlichen Asien, und den westlichen Ländern des
Orients, unter welchen wir hier nur auf das wichtigste derselben, auf Aegypten, Rücksicht nehmen können, annehmen zu müssen glauben, wenn der historische Standpunkt der Mythologie im Allgemeinen bestimmt werden soll. Wir werden uns nun

3) zu der Frage über das Verhältniss des Orients zu Europa, und damit zu einem Gegenstand, der in neuerer Zeit besonders auf eine sehr verschiedene Weise in Untersuchung gezogen worden ist, indem der erweiterte Umfang der Aufgabe, die hier zu lösen ist, auch die Differenz der Ansicht, die auf diesem Gebiete statt finden kann, wieweit nämlich von dem historischen Standpunkt aus in Hinsicht der Völker und Religionen, von welchen hier die Rede seyn muss, Einheit oder Verschiedenheit anzunehmen sez, in einem höhern Grade zum Vorschein brachte. Wenn man auch gegen die hinlänglich beglaubigte historische Voraussezung, dass das östliche Europa zunächst nicht nur seine Bevölkerung, sondern auch einen großen Theil seiner Cultur aus dem Orient erhalten habe, nichts einwenden wollte, so glaubte man doch in Hinsicht der Religion und Mythologie mit Recht darüber Zweifel aufwerfen zu müssen, ob auch von unserm Standpunkt aus, und nach der Beschaffenheit der durch so viele Einflüsse getrübten Quellen, aus welchen uns noch zu schöpfen vergönnt ist, die Möglichkeit noch vorhanden sey, eine wirklich begründete Identität,

gewisser Ideen, Symbole und Mythen aufzuweisen, wie sie nöthig ist, um bedeutende Resultate für die allgemeinen historischen und religiösen Verhältnisse der Völker daraus zu gewinnen. Es ist auch wirklich nicht zu läugnen, dass die Art und Weise, wie mehrere Forscher auf diesem Felde, nachdem der hochsliegende Genius des großen Stifters der Asiatischen Gesellschaft in Colcutta, William Jones, in neuerer Zeit zuerst wieder diese Bahn eröffnet hatte, den eingeschlagenen Weg verfolgten, und sich auf ihm von dem Zuge einer zu frei und ungeregelt combinirenden Einbildungskrast leiten ließen, vieles in sich enthielt, was von selbst dazu beitragen musste, den verstärkten Gegensaz derjenigen Ansicht hervorzurufen, welche, wenn sie sich selbst recht versteht, in ihrem Theile auch wieder vollkommen Recht hat, an dem Grundsaze festzuhalten, dass vor allem jedes Volkes Individualität für sich zu betrachten sey, und über der allgemeinen Einheit die besondere Verschiedenheit jedes Einzelnen keineswegs vergessen werden dürfe. So mag sich allmählig der Gegensaz der Ansichten in dem Mittelpunkt eines gleichmässig abgewogenen und nur um so sicherer begründeten Resultats begegnen und ausgleichen, und in diesem Sinne glauben wir auch hier der verdienstlichen Bestrehungen Erwähnung thun zu dürfen, durch welche in neuester Zeit namentlich K. O. Müller in seinen Stammsagen der Hellenen, Orchomenos und Minyer 1820. den mythologisch-historischen Gesichtspunkt vom Orient wieder nach Europa und Griechenland umzuwenden bemüht Unsere Absicht ist auch hier nur, einige der allgemeinsten und bewährtesten Ergebnisse zusammenzustellen, und die Elemente, die von verschiedenen Seiten in einem gemeinschaftlichen Punkte sich vereinigt haben, soviel möglich zu sondern. Wir betrachten daher auch hier

1) Indien in seinem Verhältniss zum östlichen Europa und Griechenland. Indien, das uns in der alten Welt immer hur in dem entferntesten Hintergrund erscheint, hat gleichwohl auf die bedeutendsten Länder einen, wenn auch nur unsichtbaren und stillwirkenden, doch tiefgehenden und weitverbreiteten Einflus ausgeübt, dessen geheimnisvolle Sphäre in unsern Tagen erst mehr und mehr in ihrem ganzen Umfang sich zu entschleiern beginnt. Und wie es sich uns in einem merkwürdigen Zusammenhang mit den vorderasiatischen Ländern zeigt, so gewinnt auch die Meinung immer mehr Bestand, dass selbst auch das Dunkel, das auf den ersten Anfängen der Europäischen and Griechischen Cultur noch immer liegt, nur durch den steten Rückblick auf das im fernsten Osten aufgegangene Licht zerstreut werden könne. Dieses Licht zu enthüllen, und seinen in die äusserste Westwelt verbreiteten Strahlen nachzugehen, hat neuestens, nachdem bereits der lebendigste Kenner des Orients, J. von Hammer wiederholt die Überzeugung ausgesprochen hatte, "dass der Urborn nicht nur der Römischen, Griechischen und Aegyptischen, sondern auch der Etruskischen. Phönizischen und Persischen Götterlehre in dem Indischen Mythus zu suchen sey. dessen durch Bild und Gestalt lebendiges, aber durch das Dunkel des Alterthums verschleiertes heiliges Wort als der morgenländische helle Quell des Lebens im Lande der Finsterniss quillt." s. Wien, allg. Litt. Zeit. 1816 Apr. Nr. 55. - keiner mit glücklicherem Erfolge versucht, als der universelle, im großen Geiste der Natur construirende Ritter, sowohl in seiner vergleichenden Erdkunde, als namentlich in seiner, diesem Gegenstand besonders gewidmeten Vorhalle der Europäischen Völkergeschichte vor Herodotus 1820. in welcher er sich die Aufgabe gesezt hat," aus den ältesten Denkmälern, welche die alte Geographie,

die Alterthumskunde, die Mythologie, die Architektur, und die Religionssysteme darbieten, zu zeigen, dass altindische Priestercolonien mit dem alten Buddhacultus, welche von Mittelesien ausgiengen, noch vor der historischen Zeit der Griechen, schon die Länder am Phasis, Pontus, in Thrakien, am Ister, and vielen Gegenden des westlicheren Europäischen Erdtheiles, ja ganz Griechenland selbst, unmittelbar oder mittelbar besezt, und einen religiösen Einfluss darauf ausgeübt hatten, und dass dieses Verhältniss nicht allein aus Asiatischen Berichten, sondern vorzüglich aus den älteaten Geschichtsfragmenten der Griechen, Kleinasiaten. und aus den Herodoteischen Erzählungen über die Soythen im vierten Buche seiner Geschichten hervorgehe." Aus der Ausführung hievon erlauben wir uns einige der für unsern Zweck wichtigsten Säze, nebst den nöthigen Beweisen, soweit es in der Kürze geschehen kann, hier herauszuheben:

Von den Ländern am Pontus Euxenus, von welchen der Verf. ausgeht, lenkt er unsere Aufmerksamkeit auf die Südspize von Indien, wo uns alte Autoren sowohl dieselben Namen, wie am Pontus verzeichnen, die Roli, Kori, Kolchier, und den Phasisfluss, als auch das gegenüberliegende alte Taprobane, oder heutige Ceylon, die große Insel der Kolias nennen, oder der Aphrodite, die nach einstimmigen Zeugnissen unter demselben Namen der Aphrodite Kolias auch in Attika einen Tempel hatte. Diese Aphrodite oder Kolias von Taprobane, die unter verschiedenen Attribuen, Symbolen und Namen im westlichen und südlichen Asien verehrt wurde, als das Princip der weiblichen Erzeugung, als die Allgebährerin, die magna Mater, ist die in das höchste Indische Alterthum hinaufgehende und ganz auf dieser Insel einheimische Naturgottheit, die nach der Indischen Lehre als die erste der neun Incarnationen des Vischnu allgemein

bekannt ist, unter dem Namen Autar, oder Avatar. Dieser Avatar, das Symbol des Hervortretens einer Gotteswelt aus den Wassern, finden wir im Indischen Alterthum öfters als weibliches Bild, als ein Fischweib. das oben Weib, und unten Fisch ist. Ganz deutlich liegt darin der Ursprung der Syrischen Fischgöttin Derketo, des Chaldäischen Fischmannes Oannes, und selbst das Griechische Beiwort der Aphrodite anarspoc scheint noch den Anklang des Indischen Worts Avatar, oder Avatur zu verrathen. Merkwürdig ist dieselbe Lokalität durch die Verbreitung des Namens Koros, oder des ältesten hieratischen Sonnen - Namens. von Indien aus durch ganz Vorderasien bis Europa hin. Wir finden ihn in dem altpersischen Königsnamen Kyros oder Kores, in dem Namen vieler, dem Sonnendienst heiliger Flüsse, von welchen der Araxes, Kor bei Strabo, jezt Kur, am bekanntesten ist. in der Mäotischen Landschaft Korokandame, einem Lande uralten Sonneucultus. Und wie wir ihn in Oberasien finden, in dem neuern Korasan, dessen westlicher Theil von jeher Korasmien hieß mit einem alten Sonnencultus cfr. Herod. I. 212. so stoßen wir in ältester Griechenzeit, auf gar viele mit dem Koros verwandten Namen und Gestalten. die freilich ihre verschiedensten Etymologien und Abstammungen haben (von xoon, xooog, xooug), aber doch gar sehr einer allgemeinern ältern Wurzel zuzugehören scheinen. Mit ihm finden wir verbunden die große Reihe von ältesten Heliaden-Geschlechtern, von Sonnendienern. Korvbantenstädten u. s. w. Wir finden den Namen und den Sonnencultus wieder auf den alten Sonneninseln, wie Korcyra, Kyrne, Korsis, Korsika, Kreta (xoontic Kureten), und an den vielen Promontorien, die Kori hießen, worin wir noch die ursprüngliche Verbindung dieses heiligen Namens der Sonnenincarnation mit einer Verehrung des Wassers und der Flüsse schen. Dieser Koros, dessen Idole die Riesenstandbilder waren, die das Hellenische Alterthum, wie z. B. auf der Sonneninsel Rhodos, Kolosse fannte (von Kolos soviel als Koros, r und l wechseln öfters\*), dessen Spuren besonders da noch sich vorfinden, wo der ältere Cultus verdrängt worden ist, (wie z. B. in Korinthos, wo der von Poseidon vom Isthmus verdrängte, und auf das über der Stadt sich erhebende Vorgebürg verwiesene Helios der alte Gott Koros war, von welchem (Koo) auch Korinthos, als alte Sonnenstadt ihren Namen hatte), ist derjenige Vischnu, der die Grundidee des ältern alleinigen Gottes des ältesten Systems der Emanationslehre des Buddha enthält\*\*). Doch nicht blos die Kolchischen Länder am

Baurs Mythologic. 16

<sup>\*)</sup> Auch das lateinische Sol. stammt wohl daher, K gieng auch wieder in S über, wie in dem indischen Surya, das auch Name der Sonne ist. Ueberhaupt gehen die liquidae nebst dem S in allen Sprachen vielfach in einander über. Statt ara sagte man ehemals asa A. Gell. N. A. IV. 3. Man sagt sowohl honos als honor etc. ελαφος ist soviel als cervus, und das deutsche Soune dasselbe mit Sol.

Wir sezen noch hinzu: Merkwürdig ist besonders der Zusammenhang der Orte, Korinth, Kerkyra, Apollonia, und die Verbreitung dieses Cultus in diesen westlichen Gegenden. in welche auf die Sage der Jo geht. In Apollonia wurden noch zu Herodots Zeit die heiligen Heerden des Helios mit. religiöser Sorgfalt gehütet. s Herod. IX. 93. Kerkyra war der alte Siz der Phäaken Thuc, I. 25. und wie wunderbar stimmt nun nicht die Homerische Schilderung dieses so ganz eigenen Völkchens mit den Zügen zusammen, mit welchen die Anhänger des Koros-Buddha-oultus erscheinen, ihr sanfter friedfertiger (Odyss. VIII. 244.) und besonders gegen Fremde, die sie auf ihrem Wege begleiten, (XIII. 174. πομποι απημονες απαντων) gutmuthiger Character, das harmlose Leben, das sie den Hyperboreern gleich führen, stets vergnügt mit Schmaus, Saitenspiel und Tanz. VIII. 248. In dem vorwaltenden Ansehen der Königin Arete, die Alkinoos chrt, wie nirgend ein Weib auf der Erde geehrt wird, und das Volk wie der Göttinnen eine anstaunt VII.

Pontus, auch die Mäotischen zeigen uns die Spuren einer Verwandschaft mit der altasiatischen Geschichte. Wenn Herodot IV. 28. am Kimmerischen Bosporus geradezu Inder und ein Indike nennt, so kann uns dies nicht mehr befremden. Die See Mäëtis selbst. sammt andern in den Scythenländern geseierten Seen cfr. Her. IV. 52. war der altindischen Natur-Gottheit heilig, der Maha-Mai, Maja, die als die urälteste grosee Mutter, die Allgebährerin, die Kolias Aphrodite von Taprobane und Altattika, als der Avatar, das weibliche Naturprincip, die Schöpfung aus den Wassern schon bezeichnet worden ist, und welche auch mit der Metis des Hesiod Theog. 886. dieselbe ist. Auf jener Insel der Inder, auf Indike, war auch Strabos Korokandame, welcher in das höchste Cimmerische. Alterthum am Pontus hinaufreichende Name eine heilige Stätte des Koros bedeutet, ein Sonnen - Eiland

<sup>67.</sup> sq. verräth sich das Buddhistische Verhältniss des Weibes zum Mann, von welchem Herodot IV. 26, aus Gelegen. heit der Issedonen sagt, die Weiber haben mit den Männern gleiche Macht, dasselbe Verhältniss, das wir z. B. auch bei der Massageten - Königin Tomyris Herod. I. 205. und noch mehr bei dem nordischen Weibervolk der Amazonen wahrnehmen. Der bei ihnen so hoch verehrte Poseidon, dessen Geschlecht sie entstammt sind, XIII. 130. der gerade in Besiehung auf sie πρεσβυτατος και αριστος v. 142. heißt, ist in diesem Zusammenhang kein anderer als der oben erwähnte Indische Vischnu. Und endlich ihre Insel Scheria (Σχεριη) selbst ist ihrem Namen nach geradezu die Seren-Insel, wie Sardo die Sarten-Insel, Pausanias Lib. VI, fin. berichtet uns von einer Insel Seria (Σηρια), die tief in einem Busen des erythräischen Meers liege, wo der Seidenwurm zu Hause sey. Diese Seren gehören zu den Aethio. pen, oder nach andern zu den Scythen, die unter den Indierp wohnen. Buddhisten also oder Seren im Westen wie im Osten.

(von Kopog und xovda, xavda, das Bactrische kanda\*), das Persische oder Chaldäische kerta Stadt) wo wahrscheinlich, wie auch anderwärts eines jener großen der Sonne geweikten Emporien war, die in einer Handelsverbindung mit Ostasien stunden, ohne welche es sich gar nicht erklären ließe, warun hier gerade, in den Ländern der Scythen und Sarmaten, schon zur alten Mederzgit soviele Griechischen Colonien sich ansiedelten. Sowohl diese Emporien, die die Griechen herbeizogen, als auch die Blüthe des Akerbau's an beiden Ufern des Cimmerischen Bosporus und in Tauris, (welcher vielleicht, da die Sauromaten Medischer Abkunft heißen Diod. II. 89. und die Arimaspen wahrscheinlich Iranische Maspier waren, aus Bactrien abzuleiten ist) dient zum Beweis, dass hier nicht Barbaren, sondern altes Culturland war. Dasselbe erhellt auch aus den bis in das Homerische Zeitalter hinaufreichenden Sagen von den Gerechten und Frommen, den Abiern Il. XIII. 6. aus den Nachrichten Herodots von den Budinischen Gelonen IV. 122. die einen weder Scythischen noch Griechischen Cultus hatten, von den Isse-

<sup>\*)</sup> Wahrscheinlich ist, was wir zum Obigen noch bemerken wollen, damit auch der Name Koowfog zusammengesezt. welcher demnach geradezu die Sonnenstadt bedeutet. Dasselbe Wort findet sich auch in dem Namen Perinthos, dem alten Namen der Stadt Heraclea in der Propontis, in dem Namen der Stadt Tiryns, dem Namen des Labyrinths u. s. w. Kanda, Kenda ist soviel als Kerta da r und n als liquidae in einander übergehen. Kerta ist auch soviel als Asgard, und das deutsche Garten (hortus), überhaupt eines der verbreitetsten Worte. Selbst in Numidien gab es eine Stadt Cirta. Sallust. Jug. 21. coll. c. 18. Equen, welches der ältere Name der Stadt Korinth seyn soll, ist wohl nur Name des Isthmus, soviel als γεφυρα mit dem Digamma, Damm, wie Pind. Isth. III. 35. den Isthmus γεφυραν ποντιαδα προ Κορινθε τειχεων nennt, cfr Schol, ad h. l. und Nem. VI. 60. γεφυρα ποντε.

donen, Argippäern, Hyperboreern, u. s. w. die obwohl mitten unter Scythischen Nomadenhorden doch selbst keine Barbaren, sondern friedliche und cultivirtere Völker sind, Ansiedlungen altbuddhistischen Glaubens, die freiwillig, vielleicht auch durch alte Religionskriege verdrängt, dahin gezogen sind. Ein besonders merkwürdiger Beleg dafür ist die seltsame Erzählung von Aristeas oder Aristäus Herod. IV. 13. 15. der an drei verschiedenen Stellen auftritt, bei den Issedonen, dann zu Proconnesus, und zu Metapont in Herodots und aller andern Nachrichten machen es fast zur Gewissheit, dass uns in seiner Goschichte ein gräcisirter Mythus aus der ältesten Buddhalehre von der Unsterblichkeit und Seelenwanderung erhalten ist, 'und die eigentliche Heimath des ältesten dieser Wiedergebohrnen war im innersten Asien im Lande der Issedonen \*).

<sup>\*)</sup> Wir tragen kein Bedenken, Battus den Stifter von Kyrene, welcher nach Callimachus H. in Apoll. 65, auch Aristoteles Theraus hiess, für denselben Aristaus zu erklären. Der Name Battus, welcher nach Herodot IV. 155. nicht einen Stammler, sondern nach der Libyschen Sprache soviel als Baoileug bedeuten soll, ist kein anderer, als der des Buddha, oder des Koros Apollon, der in Cyrene, der Korosstadt verehrt wurde. Dieser Cultus hat sich auch nach andern Spuren, wie wir auch später noch sehen werden, nach Libyen verbreitet. Von den Libyern, welche sich wie auf Sardinien, so auch auf dem benachbarten Korsika niederließen, soll nach Paus. X. 17. diese Iusel, die die Griechen Kyrnos hießen, den Namen Korsika, d. h. Koros-Insel erhalten haben. Die Insel Thera, von welcher aus Libyen durch Battus bevölkert worden seyn soll, ist ihrem Namen nach (s ist wie so oft in th übergegangen, vergl. Ritter Erdk. Th. II. S. 801.) ebenfalls, wie Scheria, eine Seren Insel. Die Sage von der verhängnissreichen Scholle, in welcher auf der Argonautenfahrt Euphemus am Libyschen, Strande nach dem Schicksalsspruch der Medea für seine Nachkommen die Herrschaft über Libyen von Triton erhielt, wel-

Wir übergehen, was der Verfasser im Folgenden weiter bemerkt über den Bosporus Uebergang der Jo. als einem Uebergang eines altväterischen Cultus, und überhaupt alter Cultur aus Asien nach Europa, über den göttliehen Fusstritt, das Indische Symbol der Errettung aus der Fluth, und den Spuren desselben in der Herakles - Fusstapfe im Scythenland Herod. IV. 82. in Japygien bei Pandosia, so wie auch in dem alten Namen der Insel Sardinien, Ichnusa d. h. Insel der Fusstapfe, (in deren Geschichte wieder jener Aristeas oder Aristäns auftritt, der aus dem Böotierland dahin gezogen seyn soll, wo Homer das wohlbewohnte Budeion nennt Il. XVI. 572.) sodann über den an die Heiligkeit des Karawanenwesens in Mittelasien erinnernden Friedensweg des Herakles (der auch der Weggott Merkur ist), der über die Grajischen Alpen bis zu den Celten und Iberern geführt habe; wir übergehen dies, um hier noch einige der Resultate von den Untersuchungen über das älteste Griechenland mitzutheilen. Merkwürdig ist hier vorerst die Kunde von der Auswanderung eines ältern Dorischen Herakles in das Abendland, die wie die seines Zeitgenossen Aristäus, der aus Trauer über seines Sohnes Aktaon Tod aus Böotien floh, Paus. X. 17. aus.

che sodann bei der Insel Thera dem Schiffe entfiel, und von der Woge an die Küste der Insel gespühlt wurde, (αφθιτος νασφ κεχυται Λιβυας σπερμα Pind. Pyth. IV. 75.) scheint uns eine Andeutung des kosmogonischen Dogmas der Indier von der Entstehung des festen Landes aus dem Erdschlamm zu enthalten. Man bedenke ferner den Namen des Samus der der Ahnherr des Battus war, und sein Geschlecht von Euphemus ableitete, und die Verbindung der Pflanzer von Kyrene (der von Thebä und von Kadmus abstammenden Theräer) mit den Minyern und den Lemnischen Abkömmlingen der Argonauten, lauter Züge, deren Bedeutung sich aus dem Folgenden ergeben wird.

demselben Lande aus gleicher Ursache-geschehen seyn möge, weil ein erneuerter Cultus und ein neues Herrschervolk den altväterischen aus jenem Budeion\*), das schon Homer das wohlbewohnte nennt, ευναιομένον Bsδειον Il. XVI. 572. verdrängt haben. Es geschah dies wohl zu einer Zeit, da das älteste Orakel Altgriechenlands Dodona, oder vielmehr Bodona nach Steph. Byz. das Thessalische, am Fusse des Olympos, den allgemeinen Glauben der altväterischen Zeit verlohren hatte. Dieees Dodona-Bodona und nicht das jüngere Epirotische ist es, welches in der bekannten Stelle Homers II. XVI. 233. coll. II. 749. zu verstehen ist. dieses Orakels ist kein anderer als der alte Buddha, der weissagende, der errettende aus den Wassern der Fluth, der Hyperboreer Gott, der Wodan und der Kelten Herakles. In diesem uralten Thefsalien war es auch, wo die Minerva Budeia verehrt ward, in der Stadt Budeia im Magnesischen Thessalien, höchst wahrscheinlich keine andere, als die weibliche Gestalt desselben alten Buddha, der Awatar des Buddha Vischnu, die Mäetis, die am Thracischen Gestade Thetis hiefs, in Attika aber Pallas Athene, wo nun Erechtheus aus ihrer Hand hervorgieng, der mit seinen Schlangenfüssen in die alte Awatarzeit gehört, und wo im Erechtheum neben den großen Göttern, Poseidon und Hephästos, Butes in gleichem Rang stund, und Lie Nachkommen dieses Heros, die Eteobütaden, allein die bestellten Priester der Athene Polias waren, und wo der altväterische Brauch der Dipolien noch das Andenken an eine Zeit der Frommen erhielt, in welcher man Gott keine blutigen Opfer, sondern nur die

<sup>\*)</sup> Sollte nicht in diesem Buddha - Namen Budeion auch der Name Böotien liegen? Die Griechen leiteten ihn unbestimmt von einem Böotus ab. Man denke an die Identität der beiden Formen βετης und βοωτης.

Erstlingsfrucht des Landes darbrachte. Ebendahin gehört die schon öfters bemerkte Uebereinkunft der alten Attischen Geseze, besonders der Erbschaftsrechte. mit den altindischen in Menus Gesezbuch, die auch im alten Attika einheimische Kasteneintheilung \*), und die Aehnlichkeit altattischer Königs-Namen, wie der des Pandion, mit Indischen. Wie in Attika, so finden wir ferner den Namen Budo, Butes, auch noch anderwärts, auf den Inseln Rhodos Diod. V. 59. Naxos, wo ein Butes ein Sohn des Boreas war, Diod. V. 5o. Salamis und Aegina, und am Axiosflus in Macedonien in den Bottiäern. Endlich zieht der Versasser in den Kreis seiner Untersuchungen auch noch die Traditionen von der großen Fluth, die zu den Zeiten Deukalions in Thessalien, Böotien und Phokis entstanden seyn soll, die aber keine wirkliche und lokale gewesen sey, sondern nur eine Abspiegelung des altindischen Dogma von der großen allgemeinen Sündfluth, aus welcher der Buddha-Fusstritt ebenso das errettende Symbol war, wie der himmlische Regenbogen des Jehova im A. T. Deukalion aber werde in einem Indischen Gedicht unter dem Namen Deo Cal-vun als ein Empörer gegen den Braminen-Gott Krischna geschildert, demnach als ein Verehrer des alten Buddha, und er seye mit seinem Begleitern nach dem Westen zu den Yayanas, welche man für die Griechen hält, vertrieben worden. In Pramat hesa, einem Beinamen, der dem Vater des Indischen Deukalion gegeben wer-

<sup>\*)</sup> Eine der Indischen mit wenigen Abweichungen entsprechende Kasteintheilung war nach Strabo XI. 3. auch bei den Kaukasischen Iberern, vier Kasten, die erste, aus welcher der König gewählt ward, die zweite, die der Priester, die dritte, die der Krieger und Akerbauer, die vierte, die der Knechte und Sklaven. Diese Kasteneintheilung kommt überall nur da zum Vorschein, wo vom Ganges und Indus Kolonien ausgiengen. Ritter Erdk. II. Th. S. 897.

de, erkenne man den Griechischen Prometheus, dessen Siz am Haukasus, nebst dem ganzen Hüstenstrich, wo auch das eigentliche Asien im engern Sinn war, nicht nur die Heimath der Prometheischen Deukalioniden, (die dann vom Macedonischen Axiosstrom aus sich im Thefsalischen wie im Böotischen Budeion verjüngt) sondern auch des Thracisch-asiatischen Stammes der Trojaner, deren Ahnherr Dardanus, und endlich selbst auch das Asaland und Asgard des Scandinavischen Nordens (Odin, Wodan, Buddha) gewesen sey.

Wenn wir bei der Heraushebung des wesentlichen Inhalts dieser Untersuchungen vielleicht zu ausführlich gewesen sind, so mag es theils mit unserer Absicht, hier das Wichtigste, was sich bis jezt über den religiös - mythischen Zusammenhang der Völker ergeben hat, in einer allgemeinen Uebersicht zusammenzustellen, theils auch mit der Beschaffenheit solcher Untersuchungen entschuldigt werden, welche, indem sie aus sovielen einzelnen Fäden zusammengewoben sind, entweder gar nicht, oder nur in ihrem ' ganzen, sich selbst begründenden Zusammenhang berücksichtigt werden wollen. Uns aber scheint in der That durch diese tieseingreisenden inhaltsreichen Resultate der historische und religiöse Zusammenhang des östlichen Europa und Griechenlands insbesondere mit dem höhern Asien auf eine neue höchst wichtige Weise ins Licht gesezt zu seyn, so dass nun wohl kein Bedenken zu tragen ist, diejenigen Elemente, die man bisher blos an die nähern Vermittlungspunkte, namentlich an Aegypten und Phönizien, anzuknüpfen wagte. auch vollends auf den wahren Indischen Urquell zurückzuführen. Gleichwohl bleibt es dabei immer noch eine ebenso wichtige Aufgabe, die verschiedenen einzelnen Elemente, soweit sie sich in ihrer Verschiedenheit nachweisen lassen, von einander zu unterscheiden. Daher betrachten wir nun

2) des Verhältniss Persions zu dem ältesten Griechenland. Dass auch aus Persien, dem Iranischen Lande des Licht- und Feuercultus religiões Ideen, Symbole, und Mythen nach Griechenland herabszekommen sind, muss an sich schon wahrscheinlich seyn, und die Namen selbst geben uns davon ein nicht undeutliches Zeugniss. Vor allem ist es derselbe Perseus, den wir schon in Aegypten kennen gelernt haben, der uns auch auf Griechischem Boden in dem alten Argos begegnet, und zwar wie dort auch hier in Beziehung auf den Ackerbau, als Mithras oder Dschemschid, als der Danäe Sohn, der von dem goldenen Strahl des Zeus befruchteten Erde. In welcher Begleitung er als Erbauer von Mykenä dahin gekommen, haben wir oben gesehen. Ueber einiges andere vergl/man Creuzers Symb. I. Th. S. 789. Verstehen wir den bekannten Mythus, wie Perseus von Griechenland aus nach Persien gezogen, und dort durch seinen Sohn Perses der Stammyater der Persischen Nation geworden sev, nach der so gewöhnlichen gräcisirenden Umdeutung, liegt darin eine historische Ueberlieferung von seiner oberasiatischen Abkunft, womit Herodots Bericht VI. 53. 54. natürlich übereinstimmt, dass nach der Aussage der Perser Perseus selbst Assyrer sey (d. h. wahrscheinlich von Persien aus in die Westländer gegangen) und Grieche erst geworden, aber nicht seine Vorfahren. Denn des Akrisios Voreltern, die Perseus nichts angehen, seyen Aegyptier. Dieser mythische Zusammenhang mit den Persern war auch wirklich den Griechen noch zur Zeit des Perserkriegs so wichtig, dass deswegen die Sage von einem geheimen Einverständniss der Argeier mit den Persern sich unter ihnen verbreitete. Herod. VII. 150. Doch er ist nicht der Einzige seines Namens im fremden Lande. Namen Perses und Perseis werden gerade in der al-

testen Griechischen Götter-Genealogie nicht solten ge nannt. Nach Hesiods Theogonie 346. sq. erzeugt der Titane Rreios einen Asträos und einen Perses, der mit der Asteria die Hekate zeugt, und Helios des Hyperions Sohn erzeugt mit des Okeanos und der Thetis Tochter Perseis die Kirke und den Aeetes, den König von Rolchis. Diese Perseis heifst bei Homer Odyss: X. 150. Perse, und auch er schon nennt sie mit Helios verbunden und des Okeanos Tochter. Mag es auch mit der bekannten Etymologie, dass der Name Perser, oder Pars, Pares, die Hellen und Lichten bedeute (eine andere Etymologie vergleicht damit das Chaldäische Pars. das wie das Germanische horse, Pferd, Pferd und Reiter heisst), sich verhalten, wie es will, wir sehen hier in jedem Fall eine Reihe von Lichtwesen, welche uns auf das Persische Lichtsystem und den Persischen Magismus, welche in den Ländern am Pontus einheimisch gewesen seyn müssen, hinweisen. Dort war ja auch die Heimath der Medea. der Mederin, Herod. VII. 62. und der Zauberin. Um jedoch diesen Zusammenhang richtiger einzusehen, müssen wir zugleich noch einen doppelten Mythus in Erwägung ziehen, den von dem goldenen Vliess, und den Argonauten-Mythus. Jener erzählt uns: In des Böotischen Königs Athamas Hause zwang der stiefmütterliche Hass der Ino gegen die Kinder der Nephele, die Helle und den Phrixos auf einem Widder mit goldenem Vliess, welchen ihnen ihre Mutter Nephele durch Hermes Gunst im Augenblicke der Gefahr zusandte, über den Hellespontos, der von der in ihn hinabgefallenen Helle seinen Namen hat, nach Kolchis zu fliehen, zu Aeetes, dem Sohn des Helios und der Perseis, wo der Widder dem Zeus geopfert, und sein Vliess dem Aeetes geschenkt wurde, der es in dem Hain des Ares an einer Eiche aufhieng. Veranlassung der Flucht hatte das Ausbleiben der

Jahresfrucht gegeben, indem die Weiber auf der Ino Rath geröstetes Getreide gesät hatten. Zur Sühnung sollte Phrixos geopfert werden. Was diesen Mythus mit dem Mythus von der Argonautensahrt in Verbindung bringt, ist das goldene Vliefs des Widders, das Jason nach Pelias Auftrage aus Kolchis zurückbringen sollte. Wir versuchen es, einige Hauptsymbole dieser beiden Mythen'zu deuten, um daraus, wie wir glauben, etwas historisches für unsern gegenwärtigen Zweck zu gewinnen. Vors erste jener Widder ist wohl, wie auch schon die athmospärische Umgebung zeigt, in welcher er steht (s. oben), kein anderer als der am Himmel glänzende, das Frühlingszeichen, in welchem die Erde auss neue befruchtet wird, daher gehört er dem Hermes an, der, wie er sonst dem Widder befreundet ist, so auch in ihm der Zeugung und Fruchtbarkeit vorsteht. Sein goldenes Vliess nun, durch das er so berühmt geworden, halten wir, um es kurz zu sagen, für ein Symbol der goldenen Saatfrucht, die durch den günstigen Einfluss seines Frühlingszeichens gewonnen wird. Ein goldenes Fell in diesem Sinn ist doch wohl nicht schr verschieden von dem goldenen Handtuch, das nach Herod. II. 122. der Ägyptische König Rhampsinitos aus der Unterwelt zurückgebracht hat, als ein Geschenk der Demeter, über dessen Bedeutung wir nach dem ganzen Zusammenhang jener Erzählung gar nicht zweifelhaft seyn können. mehr aber geht dies hervor aus der Zusammenstimmung der wesentlichen Züge, die von Jasons Unternehmung in Kolchis angeführt werden, mit dieser Voraussezung. Das Hauptwerk, das Jason in Kolchis vollbringen muss, um das goldglänzende Widderfell zu gewinnen, besteht darin, dass er wie Pindar singt Pyth. IV. 399.

Αιητας αδαμαντινον εν μεσσοις αφοτφον σκιμψατο,

και βοας, οί φλογ απο ξανθαν γναθων πνευν καιομενοιο πυρος,

χαλκεας δ' όπλαις αρασσεσκον χθον' αμειβομενοι. Τες αγαγων ζευγλα πελασσεν μενος. ορθας δ' αυλακας εντανυσαις

ηλαυν' ανα βωλακιας δ' ορογυιαν σχιζο νωτον γας.

Cfr. Apollon. Argon. III. 404. Orph. Argon. 868.

Die Bezähmung der wilden feuerschnaubenden Stiere, die Aufpflügung der Erde zeigt uns deutlich die ersten Anfänge der agrarischen Cultur, die den Griechen von den Kolchischen Ländern kam, wohin sie sich schon frühzeitig von Persien aus verbreitet Der Drache, welchen Jason als den haben mag. schützenden Hort des goldenen Vliesses (wie der Drache auch sonst als Symbol einer bestimmten Lokalität mit den Begriffen der Bewachung und des Schutzes vorkommt) zu bezwingen hatte, leitet uns wieder nach Böotien zurück. Hier wird Kadmos der Phönizier durch das Stiersymbol Stifter einer neuen Er erlegt den Drachen des Ares, der den Ort bewachte, und sät seine Zähne, woraus bewaffnete Männer erstunden, die sich wechselseitig bis auf fünf ermordeten. Die Hälfte derselben Zähne soll nach Apollod. I. 9. Jason in Kolchis gesät haben, und auch jezt wiederholt sieh die seltsame Kriegesscene. Diese Bewaffneten, die onaprot, die Gesäten, (auch ihre Namen wie z. B. Ovdaios, XJovios, zeugen von dem Boden, aus dem sie entsprossen sind) sind die Getraidehalme, welche (wie auch die Zähne, aus welchen sie emporgewachsen, in Ordnung gereiht neben einander stehen und feindlich drohend) mit ihren lanzenartigen Spitzen in Reih' und Glied einem

Hriegsheere gleich im Felde stehen. Diese Ansicht des symbolischen Ausdrucks dringt sich uns aus der Vergleichung einiger Stellen bei Euripides von selbst auf. Man sehe z. B. Phoen. v. 937. sq.

χθων δ' αντι καρπε καρπον, αντι δ' αίματος αίμε ην λαβη βρότειον, έξετ' ευμενη γην, ή ποτ' ύμιν χρυσοπηληκα σταχυν σκαρτων ανηκεν. εκ γενες δε δει θανειν τεδ' ός δρακοντος γενυος εκπεφυκε παις.

Denselben bedeutsamen Ausdruck σταχυς gebraucht er in demselben Sinne auch Bacch. 245.

Καδμον τε τον σπειραντα γηγενη σταχυν.

und ebenso bezeichnend ist der Ausdruck Jeçog, welchen er dafür setzt, s. B. Bacch. v. 976.

Ω δωμ' Σιδωνια γεροντος, ός το γηγενες δρακοντος εσπεις' οφεος εν γαια θερος.

und 1267.

Ο Καδμος ὁ μεγας, ός το Θηβαιων γενος Εσπειρα, κάξημησα καλλισον θερος.

Wenn Römische Dichter gerne von einem horrere, einer acies der aristae oder der seges reden, so ist damit die symbolische Anschauung, an welche hier gedacht werden muß, sehr treffend bezeichnet, als der Keim, aus welchem jener Mythus emporgewachsen. Selbst in der Verwandtschaft der Worte arista und aquotog, der Aehre und der Ehre, des Halmes und Helmes scheint noch dasselbe zu liegen. Die übrigen in das Wesen der Cerealischen Religion tief eingreifenden Ideen, wie z. B. die Vergleichung der Succession der jährlichen Getraide-Erndte mit der Succession der Menschengeschlechter die Euripides in der ersten

Stelle andeutet, und auf die Selbstzerstörung des Kadmeischen Hauses anwendet, weiter zu entwickeln, ist hier nicht der Ort, wo wir durch die zulezt gemachten Bemerkungen nur die Erklärung jener Züge aus dem Argonauten-Mythus zu vervollständigen such-Die Beziehung dieses Mythus auf den Ackerbau liegt endlich auch noch in dem Namen Jason, den schon Homer Odyss. V. 125. mit geringer Umänderung als Jasion in der innigsten Verbindung mit der Demeter nennt. Auch der Name seines Vaters Aeson könnte nach Ritters Bemerkungen in der Vorhalle über dieses Wurzelwort für die Lokalität des Landes wohin die Fahrt gerichtet war, leicht von Bedeutung seyn. In jedem Fall aber ergiebt sich aus diesen und den frühern über die Verbreitung der agrarischen Cultur gemachten Bemerkungen ein durch die Kolchischen Länder vermittelter Zusammenhang Griechenlands mit Persien, welchen wir in Hinsicht seiner nähern Bestimmungen, wie z. B. des Verhältnisses, in welchen die dieselbe Sache betreffenden, und in Böotien einander berührenden Mythen von Kadmos und Jason zu einander stehen mögen, hier nicht näher betrachten wollen, sicher aber im Verfolg noch mehr bestätigt finden werden, je mehr wir den Geist des Persischen Magismus und die Ideen der Cerealischen Religion der Griechen kennen lernen. auch jenes Aia d. h. das Land überhaupt, oder die Erde, woher Aeetes der Erdmann, erst späterhin bestimmt nach dem Phasischen Kolchis verlegt worden seyn, man vergl. Ritter Erdk. Th. II. S. 912. so ist es doch schon aus einer vorhomerischen Zeit, und obgleich von Homer in die Westwelt versezt, doch schon ursprünglich mit dem Begriffe des äußersten Osten gedacht worden, indem nach Hömer auf der Ääischen Insel der Kirke, der Schwester des hartgesinnten Aeetes, der tagenden Eos Wohnung und Tänze

sind, und des Helios leuchtender Aufgang, Odyss. XII. 3. und nach seiner Weltvorstellung der äußerste Westen mit dem äußersten Osten in einer gemeinschaftlichen Grenzscheide zusammentraff, wie am deutlichsten aus der Stelle Odyss. X. 81. sq. zu sehen ist. So möchte demnach jener goldene Widder, von welchem wir ausgiengen, und welcher durch seinen Uebergang über den Hellespontos für diesen ebenso hedeutend geworden ist, wie der Cimmerische Bosporus durch der Jo Uebergang nach Aeschylus ewig grossen Ruhm erhielt, auf gleiche Weise, wenn wir das Mythische historisch zu wenden suchen, eher die umgekehrte Richtung genommen haben.

Ist uns bisher auf unserm Wege von dem fernsten Osten in die westlichen Länder die historische Kenntnis, die wir zu erforschen suchten, meist nur in einem kaum dämmernden Lichte erschienen, so betreten wir jezt, indem wir

3) auf das Verhältniss Aegyptens zu dem alten Griechenland kommen, ein wenigstens dem Anschein nach bekannteres und helleres Gebiet, auf welchem wir bereits auf bestimmtere historische Angaben und Zeugnisse stossen. In diese westlicheren Europa zugekehrten Länder des Orients haben auch vorzüglich sowohl ältere als neuere Alterthumsforscher und Mvthologen (unter den leztern besonders Zoëga, Hug und Creuzer) unsere Aufmerksamkeit hingelenkt, obgleich nun immer mehr zugegeben werden muss, dess selbst Manches von demjenigen, was man bisher am sichersten und ausschlief ch aus Ägyptisch-phönizischem Ursprung ableiten zu müßen glaubte, seine höher liegende Quelle erst in dem Indischen und Persischen Orient uns aufschliest. Unter den Zeugnissen, die den Kistorischen und religiösen Zusammenlang des ältesten Aegyptens und Griechenlands darthun, bleibt uns billig das allerwichtigste das des gelehrten

und universellen Herodotus. Als er mit seinem edeln, wisbegierigen, und hauptsächlich auf vergleichende Untersuchung der ältesten religiösen Ideen der Völker gerichten Forschungsgeist in das Wunderland Aegypten kam, bemerkte er eine für ihn selbst überraschende Uebereinstimmung zwischen den religiösen Ideen und Gebräuchen der Aegyptier und Griechen, so dass er kein Bedenken trug, geradezu zu behaupten, dass fast alle Namen der Götter aus Aegypten nach Hellas gekommen II. 50. namentlich aber Pan, Herakles und Dionysos Ägyptischen Ursprungs seven II. 145. Apollon ist ihm der Ägyptische Horos, Demeter die Isis u. s. w. Er nennt auch Einzelne, die Aegyptischen Gottesdienst nach Griechenland eingeführt haben, wie den Melampus Amythaons Sohn II. 40. welchem bald vollkommnere Weisen, σοφισται, gefolgt seven. Ferner: das Orakel in Dodona, das er selbst das älteste in Griechenland nennt, war nach den Erkundigungen, die er hierüber sowohl im Aegyptischen Thebä als in Dodona eingezogen zu haben behauptet, ein Aegyptisches Institut II. 52-58. Die Thesmophorien, die Weihen der Demeter sind aus Aegypten nach dem Peloponnes gebracht worden II. 171. Die Wahrsagungen, Opfer, Feste kommen von den Aegyptiern her II. 58. und nach der Stelle II. 81. ist ihm auch die unter dem Namen der Orphischen bekannte und in der Griechischen Religion eine so wichtige Stelle einnehmende Denk - und Lebensweise identisch mit der Aegyptischen. Die Einwendungen, durch welche man auch in neue er Zeit wieder das große Gewicht, das man auf diesen Geschichtsschreiber gelegt hat, verringern zu müßen glaubte, indem man an seine Abhängigkeit von einer nach ihrem Interesse ägyptisirenden Priesterschaft, auf welche er sich selbst wiederholt wie z. B. II. 54. 143. als die Quelle seiner Nachrichten beruft, und an seine zu willfährige

Annahme dessen, was der einmal von ihm zefafsten Voraussezung entsprach, erinnerte, sind zwar nicht gerade schlechthin abzuweisen, aber in keinem Fall von einem bedeutenden Einslus auf den Hauptsaz, um welchen es hier allein zu thun ist. Mag auch allerdings die Neuheit der Entdeckung, die er machte, und die für ihn natürliche Beschränkung des Standpunkts, die die Ursache war, dass er der Behauptung der Aegyptier, sie seyen nach den Phrygiern das älteste Volk der Welt, Her. II. 2. zu viel einräumte, seinem Urtheile über den Einsluss Aegyptens auf die religiöse Cultur überhaupt, man vergl. z. B. H. 4. 58. eine etwas einseitige Richtung gegeben haben, mag auch bisweilen die Auctorität der Priestersage, welcher er folgt, nicht ohne Bedenklichkeiten für uns seyn, wie z. B. die Dodonaische II. 52. wo eich Herodot seine Vorstellung von der Wichtigkeit dieses Instituts für die älteste religiöse Cultur hanptsächlich aus der Voraussezung seines höhern Alters gebildet zu haben scheint \*), und die Sage von der Ägyptischen Abkunft, wie schon Herodot selbet, so auch uns noch immer zu räthselhaft bleibt, als dass wir uns eine fruchtbare Totalvorstellung daraus bilden könnten, mag dies und Anderes ähnliche statt finden, so bestätigt sich dagegen die Glaubwärdigkeit des Werks auch in dem religiösen Untersuchungen gewidmeten Theile von verschiedenen Seiten auf eine solche VVeise wie es, zumal in Hinsicht

Baurs Mythologie,

<sup>\*)</sup> Ebendies, die freie Ausbildung einer Vorstellung nach gewissen Voraussezungen wie z. B. auch III. 80. sq. ist eine Eigenschaft dieses Geschichtschreibers, die bei der Frage über seine Glaubwürdigkeit noch mehr als bisher geschehen, Berücksichtigung verdient. Sie hängt ganz genau zusammen mit seinem bekannten griechisch-poetischen Character. Und doch bleibt er immer, sobald wir nur gewiss seyn konnen, dass er blos erzählt, die reinste Objectivität.

Aegyptens von einem an Ort und Stelle gleichsam einkeimischen Geschichtschreiber nur immer zu erwarten ist, und wir dürfen demnach mit Sicherheit annehmen, dass da, wo er Griechische Ideen und Gebräuche von Aegyptischen ableitet, wenn auch nicht gerade immer ein unmittelbarer historischer Zusammenhang, doch immer ein mittelbarer, und eine genaue Uebersinstimmung statt fand.

Fragen wir nun nach bestimmten historischen Thatsachen, die dem Ägyptischen Einfluss zur Grundlage dienten, so ist es unter den Griechischen Ländern das uralte Argos, das wir ins Auge fassen müs-Schon die ältesten Sagen von Jnachos und Phoroneus \*), der Jo und dem Epaphos zeigen uns die Spuren eines Zusammenhangs mit Aegypten, unter welche vielleicht auch der alte Name des Peloponnesus anin yaia z. B. Il. 200. gerechnet werden könnte. Aber die bestimmtere Sage beginnt erst mit Danaos, der des Belos Sohn und der Bruder des Aegyptos heisst, und aus Furcht vor des Aegyptos fünfzig Söhnen mit seinen fünfzig Töchtern in dem ersten Fünszigruderer aus der Stadt Chemmis (oder vielleicht aus dem alten Chemi d. h. Aegypten) nach Argos gekommen seyn soll, cfr. Herod. II. 92. durch seine Tochter Hypermnestra und des Aegyptos Sohn Lynkeus der Stammyater des Argeischen Königshauses der Persiden. Wenn wir auch die Gründe. mit

<sup>\*)</sup> Inachos ist das Flusswasser der Ino oder Jo (s. nachher), Phoroneus ist der Pharaonen-Name, Mag auch dieser in der ägyptischen Sprache einen König bedeuten, s. Creuzer Comment. Herod. § 18. so hindert dies doch nicht, dabei auch an das hebr. 5 der Farre zu denken, wir bekommen also einen Stierkönig wie auch Osiris war, das Vorbild der ägyptischen Pharaonen. Epaphos kommt nicht von εφαπτω her, sondern von dem ägyptischen Monath-Namen Epiphi.

welchen neuestens R. O. Müller in seinen Stammsagen der Hellenen Th. I. S. 104. sq. die Sagen von fremden Einwanderungen in Griechenland angefochten hat, gerade bei Danaos ziemlich unerheblich finden müssen, so sind wir doch mit dem Hauptsaze einverstanden, dass die historische Thatsache, wie sie die Sage giebt, größtentheils als' mythische Fiction anzusehen sey, oder doch wenigstens auf anderm Wege erhoben werden müsse. Jene fünfzig Töchter, jene fünszig Söhne, jenes Schiff mit fünszig Rudern, wie könnten wir darin den Jahreslauf, welchen sich die Aegyptier unter dem Bilde eines Schiffes vorstellten. mit seinen fünfzig Wochen, und dem Wechsel der Tage und Nächte verkennen? Dass sich die in den alten Mythen oft vorkommende Zahl Fünfzig auf die höchstwahrscheinlich schon bei den alten Aegyptiern gewöhnliche (s. oben), und vielleicht auch von da zu den Hebräern gekommene siebentägige Woche bezieht, beweist am besten die Homerische Stelle von des Helios Rindern und Schafen auf der Insel Thrinakria Odyss. XII: 127.

Sieben Heerden der Rinder, und gleichviel trefslicher Schafe,
Fünfzig in jeglicher Heerd', und niemals mehret sie Anwachs,
Nie auch schwindet die Zahl. Doch Göttinen pflegen der

Zwo schönlokige Nymphen, Lampetia und Phaëthusa, Welche dem Sonnengotte gebahr die edle Neära.

Siebenmal fünfzig giebt das zuerst gewöhnliche Mondsjahr zu 350 Tagen. Die Mordthaten der Hockzeitnacht sind wohl nur zu verstehen, wie von den Dioskuren, deren geschwisterliches Verhältniss das VVechselverhältniss der Tage und Nächte ebenso vorstellen soll, wie im Danaiden-Mythus das eheliche, gesagt wird, dass der Eine lebe, während der Anders todt sey. Die Griechen, welche Mord und Todschlag auch in der Mythologie liebten, machten daraus die

bekannte Mordgeschichte, die nur Ein Paar oder auch nach Pind. Pyth. IX. 195. zwei verschonte, damit die Succession der Tage und Nächte nicht aufhöre. Danaos selbst neben seinem Bruder Aegyptos kann, so wenig als dieser, als historische Personigelten-Keineswegs aber möchten wir dadurch die historische Grundlage dieses Mythus ganz untergraben. Herodots Nachricht, dass die Danaiden die Thesmophorien von Aegypten in den Peloponnes gebracht haben, womit nicht blos die Einführung des Ägyptischen Jahrs, sondern auch die Nachricht sehr natürlich zusammenhangt, das sie das vieldurstige Argos, wie es schon bei Homer Il. IV. 171. heisst, nicht blos agrarisch durch die entdekten Brunnen, sondern/auch psychisch durch die trostreiche Lehre von dem erst in den heiligen Weihen zu erfüllenden Zweke des Daseyns erquickt haben, (man vergl. Greuzers treffliche Auseinandersezung des darauf sich beziehenden Danaiden-Mythus Symb. und Myth. Th. III. S. 480. sq.) giebt ein unverkennbares Zeugniss von dem Zusammenhang der Ägyptischen und ältesten Griechischen Cultur, wobei die Ungewissheit sich nur darauf beziehen kann, wie weit er unmittelbar oder blos mittelbar statt fand.

Wie Danaos nach Argos, so soll Cecrops aus Sais eine Ägyptische Colonie nach Attika geführt haben, der gewöhnlichen Annahme zufolge, deren Ungrund ebenfalls Müller in der genannten Schrift S. 106. sq. darzuthun gesucht hat. Bemerkenswerth sey es, dass es gerade Sais war, Residenz des neuen Königshauses der Hellenenfreunde, überdies Hauptaufenthalt der Jonischen Söldner (die überhaupt nur Niederägypten für das eigentliche Aegypten gelten ließen Herod. II. 15.) und der Siz einer jüngern, aber nur desto erfindungsreichern und gewissenlosern Priesterschaft, Her. II. 28. dass nun eben dieses Sais den Athener Cecrops zu seinem Bürger, und Athen zu

einer Saitischen Colonie machte? "Weder Homer noch die kyklischen Dichter sind die Zengen dafür, auch de Logographen nicht, nach denen Apollodor III. 14, .a. und andere Mythologen Cecrops durchaus als einen Autochthon und Drachenmenschen behandeln, wie Erechtheus, selbst Herodot, dem sich alle Gelegenheir bot, gedenkt zwar der Athenaa zu Sais, nie aber eines Agyptischen Cecrops, uherhört ist die Meinung den Attischen Tragikern. Zuerst Platon weiss von der Verbrüderung der Saiten und Athener, und von eineh ursprünglichen Identität der Neith und Athene, wie er vorgiebt, nach Saitischen Traditionen im Tim. die Attischen Sage aber giebt mit größerer Treue sein Menexenos wieder: Weder irgend ein Pelops, noch ein Danaos, noch ein Kadmos, noch ein Aegyptos, noch irgend ein anderer, der von Ursprung Barbar sich bei den Hellenen eingebürgert, hat sich unter uns niedergelassen, wir sind von lauterem Hellenen-Geblüt, kein Mengvolk, und ebendaher ist der Hass gegen fremde Art und Sitte unserer Stadt ganz besonders eingepflanzt. Nach Platon behauptete Theopomp bei Diod. I. 28. wohl zuerst auf bestimmtere Weise die Colonisirung Athens von Aegypten und zwar von Sais aus, Kallisthenes und Phanodemos bei Proclus zu Plat. Tim. hatten sie umgedreht, aber erst die Zeiten der Ptolemäer machten mit der Meinung, dass von Aegypten aus die halbe Welt bevölkert und cultivirt worden, auch die vom Aegyptischen Athenä allgemein." Aber hängt denn, müssen wir auch hier fragen, wenn wir den Charakter des Mythischen recht verstehen, die Sache nur an dem Namen und der Person des Cecrops? Wir können ihn ruhig fallen lassen, und ihn für das halten, wofür allerdings seine Schlangensusse zeugen (cfr. Her. I. 77.) Aegyptisch bleibt darum doch auch ihrem ganzen Wesen nach, und nach einzelnen Symbolen, unter welche z. B. die

Schlange in ihrem Heiligthum gehört; Her. VIII. 41. die Athenäerin Athene, Ägyptisch die alte Eintheilung in Kasten, (die der vier Jonischen Stämme Herod. V. 66.) und der Zweifel, der dabei statt findet, geht vielmehr nur auf das Verhältnifs, in welchem in dem ältesten Attika das Aegyptische zu dem nicht minder deutlich nachzuweisenden Indischen steht. Was wir über Cecrops bemerkt haben, findet beinahe ebenso auch seine Anwendung auf diejenige Sage, auf welchewir, um

4) das Verhältniss des mit Aegypten sp nahverbundenen Phöniziens zu Griechenland zu berühren, noch kurz Rüksicht nehmen müssen, wir meinen die Sage von Cadmos, dem Phönizier, der mit seinen Brüdern von Agenor dem Vater ausgesandt, die geraubte Schwester Europa aufzusuchen, sich in Böstien da niederliefs, wo die Leitung einer Kuh ihm den Ort der neuen Ansiedlung gezeigt hatie. gegen seine Person werden dieselben Zweifel erhoben. Während schon die Alten darüber getheilter Meinung waren, ob er ein Phönizier oder ein Aegyptier sey \*) (man vgl. Paus. Boeot. c. 12. Herod. II. 49. welche jedoch beide sich für den Phonizier erklären) haben Neuere gezeigt, dass er Eins sey mit dem Samothracischen Kadmilos, dem Kadmes - Hermes, der in die Reihe der kabirischen Wesen gehört, und dass nur die historisirende Heldensage den grundenden und zeugenden Gott in den Grunder der Stadt und Erzenger des Königsgeschlechtes verwandelt habe. Müller a. a. O.

<sup>\*)</sup> Hug in seiner Schrift: Erfindung der Buchstabenschrift, und in den Untersuchungen über den Myth. S. 45. will beide Angaben durch die Annahme vereinigen, er seg zwer dem Ursprunge nach ein Phönizier gewesen, aber einer von jenen vielen, die früher nach Libyen und Aegypten ausgewandert waren und sich dort niedergelassen hatten.

S. 450. Es ist auch in der That nicht zu läugnen, dass der genze Mythenkreis, der den Cadmus umgiebt, die historische Ansicht von seiner Person aufzulösen scheint \*), jedoch freilich nur so, dass die Sache selbst deswegen nicht minder gewiss ist. Die Buchstabenschrift, welche, wie uns alles beweisst, (man vergl. besonders Hug's bekannte Schrift über diesen Gegenstand) durch die Phönizier nach Griechenland gekommen ist, der frühe Verkehr dieses Volks mit dem Thracischen Küstenland und den benachbarten Inseln, mehrere Gottheiten, deren Phönizische Abkunst sich nicht wohl bezweiseln läset, selbst manche Namen, die sich wie wir oben an einigen Beispielen gesehen haben, am leichtesten aus der Phönizischen Sprache erklären lassen \*\*), alles dies rechtsertigt

\*\*) Einer dieser auffallend phönizischen Namen ist auch der Name Αγηνωρ. Man vergl. Buttman über den Mythus von Noah's Söhnen in den Schriften der Berl. Akad. Bd. 1816.

17. In einem Pariser cod. des Grammstikers Choereboskus steht unter den Beispielen zur exstan Declination: σ Χνῶς τε Χνᾶ, ἔτω δ' ελεγετο ὁ Αγηνωρ. ὅθεν και ἡ Φοινικη Οχνᾶ λεγεται. Chnas und Ochna ist offenbar der Name Kanaan, woraus der gräcisirte Αγηνωρ entstund.

<sup>\*)</sup> Nur dürfte man hier vielleicht noch fragen, ob nicht der Name des Kadmos zulezt Eins ist mit dem Namen des Buddcha Godama, Kodom. Mit dem Mythus, daß Kadmos der Kuh folgt, und wo diese sich niederlegt, Wohnung findet, stellt Kanne Panth. S. 244. folgenden heil. Gebrauch der Indier zusammen. Wollen sie eine Pagode bauen, so wird der Ort durch die heil. Kuh bestimmt, wo sie des Nachts sich niederlegt, da ist der von Gott gewählte Ort. Eine Grube wird dann gegraben, in der eine Säule errichtet, worauf des Gottes Bild steht, dem der Tempel geweiht wird. Man vergl, oben Auch geht Kadmos zulezt nach Illyrien und dieselbe westliche Gegend, wohn uns diese Cultur wiederholt führt. Daß Kadmos auch Hermes ist, ist eben ein Hauptbeweis für diese Ansicht, die erst im weitera Verfolg weiter begründet werden kann.

wohl hinlänglich die alte Veraussezung, dass Phönizien einen nicht unbedeutenden Einsluss auf das alte Griechenland gehabt habe. Wie hätten überhaupt alle diese Sagen von einem Cadmus, Gecrops und Danaos entstehen und sich erhalten können, wenn nicht der so lebendige Verkehr der Griechen mit jenen Ländern durch unmittelbare Anschauung von der Wahrscheinlichkeit ihrer Behauptungen hätte überzeugen können?

Wie Kleinasien und die Pontischen Länder die Verbindung zwischen Griechenland und dem höhern Asien vermittelten, so waren hesonders mehrere Inseln des mittelländischen Meers wichtige Mittelglieder zwischen Aegypten und Phönizien auf der einen und Griechenland auf der andern Seite. Unter diesen Inseln zeichnet sich als merkwürdiger Uebergangspunct der religiösen Cultar vor allen andern in sehr früher Zeit Creta aus. Hier scheint das Griechische Göttersystem, wie es in der eigentlich Hellenischen Zeit bestund, einem wesentlichen Theile nach seine Entstehung und erste Ausbildung erhalten zu haben. vergl. Diod. V. 64. sq. Aegypten und Phönizien .mögen an der frühen Blüthe dieser Insel, wo von verschiedenen Seiten her, die Keime der Cultur ausgestreut wurden, den bedeutendsten Antheil gehabt haben, aber auch mit den vorderasiatischen Ländern stund sie in einem frühen Verkehr, und selbst von Kolchis her scheint auf dieselbe eingewirkt worden zu seyn.

Werfen wir nun einen Blick auf den Gang der ältesten Griechischen Culturgeschichte überhaupt, auf die werschiedenen Elemente, welche dabei zusammengeflossen sind, so sehen wir zwar wohl, daß wir

Von Chnas heißt es auch schon bei Sanchuniathon bei Euseb. Praep. Ev, I. 10. daß er zuerst den Namen Phönix esehalten.

überall leicht einen Anfangspunct finden, an welchen wir das Gegebene, dessen Erklärung wir suchen, anknüpfen können, aber die vielerlei durch einander laufenden Fäden in ein zusammenhän endes Gewebe zu vereinigen, und eine solche historische Einheit aufzufinden, durch welche das uns von so vielen Seiten her dargebotene Einzelne chronologisch und geographisch geordnet werden könnte, widerstreitet bis jezt wenigstens jedem Versuch. Und wie wir dies bei Griechenland wahrnehmen, so verhält es sich auch bei denjenigen Völkern nicht anders, zu welchen wir von diesem aus zunächst uns wenden müssen. In Phönizien und Aegypten, in Kolchis und in den Mäotischen Ländern, wie liegt hier nicht Indisches und Persisches und selbst Germanisches über und neben einander? Und wenn wir vollends in das höhere Asien hinaufgehen, so stehen wir auch hier an einem Doppelweg, welchen wir bis zu dem ersten Punkte seiner Theilung nicht verfolgen können. Ueberall erblicken wir nur die nach verschiedenen Seiten an die Peripherie auseinandergehenden Radien, deren gemeinschaftlicher Mittelpunkt unserm Gesichtskreise entrückt ist, und in eine Periode fühlen wir uns versezt, wo die allgemeinen Verhältnisse noch keineswegs ein schon Gewordenes, sondern ein erst Werdendes uns darstellen, und in den Elementen und Anfängen der Cultur nicht blos dem Raume, sondern auch der Zeit nach noch weit näher beisammen liegen mögen, als die gewöhnliche Vorstellung namentlich in Hinsicht des Orients und Griechenlands so gerne annimmt. Nach dem allgemeinen Eindrucke, den die Betrachtung aller dieser Momente und Verhältnisse in uns zurücklässt, scheint uns auch das Leben der Geschichte in jener Urperiode der werdenden Menschheit dem Wirken der Mtur noch verwandter, welche, wie sie die früheste Grundlage ihrer organischen Schöpfungen unter den Wassern verborgen, so auch die erste Gestaltung der beginnenden Völker-Verhältnisse mit einer wogenden Fluth von Sagen und fragmentarischen Nachrichten überdeckt hat, welche uns niemals auf den ungetrübten Grund hinabblicken lässt. so dass wir kaum noch aus der theilweisen Beschaffenheit dessen, was sich später aus jener Fluth emporgehoben, und zu einer festern Consistenz herangebildet hat, einige schwachen Spuren des erst werdenden Zustandes wahrnehmen können. Daher möchte auch das. Verfahren derienigen am meisten das Ziel verfehlen, welche mit Hervorhehung einer einzelnen öfters nur untergeordneten Thatsache (von welcher Art z. B. in Hinsicht der Colonisirung Griechenlands von Aegypten, Phonizien und Libyen aus die Vertreibung der sogenannten Hyksos aus Aegypten ist, durch welche Danaos und Cecrops, Cadmus und Moses und andere angeblichen Auswanderer in einen gemeinschaftlichen Zusammenhang gebracht werden sollen) und mit Hülse einer durch die Reflexion des Verstandes gebildete Theorie in die geheime Werkstätte der bildenden Natur eindringen wollen, und sich auf diese Art eine Vorstellung construiren, von welcher sich wohl mit Recht behaupten lässt, dass sie in demselben Verhältnis, in welchem sie nach Bestimmtheit und systematischer Consequenz streben will, von dem stillen bewusstlosen Naturgang der ältesten Menschengeschichte sich entfernt. Nur soviel sehen wir deutlich, dass sich uns in diesen ersten Ansängen überall sowohl eine wunderbare Einheit, als auch eine bestimmte Verschiedenheit darstellt, so dass wir, wie es das Wesen der Natur überall mit sich bringt, von der Einheit immer zur Verschiedenheit, und von der Verschiedenheit wieder zur Einheit getrieben werden.

Wir könnten nun, nachdem wir die verschiedenen Einflüsse, welche Griechenland von aussen erhalten

haben mag, im Allgemeinen beschrieben haben, anch noch die ältesten, sich unmittelbar auf Griechischem Boden darstellenden Völkerverhältnisse zur Sprache bringen, um zu sehen, wie weit sich uns auch in ihnen, und zwar in Beziehung auf unsere bisherigen Untersuchungen, eine bemerkenswerthe Verschiedenheit der religiösen Cultur-Elemente zeigt. Das Wichtigste, was sich auf diesen Gegenstand bezieht, wäre das Verhältniss der Pelasger und Hellenen, worüber wir, nachdem diese Frage in neuerer Zeit so oft zur Sprache gekommen ist, ohne ein fruchtbares Resultat zu geben, für unsern Zweck nur dies bemerken wollen: Mit dem Namen der Pelasger, welche wir, so weit ihr Begriff historisch ist, hauptsächlich für das Phrygisch-lydische Volk des Pelops halten zu müssen glauben, (man vergl. besonders Buttmann's inhaltsreiche Bemerkung im Lexilog. pag. 67.) bezeichnen wir in der Mythologie überhaupt die früheste Griechische Vorzeit, in welcher das Hellenische Wesen noch am meisten mit dem Orientalischen zusammenhieng, nach derselben Vorstellung, welche schon die Griechen selbst, wie wir namentlich aus Herodot z. B. in der classischen Stelle I. 56, sehen können, von ihnen hatten, ohne dass wir deswegen eine nationale Verschiedenheit zwischen ihnen und den Hellenen behaupten wollen \*). Das frühere Verhältniss der Pelasger und Hellenen scheint sich uns dann in dem spätern Verhältniss der Jonier und Dorier nur wieder verjüngt zu haben, worin wir ebenfalle der Vorstellung Herodots in der genannten Stelle 1. 56. sq. folgen zu müssen glauben, so dass wir im Allgemeinen die Jonier, und wie wir annehmen zu dürfen glauben, die mit ihnen am meisten verwandten Achaier für den-

<sup>\*)</sup> Um die Pelasger und Hell, zu vermitteln, scheinen uns besonders die Zehhot oder Ehhot II. XVI. beachtenswerth.

jenigen Stamm halten \*), welcher mit den alten Pelasgern in irgend einem nähern Verhältniss stund. (man vergl. z. B. Herod. VII. 94. die Jonier hiefsen zuerst Πελασγοι Airialesc, der allgemeine Name der Pelasger hatte also in ihnen nur eine nähere Localbestimmung erhalten), als die später in dem eigentlichen Griechenland auftretenden Dorier, obgleich wir dasjenige, was der Griechischen Cultur zur Zeit ihrer Blüthe eigenthümlich ist, keineswegs vorzugsweise von diesen ableiten, vielmehr beide als Elemente ansehen, welche bei ursprünglicher Verwandtschaft gerade durch ihr gegenscitiges Verhältniss sich, jedes nach seiner Weise, weiter ausbildeten. Eine weitere tiefer eingehende Erörterung des Verhältnisse, in welchem die Jonier und Dorier zu einander stunden. wobei für unsern Zweck besonders auf die von ihnen vorzugsweise verehrten Gottheiten Rücksicht zu nehmen wäre, hängt zu sehr mit dem speciellen Theil unserer Untersuchungen zusammen, als dass wir hier in diese Frage uns einlassen können.

Was das Verhältnis Griechenlands zu Italien betrifft, so gestattet es unser Zweck, auch darüber nur Weniges zu bemerken. Die Römische Religion, auf welche wir in Italien eigentlich allein Rücksicht nehmen können, ist wie die Nation selbst, aus verschiedenen Bestandtheilen, Latinischen, Sabinischen und hauptsächlich Etruscischen erwachsen, und diese lez-

<sup>\*)</sup> Der Name Achaier ist sicher abzuleiten von Αχ-αια, αια = γαια, und Αχ ist soviel als das lateinische aqua, das deutsche Ach, und dieselbe Wurzel, die auch in den Namen Ach-elous und Ach-eron ist, soviel als Wasser, also das Wasserland. Bei den Joniern kann an die Jo gedacht werden, die Pelasgische Mondgöttin. Wie Achaier auch unter den Pontischen Völkern genannt werden, Strabo XI, Ed. Tzsch. p. 387. so leiten die Jonier, wenn wir der Jo an den cimmerischen Bosporus folgen, an dasselbe Küstengestade.

tern sind es auch, in welchen am meisten der ursprüngliche Grund der Verwandtschaft der Griechischen und Römischen Religion gesucht werden muß: Als Mittelglied stellt sich aber auch hier wieder der verrusene Name der Pelasger dazwischen. lasger scheinen nämlich mit den Tyrrhenern, und die Pelasgischen Tyrrhener mit den Etruskern identisch zu sevn. Diese obwohl von Niebnhr's (R. Gesch. I. Th. S. 66. sq.) Scharfsinn bestrittene Meinung halten wir dennoch für die wahrscheinlichere, indem sowohl eine ihrem ganzen Character nach uralte Lydische Tradition bei Herod. I. 94. ausdrücklich die Einwanderung der Tyrrhener in Italien von demselben Lande aus behauptet, von welchem auch die Griechischen Pelasger gekommen seyn sollen, als auch sonst in einigen Merkmalen eine nicht unbedeutende Uebereinstimmung sich zeigt. Beide z. B. die Etrusker und Pelasger sind ein in Erbauung von Städten besonders starkes Volk, ganz im Einklang mit dem Namen der Tyrrhener, der doch wohl von rupoic, rupoic, turris anzuleiten ist, und die Endung mehrerer Namen auf moc, nun, nuac, die schon der Name Tyrrhener hat, ist ebenso Pelasgisch als Etruscisch, z.B. A9nvn, Muxηνη u. s. w. Porsena, Capena u. s. w. um über Götter und Priester hier nichts zu sagen \*). Nur unter dieser Voraussezung kann die so auffallende Verwandtschaft der Etruscisch-latinischen Sprache mit der Griechischen auf eine befriedigende Weise Erklärt werden. Doch möchten wir die Pelasgischen Tyrrhener nicht über Griechenland, sondern weit eher aus einem mit

<sup>\*)</sup> Die Tyrrhener wären demnach wenigstens dem Namen nach die alten Burgunden, in deren Namen die Endung — unden eine ebenso allgemein-adjectivische ist, wie ηνοι, wie aus den Griechischen besonders Böotischen Namen auf ονδας, Pagondas, Epaminondas, und die Endung der lat, partic, fut, undus zu sehen.

den Griechischen Pelasgern gemeinschaftlichen Size; auf dem nördlichen Wege, nach Italien gelangen lassen \*). Auf diese Art lässt sich wenigstens am besten begreifen, wie die Pelasger in Italien in manchen religiösen Gebräuchen und Ideen dem Orientalischen Character treuer blieben, als ihre Stammverwandten in Griechenland, und wie selbst das Germanische Wesen ihnen nicht ganz fremd ist (man denke an die Asen, den Gott Turm, Tyr, so dass vielleicht gelbst bei einem ihrer Namen, den Tusci an die Teutschen \*\*) gedacht werden dürfte). Als ein zweites Mittelglied zwischen Italien und Griechenland in Betreff der Römer glauben wir den wegen den Lavinischen Götter doch immer noch wahrscheinlichen Zusammenhang der Latiner mit den Troern ansehen zu dürfen, welche lezteren wir auch zu den Pelasgern rechnen, und somit auch, wie ohnedies die Ilias vermuthen lässt, für Stammverwandte der Griechen halten. Bezeichnet

<sup>\*)</sup> Nach Liv, V. 33. gehörten die Etrusker zu einem Volksstamm mit den Rhätiern. Nach Dion, Halic, Arch. I. 30. naanten sich die Etrusker selbst Rasana. Wie dieser Name (Ras-Rasmit der pelasgishen Endung- ena) Eins ist mit dem Namen der Rhätier, so hat der jezige Name des zum alten Rhätien gehörenden Tyrol von dem Gott Tyr den alten Namen der Tyrrhener erhalten. Nach Niebuhr R. G. I. Th. S. 70. möchte wohl die in ihren eigenthümlichen Wurzeln gans einzige Sprache der Einwohner von Gröden in Tyrol als ein Rest der Tuschschen angesehen werden können.

<sup>\*\*)</sup> Die in lateinischen Namen vorkommende Endung auf - sci wie auch in Volsci, Osci, ist ganz die deutsche Endung auf sohe, gleich auch der griechischen auf γοι wie in πελασγοι, sie bedeutet ein adjectivisches, ein besonderes von einem allgemeinern stammendes Seyn, und hängt sicher zusammen mit der griechischen Verbalform — σχον in den imperf. und aor, die auch von ειμι εσ - τι herkommt, und den Begriff eines auf bestimmte Weise modificirten Seyns ebenfalls ausdrückt.

scheint uns dieser Zusammenhang auch durch die überall wiederkehrende Athene. Diese ältere Verwandschaft zwischen dem Italisch-römischen und Pelasgisch - griechischen glauben wir mit Recht unterscheiden zu müssen von jener spätern Uebereinstimmung, in welche nach der nähern Bekanntschaft beider Nationen der Römische Cultus mit dem Griechischen, obgleich gemäß der ursprünglichen Anlage, jedoch auch so gesezt wurde, daß wir die spätere, wielleicht öfters auch willkührlich angenommene Identität von der ältern nicht mehr immer mit Sicherheit unterscheiden können.

Wir können nicht umhin, am Schlusse dieses ethnographischen Abschnitts noch eine Frage zu berühren, welche durch Ritters Untersuchungen zuerst angeregt, sicher ihre Wichtigkeit für die älteste Griechische und Italische Geschichte noch weiter bewähren wird, die Frage über den Zusammenhang der Griechischen Nation mit der Germanischen, in Hinsicht welcher wir zu den schon im Vorhergehenden gegebenen Andeutungen noch einige andern hinzusezen wollen. Vors erste der Name der Pelasger, der älteste, mit welchem die Geschichte der Griechen beginnt, der den Etymologen und Historikern schon so viels Mühe verursacht hat, kann seine wahre Ableitung gewiss nur dadurch erhalten, dass wir in ihm die nordischen Asen erkennen. In dem ganzen Landstriche der sich vom Tanais über die Kaukasischen und Pontischen Länder bis an den Hellespont herabzieht, begegnet uns der Name der Asen in alter und neuer Zeit in sovielen Spuren, von der Asia an, der Mutter des Prometheus, der asischen Wiese Homers, den Aspurgianen des Strabo, dem Troischen Aesyetes und Ascanius, dem Asgard am Tanais, von welchem Odin auszog, bis herab auf die heutigen Tscherkassen und Osseten und das Asowsche Meer u. s. w., dass wir uns in der

That nicht wundern dürsen, wenn von dieser Lokalität aus der ganze Welttheil den Namen Asia erhalten hat. Ebendaselbst in Lydien und Phrygien treten nun auch die nach unserer Ansicht mit Pelops Volk identischen Pelasger auf, und ihre Verbreitung zeigt uns immer die Spuren desselben Namens bis nach Italien hinab, wo noch die Pelasgischen Tyrrhener ihre Götter Aigoi (nach Hesych. cfr. Sueton. Jul. Caes. c. 97.) nannten, und wenn im Norden der Asen-Name das Volk und die Götter bezeichnete, so gab auch Homer den Pelasgern vorzugsweise das Prädikat die, welches als ein hieratisches Wort nicht mit dem poëtischen DELOC zu verwechseln ist. Il. X. 429. Odyss. XIX. 177. Dasselbe Beiwort hat sowohl Lakedamon wegen seines uralten Cultus Od. V. 20. als auch Elis II. II. 615. wo Pelops die Hippodameia gewann, und ein Hauptsiz der Pelasger und ihrer zwölf Götter war. Dass dieses ganze Asengeschlecht aus dem östlichen Asien eingewandert ist, wird niemand bezweifeln, und ebenso wenig, dass auch die Issedonen Herod. IV. 13. schon ihrem Namen nach (wie auch der Name des ebenfalls von den Asen benannten Islands zeigt), denselben Zusammenhang gehören. An diese Vorauseezungen knupfen wir einen merkwurdigen altgriechischen Mythus an, der uns den Völkerzusammenhang, von welchem wir hier reden. auf eine-unerwartete und auffallende Weise bestätigt. Nach der Sage der Griechen, vergl. Pind. Ol. I. 40. sq. wurde Pelops von seinem Vater den Göttern zerstückelt zur Speise vorgesezt, Klotho aber liefs ihn mit einer glänzenden elfenbeinernen Schulter aus dem reinen Kessel wieder kervorgehen. Diese elfenbeinerne Schulter, die den Interpreten und Mythologen immer ein Räthsel geblieben ist, glauben wir mit der goldenen Hüfte znsamstellen zu müssen, durch welche Pythagoras der Neuplatoniker sich als einen Wiedergeborenen, d. h. zugleich als einen Schönern, Glänzendern, dem Abaris dem Priester des Hyperboreischen Apollon zu erkennen gab. Jamblich. Vita Pythag. c. 28. Die Zerstücklung des Pelops, die Pindar so schr ein Gräuel iste erklären wir durch einen Gebrauch, den Herodot von den Issedonen erzählt IV. 26. "Wenn einem Mann sein Vater stirbt, se bringen alle Verwandten Vieh herbei, und sodann schlachten sie es, und zerlegen das Fleisch; so zerlegen sie auch des Mannes verstorbenen Vater. Dann mengen sie das Fleisch untereinander, und halten einen Schmaus davon. Seinen Kopf aber ziehen sie ab, und reinigen ihn und vergolden ihn. Das thut ein Sohn seinem Vater. Sonst sollen auch sie gerechte Leute seyn." Wir sehen hier offenbar die materialistische Seite der Buddhaistischen Lehre von der Seelenwanderung, welche auch die Stammväter der Griechen mit jenen aus dem innern Asien eingewanderten Völkern theilten, woraus dann später, nachdem der alte Glaube verschwunden, jener Mythus von des Tantalos Gräuelthat geworden ist. Doch ist auch so noch, bedeutsam genug, der Kessel der Klotho stehen geblieben. Wie Vieles überhaupt und besonders in Gebräuchen, die sich auf den Todtencultus heziehen, die Griechen der ältesten Zeit mit den Anwohnern des Hellesponts und den nordischen Völkern gemein hatten, darüber hat Ritter in der Vorh. Absch. II. Cap. V. über die Denkmale, vorzüglich die Grabstätten der Vorwelt am Pontischen Gestade mehrere höchst merkwürdigen Nachweisungen gegeben, zu welchen wir nur noch folgende kurze Andeutung hinzufügen wollen: Es scheint uns nämlich mit dem den genannten Völkern eigenthümlichen Todtencultus auch die Griechische Sitte der festlichen Spiele und Wettkämpfe zusammenzuhängen. Vergleichen wir die Nachrichten über die Leichengebräuche der Scythen bei Herod. IV. 71. der Germanen bei Tacitus Germ. c. 27. der Völker, Baurs Mythologie.

die zur Zeit der großen Völkerwanderung auftreten, man s. z. B. J. von Müller Allg. Gesch. Th. I. S. 531. die Homerische Beschreibung von der durch Wettspiele aller Art gefeierten Bestattung des Patroclus II. XXXIII. die Thucydideische II. 34. von der mit altväterischer Heiligkeit und Feierlichkeit begangenen Bestattung der im Kriege Gefallenen; so möchten die Hellenischen Spiele, so ächt national sie auch ausgebildet wurden, ihren Ursprung dennoch in den nordischen Todtenfesten haben. Diese durch Pindars Gesänge verherrlichten Wettkämpse wurden an mehreren Orten gehalten, die in der Nordisch-griechischen Urgeschichte besonders hervortreten, nirgends aber allgemeiner und feierlicher als in Olympia. wurden sie am alten Grabmal der Pelops (αργαιφ σαματι Ol. XI. 30.) gehalten, wo Pelops wie Pindar Ol. I. 146: singt:

εν αίμακεριαις (d. i. εναγισματανεκρων, ηρωων) αγλααισι μεμικται, Αλφεε πορφ κλιθεις \*),

Τυμβον αμφιπολον εχων πολυξενωτατφ παρα βωμφ.
το δε κλευς

Τηλοθεν δεδαρχε ταν Ολυμπιαδων, εν δρομοις Πελοπος, ίνα ταχυτας ποδων εριζεται.

Dieses Grabmal der Pelops war ohne Zweifel ei-

<sup>&</sup>quot;) Diese Worte werden gewöhnlich erklärt: Neben dem Fluss Alpheus. Sind sie aber nicht vielleicht so zu nehmen: im Strombett des Alpheus liegend, da es altgermanische Sitte gewesen zu seyn scheint, Fürsten in Flüssen zu begraben? So begrub die Westgothische Nation ihren großen Alarich in Unteritalien in dem Bett eines Flusses. Müller Allgem. Gesch. I. Theil S. 520. Vielleicht lag dabei auch die Vergleichung des Lebens mit dem Fluss des Wassers zu Grunde. Man denke an Achilleus s. oben S. 46. und an die im Flusse Numicus liegende Italische Anna Perenna, die Indische Anna Purna. Greuzer Symb. Th. II. S. 974. Daß noch besonders von einem τυμβος des Pelops die Rede ist,

ner jener colossalen Todtenhügel, die noch jezt im Norden und Osten Europas, und namentlich auch auf. der Troischen Ebene, wo sie den Griechischen Helden, dem Achilleus, Patroclus u. a. der Sage nach errichtet waren, in so großer Menge gesehen werden. Vielleicht war auch der Αχιλληιος Δρομος, den Herodot IV. 76. im Scythenland kennt, in der Nähe eines solchen Todtenhugels, wie in Olympia die dooμοι Πελοπος, neben seinem τυμβος waren, εν γασ τφ σταδιφ εστίν αυτε ό ταφος. Schol. ad Ol. I. 91. Dieser Hügel des Pelops (Πελοψ Κοονιος Ol. III. 24.) ist ohne Zweifel derselbe, welcher auch der des Kronos heifst, Ol. VIII. 21. Nem. XL. 31. in jedem Fall aber dürfen wir bei Kronos dieselbe Beziehung nach dem Norden annehmen, wie spätere Bemerkungen zeigen werden, welche wir so eben bei Pelops angedeutet haben. Er ist der uralte Gott jener Localität, Wo Scythen, Germanen und Hellenen noch ungeschieden zusammen waren, in Olympia aber einer der zwölf Götter, welche gewis nicht ohne besondere Bedeutung gerade hier gemeinschaftlich verehrt wurden, und unwillkührlich an die zwölf Asen der der Pelasgischen verwandten, und einst ebenfalls in den Pontischen Ländern einheimischen Nordischen Mythologie erinnern. Die Altäre aber dieser Götter hatte Harekles errichtet Ol. V. 9. coll. Schol. nämlich jener älteste Herakles, welcher ursprünglich Eins mit Kronos-Buddha (s. unten) sowohl der Gott der Germanen, als der Heros der Dazu kommt eine weitere Hellenen geworden ist. 'nicht unwichtige Pindarische Angabe, dass nämlich den Oelzweig, den Olympischen Siegesschmuck (γλαυκοχροά κοσμον ελαιας)

scheint uns nicht gegen die aufgestellte Idee zu seyn. Auch für den ehernen Sarg der Pelops Paus, VI, 22. Schol, ad Pind, Ol, I, 94. läfst sich eine Parallele anführen, s. Müller Allg. Gesch, I, Th. S. 532.

Ιστρε απο σκιαραν παγαν ενείκεν Δμφιτρυωνιδας,

Μναμα των Ουλυμπια καλλιστον αθλων.

Δαμον γπεςβοςεων πεισαις Απολλωνος θεςαποντα λογφ,

Πιστα φρονεων Διος αιτει πανδοχφ Αλσει σχιαρον τε φυτευμα ξυνον ανθρωπος στεφανον τ'αρεταν. Ολ. III. 24. sq.

Cfr. Paus. V. 7. So erscheint Buddha im Orient überall mit dem Ölzweig in der Hand. Ritter Vorh. S. 347. Bemerkenswerth ist aber diese Angabe hauptsächlich deswegen, weil wirklich von den Naturforschern dem auch der Athene geheiligten Ölbaum die Localität der Hyperboreischen oder Nordisch-pontischen Länder als heimathlicher Boden angewiesen wird. Man vergl. unten den Lorbeer Apollons. -Ein anderer Name, der für unsere Frage beachtenswerth zu seyn scheint, möchte der der Danaër seyn. Er ist wie der der Pelasger einer der ältesten, und erscheint uns in demselben für die Urgeschichte der Nation so merkwürdigen Theile des Landes. Er ist ebenfalls noch nicht befriedigend erklärt, denn auch die neuestens gegebene Herleitung von Zeug, Znvog, Zavos (s. Schwenk Etym. Myth. Andeut. S. 36.) ist willkührlich und inhaltsleer: Wir sind der Meinung, dass auch dieser Name nur aus der Verwandtschaft der Germanischen und Griechischen Nation erklärt werden kann, und so sonderbar es auch lauten mag, wagen wir doch geradezu zu behaupten, dass die Griechischen Daflaër dem Namen nach keine andern sind, als die Germanischen Dänen. Ihr Name kommt wohl her von dem in der Persisch - Germantschen Sprache der Osseten aufgefundenen Wurzelwort Don (Fluss, Wasser) woher die Fluss-Namen Tanais, Danaper, (Dnieper) Danubius, Eridau, Rhodan, u.s.w.

s. Ritter Vorh. 8. 303. Es ware demnach ein Name, wie der Name Achaia (das Wasserland), und er findet sich auch sonst zuweilen bei Völker-Namen, wie Makedonen, Issedonen. Die Dänen erscheinen überall steben den Gothen, und zwar ursprünglich im Osten Europas, in der Nähe Griechenlands, wo sie höchstwahrscheinlich ganz dieselben sind mit den aus Griechischen und Romischen Schriftstellern uns be-Rannten Geten und Dacen (d. h. Degen; oder rechte Männer, welcher Namen in der Deutschen Sprache des Mittelalters mit dem der Dänen ganz zusammenfloss). Man vergl. Leo über Odins Verehrung in Deutschland 1822. S. 73. sp. Was uns aber diese Meinung am meisten zu bestätigen scheint, ist der Mythus von den Töchtern des Danaos. Wir haben diesen Mythus oben nach der bei den Griechen allgemein geltenden ägyptisirenden Ansicht, und nach der in jedem Fall nicht zu verkennenden Uebereinstimmung mit Ägyptischen Symbolen und Ideen zu deuten gesucht, allein auch hier möchte, worauf wir immer wieder zurückkommen müssen, die Frage entstehen; ob dieser Zusammenhang mit Ägypten nicht blos als ein mittelbarer und secundärer anzusehen ist. Wir glauben wirklich, dass der Grundzug der Danaiden ächt nordisch ist! Erscheinen sie nicht, wenn sie vor der Ehe mit den Söhnen des Ägyptos fliehen, und ihre Männer in der Hochzeitnacht tödten, als die wahren am Thermodon und Tanais einheimischen Amazonen, deren Scythischen Namen Herodot IV. 110. urkundlich durch das Griechische ανδροκτονοι erklärt (τας δε Αμαζονας καλεεσί Σκυθαι Οιδοπατα. δυναται δε το ενομα τετο πατ' Ελλαδα γλωσσαν ανδροκτονοι. Οιορ γαρ καλευσί τον ανδρα, το δε πατα κτεινειν, cfr. c. 117.) \*)? VVir

<sup>\*)</sup> Nicht zufällig scheint mit dem Danaiden Mythus auch die Sage von den Lemnischen Weibern zur Zeit der Argonauteufahrt zusammenzustimmen. Apoll. I. g.

finden nämlich bei den Mittelasietischen, in den Norden Europas und wahrscheinlich auch nach Labren eingewanderten Völkern, die wir mit Ritter im Allgemeinen Buddhistische nennen, ein der sonst in Asien herrschenden Sitte der Polygamie, entgegengeseztes Verhältnis des männlichen und weiblichen Geschlechts, wie wir schon oben angedeutet haben. Bald sind die Weiber den Männern völlig gleichgestellt, (cfr. Herod. IV. 26. 116.) bald eracheint das Verhältniss der Weiber zu den Männern als Weiberherrschaft, (man vergl. die γυναικοκρατεμένοι, die Nachbarn der Mäeten, Ritter Vorh. S. 163.) Weiber-Gemeinschaft und Polyandrie, (cfr. Herod. IV. 104. 172. 176. 180.) bald sondert sich das weibliche Geschlecht von dem männlichen in strengem Gegensaz ah, wie in den Amazonen. Dieses zwar einen allgemeinen Grundcharakter beibehaltende, aber auf verschiedene Weise sich modificirende Verhältnis war seiner edlern Seite nach auch Altgermanische Sitte. Man vergl. die bekannten Stellen Tac. Germ. c. 8. Plut. Mar. 19. 27. Flor. III. 3. so wie über anderes, was noch bei Danaos und den Danaiden zu berücksichtigen ist, spätere Bemerkungen. Wenn wir dann, wie wir die Pelasger mit den Asen, die Danaer mit den Dänen zusammengestellt haben, so auch noch bei den Doriern (verwandt mit Taur, Turan, Tyr, Thor) an die Deutschen Thüringer (altdeutsch Döringe, oder Düringen, wie im Niebelungenlied z. B. v. 5395.) welche vor dem Vordringen der Sachsen noch nicht im Lande Thüringen allein, sondern auch weiter östlich und nördlich wohnten s. Leo über Odin S. 84. erinnern, so mag auch dies, wie das Bisherige, als blosse Vermuthung und Andeutung gelten, wie überhaupt diese Bemerkungen nur die Absicht haben, auf die ohnedies durch die Verwandtschaft der Sprachen ausser allen Zweisel gesezte Verwandtschaft der Völ-

Digitized by Google

ker auch noch von einer andern Seize her aufmerksam zu machen, und einen Punct zu gewinnen, an welchen sich auch im Folgenden einige Säze, wie z.B. bei Herma, Herakles, der Athene, zur festern Haltung werden aufschließen können.

Diese wenigen hier gegebenen Bemerkungen halten wir für unsern Zweck hinreichend, um eine allgemeine Uebersicht von dem historischen Umfange des Gebiete der Mythologie, und des Verhältnisses seiner Haupttheile zu einander zu entwerfen, und diejenigen historischen Angaben, die zur Bildung einer Totalvorstellung zusammengehören, und was sich sonst von der Ausführung des Einzelnen am leichtesten absondern läset, hier so zusammen zu stellen, dass das späterhin Folgende von selbst an das hier gegehene Allgemeine sich anreihen kann. An Vollständigkeit auch nur des Wightigsten ist freilich hier gerade am wenigsten zu denken, indem der Gegenstand selbst von der Art ist, dass auch die aufgestellten Hauptsaze nur durch eine erst im speciellen Theil mögliche Induction und Auseinandersezung, soweit es überhaupt möglich ist, weiter begründet werden können.

Wenn wir aber bisher die gemeinschaftlichen historischen Anfänge und Berührungspunkte der verschiedenen einzelnen Religionen betrachtet haben, so ist es nun nothwendig, auch noch an ihre durch die Individualität der Völker bedingte Verschiedenheit zu erinnern. Religionen wandern mit den Völkern, und wie diese, je mehr sie aus dem allgemeinen Mittelpunkt in die Peripherie hinaustreten, auf einem andern Boden und unten einem andern Himmel sich mehr und mehr individualisiren, so sind auch die Religionen, und zwar in demjewigen Verkältnifs, in welchem sie schon ihrem ganzen VVesen nach von der Natur abhängig sind, denselben Veränderungen unterworfen. Dieses individualisirende Princip ist der den Charalter des Volks bestim-

mende, in den äussern Erscheinungen des Lebens sich offenbarende, und in den höchsten geistigen Erzengnissen am meisten sich aussprechende Geist elhes einzelnen Volks, der, wenn uns auch die Zeigliederung der äussern Elemente und Formen aufe beste gelingen sollte, doch immer über jede Theilung erhaben, als das unerklärbare innerste Gebeimniss der bildenden Natur zurückbleibt. Nur nachweisen können wir ihn aus seinen Erscheinungen, und herausfühlen aus ihnen, sals die Seele der Formen, die er eich geschaffen hat, und wollen wir nicht über der Form den Geist vergessen, so wird dies gerade da die nothwendigste Forderung, wo wie z. B. bei der Grischischen Nation so viele und so verschiedene Einflüsse von aussen sich zu einem gemeinschaftlichen Produkt vereinigt haben. Diese Aufgabe können wir aber nur dadurch lösen, dass wir, da der Geist immer nur das allgemeine, den aussern Erscheinungen zu Grund liegende, lebendige Princip ist, die äussern Erscheinungen soviel möglich auf allgemeine Begriffe zurückbringen, und diese wiederum andern allgemeinern, unter deren Gesichtspunkt sie gehören; unterordnen. Die allgemeinsten Begriffe nun, welche sich uns aus der historischen Betrachtung der Völker, deren Religionen in das Gebiet der Mythologie zu rechnen sind, ergeben, lassen sich am besten durch den Gegensaz des Orientalischen und Europäischen Wesens ausdrücken, und wenn wir das Historische auf das Philosophische zurükführen, so sind die allgemeinsten Begriffe, unter welche der genannte historische Gegensaz gestellt werden muss, in dem aus der philosophischen Entwicklung des Begriffs der Mythologic aufgefundenen Gegensas, des Symbols und des Mythus gegeben. Daher behaupten wir nun, so gewise durch den Gegensaz des Symbols und des Mya thus das Wesen der Mythologie erschöpst ist, so gewiss können auch die Orientalischen Religionen und die Griechisch-römische nur insofern aus dem Gesichtspunkt der Mythologie betrachtet werden, als sie an dem genannten höhern Gegensaz theilnehmen, welcher nicht blos im Einzelnen, sondern am auffallendsten in den größern Hauptformen hervortreten müß. Wie aber jeder Gegensaz auch wiederum ein Mittleres hat, in welchem sich die entgegengesezten Glieder, soviel es seyn kann, ausgleichen, so wird es auch hier nicht anders seyn. Von diesen Säzen wolblen wir nun in der folgenden Auseinandersezung die Anwendung machen.

1) Als die vorzugswelse Orientalischen Religionen schen wir die Indische und Persische an, und diese sind es auch, welche vorzugsweise den Charakter des Symbols an sich tragen. Wir wollen zwar keineswegs behaupten, dass nicht auch das Mythische bei beiden Völkern geine Stelle gefunden, und von dem Indischen Mythus namentlich lässt sich mit allem Rechte sagen. dass er mit der ganzen, jenem Clima eigenen Uppigkeit emporgeschossen, und wie ein rankendes Gewächs sich nach allen Seiten hin ausgebreitet habe. Doch gilt auch dies mehr von dem historischen, als dem eigentlich religiösen Mythus. Und was die religiose Symbolik und Mythologie bei beiden Völkern betrifft, so ist entweder das Symbol, auch wenn es auf dem Wege zum Mythisch-persönlichen ist, in einer so schwebenden Unbestimmtheit gehalten, dass das Persönliche wenigstensunicht in seinem vollen Begriff zur Anschauung, oder auch nur zum Bewusstseyn kommt, wie wir dies besonders in der Persischen Religion sehen, in welcher selbst Ormuzd's Wesen in Licht zerfliesst, oder das Mythisch - persönliche kandigt, auch wenn es deutlicher und bestimmter gedacht wird, durch seine ganze Darstellung seine nahe Verwandtschaft mit dem Natursymbol und seine Herkunft aus ihm noch an, wie bei den Indigen durch die riesenmässige, vielgliedrige, vielköpfige, hermaphroditische Gestalt der göttlichen Wesen, oder auch durch den noch recht eigentlich physischen Zusammenhang derselben mit blosen Natursymbolen, wie dies bei ihren Awatars der Fall ist. Gigantische . Steigerung, ungemäsigte Anhäufung der Attribute, groteske Abweichung von dem Typus der menschlichen Gestalt, bewegungslose Ruhe sind überhaupt die Züge, die zum Charakter einer solchen Darstellung gehören. Endlich zeigt sich der vorwaltende Einfluss des Symbolischen auch dadurch, dass sich die einzelnen Symbole und Mythen sehr leicht auf die allgemeinsten und einfachsten Natur-Anschauungen zuückführen lassen, deren symbolische Bedeutung sich von selbst zu erkennen giebt, dergleichen Symbole namentlich das Wasser und Feuer. das Licht und die Sonne sind. welche eben auch zugleich den gemeinschaftlichen Grundcharakter der Indischen und Persischen Religion ausmachen.

2) Das Mythische dagegen stellt sich uns vorzugsweise in der Griechisch-römischen Religion dar, und in seiner Eigenthümlichkeit am meisten gerade von derjenigen Periode an, in welcher die Griechische Nation sich zu ihrer Selbstständigkeit herangebildet hatte, d. h. von der Homerischen Zeit an. In dieser Religion sehen wir ein durch Personen und Handlungen lebendig bewegtes Ganze, und wenn auch der Boden der alten Natursymbolik, aus welchem der Mythus jugendlich frisch emporgewachsen ist, da und dort noch durchblickt, so erscheint er uns doch gegen das glänzende Farbenlicht, in welchem der heitere Mythus sich spiegelt, nur wie in einem feierlich düstern Helldunkel. Kaum können wir den leichthinwandelnden Göttern, wie ja Götter überhaupt schwer zu erkennen sind, an irgend einem Zeichen absehen, we-

her sie stemmen, ia nur die schwache Schattirung cines dichterisch umgebildeten Attributs ist es oft, die sie noch verräth. Wer möchte z. B. die Homerische, Thetis an dem silbernen Schimmer ihrer Füße gleich beim ersten Anblick als die Göttin des silberblinkenden Wassers erkennen, oder die lilienarmise Here als die weißglänzende Mondsgöttin, oder den lokigen Phoibos Apollon als den strahlenden Sonnengott? So hat sich die mythenreiche Hellas ihre eigenen Wesen geschaffen! Wie aber im Orient das Verhähnis des Mythus und des Symbols nur in der Unterordnung. des Einen unter das Andere besteht, so darf in Griechenland die alterthümliche Symbolik nicht über dem blühenden Mythus vergessen werden, und wenn auch der Sohn die Mutter überwachsen, und die Zügel der Herrschaft auf dem Throne des willigen Volkes ergriffen hat, so waltete doch auch sie noch stets still und geheim in ihrem innern Heiligthum. Wir deuten damit das Verhältniss der exoterischen und esoterischen, der volksthümlichen und der priesterlich mysteriösen Religion an, das seinen lezten Grund in einer Hinsicht wenigstens in dem Verhältniss des. Mythus zum Symbol hat. Historisch drückt sich dieses Verhältniss in der Griechischen Religion durchden Unterschied des Hellenischen und Pelagischen aus. welches leztere demnach, da der Mythus der Griechischen, das Symbol der Orientalischen Religion vorzugsweise zukommt, als das eine Mittelglied angesehen. werden muss, durch welches der höhere allgemeine Gegensaz in einem Dritten näher zusammenfückt.

3). Als das zweite auf der Seite des Orients liegende Mittelglied zwischen dem eigentlichen Orient und dem Griechisch römischen sehen wir Aegypten und Phönizien an, nebst den mit ihnen zunächst zusammenhängenden Ländern. Daß das regsams und unternehmende, alle Meere durchkreuzende, und

auf allen Küsten sich ansiedelnde Sees und Handelsvolk der Phönizier ganz die Bestimmung gehabt zu haben scheint, die ersten Keime der Cultur zu verbreiten, und eine lebendige Gemeinschäft zwischen Asien und Europa zu unterhalten, 'mus Jedem einlenchten. Auch in manchen Zügen seines Charakters. und in den Einrichtungen der Städte und des Staats ist der Übergang zur Europäischen Eigenthumlichkeit nicht zu verkennen. Und so sehen will nitt auch in der Phönizischen Mythologie! obgleich wir freilich: auch noch stark an den Charakter des Orients erinnert werden, und das Übermaß des Gefühls oder Affekts noch immer seine Anforderungen macht, doch im Ganzen schon der Grieschischen Natur verwandtere Formen. Das Ungeheure und Abnorme hat sich gemätigt, das Symbolische weicht dem Mythischen, und wir möckten oft eher darüber bedenklich seyn, nicht die Annäherung an Griechische Namen und Personen, wie sie uns wenigstens erscheint, zu groß ist, als dass wir sie für ursprünglich halten können. Dass auch sowohl die Syrisch - babylonische, als auch die kleinasiatische Mythologie (welche leztere ja schon in der nächsten Berührung mit den Pelasgern steht) von den angegebenen Merkmalen nicht wesentlich abweicht, darf nur bemerkt werden. Auffallender aber könnte es seyn, dass wir auch der Ägyptischen Symbolik und Mythologie hier ganz dieselbe Stelle auf der Grenzlinie des Orients und Occidents anweisen. Und' doch halten wir diesen Gesichtspunkt für richtiger, als die Ansicht derjenigen, welche durch gewisse einzelnen Eindrücke verleitet, auf das Verhältniss zwischen Aegypten und Griechenland schon ganz den vollen Gegensaz zwischen dem Orient und Occident anwenden wollen, und darum zu leicht über die Berührungspunkte hinweggehen, welche Agypten doch auch solbst mit Griechenland in ziemlicher Anzahl

Drückt sieh doch schon, um hier vorerst darbietet. nur an die mehr äußere Erscheinungen zu erinnern, in dem ganzen Tempel Bilder Opfer-Orakel-Prodigiens Wesen der Ägyptier, wie wir es aus Herodot der ältesten Quelle kennen, tehr deutlich der Uebergang zu Griechischer Art und Sitte aus. Vornehmlich aber kommt hier in Betracht, dass der Ägyptischen Nation überhaupt jene Selbstständigkeit und geistige Originalität gefehlt zu haben scheint, die die großen Nationen auszeichnet, und der größte Beweis davon ocheint uns der Mangel einer nationalen Poësie zu seyn, welche überall der sicherste Massstab der nationalen Geisteskraft ist, und von welcher uns, wäre eine solche bei den Aegyptiern gewesen, so gewiß irgend eine Kunde zugekommen wäre, als überhaups die wahrhaft lebendige Geisteskraft überall mehr oder minder die Zeit überwindet. (Denn das Ägyptische Lied Maneros Herod. II. 79. kann doch nicht als Beweis dafür gelten, vielmehr bedenke man die Worte αοιδην ταυτην πρωτην και μενην σφίσι γενεσθαι.) keinem Epos hat die Nation das Bewusstseyn ihrer Geisteskraft ausgesprochen, dergleichen die Indier schon seit alter Zeit in ihrem Ramayan und Mahabarat"besalsen, dergleichen den Persern Firdussi in seinem unsterblichen Schahnameh, obgleich in bedeutend späterer Zeit, doch mit ächt alterthümlich erneutem Nationalgeist, den Hellenen Homer beim ersten Erwachen der Nation in seinem hohen Doppelgesang hinterlassen. Wohl mag man sagen, dass die Epopöen der Aegyptier in den Wänden ihrer Tempel und den Säulen ihrer Hallen verewigt sind, aber was sind bei aller Bewunderung; die wir diesen Werken der Menschenhand zollen, die stummen Steine gegen das redende Wort des bildenden Geistes? Scheintnes nicht sogar, jew vollkommener diese Werke einer äusserlich gestaltenden Kunst sind, der Geist der Nation habe gerade nur in ihnen seine schöpferische Mraft objectivirt? Wie sollten wir nun da, wo die Poësie nicht zum regen Leben erwacht ist, die symbelisch-mythische Réligion in einer eigenthümlichen originellen, Form ausgeprägt finden? Vielmehr war ihre Religion eine Ueberlieferung aus dem hökern Orient, und worin sie von diesem abwich, war eine Annäherung an die Weise und den Geist der Grieehen. Es tritt zwar allerdings der symbolische Charakter des Orients in seinen großartigen Typen, obgleich die Stelle der ächt Orientalischen Natursymbolik nun schon großentheils die Hicroglyphik der Thierwelt einnimmt, bei ihnen noch in ungleich höherem Grad hervor, als bei irgend einem andern Vorder-Asiatischen Volk, aber auf der andern Seite sehen wir auch die Hinneigung zum Hellenismus in der menschlich-persönlichen Gestaltung der Götter. Wir berufen uns auf den am volksthümlichsten ausgebildeten Osiris-Mythus, wie er im Folgenden vorkommen wird, hier dient er zugleich zum Beweis, dass die Unterscheidung einer esorischen und exoterischen Religion auch schon in Aegypten weit bedeutender gewesen seyn muss, als im Orientselbst, wie sie überhaupt in dem Grade größere Wichtigkeit erhält, in welchem der überwiewiegende Einfluss des mythischen Elements die religiöse Symbolik und Mythologie von der einfachen Grundlage der unmittelbaren Nathr - Anschauung entfernt.

Wir ziehen aus den hier aufgestellten Säzen die Folgerung, dass, wie die ganze Darstellung der Mythologie, wenn sie ihre philosophische Aufgabe lösen will, immer wieder in ihrer lezten Beziehung auf den Gegensaz zwischen Symbol und Mythus zurückkommen muss, ebenso, wenn die Mythologie ihrer historischen Seite nach dargestellt werden soll, derselbe Gegensaz in den beiden Formen des Orienta-

lismus und Hellenismus wiederkehrt, dass es demnach ein und derselbe Gcgensaz ist, welcher, historisch und philosophisch genommen, die beiden nothwendigen Elemente jeder höhern mythologischen Construction ausmacht.

Zum Schlusse dieses Capitels sezen wir noch einige Bemerkungen über die dem Inhalt desselben verwandte Frage hinzu: Auf welche Weise sich hauptsächlich die Identität religiöser Ideen bei verschiedenen Völkern erkennen lasse, in dem Fall nämlich, wenn uns weder ein ausdrückliches historisches Zeugnis über den Zusammenhang belehrt, noch auch der Inhalt einer Lehre von selbst dafür zeugt, also hauptsächlich dann, wenn es sich um die Identität gewisser mythologischer Wesen handelt, eine Frage über welche sich ebensogut auch schon die Griechen und Römer selbst Rechenschaft geben musten, wenn sie ihre Gottheiten mit den Gottheiten anderer Nationen vergleichen wollten. Es kommt dabei

1) der Name in Betracht. Da die Namen der Alten, wenigstens die religiösen, durchaus eine das VVesen der Sache oder Person ausdrückende Bedeutung hatten, so ist die Annahme natürlich, dass eine Gottheit bei demjenigen Volke einheimisch sey, aus dessen Sprache sich die Bedeutung des Namens am leichtesten erklären lässt. Der Name Mithras z. B. lässt sich nur aus der Persischen Sprache, Namen wie Krones, Hades, Plutes lassen sich nur aus der Griechischen erklären, Namen wie Amun, Phtha sind wenigstens keine Griechischen; und verhält es sich mit dem Buddha-Namen, wie Ritter behauptet, so ist er auch ein Beweis, wie aus dem Namen die Herkunft gewisser religiöser Ideen abzunehmen ist. Es ist aber hier ausserdem, dass wir bei Orientalischen Namen selten so glücklich sind, ihre Bedeutung in einer für uns längst verschwundenen Sprache, oder in der äktesten Periode einer noch lebenden, zuverlässig zu wissen, noch an zweierlei zu denken:

- 1) Da die Sprachen der Hauptvölker, die als selbstständige Volksstämme gelten können, die Indische, Persische, Hellenische und Germanische, so wie auch die Semitische, wie man sich immer mehr überzeugen muß, sämmtlich als mehr oder minder verwandte Sprachstämme anzusehen sind, so ist sehr leicht möglich, daß ein Name, dessen Bedeutung uns s. B. in der Griechischen Sprache gegeben zu seyn scheint, doch seine entferntere Wurzel im Orient hat, und wir müssen demnach auch in einem solchen Fall über den historischen Zusammenhang der durch den Namen bezeichneten religiösen Begriffe zweiselhaft seyn, da der Begriff ebensowohl gleich alt mit dem Wurzelwort als erst später mit dem daraus stammenden Namen bezeichnet worden seyn kann.
  - 2) Verdient hier besonders bemerkt zu werden, die bei den Griechen wenigstens, wie wir vermuthen müssen, sehr allgemeine Sitte, fremde Namen zu übersezen, oder ihnen doch durch Umlaut und Bergung einen dem Genius ihrer Sprache harmonischen Laut zu geben, oder auch ein anderes, nicht sowohl der Bedeutung als dem Tone nach, entsprechendes Wort an die Stelle zu sezen. Dass die Griechen fremde Namen gerne übersezen, ließe sich leicht durch mehrere Beispiele zeigen. Selbst Wesseling fiel es zu Herod. VII. 224. auf, dass die Namen Αβροκομης und γπεραν-One Perser-Namen seyn sollen, während sie doch ganz deutlich eine rein Griechische Zusammensezung sind, und somit nur eine Uebersezung seyn können. Wenn die Griechen, wie wir oben gesehen haben für den Indischen Koros zuweilen ihren Helios sezen, so ist auch dies eine Uebersezung. Eine bemerkenswerthe Stelle über die Sitte der Alten fremde Namen zu übersezen, findet sich bei Plato im Critias p. 157. Ed.

Bekker, woraus wir deutlich sehen, wie gewöhnlich sie war. "Wundert Euch nicht, wenn Ihr zum öftern Griechische Namen der Nichtgriechen hören werdet. Ihr sollt die Ursache davon erfahren. Als Solon darauf bedacht war, jene Erzählung (von der Insel Atlantis) in seinen Gedichten anzuwenden, und sich nach der Bedeutung der Namen erkundigte, so fand er, dass die Aegyptier, die diese Geschichte niedergeschrieben, jene Namen in ihre Sprache übergetragen Da erfaste er selber den Sinn eines jeden Namens, trug ihn in unsere Sprache über, und schrieb ihn nieder." Vergl. Creuzers Symb. und Myth. Il. Th. S. 201. Dass die Griechen fremde Namen gräcisirten, zeigt ohnedies der Augenschein, dass sie ihnen aber auch Griechische Worte unterschoben, möchte ebenfalls durch Beispiele wahrscheinlich gemacht werden können. Ist es wahr. dass der Name Ilithvia von Nacht, oder 75 gebähren abzuleiten ist, so war sie dem Griechen doch, indem er ein Wort aus seiner Sprache dafür sagte, die Kommende, Elev 900, Eleiduig. Den Namen des Herakles leiteten die Griechen selbst daher, dass er durch die Here Hoa Ruhm xheog gewinnen sollte, es dürfte uns aber dies wenigstens nicht hindern, den Namen aus einem Orientalischen Worte zu erklären, und ihn, wie bekanntlich geschehen, gleichbedeutend mit 5577 mercator, circuitor zu nehmen. Ebenso verhielt es sich auch mit dem Namen des Dionysos, wobei die Griechen gewöhnlich an ihren Zeus dachten, wenn er wirklich, wie schon Griechische Grammatiker behaupteten, von dem Indischen Wort deuvog soviel als Bagileug herkommen sollte. Ein noch auffallenderes Beispiel davon, wie der ausländische Name, wenn er nur einigermassen an ein ähnliches ganz Griechisches Wort erinnerte, in dieses übergieng, wäre der Beiname der Aphrodite anarsoos, wenn er wie Ritter meint, eigentlich Baurs Mythologie.

das Indische Awater wäre. Die Griechische annen hätte sich ip der That hier recht täuschend eingeschlichen. Schon aus dem Angeführten ergiebt sich. dass die Etymologien der Griechen, so nüzlich sie auch gewöhnlich für die Kenntniss der von ihnen mit einem gewissen Begriff verbundenen Merkmale sind, doch wenigstens in grammatischer Hinsicht keinen großen Werth haben können, und dass wir uns durch sie nicht gebunden glauben dürfen, über einen Kreis hinauszugehen, der für die Griechen wegen des ihnen noch mangelnden Sinnes für Sprachforschung, und wegen der übrigen Beschränkung des Gesichtspunkts weit enger gezogen war, als er es für uns seyn kann. Bei mehreren Namen lässt es sich gar nicht anders denken, als dass sie Orientalischer Abkunft sind, wie z. B. die Namen Perseus, Perses u. a. obgleich Hermann aus diesem einen Trameus macht, um ihn in die Gesellschaft seines Pendulus und Rotulus zu bringen, bei andern lässt sich der Griechischen Etymologie eine Orientalische wenigstens mit gleichem Rechte an die Seite sezen. Und wenn überhaupt der Orient in einem so nahen Verhältniss zu Griechenland stund, wie nach dem Obigen anzunehmen ist, und die Voraussezung richtig ist, daß gerade in religiösen Namen sich das Alterthümliche am reinsten erhält, so muss von dieser Seite aus das Feld der Unterauchung immer offen bleiben, und das Verfahren derjenigen, deren ohnedies in die Etymologie der Namen sich zusammenziehende Mythologie überall nur bei Griechischen Namen-Erklärungen stehen bleiben zu müssen behauptet, und die Parallele und Identität mit dem Orient, wenn sie sie auch im Allgemeinen zugeben will, doch in keinem bestimmten Fall anerkennt, man vergl. Hermann über das Wesen und die Myth. z. B. S. 102. ist ebenso einseitig, und willkührlich beschränkt, wie ihre ganze Ansicht von der Mythologie überhaupt. Am merkwürdigsten übrigens und für das Alter der Begriffe am wichtigsten bleibt die Uebereinstimmung und Identität dann, wenn sie auf Wurzelworten beruht, welche, indem sie einen bestimmten, in der natürlichen Anschauung gegebenen Begriff bezeichnen, zugleich in den meisten der uns bekannten Hauptsprachen sich auf gleiche Weise erhalten haben, dergleichen Beispiele auch uns schon einige im Bisherigen begegnet sind, so dass uns dieselbe wunderbare Einheit, die sich in den historischen Elementen der Religionen zeigt, auch in den Ur-Elementen der Sprache wiederklingt. Mit den Namen allein kommen wir jedoch nirgends weit, und der Name sest schon den Begriff voraus. Daher ist

2) ein weit wichtigeres Kriterium der Identität oder Aehnlichkeit in den Merkmalen zu suchen, welche mit den Begriffen der göttlichen Wesen verbunden wurden. Gottheiten verschiedener Völker, welche in den meisten oder doch in bedeutenden Merkmalen überkommen, müssen als dieselben dem Begriff oder Wesen nach angesehen werden, wenn freilich daraus noch nicht sogleich mit Sicherheit auf einen historischen Zusammenhang geschlossen werden darf. Auch die Griechen und Römer, welche, wie es in der Natur eines von der Realität der verehrten Wesen überzeugten Polytheismus liegt, sehr geneigt waren, ihre Gottheiten mit fremden zu vergleichen und zu fdentificiren ( konnten sich dabei an kein anders Kriterfunt halten, als an die größere oder geringere Zusammenstimmung der Merkmele. Wenn Herodot I. 131. segt: taleson Acoupion ryv Appodiryv (nämlich die Gottheit; die die Griechen Aphrodite nennen) Mulitra, Apa-Bioi de Alitte, negot de Mitgar, so kann er debei nur auf die gemeinschaftlichen Eigenschaften gesehen haben, welche allen diesen Gottheiten ungeachtet der verschiedenen Benennungen beigelegt wurden.

unter dieser Voranssezung ist auch die Untersuchung und der Zweisel Herodots II. 43. 44. begreislich, ob der Aegyptische und Tyrische Herakles derselbe mis dem Griechischen sey. Daher ist auch seine Behauptung II. 50. beinahe alle Götternamen seven aus Aegypten nach Hellas gekommen, nicht durch die Annahme in Zweifel zu ziehen, dass diese Gottheiten unter denselben Namen von den Aegyptiern und Griechen verehrt worden seyen. Der Name der Gottheit ist ihm gleichbedeutend mit dem Begriff derselben. In dem im Bewulstseyn gewekten Begriff einer Gottheit, welcher ohne die Bezeichnung mit einem Namen nicht feetgehalten werden kann, offenbart die Gottheit ihr an sich ewiges Wesen den Menschen in der Zeit. Es beruht aber, wie sich von selbst versteht, die Vergleichung und Identificirung der Gottheiten verschiedener Völker auf dem höhern oder niedern Grade der Achnlichkeit, auf der Uebereinstimmung wesentlicher oder unwesentlicher Merkmale. In dieser Hinsicht ist es für uns, wenn wir bei Griechischen Schriftstellern fremde Gottheiten mit Griechischen Namen bezeichnet finden, von besonderer Wichtigkeit, dasjenige Merkmal aus den übrigen abstrahirt zu haben, das sie als das hauptsächlichste und eigenthümliche mit dem Begriffe verbinden. Wenn daher z. B. Herod. I. 131. VII. 40. von einem Persischen Zeus spricht, welchen wir für den Ormuzd der Perser halten müssen, so dürfen wir deswegen nicht annehmen, dass sich die Vebereinstimmung weiter ausdehnt, als auf das Hauptmerkmal, daß Ormuzd beiden Persern ebenso der höchste und oberste Gott ist, wie es Zeus den Griechen ist. Wenn er die Babylonische Myllitta, die Arabische Alitta, die Persische Mitra mit der Griechischen Aphrodite identisch nennt, so dürfen wir uns keine andere Aphrodite denken, als diejenige, welche die große weibliche

Natur-Gottheit selbst ist. Wenner III. 8. von einer Arabischen Urania (die Urania Aphrodite I. 105.) von einem Arabischen Dionysos spricht, so würden wir uns eine ganz unrichtige Vorstellung machen, wenn wir die Aphrodite und den Dionysos im gewöhnlichen Sinne der Griechen verstehen wollten, und nicht an die große Himmelskönigin und namentlich an denjenigen Dionysos dächten, der auch der Gott der Unterwelt ist cfr. Herod. II. 123. Und wie sollte vollends eine Vergleichung der Griechisch-römischen und Celtischgermanischen Gottheiten, wie bei Cäsar und Tacitus möglich seyn, ohne dass bei aller Heterogenität der Begriffe und Namen, welche, wenn sie auch gleich öfters nur eine scheinbare war, dem Römer doch für eine wirkliche galt, wenigstens Ein wesentliches Merkmal bei beiden festgehalten werden kann? Es kommt daher bei einer solchen Identificirung immer nur auf gewisse Hauptmerkmale an, und die Grade der Aehnlichkeit können sehr verschieden seyn. Am einleuchtendsten aber ist die Aehnlichkeit, wenn, was wir hier noch

3) bemerken wollen, uns ein äusgerer Gegenstand gegeben ist, auf welchen sich die mythischen Wesen als ihre gemeinschaftliche symbolische Grundanschauung beziehen. Dieses Kriterium findet seine Anwendung besonders auf die Sonnen- Mond- Planeten - Elemen-In dieser Hinsicht hält es auch ten - Gottheiten. Niebuhr R. G. Th. I. S. 94. Anm. für sehr wahrscheinlich, dass die Beziehung der Griechischen Gottheiten auf die Altalischen dadurch entstanden, dass man die, deren Namen derselbe/Planet trug, für dieselben hielt: auf keine andere Weise konnte Venus auf Aphrodite gedeutet werden: daher ward VVodan Merkurius, Thor aber Mars (Tac. Germ. c. 9.) genannt, weil sie als Planeten dieselben Tage beherrschten. Da aber demungeachtet die Auffassung einer und derselben Naturanschauung bei verschiedenen Völkern sehr verschieden seyn konnte, so giebt uns auch dieses Kriterium für sich gewöhnlich nur eine sehr relative Identität, und wir müssen daher immer mehrere Momente, innere und äussere Gründe, zusammennehmen, wenn eine wirkliche Identität mit dem möglich höchsten Grade der Wahrscheinlichkeit von uns erkannt werden soll. Die wahre Aufgabe des Mythologen besteht also auch hier darin, sich nicht selbst durch eine einseitige Theorie zu binden, sondern mit naturgemässer Freiheit zu bewegen, und das Einzelna weniger durch sich selbst als durch das Ganze zu begründen.

## Zweiter Abschnitt.

## Zweites Capitel.

Ueber die Epochen des symbolisch - myschen Glaubens.

Wie wir in dem vorhergehenden Capitel die historischen Elemente der Mythologie in ihrem räumlichen Auseinanderseyn betrachtet haben, so müssen wir sie nun auch ihrer zeitlichen Aufeinanderfolge nach untersuchen, d. h. die Frage beantworten, durch welche Hauptveränderungen der symbolisch-mythische Glaube bei den einzelnen Völkern, die wir bereits als die wichtigsten angegeben haben, hindurchgegangen sey. Auf dem historisch-ethnographischen Gebiete haben wir die vorgefundenen Elemente durch die beiden Hauptmomente aller Mythologie, das Symbol und den Mythus in lezter Beziehung unterschieden: derselbe Gegensatz muss es nun auch seyn, .durch welchen die Haupt - Epochen der zeitlichen Veränderungen der Mythologie, sowohl im Allgemeinen, als in ihren einzelnen Theilen, bestimmt werden, indem alles Einzelne nur insofern in die Mythologie gehört, als es entweder symbolisch oder mythisch ist. Dem Begriff nach ist das Symbol früher als der Mythus, indem das Symbol zwar ohne den Mythus, nicht aber der Mythus ohne das Symbol seyn kann. Wenn sich aber einmal dieser allgemeine mythologische Gegensaz in einer bestimmten Mythologie in einer Reihe von Formen objectivirt hat, so kann das

Bestehende nur insofern einer zeitlichen Veränderung unterworfen sevn, als es sich dem einen oder dem andern Gliede des Gegensatzes bald mehr bald minder annähert. Um jedoch diese Hauptbestimmungen auf eine soviel möglich fruchtbare Weise benuzen zu können, müssen wir uns das Verhältnis des Symbols und Mythus so vielseltig als möglich denken. Symbol und Mythus stehen beide wieder unter dem höhern Begriff des Bildes. Jedes Bild ist aber nur insofern ein Bild, als wir die Idee von der äußern Form der Anschauung zu unterscheiden vermögen, ist dieses nicht, so ist das Bild kein Bild von etwas, und daher eigentlich nichts. Indem wir nun aber das Bildliche des Mythus nur dadurch auf die ihm zu Grunde liegende Idee zurückführen können, dass wir das Mythische in das Symbolische auflösen, und somit das Symbol die Vermittlung zwischen dem Mythus und seiner Idee ist, so ist offenbar die Möglichkeit die ursprüngliche Bedeutung des Bildes zu vergessen, und die Idee in der Formuntergehen zu lassen, für den Mythus weit größer, als für das Symbol, und wenn auch gleich das Symbol auf dieselbe VVeise zum blossen Idol werden kann, so ist doch eine solche Periode des symbolisch-mythischen Glaubens. aus welcher der ideale Inhalt des Symbols und des Mythus verschwunden ist, und das blosse Bild für das Wesen der Sache genommen wird, auch keine andere als eben die rein-mythische, und es stellt sieh uns also jener Gegensaz durch seine Beziehung auf Bild und Idee von einer neuen Seite dar. Der religiöse Mythus aber, wenn er auf dem Punkte ist, sich seines Zusammenhangs mit dem Symbol oder Bilde, und daher auch mit der Idee, völlig zu entäußern, trägt, wofern nur das religiöse Gefühl lebendig und positiv fortwirkt, den Keim einer höhern Entwicklung in sich, und ist im Begriff aus dem Kreise der blossen symbolischen Natur-Anschauung in des Ethische hin-Cherzustreben. Er bildet so diejenige Seite seines Wesens aus, nach welcher er dem Symbol nicht mehr untergeordnet ist, sondern über demselben steht, und ein religiöses Leben ahnet, das eine höhere Bedeutung hat, als das für ihn bedeutungslos gewordene und erstorbene Leben der Naturreligion. giebt daher auch eine solche Periode des mythischen Glaubens, in welcher das religiöse Leben ein Verlangen empfindet, aus den Schranken der Natur und der Creatur erlöst zu werden, um mit der Schrift zu reden, zur wahren Freiheit der Kinder Gottes, und jener Gegensaz zwischen Symbol und Mythus erscheint uns demnach auch als der Gegensaz der reinen Naturreligion und einer solchen Naturreligion. in welcher der Keim der rein - ethischen Religion sich zu regen beginnt, obgleich freilich nur so, dass er in dem ihm fremdartigen Boden noch nicht zu seiner freien und selbstständigen Entwicklung gelangen kann. Der Mythus hat demnach in seiner Entfernung vom Symbol eine doppelte Seite, eine negative und positive, jene, sofern ihm die Idee mit der Form zusammenfällt, diese, wenn ihm aus seiner Form eine neue Idee aufgeht. Das Leztere ist aber eigentlich eine völlige Ablegung des mythischen Wesens, und die Idee ist der Psyche gleich, die ihrer Hülle entbunden aussliegt. Die Idee hat sich der Form überhoben, und es entsteht nun diejenige Ansicht, welche sich mit der bildlichen Versinnlichung nicht vertragen kann, und sich allein an die Erkenntmis durch die Begriffe hält, d. h. die rein-philosophische, die der symbolisch - mythischen ebenso entgegensteht, wie der Verstand der Phantasie, der Begriff dem Bilde. Der Uebergang dazu aber geschieht, wie wir auch schon früher gesehen haben, vom Mythus aus, wenn dieser seinen höhern Ursprung vergessen hat, und daher überhaupt die ganze Symbolik und Mythologie nur als das willhührliche Spiel der Einbildungskraft erscheint, das von der durchdringenden Schärfe des Verstandes leicht in ein Nichts aufgelöst werden kann, oder höchstens nur soviel Werth und Gehalt hat, als ihm der Verstand aus seiner eigenen Fülle überlassen will. Allein die wahre philosophische Erkenntniss wird bald auf die Ueberzeugung kommen müssen, dass auch die Begriffe des Verstandes ein unzureichendes Maas für das Ideale sind, und wenn sie diese selbst nur als Formen ansicht, von welchen der Inhalt mit Bestimmtheit unterschieden werden muß, wofern nicht die Form die Idee erdrücken soll, so wird sie leicht auch einer andern für den gleichen Zweck bestimmten Form, der bildlichen, ihre vollkommene Rechtfertigung widerfahren lassen, und wohl sogar eine gewisse Nothwendigkeit zugestehen, und zwar in dem Grade um so mehr, je mehr sie das innere Wesen und die ursprüngliche Thätigkeit des Geistes zu erforschen, als ihre erste und wichtigste Aufgabe erkennt. Eine solche Philosophie wird selbst den Gebrauch der Symbole nicht verschmähen, und sich gerade diejenigen am liebsten zueignen, in welchen eine tiefe ideale Bedeutung sich ausspricht. Wir sehen also ein doppeltes Verhältniss der Philosophie und Mythologie, ein feindliches und ein freundliches, und es dient uns auch dies dazu, um verschiedene Perioden nach ihrem wesentlichen Character zu bezeichnen. Der Periode der Entzweiung der Philosophie und Mythologie geht aber immer eine solche Periode voran, in welcher beide nur in und mit einander bestehen, ohne dass wir noch die beiden entgegengesezten Richtungen deutlich auseinander gehen Haben sich aber einmal die beiden Elemente von einander gelöst, und, indem sie nach unabhängiger Selbstständigkeit streben wollen, wie wenn es kein höheres Gesez über ihnen gäbe, eich feindlich einander gegenübergestellt, so folgt dann auch wieder die Einsicht, dass sie sich selbst in ihrem wahren Wesen dann erst recht verstehen, wenn sie sich ihrer höhern Einheit und Verwandtschaft bewußt werden, und sich bei aller Verschiedenheit der Richtung in friedlicher Eintracht mit einander auszusöhnen suchen. Angeknüpft aber wird dieses Einverständnis der Philosophie mit der Mythologie immer an eine richtige Erkenntniss des Symbols und des Verhältnisses, in welchem in ihm Idee und Bild zu einander stehen sollen, und wenn daher der Mythus. -sobald er sich von seiner eigenen Grundlage im Symbol entfernt, und sich selbst fremd wird, zu der Entzweiung der Philosophie mit der Symbolik und Mythologie die Veranlassung gibt, so muss das Symbol wieder in die Mitte treten, um den vergeblich in eitlem Wahne begonnenen Kampf in Frieden zu schlichten. Es kommt demnach auch dieser Gegensaz, zwischen der Philosophie und Mythologie, wenn er auch gleich in einem erweiterten und größern Verhältnis, gleichbedeutend mit dem Gegensaz zwischen der Vernunft und der Offenbarung, zwischen dem Natürlichen und Uebernatürlichen, über das eigentliche Gebiet des Symbols und Mythus hinauszugehen scheint, doch wieder, weil die Erkenntnis durch Begriffe und durch Bilder, d. h. die philosophische und die symbolisch-mythische, nur der Form nach verschieden, aber dem Inhalt nach Eins ist, auf den in den Begriffen des Symbols und des Mythus enthaltenen Gegensaz zurück, sobald nemlich der eine dieser Begriffe auf eine einseitige Weise aufgefalst, und statt des wahren ursprünglichen Gegensazes ein solcher angenommen wird, der eigentlich gar nicht statt finden kann. Was wir so eben über das Verhältnis der Philosophie und der Mythologie bemerkt haben, kann nur mit einem andern Ausdruck anch als die Unterscheidung der esoterischen und exoterischen Seite der symbolisch - mythischen Religion begeichnet werden. Die exoterische oder populäre Seite ist immer die rein-mythische, und nur diese ist es, mit welcher die Philosophie in das Verhältnils einer Opposition treten kann, während die esoterische, die durch den tiesen Gehalt der Idee und die Innigkeit der Gefühls-Erregung sich an die ursprüngliche Bedeutung des Symbols so nahe als möglich anzuschließen sucht, mit der wahren Philosophie immer in Einklang seyn wird. Endlich müssen wir auch noch, da das in der Mythologie sich aussprechende religiöse Bewusstseyn sich hauptsächlich in der Vorstellung von dem Wesen der Gottheit objectivirt, auf den Gegensaz zwischen Monotheismus und Polytheismus Rücksicht nehmen. beiden Formen sind Momente, durch die wir den Character einer Periode von einer andern unterscheiden können. Aber auch sie sind nur eine andere Auffassung und Darstellung desselben Gegensazes, von welchem in lezter Beziehung hier immer die Rede seyn muss. Das eigenthümliche Merkmal des Symbols ist die Einheit, die Differenz das des Mythus. Da die persönlichen Wesen, die der Mythus aufstellt, wie aus dem Verhältniss des Symbols zum Mythus erhellt, nur als personificirte Naturkräfte angesehen werden können, so ist es am Ende nur die Eine Natur, in deren Schoos das nur scheinber persönliche Leben aller dieser Wesen zurückfällt, und die Natur ist das einzige und höchste Symbol, in welchem sich die Idee des Absoluten unter dem Character einer absoluten Natur - Nothwendigkeit darstellt. Will dagegen der Mythus die Vielheit seiner persönlichen Wesen zur absoluten Einheit der Person erheben, so übersteigt er den Boden der Natur mit einem Begriffe, nemlich dem der absolut freien Person, der nicht mehr in den Kreis der reinen Naturreligion, in welchem er sich bewegen soll, fallen kann. Er kann daher jener Einheit, die allerdings auch seine Aufgabe ist, nur dadurch nahe kommen, dass er sie immer wieder zugleich als eine Vielheit darstellt, deren Bedeutung nur insofern eine bildliche seyn kann, als sie in der Reihe der Natur-Anechauungen den lezten Grund ihrer Realität hat, oder, wenn er auch seine Vielheit in der Einheit aufgehen läst, so ist es doch immer nur die Natur-Einheit, de er unter dem Bilde einer Person auffast, in welcher Freiheit und Nothwendigkeit, persönliches und Naturleben, und somit auch der Character des Symbols und der des Mythus in einer nicht mehr unterscheidbaren Identität zusammen fallen.

Nehmen wir nun alle diese Momente zusammen. den Gegensaz des rein Formalen und Idealen, des Natürlichen und Ethischen, des rein Philosophischen und Symbolisch-mythischen, des Exoterischen und Esoterischen, des Monotheismus und Polytheismus, so stellt sich uns immer wieder derselbe allgemeine Gegensaz des Symbols und des Mythus dar, der bald mit der, bald mit jener Modification den Character der verschiedenen Perioden des mythischen Glaubens bestimmt, und die beiden Hauptformen enthält, unter welchen allein alle zeitlichen Veränderungen in dem ganzen Umfang jenes religiösen Gebiets zur Erscheinung kommen können. Es entsteht uns nun aber, nachdem wir die Veränderungen des mythischen Glaubens in ihrem zeitlichen Verlauf unter einen allgemeinen Gesichtspunct zu bringen gesucht haben, die weitere Frage, welches Glied jenes Gegensazes wir als das erste der ganzen Reihe der

Entwicklung zu sezen haben, oder um dieser Frage sogleich nach ihrer wesentlichsten Beziehung einen bestimmten Inhalt zu geben, ob der symbolisch-mythische Naturglaube mit Monotheismus oder Polytheismus angefangen habe, eine Frage, welche, wie bekannt ist, auch einen der Puncte ausmacht, um welche sich die bedeutenderen Differenzen der neuern Mythologie heramdrehen. Die Beantwortung derselben bedarf, obgleich sich schon im Allgemeinen aus unserer ganzen Ideen-Reihe ergibt, auf welche Seite hin die Entscheidung fallen werde, dennoch einer mehrfachen nähern Bestimmung. So gewiss es zwar ist, dass dem logischen Verhälteits nach das Symbol dem Mythus immer vorangehen muss, so greisen doch in der äußern zeitlichen Entwicklung sogleich beide Elemente auf das innigste in einander ein, und wenn wir auch bestimmt das Symbol als das Frühere annehmen wollen, so entsteht ja eben die Frage, ob diese Symbolik den niedrigsten oder höchsten Begriff des Göttlichen in sich ausgedräckty ab sie mit dem untersten Fetischismus, oder dem vollkommenen Monotheismus angefangen habe. Es erhellt von selbst. daß wir damit ebense historisch auf den ursprünglichen Zustand des Menschen überhaupt zurückgetrieben werden, wie es bei der verwandten Frage des vorigen Capitels geographisch geschehen musste. Was: nun diese Frage betrifft, so glauben wir zwar, dass. die beiden Ansichten, die hierüber stattfinden können, von welchen die eine die geistige Thätigkeit. des ersten Menschen nur als eine erworbene ansieht. die andere anerschaffene Fertigkeiten sezt, die eine den Menschen aus einem thiergleichen Instinctleben hervorgehen, die andere mit ursprünglicher Vollkommenheit auftreten lässt, in die Reihe der Antinomien gehören, von welchen weder die eine noch die andere auf eine positive und anschauliche Vorstel-

lung gebracht werden kann. Dagegen kehrt das Bedürfnis, sich über diese Aufgabe zu verständigen. doch immer wieder zurück, und es bleibt daher kein anderer Ausweg übrig, als dieser: da sowohl die eine als die andere dieser Ansichten, auf einen bestimmten Begriff gebracht, als eine einseitige und für die Erklärung unzureichende Theorie erscheint, eine solche Vorstellung zu bilden, welche in der Mitte schwebend zwischen den abweichenden Meinungen diejenige Allgemeinheit und Unbestimmtheit hat, welche nöthig ist, um sowohl eine Erklärung zu geben, als auch durch Vermeidung eines zu bestimmten Begriffs der Einseitigkeit der Theorie zn entgehen. Wie wir daher die ursprüngliche Beschaffenheit des Menschen nur als die Indifferenz aller in der zeitlichen Entwiklung möglichen Differenzen uns vorstellen zu müssen glauben, wofür wir die öfters gebrauchte Formel, die ersten Menschen seven als erwachsene gutartige Kinder anzusehen, wenn sie nur nicht als positiv bestimmter Begriff, sondern gleichsam nur als Schema eines Begriffs gelten soll, nicht unangemessen finden können, ebenso halten wir auch weder die unterste Stufe des Fetischismus, noch die höchste des Monotheismus für die ursprüngliche. sondern nur einen solchen Monotheismus, der von beiden Seiten des Gegensazes gleich weit entfernt ist. Den Fetischismus als das Erste zu seyn, müssen wir neben der abstossenden Unwürdigkeit dieser Vorstellung schon für das Gefühl, und der dem Menschen natürlichen Ehrfurcht vor der Heiligkeit seines Anfangs für völlig ungenügend erklären. Uebergang aus dem thierähnlichen Zustand eines dumpfen Instinctes in das Bewusstleyn des menschlichen Daseyns wäre doch wiederum nichts anders, als ein absolut erster Anfang, welchen eben diese Vorstellungsweise in das Unbestimmbare zurückschieben

will, und zudem für uns, die wir mit Hülfe der menschlichen Gesellschaft den Menschen zum Menschen werden sehen, völlig unverständlich. vollkommenen Monotheismus aber als allerersten Anfang anzunehmen, ist ebenso undenkbar, und in einem offenbaren Widerspruch mit den vernunstgemässen Anforderungen an die eigene Selbstthätigkeit des Menschen bei der Entwicklung seiner geistigen Fähigkeiten. Ein solcher Monotheismus müste auf der Voraussezung einer göttlichen, dem ersten Menschen gewordenen Offenbarung im strengsten Sinne beruhen, deren Empfänglichkeit hinwiederum eine solche Entwicklung der geistigen Selbstthätigkeit des Menschen voraussezte, welche die Nothwendigkeit jener göttlichen Offenbarung wieder aufheben würde. Den Menschen aber gleich anfangs mit einer bereits völlig entwickelten geistigen Selbstthätigkeit zu sezen, ist eine Vorstellungsweise, welche sich ebenso wenig als die entgegengesezte mit zureichenden Gründen behaupten, und zu einem deutlich bestimmten Begriff ausbilden lässt. Wir kommen daher immer wieder auf die Annahme zurück, was dem ersten Menschen anerschaffen war, kann nur die Anlage zu der eigenen selbstthätigen Entwicklung seiner geistigen Fähigkeiten gewesen seyn, das einfache Bewußtseyn des Göttlichen überhaupt, das zu der Vollkommenheit der menschlichen Natur gehört, und das wir nur insofern Monotheismus nennen können, sofern die Vorstellung des Göttlichen als ein völlig Ungetheiltes durch keine Merkmale Unterschiedenes die Gesammtheit des Bewussteyns erfüllte, der reinen aller Abstraction und Reflexion vorangehenden Anschauung vergleichbar, und gleichlaufend dem Zustand unbefangener Unschuld, der von dem Guten so wenig weiss als von dem Bösen. Die Innigkeit des unmittelbaren Gefühls ersezte, was der Klarheit des

.

Bewulstseyns noch mangelte, welche erst durch individuelle Beschränkung und Concentrirung gewonnen werden kann, während jenes ursprüngliche Bewußtseyn auch insofern als ein noch völlig ungeschiedenes gedacht werden muss, sofern es nicht sowohl das Bewusstseyn getrennter Individuen, als vielmehr das ursprüngliche und gemeinschaftliche über alle Individualität und historische Völker - und Menschen-Trennung hinausliegende Bewußtseyn der Gesammtheit, des ganzen Geschlechts war, in welchem das Einzelne mit dem Ganzen, und das Ganze mit dem Einzelnen noch in einer Einheit begriffen war. Es bedurfte zwar allerdings auch schon dieses religiöse Bewußstseyn der Hülfe der äußern Anschauung, wie aber das Leben des Menschen überhaupt noch mit dem Leben der Natur in die Einheit des Seyns zusammenfloss, so war auch die Eine und ungetheilte Natur der Spiegel, in welchem der Mensch das Göttliche erblickte, und in welchem sich ihm sein eigenes Bewusstseyn reflectirte. Diese durch Reflexion gebildete Vorstellung stimmt auch vollkommen zusammen mit der ältesten Menschengeschichte, soweit diese darüber Auskunft geben kann, und wir finden von dieser Seite gewiß keinen Grund von der aufgestellten Ansicht abzugehen. Die meisten der uns bis jezt bekannt gewordenen Ueberlieferungen der ältesten Völker wissen nichts davon, das das früheste Leben der Menschen nichts anders gewesen sey, als der Zustand einer sich selbst überlassenen Thierheit, sie reden vielmehr einstimmig von einem erst verschwundenen Glück einer seligen Vorzeit, eines goldenen Zeitalters, in welchem der Mensch sich noch der innigsten und unmittelbarsten Gemeinschaft mit der Gottheit erfreute. Und wenn neuere Forscher sich ihre Vorstellung von den ersten Anfängen des Menschengeschlechts nach dem Vorbilde erst spät Baurs Mythologic.

entdeckter wilder Völkerschaften entwersen wollten, so beruht dies auf der völlig unerwiesenen Voraussezung, dass diese nach so vielen Jahrhunderten noch das unentstellte Bild der ursprünglichen Menschheit en sich tragen, vielmehr macht alles die Annahme weit wahrscheinlicher, dass sie sich in ihrer jezigen Verwilderung von dem ursprünglich bessern Zustand am weitesten entsernt haben, und demnach auch ihr sogenannter Fetischismus nur als eine Verdunklung des einst reinern religiösen Bewusstseyns anzusehen sey \*). Auf der andern Seite aber enthalten jene al-

<sup>\*)</sup> Eine selbst im Fetischismus noch durchechimmernde Spur eines frühern Monotheismus enthält z. B. die merkwürdige Sage der Ashantee in Hochafrika s. Ritter Erdkunde I. Th. S. 326. "Am Aufang der Welt schuf Gott drei weise und drei schwarze Männer, und ebensoviele Frauen, und liess ihnen, damit sie später keine Klage führten, die Wahl von Gut und Ucbel. Eine große Kalabasche (Flaschenkurbis) ward auf die Erde gesezt, und ein versiegeltes Papier, und Gott gab den Schwarzen die erste Wahl. Sie nahmen die Kalabasche, weil sie glaubten, diese enthalte alles, . aber beim Oeffnen fanden sie nur ein Stück Gold, ein Stück Eisen, und andere Metalle, deren Gebrauch sie nicht kannten. Die Weißen öffneten nun das versiegelte Papier, und das sagte ihnen alles. Gott liefs die Schwarzen nun im Gebüsch, und führte die Weisen nach dem Meere zu. Da gieng er alle Nacht mit ihnen um, und lehrte sie ein Schiff bauen, das sie in ein anderes Land führte, von wo sie nach langer Zeit mit vielen Waaren surückkamen, um mit den Schwarzen zu handeln, die ohne diesen Umstand das erste Volk der Erde gewesen seyn würden. Dieser Abfall der Schwarzen von Gott, der die Weißen lieber hatte, als die Schwarzen, machte, das sich diese zu den untergeordneten Geistern und Fetischen wendeten, die den Flüssen, Wäldern, Bergen vorsizen." Schöne Bemerkungen über die Ansicht, dass der vollkommnere Zustand dem unvollkommneren vorangegangen sey, finden sich in G. F. Bockshammer's Offenb, und Theol, Stuttg. 1822. S. 60. sq. Die entgegengesezte Ansicht einer Entwicklung des Vollkommenen aus dem Unvollkommenen hat neuestens am meisten ausge-

ten Ueberlieferungen auch nichts, was uns einen höheren und vollkomneren Grad des religiösen Bewusstseyns anzunehmen nöthigte, als wir nach den obigen Bestimmungen voraussezen zu dürfen glau-Was uns die ehrwürdigste und älteste aller Urkunden, die Genesis, von der uranfänglichen göttlichen Offenbarung, und von dem Umgange Gottes mit den Menschen erzählt, wovon anders können wir es, wenn wir uns eine der Gottheit würdige Vorstellung machen wollen, verstehen, als von jenem reinen und einfachen Gottesbewußstseyn, das in jener patriarchalischen Zeit floch mit dem unmittelbaren Lebensgefühl s des Menschen verschmolzen war, überall in der Natur die Nähe und die Spuren der waltenden Gottheit sah und erkannte. Wir sehen hier ganz jenen Monotheismus, wie er das reine Erzeugnis des ungetrübten, unmittelbaren, kindlichen Gefühls des Göttlichen ist. So wenig darf es uns also befremden, wenn wir auch anderswo gerade in den ältesten Ueberlieferungen der Religionsgeschichte Spuren eines anfänglich reineren monotheistischen Glaubens vorsinden, dass wir es vielmehr nur als eine natürliche Bestätigung einer von selbst schon sich ergebenden Annahme ansehen müssen, durch welche allein in diesen Theil des historischen Wissens Einheit und Zusammenhang gebracht werden kann.

Wenn wir uns aber jenen ursprünglichen Zustand des Menschen als eine Indifferenz vorstellen, oder als die im unmittelbaren Gefühl bestehende Einheit

Digitized by Google

führt Link, die Urwelt und das Alterthum, erläutert aus der Naturkunde. Berlin 1821. indem er drei Hauptstämme annimmt, den Negerstamm, den mongolischen und den kaukasischen, und den ersten wegen seiner größten Annäherung an den Thierorganismus für den ursprünglichen hält. Es ist aber leicht zu sehen, daß unsere Frage nicht auf dem bloßen Standpunct der Naturgeschichte zu beantworten ist.

eines gemeinschaftlichen Bewusstseyns, so kann die daraus hervorgehende Entwicklung nur als ein steter Fortgang zur Differenz gedacht werden, durch welche hindurch die bewustlose Einheit allmälig zur selbstbewussten und individuellen erhoben wird. Die ursprüngliche Einheit des Bewußtseyns wird ein mehr und mehr durch Begriffe getheiltes Bewußstreyn, und' die Eine symbolische Anschauung gestaltet sich zu einer Mehrheit verschiedenartiger Symbole, und so entwickelt sich dann auch historisch aus dem anfänglich einfachen Monotheismus, in welchem Begriff und Anschauung, Gott und Natur, noch völlig Eins waren, der formenreiche Polytheismus und Natur - Pantheismus der einzelnen getrennten Völker, wie wir ihn bereits nach den verschiedenen Stufen des religiösen Bewusstseyns, und nach den verschiedenen Arten seiner bildlichen Versinnlichung psychologisch zu entwickeln gesucht haben. Je weiter allmälig das Mentchengeschlecht sich über die Erde verbreitet und in verschiedene einzelne Stämme und Völker sich absondert, die durch ihre Lebensweise \*) und ihre Schicksale sich immer weiter entfernen, desto größer und bedeutender werden auch die Veränderungen die ihre religiösen Vorstellungen und Anschauungen erleiden. Eine historische Andeutung dieser wichtigsten Epoche, in welcher die Einheit des Geschlechtes in die Besonderheit der Völker, der Monotheis-

<sup>\*)</sup> Merkwurdig ist in dieser Besiehung besonders der Unterschied zwischen dem nomadischen und agrarischen Leben auch für die Religion. Schon in der ältesten Urkunde, der Genesis, in der Geschichte Abels und Kains kommen beide Lebensarten in Beziehung auf Religion vor. Aus der Natur der Sache selbst ergibt sich die Richtigkeit der Behauptung, dass die Wandelbarkeit des Nomadenlebens dem Polytheismus ebenso beförderlich sey, wie die Stetigkeit des agrarischen Lebens dem Monotheismus, s. Creuzer Symbund Myth. I. Th. S. 154, sq.

mus in den Polytheismus übergieng, finden wir in der merkwürdigen eine tiefe Wahrheit enthaltenden Erzählung der Bibel, Gen. XI. 1. sq. dass einst alle Welt einerlei Zunge und Sprache hatte, der Herr aber herniederfuhr, und die Sprache verwirrte, dass keiner des andern Sprache verstund, und sie zerstreute in alle Länder\*). Ist die Sprache nur der Ausdruck des denkenden Geistes, oder des Bewulstseyns, so war demnach auch nach dieser biblischen Urkunde ursprünglich eine Periode, in welcher noch die Welt in der Einheit eines gemeinschaftlichen Bewußtseyns verbunden war, und auf diese folgte erst die Periode des auseinandergehenden Bewußstseyns, der Zeretrenung und Vereinzelung, in welcher die Völker, in immer größere Fernen getrieben, in Sprache, Sitten und Vorstellungen sich fremd wurden,

<sup>\*)</sup> Mit dieser biblischen Erzählung von der Verwirrung der Sprachen und der daraus erfolgenden Trennung der Völker kann der afrikanische von Sallust Jugurth. 18. mitgetheilte Mythus zusammengestellt werden, in welchem die Absonderung der einzelnen Völker von der ursprünglichen Einheit so erklärt wird: Postquam in Hispania Hercules, sicuti Afri putant, interiit, exercitus ejus, compositus ex variis gentibus, amisso duce ac passim multis, sibi quisque imperium petentibus, brevi dilabitur. So geht überall erst aus der Einheit das getheilte, feindlich geschiedene Völker-Leben hervor. Das ist die Ausscheidung des Volks-Gottes von der abgöttischen Heiden-Welt, die Trennung des Hellenen vom Barbaren, der Kampf, zu welchem sich Jran gegen Turan erhebt, welcher, wie die Perser-Sage meldet, daher entstund, dass, nachdem der alte Feridun die Herrschaft unter seine drei Söhne Tur, Selem und Jyran getheilt hatte, die beiden erstern sich mit dem dritten jungern Bruder, den der Vater am besten bedacht hatte, entzweiten, und ihn ermordeten. Ritter Erd. Th. II. S.,53. Also ist auch hier wieder mit Bruderhafs und Brudermord die Periode bezeichnet, womit erst die Geschichte beginnt, die soweit sie in unser empirisches Bewußstseyn fällt, ohne Differenz nicht gedacht werden kann.

und zulezt nur als völlig isolirte aus dem gemeinschaftlichen Mittelpunkt zersprengte Glieder erscheinen, wie wir sie noch heutigen Tages gerade in denjenigen, Ländern am meisten finden, welche der oben nachgewiesenen geographischen Einheit des ältesten Menschensizes am fernsten liegen. In demselben Verhältniss aber, in welchem die einmal begonnene Trennung und Verwirrung der Völker ins Große geht, muss auch die ursprüngliche Idee des Göttlichen an innerer Reslität verlieven. Je mehr sie dem lebendigen Mittelpunct des gemeinschaftlichen Bewusstsyns, mit welchem das Bewusstseyn jedes Einzelnen noch verschmolzen ist, entrückt wird, und der Subjectivität und Individualität einzelner getrennter und isolirter Volksstämme anheimfällt. desto mehr wird die Nothwendigkeit und Allgemeinheit der Idee durch die Zufälligkeit partikulärer Worstellungen aufgehoben. Die Idee des Einen Gottes, so vielfach getheilt und beschränkt, als aus dem Einen Urvolk einzelne Völker sich absondern, zerfällt in eine Mehrheit von Götter, die je individueller, localer, zufälliger sie sind, der Wahrheit der Idee um so unvollkommener entsprechen; die bildliche Form, die um so idealer ist, je allgemeiner sie ist, wird in dem Grade das religiöse Bewußtseyn verunreinigen und verdunkeln, je beschränkter, concreter und sinnlicher sie ist, und das Symbol wird sich so in das Idol umwandeln. So geht aus der Trennung der Völker Polytheismus. Idololatrie und Fetischismus auf eine sehr natürliche Weise hervor. Soll aber diese Trennung und Vereinzelung, dieses stete Auseinandergehen der ursprünglichen Einheit nicht zu völliger Auflösung führen, und ungeachtet aller Verdunkelungen des religiösen Bewusstseyns die geistige Ansbildung der Menschheit ihren nothwendigen Gang fortgehen, so muss auf der andern Seite auch wieder

ein Band erhalten werden, das die Vielheit an die Einheit anknüpft. Auf die Periode der Trennung und Zersplitterung der Völker, und der damit verbundenen Verdunklung und Versinnlichung des religiösen Bewusstseyns folgt immer auch wieder die Periode einer Reform, in welcher der Polytheismus zum Monotheismus vergeistigt wird, und das in so verschiedenen einzelnen Radien an eine ferne Peripherie getriebene Bewusstseyn zu seinem lebendigen und gemeinschaftlichen Mittelpunct zurückstrebt, um einen neuen und zwar erweiterten Kreis seiner Entwicklung zu beschreiben. Die sinnliche Macht des Bildes wird zurückgedrängt, und die Idee des Göttlichen wieder in ihre Würde eingesezt, und es erfolgen dann diejenigen Modificationen des symbolisch-mythischen Glaubens, von welchen wir gleich im Anfang dieses Capitels gesprochen haben. sind demnach drei Hauptperioden, welche wir in der', Geschichte des symbolisch-mythischen Glaubens und der Religions - Geschichte überhaupt von dem allgemeinen Gesichtspunct aus unterscheiden können:

I. Die Periode der ursprünglichen Einheit des religiösen Bewußtseyns, Monotheismus dem Gefühl nicht der Reflexion nach.

II. Die Periode des entzweiten mehr und mehr getheilten Bewufstseyns, in welcher die Einheit in der Vielheit zu verschwinden scheint, aus dem Monotheismus auch der Polytheismus hervorgeht, und mehr und mehr das Symbol zum Idol wird, und der Mythus dem Symbol sich entfremdet.

III. Die Periode einer Reform, welche bald still und geräuschlos, bald gewaltsam und blutig vor sich geht, immer aber den Zweck hat, die Idee wieder über das Bild zu erheben, den Mythus zum Symbol, den Polytheismus zum Monotheismus, das Aeussere zum Innern zurückzulenken, und jener Einheit die anfangs mehr nur bewusstlos im Gefühl gegeben war, nun auch soviel möglich durch die Reflexion des Verstandes nahe zu kommen.

Nach diesen allgemeinen Bemerkungen heben wir nun einige der bedeutenderen Momente aus der Religions-Geschichte derjenigen Völker heraus, die wir als die Repräsentanten des symbolisch-mythischen Glaubens bereits bezeichnet haben.

In Indien begegnen uns gleich anfangs in der Zeit, in welcher wir zum ersten Mal mit dem Volke näher bekannt werden, zwei Religions-Systeme, der Brahmaismus und der Buddhaismus, über deren Verhältniss zu einander die Meinungen noch immer getheilt sind. Wie der eine Hauptstamm sich westlich und südlich ausgebreitet hat, so ist der andere (wenigstens in einer jüngern Form, in dem Jahrhundert vor und nach der Geb. Chr.) hauptsächlich im Osten und beinahe im ganzen Norden herrschend geworden. Der Buddha der Indier und der Cingalesen der Insel Ceylon ist auch der Gautama der Burmanen, Kodom, oder Samano Gotama, Somono Kodom (d. h. der allein heilige Gott) der Siamer, der Fo der Chinesen, Schaka der Japaner, But der Tibetaner und Tataren. auch Maha-Muni der grosse Lehrer, Dherma Radscha (König Hermes) der Butanen und Hindostaner, Schiga-Muni der Kalmüken. Charakteristisch ist für dieses System in den Ländern, wo es einheimisch geworden ist, die Aufhebung des Kastenwesens und die Lehre, dass die Materie ewig und unabhängig von Gott sey, und die Welt durch Nothwendigkeit oder Zufall zerstört und wieder gebildet werde, gemeinschaftlich aber ist ihm mit dem Brahmanischen System die Lehre der Seelenwanderung, und diese ist es wohl auch, in welcher wir noch am besten die Grundwurzel der beiden Stämme, die sich neben einander ausgebreitet haben, wahrnehmen können. Das innere Wesen des Brahmaismus ist, wie sich uns späterhin deutlicher ergeben wird, idealistischer Art. Der Mensch ist Brahma und wird Brahma, das Wesen des Geistes ist sogleich in die Ichheit gesezt, und demnach auch die Welt nur ein Gebilde, das keine Realität in sich Es ist dies, da sich hier alles zu Bildern gestaltet, die Ansicht der Phantasie. Tritt nun aber an die Stelle derselben die Ansicht des reflectirenden Verstandes, so wird das Wesen des Geistes, da es einmal nicht in das absolut reale Wesen der Gottheit gesezt ist, sich ebenfalls nur darstellen als eine Metempsychose der Individuen, und die Welt, wenn sie. aufgehört hat, als ein Gebilde der Phantasie construirt zu werden, und noch Realität haben soll, kann sodann dem kalten Verstand nur als die erstarrte Materie erscheinen, und diese selbst muss nun, da der Geist in der Metempsychose nur als ein dämonisches Wesen gedacht ist, zur ewigen und absoluten Materie werden. Es ist also ein und dasselbe System, und der Unterschied besteht nur darin, was die lezten Princicipien betrifft, dass, was der Brahmaismus mit der bildenden und in sich selbst lebendigen Phantasie auffasst, im Buddhaismus die Ansicht des kalten leblosen Verstandes ist. Daher gehört auch der Buddhaismus. wenigstens wie er sich in seiner spätern Form gestaltet hat, der Natur der Sache nach, nicht in das Gebiet der Mythologie, denn wo der Geist nicht die Materie belebt, und die Natur nicht der Spiegel des über ihr erhabenen Geistes ist, da ist die Mythologie ebensogut ausgeschlossen, wie die Religion selbst. Von diesem Gesichtspunkt aus kann der Buddhaismus, so gewiss als keine religiöse Ansicht mit der Verirrung des Atheismus anfängt, nur als das spätere System angesehen werden, (wofür er auch gewöhnlich erklärt wird, wie namentlich auch von Hammer in den Wiener Jahrb. 1818. II. Bd.) als das Erzeugniss

einer Periode, in welcher die immer erst später sich entwickelnde Reflexion des Verstandes das ursprüngliche Leben der Phantasie zurückgedrängt, und sie in ihrer Richtung auf das Höchste und Absolute gelähmt hat. Eine andere Frage aber ist, ob nicht diese spätere Form des Buddhaismus von einer frühern unterschieden werden muss, welche über den Brahmaismus hinaufzusezen ist, und überhaupt in einem andern Verhältniss zu diesem steht? Auf diese Unterscheidung hat zuerst Ritter in seiner lichtvollen Vorhalle Europäischer Völkergeschichten aufmerksam gemacht, und mit Gründen die wir größtentheils schon im ersten Cap. dieses Abschnitts angeführt haben, eine neue für die älteste Religions - Geschichte höchst wichtige Ansicht des Buddhaismus aufgestellt. Gehen wir nämlich auf die ältesten urkundlichen Quellen zurück, so finden wir nach den Berichten der Griechen den Buddhaismus als ein bereits in dem Zeitalter Alexanders des Großen bestehendes Religions-System, indem Megasthenes die Anhänger desselben die Samanäer (Σαμαναιοι, nach Porph. und Clem. Al. Γαρμανες, Γερμανες Strabo XV. Ed. Tsch. p. 121.) wie dann später auch von Clemens Al. Strom. I. 15, und Porphyr. geschieht, von den Brachmanen unterscheidet, und beide einander gegenüberstellt. Erscheint uns schon hier der Buddhaismus gleichzeitig mit dem Brahmaismus, so muss auch der Ursprung beider wohl selbst mehrere Jahrhunderte über die Quellen unserer Geschichte hinaufreichen, und wenn wir nun auch die vorkommenden schwächern Spuren beachten, so dringt sich uns leicht die Ueberzeugung auf, dass der Buddhaismus zwar nicht in seiner späteren Form, aber seinem innern Wesen nach, in Hinsicht dessen er ohnedies mit dem Brahmaismus hinwiederum sehr nahe zusammenfällt, wirklich ein älte-Nennt, doch schon Herodot res System seyn muss.

I. 101. neben den Magiern auch die Budier zur Zeit des Dejokes oder Dschemschid, und eben dieser Buddha-Name ist es, welcher uns nach dem Obigen in einer höchst merkwürdigen Verzweigung bei den ältesten Germanischen und Scythischen Völkern und im ältesten Griechenland begegnet, und zwar meistens zugleich auch in Verbindung mit Merkmalen, die für den Buddhaismus characteristisch sind, namentlich der Idee der Seelenwanderung, und jenem milden, sanftmüthigen, friedlich frommen Sinn, der sich auch noch im spätern Buddhaismus durch die Aufhebung des Kastenzwangs und die Schonung der Thiere ausspricht, Dieser älteste Buddha ist der Eine Gott des ältesten einfachen Glaubens, welchen, als den Reinen und Milden, die Griechen Apollon, als wandernden Weg und Friedensgott, Herakles-Hermes, wegen der veredelnden Wiedergeburt Aristeas, und nach seinem ältesten Symbol, dem der Sonne, Koros-Helios genannt haben, und die weite Verbreitung des Buddha-Namens ist nur daraus zu erklären, dass jener Glaube selbst in die Vorzeit hinaufreicht, wo die Elemente der Völker selbst noch ihrer gemeinschaftlichen Einheit näher lagen. Nach Hammers Meinung a. a. O. führt uns auch der Buddhaistische Religions-Name der Sarmanen, Germanen (die auch dieselben mit den Γεομανοι unter den Persern bei Herodot sind) welchen nach Clemens Al. die Priester Baktriens gehabt haben, in dieselbe merkwürdige Localität zurück, die wir bereits, als ältesten Siz den Cultur kennen gelernt haben, und der Mittelpunkt dieser ältesten Religion war Bamian, wo noch bis heute zwei colossale, thurmhoch aus Felsen gehauene Statuen des Buddha unter den Namen Surchbut und Chunbut, d. i. der rothe und graue Buddha, als alte Monumente, obwohl verstümmelt, doch unverrückt stehen, ge-

blieben sind \*). Was nun aber das Verhältnis des ältern Buddhaismus zum Brahmaismus betrifft, so hat Ritter in der Vorhalle, man vergl. S. 28. sq. zu zeigen gesucht, dass Vischnu der Erhalter der Welt, der Gott des Friedens, eben dieser alte Buddha selbst ist, so dass nun dieser älteste obere Eine Gott aus dem frühesten Anfang auch in dem spätern System, und zwar selbst unter demselben Namen, unter dem Dogma der neunten Incarnation des Vischnu geblieben ist. Allein über dieser Uebereinstimmung dürfen wir nach denselben Untersuchungen die große Scheidewand nicht übersehen, die zwischen beiden Systemen Auf das Verhältniss des Buddhaismus und besteht. Brahmaismus hezogen sich jene blutigen Kriege, die die älteste Mythologie und Tradition der Indier erwähnt, und in den großen Epopöen des Ramajan und Mahabharat verewigt hat, in den Kriegen der Koros und Pandos, der Götterhelden mit den Dämonen und Riesen, der Guten und Bösen, jene Kämpfe, durch welche die Anhänger des ältesten Religionscultus entweder im Lande, als knechtische Kasten verstoßen, jene jammervollsten unseligsten Geschlechter der Menschen wurden (Sudra, Paria), oder als Unreine, wie sie schon in Menus Gesezen vorkommen, nach der Zerstörung des Heiligsten aus der Heimath ihres Glaubens in die weite Welt verdrängt wurden, woraus sich die Erscheinung erklärt, wie das Brahminische Indien in Süden, Osten, Norden und Westen mit Buddhacultus umgürtet ward, indels dieser aus dem Centrum, wo er nicht heimisch war, verlosch. Vorh. S. 26. \*\*).

Nach Ritter Vorh. S. 449. ist auch die zweite uns bekannter gewordene Regeneration des Buddha ebendahin in den Norden der Perser und Baktrerlandes gegen das Scythenland hin zu verweisen.

<sup>••)</sup> Wenn man einen Nachhall dieser ältesten Religionskämpfe

Fragen wir nach den innern Gründen des Kampses, nach der religiös-dogmatischen Differenz, die die Völker zu so blutigen Kriegen entslammte, so haben wir hier bereits Gelegenheit, jene oben aufgestellte

selbst noch in der Troischen Völkersehde der Ilias zu vernehmen glaubt, so darf wohl mit noch größerem Recht die biblische Erzählung von Kains und Abels Opfer ohne Zweifel sogar als die älteste Urkunde dieses ältesten Factums der Religionsgesehichte angesehen werden. Nach Osten flieht Kain als Mörder seines Bruders heimathlos in dasselbe Land, wohin die aus Indien verstossene Tschin auswandern, deren Verwaudtschaft mit ihm sein Name Kain (Chin, China) ohnedies nicht verbergen kann. Dass der Bruder vor ihm fällt, ist nur ein scheinbarer Sieg, durch welchen die Sage nur den Abscheu gegen die unreinen, gleichsam mit Mord und Blut besleckten Anhänger des entarteten gottlosen Glaubens um so greller ausdrücken will, ein Sieg, der dem Unglückseligen, in die weite Welt Hinausgetriebenen nicht frommen Ueber anderes, was bei Kain noch in Betracht kommt, vergl, man spätere Bemerkungen. Die biblische Sage hat, wie sie auch sonst pflegt, die allgemeine Orientatalische Begebenheit einerseits mehr aus dem allgemeinen menschlichen, anderseits aber auch mehr aus dem individuell Hebräischen Gesichtspunkt aufgefast. Die religiöse Beziehung aber erhellt deutlich aus dem Opfer. Unwillkührlich müssen wir hier auch an den Hebräischen-Joseph denken. Er ist der fromme, erleuchtete Liebling der Gottheit, aber auch der Unglückliche, Verstoßene, von den bösen Brüdern in die Fremde Dahingegebene. An seinem Namen hängen in Aegypten Institutionen, I. Mos. Cap. XLVII. die nicht erst mit der Zeit, und am wenigsten von einem Fremden eingeführt seyn können, sondern mit Volk und Staat gleich alt anzunehmen sind. Auch selbst die spätere Sage hat diesen Joseph als eine der universellsten Personen des Orients aufgefast. Die Hungersnoth veranlaßt, wie die der Sage bei Herod. I. 94., Volkerwanderungen in den Tagen |der Urzeit. Wir wissen wohl, dass dies eine blosse Vermuthung ist, aber ist denn nicht blos auf dem Wege solcher Combinationen die in ihrer jezigen Form so isolirte Hebraische Sage in den allgemeinen Orientalischen Sagenkreis, welchem sie nach so vielen Merkmalen angehört, zurückzustellen, und so erst als die wichtigste Urkunde über

wichtige Unterscheidung, die das Verhältniss der Idee zum Bilde betrifft, auf historisch gegebene Verhältnisse anzuwenden. Der Buddhacultus, ob er gleich in seiner ältesten Periode reiner und idealer gewesen seyn muss, erscheint wenigstens später in enger Verbindung mit Idolencultus, (man denke an die großen Idole von Baumian, die colossalen Statuen von Metall, die bei allen Buddha-Dienern in Ostasien characteristisch sind, Ritters Erdk. Th. II. S. 897. an die Hellenischen Kolosse als Bilder des Koros, und überhaupt an den sinnlich gestalteten Cultus in den nördlichen und westlichen Ländern, wohin sich vorzüglich der Buddhacultus verbreitet hat, so dass später bei den Anhängern des Islam Buddh die Hauptbedeutung eines Idols oder Gözen ganz allgemein erhalten hat, Ritter Vorh. S. 104.) und die Buddhaisten werden von den Braminen als unreine Idolendiener verachtet und gehasst. Diesem zufolge muss wohl der Brahmaismus wenigstens in seiner jüngern uns bekannten Form als ein reformirendes System betrachtet werden, durch welches die Religion zu der reineren idealen Bedeutung wieder zurückgebracht wer-

die Periode der erst werdenden Völker wahrhaft zu benüzen?

— Einen Anklang wenigstens an dieselbe Altorientalische Religionsfeindschaft scheint uns noch das Griechische Wort ξενος zu enthalten. Wir können nicht umhin, dieses Wort geradezu für den Orientalischen Religions - und Volksnamen Tschin zu erklären, und vermöge eben dieser Identität der beiden Worte mag auch der Pontos, an dessen Gestaden sich soviele Buddhistische Völker niedergelassen haben, bald ευξενος, bakd αξενος genannt worden seyn. Der religiöse Volkshafs aber, der sich selbst dem Namen der Tschin angehängt hat, spricht sich darin aus, daß das Griechische Wort ξενος ursprünglich soviel als Feind bedeutete. cfr. Herod. IX. 11. ξεινες εκαλεον (οἱ Λακεδαιμονιοι) τες βαφβαρες.

den sollte, die sie im Laufe der Zeit durch allmälige Hinneigung zum Idolendienste verloren hatte. Die Glanz-Periode dieses neuern Systems sezt Ritter Vorh. S. 12. etwa in das siebente Jahrhundert vor Chr. G. iedoch so, dass es wahrscheinlich erst Jahrhunderte hindurch nach einer langen Reihe von wiederholten Versuchen zu der Höhe von Macht und derjenigen Ausbildung sich erhoben hat, welche aus den ältesten Denkmälern der Indier uns bekannt geworden ist. Es hindert uns demnach auch nach dieser Ansicht nichts, dem Braminen-System, ob es gleich nur das jüngere ist, demungeachtet das hohe Alter zuzuschreiben, das es nach der gewöhnlichen Meinung hat, und wenn · es überhaupt aus dem Gesichtspunkt einer religiösen Reform zu betrachten ist, so muss es auch mit dem . ältesten und einfachen Glauben, den es ja nur in seiner Ausartung bekämpfen wollte, seinem Geist und Wesen nach in einer ziemlich nahen Verwandtschaft stehen. Der Brahma des reinen durch Sectengeist noch nicht getrübten Systems kann von dem ältesten Buddha nicht sehr verschieden gewesen seyn, und wenn Ritter Vorh. S. 30. bemerkt, dass zwar der Name und Cultus des Buddha durch ganz Westasien und den Occident in sehr alter Zeit, unter mancherley Wechseln, doch in gleichem Wesen verbreitet sey, dagegen nicht aber der des Brahma, so hätte hier doch auch an den Hebräischen Abraham \*) der mit

<sup>\*)</sup> Oder eigentlich Abram I. Mos. 17, 5. das A ist vielleicht nur ein Vorlaut, wie in dem Namen Abudad. Zu bemerken ist hier übrigens auch, daß schon Französische Gelchrte den Aegyptischen Piromis Herod. II. 143. mit dem Indischen Brahma-Birma zusammengestellt haben. s. Larcher ad Herod. l. c. Creuzer Comment. Herod. P. I. p. 203. Wir glauben mit allem Recht. Denn zu der Namens Aehnlichkeit komm. noch dies als Grund hinzu, daß nach Herodots Erklärung πιρωμις εει κατ' Ελλαδα γλωσσαν καλος καγαθος.

seiner Frau Sara (Saraswadi) aus dem Lande jenseits des Euphrats nach Westen zog, s. Creuzer Symb. und Myth. I. Th. S. 6-0. um so mehr erinnert werden dürfen \*), als überhaupt der Hebraismus, sowohl in der patriarchalischen Zeit, als seit seiner Regeneration durch den Mosaismus, ganz in demselben Verhältniss zu dem ihn umgebenden Idolencultus steht, in welchem sowohl der Brahmaismus als der Zoroastrismus zu derjenigen Glaubensweise stehen, die sie aus ihrer spätern Ausartung und Verbildung nur zu dem reinern Glauben der Vorzeit reformiren wollten, so dass jener älteste Religions - Name, sey er nun Brahma oder Buddha überall nur der Name des ursprünglich reinen und einfachen Monotheismus ist. aus welchem später erst, als Reformen der verdunkelten und verunreinigten Gotteslehre, die aus späterer Zeit bekannten Religions-Systeme in gleicher Tendenz obgleich in verschiedenen Formen hervorgiengen.

Niedergelegt ist bekanntlich das System des Brahmaismus in den vier Vedas, den heiligen Urkunden

Ist demnach nicht Piromis-Brahma ein Wiedergeborner, ein Aristeas, Aristaus? Liegt vielleicht nicht von derselben Idee auch etwas in der Behauptung der Aegyptischen Priester: ἐκασον των κολοσων πιρωμιν εκ πιρωμιος γεγονεναι? Derselbe Geist wird in jedem einzelnen Piromis wiedergeboren. Auf dieser, wie wir aus Herodot sehen, wohlbeachteten Succession scheint auch in Aegypten, wie anderswo, die Heiligkeit des ebendarum in die Person eines Oberpriesters sich concentrirenden Priester-Instituts beruht zu haben.

Solite wohl das Ur-Chasdim, woher Abraham kam, eine Stadt in Mesopotamien seyn? Ur erinnert unwillkührlich an das Urland Arieme, Iran, und wenn der Name Chasdim, Chaldäer, nach Ritters treffender Erklärung Erdk. II. Th. S. 796. sq. Idolendiener bedeutet, so möchte diess noch die Veranlassung andeuten, die Abraham sur Auswanderung bewog.

der Religion, die in der Sanskriteprache verfalet, die älteste Schrift der Indischen Literatur sind. Sie sind von Brahma geoffenbart, und zuerst durch mundliche Ueberlieserung erhalten, hernach aber von Vyasa gesammelt und geordnet worden. Ihre Namen sind Ritsch - Jaguisch - Saman-Veda, wozu noch als viertes Buch der Athar-Veda kommt, zwar für später-gehalten, aber auch von canonischem Ansehen. Weda besteht aus zwei Theilen, aus Gebeten, Mantras. und Vorschriften, Brahmanas, und unter diesen sind die Upanischads, Lehrstüke der wissenschaftlichen Pheologie die wichtigsten. Die nächste Stelle unter den heiligen Schriften nehmen nach den vier Vedas die achtschn Puranas ein, welche Kosmogonie, Theogonie und idie mythische Göttergeschichte enthalten. Sie verhalten sich zu den Vedas, wie der exoterische mythische Polytheismus zu dem esoterischen Monotheismus, und der pantheistischen Naturreligion. Über Alter, Glaubwürdigkeit, Inhalt, Auszuge, Abschriften, Vebersezungen vergl. man die bekannten Schriften You Heeren und Greuzer, und besonders F. Majer Brahma, sder die Religion der Indier als Brahmaismus. Leipzya818. ... .

riede i in welchem Systeme and Stande in strenger Ahmonderung sich neben einander bitdeten. Wie er dahen selbst als System die frithere Glaubensweise bekämpft und gestürzt hat, so wurde auch er durch nous aus ihm und sieben ihm nustehende Systeme beschrünkt und verdrängt. Die vornehmsten derselben sind der Vischmistune und Siwaismun, über deren Verhältnis dieselbn Verechiedenheit der Ansicht statt findet; wie über den Buddhaismus und Brahmaismus, indem zwar die Meisten (und swar wohl mit Recht, nach der obigen Bemerkung über das Verhältnis dos Vischnu zu Buddha) den Vischnuismus in die zweite Baurs Mythologie.

Enoche sezen, Anders aber, wie neuestens / Maisk Brahma S. 25: und Creuzer Mythol. Th. L S. 575, den Siwaismus dem Vischnuismus vorangehen lassen. Ohne dabei, und hei dem Verhältnise beider Formen. von welchen die des Siwaiamus als die orgiastische and simulichere, die des Vischnuismus als die mildere und geistigere bezeichnet wird , weiter zu verweilum michen wir blos noch die Bemerkung, dass uns des to Zurüktreten des Brahmsismus im öffentlichen Cultus seine natürliche Erklärung in der Voraussezung zu finden scheint, der Brahmajsmus verhalte sich zu dem Vischnuismus und Siwaiamus, wie der Geist des Systems zu den Formen, in welchen es sich äusserlich darstellt, so date, wir auch hier wieder nur den: Uebergang von einer reineren und mehr idealen Période in eine simplichere und mahre materielle er? bliken, Es lago übenhanpt ganzo in ider Natur eines so tiefzedachten und bilderreichen Systems, wie det der Brammen ist, sich immer mehr in eine Vielbeit von Ebrmen und Secton aufzulösene Man vergl. über die Mauptsecten das Brahmanencultus Hammer in den Wien. Jahrh. a. a. O.: Wie cheriflaselbst bemerkt isti giebt es unter den Brahmanischen Secten auch eine Sette von solchen, die die eigentichen Buhemeristen der Indischen Mythologie sind , Andein sie, sinit Weiwerfung der vier Vedes und achtzehn Persnes deide anders Götter, als vollendete Menichen, unerkennen, wolche durch ihrerflugenden den höchsten Gradider Gläkockigkeit eirwicht haben de die Bocto der Becheis nas i welche jedoch ob sie gleich die Rustoneintheid lung beibehalten hat; mach ihrem Ischelegeiff besone ders; von der Dwigkeit der Materied und Namen (Buddha hiefs duch Jina), vielfeicht eher zum Buddu haismus zu rechnen seyn möchte. Man vergl. jedoch auch Ritter Vorb. S. 12.

Die Persische Religionsgeschichte bietet uns manche Berührungspuncte mit der Indischen dar. Nach Hammers hauptsächlich aus dem Schahnameh gezogenen Bemerkungen über die Epochen der Altpersischen Religionsgeschichte Wiener Jahrb. Bd. X. 1820. S. 210. sq. war reiner Feuerdienst, in welchem das Feuer nicht angebetet ward, sondern nur die Kibla oder den Altar bezeichnete, wohin sich der Betende wandte, vorsündstuthig von Huscheng eingeführt, die älteste Religion und der reine Gottesdienst des Areianischen Urvolks. Die Bekenner desselben hießen Mehabaden, d. i. die großen Gottes-Anbeter, oder Buddha-Diener. (Das Persische Bad und das Deutsche Beten sind Ein Wort, verwandt mit But oder Buta, daher im Persisthen das Substantiv Buden, d. i. Seyn, eigentlich den Begriff eines religiösen Daseyns einschließt, so auch im Ulphilas Beda und Budan. Von demselben Wort entstund in der Folge der Name der Parsenpriester Mobeden. 'W. Jahrb. Bd. IX.) Huschengs Buch ist das Gesez des reinen Gottesdienstes, kein anderes, als das Buch Henochs, und dieser ist vermuthlich der alte Buda, dessen Diener die Mahabaden heissen. Uebereinstimmend damit ist im Bessatir (s. Heidelb. Jahrb. 1823. Febr.) an die Spize der Persischen Propheten Mehabad gestellt, dei der große Abad, der Verfasser des Dessatir, oder ältesten Gesezbuchs, und die Bekenner dieser ältesten Religion sind die Mchabadian. Auch in den Zendbüchern ist öfters von dem ersten, ältern, vorzoroastrischen Gesez die Rede. dessen Bekenner Pischdadians oder Poeriodekschans (die Παρητακηνοι, die Herodot unter den Medischen Stämmen nennt I. 101.) die Männer des Urgesezes heißen, und als unschuldige gottesfürchtige Menschen beschrieben werden, die die Offenbarung Ormuzds durchs Ohr empfrengen, d. i. durch mündliche Veberlieferung,

weil erst Zoroaster das schriftliche Gesez verfaste. Der erste, welchem Orwuzd das reine Gesez des grosen Herrn gegeben, war der in den Zendbüchern mit großer Verehrung genannte Prophet Heomo oder Hom. der erste Stifter eines reinen und einfachen Naturdienstes, der Verkündiger der heilbringenden Lichtlehre, die ideale Lebenspflanze (der Ouavng der Griechen bei Strabo XV.) Nach den Sendbüchern ist er noch in die Zeit vor Dschemschid zu sezen. Man vgl. Rhode die h. Sage des Zendvolks. 1820. S. 112. sq. Ueber die Zeit zwischen Hom Zoroaster, und die bedeutende Veränderung. der Reform des Leztern vorangehen musste, ist uns wenig bekannt. Nach den Zendbüchern ist Dschemschid ein reiner Bewahrer des Gesezes, aber nach dem Schahnameh trübte schon Dachemschid die Reinheit des alten reinen Feuerdienstes, indem er damit den Cultus der Planeten, vor allen aber den der Sonne und den des Morgen - und Abendsterns, d. i. den von Mithras und Anaitis verband, und denselben Feuer weihte, und ebenso wurde auch durch seine Nachfolger der reine Feuerdienst Huschengs noch mehr verunstaltet. "Sie brachten der Sonne Gottesdienst dar, wie dies Dschemschids schlechter Brauch war." S. Hammer in den W. Jahrb. Bd. X. dürfen daraus die an sich schon nach dem allgemeinen Gang der Religions - Geschichte sehr wahrscheinliche Folgerung ziehen, dass Versinnlichung des Cultus durch Symbole und Idole jene Erneuerung des reinen Gesezes nothwendig machte, durch welche der Name Zoroaster oder Serduscht (bei den Griechen, bei Plato (Alcib. I.) Zwooaorone, bei Diodor I. 94. Zaspaving, bel Plutarch de Isid, c. 46. Zopoagrois) eine neue große Epoche der Persischen Religions-Geschichte bezeichnet. Es tritt zwar diese Epoche schon mehr aus dem historischen Dunkel hervor, in

welches noch die ihr entsprechende in den Ländern am Indus und Ganges gehüllt ist, aber es erinnert uns doch sogleich schon der Name Zoroaster an die große Verschiedenheit der Meinungen, die noch immer über die Person des Persischen Reformators herrscht. Wenn auch die neuesten Untersuchungen von Rhode in der h. Sage des Zendvolks S. 124. sq. über die Person und das Vaterland Zoroasters auß neue das befriedigende Resultat gegeben haben, dass Zoroaster ein Arier war, der während der Regierung des Königs Veschtasp (oder Guschtasp) unter seinens Volk in Ari (Arieme, Erman, oder Iran, dem Lande der alten Arier, oder Meder und Baktrier, nicht in Georgien zwischen den Flüssen Cyrus und Araxes) als ein Prophet Ormuzd's auftrat, und die früher von Hom gelehrte Religion erweiterte und reformirte, so hat sich dagegen in ihnen zugleich die Differenz der Meinung über das Zeitalter, in welches Zorosster zu sezen sey, in einem noch höhern Grade hervorgethan. Während Rhode den Saz aufstellt, dass die Verfasser der Zendschriften in dem alten Baktrischen Reiche lebten, und die Geschichte ihres Volks, ehe es von den Assyrern unterjocht wurde, erzählen, dass die Zendschriften und Zoroaster selbst fünf bis sechshundert Jahre über Moses hinaufsteigen, und Zoroaster dem Zeitpunct näher zu rücken sey, den soviele Griechische Schriftsteller ihm anweisen, behauptet Hammer Heidelb. Jahrb. 1823. S. 56. besonders mit Berufung auf die von ihm in den Wien. Jahrb. Bd. IX. nach den Quellen der morgenländischen Geschichte in Uebereinstimmung mit den Griechischen aufgeführte Medische oder Altpersische Regentenfolge, vermöge welcher Dschemschid als Dejokes, Feridun als Phraortes I. und felglich viel später Guschtesp als Darius Hystaspie erscheint, aufe neue, das unter diesem Zoroaster wirklich gelebt

haben musse; wenn nicht alle Quellen morgenländischer Geschichte durchaus Lügen gestraft werden sollen. Rhode's Meining ist sowohl nach den Gründen, auf welche sie sich stüzt, als auch nach dem genzen Zusammenhang der ältesten Religionsgeschichte durchaus unhaltbar, und der Zweisel der noch gegen die Zeit des Darius Hystaspis übrig bleibt, das Stillschweigen der Griechen über eine so wichtige, auch mit großen politischen Bewegungen verbandene, religiöse Reform, in einer von ihnen so vielfach historisch belenchteten Zeit, und der unter Darius schon mehr gegen Westen gerückte Schauplatz der Persischen Geschichte, verschwindet auf eine ziemlich befriedigende Weise durch die Voraussezung, daß die Orientalischen, doch ziemlich späten, und mehr von der Sage abhängigen Quellen, wie es sich ja auch sonst bei ihnen deutlich wahrnehmen lässt, Guschtass, oder Davius, nur als Repräsentanten und Lezten der Periode nennen, in welcher die einen längeren Zeitraum hindurch dauernde religiöse und politische Völkerbewegung, sich ereignete. Mit der Zeit des Cyrus enscheints Oberasien auch nach den Berichten der Griechen in einer fortgehenden Bewegung, und es lässt sich leicht denken; dass diese nur in der Ansicht und Darstellung der Griechen ihren eigentlichen religiösen Character verloren, hat, und nach ihrer Art zu einer bloß politischen geworden ist, oder das Beligiëse wenigstens nur noch in so schwachen Spuren durchschimmert, wie in Darius Scythen - Krieg bei Herodot. Dahen kann es nicht als willkührliche Annahme erscheinen, wenn Zoroaster selbst mehr als ein Jahrhundert über Darius hinaufgerückt, und etwain das siebente Jahrhundert vor Chr. G. gesezt wird, wie neuestens auch wieder Ritter angenommen hat, welcher Zoroaster in tlas J. 625; vor Chr. Geb. sezt. Vorbats 11.

. Es war nemlich die in Persien durch Zoroaster bewirkte religiöse Reform von nicht geringeren Kämpsen und Bewegungen der Völker begleitet, wie die ihr der ganzen Tendenz nach verwandte, und selbst der Zeit nach nicht so fern stehende Indisch-Brahmanische. Es sind dies die großen Kriege, die nuch' der Persischen Sagengeschichte zwischen Iran und Turan geführt worden sind, und zwar schon in eine weit ähtere Zeit hinaufreichen (der lezte vor Zoroaster wat der zwischen Keichoerew und Efrasial. wahrscheinlich der Kriegazug des Cyrus gegen die Massageton bei Horodot), dann aber mit neuer Heftigkeit entbrannten, als Ardschasb, der Herrscher von Turan, die in Persien vorgegangene Aenderung des Cultus zum Grunde eines Religionskriegs nahm, womit er Iran und Guschtasp, den frommen Diener des Ormuzd, überzieht \*). Auch den Griechen blieben diese Kriege inicht ganz unbekannt, und Religionskriege dieser Art waren nach Ritter Voth. S. 13. schon die Kriege der ältesten Meder gegen die Kadusier, von welchen Ktesias spricht, denn auch die der Perser gegen die Massageten unter Cyrus Mach Herodot, und selbst noch der Krieg des Darius gegen die Scythen und Budinen, welcher ja erst mit der Zerstörung des Tempelheilighums und der Colonie. an dead it a temper x 1 to ab at a die freie foor

Da kommt ein alter großer, Betrüger hen in 19 1 20d Macht dir das Herz mit Furcht und Schrecken schwer. Spricht von Himmelslust und Höllenschmerzen, Und läst keine Freud in dernem Herten. 19 18 1930.

Auf alimitche Weise läßt Euripides in den Bacch, v. TelQ von dem neuen Gett Bakches sigen : en ne. Ain Das (

hepson d'we rie maskyhude Echagiii i rodirah yong, emosog-adodag ano Zdorog eth.) iin

Nacht dem Schahnamah s. W. J. Bd. X. wirft et in cinim Schreiben Gaschusp die nenet Ladre Berduschte morg, well che durch Himmel und Hölle des Leben gerküngnere:

Da kommt ein alter großer, Betrüger, hen die 1834

stadt der Budinen endigte Herod. IV. 1424 Kriege müssen sich von der ältesten Zeit an viele Jahrhunderte hindurch immer wieder entzündet haben, und wenn bei Herodot I. 101. noch die Budier neben den Magiern genannt sind, so geschah es in Folge dieser Kriege, dass die Anhänger des alten Buddhistischen Glaubens durch die Uebermacht des Magismus mehr und mehr in jene westlichen und nördlichen Länder verdrängt wurden, in welchen sie den Rand Irans mit einem fremdartigen Cultus ebenso umgaben, wie es sich uns auch bei den Brahminischen Indien zeigt. S. Ritter Vorh. S. 17. n. a. a. St. Zoroasters Lehre wollte ihrer wesentlichen Tendens nach, die sie überall ankündigt, das alte Gesez wieder herstellen, und die Reinheit der Idee erneuern. Daher verbannte sie jedes Idol, und liefs nur das Licht und das Feuer als die reinsten und edelsten Symbole gelten, ebenso unduldsam gegen den in sinnlichen. Sabäismus ausartenden. Feuercultus, wie gegen die idolanbetenden Turanier. Daher nannte auch Zoroaster, indem er durch seine Lehre die talismanischen Bande des Sahäismus, und der dämonischen Idelolatrie sprengte, dieselbe eine freie Lehre. and die Bekenner derselben vorzugsweise die Freien, und cals, ein heiliges, Symbol derselben pflanzte er die freie Cypresse vor dem Feuertempel zu Keschmir in Chorassan als religiösen Freiheitsbaum auf. 8. Hammer W. Jahrb. Bd. X. Diese: Ansicht von dem Wesen der Zorosstrischen Religions - Reform bestätigt auch die merkwürdige Nachricht, welche Ritter Erdk. II. Th. S. 901. mittheilt: Als nemlich Zoroaster seine Cypresse des Lichtgesezes eben bei Tus oder Kaschmer in Chorssan, in der Grenzprovinz von Parthia, an das Tempelthor gepflanzt, und Guschtasp darüber einen Pallast, vierzig Ellen hoch ins Gevierte, mit Gold- und Silberdecken und Fuseboden errichtet

hatte, liefs dieser große und fromme König vor seinem Tode noch den Befehl an alle Satrapen seines Reichs ergehen, zu Fusa zu dieser Cypresse zu wallfahrten, und hier nahm er auf Zoroasters Gesez den Eid ab, es zu befolgen, und allem Dienst der Idole von Turan und Tschin (der Buddhisten im Norden und Osten von Iran) zu entsagen. In gleichem Sinne geschäh auch die Zerstörung des kolossalen Bel-Idols durch Darius und Xerxes in dem den Persern stets abholden Babylon, welche uns Herodot I. 183. bersichtet.

Bias war also die heilige Pflicht des Ormuzdieners, das erste Gesez der Zendlehre, welche uns durch eine seltene Gunst des Glücks noch in den in der Zendsprache geschriebenen Büchern des Zendavesta, oder des lebendigen Wortes, urkundlich erhalten ist. in den Büchern Vendidad, Izeschne, Vispered, Siruze, Jeschts Sade's, zu welchen noch der in der Pehlwisprache verfaste Bundehesch kommt. Die eigentliche Offenberung des Gesezes ist im Vendidad dem wichtigsten dieser Bücher gegeben, welches; auch mit dem größten Grade der Wahrscheinlichkeit als Werk des Zoroaster selbst anzusehen ist. Die übrigen mit Ausnahme des Bundehesch, welcher eine Sammlung wissenschaftlicher Aufsäze ist, enthalten Gebete und liturgische Vorschriften. Man vgl. Ther diese Schriften nun besonders Rhode Die heilige Sage und das Religionssystem des Zendvolks. Frankf, 1820. S. 27, 1q.

Die Sendbücher neben den Vedas sind als ein neues Merkmal der gleichartigen Entwicklung der Persischen und der Indischen Religionsgeschichte anzusehen. Es ist nicht blofs zufälliges Zusammentreffen, und nicht ohne Zusammenhang mit der Sache selbet, das bei beiden Völkern die Periode der Reformation zugleich auch diejenige Periode ist, in welcher der hisher blos mindlich überlieferte Glaube der Vorzeit in Schriften verfalst wird, wodurch auch äußerlich das religiöse Bewußtseyn einen festen Rankt der Fixirung erhalten sollte.

Es war aber die reine Lichtlehre auch noch in der Zeit nach Zoroaster, wie schon vor derselben, periodischen Verdunklungen ausgesezt. Eine bemerkenswerthe Nachricht hierüber hat Clemens Alex. in der Cohort, ad gentes p. 108. Ed. Wirceb. aufbehalten. wo er sagt: Die Perser, obgleich sie weder mit den Griechen Holz und Steine, noch mit den Aegyption Ibis und Ichneumon verehren, halten dech mit den Philosophen Feuer und Wasser für Symbole der Götter. Ja sie seven in der Folge nicht minder in einen idololatrischen Cultus verfallen, und haben Bildnisse in Menschengestalt verehrt, wie Berosus in seinen Chaldäisehen Geschichten gemeldet ; und diese Sitte sey von Artaxerxes des Darius Sohn dem Vater des Ochus eingeführt worden. Denn dieser habé zuerst eine Bildsäule der Panaitischen Aphrodite in Babylon, Susa, und Ekbaktana errichtet, und seve den Persern, den Bewohnern von Baktra, Damaskas und Sardes in der Verehrung dieser Göttin mit seinem Beyspiel vorangegangen. Noch allgemeiner muß diese Hinneigung zu Symbolen und Idolen nach dem Sturze des Reichs durch Alexander den Großen geworden seyn, da, wie Ritter versichert, Erek, TK. H. 6. 902. die neue Parthische Dynastie, andien Arsaciden - Herrscher sich keineswegs als "Anhänger der remen Ormuzdlehre zeigten, sondern als Ankanger des Cultus von Sonne und Mond, des Mithrasdienstes; der Idole, der Priesterlehfe der Tschin, ihret Orakel, Opfer, Zauberlehre. In elten Urkunden scheinen die Parther unter die Unreinen gerechnet und deir Saken (Shaka ist auch ein Name des Buddhas also Suken wahrscheiblich auch ein religiöser Numd soviel als Turanier) und den Tschiz gleichgestellt zu werden. Erdk. Th. II. S. 901. Desto eifrigere Wiederhersteller des reinen Ormuzdienstes waren dagegen die Safsaniden, die mit dem alten Perserthrone auch die alten Feueraltäre wieder aufrichteten, bis endlich unter dem lezten dieser Dynastie das siegreiche Schwerdt eines neuen Glaubens sie aufs neue und auf immer umstürzte, und die alte Lehre sieh äußerlich nur in der Secte der vertriebenen Guebern erhielt, während sie ihrem innern Geiste nach in der pantheistischen Lichtlehre der Sofi in verjüngter Gestalt fortlebte.

Dem allgemeinen Ueberblick erscheint sowohl die Indische als die Persische Religionsgeschichte in der Mitte geschieden durch einen neuen kräftigen, aber unter blutigen Kämpsen errungenen Aussehwung zur Reinheit der Idee, während sich uns disseits und jenseits dieses Mittelpunkts in der einen wie in der andern Periode dasselbe wechselnde Verhältnis zwirschen der Idee und dem Bilde darstellt.

Das Untheil, das wir oben über Aegypten fällten, dass es gewissermassen die Indifferenz zwischen dem Orient und Occident sey, bestätigt sich uns auch bei der gegenwärtigen Betrachtung. Jener so eben genannte scharfe, Gegensaz, der sich uns als eine dem Orient recht eigenthümliche Erscheinung gezeigt hat, und welchen wir auch als den Gegensaz des Idealismus und Realismus bezeichnen können, tritt in der Aegype tischen Religionsgeschichte, wenn er auch gleich nicht völlig verschwunden seyn kann, und wenigstens noch in dem Verhältnis der esoterischen und exoterischen Religion stattfinden musste, doch in keinem Fall als bedeutendes Moment der gesammen religiösen Entwicklung hervor; so dals er uns ein bestimmtes Merkmal an die Hand gabe, wodusch wir die gine Periode von der andem unterscheiden kön-

nen. Ob die innern Rämpse zwischen der Priesterund Kriegerkaste, die allerdings schon in alter Zeit vorfielen, ob der bei dem Acgyptier eingewurzelte-Hass gegen die Hirtenvölker auch einen religiösen Grund gehabt habe, ist wenigstens ungewifs, und in keinem Fall ist es in der Hinsicht, auf welche er hier ankommt, von einer bedeutenden Folge gewesen. Es war zwar wie in Indien Brahma, in Persien Ormuzd, so in Aegypten Hermes der Offenbarer des religiösen Gesezes, und die Hermesbücher, ursprünglich vier, wie die Vedas, sodann zwei und vierzig, sollen mit der Zeit zu zwanzigtausend angewachsen seyn. Creuzer Symb. und Myth. 1. Th. S. 375. Aber schon diese Angabe ist ein Beweis, dass darunter nur die Summe der priesterlichen Weisheit üherhaupt zu verstehen ist, und dass nicht der innere Charakter des religiösen Systems, sondern nur die fortgehende äußere Erweiterung der Wissenschaft die Epochen bezeichnet, weswegen die Hermesbücher, selbst wenn sie in ihrer jezigen Gestalt die Ansoderungen der Kritik vollkommener befriedigten, doch wohl schwerlich in gleicher Würde und Wichtigkeit den Indischen Vedas und dem Persischen Zendavesta an die Seite gestellt werden könnten. Das einzige Moment, das hier etwa angeführt werden kann, ist die dreifache Götter - Ordnung des Aegyptischen Systems, wenn diese wirklich von einer innern Ausbildung des religiösen Systems in verschiedenen Perioden verstanden werden darf. Wir können aber daraus nur soviel abnehmen, was von selbst schon zu vermuthen ist, dass die Aegyptische Religion, die schon ursprünglich eine größere Tendenz zu symbolischer Versinnlichung hatte, nach und nach immer mehr zum Mythischen fortgieng. Eine Andeutung wenigstens hiervon enthält die Stelle Herod. H. 149:100 pulioisi ereci etc. elevor dean andomosidea edera

γενεσθαι. α. ο. 144. προτεξον των ανδρων τετων θεες ειναι τες εν Αιγυπτώ αρχοντάς, εκ ευντάς (nicht oiμεοντας wie Schweighäuser willkührlich meint) άμα τοισι ανθοωποισι d. h. vor der Menschenzeit gab es eine Zeit, in der die Götter waren, und zwar nach dem Zusammenhang als die die Zeit bestimmenden Gestirne, als apports. Die Worte, die in der zuerst genannten Stelle folgen: ε μεντοι εδε πρυτερον εδε ύτερον εν ποισι ύπολοιποισι Αιγυπτε βασιλευσι γενομενοισι ελεγον τοιετον εδέν, ες. θεον ανθο. εδ. γ. Menschlich mythisch dachte sich doch sind dunkel. in jedem Fall der Aegyptier seinen Osiris. Ist hier vielleicht die Lehre der Priester zumal der Thebäischen c. 143. von der Volks-Ansicht zu unterscheiden, nach welcher keineswegs, wie nach jener, die Menschen Sewy nollov annllaquevel waren c. 143? Die Hinneigung zum Mythischen mag seit dem lebhafteren Verkehr zwischen Aegypten und Griechenland, und dem Einflus Griechenlande, zumal in den Zeiten der Ptolomäer, wenigstens in dem untern Theil von Aegypten noch mehr herrschend geworden seyn. Ein bedeutendes Moment aber, das in der Religionsgeschichte wirklich Epoche macht, suchen wir in Aegypten sowohl als in den benachbarten Ländern vergeblich \*).

Man glaube nicht, daß wir die schon oben aufgestellte und hier wiederholte Ansicht von Aegypten bloß unserer Darstallung zu lieb uns gebildet haben. Wir können in der ältesten Völkergeschichte Aegypten in historischer Hinsicht eben so wenig, als in religiöser die große Wichtigkeit zusehreiben, welche soviele der neuern Alterthumsforscher ihm gegeben haben. Was unter den Französischen Gelehrten namentlich der gelehrte und geistvolle Jomard in der großen Description de l'Egypte als Hauptergebniß seiner Untersuchungen außtellt, daß wir Thebä in Oberägypten als den Mittelpunkt der ganzen Pharaonischen Macht, Civilisation und Herrlichkeit zu betrachten haben,

Daher, wenden wir uns nun nach Griechenland wo uns ein regeres formenreicheres Leben, eine neue Welt von Erscheitungen aufgeht. Zwar sehen

und dass von dieser großen Metropole der Thebais alle Niederlassungen und alle Kolonisation des mittlern und untern Acgyptens ansgegangen, scheint' uns weder mit Herodots II. 99. bestjimmter Angabe, dass schon der: erste König Acgyptens Menes, den schon sein Name als solchen bezeichnet, auch der Erbauer von Memphis gewesen, noch mit 'den so auffallend zusammenstimmenden, und ohne alle Vergleichung urkundlich ältesten Nachrichten der Genesis, nach if welchen überell nur Memphis als erste Stadt und als Sie der Macht enscheint, in Einklang gebracht werden zu können, wogegen Homers έκατομπυλος Θηβη, wenn wir auch noch soviel Gewicht darauf legen, doch immer nur ein untergeordnetes Moment haben kann. Was sich aus der Wandsculpturen der Monumente von Theba fiber Seall sostris Eroberungerüge enträthseln läset, kommt woch, wie ment auf Religios - mythisches als Historisches zurück. Wir sind überzeugt, das das Verhältnis zwischen Theba und Memphis nicht bloss chronologisch aufzufassen ist, so dass man der Memphitischen Periode des Acgyptischen Staates moch eine Theblische vorangehen dasst, und auf diese Att die Aegyptische Geschichte in ein unverhältnismäsig , hohes Alterthum himmfrückt. Jene Cautel, die Thucydides 1. 10. in Beziehung auf Mykene empfiehlt, und in welcher Hinsicht er sagt, daß man sich aus den Ruinen Athens in demselben Verhältniss einen zu hohen Begriff von der wirklichen Macht und Größe des Staats machen werde, in welchem man sich aus den Ruinen Sparta's einen zu geringen mache, möchte doch bei der durch die Französischen Forscher hauptsächfich verbreiteten Ansicht von dem Acgyptischen Alterthum in Erinnerung gebracht werden dürfen, und zwar mit um so größerem Recht, da bekanntlich das so eigenthümliche Klima von Oberägypten an der Erhaltung dieser Monumente einen so großen Antheil lat. Man vgl. über das leztere die merkwürdige den scharfen Beobachter aussprechende Acuserung Napoleons in des Grafen Las Cases Tagebuch Bd. VI. S. 242. das Urtheil eines Mannes, welcher als Augenzeuge und als der verdienstvollise Beforderer der Acgyptischen Alterthumsurkunde hierin mit "". Recht eine Stimme hat

wir hier nicht jene hestigen Kriege, zu welchen der Kifer der Beligion die Völker des Orients entflammt hab, aberndock fehltenes auch auf Griechischem Bo den nicht ganz an religiösem Streit und Kampf, und was sich im Orient, als äußerlicher Kampf feindlich gelyohaten Spoten and Kasten derstallt, das Acht sich im Oscident in dan blosse geistige Gebier der Denkens und Glabbens, in die Bifferenz der Ansieht unde dem Meinung sunück. Jeuer bei der Auffaseinge and Daratellurige übersimlichent Dinge immer i statt findende Gegensantzwischen Iden und Bild, binderden derin enthaltente sterischen Begriffound Idee geder sich dem i Orientalemi nweild erni dasi Uehersian liche / einzigunddiallein and dotto Gesichtspunkt oder Religion out betrachtel gewohittigete filing ist, immer nur auf dem Gibieter dieni Religion und i dan religiösen Cultus date stellt; bot wish Odom bOccidentalen sin den freieren Gotensan deri Religion und Mus Philosophie auf and did Philosophin ist das wasentliche Merkmal, wodurch sichi die Krietilische ind überlichte die Obridentalla schie Religionegeschichte von dern Orientalischen ume terpolitidet. bEs drückt sichadarin Bessinders auffalu hand der implac & geriega sawischen Bhantasie and Viewlands Manchanne und Bellezion, a Bild und Bez liste bil og ber stil still st nutritishmen bldew hendeltena's sides, tenisileshi i declorer intelletuellescharicter des Orientalen hand Geeldentus less in seineige Grondwitgen zurunterschleiden ist liege! -mis Als Endpintoe demersten Periode Aler Griechischen Religionisgeachichte nohmen mir des Zbitelter des Homisme und Hesiodatean : Es erhellt von belbst) dass diejenies Heriodomeyn mulii, immelcher noch das Orberitalische demi Mellenischen, dado Bymbolische denn Myu thischen voranging, aVVenuraberhaupt, wie wingegehem: habdagagschon-ininderb Periollendes. Werdens del Mationem ein dvielfältiger Einfluse fremlen Adeen

auf die Griechische Religion und Mythologie statt fand, so bedarf es keines Beweises mehr, dals sid Orientalische Ideen und Lehren enthalten muße, die älter sind, als die Homerische Zeit, und es würde daher auch mit unserer früheren Auseinandersezung in Widerspruch seyn, die Orphische Theologie. von welcher man in dieser Beziehung spricht, ihrem. Ugsprunge nach in eine andere Zeit zu sezen, als inadiese älteste Periode, und etwa erst aus der spätern: Bekanntschaft der Griechen mit dem Orient herzuleiten, und zwar namentlich durch die Vermittilung einzelner Philosophen, wie z.B. des Pythagoras, wohei völlig unbegreiflich bliebe, wie sie in dieser Zeit erst in die religiösen Volks- Institute übergehen kennte. Unter der Ophischen Theologie istanemlich derjenige Pheil der Griechischen Heligion su verstehen, der die dem Orient werwandte esoterische Seite derselben darstellt, die tiefer lie gende. Grundlage, sauf welcher das Mythisch diellenische sich erst gebildet hat. Sie enthält deher nicht sowohl Mythen ton Göttern und Hergen als vielmehr Symbole, Ideen and Dogmen, and zwar harpts sächlich solche, die die religiöse Erkonntniss und das religiose: Leben . in . einer ! theforn and gelieimniferel lern Bedeutnig auffichließen, und sich daher imag mentlichnauf das Verhältnife des mitlichen Debens zum Tode und künftigen Daseyn beziehen.: Dieser Begriff ider Orphischen Theologie Grgibt sich so wohl aus den Lehvsäzen, die alte Schriftsteller/einstimmig als Orphische anführen, als duch aus dem allgemeinen Charakter der sogenaunten Orphischem Gedichte, welcher wenn wir auch auf sie in derjenigen Gestalt, Him welcher sie noch vorhanden wind, kein: Gewicht legen: wollen, doch selbsteim Falle der Erdichtung dem Typus desjenigen entsprechen muste. was schon in alter Zeit Orphischagenannt wurde.

Dass aber Orphische Lehren für solche gehalten wurden, die man aus Orientalischer Ueherlieferung ableitete, erhellt schon aus der einstimmigen Sage, dass Orpheus erst nach Griechenland gekommen sey, sodann aus der ausdrücklichen Behauptung Herodots II. 22. dass Orphisches mit Aegyptischem identisch sey, hauptsächlich aber aus der uns vor. Augen liegenden Verwandtschaft und Identität Orphischer und Orientalischer Lehren und Ideen. Warum dieser Theil der Griechischen Religion, die esoterischmystische, gerade Orphisch genannt werde, läßt sich nicht angeben, nur soviel darf ohne Bedenken angenommen werden, dass der Name des Orpheus kein Individuum, sondern eine bestimmte Lehrweise bedeutet, wovon ja selbst schon einige der Alten, wie Aristoteles, Cic. Nat. D. I. 38. sich überzeugt hatten. Wie nun aber in diese Periode die Ueberlieferung derienigen Elemente aus dem Orient zu sezen ist, aus welchen sowohl die esoterische als exoterische Beligion der Griechen hervorgieng, so gehört auch schon in diese Periode die Ausbildung dessen, was das eigentlich Hellenische Wesen der Griechischen-Mythologie zu nennen ist. Auf welchem Wege, durch welche äußere Veränderungen dies geschehen, wissen wir nicht, wir sehen nur die Elemente und das Gewordene, das Werden aber, das zwischen dem Anfangs - und Endpunkt in der Mitte liegt, ist vor uns verborgen. Dass es nicht überall auf friedliche Weise geschehen sey, sondern nicht selten auch unter äußern Reibungen, Kämpfen und Bewegungen läßt sich bey der großen Mannigfaltigkeit und Verschiedenheit der Bestandtheile, die zur Einheit verbunden werden sollten, nicht anders denken, obgleich die Geschichte größtentheils schweigt, oder auf eine Weise davon redet, in welcher wir die Thatsachen nicht enträthseln können. Doch hat sich auch so nicht Baurs Mythologie,

jede Runde verloren, und bemerkenswerth ist, dass sich uns eine Erscheinung dieser Art gerade an den beiden Religions - Zweigen zeigt, welche sowohl in Hinsicht der Zeit, als auch des innern Characters und Wesens am weitesten von einander abstehen. Den feindlichen Gegensaz, in welchem die Religion des Dionysos, der als der jüngste Gott nach Griechenland kam, Herod. II. 51. 146. in Thracien, Böotien und Argolis gegen die Apollinische auftritt. hat Creuzer Symb. und Myth. III. Th. S. 148. sq. auf eine sehr befriedigende Weise nachgewiesen. Dieser Apollon, dessen Propheten und Liebling Orpheus die Mänaden in Thracien erschlugen, ist der älteste, der Hyperboreische, also jener sanfte friedliche Buddha-Koros, den wir in den Scythischen Ländern kenten gelernt haben\*), dessen Diener daher auch mit der Zaubergewalt der Lyra die wilden Gemüther der Thracier besänftigt. Kein Wunder, dass sich mit ihm der wilde, rasende Orgiasmus, der dem Dienste des Bacchos eigen ist, nicht vertragen konnte. Doch erfolgte, wie eben daselbst gezeigt ist, mit der Zeit Aussöhnung und Frieden \*\*). Apol-

<sup>\*)</sup> Wahrscheinlich war derselbe Cultus die Ursache, warum jener Scythische König Herod. IV. 49. der rasende Diener des Hellenischen Bacchos nach Thracien sich flüchten mußte, Einen weitern Beleg für das angegebene Verhältniß der Apollinischen und Bacchischen Religion liefert wohl auch der bekannte Mythus von dem von Apollon geschundenen Marsyas. Denn Marsyas heißt Silenos Herod. VII. 26. und war im Gesolge des Bacchos. Strabo X. p. 720. Vgl. Böttiger Att. Mus. I. Bd. S. 290.

<sup>5\*)</sup> Auch in Athen wurde Dionysos (als der Gott der großen Dionysien) nur ungern und erst nachdem er sich durch eine Krankheit furchtbar gemacht hatte, von Böotien her aufgenommen, ungefähr um die Zeit der Wanderung der Böotier aus Arne. Man vgl. Bökh vom Unterschied der att. Lenäen, Anth. u. s. w. in den Schriften der Berliner Aka-

lon und Dionysos vereinigen sich, und die Orphischen Mysterien werden nun auch die Bacchischen genannt. Auf diesem Verhältniss des Orpheus zu Apollon und Dionysos beruht Creuzers gegründete Unterscheidung zwischen einer ältern und neueren Orphischen Schule. Wir sehen aus diesen Beispielen, wie sich allmählig die mehr oder minder verschiedenartigen Bestandtheile der Griechischen Religion ausglichen, und zu einem Ganzen vereinigten, und es liegt ganz in der Natur der Sache, dass die Griechische Religion, je mehr sie ihre innere Tendenz zum mythischen Polytheismus entwickelte, auch die abweichendsten Formen in sich aufnehmen konnte. Diese Ausbildung des Systems hatte ihren Hauptpunkt erreicht, als mit der Idee des Zeus, als des obersten Gottes, die höchste Einheit gegeben war, welcher sich alles Einzelne von selbst unterordnen musste. Daher wurden jezt nicht blos jüngere Götter, wie Dionysos, sondern auch ältere, wie Apollon, der ja bei den Griechen auch ein Titane heisst, Söhne des Zeus, und es gestaltete sich auf diese Art jene Olympische Götter-Familie, die wir bei Homer und Hesiod schon nach allen ihren Gliedern kennen lernen.

Die zweite Periode, welche wir bis Sokrates und Plato fortgehen lassen, müssen wir mit der Frage eröffnen, in welchem Verhältnis Homer und Hesiod zu dem religiösen Glauben ihrer Zeit und der Vorzeit stunden, wozu uns die bekannte Stelle veranlasst Herod. H. 53. Erder de exerce éxasog var dear, eite d'ass

demie Bd. 1816. 17. Würden wir in die Mythen von den Irrsalen der Jo, von den Zügen und Thaten des Herakles und seinem Verhältniß zu Eursytheus klarer hineinsehen, sicher würden wir das auch so sich in ihnen aussprechende leidende Gefühl des Druckes und der Verfolgung auch in Beziehung auf die Griechische Religions - Geschichte bestimmter zu deuten wissen.

ησαν παντές, όχοιοι τε τίνες τα είδεα, θα ηπίστεατο μεχοι ε΄ πρωην τε και χθες, ώς ειπειν λογφ. Ησιοδον γαο και Ομηρον ήλικιην τετρακοσισισι ετεσι δοκεφ μευ πρεσβυτερες γενεσθαι, και ε πλεοσι. έτοι δε εισι οί ποιησαντες θεογονιην Ελλησι, και τοισι θεσισι τας επωνυμίας δοντες, και τιμας τε και τέγνας διελοντες. και ειδεα αυτων σημηναντες. In dieser Stelle soll dem ganzen Zusammenhang nach offenbar behauptet werden, dass Homer und Hesiod wirklich für die Hellenen die Griechische Theogonie erfunden haben, indem die Pelasger sich c. 52. noch der von Aegypten gekommenen barbarischen Götternamen bedienten, weswegen nun Herodot den Uebergang des Barbarisch - Pelasgischen zu dem Hellenischen, und den Ursprung des leztern zu erklären sucht. thigt uns aber sogleich zu fragen, wie denn Herodot den Homer und Hesiod die Erfinder der Griechichischen Götterlehre nennen können, da doch die Homerische Poesie selbst den deutlichsten Beweis in sich enthält, dass Homer, was er von den Göttern weiss und singt, nicht als seine eigene neue Erfindung gibt, sondern darin nur dem allgemeinen bereits herrschenden Volksglauben folgte? Es kann dies nur dadurch erklärt werden, dass Herodot mit Uebergehung der Durchgangsperiode zwischen dem Pelasgischen und Hellenischen, welche nach seiner Ansicht ganz verschiedener Art sind, statt des Werdenden sogleich das Gewordene nennt, wie es zum erstenmal urkundlich bei den noch vorhandenen ältesten Dichtern erscheint, zu welchem Sprung ihn leicht auch die Zweideutigkeit des Ausdruckes noieir verleiten konnte, welcher ja nicht blos die reine Erfindung, sondern auch die Darstellung des Dichters bezeichnet. Demnach kann diese Behauptung Herodots durchaus kein Bestimmungsgrund seyn, den bei-

den Dichtern Homer und Hesiod einen größern Antheil an der Entstehung des Griechischen Volksglaubens zuzuschreiben, als sie der Natur der Sache nach gehabt haben können. Merkwürdig ist aber diese Stelle besonders dadurch, dass wir durch sie in die Art und Weise einen Blick hineinwerfen können. wie sich das Orientalisch-Pelasgische zum Hellenischen umänderte, nemlich dadurch, dass alles menschlich-persönlicher gedacht wurde (sidea onunvavrec). Das Dodonäische Heiligthum, wie es sich nun auch mit seiner Stiftung verhalten mag, gehört in jedem Fall in die älteste Vorzeit des dem Orient noch nahe verwandten Griechenlands. Daher nannten, wie Herodot ausdrücklich bemerkt, die Dodonäer die Hellenische Theogonie, die reinpersönliche Gestaltung der Götter in Hinsicht ihrer Abstammung und ihrer Attribute geringschäzend eine Erfindung von heute und gestern her. Zugleich sehen wir hiebei deutlich den nun beginnenden und mit dieser Veränderung genau zusammenhängenden Gegensaz zwischen den Priestern und Dichtern. Die Dodonäische Priesterschaft war es ja, die sich so gegen die Neuerungssucht der Dichter äusserte. Und so musste nun überhaupt, je mehr durch Homer und die auf ihn folgende große Zahl der Dichter und Sänger die überall erwachende und so reichlich genährte Lust des Gesangs die Nation ergriff, und zu geistiger Thätigkeit anregte, auch die von der Poesie nicht zu trennende Religion eine mehr und mehr mythisch klare, von der alterthümlichen Orientalischen Symbolik sich entfernende, volksthümliche Gestaltung erhalten, und der altväterische Priester vor dem Sänger und dem Liebling der Muse und des Volks zurücktreten. Keineswege aber glaube man, dass selbst dieser volksmässigen Dichtung das Bedeutungsvolle des alten Glaubens, wurde es auch gleich in den Hintergrund gestellt, gänzlich aus dem

Auge gerückt wurde. Wie sollte dies nur auch für natürlich und möglich gehalten werden! Waren einmal, müssen wir auch hier behaupten, wie ja die Herkunft der Griechischen Volksstämme von selbst schon beweist, Orientalische Lehren, Ideen und Symbole als religiöses Gemeingut unter der Nation vorhanden, wie sollten sie sogleich wieder aus dem Leben verschwunden seyn, und wie hätte es die Absicht der aufblühenden Poesie seyn können, sich des Zusammenhangs mit der Religion völlig zu entäussern? Man erwarte nur nicht, dass sich die Volkspoesie über solche Dinge bestimmter und ausdrücklicher erklären sollte, als sie es ihrem Wesen nach thun konnte, so wird man gewiss die Andeutungen nicht übersehen können, die sie auch wirklich, wie es die Natur der Sache mit sich bringt, da und dort den Verständigen verständlich genug gegeben hat. Schon Creuzer hat Symb. und Myth. II. Th. S. 447. einige Spuren nicht genz gemeiner Religionskunde bemerklich gemacht, wie z. B. Il. VII. 132. die Stelle, wo Dionysos Gott genannt wird, und wir selbst haben schon I. Absch. Cap. I. eine Ansicht von Odysseus Irrfahrt zu entwickeln und zu begründen gesucht, nach welcher in diesem Theile der Homerischen Dichtung unter der Hülle des Mythus und Symbols gerade diejenigen Ideen verborgen liegen, welche den wesentlichen Inhalt der Orientalisch - esoterischen Religionslehre der Griechen ausmachten, und überhaupt zu den erhabensten Ideen der Naturreligion gehören, so dass, was wir dort bloss beispielsweise auseinander gesezt haben, nun hier seine eigentliche Stelle findet. Zu erinnern ist hier ferner an die tiefere mysteriöse Bedeutung des herrlichen Homerischen Hymnus auf die Demeter.\*) (der doch in jedem

<sup>&</sup>quot;) Als Gegenstück dazu, und als Beispiel der das Göttliche mehr und mehr vermenschlichenden rein mythischen Poetie

Fall in das Homeridische Zeitalter gehört) so wie an mehrere Mythen der Ilias und der Odyssee, in welchen auch die heitere Lust und der leichtfertige Scherz des Mythus den symbolischen Hintergrund so wenig verstecken kann, dass wir selbst dem Sänger das Bewusstseyn davon nicht völlig absprechen könren. Man vergesse nur nicht, dass eben diese scheinbare Bewusstlosigkeit zum großen Geist dieser rein objectiven Poesie gehört, welche, von welcher Seite wir auch in ihren Spiegel hineinschauen, uns immer wieder eine neue Gestalt der Dinge erblicken läst, und so durchsichtig sie ist, doch das Gemüth des Dichters niemals in seiner wahren Tiese zu ergründen gibt.

Neue Verhältnisse traten ein, als von derselben religiösen Symbolik und Mythologie, aus welcher früher die epische Poësie hervorgeblüht war, unter demselben milden, von den Göttern gesegneten Himmel, nun im Anfange des sechsten Jahrhunderts vor Chr. G. durch den Milesier Thales und die Jonische Schule die Philosophie sich ebenfalls als ein selbstständiges Ganze loszutrennen begann. Wie wenig diese Philosophie in ihrem ansänglichen Streben dem mythischen Glauben entgegen war, sehen wir sogleich aus den Principien, von welchen sie ausgieng. Wasser und Feuer, die Grundelemente der symbolischen Naturreligion, waren auch die Elemente der naturphilosophischen Construction, und der Unterschied bestund nur darin, dass jene Philosophen, was der mythische Glaube als Tradition ihnen darbot, nun auch durch selbstthätige Reflexion zu erforschen und zu begreifen unternahmen. Dabei schlossen sie sich, wie uns die Lehrsäze des Pherecydes aus Syros, des

nehme man den Hymnus auf den Hermes. Wie ist darin der große Gott der Intelligenz zum verschmizten Schalk geworden?

Ephesiers Herakleitos (der ja der Dunkle heißt, und seine Schrift in den Tempel der großen Naturgöttin in Ephesus niedergelegt hat), des Pythagoras aus Samos zeigen, auch in Ausdruk und Darstellung sehr genau an die Sprache der Symbolik an, und indem sie die Nähe des Orients und der unmittelbare Verkehr mit diesen Ländern, in die sie ihr reger Forschungstrieb führte, aus der lebendigen Quelle der uralten Priester-Weisheit schöpfen liefs, musste der Bund der Natur-Philosophie und der religiösen Natur-Symbolik nur um so inniger geschlossen werden. Da sie aber nur in dem bedeutsamen Inhalt des Symbols, wie es der Orphischen Theologie eigen ist, mit welcher die wichtigsten ihrer Lehrsäze am meisten übereinstimmen, Befriedigung für ihren philosophischen Geist finden konnten, so musste nun durch sie hauptsächlich auch das Missverhältnis zum Bewusseyn kommen, in welches der seinem poëtischen Hange folgende und sich selbst überlassene Hellenische Mythus mit der alten Bedeutung des Symbols gekommen war. Dazu kam, dass in demselben Verhältnis, in welchem die Philosophie ihrem natürlichen Trieb zufolge sich in ihrer eigenen Wurzel erfassen lernte, sie sich aus dem Boden der Symbolik, aus welchem sie erwachsen war, zurückzog, und daher, wie sie schon früher mit dem Mythus sich nicht hefreunden konnte, so nun auch die Symbolik nicht mehr als ein verwandtes Element ansehen wollte. Diese allgemeinen Zeiterscheinungen sehen wir am auffallendsten an dem Beispiele des Anaxagoras, durch welchen die Naturphilosophie, indem sie alle Erscheinungen und Wirkungen der Natur materialistisch mit der reinen Reflexion des Verstandes aus ihren natürlichen Ursachen zu erklären suchte, und durch die scharfe Trennung des Geistes von der Natur, welche, als die Trennung der Seele vom Leib, immer der Tod

der Naturreligion ist, die einzelnen Naturwesen des ihnen inwohnenden Lebens beraubte, und überhaupt an die Stelle der symbolischen Anschauung allein die reine Reflexion des Verstandes sezte, auch die Götter ihrer Würde entkleidete, und den Volksglauben atheistisch \*) zu zerstören drohte. In demselben Geiste verfuhr auch die Philosophie der Sophisten, und sie wirkte dem Volksglauben um so nachtheiliger entgegen, je absichtlicher sie darauf ausgieng, auch den Mythus in dasselbe Spiel der Begriffe aufzulösen, in welches sie das ganze von seinem realen Grunde losgetrennte Wissen verwandeln wollte. Daher werden nicht nur mehrere der berühmtesten Sophisten ausdrüklich des Atheismus beschuldigt, wie z. B. Protagorus, Cic. N. D. I. 12. Diog. L. IX. 51. sondern wir werden auch durch alles, was uns von ihren mythischen Deutungen, womit sie sich sehr gerne beschäftigten, besonders aus Platons Schriften bekannt ist, hinlänglich überzeugt, dass sie ohne den Grund des Mythus zu ahnen, in derselben seichten, geistlosen, höchstens der grammatischen Etymologie folgenden Willkühr der Begriffe umherschweiften, welche gewöhnlich da wahrzunehmen ist, wo der blosse Verstand die Herrschaft führen zu können meint. dies mag einigermassen als ein Verdienst der Sophisten angeführt werden, dass sie sich des Mythus, auch als eines Mittels der indirecten Darstellung abstracter Begriffe bedienten, wie z. B. Prodikos in seinem bekannten Mythus von Herakles, und Protagoras in dem Platonischen Dialog seines Namens S. 320. vergl. oben S. 66. obgleich darauf in dem Grade weniger Gewicht

<sup>\*)</sup> Die Einwirkung dieser Philosophie auf den Volksglauben sehen wir z. B. aus einigen Stellen in des Aristophanes Wolken (man vergl. z. B. v. 248.) wo es hauptsächlich auch Anaxagoras ist, für welchen Sokrates büßen muß.

zu legen ist, in welchem ihre ganze Speculation beschränkt und niedrig, und weit entfernt von der Ahnung einer psychologisch begründeten Deduction des Mythus war.

Wir müssen aber auch noch auf diejenigen Erscheinungen einen Blick werfen, die sich ausserhalb des Kreises der Philosophie darbieten. Hier mag uns vorerst Herodot als ein Beispiel von dem Ansehen gelten, das der Mythus in dem gewöhnlichen Glauben jenes Zeitalters hatte. Mit der Unbefangenheit eines reinen kindlichen Gemüthes sehen wir ihn dem ehrwürdigen, von den Vätern überlieferten Glauben ergeben, und er hält es recht eigentlich für eine Aufgabe des Geschichtschreibers, auf Götter-Mythen aller Orten zu achten, selbst da, wo der in seinem Zusammenhang mit dem Symbole ihm selbst nicht mehr klare Mythus durch sein Wunderbares und Uebernatürliches ihn allzusehr in Anspruch nehmen will, wie z. B. II. 123. und wenn auch einmal wie II, 57. ein Zweifel dem Munde entschlüpft, so schlägt doch das von heiliger Gottes - Scheue innig durchdrungene Gemüth die vorlaute Frage des Verstandes sogleich wieder nieder. Da der allgemeine Glaube des Volks das Element ist, in welchem sein eigener Glaube lebt, so liegt auch den Vergleichungen und Identificirungen der Gottheiten verschiedener Völker, mit welchen er sich so gerne beschäftigt, sichtbar die Voraussezung zu Grunde, dass alle Trennung und Verschiedenheit der Völker auf, eine höhere gemeinschaftliche Einheit des religiösen Bewusstseyns zurückzuführen sey. Nur die Namen der Götter sind verschieden, der Glaube aber bei allen Völkern derselbe I. 131. \*). Doch dieser gemüthliche in der Ein-

<sup>\*)</sup> Diese Unterscheidung eines höhern allgemeinen und eines besondern religiösen Bewußstseyns, scheint uns deutlich in

falt des Herzens unangefochtene Glaube mochte schon damals nicht mehr der herrschende Geist der Zeit seyn, und es fehlt nicht an einzelnen Spuren, daß der missverstandene, seinem Hange nach alles vermenschlichende Mythus theils zu frevelhaftem Spotte missbraucht wurde, theils dem ernsteren Sinne das Göttliche zu entwürdigen schien. Darum eisert vor allen der tiessinnige, vom Göttlichen erfüllte Sänger des Pythagoreischen Thebä mit Unmuth gegen die Lügenhaftigkeit der Mythen, die mit Dädalischer Kunst der Sterblichen Sinn berüken:

Η θαυματα πολλα, και πε τι και βοοτων φατιν ύπες τον αλαθη λογον

δεδαιδαλμενοι ψευδεσι ποικιλοις εξαπατωντι μυθοι. Χαρις δ', άπερ άπαντα τευχει τα μειλιχα θνατοις, εμφεροισα τιμαν και απιστον εμησατο πιστον ] εμμεναι τοπολλακις. Ol. I. 45.

Man vergl. Nem. VII. 31. wo er von den Lügen des süßsingenden Homerus spricht und hinzusezt:

σοφια δε κλεπτει παραγοίσα μυθοίς τυφλον δε εχει ητορ όμιλος ανδρων ό πλειστος.

Darum verwirft er auch wiederholt der Götter unwürdige gottlose Sagen

εστι δ' ανδοι φαμεν εοικος αμφι δαιμονων καλα.
μειων γαρ αίτια. Ol. I. 55. cfr. v. 84.
wo er aus diesem Grunde die Sage verwirft, dass

der Stelle II. 52. zu liegen, wo er die θεοι von den ενοματα θεων unterscheidet. Es giebt demnach ein höheres unmittelbares Bewußtseyn des Göttlichen, auch ehe es in Begriffe und Worte gefaßt und individuell bestimmt ist. Ganz falsch ist daher auch, bei Herodot unter ενοματα θεων blos die grammatischen Namen zu verstehen, und davon hängt das richtige Verständniss der Nachricht ab, daß die meisten Götter-Namen aus Aegypteu gekommen seven.

Pelops den Göttern als Speise vorgesezt worden, und sogar zu erklären sucht, aus welchem Anlass diese falsche Sage entstanden sey. Pyth. III. 46. missbilligt er ehenfalls die gewöhnliche mythische Sage, und stellt dafür eine andere der Gottheit würdigere Behauptung auf. Man vergl. Pyth. IX. 75. überhaupt das religiöse Gemüth des Dichters bei jeder Gelegenheit von den Ereignissen des zeitlichen Lebens in die übersinnliche Region des Glaubens, in die Welt der Götter, sich aufschwingt, um das Irdische an das Himmlische zu knüpfen, so sind es besonders die tiefern, geheimnisvollern, auf das Innere des religiös-ethischen Lebens sich beziehenden Lehren der symbolisch-mythischen Religion, von welchen er aufs innigste ergriffen wird, wie z. B. Ol. II. 104. sq. und auf welche er mit gewichtiger Bedeutsamkeit da und dort hinweist. Ein ernster heiliger Grundton zieht sich durch seine ganze Poësie hindurch, ein religiöses Bewusstseyn spricht sich in ihm aus, das sich über das Empirische, Zufällige, Vereinzelte des mythischen Glaubens zur göttlichen in sich selbst begründeten Einheit der Idee kräftig erhebt, wie z. B. in den trefflichen Stellen Pyth. II. 90. III. 46. über die Allmacht und Allwissenheit der Gottheit. Vorzüglich bemerkenswerth ist aber auch noch der Gebrauch, den Pindar von dem Mythus macht, um auf eine indirecte Weise ethische Wahrheiten den Freunden seiner Muse nahe zu legen, worin also das Bewusstseyn liegt, dass der Mythus, als eine eigene Form der Darstellung, höhere Ideen entweder schon ursprünglich in sich enthalte, oder doch wenigstens fähig sey, in sich aufzunehmen. Man vergl. z. B. Pyth. III. IV. Mit Recht haben die gelehrten und scharfsinnigen Bearbeiter Pindars in der neuesten Zeit, Böhh und Dissen, hauptsächlich auch auf diese Seite der Interpretation ihre Aufmerksamkeit gerichtet, und es ist unstreitig auch jest

noch manches zu thun, um in den oft so tiesliegenden Sinn der Andeutungen dieses Dichters auch in dieser Hinsicht glücklich einzudringen. Es erscheint uns demnach im Ganzen bei Pindar der Mythus mit einer kräftigen sowohl religiösen als ethischen Gegenwirkung, durch welche er von seiner freien poetischen Wilkühr in seine gebührenden Schranken, von dem leichten Scherz zum Ernst des Göttlichen zurückgebracht werden soll.

Den bewunderungswürdigen Chor der drei großen tragischen Dichter wollen wir auch hier nicht trennen. Wie in anderer Hinsicht, so stellen sie auch in derienigen, in welcher wir sie hier vor uns treten lassen, für sich schon eine Welt im Kleinen in glücklicher Vereinigung dar. Bei Aeschylos, der auch dem Geist nach an Pindar am nächsten sich anschließt, (cfr. Cic. Tusc. Disp. II. 20. Aeschylus von poëta solum sed etiam Pythagoreus), waltet wie schon in Sprache und Ausdruck, so auch in den höchsten Gedanken seiner Darstellung am meisten die Naturgewalt des Symbols, Und wo seine Poësie, wie in seinem Prometheus und in jener erhabenen Trilogie, die mit den Eumeniden schliesst, die höchsten Ideen der Religion am unmittelbarsten berührt, da ist jene Antinomie zwischen dem Symbol und Mythus, welche immer entstehen muss, wenn diese beiden Formen, jede in ihrer folger ohten Entwiklung, die Idee des Göttlichen in sich auszubilden suchen, mit der vollen Bewegung eines im Innersten aufgeregten und durch große Gegensäze entzweiten Gemüthes geschildert. Der furchtbare Zwiespalt zwischen Prometheus und Zeus, der finstere Streit zwischen den alten und neuen Göttern stellt uns ganz den strengen Gegensaz des Symbols und Mythus dar, wie wir ihn in seiner höchsten philosophischen Beziehung auf die Idee der Gottheit später werden darthun müssen. Daher auch schon bei den

Alten das Urtheil: φιλούσφος ην των πανυ ο Αισγυλος. Athen. Deipnos. VIII. 8. Was bei Aeschylos der immen wieder sich erneuernde Widerspruch eines nie völlig sich lösenden Gegensazes ist, gleichsam der gigantische Kampf der Elemente und eines chaotischen Werdens, hat sich in Sophokles Gemüth in milder Harmonie und der Ruhe eines nun gewordenen Zustandes ausgeglichen. Er steht auf derjenigen Stufe des Mythus, auf welcher dieser seinen finstern Naturgrund durch einen freien Aufschwung des Gemüthes zum Göttlichen und Idealen überwunden hat. und wenn sich auch noch eine dunkle und schwere Ahnung von dem stets unergründlichen Zusammenhang des Menschen mit Natur und Schicksal in ihm regen will, so ist es ein ruhiges, heiteres, frommes Gefühl, das jeden Zweifel und Zwiespalt wieder löst und besänftigt. Das ist die Liebe, die ja in ihrer höchsten Bedeutung niemals Ausdruck der Natur-Nothwendigkeit, sondern nur der selbstbewussten lebendigen Freiheit ist, das ist jener vertrauensvolle versöhnende Hoffnungsblick, der in ihm in die Nacht des Naturglaubens hereinleuchtet, und worin mit Recht treffliche Kunstrichter einen Anklang an das Christliche vernommen haben, der aus ihm als verwandte Gemüthsstimmung entgegentont. Jenes herrliche Wort: "Nicht miszuhalsen, mitzulieben, bin ich da," ist auch das einfachste Glaubensbekenntniss, das er nicht blos als Dichter, sondern auch als Mensch denen zuruft, welchen nun das von ihm geahnete Licht in seinem hellen Glanze aufgegangen ist. Was ihm seine mythologische Wichtigkeit giebt, ist nicht der Reichthum an Symbolen, Mythen und Dogmen, (das einfachste Symbol der Sonne ist ihm das liebste und höchste, man vergl. Antig. v. 104. Oed. Tyr. 660. 1437) und er wird denen, die darauf hauptsächlich und auf das Einzelne sehen, immer nur eine geringere Ausbeute gewähren, als seine beiden Nebenmänner, selbst die höhern Ideen, an die z. B. Pindar erinnert, werden von ihm beinahe nicht berührt; aber ebenso wenig nehmen wir bei ihm eine Polemik gegen die irreligiöse Tendenz der Zeit wahr, vielmehr schwebt bei ihm über allem in ätherischer Klarheit und Ruhe die Innigkeit des reinen religiösen Gefühls, und es ist wohl keine unrichtige Behauptung, wenn wir ihn denjenigen nennen, in dessen Werken und Gemüth die symbolisch-mythische Religion als reiner Naturglaube nach der Seite, in welcher ihm durch ächt religiöse Ausbildung seiner mythischen Form ein höheres religiöses Bewußstseyn aufgehen will, diejenige Verklärung erhalten hat, welcher er fähig ist.

Was bei Sophokles noch die Einheit des Glaubens und Gemüthes ist, ist bei Euripides schon aus dem innern Mittelpunkt gewichen, und in den Verstand herausgetreten. Er ist mehr der Gelehrte als der Glaubige, und jenes σοφιζεσθαι τοισι δαιμοσι Bacch. v. 181. jene kalte rhetorische Dialectik, die seiner poëtischen Darstellung eigen ist, und auch seine religiöse Ueberzeugung zur Sache der Reflexion gemacht hat, läst ihn bereits deutlich als den Zeitgegenossen der Sophisten erscheinen. Dahin gehören z. B. die nüchternen Erklärungen, Demeter, die Erde, nähre die Menschen durchs Trokene, Dionysos durchs Feuchte, als Erfinder des Weinbaus, Bacch. v. 255. und die Deutung, die er ebendaselbst von dem Mythus giebt, Dionysos sey in die Hüfte des Zeus eingenäht worden:

και καταγελας νιν, ώς ενερραφη Διος ΄ μηρφ. διδαξω σ', ώς καλως εχει τοδε. επει νιν ήρπασ εκ πυρος κεραυνιε Ζευς, ες δ' Ολυμπον βρεφος ανηγαγε νεον, Ηρα νιν ηθελ' εκβαλειν απ' ερανε. Ζευς δ' αντεμηχανησαθ' ρία δη θεος.

'οηξας μερος τι τε χθον' εγκυκλομενε αιθερος, εθηκε, τονδ' όμηρον εκδιδες Διονυσον Ηρας νεικεων. χρονώ δε νιν βροτοι τραφηναι φασιν εν μηρώ Διος, ονομα μεταστησαντες, ότι θεά θεος

Ηρα ποθ' ώμηρευσε, συνθεντες λογον. 267 -- 78. Schon der ganze Ton dieser Stelle verräth eine Denkart, die in den Mythen und dem mythischen Glauben nicht das Nothwendige und Natürliche, sondern weit eher das willkührlich Ersonnene und Erfundene, und darum auch mit sophistischer Frivolität zu Bespöttelnde sehen will. Dies ist überhaupt der Geist, der gegen das Ende dieser Periode herrdessen ächteste Repräsentanten die schend wurde. Was das glaubige Gemuth als ein Sophisten sind. reines Erzeugniss der Natur empfangen hatte, davon wollte sich der Verstand Rechenschaft geben. Er wollte es in Begriffe fassen, dialectisch sondern und bestimmen, aber was sich auf dieser einseitigen Richtung des Geistes ergeben musste, konnte zulezt nur eine völlige Auflösung sevn. Seiner edleren und natürlichen Seite nach erscheint uns derselbe Character dieser Periode in der scharfen Verstandes - Logik eines Thucydides, die sich in religiösen Dingen durch ein klosses Zurükhalten der eigenen Ueberzeugung von dem Glauben des Volks kund giebt \*), und die von jezt an immer mehr sichtbare Trennung des mythischen Volksglaubens nicht blos von der esoterischen Religion, sondern von der Denkweise der Gebildeteren und Aufgeklärten überhaupt ist der in diese Periode fallende, charakterische Wendepunkt der alten

<sup>\*)</sup> Doch lässt die scharse bittere Kritik des historischen Mythus in seinem Proömium, besondere c. 21. nicht undeutlich auf die religiöse Ansicht dieses consequenten, besonnenen Denkers schließen.

und neuen Zeit, woraus sich auch für den Gebrauch der Quellen das Kriterium ergiebt, dass wir den Vorstellungen, die wir in dieser Beziehung bei den Schriftstellern von dieser Zeit an finden, nicht eine ebenso allgemeine Ausdehnung geben dürfen, wie es bei den frühern der Fall seyn kann. Daher stellen uns nun die drei Tragiker ein dreifaches, in sich zusammenhängendes Verhältniss dar. Wie Aeschylos sich auf diejenige Seite des Mythus neigt, wo er mit dem Naturdrang des Ausdruks im Symbol zusammenfällt, so steht Euripides auf derjenigen, wo der Mythus sich in Begriffe, der Glaube eich in Reflexion verliert, während nur in Sophokles jenes harmonische Gleichgewicht des Mythus erscheint, das in der Einheit des Glaubens und Gemüths, das Objectiven und Subjectiven, wie sie durch das Gefühl gegeben ist, besteht.

Eine neue Epoche macht, wie in der Geschichte der Philosophie, so auch in der mythischen Religions-Geschichte der Griechen die Sokratisch-platonische Philosophie, und zwar durch eine und dieselbe Rich-Wie sie in der Philosophie eine tung des Geistes. neue Bahn dadurch eröffnet hat, dass sie das durch Leerheit des Inhalts vertroknete und in eitle Dünste aufgelöste Wissen zu dem frischen und lebendigen Quell des Geistes zurükleitete, und allen philosophischen Productionen ihre tiefste Begründung in der schöpferisch zeugenden Thätigkeit des Geistes und ihrem reinsten Ausdruke, den Ideen, nachwies, also überhaupt das Empirische und Vereinzelte an das Ideale und Absolute anknüpfte, so hat sie auch den in seinen äussersten, von der Wurzel gleichsam abgeschnittenen Verzweigungen erstorbenen mythischen Religionsglauben dadurch wieder verjüngt, und in einer höheren Weise wiedergeboren, dass sie jener bunten Mannigfaltigkeit der einzelnen Formen, welche, für sich genommen, alle des innern Lebens ermangeln, Baurs Mythologie.

in der Urform des Geistes eine nothwendige Grundlage sicherte, in deren Boden allein der große Baum des Mythus mit allen seinen Aesten und Zweigen wurzeln, und als selbstständiger Stamm bestehen kann. Dadurch geschah nun unter den Griechen zum erstenmal der große Schritt, was der ahnende Geist in göttlichen Dingen bewustlos geschaffen hatte, mit Selbstbewusstseyn und philosophischer Reslexion zu reconstruiren, und, was den früheren Philosophen, selbst einem Herakleitos und Pythagoras, kaum dunkel vorschweben mochte, im Symbolisch-mythischen und im Philosophischen dieselbe Offenbarung des Geistes anzuerkennen. Von diesem Gesichtspunkt aus erscheint uns die Sokratisch-platonische Epoche, ihrer innersten Tendenz nach, ganz gleichbedeutend jenen beiden großen Reformen des Oriente, dem Brahmaismus und Zoroastrismus. deren leztes Streben eben dahin geht, den verkörperten und entseelten Formen die lebendige Idee weiter einzuhauchen, vom Realen wieder zum Idealen hindurchzudringen, und der Unterschied besteht allein darin, dass der Hellene sich auf den dem Orientalen fremden Standpunkt der Philosophic stellte. Eine diese Ansicht des Platonismus auf eine sehr willkommene Weise beleuchtende Stelle finden wir in dem Dialogen Phädrus, diesem ächten Prototyp des Platonischen Geistes, gleich im Anfang desselben, wo Sokrates auf die Frage des Phädrus, ob er auch glaube, dass die Geschichte vom Raub der Oreithyia durch Boreas am Ilyssos wahr'sey, sich also hierüber vernehmen lässt Ed. Bekk. p. 7. "Wenn ich es nun nicht glaubte, wie die Klugen, so wäre ich eben nicht rathlos. Ich würde dann weiter klügelnd sagen, der Wind Boreas habe sie, als sie mit der Pharmakeia spielte, von den Felsen dort in der Nähe herabgeworsen, und dieser Todesart wegen habe man gesagt, sie sey durch den Gott Boreas geraubt worden, oder

auch vom Areopagos, denn auch so wird es erzählt, dass sie von da geraubt worden. Ich aber, o Phaidros, finde dergleichen übrigens ganz artig, nur daß ein gar kunstreicher und mühsamer Mann dazu gehört. und der eben nicht zu beneiden ist, nicht etwa wegen sonst einer Ursach, sondern weil er dann nothwendig auch die Kentauren ins Gerade bringen muss, und hernach die Chimara, und dann strömt ihm herzu ein ganzes Volk von dergleichen Gorgonen, Pegasen und andern unendlich vielen und unbegreiflichen wunderbaren Wesen, und wer die ungläubig einzeln auf etwas Wahrscheinliches bringen will, der wird mit einer wahrlich unzierlichen Weisheit viel Zeit verlieren. Ich aber habe dazu ganz und gar keine, und die Ursach hievon, mein Lieber, ist diese, ich kann noch immer nicht nach dem Delphischen Spruch mich selbst erkennen. Lächerlich also kommt es mir vor, solange ich hierin noch unwissend bin, an andere Dinge zu denken. Daher also lass ich das alles gut seyn, und annehmend, was darüber allgemein geglaubt wird, wie ich eben sagte, denke ich nicht an diese Dinge, sondern an mich selbst, ob ich etwa ein Ungeheuer bin, noch verschlungener gebildet, und ungethümer, als Typhon, oder ein milderes, einfacheres Wesen, das sich eines göttlichen und edlen Theiles von Natur erfreut." Eine inhaltsreiche, das Verhältniss Platons zu seiner Zeit recht characterisirende Stelle! Das ist es also, worauf es auch bei dem mythischen Glauben ankommt, das Zurükgehen auf die Erkenntniss des eigenen Wesens, worin nach Sokrates der Anfang aller Weisheit liegt, auf die ursprüngliche Thätigkeit des Geistes, aus dessen Tiefe der Urquell der göttlichen Offenbarung seine Strömungen ergiesst, während das Deuten der einzelnen Formen eine fruchtlose, unendliche, und darum sich selbst wiedersprechende Mühe ist. Ja lebendiger Platon selbst

echon den Begriff der Philosophie auffasste, als ein mit dem innersten Wesen des Geistes identisches Zeugen und Bilden, das seine wahre Bedeutung allein in dem stets regen Wechsel einer Mannigfaltigkeit entstehender und vergehender Formen haben soll, deren keine einzelne genügen kann, weil alle nur als ein unvollkommener, mit dem tiefen Gefühle der Nichtigkeit sich selbst wieder aufhebender Ausdruk von der Einen Urform des Geistes, die die reine schaffende Thätigkeit des Geistes selber ist, sich darstellen desto leichter konnte er die symbolisch-mythische und die philosophische Form als zwei verwandte, neben einander selbstständig stehende und sich gegenseitig ergänzende Formen der Darstellung unter einer Einheit begreifen. Und wie sich ihm dies schon aus dem blossen Begriffe von dem Wesen des Geistes ergeben musste, so finden wir es auch wirklich in seiner philosophischen Ausführung. Der philosophischen in Begriffen folgerecht fortschreitenden Darstellung geht die symbolisch-mythische zur Seite. Was die eine zerstört, versucht die andere wieder aufzubauen, wo der Begriff nicht zureicht, da kommt die Anschauung und das Bild zu Hülfe, und das gleiche Gefühl der Hülfsbedürftigkeit ist es eben, was beiden die innere Haltunge in dem höhern lebendigen Träger des Geistes giebt. Nur unter dieser Voraussezung, dass Platon die bildliche Darstellung als eine eigene im Geiste selbst begründete Form, wodurch er sein inneres VVesen darstellt und offenbart, sich dachte, lässt es sich einsehen, warum er gerade in den trefflichsten und eigenthümlichsten seiner Werke, sowohl im Phädrus und Phädon, als besonders auch in denjenigen, die die höchste Stufe seiner philosophischen Productionen einnehmen. die erhabensten und tiefsinnigsten Ideen durch Symbole und Mythen darstellt, und von der Reflexion immer wieder auf die Seite der bildlichen Anschauung sich

herüberwendet, ja wie man sieht, um so gerner, je offener in dieser die Anerkennung von selbst schon liegen musste, dass die Form nur als der schwache Ausdruk und Reflex des Idealen und Absoluten zu fassen sey, das nur das innere Auge in seiner wahren Gestalt und göttlichen Schönheit erschauen kann. Was also dem Platon, da ihm die philosophische Erkent tnifs keine aus der Erfahrung abstrahirte, sondern eine unmittelbar gegebene ist, auf der einen Seite die intellectuelle Anschauung ist, oder das reine Bewusstseyn der Ideen, das ist ihm auf der andern der Mythus, als eine Offenbarung des Göttlichen. Wie er auf diese Art durch philosophische Begründung den Mythus in eeine alten Rechte wieder einsezte, oder vielmehr ihn mit einer neuen Würde umgab, so hat er auch historisch, auch darin dem Vorgang. des Pythagoras folgend, die Aufmerksamkeit auf den Orient, diese reiche Fundgrube alter Symbolik, wieder hingelenkt, und die höheren, zugleich ethischen Lehrsäze der Orientalischen Symbolik, oder der Orphischen Theologie, sind es hauptsächlich, an welche er seine philosophischen Ideen anknüpft. auch dies ganz natürlich. Der Mythus kann nur dadurch seine verlorene Bedeutung wieder gewinnen, dass er sich mit der Symbolik aufs neue befreundet. Daher die so oft bei ihm hervortretende Opposition gegen den unter seinen Zeitgenossen ausgearteten Mythus, der seiner innern Bedeutsamkeit uneingedenk den göttlichen Glauben in die Sinnlichkeit der Poësie verkehrt hatte, und sich nur in dieser fortbewegte. Und da muss nun der gute Vater Homerus wegen der süßen Lust des Gesanges, mit welcher er, der volksmümlichste aller Dichter, die Herzen und die Phantasie des Volks, wie ein Gott, bezaubert hatte, und wegen welcher er schon von Pindar ein Lügner gescholten, und auch schon von Philosophen, wie Pythagoras, Herakleitos, Xenophanes verdammt worden war, cfr. Diog. L. VIII. 21. X. 1. IX. 18. aufs neue büßen. Einunheiliger und unsittlicher Dichter ist er ihm, der Meister einer nur auf Täuschung und Schein ausgehenden Kunst, der von der alten, dem Stesichoros als Musiker wohlbekannten Reinigungsweise nichts versteht, der die Liebe nur als lüsternen Trieb kennt, nicht aber als den himmlischen Eros, der die entzükte Seele zur idealen Schönheit und in den Chor der Götter erhebt. Ueber diese in die Platorische Kunst der Darstellung so innig verflochtene fortgehende Ironie und Parodie der Homerischen Poësie, die freilich, wie sich von selbst versteht, gegen Homer selbst nicht so böse gemeint ist, sondern nur dem verkehrten Sinne des Zeitalters gilt, vergl. man besonders den ganzen Phädrus, sie kommt aber auch in andern Dialogen da und dort zum Vorschein, und es ist dies derselbe alte Zwist der Philosophie und der Poësie (παλαια τις διαφορα φιλοσοφιά τε και ποιητική) von welchem er De Rep. X. p. 489. Ed. Bekk. spricht. Cfr. De Rep. II. p. 95. sq.

Wie aber der hohe Aufschwung, den Platon der Philosophie gegeben hatte, sich in der folgenden Zeit bald wieder in die niedrigeren Regionen herabsenkte, so mußte auch die Symbolik und Mythologie das gleiche Schicksal theilen, um so mehr, da die bedeutendsten philosophischen Schulen ihren Systemen eben dadurch größere Allgemeinheit und festere Haltung zu geben glaubten, daß sie ihre Uebereinstimmung mit dem populären und poetischen Glauben zu zeigen suchten. Die Epikureer und Stoiker vertheidigten sowohl aus Gründen der Vernunft, als wegen der Allgemeinheit des Glaubens die Ueberzeugung von dem Daseyn der Götter, wichen aber in der Bestimmung des Begriffs sehr von einander ab. Den Epikureern waren die Götter nicht die Atome selbst,

wegen des rein physischen Begriffs derselben, sondern Zusammensezungen aus Atomen, und zwar in menschlicher Gestalt, weil diese die vollkommenste, der Vernunft, Tugend und Seligkeit allein fähige Form ist. Man vgl. Cic. De Nat. D. I. 18. 31. .. Nunquam vidi, behauptet der Epikureer im Gegensaz gegen alle Philosophen, die die Natur, oder einzelne Theile und Elemente der Natur zu Göttern erhoben haben, animam rationis, consiliique participem in ulla alia, nisi humana figura." Was aber damit dem Begriff von Realität gegeben wird, wird ihm sogleich wieder genommen. Ihre übermenschliche Vollkommenheit soll gerade in dem Zustand einer unbewegten und ungetrübten Ruhe bestehen, in welchem sie jedes thätigen Einflusses auf Welt und Natur überhoben sind. Cic. Nat. D. I. 17. Ja nicht bloss der Begriff des absoluten Seyns, der ja nur den Atomen zukommt, sondern selbst der Begriff des Seyns überhaupt wird von ihnen ge rennt. Die Götter sind eigentlich nur insofern, als der Mensch durch Bilder Vorstellungen von ihnen erhält. Cic. Nat. D. I. 18. "Hominis esse specie Deos consitendum est. Nec tamen ea species corpus est, sed quasi corpus: nec habet sanguinem, sed quasi sanguinem. Epicurus docet, eam esse vim et naturam Deorum, ut primum non sensu, sed mente cernatur: nec soliditate quadam, nec ad numerum ut ea, quae ille propter firmitatem στερεμνια appellat, sed imaginibus, similitudine et transitione perceptis: cum infinita simillimarum imaginum species ex innumerabilibus individuis existat, et ad Deos affluat, tum maximis voluptatibus in eas imagines mentem intentam, infixamque nostram intelligentiam, capere, quae sit et beata natura et aeterna\*)" wobei das Geständ-

<sup>\*)</sup> Cfr. Sext. Empir. adv. Math. IX. 25. Επικερος δε εκτων κατα τες ύπνες φαντασιων οιεται τες ανθρωπες

niss des Epicureers nicht zu übersehen ist: "Haec et inventa sunt acutius, et dicta subtilius ab Epicuro, quam ut quivis ea possit agnoscere." Daher denn auch vollends die consequente Folgerurg, dass die Götter nur wegen der Vollkommenheit ihrer Natur zu ehren sind, keineswegs aber ein Gegenstand der Furcht seyn können, d. h. sie sind eine blosse Vorstellung des Verstandes und der Einbildungskraft, ein wirkliches Verhältniss aber zwischen Göttern und Menschen kann nicht stattsinden, wodurch mit dem Begriff der Götter auch das Wesen der Religion völlig aufgehoben ist. cfr. Cic. N. D. I. 17. Der Stoiker, der sich sein höchstes Naturprincip zugleich auch als die Ouelle aller Intelligenz dachte, konnte zwarmit seiner Gottheit den Begriff des Absoluten verbinden, um aber den Polytheismus des Volksglaubens zu erklären, wußte er auch den einzelnen Naturwesen eine göttliche Natur zuschreiben, vor allen den Elementen und Gestirnen. Gott und Natur sind nach seiner Ansicht so wenig zu trennen, dass vielmehr die ganze Natur von den Aeusserungen und Wirkungen des göttlichen Wesens durchdrungen ist. Daher auch im Gegensaz gegen Epikur die Behauptung, dass die menschliche Gestalt keineswegs zum Wesen der Götter gehöre. indem ja der Mensch selbst nur als Theil der Natur an dem göttlichen Wesen Theil nehme, und überall wo Naturleben ist, auch Göttliches ist. Cfr. Gic. Nat. D. II. 17. "Nihil est difficilius, quam a consuetudine oculorum aciem mentis abducere. Ea difficultas induxit, et vulgo imperitos, et similes philosophos imperitorum, ut nisi figuris hominum constitutis, nihil



εννοιαν εσπακεναι θεε. Μεγαλων γαρ ειδωλων, φησι, και ανθρωπομορφων κατα τες ύπνες περιπιπτοντων, ύπελαβον και ταις αληθειαις ύπαρχειν τινας τοιετες θεες ανθρωπομορφες.

possent de diis immortalibus cogitare. - Cum talem esse Deum, certa notione animi praesentiamus, primum, ut sit animans, deinde, ut in omni natura nihil eo sit praestantius, ad hanc praescusionem notionemque nostram nihil video, quod potius accommodem, quam ut primum hunc ipsum mundum, quo nihil fieri excellentius potest, animantem esse et Deum judicem." Dadurch wird den Göttern ihre Realität gesichert, was ihnen aber davon wieder entzogen wird. erhellt sogleich. Wenn die Götter nur Naturwesen sind, so ist alles, was der Volksglaube von den Göttern als persönlichen und frei handelnden Wesen lehrt, entweder eine blosse Fiction der menschlichen Phantasie, oder es hat nur insofern Wahrheit, als es von Erscheinungen und Aeußerungen der Kraft und des Lebens der Natur verstanden werden kann. Cic. N. D. II. 28. ,, Videtisne, ut a physicis rebus, bene atque utiliter inventis, tracta ratio sit ad commenticios et fictos Deos? Quae res genuit falsas opiniones erroresque turbulentos, et superstitiones paene aniles. Et formae enim nobis Deorum, et actates, et vestitus ornatusque noti sunt, genera praeterea, conjugia, cognationes, omniaque traducta ad similitudinem imbecillitatis humanae, nam et perturbatis animis inducuntur etc. - Haec et dicuntur et creduntur stultissime, et plena sunt subtilitatis, summaeque levitatis. Sed tamen, his fabulis spretis ac repudiatis, Deus pertinens per naturam cujusque rei, per terras Ceres, per maria Neptunus, alii per alia, poterunt intelligi, qui qualesque sint, quoque eos nomine consuetudo nuncupaverit, hos Deos et venerari et colere debemus." Daher ist es nun eigentlich die symbolischallegorische Deutung der poetischen und traditionellen Götterlehre, wodurch, wie schon frühere Philosophen, und unter diesen namentlich Anaxagoras, der Homers Poesie von der apern und dixaioaunn ver-

stund Diog. L. II. 31. also ethisch deutete (man vgl. auch Plato im Jon. p. 172. Ed. Bek.), die Stoiker ihre Theologie mit dem Volksglauben in Einklang zu bringen suchten. Cic. N. D. I. 10. "Cum Hesiodi theogoniam interpretatur (Zeno), tollit omnino usitatas perceptasque cognitiones Deorum. Neque enim Jovem, neque Junonem, neque Vestam, neque quemquam, qui ita appelletur, in Deorum habet numero, sed rebus inanimis atque mutis, per quandam significationem haec docet tributa nomina. Cap., 15. Chrysippus magnam turbam congregat ignotorum Deorum, atque ita ignotorum, ut eos ne conjectura quidem informare possimus, cum mens nostra quidvis videatur cognitione posse depingere. Ait enim vim divinam in ratione esse positam et universae naturae animo atque mente: ipsumque mundum Deum dicit esse, et ejus animi fusionem universam: tum ejus ipsius principatum, qui in mente et ratione versetur, communemque rerum naturam universam atque omnia continentem: tum fatalem vim et necessitatem rorum futurarum, ignem praeterea, et eum, quem antea dixi, aethera, tum ea, quae natura fluerent, atque manarent, ut et aquam et terram et aëra, solem, lunam, sidera, universitatemque rerum, qua omnia continerentur; atque homines etiam eos, qui limmortalitatem essent consecuti. Idemque disputat, aethera esse eum, quem homines Jovem appellarent, quique aër per maria manaret, eum esse Neptunum, terramque eam esse, quae Ceres diceretur, similique ratione persequitur vocabula reliquorum Deorum. Idemque etiam legis perpetuae et aeternae vim, quae quasi dux vitae et magistra officiorum sit, Jovem dicit esse, eandemque fatalem necessitatem appellat sempiternam rerum futurarum veritatem." Vermöge dieser Methode kam daher auch der Stoiker nicht in den Fall des Epikureers, die Religion so gut als ganz aufheben zu müs-

sen, sondern er drang nach der angegebenen Unterscheidung nur darauf, Religion von Aberglauben zu trennen. cfr. Cic. N. D. II. 28. "Non enim philosophi solum, verum etiam majores nostri superstitionem a religione separaverunt." Es hatte demnach der Epikureer bei der Trennung der Gottheit von der Natur eine Persönlichkeit ohne Realität, der Stoiker bei der Identificirung der Gottheit und der Natur eine Realität ohne Persönlichkeit, von jenem wurde das Symbolische dem Mythischen, von diesem das Mythische dem Symbolischen völlig aufgeopfert. sehr nehmen auch hier in consequenter Einseitigkeit beide Systeme, jedes die dem andern entgegengesezte Richtung. Beide Theorien aber sind in einem wunderlichen Conflict zwischen Bild und Substanz, Idealität und Realtität, dem rein philosophischen Begriff von der Gottheit und dem religiösen, wie er dem Volksglauben zu Grunde ligt, und ihre durchgängige Einseitigkeit zeigt sich auch in der Unfähigkeit die beiden Formen, das Symbol und den Mythus, die Religion and die Philosophie in ihrer Einheit psychologisch zu begreifen, obgleich allerdings in dem Bestreben, ihre philosophischen Ansichten mit dem populären Glauben auszugleichen, das Bewußtseyn sich ausspricht. dass auch das Symbolisch-mythische gewissermaßen in dem Wesen des Geistes seine natürliche Wurzel haben müsse. Die allegorische Methode der Stoiker ist eine ebenso rein empirische, wie die der Sophisten, die Platon rügt, und darum auch eine ebenso unendliche und vergebliche Mühe, deren sich der Akademiker mit gutem Grund überheben konnte, durch das offene, von dem Stoiker und Epikureer mit täuschender Kunst verhüllte Geständnis, dass Philosophie und Religion in einem nicht zu lösenden Widerstreit sich befinden, cfr. Cic. N. D. III. 4. "Mihi unum satis erat, ita nobis majores nostros tradidisse. Sed tu (nemlich der Stoiker) auctoritates contemnis, ratione pugnas — remque mea sententia minime dubiam argumentando dubiam facis."

Wie die Philosophen den Mythus auf dem Wege der Reflexion und des Begriffs seiner höhern Realität beraubten, so ergieng es ihm, nur auf andere Weise, auch bei den Historikern dieser Periode nicht besser, indem sie das Wesen des Mythus in historische Elemente, die er entweder wirklich enthielt, oder nach ihrer Ansicht zu enthalten schien, auflösten und dadurch zerstörten. Die ersten Keime dieses historischen Pragmatismus finden sich schon bei einigen der ältesten Historiker. z. B. den beiden Milesiern Hekatäus und Dionysios, man vgl. Creuzers histor. Kunst der Griechen S. 86. u. 133. Einer der ersten, welche dann später diesen Weg wieder einschlugen, war Ephorus von Kumä, der Schüler des Isokrates, der seiner allgemeinen Geschichte eine Einleitung über den Mythus voranschickte, in welcher er in ihm nur geschichtliche Ueberlieferungen aus der Vorzeit anerkennen wollte, und z. B. den Mythus von den Giganten von Tyrannen verstund. Vgl. Heyne's Comment. in Apoll. bibl. p. XXXVI. Noch weiter verfolgte diese Methode der dadurch hauptsächlich bekannte Geschichtschreiber Euhemerus, über welchen Diodor von Sicilien in einem Fragment aus dem VL Buch seiner Biblioth. folgendes sagt: "Euhemerus, ein Rath des Königs Kassander, und von diesem auf grosse Reisen ausgeschickt, sagt, er sey in den südlichen Ocean verschlagen worden. Vom glücklichen Arabien aus habe er eine lange Fahrt viele Tage hindurch im Ocean gemacht, und endlich bei einer Insel mit Namen Panchäa gelandet, deren Einwohner vorzüglich gottesfürchtig gewesen seyen, und den Göttern mit den prächtigsten Opfern und den ansehnlichsten goldenen und silbernen Geschenken ihre Verehrung

bewiesen haben. Die Insel sey den Göttern geheiligt, und enthalte viele andere sowohl ihres Alterthums als der Kunst wegen merkwürdige Dinge. Auf dieser Insel ist, wie er sagt, auf einem hohen Berg ein Tempel des Zeus Triphylios, der von ihm selbst erbaut worden, als er noch unter den Menschen war, und über die ganze Welt herrschte. In diesem Tempel soll eine goldene Denksäule seyn, an welcher mit Panchäischer Schrift die Thaten des Uranos, Kronos uud Zeus geschrieben sind. sagt er: der erste König sey Uranos gewesen, ein gütiger und wohlthätiger Mann, der die Bewegung der Gestirne gekannt, und zuerst die himmlischen Götter mit Opfern verehrt habe, weshalb er auch Uranos genannt worden. Von seiner Gemahlin Hestia hatte er zwei Söhne Pan und Kronos, und zwei Töchter, Rhea und Demeter. Kronos war Uranos Nachfolger in der Regierung, vermählte sich mit Rhea, und zeugte mit ihr Zeus, Here und Poseidon. Zeus folgte dem Kronos und vermählte sich mit Here, Demeter und Themis. Mit der ersten zeugte er die Kureten, mit der zweiten Persephone, mit der dritten die Athene. Er kam nach Babylon, wo er von Belus aufgenommen wurde, und hierauf kam er in die im Ocean gelegene Insel Panchäa, wo er seinem Stamm-. vater Uranos einen Altar erbaute. Von da kam er nach Syrien zu dem König Kassius, von dem das kassische Gebürg den Namen hat. Hierauf kam er nach Cilicien, wo er den Landeskönig Cilix überwand. Sodann zog er noch in sehr viele andere Länder, und wurde von allen verehrt, und für einen Gott erklärt." Man vgl. über ihn auch Cic. N. D. I. 42. und Sextus Empir. adv. Math. p. 311. Evnuegos de, é eniκληθεις αθεος, φησιν, ότ' ην ατακτος ανθρωπων βιος, οί περιγενομενοι των αλλων ισχυϊ τε και συνεσει, ώστε προς τα ύπ αυτων κελευομενα παντας βιενς σπεδαζοντες μειζονος θαυμασμε και σεμνητητος τυχειν, ανεπλασαν περι αύτες ύπερβαλλεσαν τινα θειαν δυναμιν, ενθεν και τοις αλλοις ενομισθησαν θεοι. Es läst sich leicht denken, dass diese Ansicht, die das Göttliche in die Sphäre des Menschlichen hinabzieht, und es nur noch als Wohlthätiges und Verdienstliches gelten läst, viele Freunde fand (unter den Spätern neigt sich z. B. auch Diodor von Sicilien in seiner Bibliothek dazu hin) und so muste daher der Mythus, je vielseitiger er seiner Natur nach ist, um so mannigsaltigere nachtheilige Einwirkungen auf sich geschehen lassen, durch welche er jenem hohen Standpunkte, auf welchen ihn Plato im Anfang dieser Periode zu erheben gesucht hatte, immer weiter entrükt wurde.

Jede der hier zulezt angeführten Ansichten und Theorien ist für sich genommen einseitig, gemein aber ist allen zusammen die große Entfernung von dem überlieferten Volksglauben. Wurden sie auch / durch die Allgemeinheit desselben zur Anerkennung genöthigt, dass er in dem Wesen der menschlichen Natur selbst gegründet seyn musste, so führten doch ihre Versuche, den Volksglauben mit ihren philosophischen Ansichten zu vereinigen, zulezt zu der Annahme, dass er mehr oder minder nur aus zufälligen Veranlassungen und willkührlichen Fictionen entstanden sey. Nur aus dem natürlichen Hange des Menschen zum Irrthum und Aberglauben, nicht aber aus der innern Gesezmässigkeit des menschlichen Geistes glaubte man sich die Allgemeinheit des mythischen Glaubens erklären zu können. Das Extrem dieser Ansicht ist jene sowohl schon früher von den Griechischen Sophisten ausgesprochene, als auch namentlich von mehreren Schriftstellern dieser Periode wiederhohlte Behauptung, dass der Volksglaube überhaupt nur die Exfindung einzelner Menschen sey, welche, gebildeter und aufgeklärter als die rohe Menge, die

natürliche Neigung des Menschen zum Wunderbaren und Uebernatürlichen für gewisse politische Zwecke klüglich zu benüzen wussten. Unter die Vorzüge des Römischen Staates rechnet der pragmatische Polybius Reliq. Histor. VI. 56. auch dies, dass alle seine Einrichtungen auf den Glauben an die Götter gegründet seyen. Vielen werde dies auffallend erscheinen. "Mir aber scheint es, fährt er fort, man habe des gemeinen Haufens willen dies so veranstaltet. Wollte man aus lauter weisen Männern einen Staat bilden, so wäre vielleicht ein solches Verfahren gar nicht nöthig. Da aber jeder Volkshaufe leichtsinnig und voll ausschweifender Begierden ist, voll unvernünftigeu Zornes, heftiger Wuth, so bleibt nichts anders übrig, als sie durch unsichtbare Schreckmittel und dergleichen Schaudergeschichten im Zaume zu halten. her scheint es mir, dass die Alten die Vorstellungen von den Göttern, und die Lehre von der Unterwelt keinesweges ohne Grund unter dem Volke verbreitet haben, und dass weit leichtsinniger und unvernünftiger die versahren, welche sie jezt entsernen." gleiche Ansicht äußert Strabo Geogr. I, 2. "Fabeln haben nicht bloss die Götter erfunden, sondern auch die Städte noch viel früher, und so auch die Gesezgeber des Nuzens halber, indem sie dabei eine natürliche Neigung des Menschen berücksichtigten, die Wissbegierde und das Vergnügen am Wunderbaren und Unerhörten. - Es ist dem Philosophen unmöglich, das gemeine Volk anders zu regieren, als durch Aberglauben, und dieser kann ohne Fabeln und Wundergeschichten nicht seyn. Denn der Donnerkeil, die Aegide, der Dreizack, die Lampen, die Drachen, die Thyrsus Speere der Götter sind Fabeln, wie die ganze alte Götterlehre. Dies haben die Gründer der Staaten wegen der kindisch Gesinnten als Schreckbilder angenommen." Diese sogenannte philosophische Ansicht, deren Zusammenhang mit den obigen philosophischen Theorien der bekannte Epikureische Saz zeigt: Primus in orbe Deos fecit timor, ist mit Recht der völlige Gegensaz von derjenigen zu nennen, die sich auf dem Wege einer tiefern philosophischen Betrachtung ergeben muß, da sie Irrthum und Aberglauben nicht als die Folge und als das erst zu der Wahrheit Hinzugekommene ansicht, sondern als das Erste und Ursprüngliche sezt, und die Religion nicht aus der Einheit eines gemeinschaftlichen, dem Menschen inwohnenden, höheren Bewußstseyns, sondern aus der zufälligen und willkührlichen Absicht einzelner Individuen ableitet.

Wie wir diese Periode die Periode der Theorien und Systeme nennen können, so können wir die nun folgende mit dem Namen des Synkretismus bezeichnen. Wie jene gewöhnlich nur eine einseitige Richtung verfolgte, so wollte man sich jezt wieder zu einem allgemeinen Gesichtspunkt erheben. Als der Hauptsiz dieser neuen Denkweise ist Alexandrien anzusehen, jene merkwürdige Weltstadt, die durch den Geist ihres Stifters und seiner Nachfolger, durch ihre Lage an der Grenze des Orients und Occidents, und durch die Zusammenwirkung mehrerer Zeitverhältnisse bald der vereinigende Mittelpunkt wurde, in welchem die verschiedenartigsten Ansichten, Ideen und Systeme zusammentrafen und in lebhaftem Verkehr umgesezt wurden. Den ersten Anstofs aber zu der, eine neue Epoche begründenden, geistigen und politischen Veränderung hatte Alexanders großes Unternehmen gegeben. Durch ihn den kühnen Eroberer wurde die Pforte des Orients aufgeschlossen, durch ihn den Doppelgehörnten, wie ihn der Orientale nennt, der Orient und Occident, wie es die Hauptidee seines großen Geistes war, als der Gegensaz der beiden Hauptrichtungen und Hauptformen des menschlichen Denkens und Glaubens in der Einheit der Endpunkte verbunden, und durch die Verhältnisse des äussern Lebens in nahe Berührung gesezt, und dem regsamen und empfänglichen Griechengeist insbesondere ein Gesichtskreis eröffnet, in welchem er sich nun erst in der ganzen Vielseitigkeit seines Wesens offenbaren konnte. In Alexandrien war es, wo sich diese Momente zuerst am bedeutendsten äußerten, und das Erzeugniss derselben war sodann diejenige Philoso-, phie, die unter dem Namen der Alexandrinischen und Orientalischen bekannt ist. Wie sehr aber die Alexandrinische Literatur schon gleich anfangs haupteächlich auch mit der Mythologie sich beschäftigte, und ihre Behandlung schon damals zu der späsichtbaren Tendenz einleitete, davon ben die Schriftsteller, die in die älteste Periode derselben fallen, einen hinlänglichen Beweis. Die gelehrte Musse, welche hier eine wahrhaft königliche Begünstigung der Wissenschaften unter den reichen Schäzen der Museen und Bibliotheken verschaffte. gab die Veranlassung, dass man vorzüglich wieder auf das Alterthümliche, minder Bekannte, nur dem Forscher-Fleis Zugängliche die Aufmerksamkeit richtete, und wenn solche Bestrebungen zunächst auch bloß den Charakter philologischer Gelehrsamkeit (wie namentlich bei Kallimachos und Lykophron) an sich tragen, so muste man doch schon dadurch wieder auf einen erweiterten, allgemeinen, und vielseitigern Gesichtspunct gestellt werden, und die Quelle aller Mythologie, die Symbolik des Orients, wieder in das Augs fassen. Damit hieng zugleich auch das natürliche Bestreben zusammen, die so vielfach verschlungenen, und einander durchkreuzenden mythischen Traditionen zu ordnen, und soviel möglich in systematische Einheit zu bringen. In diesem Sinne verfaste der Athener Apollodor seine mythologische Bibliothek, welche Baurs Mythologic.

bei allen ihren Mängeln und Laken dennoch als der einzige auf une gekommene Versuch einer zusammenhängenden Darstellung des gesammten Griechischen Mythus auch für uns noch immer einen nicht zu verkennenden Werth hat. Einen neuen höhern Geist und Aufschwung erhielt jedoch die Mythologie erst, nachdem die Orientalisch - Alexandrinische Philosophie sich auszubilden begonnen hatte. Die Grundlage dieser Philosophie war der Platonismus, womit sogleich auch das Verhältnis angedeutet ist, in das diese Philosophie nun zu der Mythologie trat. Der Geist, erhoben über die engen Schranken einer blossen Naturphilosophie; ersasste sich wieder in seinem innersten Wesen, und strebte jezt aufs neue durch unmittelbare Erkenntnis. durch eine intellectuelle Anschauung, die als Offenharung des Göttlichen galt, sich des Absoluten zu bemächtigen. Indem so an die Stelle des Begriffs, und der Reslexion wiederum die Anschauung, und die Offenbarung gesezt wurde, war nichts natürlicher, als daß der philosophirende Geist sich von selbst auch dem Symbol und Mythus zuwandte, und in den bildlichen Anschauungen des chrwürdigen und reineren Alterthums, die ihm, sowohl aus dem Occident, als besonders aus der nahen Quelle des Orients, in so reicher Fülle zuströmten, Reslexe der göttlichen Offenbarung, die ihm der Anfang und das Ziel alles Wissens war, Typen des intellectuellen Bewusstseyns erblickte. Wie die Platonische Philosophie schon ursprünglich wegen ihrer Verwandtschaft mit den Ideen und Dogmen des Orients in einem sehr befreundeten Verhältniss zu der Religion stund, so wurde nun auch in ihrer erneuerten Gestalt das Band zwischen ihr und der Religion nur um so mannigfaltiger geschlungen. Es hattesich überhaupt in jener so höchst merkwürdigen Periode, die ungefähr gleichzeitig mit der Grün-

dung des Christenthums beginnt, eine wunderbare Anregung, eine neue Bewegung des Geistes allgemein verbreitet, die bei aller Verschiedenheit der Erscheinungen und Formen, bei aller religiösen Ausartung, und der gröbsten Verirrung in Aberglauben und Schwärmerei, in Theurgie und Magie, einen gemeinschaftlichen Punkt der Einheit dennoch darin fand, dass man sich wieder von dem empirischen Realismus zu einer mehr idealen Ansicht, von der strengen Kälte des Verstandes zu der lebensvollen Wärme des Gefühls und der Phantasie hingezogen fühlte, und den obwohl längst verschwundenen Glauben der Vorzeit wieder in sich aufnehmen wollte. Dieser allgemeine Geist der Zeit spricht sich z.B. selbst in einem Pausanias aus, wenn er, obgleich als gelehrter Antiquar, doch zugleich, wie er wenigstens meint und will, ganz in der Herodoteischen Einfalt des Glaubens von Ort zu Ort, von Heiligthum zu Heiligthum umherwandert, um die Ueberbleibsel der nun bereits verfallenen oder verfallenden religiösen Denkmäler, und die an ihnen hängenden Sagen, Legenden und Gebräuche in einer auch für uns noch höchst schäzbaren Beschreibung zu retten, und die Herrlichkeit der seligen Vorzeit, wo die Götter noch in der Mitte der Menschen weilten. in der Verdorbenheit der Gegenwart (man vergl. Lib. VIII. 2.) noch einmal in dem religiösen Bewusstseyn aufzufrischen. Als ein Mittelglied zwischen dem mehr populären Glauben des Zeitalters, wie er sich z. B. in einem Pausanias darstellt, und der religiös - philosophischen Richtung desselben können wir den ehrenwerthen, gelehrten Plutarch ansehen, der ebenfalls schon den äussern Verfall der Religion betrauert, aber ner um so mehr mit der Innigkeit des Gemüths den religiösen auf Philosophie gestüzten Glauben sich zu bewahren sucht. Es ist im Wesentlichen die Plato-

26 \*

nische Philosophie \*), zu welcher er sich bekennt. und der vielseitige Gebrauch, den er namentlich von der Dämonologie macht, zeigt uns bereits die Mittelidee, durch welche die Philosophen die Anforderungen der Philosophie mit dem traditionellen mythischen Polytheismus in Uebereinstimmung brachten. Am meisten aber wurde die in dem ganzen Geist des Zeitalters liegende religiöse Bewegung gesteigert, als nun auch das Christenthum aus der stillen Zurückgezogenheit, in welcher es erstarkt war, in den Kreis der öffentlichen Verhältnisse eintrat, und der nun systematisch ausgebildete Neuplatonismus es über sich nahm, den großen Hampf des alten Naturglaubens mit der neuen Religion zu führen. Nun erst galt es vollends den kühnen Versuch durch Aufschließung aller Mysterien, durch Ergründung der Symbole in ihrer tiessten Bedeutsamkeit, durch die mannigfaltigste Combination aller Formen des Orientalismus und Hellenismus, durch Zurückführung des mythisch Vereinzelten auf die Hauptideen der Religion, und durch Sicherstellung des Princips der Offenbarung auch für die Naturreligion, den Beweis zu geben, dass auch der alte Glaube es wagen dürfe, dem neuen zur Seite zu stehen, und nicht minder im Stande sey, seine Bekenner an Geist und Herz zu befriedigen. Die symbolisch-mythische Religion hat unstreitig in dieser lezten Periode, wenn wir auch gleich, wie an sich schon natürlich ist, in den Ansichten, Wendungen und Combinationen, die jezt in ihr zum Vorschein kamen, nicht überall auf gleiche

<sup>\*)</sup> Platonisch ist bei Plutarch namentlich die öfters von ihm ausgesprochene Behauptung, dass der Mythus nur eine hildliche Bedeutung habe, (αινιττεται) worin die Anerkennung liegt, dass er eine im Wesen des Geistes gegründete Form der Darstellung sey. cfr. De Is. c. 11. c. 58. Χρηστεον τοις μυθοις, εχ ώς λογοις, αλλα το προσφορον έναστε το κατα την ὁμοιοτητα λαμβανοντας.

Weise den historisch-reinen Ausdruk des alterthümlich überlieferten anerkennen können, dennoch, ihrer Tendenz und dem ganzen Geiste nach. die höchste Stufe ihrer Entwiklung erreicht, und mit einem an den Anfang sich wieder anschließenden Ende ihren schönen Kreislauf geschlossen. Jene ursprüngliche natürliche Einheit, von welcher sie bewusstlos ausgieng, war nun in der Construction des philosophischen Bewusstseyns wiedergegeben. Wie aber die Gegensäze, auf ihre äusserste Spize verfolgt, immer auch wieder in einem Einheits - und Uebergangspunkt sich berühren müssen, so verfloss nun auch unbemerkt und unbewusst das glänzende Abendroth der untergehenden Naturreligion mit dem sanften Morgenlicht der im Christenthum neu aufgehenden Sonne. Es ist kein Zweifel, dass ungefähr auf dieselbe Weise, wie die moralische Verderbniss der fruchtbare Boden wurde. in welchem das Christenthum seinen Samen in die Herzen ausstreute, die philosophische Höhe, auf welcher die Naturreligion sich dem Christenthum entgegensezen und feindlich von ihm abwenden wollte, eben der Weg wurde, auf welchem dieses die Geister für sich gewann, und die Erscheinung der platonisirenden Lehrer der christlichen Kirche neben den philosophischen Verfechtern des Heidenthums, der gnostische Synkretismus neben dem symbolisch-mythischen, sind so wenig zufällige Erscheinungen, dass sie vielmehr nur als die wechselnden Formen begriffen werden können, in welchen ein und derselbe Geist des Zeitalters von einem gemeinschaftlichen Mittelpunkt aus nach allen Seiten hin sich ausprägte,

Aeusserlich genommen ist also Synkretismus, oder Identificirung ursprünglich mehr oder minder geschiedener Formen das Hauptmerkmal dieser Periode, innerlich aber ist der Träger aller dieser äussera Formen der wiederum ins Leben erwachte

Geist einer idealistischen Philosophie, welche die Unterordnung der Form unter den Geist, und gewissermaßen ihre Gleichgültigkeit gegen dieselbe eben dadurch ausdrükt, dass ihr von unbestimmbar vielen Formen die eine so gut gilt, als die andere .

Die Römische Religion, deren ursprüngliches Verhältnis zur Griechischen wir schon früher berührt haben, bietet wenig Erhebliches für eine besondere Betrachtung dar. Bedeutende, nach tiefeingreifenden Veränderungen zu bestimmende Epochen können wir nirgends in der Geschichte derselben unterscheiden. Die Ursache hiervon liegt darin, das bei dem Römer gerade dasjenige Princip nie zu lebendiger Wirksamkeit kam, von welchem bei den Griechen alle Veränderungen auf diesem Gebiete ausgiengen, die Philosophie. Bemerkenswerth ist übrigens doch, das uns auch das Wenige, das uns über die Epochen der Römischen Religionsgeschichte bekannt ist, im Allge-

4

<sup>\*)</sup> Eine diesen Synkretismus der Zeit deutlich bezeichnende Stelle ist die bei Apulej, Metam. XI. p. 761. Ed. Oudend. En adsum - sagt die Cybele von sich selbst - rerura natura parens, elementorum omnium domina, seculorum progenies initialis, summa numinum, regina Manium, prima coelitum, Deorum Dearumque facies uniformis: quae coeli luminosa culmina, maris salubria flumina, inferorum deplorata silentia nutihus meis dispenso. Cujus numen unicum multiformi specie, ritu vario, nomine multijugo totus veneratur orbis. Inde me primigenii Phryges Pessinunticam nominant Deum matrem, hinc autochthones Attici Cecropiam Minervam, illinc finctuantes Cyprii Paphiam Venerem, Cretes sagittifieri Dictympam Dianam, Siculi trilingues stygiam Proserpivam, Eulesinii vetustam Deam Cererem, Junonem alii, alii Bellonam, alii Hecaten, Rhamnusiam alii: et qui nascentis dei Solis inchoantibus radiis illustrantur Aethiopes, aliique, priscaque doctrina pollentes Aegyptii, ceremoniis me prorsum propriis percolentes appellant vero nomine reginam Isidem.

meinen denselben Gang erkennen lässt, welchen wir bisher wahrgenommen haben, nemlich den Fortgang von der Idee zum Bilde, vom Symbol zum Mythus, vom Idealen zum Realen. Plutarch gibt uns in dem Leben des Numa c. 8. indem er von dem Verkältniss Numa's su Pythagoras spricht, dessen Denk - und Lehensweise mit dem reinern Cultus der Vorzeit in so vielem übereinkommt, von der ältesten Periode der Römischen Religiousgeschichte folgende Schilderung: "Die Geseze des Numa in Hinsicht der Bilder sind ebenfalls sehr nahe verwandt mit den Lehrsäzen des Pythagoras. Denn wie dieser nicht das Sinnliche und Veränderliche, sondern das Unsichtbare, Reine und Intelligible für das Erste hielt, so liess auch jener kein Bild der Gottheit in Menschen - und Thiergestalt hei den Römern einführen. Und sie hatten auch früher weder ein gemahltes noch geformtes Bild der Gottheit, sondern in den hundert und siebzig ersten Jahren bauten sie zwar Tempel und errichteten heilige Capellen, Bilder aber in körperlicher Gestalt machten sie keine. Denn sie hielten es weder für recht, das Bessere durch das Schlechtere zu versinnlichen, noch für möglich, Gott anders nahe zu kommen, als durch den Gedanken. Insbesondere aber verräth auch das Opferwesen den Geist der Pythagoreischen Frömmigkeit. Denn es waren unblutige Opfer, und die meisten bestunden in Mehl, Spendungen und den wohlfeilsten Dingen." Wie aber auch bey den Römern mit der Zeit der reine ideale Cultus in einen sinnlichern, symbolischen übergieng, sehen wir aus eben dieser Stelle. Mag aber auch hier die Sinnlichkeit der Bilder und Symbole ihre Rechte geltend gemacht haben, so artete doch wenigstens der Mythus bei den Römern nicht ebenso wie bei den leichtbeweglichen, redseligen Griechen

in eine des Göttlichen unwürdige Mährehenhaftigkeit. und in Leerheit und Bedeutungslosigkeit des Inhaltes aus. Dieses Zeugniss gibt Dionysius von Halikarnass ausdrücklich der Römischen Religion Antiq. Rom. II. 67. wo er folgendes Urtheil hierüber, und über den ernstern besonnenern Geist des Römischen Cultus ausspricht: "Es erzählen die Römer weder dass Uranos van seinen Kindern verschnitten worden, noch dass Kronos seine Kinder verschlungen habe, weil er ihre Nachstellungen gefürchtet, noch dass Zeus den Kronos vom Thron gestürzt, und im Kerker des Tartaros seinen Vater verschlossen habe. Auch hört man bei ihnen nicht von Kriegen, Wunden, Fesseln, Arbeiten der Götter bei den Mensehen. Ebenso wenig findet man bei ihnen ein trauriges und klagendes Fest, wo Weiber heulen und klagen über vorschwundene Götter, wie die Griechen es wegen des Raubes der Persephone und des Todes des Dionysos feiern. Ja man wird auch, wiewohl die Sitten jezt schon verderbt sind, nie bei ihnen jene Schautragungen eines Gottes, jene korybantisch - Wahnsinnigen, jene Bacchanalien und geheimen Weihen, jene Nachtwachen der Männer und Weiber zusammen in den Tempeln der Götter erblicken, noch ähnliche solche Gaukeleien, vielmehr zeugen alle auf die Gottheit Bezug habenden Handlungen und Reden von einer Frömmigkeit, wie sie weder bei den Hellenen noch Barbaren sich findet. Und was ich besonders bewundert habe, wiewohl eine unzählige Menge Völ-, ker in die Stadt gekommen sind, welche sich genöthigt sahen, die vaterländischen Götter mit den hergebrachten Förmlichkeiten zu ehren, so hat doch die Stadt öffentlich keine jener fremden Religionen angenommen, wie dies bei sovielen andern geschehen ist, sondern wenn auch in Folge eines Orakelspruchs

fremde Helligthumer aufgenommen wurden, so hat' sie dieselben doch ihren eigenen Einrichtungen angepasst, und alles Fabelhafte davon entfernt. Dies zeigt sich z. B. bei der Götter - Mutter. Festspiele stellen ihr die Prätoren nach den Römischen Gesezen alljährlich an, Priester und Priesterin ist aber dabei ein Phrygier und eine Phrygierin. Diese ziehen durch die Stadt, und fodern nach ihrer Sitte alle Monate ihre Allmosen, Bildchen vor der Brust tragend und die Trommel schlagend, während die nachfolgende Menge die-Gesänge der Götter-Mutter hersingt. Allein von den eingebornen Römern bettelt keiner die monatlichen Allmosen, noch lässt er hinter sich her singen, noch trägt er den busten Mantel, noch feiert er der Göttin mit Phrygischem Ritus, was weder das Volk noch der Senat verlangt. So vorsichtig benimmt sich der Staat in Hinsicht der fremden Gebräuche, und verschmäht jeden Mythus, der nicht anständig ist." Die bedeutendsten Veränderungen der althergebrachten Denkart und Sitte der Römer auch in Hinsicht der Religion mussten, wie von selbst zu erwarten ist, in diejenige Periode fallen, in welcher die Römer in nähere Bekanntschaft und Berührung mit den Griechen und andern Völkern kamen. Es schien nicht bloss von Interesse zu seyn, Griechisches und Römisches in gegenseitige Uebereinstimmung, zu bringen, sondern es zeigt sich auch gleich anfangs eine auffallende Neigung, besonders die sinnlichern und rohern Arten des fremden Cultus sich anzueignen. Auf diese Art äußerte sich, nachdem die strenge, ehrwürdige Religiosität, die von den alten Römern gerühmt wird, verschwunden war, die einreißende Sittenverderbnis bei der größern Volksmasse, welche in Rom niemals einen höhern Grad allgemeiner Bildung zu erreichen vermochte, auch in Beziehung auf die Religion. Die

Römischen Schriftsteller selbst machen uns auf solche Erscheinungen aufmerksam. Aus der Periode des zweiten Punischen Kriegs erzählt Livius XXV. 1, "quo diutius trahebatur bellum, et variabant sceundae adversaeque res nen fortunam magis, quam animos hominum: tanta religio, et ea magna ex parte externa civitatem incessit, ut aut homines aut Dii repente alii viderentur facti. Nec jam in secreto modo atque intra parietes abolehantur Romani ritus, sed in publico etiam ac foro Capitolioque mulierum turba erat, nec sacrificantium nec precantium Deos patrio more.4 Ein bekanntes noch auffallenderes Beispiel ist die unsittliche Feier der in Rom eingeführten Bacchenalien. Liv. XXXIX. 8-17. Es zeugen aber eben diese Beispiele zugleich auch von dem religiösen Ernste, mit welchem der Staat der unsittlichen Verfälschung der vaterländischen Religion entgegenzuwirken bemüht war. und ebendies ist es, was als der characteristische Zug der Römischen Religion angesehen werden muß, die enge Verbindung derselben mit dem Staat, vermöge welcher die strenge Einheit, die die innerste Tendenz des Staats und der Verfassung war, auch der Religion aufgedrückt war. Mochte auch der einnlichere Theil der Nation sich den zügellosen Ausschweifungen eines fremden Cultus hingeben, mochten auch die philosophischen Systeme der Griechen das Epikureische, Stoische, Akademische, den Einfluss, welchen sie bei den Gebildeteren und Aufgeklärteren im praktischen Leben erhielten, auch in Beziehung auf den religiösen Glauben ausüben, mochte der herrschende Geist der Zeit mit dem formenreichen Ceremonienwesen des Römischen Cultus nicht mehr in Einklang seyn, es blieb darum doch, wie auch aus der angesührten Stelle des Dionysius zu ersehen ist, auch in der Religion dem Römer -die

statke Einheit eines in der Ides des Staats festgewurzelten gemeinschaftlichen Bewußtseyns, und dieselbe zähe Lebenskraft, mit welcher der Staat auch nach dem Erlöschen seines wahren Geistes noch immer fortdauerte, sicherte auch dem uralten Cultus bis auf die spätesten Zeiten herab sein Daseyn und Wie aber in den ersten Jahrhunderseine Würde. ten der christlichen Zeitrechnung der Römische Staat überhaupt mehr und mehr eine alles in sich auflösende, iede Individualität und Nationalität verwischende Einheit wurde, so ward nun die herrschende Weltstadt auch für die verschiedenartigsten Beligionsformen, welche alle in ihr zusammenflossen, ein vereinigender Mittelpunkt, ein gemeinschaftliches Pantheon, eine cultrix numinum cunctorum, wie sie Arnobius adv. Gentes VI. nennt, oder vielmehr, wie Tacitus Annal. XV. 44. sagt: Urbs, quo cuncta undique atrocia aut pudenda confluunt, celebranturque. Derselbe Syncretismus, welchen wir als eigenthümlichen Character der lezten Periode der Griechischen Religionegeschichte bemerkt, und von Alexandrien ausgehen gesehen haben, hatte, obwohl nur nach seiner unedleren, sinnlicheren, äußerlicheren Seite, seinen Siz auch in der andern Hauptstadt der damaligen Welt, und erscheint uns hier wie dort in der nächsten Berührung mit dem Christenthum.

Aus diesem kurzen Umrifs der Haupt-Epochen des mythischen Glaubens ergeben sich uns, wenn wir die allgemeinsten Momente ins Auge fassen, noch einige Bemerkungen, durch welche wir die oben gegebene Charakteristik des Orientalismus und Hellenismus vervollständigen können. Durch das Symbol haben wir nemlich die vorherrschende Eigenthümlichkeit des Orients bezeichnet, durch den Mythus die des-Occidents. Wenn wir nun die Characteristik beider auch in der Hinsicht fortsezen wollen, wie

sich sowohl die eine als die andere Form auch in ihrer seitlichen Entwicklung gestaltet hat, so sehen wir das ursprünglich reine Symbol im Orient ebenso in der materiellen Realität des Idols sich verkörpern, wie sich im Occident der anfangs durch das Symbol bedeutsame Mythus in Begriffe aufgelöst hat, die der wahren Realität ermangeln. Dort also ein Fortgang vom Bilde zur blosen Anschauung, hier ein Fortgang vom Bilde zum ansehauungslosen Begriff, aber hier wie dort eine Trennung des Bildes von der Idee, nur mit dem Unterschied, dass dort die Idee dem Bilde weicht, hier das Bild der Idee, welche, vom Bilde getrennt, jezt nur noch in die untergeordnete Sphäre der Vorstellung und des Begriffs fallen kann, Im Orient ist dieser den Unterschied der beiden Hauptperioden bezeichnende Uebergang der Formen auch. räumlich zur Erscheinung gekommen, wie wir schon oben angedeutet haben. Während im höhern Asien das lichtanbetende Iran, und das Brahmanische Indien über der Reinheit des Symbols strenge wacht, haben sich sowohl die nördlichen und nordöstlichen als auch die westlichen Länder dem Idolendienst zugewandt. Wie die Namen jener, Turan und Tschin, offenbar einen religiösen Begriff enthalten, so möchten wir auch für diese einen gleichen Namen ansprechen. Es ist bekannt, dass der Name Syrien und der gleichbedeutende Assyrien (vgl. Herod. VII. 63. die Sylbe As hat wohl nur eine verstärkende Bedeutung) in einem sehr weiten und unbestimmten A Umfang gebraucht wurde, und überhaupt alle Länder vom mittelländischen Meer bis gegen Persien hin begriff, so dass ursprünglich der Name Syrien westlich denselben Gegensaz gegen Iran bezeichnen konnte, welcher nördlich durch den Namen Turan gegeben Dies bestätigt die für uns wenigstens - sehr wahrscheinliche Etymologie des Namens Syrien. Sur,

Snrva heisst im Sanskrit die Sonne, Ritter Vorh. 8. 81, und ist gleichbedeutend mit dem uns bereits hinlänglich bekannten Kor. Syrien und Soristan wäre demnach der Name sener westlichen Länder, in welche sich der mehr idololatrische Sonnencultus verbreitet hat, welcher dem Verehrer der reinern Religion Irans aus dem gleichen Grunde ein Gräuel war, wie der Idolendienst von Turan und Tschin. heißen auch im Sanskrit die bösen Geister Suren und ihr Oberhaupt Asur d. i. der Erzsur. Rhode Zendsage S. 93. Es ist glaublich, dass der Standpunkt für diese Benennung in Iran war, und dass sie sich hauptsächlich durch den Verkehr der Griechen mit den Persern weiter verbreitet hat, während in diesen westlichen Ländern selbst vielleicht der Name Aram der gewöhnlichere war. Unter diesen Voraussezungen können wir nun erst auch die Angabe Herodots VI. 54: recht verstehen, dass die Perser den Perseus einen Assyrier nennen, welcher Name hier offenbar in der so eben bemerkten religiösen Beziehung zu nehmen ist\*). Nehmen wir statt der Benennung Assyrien die weichere im Aramäischen gegebene Aussprache Aturien an, so zeigt sich uns die Identität mit dem Namen Turan noch unmittelbarer, und ebenso mag der Name Syrer auch mit den Seren im Osten (man vgl. Rhode Zendsage S. 94.) oder den Sarten Eins seyn.

Mit dem Namen Syrien müssen wir hier noch einen andern zusammenstellen, den der Chaldäer, unter welchem, wie Ritter Erdk. II. Th. 798. behauptet,

<sup>\*)</sup> Diese religiöse Verschiedenheit, welche zwischen den genannten östlichen und westlichen Ländern stattfand, hat Herodot sehr deutlich auch in folgenden zwei Stellen bezeichnet, welche wir hier zugleich auch noch zum Obigen S. 328. sq. nachtragen wollen: I. 131. sagt er von der alten ursprünglichen Religion der Perser, denn diese will er offenbar beschreiben: Αγαλματα μεν και νηθς και βωμες εκ εν νομφ ποιευμενες ίδουεσθαι (οιδα Περσας),

alle jene den Israëliten verhassten unreinen Gözendiener des weiten Chaldäischen Weltreichs verstenden wurden. Auch Herod. L. 183, kennt die Chaldäer als Priester der colossalen Idole des Bel in Babylon. Indem nun, wie bekannt, vgl. Ritter Erdk. II. Th. S. 798. der Name Chaldäer auch einem Armenischen Bergvolk gegeben wird, das sonst den Namen Chalvber hat, und durch die Kunst der Bearbeitung der Metalle berühmt war, so wollen wir hier noch die Vermuthung niederlegen, ob nicht der Name Chaldäer seine höchst wahrscheinliche appellative Bedeutung Gözendiener von der herrschenden Sitte jener Länder erhalten hat, die Götter in colossalen Bildsäulen von M. Il (Yalxec) aufzustellen, wie wir sie aus Herodot u. a. O. und aus dem A. T. z. B. Dan. Cap. III. kennen, und überhaupt in den Ländern des Buddha - Cultus finden, vgl. oben S. 318. Chaldäer wären demnach sowohl Metallbearbeiter als auch Anbeter der Metall-Idole. In jedem Fall aber ist auch dieser Name für den in den westlichen Ländern Asiens herrschenden religiösen Cultus zum Unterschied von der reinern Religion der Hebræer und Perser characteristisch.

Im Occident hat sich, wie es die Natur der Sache mit sich bringt, der Uebergang der verschiedenen Formen des religiösen Cultus nicht ebenso äußerlich und räumlich dargestellt. Wollen wir nun aber das Verhältniß des Orientalismus und Hellenismus in der Beziehung, von welcher wir hier reden, auf die allge-

αλλα και τοισι ποιευσι μωριην επιφερεσει ώς μεν εμοι δοκεει, ότι εκ ανθόωποφυεάς ενομισαν τες θεες, καταπερ οί Ελληνες, ειναι. Vgl. Rhode Zends. S. 471. Dagegen sagt er von den Aegyptiern II. 4. βωμες τε και αγαλματα και νηες θεοισι απονειμαι σφεες πρωτες, και ζωα εν λιθοισι εγγλυψαι.

meinsten Begriffe zurückbringen, so dürfen wir wohl sagen, dass sich die symbolisch-mythische Religionsform im Orient auf dieselbe Weise realistisch entwickelt hat, in welchem sie im Occident oder in Griechenland eine idealistische Richtung genommen hat. Der ursprünglich reine Realismus des Symbols gieng in der Idololatrie des Orients in Materialismus über, während in Griechenland der im Mythus enthaltene Keim des Idealismus sich zulezt in einen Nihilismus verlohr, welcher, da die Gegensäze sich überall wieder berühren, nach unserer obigen Darstellung auch wieder mit dem Materialismus zusammenfällt. Wenn wir aber den Realismus im Allgemeinen dem Orient, den Idealismus dem Occident zuschreiben, so sind diese Bestimmungen immer nur ganz relativ zu nehmen, und können uns daher auch nicht hindern, den Realismus des Orients, je nachdem wir mehr auf das Bild oder auf die Idee sehen müssen, auch wieder als' Idealismus aufzufassen.

· Der Schluss dieses Capitels führt uns noch auf eine Frage, die derjenigen ganz analog ist, mit welcher wir das vorige Capitel geschlos en haben. Wie wir nemlich am Ende der ethnographischen Auseinandersezung noch die Frage aufwerfen mussten, an welchen Merkmalen wir die Identität des räumlich Getrennten erkennen können, so müssen wir jezt fragen, wie wir die verschiedenen Perioden, in welchen wir den mythischen Glauben nach den Momenten seiner zeitlichen Entwicklung betrachtet haben, auch wieder als Einheit zusammenfassen können, an welche Periode wir uns vorzugsweise halten müssen, um Einheit in die Darstellung des Besondern zu brin-Es ist von selbst klar, dass eine wissenschaftlich construirende Mythologie ihre Aufgabe nur dann lösen kann, wenn sie weder eine einzelne Periode ausschießlich zu Grunde legt, noch auch die Symbole,

Mythen und Ideen nach den Modificationen, die sie in verschiedenen Perioden erhalten haben, bloß willkührlich und zufällig zusammenreiht. Wie es in ethnographischer Hinsicht unmöglich ist, Völker zu trennen, die von Natur zusammengewachsen sind, und Formen zu vereinzeln, die nur durch ihre gegenseilige Ergänzung die Mythologie in dem Reichthum ihres innern Lebens und in ihrer wissenschaftlichen Würde erscheinen lassen, so kann auch, was den Unterschied der Zeit nach betrifft, nur dadurch eine wahre Einheit in die Darstellung gebracht werden. dass wir die mannigsaltigen und oft so verschiedenen Formen, die sich im Laufe der Zeit hervorgethan haben, in ihrem organischen Zusammenhang auffassen, und uns vor allem des lebendigen, schöpfrischen Geistes zu bemächtigen suchen, der alle jene Formen aus einem und demselben Princip geschaffen hat. Das Symbol und der Mythus, Producte des bewußtlos wirkenden Menschengeistes, sind als reine Gewächse der Natur anzusehen: je vollkommener wir daher die innere Gesezmässigkeit des Natur - Organismus kennen, desto vollkommener gelingt es uns, der Entwicklung ihrer Formen zu folgen, und es gibt in dieser Hinsicht eine Behandlung des Mythus, welche, wenn sie nur einmal den rechten Punct getroffen hat, von welchem bei einem Bilde oder Begriffe auszugehen ist, durch das Naturgemäße und Consequente der Construction eine innere Wahrheit in sich trägt, wenn sie auch öfters mehr oder minder, im Ganzen oder Einzelnen, der Bestätigung durch äußere Zeugnisse ermangeln muß. In dieser Beziehung hat nun freilich für die Mythologie immer diejenige Periode die größte Wichtigkeit, in welcher wir die symbolisch - mythischen Anschauungen und Vorstellungen noch am meisten in ihrem ursprünglichen Keim erblicken können. Aber es ist ja so oft nicht einmal möglich auch nur mit Bestimmtheit zu sehen, was im Keime enthalten ist, wenn wir nicht zugleich auch auf dasjenige unsere Aufmerkaamkeit richten, was aus dem Keime hervorgegangen ist, und dieses selbst kann von uns nur in seinem natürlichen Zusammenhang mit seinem Keime erkannt werden. So ist es daher der bildende Geist, auf welchen wir immer wieder zurückgetrieben werden, und durch welchen wir uns allein auf einen über die Einzelnheit der Formen erhabenen Gesichtspunkt stellen können. welcher für die Mythologie so nothwendig ist, als für irgend èine andere Wissenschaft. Wie die Mythologie der Ausdruck des zum erstenmal erwachenden und seiner ungetheilten Einheit noch am nächsten stehenden Bewusstseyns des Menschen ist, wie sie im Keime verschlossen enthält, was erst später in besondern Productionen des Geistes und in verschiedenen Gebieten der Kunst und Wissenschaft sich manifestirt hat, so muss auch mit Einem Wort Universalität in historischer und philosophischer Hinsicht die erste Eigenschaft des Mythologen seyn. Es gibt in der That nicht leicht eine andere Wissenschaft, in welcher sich jedes unnatürliche Verfahren, betreffe es eine historische oder philosophische Theorie\*).

\_\_Digitized by Google

<sup>\*)</sup> Unter den philosophischen Theorien, welche in neuerer Zeit auf die Mythologie angewandt worden sind, köunen wir die Emanations – und Evolutions – Theorie unterscheiden. Leztere, nach welcher die verschiedenen Götter nicht abwärts gehende immer mehr sich abschwächende Ausslüsse einer höchsten und obersten Gottheit sind, sondern Steigerungen einer untersten, zu Grunde liegenden Kraft, die sich endlich alle in Eine höchste Persönlichkeit verklären, hat Schelling in seiner Schrift über die Gottheiten von Samothrace 1815. aufgestellt (S. 25. u. 78.), während er an dem Greuzer'schen Werke tadelt, das zusolge einer sehr particulären, philosophischen Ansicht allen Erklärungen die Emanations – Theorie sur Grunde liege. Allein beide Theorien haben eine gleich Baurs Mythologie.

so bald durch die That selbst bestraft und widerh als eben in der Mythologie. Eine solche universitere, die Einseitigkeit und Beschränktheit der fihern mythologischen Systeme vermeidende Methosehen wir mit Recht als den eigenthümlichen Geder neuern Mythologie an, und als eine Folge der neuern Mythologie an, und als eine Folge degeläuterten, auf die Natur der geistigen Thätigke zurückgehenden philosophischen Denkweise, welch in neuerer Zeit eine glücklichere Behandlung se wohl der übrigen mit der Philosophie näher zu sammenhängenden Wissenschaften als auch namentlich der Mythologie herbeigeführt hat.

untergeordnete, einseitige, blos realistische Bedeutung, und ihr Realismus muss erst wieder sum Idealismus erhoben werden, um auf das allein wahre und höchste Princip aller Mythologie, das in dem Verhältnis des Bildes und der Idee gegeben ist, zu kommen. Unter den ältern Mythologen hat Gerh. Vossius seine philosophische Ansicht durch die Unterscheidung eines cultus proprius und symbolicus angedeutet. Proprium voco, segt er de Orig. et Progr. Idol. I. 5. quando, quod colitar, proprie et in se Deus existi. matur, qualis fuit cultus solis ipsius, vel Herculis. Symbolicum appello, cum quid colitur, non quia credatur Dens, sed quia Deum significet. Es ist dies derselbe mit dem Wesen der Mythologie unverträgliche realistische Standpunkt, von welchem auch die beiden zuvor genannten Theorien ausgehen, und so lange nicht der cultus proprius auch wieder als symbolicus, als bildlicher aufgefasst wird, kann von Symbolik und Mythologie eigentlich gar nicht die Rede seyn. Wie einseitig in neuerer Zeit in historischer Hinsicht bald Aegypten, bald Phönizien in der Mythologie vorangestellt wurde, ist bekannt.

## Berichtigungen.

```
8. 4. lin. 22. 1. st. der Gemüther: des Gemüthes
                - eine von einer solchen: eine einer sol-
    12. - 24. -
                                    chen
   14. - 20. - Meroër: Meroë
          25. — - Um-: un
  16. - 20. - Idee die, es bes.: Idee, die es bes.
   17. - 1. - Zedern: Federn.
       - 18. - - schärfe,: schärfe,
           7. u. 17. γβρις: υβρις-
— 35. —
- 42. - 27. - welche er: welcher er
- 44. - 31. - Meminons: Memnons
- 45. - 6. - - wieder: wider
- - - 14. - - EL: ELG.
  - - 56. - Hellen: Helen
- 47. - 10. - - 156: 136.
- 61. - 15. - Heere: Here
- 81. - 11. - - ξωα: ζωα
- 95. - 17. - - 124 Fin.: 124 - fin.
- 109. - 26. - Aneinanderreichung: Aneinanderreihung,
- 170. - 8. - ergänzende: erzeugende
- 174. - 2. - andern: andere
- 201. - 29. - Siederismus: Siderismus
- 230. - 16. - Abth.: Absch.
- 241. Anm. **) l. 4. auf: auch
- 252. - 3. - - χαλκεας: χαλκεαις
- 293. - 28. - Altalischen: Altitalischen.
Zusaz zu S. 28. zu den Worten: "Darstellung einer Idee durch
```

eine Handlung." Der Unterschied zwischen mythischer und dramatischer Handlung, der hier noch in Betracht\_kommen

- kann, übrigens von selbst klar ist, wird an einem andern Orte bemerkt werden.
- Zu S. 196. lin. 16. "Die Siebenzahl" Selbst dem Aegypt. Thebä ist die h. Siebenzahl nicht fremd, in Memnons Siebenlaut. Creuser Symb. I. S. 462.
- Zu S. 244. Aum. Den Namen Aristoteles hatte Battus auch nach Schol, ad Pind. Pyth. IV. 105.
- Zu S. 277. zu den Worten: "in denselben Zusammenhang gehoren." Nach Herodot IV. 21 26. sind offenbar die Issedonen als Stammverwandte in Eine Classe zu sezen mit den Argippäern u. Budinen, und von den leztern gerade bemerkt Herodot die Eigenschaften, die die Alten an den Germanen so characteristisch fanden, blaue Augen und blonde Haare (εθνος μεγα και πολλον, γλαυκον τε παν ισχυρως ετι και πυρρον. IV. 108. cfr. Tac. Germ. c. 4. In den Gelono-Budinen ligt wohl das Germanische und Hellenische am nächsten beisammen.
- Zu S. 334. Was in der Anm. über die Nachrichten der Gen. von Memphis gesagt ist, ist nur davon zu verstehen, daß die Nachrichten über Aegypten 1. 11. Mos. offenbar auf Mittel-Aegypten sich beziehen, somit auch Memphis voraussezen, obgleich dieses namentlich erst in spätern Schriften des A. T. vorkommt,



